
 

zfwu 11/1 (2010), 25-34 25 

Ökonomie des Glaubens? *  

BIRGER P. PRIDDAT** 

Economics of Religion? 

Religious faith is based on a different economic logic. It is a double space-economy: the worldly space of 
life of the soul. Religious 

men have to reflect their lifes in behalf of their placement in heaven. But it is no decision of man to 

religion into modern economics. It is a different gift-economy, but without any mode of reciprocity. 
Keywords: Ökonomie der Gabe, Gnade, Schuld, Glaube, Mitleid. 

1. Religiöse Institutionen 
Kirchen sind organisierte Institutionen. Die meisten Mitglieder sind nur lose gekop-
pelt. Je strenger die Regeln, desto stabiler die Organisation. Strenge Regeln signalisie-
ren Opfer der Mitglieder und damit Verbindlichkeit und Ausschluss von free riding (vgl. 
Schnabel 2009). 
Die Normen arbeiten hier nicht über Sanktionen, sondern ihre Befolgung signalisiert 
Opfer, d. h. Gemeinschaftlichkeit, auf die man sich verlassen kann. Opfer sind 

besonderen Institutionen.  argue that the religious system accomplishes this by: 
(1) employing highly flexible cognitive mechanisms, (2) evoking emotional responses 
that provide reliable information concerning individual physical and psychological 
states, (3) supporting specialists who introduce religious ideas that endorse and sustain 
the social order, and (4) encouraging collective acceptance of these ideas with public 
displays, typically in the form of rituals, badges, and taboos. These interacting compo-
nents of the religious system ultimately promote prosocial behavior under diverse 
condit  
Die Mitglieder investieren in die organisierte Institution. Sie stabilisieren das Erwar-
tungsgleichgewicht dadurch, dass sie zeigen, dass sie sich unterwerfen. Wir haben es 
mit demonstrativem Regel-Einhalten zu tun, welches opportunistisches Verhalten 
ausschließt. So wird es für alle weniger riskant, sich auf andere zu verlassen. Die Aus-
beutung des social capital sinkt und free riding wird vermieden. 

________________________ 
* Diese Arbeit ist im ZRWP (Zentrum für Religion, Wirtschaft und Politik) der Universität Basel, 

in Zusammenarbeit mit dem Collegium Helveticum, im Rahmen eines Fellowship-Programms 
entstanden. 

** Prof. Dr. Birger P. Priddat, Universität Witten/Herdecke, Alfred-Herrhausen-Str. 50, 58448 
Witten, Tel.: +49-(0)2302-926530, E-Mail: birger.priddat@uni-wh.de, Forschungsschwerpunkte: 
Institutionenökonomik, Wirtschaftsethik, Theoriegeschichte der Ökonomie, Politische Ökono-
mie, Kultur und Wirtschaft. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25


 

26  
26 

Solche Institutionen ziehen klare Grenzen zu ihrer Umgebung. Die Investition in das 

shared mental model ist auch hier zu veranschlagen, aber es kommt eine Komponente 
hinzu: Die Regelbefolgung ist zugleich das Medium der Institution. Man kommuniziert offen 
seine Folgsamkeit. Alle Mitglieder werden auf eine gewisse Weise tugendhaft: Sie le-
ben die Tugend der Regelerfüllung öffentlich. Deshalb sind Zeremonien und Rituale 
wichtig. Sie sind die mediale Arena, der showroom der Pflichterfüllung und damit die 
öffentliche Opferkommunikation. 
Es geht nicht mehr nur um Erwartungen und Erfahrungen, sondern um Investition. 
Denn Engagement allein reicht nicht (obwohl es demonstrativ und sichtbar ist und 
zugleich auch Zeit kostet). Engagement ist emotional und freiwillig, aber kein Opfer, 
sondern eher ein Moment demonstrativer Freiheit, entschieden zu handeln. Es beruht 
auf Erfolgs- und Anerkennungserwartungen (eine Art soziales Elitenhandeln). 
Opfer hingegen ist eine Art von Investition, die einen gewissen Abbruch von Alltags-
kulturen erfordert wie z. B. von Gewohnheiten und Konventionen sowie den Ab-
bruch von Erwartungen, als Investition in demonstrierte Sanktionseinfügung: Füg-
samkeit (= Selbstbindung).  
Religionen, definiert R. Sosis (Schnabel 2009), sind umso stabiler, je stärker sie ihre 
eigene organisierte Institutionalität ausprägen (als Gesellschaft in der Gesellschaft). Je 
stärker, könnte man umgekehrt schließen, die Gesellschaft de-institutionalisiert, desto 
weniger Religiosität existiert  jedenfalls in organisierter Form. So erleben moderne 
Gesellschaften einerseits die Auflösung der großen alten Kirchen. Andererseits aber 
erleben dieselben Gesellschaften eine Zunahme an kleinen, streng institutionalisierten 
Kirchen, die die De-Institutionalisierung in ihren Arenen aufheben. 

 institutionentheoretische Analyse liefert einen anderen Blick auf die Ökono-
mie der Religion. Sie fungiert als social order -, d. h., nicht nur als Restriktion individuel-
ler Handlungsrationalität, sondern als Konstitution institutioneller Erwartungsgleich-
gewichte, die eine gemeinsame selbstbindende Ausrichtung des individuellen Han-
delns besorgen: ein modus collectivus des Handelns, der ein spezifisches Verhältnis von 
Entscheidung, Fügung und Fügsamkeit herstellt. 
Diese Analyse konzentriert sich allerdings auf die kirchliche Institution, d. h. auf sozia-
le Effekte der Religion. In der Dimension des Opfers zeigt sich ein Moment, das auf 
den Glauben rekurriert. Religion hat aber eine weitere Dimension, deren Ökonomie 
wir im Folgenden untersuchen. 

2. Double Space Economy 
Das Verhältnis von Entscheidung, Fügsamkeit und Fügung ist nicht allein durch ein 
preference/metapreference-Konzept zu erschließen. Wir haben es, zumindest für den 
abendländisch-christlichen Raum, mit extended rationalities zu tun, die eine strategische 
Komponente haben, welche über den Allokationsraum der Ökonomie hinausgeht 
(vgl. Gutknecht 2009). Ich nenne es eine double space economy.  
Wir wissen, dass Religion das Weltliche eher im Hinblick auf das Himmlische bewer-
tet (bei aller Vorsicht gegenüber der jeweiligen, historisch vorkommenden Gewich-
tung, und auch nur begrenzt auf christliche wie jüdische Traditionen). Ökonomisch ist 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25


 

zfwu 11/1 (2010), 25-34 27 

eine Relation zwischen Welt und Himmel nicht vorgesehen;; Ökonomie beschreibt 
einen säkularen bzw. mundanen Allokationsraum. Wenn wir aber für gläubige Chris-
ten annehmen dürfen, dass sie das, was sie in der Welt entscheiden, spätestens im 
Jüngsten Gericht rechtfertigen müssen, haben wir es mit einem Referenzsystem zu 
tun, dass das weltliche Tun neu bewertet. Die weltlichen Handlungen sind dann zwie-
fältig: a) welchen Wert sie in der Welt realisieren (das ausschließliche Terrain der 
Ökonomie) und b), welchen Wert sie im Himmel realisieren, d. h. wo sie im Himmel 
plaziert werden (bzw. ob überhaupt: Theorie der Hölle). 
Das ist ein sehr strenges Bild des Religiösen: Viele evangelische Glaubenskonzepte 
haben fast keine Hölle im Repertoire (die Katholiken noch, und die Evangelikalen 
neu-amerikanischer Provenienz ebenfalls). Dennoch gilt allgemeiner, dass das, was auf 
Erden, also im Leben getan wird, der Gnade Gottes anheimfällt. Ob es Gott gefällig 
ist, kennzeichnet eine Metareflektion des bloßen Tuns auf Folgewirkungen (1) auf 
andere und (2) inwieweit das Handeln in Hinblick auf andere für einen selbst 
rechtfertigbar im Glauben vor Gott ist. Wir haben eine zweite Instanz, die das weltli-
che Tun bewertet (ob über das Gewissen vor Gott oder direkt am Tag des Jüngsten 
Gerichtes, bleibt offen, ohne ihm im Grundsatz etwas zu nehmen). 
Die etwas säkularisiertere Version lautet, dass Gott beobachtet und im Leben bereits 
strafend bzw. fördernd eingreift. Das ist aber ein weltlich präsenter Gott, gleichsam 
eine moralische Instanz. Die solchermaßen moralische Religion ist eine reflexive, auf 
Folgewirkungen des individuellen Handelns abgestellte, Instanz: People regularly 
engage in religious behaviors that entail short-term costs, but doing so enhances long-
term relationships built on a foundation of trust. This trust, perpetuated by ritual sig-
naling sustains communities and promotes social coordination and cooperative beha-
vior  
Das Religiöse lässt sich nicht auf Moral reduzieren, da es eine Dimension bedient, die 
der Frage nach dem Sinn des Lebens nicht nur innerweltlich nachspürt, sondern auch 
und vor allem in der Frage, was geschieht, wenn das Leben endet. Die Religion ist  
fast ausschließlich  der Trost derer, die am Leben zweifeln und verzweifeln, aber 
zudem aller, die fragen, ob das Leben mit dem Tode endet, oder in eine andere Welt 
übergeht. Religion operiert mit einem second life. 
Diese Frage ist nicht belanglos, da sie niemand beantworten kann und die Religion 
sich gerade um diese Schwelle bemüht und Hoffnung sowie Trost gibt. Das Leben ist 
in ihrer Diktion keines zum Tode, sondern nur ein Übergang. Man mag die Frage für 
müßig erklären, nicht aber die Angst, die Menschen erfasst, wenn sie begreifen, dass 
ihr Leben ihr Einziges ist  eine existentielle Angst, die zu beruhigen das Leben wie-
der lebenswert macht. An dieser Stelle sind weder theologische noch psychologische 
Erörterungen angebracht, sondern die Tatsache, dass die Religion etwas anbietet, das 
keine mundane Instanz lösen kann. Der Trost des Himmels ist funktional eine second 
life dimension. 
Für denjenigen, der glaubt, tritt Gott 1) als supervisor und monitor ins Leben und 2) als 
Buchhalter des Lebens, der nach dem Tode bzw. beim Jüngsten Gericht bilanziert. 
Die Dimension (1) kann eher moralisch (1a) oder beobachtend (1b) für die Dimensi-
on (2) aufgefasst werden. Der moralische Gott kann in der schwachen Variante als 
Kommunikationsinstanz des eigenen Gewissens fungieren (1a1) oder stärker als inter-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25


 

28  
28 

venierender Gott (1a2), der strafend bzw. helfend ins Leben eingreift. Ihn bittet man 
betend um etwas.1 
Die Dimension (2) folgt der double space-Logik: dass das irdische Leben die kürzere 
Periode gegenüber der längeren (des ewigen Lebens) im Himmel darstellt. Das Leben 
(space 1) ist gleichsam ein Vorspiel für die nachhaltigere Existenzform der Seele im 
Himmel (second life in space 2), in dem die Platzierungen für die Himmelsgesellschaft 
festgeschrieben werden. Wer das glaubt, hat notwendigerweise ein Interesse, im Leben 
die Bedingungen zu klären, bzw. durch gottgefälliges Leben zu erwerben, die ihn im 
Himmel optimal platzieren (und natürlich jedwede Hölle vermeiden). 
So formuliert, kommt das Missverständnis auf, dass es durch den Gläubigen selber 
entschieden werden kann, wie er sich platziert. Der spätmittelalterliche Bußhandel  
Le Goff (1988) analysiert ihn als eine Marktoption des Vatikans, um den Petersdom 
zu finanzieren, gleichsam als einen kirchlichen Kapitalmarkt  verkaufte mit dem Ab-
lass bei vorliegenden Sünden die Minimierung der Aufenthaltsdauer im Fegefeuer. 
Das Fegefeuer wurde im Mittelalter konstruiert, um auch Sündern den Himmel zu 
öffnen, nach vorheriger Reinigungszeit in einer Zwischenhölle (Le Goff 1988). Die 
Kirche verkaufte Purgationen, Sündenreinigungen, um die entry-option für den Himmel 
nicht verfallen zu lassen. 

space 2- bleibt unklar, ob er in 
die Gnadenkompetenz Gottes eingreift, denn dazu müsste dieser vermeiden, die Plät-
ze im Himmel zu verkaufen. Denn nicht der Gläubige entscheidet, sondern Gott in 
seiner Gnade. Da reicht es nicht, gute Taten und Werke vollbracht zu haben, es muss 
auch in reinem Glauben geschehen sein (so Luther und Calvin). 
Das macht den Unterschied: Der Himmel ist nicht zu erwerben, der Eingang nicht zu 
kaufen, es sei denn, man ist reinen Glaubens. Dann würde man aber die Gnade Got-
tes nicht versuchen. Der space 2-Zugang ist nicht über Entscheidungen zu erreichen, 
sondern durch reuiges Leben in gläubiger Demut. Ökonomisch ist das ein Opfer. 
Letztlich ist die entscheidende Frage (ohne sie durch Entscheidungen lösen zu kön-
nen), ob Gott einem gnädig ist. Sie enthält zwei Themen, die die Ökonomie nicht be-
herrscht: (a) die Frage des guten Lebens, die, anders als die Antike, nicht nur über 
Tugendhaftigkeit zu bewerkstelligen ist. Und (b) die Frage nach dem Sinn des Lebens, 
die nicht durch Werkgerechtigkeit (wie Luther es nannte) allein beantwortbar ist. Bei-
des bedarf des rechten Glaubens, d. h. der Überantwortung an eine transmundane 
Instanz. Ob Gott eher schicksalhaft auftritt (im Kontext einer oeocnomia divina, einem 
Heilsplan, in dem alles Weltliche vorherbestimmt ist), oder als Spiegel (der das 
menschliche Tun respondiert)  das Heil, das Ziel aller Hoffnung auf Erlösung, lässt 

________________________ 
1  Kittsteiner zeigt den Übergang von einem an die "Gnade" gebundenen "nachfolgenden Gewis-

sen" (Kittsteiner 1990: 175 f.) zur "Tugend mit Hilfe eines vorgängigen Gewissens zu üben und 
auf die Gnade zu verzichten" (Kittsteiner 1990: 175) als Prozess der Individualisierung im 18. 
Jahrhundert. Ohne Gnade wird der Tugend eine Perfektion zugeschrieben, die niemand tatsäch-
lich aushalten kann. Das aus der Gnade Gottes, seiner Willkür, entlassene Ich muss sich selber 
erlösen, d. h. alle Schuld (von Verfehlung) lastet es sich selbst auf (vgl. Kittsteiner 1990). Die ein-
zige Chance, der Schuld zu entgehen, ist von vorneherein vernünftig zu handeln, also ein Über-
gang vom Glauben zur Vernunft (dessen Last dann Ende des 19. Jahrhunderts die Psychoanalyse 
behandelt). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25


 

zfwu 11/1 (2010), 25-34 29 

sich nicht erwarten, sondern nur erhoffen. Glaube ist kein Strategem, sondern ein 
Zustand der Demut vor dem Schöpfer. 
Für unsere Analyse benennen wir es etwas nüchterner: Alle social relations (die ökono-
mischen eingeschlossen) sind nicht mehr binär codiert, sondern tertiär: Gott ist der 
kopräsente Dritte im Bunde aller Sozialitäten. Wir haben es mit einer governance structure 
zu tun, die jede Vereinbarung, jeden Vertrag, jede Gemeinschaftlichkeit daraufhin zu 
prüfen verpflichtet, ob sie nach den jeweiligen Kriterienkatalogen gottgefällig sind. Im 
Glauben kann diese dritte Instanz nur reflexiv, als offene oder interne Evaluation, 
aber entscheidungs-entscheidend, auftreten. 
Solange Gott als moralische Instanz auftritt, ist der Konsequenzenraum auf die Welt 
beschränkt (space 1). Gott ist gleichsam nur ein Argument für die moral order. Die Reli-
gion beschränkt sich auf zeremonielle Instanzen, die in bestimmten Frequenzen in-
szeniert werden, um das Glaubensbewusstsein wach zu halten  so lässt sich das 
Institutionengefüge des Kirchlichen (s. Teil I) einordnen. Erst die Reflektion auf space 
2 organisiert eine machtvollere Reflektion, denn die Bewertung der irdischen Hand-
lungen in space 1 in Hinblick auf die spätere Platzierung des Protagonisten in space 2 
bringt die darüber hinausgehende Interessen ins Spiel: claims in space 2 abzustecken. 
Space 2 ist eher kommunistisch strukturiert;; Eigentum spielt keine Rolle, sondern die 
Nähe zu Gott (placement = ranking). Der Himmel (space 2) wird vague als Gesellschaft 
aber ohne Ökonomie (ohne ein Allokationsproblem knapper Güter) figuriert. Das 
Wichtigste ist natürlich der entry, die Anerkennung als reine Seele. Das Leben in space 1 
gläubig zu verbringen, schafft Dispositionen für die Gnade, nicht sie selbst. Insofern 
ist die entscheidende Frage im Grunde Pascals Wette: Was habe ich als Gläubiger 
getan, wenn es den Himmel geben sollte, um in ihn zu gelangen? 
Double space-Religionen arbeiten mit einem future/present-Reflektionsmodell: weil die 
Zukunft offen ist, bedenke jetzt, was du im Hinblick auf das, was dir später widerfah-
ren soll, tun kannst. John Rawls veil of ignorance ist nach dem gleichen Muster, nur gänz-
lich intramundan, gestrickt (auch Harsanyis und Buchanans Modelle);; er aber meint, 
über die Reflektion entscheiden zu können, wie man später platziert wird. Ricoeur 
kritisiert an Rawls, dass er das jesuanische Prinzip der unbedingten Liebe in ein 
reziprozitäres Prinzip des römisch rechtlichen do ut des verwandelt habe. Man verhalte 
sich als Christ in space 1 altruistisch, um in space 2 Optionen zu erwerben. Die Frage 
der Heilsgewissheit wird zum Investitionsthema. 
Die religiöse Logik ist komplexer: natürlich lohnt es sich, für positive Bewertungen 
vor dem Jüngsten Gericht altruistisch zu sein. Das ist eine notwendige Bedingung, 
wenn auch keine hinreichende. Gnadenfördernd ist die rechte Gesinnung, deren In-
tention gerade die Intentionslosigkeit beim Altruismus ist  kein strategisches Kalkül, 
sondern hingebungsvolle demütige (Menschen-)Liebe (jesuanische agape). Das macht 
die Differenz zu jeder ökonomischen Reinterpretation aus: es geht nicht um Ent-
scheidungen, sondern um Hingebung im Glauben. Das future/present-Reflektions-
modell ist invers als Reflektion der Gegenwart auf den Glauben zu lesen. Das schließt 
strategische Formen aus: wer sich einbildet, mehr/intensiver zu glauben, und deshalb 
belohnt zu werden, frevelt bereits, weil er sich anmaßt, Gottes Gnade beeinflussen zu 
können. Es gibt hier keine individuelle Rationalität, sondern nur den Verzicht auf 
subjektive Geltung. Das eigene Handeln ist der governance Gottes anheimgestellt. Die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25


 

30  
30 

Verträge, die im Protestantismus im Gebet mit Gott geschlossen werden, sind Verträ-
ge der Reue (ähnlich der katholischen Beichte, die allerdings agentenvermittelt, d. h. 

, ist). Das sind keine bürgerlichen Verträge, sondern 
Danksagungen dafür, dass einem immer schon von Gott gegeben wurde (eine Öko-
nomie der Gaben). 
Die Vertragsmetapher ist insofern zulässig, als sie eine Verbindlichkeit des Betenden 
signalisiert. Sie ist insofern falsch, als sie Gott nicht zwingen kann, etwas einzuhalten 
(wegen der Kontingenz der Gnade). Die Verträge sind relationale Verträge, mit einer 
Offenheit der Erfüllung durch Gott (d. h. der Kontingenz der Gnade anheimfallend). 
Genauer gesagt sind es Obligationen des Betenden, die im Zwiegespräch mit Gott die 
eigne Sündhaftigkeit therapeutisch offen legen. Es geht gar nicht um aktuelle Ent-
scheidungen, sondern um die Rekonstruktion der eignen Verfehlungen, um aus ihnen 
ein neues Bild von sich selbst zu gewinnen, das dann die aktuellen Entscheidungen 
modulieren kann (eine Theorie der Präferenzänderungen). Wir befinden uns im Raum 
der Identitätsbildung, der Glaubensfestigung als mühsamem Prozess der Tilgung von 
Anmaßung und Hybris. Reue und Demut sind die Resultate und sie bilden den frame 
künftiger weltlicher Handlungen. Der Glaube ist die funktionale Transformation des 
sündigen Ichs. 
Wir haben es mit einer Transformationsökonomie zu tun, die den Gläubigen von 
einem passiven Rezipienten (Konsumenten) der Religion in einen aktiven reuigen 
Sünder verwandelt. Insofern ist die Reflektion auf space 2 eine transzendentale Res-
source für ein gottgefälliges Leben in space 1. Dass das gottgefällige Leben, das die 
Religion an ihren Gläubigen erreichen will, sekundär eine moral order generiert, mag 
dem Leben in space 1 einen menschlichen Sinn geben. Aus der Perspektive von space 2 
aber ist jede Seele sich selber vor Gott verantwortlich. Moral ist ein Nebenzweck des 
Religiösen, eine Konsequenz der Glaubenstransformation. 
Diese individuelle Verantwortlichkeit für das eigene Seelenheil kann nicht als religiöse 
Selbsterhaltung interpretiert werden, da die Demut vor Gott die Demut vor seinen 
Geschöpfen, den Mitmenschen, einschließt. Insofern stiftet space 2 in space 1 Ordnung 
oder ethisches Verhalten. Aber die Ethik hat keine humane Begründung, sondern die 
der Anmaßungslosigkeit vor Gottes Schöpfung. Vor Gott sind alle Menschen gleich, 
ist das religiöse Telos. Diese Gleichheit ist aber kein Recht (wie das Naturrecht argu-
mentierte), sondern eine ständige Anforderung, den anderen als Nächsten anzusehen 

 bis in die Dimension der jesuanischen Fernstenliebe. Hier geht es moralisch nicht 
um Berücksichtigung und Anerkennung der anderen, sondern um die Demut, Ge-
schöpf unter Geschöpfen zu sein.2 
Space 2 ist nicht als Allokationsraum ausgestattet, aber die Reflektion des Tuns in space 1 
sortiert die Handlungen als space 2-zuträglich (oder nicht). Wir können von einer inter-
space-Allokation reden: Jede Entscheidung in space 1 steht bei den Gläubigen unter 

________________________ 
2  Die theologische Sprache lässt sich nicht ohne weiteres in economic terms übersetzen, weil sie ein 

anderes Verhältnis zur Welt zum Ausdruck bringt. Das herauszustellen ist Aufgabe der Analyse 
der Ökonomie des Glaubens. 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25


 

zfwu 11/1 (2010), 25-34 31 

Vorbehalt der Angemessenheit in space 2. Erst ihre Transformation als reuige Sünder 
in space 1 entfaltet ein Moment von space 2 in 1. Das ist die Welt des Glaubens. 

3. Im Schatten des Versagens 
Glaube ich an space 2, muss ich mein Leben ändern. Pascals Wette ist nur die intellek-
tuelle Variante. Weitaus bedeutsamer ist die existentiale Ergriffenheit von meiner Irre-
levanz angesichts des unausweichlichen Todes. Hier spielen noch gänzlich andere 
Themen hinein, die für die Ökonomie bisher irrelevant waren: die Interpretation des 
eigenen Lebens im Schatten des Versagens (der Sünde) und die daraus resultierende 
Konstruktion der Schuld (die, in der Erbsünde, unaufhebbar ist). 
Die Ökonomie ist, als Wissenschaft, grundsätzlich euphemistisch angelegt. Sie analy-
siert die Bedingungen von Wachstum, Fortschritt, Glück, Wohlfahrt etc. Marktversa-
gen und politische Deregulation sind Gründe, Lösungen für z. B. Wachstum zu ersin-
nen. iven 

neue, etc. 
Leiden, Versagen, Unglück, Sünde etc. sind keine in der Ökonomie verhandelten Ka-
tegorien. Für die Akteure, die davon betroffen sind, wird ökonomisch-politisch der 
Sozialstaat als Auffangstation konstruiert. Oder Leid ist nur ein Anreiz, sich ihm kraft 
produktiver Anstrengung zu entheben (vgl. die älteren Beschreibungen der Ökonomie 
durch die Balance von Arbeitsleid/Arbeitsfreude bei Gossen (1854)). Aber für alle in 
der Gesellschaft, die Leid, Unglück und Versagen als Unverfügbarkeit erleben, also als 
Zustände, die sie nicht produktiv beseitigen können, bleibt die Ökonomie begriffslos. 
Ebenso für alle, die die hohe Produktivität und materielle Wohlfahrt als sinnleer erle-
ben. 
Man mag einwenden, dass in einer alten vormodernen Welt, in der Produktivität als 
Motor gesellschaftlichen Fortschritts nicht existierte, Leid, Armut und Versagen sys-
temisch waren, so dass die Beschwernis des Lebens in der Welt (space 1) durch Hoff-
nung auf Erlösung im ewigen Leben (space 2) verständlich gewesen sei. Die moderne 
kapitaldynamische Marktökonomie klappt die Hoffnung auf space 2 in die Welt (space 
1) zurück, mundanisiert die himmlischen Hoffnungen auf irdische Erwartungen des 
Wohlfahrtsanstiegs durch produktive Anstrengung. Wir haben es mit einer großen 
Transformation von Hoffnung in Erwartung zu tun (eine zweite Dimension der great 
transformation Polanyis). Die Erlösung kann so in der Welt durch die Menschen selbst 
geschehen. Der Sinn des Lebens geht in der Welt auf: To better the comfort of life, wie 
Adam Smith das neue Programm definierte. 
Doch bleibt das kapitalistische Programm ambivalent;; viele schaffen es nicht, an der 
gesellschaftlichen Wohlfahrt teilzuhaben oder empfinden ihre Teilhabe als zu gering-
wertig. Sie fallen aus den produktiven Anforderungen heraus, erleben ihr Leben wei-
terhin als schicksalhaft und nicht durch sie selber formbar. Sie leben im Schatten der 
Prosperität. Hinzu kommen die vielen, die den Wohlfahrtserwerb nicht als sinnhaft 
erfahren. Sie zweifeln, ob die intensive produktive Beteiligung tatsächlich schon der 
Sinn des Lebens sei. Beide Befindlichkeiten müssen nicht durch Religiosität begründet 
sein;; Gläubige interpretieren ihr Leben aber durchaus in diesen Kategorien. Durch 
wirtschaftliche und soziale Anerkennung sind sie nicht erfüllt. Nun ist die Sinnfrage 
des Lebens heute nicht mehr automatisch religiös codiert. Aber Religionen bieten 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25


 

32  
32 

Antworten, die als Entlastung von Sinnfragen (und ihren lebensweltlichen Irritations-
potentialen) fungieren. 
Funktional sind Religionen transitorische Institutionen, die latent alle Zwecke gesell-
schaftlichen und wirtschaftlichen Lebens (space 1) auf einen Hyperzweck ausrichten, 

space 2), ohne über ihn verfügen zu können (der Him-
mel verfügt über keine property-rights, trotz aller Versuche, sie zu erlangen). Das ist eine 
eschatologische Logik. Wenn wir den Himmel als Spiegel der Welt ansehen, der den 
Menschen ihre Geschöpflichkeit reflektiert, reduzieren wir bereits die religiositas auf 
eine moral order und damit auf gegenseitige Humanität, die das Heil durch gute Taten 
erlangen zu können glaubt. Aber die menschlichen Werte, die zusätzlich zu den 
menschlichen Zwecken gelten sollen, lassen sich auch ohne Glauben verwirklichen. In 
der Dualität von Zweck- und Wertrationalität verschwindet das tertium: die Gnade, die 
keine mundane Rationalität repräsentiert, sondern deren Negation. Rational auf das 
Heil zuzusteuern, wäre eine anmaßende Intention. Die Dimension der religiositas heißt 
Demut: d.h. Unverfügbarkeit des eigenen Lebens und seiner Zwecke, selbst der mora-
lischen. 
Die Demut ist, wenn man es so ausdrücken will, die Anerkennung der Unvollkom-
menheit des Menschen, die durch eigenes, soziales sowie wirtschaftliches Tun nicht 
kompensiert werden kann. Diese Unvollkommenheit ist, religiös betrachtet, das We-
sen menschlicher Geschöpflichkeit. Sie lässt sich durch die Verträge der Gesellschaft 
und Wirtschaft nicht aufheben. Alle bilateralen oder dyadischen Verträge sind 
triadisch codiert: nur Gott kann sie schließen (oder auflösen). 
Der Glaube ist keine Erwartung des Heils, sondern die Hoffnung, von Gott in seiner 
Gnade erwählt zu sein. Die (christlichen) Religionen differieren in den Anteilen, in 
denen Menschen am Heil mitarbeiten können: der Kooperationsmodus geht von 
heilsökonomischer Determination bis zum Kauf von Himmelseintrittsberechtigungen 
(Ablass). Dazwischen gibt es differenzierte Formen der Buße. Es sind Opferformen. 

4. Ökonomie des Glaubens 
Opfer bedeutet ökonomisch zu geben, ohne zu bekommen. Das ist ein der mundanen 
Ökonomie fremder Modus, in einer Ökonomie des Glaubens aber eine zentrale Ma-
xime. Mundan haben wir es mit einem Geben, um zu bekommen zu tun: der Modus des 
space 1, der in Hinblick auf den space 2 im Kontrast durch das Geben, ohne zu bekommen 
komplementiert wird. Beide Modi sind aber konträr. Was heißt das für eine Definition 
der double space economy? 
Paul Ricoeur, der das jesuanische Liebesgebot gegen die mundane Gerechtigkeit ab-
wägt, hebt mundan das römischrechtliche do ut des heraus: ich gebe, damit du gibst. Das 

a
das Liebesgebot der Goldenen Regel korrigiert werde: gib, weil dir ja gegeben wurde 
(Ricoeur 1990: 59, mit Bezug auf Lukas 6, 27-30;; aber auch Lukas 6, 31;; 6, 32-43;; 6, 
35). Es geht in der Ökonomie des Glaubens nicht um Recht, sondern um Mitleid und 
Güte (Ricoeur 1990: 67). Als Geschöpf Gottes hat man bereits alles empfangen und 
die Gläubigen stehen in Gottes Schuld. Ihr Handeln ist demnach ein Zurückgeben 
dessen, was sie längst schon empfangen haben. Es geht hier nicht um Güter, sondern um 
Güte: um eine Haltung im Glauben. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25


 

zfwu 11/1 (2010), 25-34 33 

(Ricoeur 1990: 43 f.). Eine Ökonomie der Gabe lässt sich in vormodernen Welten als 
Grundlage jedes Wirtschaftens ausmachen (Hénaff 2009: Teil II). Sie beruht auf einer 
Logik der Schuld (Hénaff 2009: II.6). Theologisch ist die Ökonomie der Gabe kein 
vormodernes Projekt, sondern die Quintessenz der Ökonomie des Glaubens. Die 
Ökonomie de Da dir ja gegeben wurde, gib deiner-

der Verpflichtung. In dem Moment, indem die Ökonomie der Gabe auf die Pra-
xis trifft, entwickelt sie eine Logik der Überfülle, die zumindest zunächst der Entspre-

auch 
der mundanen Ökonomie, muss man ergänzen. 
Die Ökonomie des Glaubens beruht auf einer Logik der Überfülle der Schöpfung. 

zur Symbolwelt der Schöpfung, doch nicht weniger komplex als sie, die Symbolwelt 
der letzten Dinge, in der Gott als Quelle der unbekannten  
(Ricoeur 1990: 47). Die Welt der letzten Dinge ist die Welt der Eschatologie, der 
Hoffnung im Glauben (auf den Himmel (space 2.a) oder auf Gottes Reich auf Erden 
(space 2.b)).  
In der Supraethik der Mitgeschöpflichkeit verhalten sich die Gläubigen, die in der 
Schuld ihres Schöpfers stehen, nicht nur den Menschen gegenüber in der Pflicht ihre 
Schuldigkeit, sondern der ganzen Welt und der Schöpfung gegenüber mitleidig, weil 
mitleidend. In der Hoffnung, in Gottes Reich aufgenommen zu werden (in welcher 
theologischen Variante auch immer), bleibt Gott die Quelle der unbekannten Mög-
lichkeiten, der Erlösung und Vervollkommnung des Menschen. Der Mensch wird erst 
im Himmel vollkommen, weshalb er im irdischen Leben büßender Sünder bleibt, d. h. 
unvollkommen. In dieser Unvollkommenheit kann es kein Anrecht, keine finale öko-
nomische Effizienz geben, nur Güte und Mitleid, was praktisch fordert, nicht zu ver-
langen oder zu begehren oder zu bedürfen, sondern zu geben. Für die Verträge, die 
Kernoperatoren der Ökonomie, gilt, dass man kooperiert, statt zu konkurrieren (vgl. 

1990: 61). Hier entfaltet die Ökonomie des Glaubens ihre eigene Diktion. 
Es geht nicht darum, normativ zu argumentieren, sondern nur die Logik der Ökono-
mie des Glaubens herauszuarbeiten. Richard Rorty hält diese Logik für überholte Me-

avon, ob der Glaube 
angemessen als Flucht vor der eigenen Endlichkeit interpretiert wird, hat der Glaube 
dann, wenn er wirksam wird, eine eigene Ökonomie, die das Handeln der Gläubigen 
transformiert. Die Hoffnung, in space 2 erlöst werden zu können, kompensiert das 
unglückliche Bewusstsein, in space 1 ein unvollkommenes Geschöpf zu sein, dass sich 
selbst nicht erlösen kann. 
Diese Ökonomie des Glaubens zeigt aber auch eine Tendenz der Religion, anstelle der 
Anbetung des (all-)mächtigen Gottes auf einen Gott der Liebe zu setzen, der unseren 
demokratischen Anschauungen angemessener scheint. Wenn wir zudem glauben, 
unser Glück in die eigene Hand nehmen zu können, beginnt eine Extension des space 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25


 

34  
34 

1, und der transzendente space 2 diminuiert, mit der Folge, dass wir lernen, mit der 
Endlichkeit selber umzugehen. Erlösung wird ein Terminus der sozialen und wirt-
schaftlichen Ordnung hic et nunc. Das aber wird das Schwierigste: Mitleid und Güte 
nicht als Gebot der Geschöpflichkeit, sondern aus Menschenrechten auszuüben. Die 
Menschen werden, noch in der Logik der Ökonomie des Glaubens, wenn auch an 
ihrer Grenze, ihre eigene Hoffnung. So entsteht ein Modell einer Zivilreligion (vgl. 
Seitter 2003). Doch das ist eine andere Analyse. 

Literatur 
Deininger, R. (2009): Das pünktliche Ende der Zeit, in: Süddeutsche Zeitung Nr. 245, 

24./25.10.2009, 13. 
Gossen, H. H. (1854): Entwicklung der Gesetze des menschlichen Verkehrs und der daraus 

fließenden Regeln für menschliches Handeln, Braunschweig: Vieweg. 
Gutknecht, T. (2009): Die andere Gerechtigkeit. Logik der Ökonomie und messianische Logik, 

in: agora42, 1(1), 42-47. 
Hénaff, M. (2009): Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp. 
Kittsteiner, H. D. (1990): Von der Gnade zur Tugend, in: derselbe (Hrsg.): Gewissen und Ge-

schichte, Heidelberg: Manutius Verlag, 171-201. 
Le Goff, J. (1988): Wucherzins und Höllenqualen. Ökonomie und Religion im Mittelalter, Stutt-

gart: Klett-Cotta. 
Priddat, B. P. (2009): Gerechte Ökonomie? Verträge. Unveröffentlichtes Manuskript, Tagung 

-Eucken-Institutes, Freiburg. 
Purzycki, B. G./ Sosis, R. (2009): The Religious System as Adaptive: Cognitive Flexibility, Public 

Displays and Acceptance, in: Voland, E./ Schiefenhövel, W. (Eds.): The Biological 
Evolution of Religious Mind and Behavior, New York: Springer Publishers, 243-256. 

Ricoeur, P. (1990): Liebe und Gerechtigkeit, Tübingen: Mohr-Siebeck. 
Rorty, R./ Vattimo, G./ Zabala, S. (2006): Die Zukunft der Religion nach der Metaphysik, in: 

Rorty, R./ Vattimo, G. (Hrsg.): Die Zukunft der Religion, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 
65-96. 

Schnabel, U. (2009): Der angepasste Glauben (R. Sosis), in: Die ZEIT Nr. 8, 12.2.2009, 34. 
Seitter, W. (2003): Brauchen wir eine Zivilreligion?, in: Ley, M./ Neisser, H. / Weiss, G. (Hrsg.): 

Politische Religion? Politik, Religion und Anthropologie im Werk von Eric Voegelin, 
München: Fink, 115-136. 

Voland, E./ Schiefenhövel, W. (2009) (Eds.): The Biological Evolution of Religious Mind and 
Behavior, Berlin/Heidelberg: Springer. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

