Okonomie des Glaubens?"

BIRGER P. PRIDDAT "

Economics of Religion?

Religiouns faith is based on a different economic logic. It is a double space-economy: the worldly space of
buman life and God’s space of heaven, the last one as a space for a second—life of the soul. Religions
men bhave to reflect their lifes in bebalf of their placement in heaven. But it is no decision of man to
enter heaven after death; it belongs to God'’s grace. So we cannot easily transform this economy of
religion into modern economics. 1t is a different gift-economy, but withont any mode of reciprocity.

Keywords: Okonomie der Gabe, Gnade, Schuld, Glanbe, Mitleid,

1. Religidse Institutionen

Kirchen sind organisierte Institutionen. Die meisten Mitglieder sind nur lose gekop-
pelt. Je strenger die Regeln, desto stabiler die Organisation. Strenge Regeln signalisie-
ren Opfer der Mitglieder und damit Verbindlichkeit und Ausschluss von free riding (vgl.
Schnabel 2009).

Die Normen arbeiten hier nicht tiber Sanktionen, sondern ihre Befolgung signalisiert
Opfer, d. h. Gemeinschaftlichkeit, auf die man sich verlassen kann. Opfer sind
,schwer zu filschende Signale‘. Das macht Kirchen bzw. religiose Gemeinschaften zu
besonderen Institutionen. ,,We argue that the religious system accomplishes this by:
(1) employing highly flexible cognitive mechanisms, (2) evoking emotional responses
that provide reliable information concerning individual physical and psychological
states, (3) supporting specialists who introduce religious ideas that endorse and sustain
the social order, and (4) encouraging collective acceptance of these ideas with public
displays, typically in the form of rituals, badges, and taboos. These interacting compo-
nents of the religious system ultimately promote prosocial behavior under diverse
conditions” (Purzycki/Sosis 2009: 243).

Die Mitglieder investieren in die organisierte Institution. Sie stabilisieren das Erwar-
tungsgleichgewicht dadurch, dass sie zeigen, dass sie sich unterwerfen. Wir haben es
mit demonstrativem Regel-Einhalten zu tun, welches opportunistisches Verhalten
ausschlieBt. So wird es fiir alle weniger riskant, sich auf andere zu verlassen. Die Aus-
beutung des social capital sinkt und free riding wird vermieden.

* Diese Arbeit ist im ZRWP (Zentrum fiir Religion, Wirtschaft und Politik) der Universitit Basel,
in Zusammenarbeit mit dem Collegium Helveticum, im Rahmen eines Fellowship-Programms
entstanden.

= Prof. Dr. Birger P. Priddat, Universitit Witten/Herdecke, Alfred-Herrhausen-Str. 50, 58448

Witten, Tel.: +49-(0)2302-926530, E-Mail: birger.priddat@uni-wh.de, Forschungsschwerpunkte:
Institutionenckonomik, Wirtschaftsethik, Theoriegeschichte der Okonomie, Politische Okono-
mie, Kultur und Wirtschaft.

zfwu 11/1 (2010), 25-34

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

25


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

26

Solche Institutionen ziehen klare Grenzen zu ihrer Umgebung. Die Investition in das
Opfer macht Wechsel oder Austritt teuer. D.C. North’s Konzeption der Institution als
shared mental model ist auch hier zu veranschlagen, aber es kommt eine Komponente
hinzu: Die Regelbefoloung ist zugleich das Medium der Institution. Man kommuniziert offen
seine Folgsamkeit. Alle Mitglieder werden auf eine gewisse Weise tugendhaft: Sie le-
ben die Tugend der Regelerfiillung 6ffentlich. Deshalb sind Zeremonien und Rituale
wichtig. Sie sind die mediale Arena, der showroom der Pflichterfillung und damit die
otfentliche Opferkommunikation.

Es geht nicht mehr nur um Erwartungen und Erfahrungen, sondern um Investition.
Denn Engagement allein reicht nicht (obwohl es demonstrativ und sichtbar ist und
zugleich auch Zeit kostet). Engagement ist emotional und freiwillig, aber kein Opfer,
sondern eher ein Moment demonstrativer Freiheit, entschieden zu handeln. Es beruht
auf Erfolgs- und Anerkennungserwartungen (eine Art soziales Elitenhandeln).

Opfer hingegen ist eine Art von Investition, die einen gewissen Abbruch von Alltags-
kulturen erfordert wie z. B. von Gewohnheiten und Konventionen sowie den Ab-
bruch von Erwartungen, als Investition in demonstrierte Sanktionseinfiigung: Flg-
samkeit (= Selbstbindung).

Religionen, definiert R. Sosis (Schnabel 2009), sind umso stabiler, je stirker sie ihre
eigene organisierte Institutionalitit auspragen (als Gesellschaft in der Gesellschaft). Je
stirker, kénnte man umgekehrt schlieen, die Gesellschaft de-institutionalisiert, desto
weniger Religiositit existiert — jedenfalls in organisierter Form. So erleben moderne
Gesellschaften einerseits die Auflésung der groflen alten Kirchen. Andererseits aber
erleben dieselben Gesellschaften eine Zunahme an kleinen, streng institutionalisierten
Kirchen, die die De-Institutionalisierung in ihren Arenen aufheben.

R. Sosis* institutionentheoretische Analyse liefert einen anderen Blick auf die Okono-
mie der Religion. Sie fungiert als social order -, d. h., nicht nur als Restriktion individuel-
ler Handlungsrationalitit, sondern als Konstitution institutioneller Erwartungsgleich-
gewichte, die eine gemeinsame selbstbindende Ausrichtung des individuellen Han-
delns besorgen: ein modus collectivus des Handelns, der ein spezifisches Verhiltnis von
Entscheidung, Fiigung und Fiigsamkeit herstellt.

Diese Analyse konzentriert sich allerdings auf die kirchliche Institution, d. h. auf sozia-
le Effekte der Religion. In der Dimension des Opfers zeigt sich ein Moment, das auf
den Glauben rekurriert. Religion hat aber eine weitere Dimension, deren Okonomie
wir im Folgenden untersuchen.

2. Double Space Economy

Das Verhiltnis von Entscheidung, Figsamkeit und Fugung ist nicht allein durch ein
preference/ metapreference-Konzept zu erschlieBen. Wir haben es, zumindest fir den
abendlindisch-christlichen Raum, mit extended rationalities zu tun, die eine strategische
Komponente haben, welche iiber den Allokationsraum der Okonomie hinausgeht
(vgl. Gutknecht 2009). Ich nenne es eine double space economy.

Wir wissen, dass Religion das Weltliche eher im Hinblick auf das Himmlische bewer-

tet (bei aller Vorsicht gegentiber der jeweiligen, historisch vorkommenden Gewich-
tung, und auch nur begrenzt auf christliche wie jiidische Traditionen). Okonomisch ist

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

eine Relation zwischen Welt und Himmel nicht vorgesehen; Okonomie beschreibt
einen sikularen bzw. mundanen Allokationsraum. Wenn wir aber fiir gliubige Chris-
ten annehmen dirfen, dass sie das, was sie in der Welt entscheiden, spitestens im
Jingsten Gericht rechtfertigen miissen, haben wir es mit einem Referenzsystem zu
tun, dass das weltliche Tun neu bewertet. Die weltlichen Handlungen sind dann zwie-
faltig: a) welchen Wert sie in der Welt realisieren (das ausschlieBliche Terrain der
Okonomie) und b), welchen Wert sie im Himmel realisieren, d. h. wo sie im Himmel
plaziert werden (bzw. ob tiberhaupt: Theorie der Hélle).

Das ist ein schr strenges Bild des Religiésen: Viele evangelische Glaubenskonzepte
haben fast keine Holle im Repertoire (die Katholiken noch, und die Evangelikalen
neu-amerikanischer Provenienz ebenfalls). Dennoch gilt allgemeiner, dass das, was auf
Erden, also im Leben getan wird, der Gnade Gottes anheimfillt. Ob es Gott gefillig
ist, kennzeichnet eine Metareflektion des bloBen Tuns auf Folgewirkungen (1) auf
andere und (2) inwieweit das Handeln in Hinblick auf andere fiir ecinen selbst
rechtfertighar im Glauben vor Gott ist. Wir haben eine zweite Instanz, die das weltli-
che Tun bewertet (ob iber das Gewissen vor Gott oder direkt am Tag des Jingsten
Gerichtes, bleibt offen, ohne ihm im Grundsatz etwas zu nehmen).

Die etwas sakularisiertere Version lautet, dass Gott beobachtet und im Leben bereits
strafend bzw. férdernd eingreift. Das ist aber ein weltlich prisenter Gott, gleichsam
eine moralische Instanz. Die solchermal3en moralische Religion ist eine reflexive, auf
Folgewirkungen des individuellen Handelns abgestellte, Instanz: “People regularly
engage in religious behaviors that entail short-term costs, but doing so enhances long-
term relationships built on a foundation of trust. This trust, perpetuated by ritual sig-
naling sustains communities and promotes social coordination and cooperative beha-
viot” (Purzycki/Sosis 2009: 253).

Das Religitse lisst sich nicht auf Moral reduzieren, da es eine Dimension bedient, die
der Frage nach dem Sinn des Lebens nicht nur innerweltlich nachspiirt, sondern auch
und vor allem in der Frage, was geschieht, wenn das Leben endet. Die Religion ist —
fast ausschlieBlich — der Trost deter, die am Leben zweifeln und verzweifeln, aber
zudem aller, die fragen, ob das Leben mit dem Tode endet, oder in eine andere Welt
tibergeht. Religion operiert mit einem second life.

Diese Frage ist nicht belanglos, da sie niemand beantworten kann und die Religion
sich gerade um diese Schwelle bemitht und Hoffnung sowie Trost gibt. Das Leben ist
in ihrer Diktion keines zum Tode, sondern nur ein Ubergang. Man mag die Frage fiir
muBig erkldren, nicht aber die Angst, die Menschen erfasst, wenn sie begreifen, dass
ihr Leben ihr Einziges ist — eine existentielle Angst, die zu beruhigen das Leben wie-
der lebenswert macht. An dieser Stelle sind weder theologische noch psychologische
Erérterungen angebracht, sondern die Tatsache, dass die Religion etwas anbietet, das
keine mundane Instanz 16sen kann. Der Trost des Himmels ist funktional eine second
life dimension.

Fir denjenigen, der glaubt, tritt Gott 1) als supervisor und monitor ins Leben und 2) als
Buchhalter des Lebens, der nach dem Tode bzw. beim Jingsten Gericht bilanziert.
Die Dimension (1) kann eher moralisch (1a) oder beobachtend (1b) fir die Dimensi-
on (2) aufgefasst werden. Der moralische Gott kann in der schwachen Variante als
Kommunikationsinstanz des eigenen Gewissens fungieren (lal) oder stirker als inter-

zfwu 11/1 (2010), 25-34

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

27


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

28

venierender Gott (1a2), der strafend bzw. helfend ins Leben eingreift. Ihn bittet man
betend um etwas.!

Die Dimension (2) folgt der double space-Logik: dass das irdische Leben die kirzere
Periode gegeniiber der lingeren (des ewigen Lebens) im Himmel darstellt. Das Leben
(space 1) ist gleichsam ein Vorspiel fiir die nachhaltigere Existenzform der Seele im
Himmel (second life in space 2), in dem die Platzierungen fir die Himmelsgesellschaft
festgeschrieben werden. Wer das glaubt, hat notwendigerweise ein Interesse, im Leben
die Bedingungen zu kliren, bzw. durch gottgefilliges Leben zu erwerben, die ihn im
Himmel optimal platzieren (und natiirlich jedwede Hélle vermeiden).

So formuliert, kommt das Missverstindnis auf, dass es durch den Gldubigen selber
entschieden werden kann, wie er sich platziert. Der spdtmittelalterliche BuBhandel —
Le Goff (1988) analysiert ihn als eine Marktoption des Vatikans, um den Petersdom
zu finanzieren, gleichsam als einen kirchlichen Kapitalmarkt — verkaufte mit dem Ab-
lass bei vorliegenden Stinden die Minimierung der Aufenthaltsdauer im Fegefeuer.
Das Fegefeuer wurde im Mittelalter konstruiert, um auch Stindern den Himmel zu
Offnen, nach vorheriger Reinigungszeit in einer Zwischenhdlle (Le Goff 1988). Die
Kirche verkaufte Purgationen, Stindenreinigungen, um die enzry-gption fir den Himmel
nicht verfallen zu lassen.

Dieser religids motivierte Markt handelt ,,space 2-Zuginge®. Es bleibt unklar, ob er in
die Gnadenkompetenz Gottes eingreift, denn dazu musste dieser vermeiden, die Plat-
ze im Himmel zu verkaufen. Denn nicht der Gldubige entscheidet, sondern Gott in
seiner Gnade. Da reicht es nicht, gute Taten und Werke vollbracht zu haben, es muss
auch in reinem Glauben geschehen sein (so Luther und Calvin).

Das macht den Unterschied: Der Himmel ist nicht zu erwerben, der Eingang nicht zu
kaufen, es sei denn, man ist reinen Glaubens. Dann wirde man aber die Gnade Got-
tes nicht versuchen. Der space 2-Zugang ist nicht tber Entscheidungen zu erreichen,
sondern durch reuiges Leben in gliubiger Demut. Okonomisch ist das ein Opfer.
Letztlich ist die entscheidende Frage (ohne sie durch Entscheidungen 16sen zu kén-
nen), ob Gott einem gnidig ist. Sie enthilt zwei Themen, die die Okonomie nicht be-
herrscht: (a) die Frage des guten Lebens, die, anders als die Antike, nicht nur tber
Tugendhaftigkeit zu bewerkstelligen ist. Und (b) die Frage nach dem Sinn des Lebens,
die nicht durch Werkgerechtigkeit (wie Luther es nannte) allein beantwortbar ist. Bei-
des bedarf des rechten Glaubens, d. h. der Uberantwortung an eine transmundane
Instanz. Ob Gott cher schicksalhaft auftritt (im Kontext einer oeocnomia divina, einem
Heilsplan, in dem alles Weltliche vorherbestimmt ist), oder als Spiegel (der das
menschliche Tun respondiert) — das Heil, das Ziel aller Hoffnung auf Erlosung, ldsst

1 Kittsteiner zeigt den Ubergang von einem an die "Gnade" gebundenen "nachfolgenden Gewis-
sen” (Kittsteiner 1990: 175 f)) zur "Tugend mit Hilfe eines vorgingigen Gewissens zu tben und
auf die Gnade zu verzichten" (Kittsteiner 1990: 175) als Prozess der Individualisierung im 18.
Jahrhundert. Ohne Gnade wird der Tugend eine Perfektion zugeschrieben, die niemand tatsich-
lich aushalten kann. Das aus der Gnade Gottes, seiner Willkuir, entlassene Ich muss sich selber
erlésen, d. h. alle Schuld (von Verfehlung) lastet es sich selbst auf (vgl. Kittsteiner 1990). Die ein-
zige Chance, der Schuld zu entgehen, ist von vorneherein verniinftig zu handeln, also ein Ubet-
gang vom Glauben zur Vernunft (dessen Last dann Ende des 19. Jahrhunderts die Psychoanalyse
behandelt).

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

sich nicht erwarten, sondern nur erhoffen. Glaube ist kein Strategem, sondern ein
Zustand der Demut vor dem Schépfer.

Fiir unsere Analyse benennen wir es etwas niichterner: Alle social relations (die 6kono-
mischen eingeschlossen) sind nicht mehr bindr codiert, sondern tertidr: Gott ist der
koprisente Dritte im Bunde aller Sozialititen. Wir haben es mit einer governance structure
zu tun, die jede Vereinbarung, jeden Vertrag, jede Gemeinschaftlichkeit darauthin zu
priifen verpflichtet, ob sie nach den jeweiligen Kriterienkatalogen gottgefillig sind. Im
Glauben kann diese dritte Instanz nur reflexiv, als offene oder interne Evaluation,
aber entscheidungs-entscheidend, auftreten.

Solange Gott als moralische Instanz auftritt, ist der Konsequenzenraum auf die Welt
beschrinkt (space 7). Gott ist gleichsam nur ein Argument fir die woral order. Die Reli-
gion beschrinkt sich auf zeremonielle Instanzen, die in bestimmten Frequenzen in-
szeniert werden, um das Glaubensbewusstsein wach zu halten — so ldsst sich das
Institutionengefiige des Kirchlichen (s. Teil 1) einordnen. Erst die Reflektion auf space
2 organisiert eine machtvollere Reflektion, denn die Bewertung der irdischen Hand-
lungen in space 7 in Hinblick auf die spitere Platzierung des Protagonisten in space 2
bringt die dariiber hinausgehende Interessen ins Spiel: claims in space 2 abzustecken.

Space 2 ist cher kommunistisch strukturiert; Eigentum spielt keine Rolle, sondern die
Nihe zu Gott (placement = ranking). Der Himmel (space 2) wird vague als Gesellschaft
aber ohne Okonomie (ohne ein Allokationsproblem knapper Giiter) figuriert. Das
Wichtigste ist natirlich der entry, die Anerkennung als reine Seele. Das Leben in space 7
glidubig zu verbringen, schafft Dispositionen fiir die Gnade, nicht sie selbst. Insofern
ist die entscheidende Frage im Grunde Pascals Wette: Was habe ich als Gldubiger
getan, wenn es den Himmel geben sollte, um in ihn zu gelangen?

Double space-Religionen arbeiten mit einem future/ present-Reflektionsmodell: weil die
Zukunft offen ist, bedenke jetzt, was du im Hinblick auf das, was dir spiter widerfah-
ren soll, tun kannst. John Rawls vei/ of dgnorance ist nach dem gleichen Muster, nur ginz-
lich intramundan, gestrickt (auch Harsanyis und Buchanans Modelle); er aber meint,
tber die Reflektion entscheiden zu kénnen, wie man spiter platziert wird. Ricoeur
kritisiert an Rawls, dass er das jesuanische Prinzip der unbedingten Liebe in ein
reziprozitires Prinzip des romisch rechtlichen do ut des verwandelt habe. Man verhalte
sich als Christ in space 7 altruistisch, um in space 2 Optionen zu erwerben. Die Frage
der Heilsgewissheit wird zum Investitionsthema.

Die religiése Logik ist komplexer: natiirlich lohnt es sich, fir positive Bewertungen
vor dem Jiingsten Gericht altruistisch zu sein. Das ist eine notwendige Bedingung,
wenn auch keine hinreichende. Gnadenférdernd ist die rechte Gesinnung, deren In-
tention gerade die Intentionslosigkeit beim Altruismus ist — kein strategisches Kalkiil,
sondern hingebungsvolle demiitige (Menschen-)Liebe (jesuanische agape). Das macht
die Differenz zu jeder 6konomischen Reinterpretation aus: es geht nicht um Ent-
scheidungen, sondern um Hingebung im Glauben. Das future/present-Reflektions-
modell ist invers als Reflektion der Gegenwart auf den Glauben zu lesen. Das schlief3t
strategische Formen aus: wer sich einbildet, mehr/intensiver zu glauben, und deshalb
belohnt zu werden, frevelt bereits, weil er sich anmaf3t, Gottes Gnade beeinflussen zu
kénnen. Es gibt hier keine individuelle Rationalitit, sondern nur den Verzicht auf
subjektive Geltung. Das eigene Handeln ist der governance Gottes anheimgestellt. Die

zfwu 11/1 (2010), 25-34

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

29


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

30

Vertrige, die im Protestantismus im Gebet mit Gott geschlossen werden, sind Vertri-
ge der Reue (dhnlich der katholischen Beichte, die allerdings agentenvermittelt, d. h.
nicht unmittelbar zu ,seinem Gott’, ist). Das sind keine biirgerlichen Vertrige, sondern
Danksagungen dafiir, dass einem immer schon von Gott gegeben wurde (eine Oko-
nomie der Gaben).

Die Vertragsmetapher ist insofern zulissig, als sie eine Verbindlichkeit des Betenden
signalisiert. Sie ist insofern falsch, als sie Gott nicht zwingen kann, etwas einzuhalten
(wegen der Kontingenz der Gnade). Die Vertrige sind relationale Vertrige, mit einer
Offenheit der Erfallung durch Gott (d. h. der Kontingenz der Gnade anheimfallend).
Genauer gesagt sind es Obligationen des Betenden, die im Zwiegesprich mit Gott die
cigne Siindhaftigkeit therapeutisch offen legen. Es geht gar nicht um aktuelle Ent-
scheidungen, sondern um die Rekonstruktion der eignen Verfehlungen, um aus ihnen
ein neues Bild von sich selbst zu gewinnen, das dann die aktuellen Entscheidungen
modulieren kann (eine Theorie der Priferenzinderungen). Wir befinden uns im Raum
der Identitdtsbildung, der Glaubensfestigung als mihsamem Prozess der Tilgung von
AnmafBung und Hybris. Reue und Demut sind die Resultate und sie bilden den frame
kinftiger weltlicher Handlungen. Der Glaube ist die funktionale Transformation des
stindigen Ichs.

Wir haben es mit einer Transformationsékonomie zu tun, die den Gliubigen von
einem passiven Rezipienten (Konsumenten) der Religion in einen aktiven reuigen
Stinder verwandelt. Insofern ist die Reflektion auf space 2 eine transzendentale Res-
source fur ein gottgefilliges Leben in space 7. Dass das gottgefillige Leben, das die
Religion an ihren Gldubigen erreichen will, sekundir eine moral order generiert, mag
dem Leben in space 7 einen menschlichen Sinn geben. Aus der Perspektive von space 2
aber ist jede Seele sich selber vor Gott verantwortlich. Moral ist ein Nebenzweck des
Religitsen, eine Konsequenz der Glaubenstransformation.

Diese individuelle Verantwortlichkeit fiir das eigene Seelenheil kann nicht als religitse
Selbsterhaltung interpretiert werden, da die Demut vor Gott die Demut vor seinen
Geschépfen, den Mitmenschen, einschlie3t. Insofern stiftet space 2 in space 1 Ordnung
oder ethisches Verhalten. Aber die Ethik hat keine humane Begriindung, sondern die
der AnmaBungslosigkeit vor Gottes Schépfung. Vor Gott sind alle Menschen gleich,
ist das religiése Telos. Diese Gleichheit ist aber kein Recht (wie das Naturrecht argu-
mentierte), sondern eine stindige Anforderung, den anderen als Nichsten anzusehen
— bis in die Dimension der jesuanischen Fernstenliebe. Hier geht es moralisch nicht
um Beriicksichtigung und Anerkennung der anderen, sondern um die Demut, Ge-
schopf unter Geschopfen zu sein.?

Space 2 ist nicht als Allokationsraum ausgestattet, aber die Reflektion des Tuns in space 7
sortiert die Handlungen als space 2-zutriglich (oder nicht). Wir kénnen von einer znfer-
space-Allokation reden: Jede Entscheidung in space 7 steht bei den Gliubigen unter

2 Die theologische Sprache ldsst sich nicht ohne weiteres in economic terms tibersetzen, weil sie ein
anderes Verhaltnis zur Welt zum Ausdruck bringt. Das herauszustellen ist Aufgabe der Analyse
der Okonomie des Glaubens.

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

Vorbehalt der Angemessenheit in space 2. Exrst ihre Transformation als reuige Stinder
in gpace 1 entfaltet ein Moment von space 2 in 1. Das ist die Welt des Glaubens.

3. Im Schatten des Versagens

Glaube ich an space 2, muss ich mein Leben dndern. Pascals Wette ist nur die intellek-
tuelle Variante. Weitaus bedeutsamer ist die existentiale Ergriffenheit von meiner Irre-
levanz angesichts des unausweichlichen Todes. Hier spielen noch ginzlich andere
Themen hinein, die fiir die Okonomie bisher irrelevant waren: die Interpretation des
cigenen Lebens im Schatten des Versagens (der Siinde) und die daraus resultierende
Konstruktion der Schuld (die, in der Erbsiinde, unauthebbat ist).

Die Okonomie ist, als Wissenschaft, grundsitzlich euphemistisch angelegt. Sie analy-
siert die Bedingungen von Wachstum, Fortschritt, Glick, Wohlfahrt etc. Marktversa-
gen und politische Deregulation sind Griinde, Lésungen fir z. B. Wachstum zu ersin-
nen. Aus Fehlern wird gelernt, Insolvenzen sind Systemereignisse einer ,produktiven
Destruktion’. Versagen Mirkte, entstehen neue, etc.

Leiden, Versagen, Ungliick, Siinde etc. sind keine in der Okonomie verhandelten Ka-
tegorien. Fir die Akteure, die davon betroffen sind, wird ékonomisch-politisch der
Sozialstaat als Auffangstation konstruiert. Oder Leid ist nur ein Anreiz, sich ihm kraft
produktiver Anstrengung zu entheben (vgl. die dlteren Beschreibungen der Okonomie
durch die Balance von Arbeitsleid/Arbeitsfreude bei Gossen (1854)). Aber fiir alle in
der Gesellschaft, die Leid, Ungliick und Versagen als Unverfigbarkeit etleben, also als
Zustinde, die sie nicht produktiv beseitigen kénnen, bleibt die Okonomie begriffslos.
Ebenso fur alle, die die hohe Produktivitit und materielle Wohlfahtt als sinnleer etle-
ben.

Man mag einwenden, dass in einer alten vormodernen Welt, in der Produktivitit als
Motor gesellschaftlichen Fortschritts nicht existierte, Leid, Armut und Versagen sys-
temisch waren, so dass die Beschwernis des Lebens in der Welt (space 7) durch Hoft-
nung auf Erlésung im ewigen Leben (space 2) verstindlich gewesen sei. Die moderne
kapitaldynamische Markt6konomie klappt die Hoffnung auf space 2 in die Welt (space
7) zurlck, mundanisiert die himmlischen Hoffnungen auf irdische Erwartungen des
Wohlfahrtsanstiegs durch produktive Anstrengung. Wir haben es mit einer groflen
Transformation von Hoffnung in Erwartung zu tun (eine zweite Dimension der great
transformation Polanyis). Die Erlésung kann so in der Welt durch die Menschen selbst
geschehen. Der Sinn des Lebens geht in der Welt auf: To better the comfort of life, wie
Adam Smith das neue Programm definierte.

Doch bleibt das kapitalistische Programm ambivalent; viele schaffen es nicht, an der
gesellschaftlichen Wohlfahrt teilzuhaben oder empfinden ihre Teilhabe als zu gering-
wertig. Sie fallen aus den produktiven Anforderungen heraus, erleben ihr Leben wei-
terhin als schicksalhaft und nicht durch sie selber formbar. Sie leben im Schatten der
Prosperitit. Hinzu kommen die vielen, die den Wohlfahrtserwerb nicht als sinnhaft
erfahren. Sie zweifeln, ob die intensive produktive Beteiligung tatsichlich schon der
Sinn des Lebens sei. Beide Befindlichkeiten miissen nicht durch Religiositit begriindet
sein; Glaubige interpretieren ihr Leben aber durchaus in diesen Kategorien. Durch
wirtschaftliche und soziale Anerkennung sind sie nicht erfiillt. Nun ist die Sinnfrage
des Lebens heute nicht mehr automatisch religids codiert. Aber Religionen bieten

zfwu 11/1 (2010), 25-34

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

31


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

32

Antworten, die als Entlastung von Sinnfragen (und ihren lebensweltlichen Irritations-
potentialen) fungieren.

Funktional sind Religionen transitorische Institutionen, die latent alle Zwecke gesell-
schaftlichen und wirtschaftlichen Lebens (space 7) auf einen Hyperzweck ausrichten,
der nicht ,von dieser Welt’ ist (space 2), ohne iiber ihn verfiigen zu kénnen (der Him-
mel verflgt iber keine property-rights, trotz aller Versuche, sie zu erlangen). Das ist eine
eschatologische Logik. Wenn wir den Himmel als Spiegel der Welt ansehen, der den
Menschen ihre Geschopflichkeit reflektiert, reduzieren wir bereits die religiositas auf
eine moral order und damit auf gegenseitige Humanitit, die das Heil durch gute Taten
erlangen zu koénnen glaubt. Aber die menschlichen Werte, die zusitzlich zu den
menschlichen Zwecken gelten sollen, lassen sich auch ohne Glauben verwirklichen. In
der Dualitat von Zweck- und Wertrationalitit verschwindet das zertium: die Gnade, die
keine mundane Rationalitit reprisentiert, sondern deren Negation. Rational auf das
Heil zuzusteuern, wire eine anmalende Intention. Die Dimension der religiositas heil3t
Demut: d.h. Unverfiigbarkeit des eigenen Lebens und seiner Zwecke, selbst der mora-
lischen.

Die Demut ist, wenn man es so ausdriicken will, die Anerkennung der Unvollkom-
menheit des Menschen, die durch eigenes, soziales sowie wirtschaftliches Tun nicht
kompensiert werden kann. Diese Unvollkommenbheit ist, religiés betrachtet, das We-
sen menschlicher Geschopflichkeit. Sie ldsst sich durch die Vertrige der Gesellschaft
und Wirtschaft nicht aufheben. Alle bilateralen oder dyadischen Vertrige sind
triadisch codiert: nur Gott kann sie schlieBen (oder auflésen).

Der Glaube ist keine Erwartung des Heils, sondern die Hoffnung, von Gott in seiner
Gnade erwihlt zu sein. Die (christlichen) Religionen differieren in den Anteilen, in
denen Menschen am Heil mitarbeiten kénnen: der Kooperationsmodus geht von
heils6konomischer Determination bis zum Kauf von Himmelseintrittsberechtigungen
(Ablass). Dazwischen gibt es differenzierte Formen der Bufle. Es sind Opferformen.

4. Okonomie des Glaubens

Opfer bedeutet Skonomisch gu geben, obne zu bekommen. Das ist ein der mundanen
Okonomie fremder Modus, in einer Okonomie des Glaubens aber eine zentrale Ma-
xime. Mundan haben wir es mit einem Geben, um u bekommen zu tun: der Modus des
space 1, der in Hinblick auf den space 2 im Kontrast durch das Geben, ohne zu bekommen
komplementiert wird. Beide Modi sind aber kontrir. Was heil3t das fiir eine Definition
der double space economy?

Paul Ricoeur, der das jesuanische Liebesgebot gegen die mundane Gerechtigkeit ab-
wigt, hebt mundan das rémischrechtliche do ## des heraus: ich gebe, damit du gibst. Das
,damit’ mache den Gerechtigkeitssatz zu einer utilitaristischen Maxime, die nur durch
das Liebesgebot der Goldenen Regel korrigiert werde: gib, weil dir ja gegeben wurde
(Ricoeur 1990: 59, mit Bezug auf Lukas 6, 27-30; aber auch Lukas 6, 31; 6, 32-43; 0,
35). Es geht in der Okonomie des Glaubens nicht um Recht, sondern um Mitleid und
Gite (Ricoeur 1990: 67). Als Geschépf Gottes hat man bereits alles empfangen und
die Gldubigen stehen in Gottes Schuld. Ihr Handeln ist demnach ein Zuriickgeben
dessen, was sie lingst schon empfangen haben. Es gebt bier nicht um Giiter, sondern um
Giite: um eine Haltung im Glauben.

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

Paul Ricoeur nennt, an anderer Stelle, das ,,Gebot der Fernstenliebe® (vgl. Lukas 6,
27) einen ,,supraethischen Ausdruck® einer zugrundeliegenden ,,Okonomie der Gabe*
(Ricoeur 1990: 43 f)). Eine Okonomie der Gabe lisst sich in vormodernen Welten als
Grundlage jedes Wirtschaftens ausmachen (Hénaff 2009: Teil 11). Sie beruht auf einer
Logik der Schuld (Hénaff 2009: 11.6). Theologisch ist die Okonomie der Gabe kein
vormodernes Projekt, sondern die Quintessenz der Okonomie des Glaubens. Die
Okonomie der Gabe transzendiert die Ethik. ,,Da dir ja gegeben wutde, gib deiner-
seits. Gemal dieser Formulierung und kraft des ,da ja’ zeigt sich die Gabe als Ursache
der Verpflichtung. (...) In dem Moment, indem die Okonomie der Gabe auf die Pra-
xis trifft, entwickelt sie eine Lagik der Uberfiille, die zumindest zunichst der Entspre-
chungslogik der Alltagsethik vollig entgegengesetzt ist™ (Ricoeur 1990: 49). Und auch
der mundanen Okonomie, muss man erginzen.

Die Okonomie des Glaubens beruht auf einer Logik der Uberfiille der Schépfung.
»Auf der entgegengesetzten Skala einer Okonomie der Gabe finden wir symmetrisch
zur Symbolwelt der Schépfung, doch nicht weniger komplex als sie, die Symbolwelt
der letzten Dinge, in der Gott als Quelle der wnbekannten Méglichkeiten erscheint™
(Ricoeur 1990: 47). Die Welt der letzten Dinge ist die Welt der Eschatologie, der
Hoffnung im Glauben (auf den Himmel (space 2.2) oder auf Gottes Reich auf Erden
(space 2.b)).

In der Supraethik der Mitgeschopflichkeit verhalten sich die Gliubigen, die in der
Schuld ihres Schépfers stehen, nicht nur den Menschen gegentiber in der Pflicht ihre
Schuldigkeit, sondern der ganzen Welt und der Schépfung gegeniiber mitleidig, weil
mitleidend. In der Hoffnung, in Gottes Reich aufgenommen zu werden (in welcher
theologischen Variante auch immer), bleibt Gott die Quelle der unbekannten M&g-
lichkeiten, der Erlosung und Vervollkommnung des Menschen. Der Mensch wird erst
im Himmel vollkommen, weshalb er im irdischen Leben bulender Stinder bleibt, d. h.
unvollkommen. In dieser Unvollkommenheit kann es kein Anrecht, keine finale 6ko-
nomische Effizienz geben, nur Giite und Mitleid, was praktisch fordert, nicht zu ver-
langen oder zu begehren oder zu bedirfen, sondern zu geben. Fir die Vertrige, die
Kernoperatoren der Okonomie, gilt, dass man kooperiert, statt zu konkurrieren (vgl.
Priddat 2009), ,,so weit, dass man sich wechselseitig zum Schuldner bekennt™ (Ricoeur
1990: 61). Hier entfaltet die Okonomie des Glaubens ihre eigene Diktion.

Es geht nicht darum, normativ zu argumentieren, sondern nur die Logik der Okono-
mie des Glaubens herauszuarbeiten. Richard Rorty hilt diese Logik fiir iiberholte Me-
taphysik, die versuche, der ,eigenen Endlichkeit zu entflichen, indem man sich an
etwas Allmichtiges anschlie3t* (Rorty 2006: 66). Unabhingig davon, ob der Glaube
angemessen als Flucht vor der eigenen Endlichkeit interpretiert wird, hat der Glaube
dann, wenn er wirksam wird, eine eigene Okonomie, die das Handeln der Gldubigen
transformiert. Die Hoffnung, in gpace 2 erlést werden zu kénnen, kompensiert das
ungliickliche Bewusstsein, in space 7 ein unvollkommenes Geschopf zu sein, dass sich
selbst nicht erlésen kann.

Diese Okonomie des Glaubens zeigt aber auch eine Tendenz der Religion, anstelle der
Anbetung des (all-)michtigen Gottes auf einen Gott der Liebe zu setzen, der unseren
demokratischen Anschauungen angemessener scheint. Wenn wir zudem glauben,
unser Glick in die eigene Hand nehmen zu kénnen, beginnt eine Extension des space

zfwu 11/1 (2010), 25-34

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

33


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

34

7, und der transzendente space 2 diminuiert, mit der Folge, dass wir lernen, mit der
Endlichkeit selber umzugehen. Erlésung wird ein Terminus der sozialen und wirt-
schaftlichen Ordnung Aic et nunc. Das aber wird das Schwierigste: Mitleid und Giite
nicht als Gebot der Geschépflichkeit, sondern aus Menschenrechten auszutiben. Die
Menschen werden, noch in der Logik der Okonomie des Glaubens, wenn auch an
ihrer Grenze, ihre eigene Hoffnung. So entsteht ein Modell einer Zivilreligion (vgl.
Seitter 2003). Doch das ist eine andere Analyse.

Literatur

Deininger, R. (2009): Das punktliche Ende der Zeit, in: Stiddeutsche Zeitung Nr. 245,
24./25.10.2009, 13.

Gossen, H. H. (1854): Entwicklung der Gesetze des menschlichen Verkehrs und der daraus
flieBenden Regeln fiir menschliches Handeln, Braunschweig: Vieweg.

Gutknecht, T. (2009): Die andere Gerechtigkeit. Logik der Okonomie und messianische Logik,
in: agora42, 1(1), 42-47.

Hénaff; M. (2009): Der Preis der Wahtheit. Gabe, Geld und Philosophie, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Kittsteiner, H. D. (1990): Von der Gnade zur Tugend, in: derselbe (Hrsg.): Gewissen und Ge-
schichte, Heidelberg: Manutius Verlag, 171-201.

Le Gaff, ]. (1988): Wucherzins und Hollenqualen. Okonomie und Religion im Mittelalter, Stutt-
gart: Klett-Cotta.

Priddat, B. P. (2009): Gerechte Okonomie? Vertrige. Unverdffentlichtes Manuskript, Tagung
,Gerechtigkeit’ des Walter-Eucken-Institutes, Freiburg.

Purzycki, B. G./ Sosis, R. (2009): The Religious System as Adaptive: Cognitive Flexibility, Public
Displays and Acceptance, in: Voland, E./ Schiefenhovel, W. (Eds.): The Biological
Evolution of Religious Mind and Behavior, New York: Springer Publishers, 243-256.

Ricoeur, P. (1990): Liebe und Gerechtigkeit, Ttbingen: Mohr-Siebeck.

Rorty, R./ Vattime, G./ Zabala, S. (2006): Die Zukunft der Religion nach der Metaphysik, in:
Rotty, R./ Vattimo, G. (Hrsg.): Die Zukunft der Religion, Frankfurt/Main: Suhrkamp,
65-96.

Schnabel, U. (2009): Der angepasste Glauben (R. Sosis), in: Die ZEIT Nr. 8, 12.2.2009, 34.

Seitter, W. (2003): Brauchen wir eine Zivilreligion?, in: Ley, M./ Neisset, H. / Weiss, G. (Hrsg.):
Politische Religion? Politik, Religion und Anthropologie im Werk von Eric Voegelin,
Minchen: Fink, 115-136.

Voland, E./ Schiefenbivel, W. (2009) (Eds.): The Biological Evolution of Religious Mind and
Behaviot, Betlin/Heidelberg: Springer.

216.73.216.95, am 12.01.2026, 23:38:57. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2010-1-25

