
Indianer spielen

Eine kulturhistorische Perspektive auf Österreich

in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

Christoph Kühberger

»Therewas a cowboy, an Indian, and aMus-

lim standing at the edge of the world. The

Indian said my people were once great in

number but now are few. The Muslim said

my people were once small in number but

now are great. The cowboy said that’s be-

cause we haven’t played cowboys andMus-

lims yet.«1

1. Annäherung

Auch ich war Indianer. Auch ich jagte mit Pfeil und Bogen durch österreichische

Wälder und wähnte mich im Indianerland. Auch ich hatte im Fasching als Indianer

Kriegsbemalung im Gesicht, zog bereitwillig den roten Rollkragenpullover an und

stülpte mir mit dem Kostüm, auf dem ein Häuptling mit Federkrone sowie andere

als typisch erachtete Symbole zu sehen waren, die Aura des Indianers über. Ein

Ethnostirnband mit Feder durfte natürlich auch nicht fehlen. Cowboy war ich –

meiner Erinnerung nach – nie.

Plastikcowboys und -indianer, Sachbücher sowie Filme begleiteten meinen in-

formellen Wissenszuwachs über die nordamerikanische Vergangenheit. Auch als

Historiker_in und Geschichtsdidaktiker_in ist man inmitten populärer Geschichts-

kulturen aufgewachsen, und es wurde einem vieles kulturell eingeschrieben und

mitgegeben. Manche Teile davon lagern im »Keller« des Selbst.

In Europa über die Darstellung von First Nations Nordamerikas zu forschen,

hält durchaus eine Vielzahl an zu beachtenden Momenten bereit, die sich trotz

einer bewusst reflektiert und selbstkritisch angelegten europäischen Perspektive

1 Hierbei handelt es sichumeinenWitz, der voneiner lokalenRadiostation inPhoenix/Arizona

(2002) gesendet wurde. – Zitiert nach: Yellow Bird, Autumn 2004, 44.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 Christoph Kühberger

ergeben. Letztlich handelt es sich um einen Diskurs mit Hierarchiegefälle, der sei-

ne Ursprünge in einer imperial-kolonialen Auseinandersetzung zwischen europäi-

schen Einwanderer_innen und einheimischenNations hat. Post-koloniale Sichtwei-

sen haben bereits seit längerem die vorherrschenden Darstellungs- und Umgangs-

modi relativiert, die sich seit mehr als hundert Jahren – auch in Europa – einem

kolonialen Weltbild folgend kulturell verfestigt haben. Europäische Wissenschaft-

ler_innen versuchen – nicht zuletzt seit der von Edward Said vorgetragenen Kritik

– verstärkt außerhalb gewohnter, verfestigter alltäglicher Bahnen zu denken.2

Und obwohl es hier die Absicht ist, Spielzeug mit historischen Bezügen auf die

Vergangenheit der First Nations hin kritisch zu hinterfragen, werden im Vollzug

des wissenschaftlichen Arbeitens unweigerlich auch Stereotype visuell und narra-

tiv wiederholt und damit wohl auch indirekt verfestigt. Aus diesemGrundwird hier

versucht, zwischen Angehörigen der First Nations und »Indianern« zu unterschei-

den, wobei letztere als spezifische imperiale Konstrukte von weißen europäischen

Einwanderer_innen Nordamerikas bzw. von Europäer_innen zu lesen sind, die für

eine wenig adäquate Beschreibung der einheimischen Gesellschaften und »Staa-

ten« des amerikanischen Kontinents genutzt wurden und werden. Es handelt sich

bei Indianer_innen um eine generische Form, die vor allem durch eineweitgehende

Abwesenheit von First Nations und die Anwesenheit einer zu hinterfragenden Brico-

lage aus willkürlich kombinierten politischen, kulturellen und religiösen Aspekten

gekennzeichnet ist.3

Der Beitrag versucht im Folgenden, aus einer Perspektive, die sich vor allem

der Neuen Kulturgeschichte, aber auch der geschichtsdidaktischen Erforschung

des Geschichtsbewusstseins in der Gesellschaft verpflichtet fühlt, herauszustel-

len, wie vor dem Hintergrund des oben beschriebenen Gefälles Indianerspielen in

(Mittel-)Europa und insbesondre auch in Österreich in den 1950er und -60er Jah-

ren umgesetzt wurde. Dabei werden vor allem historisch-ethnographische Zugän-

ge aktiviert, die es – zumindest teilweise – ermöglichen, das Spielverhalten im

geschichtskulturellen Kontext offenzulegen. Die materielle Kultur zu diesem The-

ma (insbesondre das Spielen mit Indianerfiguren) bleibt in diesen Ausführungen

etwas randständig, wurde jedoch an anderer Stelle bereits vorgetragen.4

2. Sich als Indianer verkleiden

In Europa wurde das »Indianersein« anfänglich vor allem als »urtümlicher Augen-

schmaus« oder als »exotisch literarische Trope« genossen,was zu einem seltsamen,

2 Said, 1995.

3 Vgl. Welch, 2013.

4 Kühberger, 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 229

europäisch ausgeprägten Voyeurismus führte.5 Daneben entwickelte sich im Hin-

blick auf das kindliche Spiel ein spezifischer Umgang mit dem Thema, der einer-

seits zunächst geprägt war von den Vorstellungswelten aus Berichten über inter-

kulturelle Begegnungen, später von der Geschichtskultur.

Was es heißt, Indianer_in zu sein bzw. zu spielen, und wie man dabei ausse-

hen sollte, das war nichts, was man in den 1950er oder 1960er Jahren in Österreich

erfinden musste. Dazu gab es eine lange kulturelle Praxis. Sich als Indianer_in zu

verkleiden, gehört zu einer Facette der mitteleuropäischen Kultur, die man ohne

Unterbrechung und breit rezipiert bis ins 19. Jahrhundert hinein verfolgen kann.

Hier sind einerseits die medialen Berichte zu erwähnen, die über die Ausdehnung

des Gebietes der USA und die damit im Zusammenhang stehenden Konflikte infor-

mierten, andererseits aber auch Reiseberichte, die Aufmerksamkeit erfuhren, wie

etwa der von der Weltreise Franz Ferdinands von Österreich-Este, des späteren

Thronfolgers, der sich auf eine Jagdexpedition nach Penticton (Nordwestamerika)

aufgemacht hatte. Seinen Tagebucheinträgen aus dem September 1893 kann man

entnehmen, dass er offensichtlich selbst überrascht war, wie wenig seine Vorstel-

lungen von der einheimischen Bevölkerung mit der Realität übereinstimmten:

»Zwei Cowboys, die uns ebenfalls begleiteten, waren den Indianern ziemlich

gleich adjustiert; sie trugen breitkrampige Filzhüte, Wollhemden und lange, mit

Fransen besetzte Lederhosen, lederne Mokassins und merkwürdigerweise auch

dicke Lederhandschuhe, die an Fechthandschuhe aus Hirschleder gemahnten

und Verzierungen in grellen, gestickten Dessins aufwiesen. […] Im Indianerdorf

bat ich Charley, mir eines der Häuser zu zeigen, […]. Wie staunte ich aber, als

ich beim Betreten des Blockhauses statt der erwarteten Waffen, Häute und

Scalps erschlagener Feinde eine Nähmaschine sowie eine Kaffeemühle und die

Wände mit Ausschnitten aus illustrierten Zeitungen beklebt fand, so dass ich an

den schönen Erinnerungen irre zu werden begann, die ich aufgrund der Lectüre

berühmter Geschichten vom Volke der Indianer bewahrt habe.«6

Franz Ferdinand findet jedoch auf der Reise, die das ReisebüroThomas Cook & Son

organisiert hatte, auch das erhoffte Naturbild:

»[…] die Natur ist die täglicheHerberge undman erinnert sich unwillkürlich an die

in der Kindheit gelesenen Geschichten aus dem Trapper und Indianerleben […]«7

5 Wernitznig, 2007, 97.

6 Österreich-Este und Gerbert, 2013, 249 und 253. – Die Lektüre bezieht sich u.a. auf »Der letzte

Mohikaner« von James Fenimore Cooper (164).

7 Bussel, 2014, 210. – Es wird darin auf eine andere nicht bei Gerbert veröffentlichte Selle vom

12. September 1890 verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


230 Christoph Kühberger

Vermutlich hatte er sich von den narrativen, aber auch inszenierten Versatzstücken

begeistern lassen, die – durch viele kulturelle Filter vermittelt – den Weg nach Ös-

terreich gefunden hatten. Als Zehnjähriger hatte er auf der Weltausstellung 1873

in der Hauptstadt der k. u. k. Monarchie das eindrucksvolle »Indianerzelt« erleben

können,8 das im Prater ausgestellt wurde (Abb. 1). Das kulturell wenig gesättig-

te Ungetüm sollte mit einer Höhe von über 10 Metern inmitten hoher Bäume die

Aura einer nordamerikanischen Kultur verbreiten. Um die vermeintliche Authen-

tizität zu erhöhen, waren die geteerten Leinenwände des Zeltes mit bizarren Fi-

guren und kindlichen Arabesken bemalt: Lassos, Federkronen, Tomahawks, Skalps

sowie Krieger, Häuptlinge und Gauchos waren da zu erkennen. Köcher, Lanzen,

Masken und Schilder dekorierten zusätzlich diese Art von »Erlebnisgastronomie«,

die ein New Yorker Restaurantbesitzer konzessioniert betrieb.9 Das Zelt wurde als

»Indianer Wigwam« bezeichnet und diente als Einkehr für durstige und hungrige

Messebesucher_innen.

»Eingerichtet nach den kulturhistorisch nicht ganz stimmigen Vorstellungen

seines […] Betreibers, wartete er nämlich mit ›wirklichen, kohlrabenschwarzen

Mohren-Kellnern aus dem Nubierland‹ auf. Diese heftig angestaunten und von

den Kindern zunächst gefürchteten ›Negergarçons‹ ersetzten die ›Rothäute‹,

denn diese erschienen den Zeitgenossen für derartige Arbeiten ungeeignet,

da zu ›wild‹, zu ›unzivilisiert‹ und den Weißen gegenüber zu feindlich gesinnt,

während die Sklaventradition der Schwarzen zu ›einer Gewöhnung an dienende

Tätigkeiten‹ geführt habe.«10

Weit einschneidender und breitenwirksamer für Österreich war jedoch der Besuch

von Buffalo Bill in München (1890) und Wien (1890, 1906).11 William Cody erzähl-

te in seiner pseudoauthentischen Show eine Schwarz-Weiß-Geschichte über den

Westen, über wilde Indianer und über den Sieg des Westens.12

Die Aufführungen in München im April 1890 warfen schon einen Schatten auf

das voraus, was man auch in Österreich zu erwarten hatte. Das Bregenzer-Tagblatt

berichtete Anfang Mai 1890 davon, welche Auswirkungen die Show auf die Jugend

hatte:

8 Der Besuch seiner Schwester, Erzherzogin Marie Valerie, ist hingegen belegt. – Bernád, 2013

(14.10.2019).

9 Vgl. ebd. (14.10.2019).

10 Breuss. Wiener Zeitung, 10.05.2014, 36.

11 Derartige »Shows«waren für das 19. Jahrhundert nicht ungewöhnlich, tourten ja schon lange

andere »Völkerschauen« durch Deutschland und Österreich: Blanchard et al., 2012; Brändle,

2013; Dreesbach, 2005. – Ad Buffalo Bill in München und in Wien vgl. Drexl, 2013; Wilhelm,

2017, 88-111, 2019. – Schwarz, 2001, 207-222.

12 Denzin, 2016, 15; Wernitznig, 2007, 74.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 231

Abbildung 1: »Indianerwigwam« (Weltausstellung 1873, Wien)

Aus: L’Univers Illustré, 25.10.1873, 684

»Seitdem die Indianertruppe Buffalo Bill ihren Einzug in München gemacht hat,

ist eine merkwürdige Bewegung unter die hauptstädtische Straßenjugend ge-

kommen. Kreisel und Andetscher ruhen, Soldatenspiel, sowie ›Räuber und Gen-

darm‹ gefallen nicht mehr, dagegen sieht man jetzt, […] ganze Horden von Kna-

ben,welchedieGesichter beschmiert (in Ermangelung entsprechender Farbewird

Straßenkoth benutzt) den Lasso in der Hand daherstürmen und Indianer spielen.

Ist ein ›Bleichgesicht‹ gefangen, sowird ihmauch der ›Scalp‹ abgenommen. Schon

manche Mutter war entsetzt über den Zustand, in welchen ihr hoffnungsvoller

Sprößling vom Indianerspiel nach Hause kam.«13

Die Linzer Tages-Post berichtet im Juni 1900 sogar von einem Vorfall, wonach in

New York ein älterer Bube ein achtjähriges Mädchen in einen Keller gelockt und

dort dessen »Scalp« tatsächlich abzutrennen versucht habe.14 In Berlin soll laut

dem Bericht der Innsbrucker Nachrichten im gleichen Jahr ein 15-Jähriger seinen 14-

jährigen Spielkameraden beim Indianerspiel erstochen haben.15

Wie eine Karikatur aus dem Jahr 1909 mit einem damals gängigen Witz jedoch

dokumentiert (Abb. 2), breitete sich das »Indianerspielen« auch in Österreich bei

Buben und Mädchen aus.16

Die Illustrierte Kronen Zeitung berichtet 1929 gar von einem Fall, bei dem vier ca.

16-jährige Burschen, die als »romantisch veranlagt« beschrieben wurden und die

»für Indianergeschichten viel übrig« gehabt hätten, vonWien ausrissen waren, um

13 Bregenzer Tagblatt, 04.05.1890, 2.

14 Tages-Post, 03.06.1900, 5.

15 Innsbrucker Nachrichten, 15.01.1909, 11.

16 Hans Jörgels Fliegende Blätter, 15.01.1909, 5.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


232 Christoph Kühberger

Abbildung 2: Zeitungswitz (Niederösterreich, 1909)

Aus: Hans Jörgels Fliegende Blätter, 15.01.1909, 5

bei Hardegg an der Thaya »Indianer [zu] spielen«: »In den Erdhöhlen an den Ufern

des Flusses wollte man an Lagerfeuern hausen und ein freies, ungebundenes Leben

führen.« Nach den Burschen fahndete die Polizei.17

Auch in der Studie »Die Arbeitslosen vonMarienthal« (1931/32) hat sich im Rah-

men dort veröffentlichter Berufswünsche von Kindern ein Beispiel für die Vorlie-

ben der Zeit verfangen. Ein Zwölfjähriger schrieb in einem soziologisch ausgewer-

teten Aufsatz zumThema »Gedanken über Arbeitslosigkeit«:

»Ich will ein Flieger, Unterseebootkapitän, Indianerhäuptling und einMechaniker

werden. Aber ich fürchte, es wird schwer sein, einen guten Posten zu finden.«18

Ohne hier weiter darauf einzugehen, sei hier auch noch auf die Verbreitung von

KarlMay Romanen hingewiesen, diemit den darin entwickelten Indianergeschich-

17 Illustrierte Kronen Zeitung, 01.03.1929, 3.

18 Jahoda et al., 2018, 78.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 233

ten den Hype – zumindest in bürgerlichen Schichten – im deutschen Sprachraum

zudem befeuerten.19

Aber nicht nur in schriftlichen Quellen lässt sich die europäische Vorliebe für

das Indianerspielen aufspüren, sondern auch in vielen Fotografien, die Kinder

als Indianer_innen verkleidet zeigen. In vielen Fällen handelt es sich dabei um

Faschings- bzw. Karnevalskostüme. Einige Fotos dokumentieren jedoch, dass auch

außerhalb der »verkehrtenWelt« Kinder als Indianer_in verkleidet spielten. Es sind

die Straßen der Städte, die Gärten oder andere natürliche Umgebungen, die dazu

anregen, in die Rolle von Indianer_innen zu schlüpfen.

Den Ursprung dieses Verkleidens findet man durchaus in Nordamerika. Es

kann dafür auf ganz unterschiedliche Traditionen verwiesen werden – die wohl

bekannteste ist jene der »Boston Tea Party« (1773). Einwanderer aus Europa, die

sich als Indianer verkleideten, um sozialen oder ökonomischen Protest zum Aus-

druck zu bringen, waren zu dieser Zeit nichts Neues mehr. Denn neben derartigen

Inszenierungen als Indianer im Sinn einer Kritik der kolonialen Abhängigkeiten,

nutze man auch den Karnevals als Variante des Protests. Philip J. Deloria streicht

hervor, dass beide Rituale, die eine innere Verbindung miteinander hatten und oft

ineinander übergingen, bestehende Strukturen bzw. Normen kritisierten, indem

sie diese auf den Kopf und damit auch ihre althergebrachte Autorität in Frage stell-

ten. Sich als Indianer zu verkleiden, offerierte den Zugewanderten im späten 18.

Jahrhundert eine Möglichkeit, um eine revolutionäre Identität – vor allem gegen-

über dem kolonialenMutterland bzw. Europa – zu imaginieren und vorzuführen:20

»They began to transform exterior, noble savage Other into symbolic figures that

could be rhetorically interior to the society they sought to inaugurate. In short,

the ground of the opposition shifted and, with them, national self-definition. As

England became a them for colonists, Indian became an us.«21

Diese Identitätskonstruktionen der weißen europäischen Einwanderer_innen

dienten nun dazu, sich von den europäischen Kolonialverwaltungsstrukturen

abzusetzen und sich als legitime Erb_innen und Besitzer_innen Amerikas zu

etablieren. Gleichzeitig war dies jedoch auch ein weiteres Feld, in dem durch

verengte kulturelle Wahrnehmungen Indianer_innen »geschaffen« wurden, die

eben nicht realen Angehörigen der verschiedenen First Nationsmit ihren jeweiligen

kulturellen Besonderheiten entsprachen, sondern einem Zerrbild, welches auf

verschiedensten mentalen Bildern und Stereotypen beruhte.22 Die damals eta-

blierten Bilder hatten große Auswirkungen und leisteten einer weit verbreiteten

19 Vgl. Beneke, 2007.

20 Deloria, 1998, 11-15.

21 Ebd., 21-22.

22 Ebd., 20. – Vgl. auch: Strong, 2013, 125-141.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


234 Christoph Kühberger

undifferenzierten Wahrnehmung der First Nations in Amerika und in Europa

Vorschub.

Ähnlich verzerrte Vorstellungen von First Nations tauchen auch in späteren Pha-

sen der US-amerikanischenGeschichte auf. Vor allemKlischees des »edlenWilden«

oder des »ökologischen Indianers« sind dabei ebenso problematisch wie die Um-

deutungen der späten 1960er Jahre im Zusammenhang mit dem Summer of Love

(1967), in dem man Indianer-Fotos auf Plakaten dazu nutzte, eine Gegenkultur, ei-

nen eigenen »tribe« zu etablieren.23

Was zeigt sich jedoch in (mittel)europäischen Fotografien vom 20. bis ins 21.

Jahrhundert? Letztlich werden bereits vorhandene Stereotype und Klischees in Ver-

kleidungen weiter zugespitzt bzw. essentialisiert – und dies bereits um 1900. »In-

dianer_in sein« kann dabei als »fremd sein« bzw. als Entfremdung von der eigenen

Kultur verstanden werden. Diese Praktiken

» […] helfen, komplexe Strukturen zu vereinfachen, und bestätigen ebenfalls die

Werte der eigenen Kultur. Gleiche Bilder können jedoch unterschiedlich interpre-

tiert und genutzt werden. Daher ist es wichtig, Klischees zu erkennen und zu hin-

terfragen oder ihreWandlungsfähigkeit aufzuzeigen – umdas ›Gegenüber‹ besser

kennen zu lernen. Verkleidungen greifen stereotypeVorstellungen auf und zeigen

oft, was einen im Alltag beschäftigt. Sie ›sprechen‹ über Geschlechterrollen, Sta-

tus oder [darüber,] wie jeder sich selbst sieht. Die einenwollen sich vomTäglichen

befreien, andere verwirklichen ein Ideal.«24

Es ist zu beobachten, dass Indianer_innen in Europa im 20. Jahrhundert auch mit

einer »anderen«Hautfarbewahrgenommenwurden.EinenwichtigenHinweis dar-

auf liefern die »redface«-Verkleidungen, die in Europa vor allem amBeginn des Jahr-

hunderts nachweisbar sind, sich aber auch im 21. Jahrhundert noch zeigen.25 Es

handelt sich dabei vor allem umMaskeraden, die im Fasching oder beim Film bzw.

bei Theateraufführungen beobachtbar waren (Abb. 3). So sind schon für 1895 Fo-

tos aus München überliefert, auf denen sich Mitglieder eines Wild-West-Klubs,

der sich im Nachlauf zum Erfolg der Buffalo-Bill-Show etabliert hatte, mit dun-

23 Vgl. Terry, 2017, 35; Deloria, 1998, 154-180.

24 Seim, 2016, 70-71.

25 Eine Studierende legte mir ein Foto von sich aus dem Jahr 2007 vor, das in einer kleinen Ge-

meinde amStadtrand von Salzburg aufgenommenwurde und sie imAlter von 11 Jahren zeigt.

In einem vermutlich industriell gefertigten Indianerinnenkostüm tritt uns ein Mädchen mit

schwarzen Zöpfen und Stirnband entgegen, dessen Gesicht dunkelbraunrot bemalt und zu-

demmit Kriegsbemalung versehen ist. Hände undHals, die nicht bemalt wurden, heben sich

stark vom Gesicht ab.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 235

kel geschminkten Gesichtern abbilden ließen.26 Es ist jedoch nicht eindeutig, ob

es sich hier um einen rassistischen Diskurs handelt, der die sich seit dem späten

19. Jahrhundert etablierenden Rassetheorien widerspiegelt, oder um ein Spielen

mit ethnischen Identitäten und damit mit dem Fremden.27 Fest steht, dass damit

ein massives »othering« betrieben wird und sprachlich-symbolische Markierungen

(»redskin«/»Rothaut«28), auch wenn sie ursprünglich als Selbstbeschreibungen fun-

gierten,29 farblich im Gesicht umgesetzt wurden.30

Abbildung 3: Cowboy mit »redfaced« Indianern (frühes 20. Jahrhundert)

Fotopostkarte aus der Privatsammlung Kühberger

Es sind jedoch eher die privaten Aufnahmen, die einen Einblick in die kind-

liche Spielwelt liefern. »Indianer_in sein« bedeutet dabei, typische Requisiten zu

besitzen (Federkrone, Pfeife, Pfeil und Bogen) und im Idealfall auch ein richtiges

26 So existieren Belege für 1895, 1913/14 und 1919:Wilhelm, 2019, 30, 38 und 98-99. – Auch Bele-

ge aus demUmfeld von karnevalesken/ethnophilen Vereinen aus Köln dokumentieren »red-

facing«: Hartmann et al., 1991, 68-69, 84, 130 und 136.

27 So verweist etwa Antelyes darauf, dass jüdische Artisten, die in den USA als »redfaces« auf-

traten, einen anderen Stellenwert hatten als »blackfaces«: »[…] redface transferred the ques-

tion of American Jewish identity from the category of race to the category of ethnicity, a shift

that placed the immigrant in an ultimately more advantageous, if more complicated, posi-

tion with regard to assimilation.« – Antelyes, 2009, 23.

28 Auch Franz Ferdinand nennt die Indianer bereits 1893 so. Eintrag im Tagebuch vom 12.9.1893.

– Vgl. Österreich-Este % Gerbert, 2013, 250.

29 Vgl. Goddard, 2005.

30 Es ist auffällig, dass die Kritik am »redface« vor allem auch rund um die dichte Diskussion

um Maskottchen im Sport geführt wird. – Vgl. Billings & Black, 2018, 126-127 und 160-162;

Guiliano, 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


236 Christoph Kühberger

Kostüm, das in der Regel amerikanischen Lederhemden/-hosen mit Fransen nach-

empfunden ist. Fotos aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zeigen zudem,

dass Indianerspielen nicht in jedem Fall eindeutig geschlechtliche Festschreibun-

gen besaß. Auf den Fotos sind sowohlMädchen als auch Buben zu sehen, die in auf-

wendigen, »schönen« Kostümen für die Fotos posierten. Von den Fotos lässt sich

wohl ein eher privilegierter gesellschaftlicher Status ableiten (Abb. 4), der mit dem

Preis, den derartige Fotos in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts hatten, einher-

geht. Auch die mitabgelichteten Bildhintergründe deuten in diese Richtung.31

Abbildung 4: Indianer_in und Cowboy (erste Hälfte 20. Jahrhun-

dert, Deutschland)

Fotografie aus der Privatsammlung Kühberger

31 Die Analyse beruht auf einer Fotosammlung von Christoph Kühberger, die zu diesem Zweck

angelegt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 237

Wie normalisiert Indianerspielen in den 1930er in Österreich war, kann man

an einem Foto aus Salzburg (1935) ablesen (Abb. 5), aber auch anhand der österrei-

chischen Publikumszeitschrift »Mocca« aus Wien im März 1938 nachvollziehen. In

einer kurzen Lesegeschichte der Zeitschrift über vier Kinder, die sich an ein brei-

tes Publikum wandte, wird vom Indianerspielen erzählt.32 Die Handlung rund um

Häuptling Peter »Scheckige Forelle«, »Krummfuß« und eine kleine »Squaw« lässt

erkennen, dass die Beschreibung des Indianerspielens eigentlich nur literarisches

Beiwerk darstellt, um in einer despektierlichen Indianersprache33 Alltagserlebnisse

der Kinder vorzutragen.

Auch während des NS-Regimes kommen Indianerkostüme nicht aus der Mo-

de. Einige Beispiele sind dafür belegt.34 Auch Spielzeugbastelbücher lieferten dazu

entsprechende Anleitungen.35 Die nationalsozialistische Ideologie instrumentali-

sierte überhaupt das Indianerspielen für eigene Zwecke. Man setzte es bewusst

mit Kriegervorstellungen in Verbindung, um soldatische Ideale (»Krieger«, »tapfe-

re Urahnen«) zu befördern und auch den »heldenhaften Kampf eines Volkes, das

trotz schärfsten Widerstandes nicht stark und einig genug war, dem Vordringen

der Weißen standzuhalten.«36

»Playing Indian in the Nazi era, therefore, was seen as a necessary, early phase in

a future soldier’s training and promoted in officials of theHitler Youth such as Der

Pimpf or Die HJ. […] The Nazis actively employed Indian warrior imagery to profit

from Indianthusiasm and to propagate militaristic ideals. The Indian scout and

warrior were role models for German children as well as for soldiers, as much as

they were concrete images among German war correspondents. They were em-

ployed to denote exceptional soldering in German war reports, and they served

as models for propaganda images depicting both heroes and helpless victims in

Nazi Germany.«37

32 Auffermann, 1938.

33 Etwa erkennbar in den Namen der Kinder und in folgenden Zitaten aus dem Text: »Auch

heute hockten die Knirpse auf ihren Jagdgründen wie Türken.« (S. 39); »Ich kam gestern früh

durch eine feindliche Gasse und dabei ging ein Fenster in Trümmer […] Eine böse Frau wollte

mit mir zu meinen Ahnen, als ich aber sagte, meinem Vater würde es Spaß machen, er sei

Glaserer, ließ sie mich frei.« (S. 41).

34 Einen Bericht zum privaten Indianerspielen unter dem Nationalsozialismus lieferte: Schör-

ken, 2006, 70-72. – Darin wird auch deutlich, dass nicht Karl May die Vorlage für das Spielen

war, sondern Tecumseh-Bücher von Fritz Steuben (eigentlich Erhard Wittek), die durchaus

als vom Nationalsozialismus beeinflusst gelten. – Vgl. Kaminski, 2001.

35 Grissemann, 1936, 44-46.

36 Jacobs, 1938, 3.

37 Usbeck, 2015, 182-184. – Man konnte dabei bequem an ältere etablierte Denkstrukturen aus

dem ErstenWeltkrieg anschließen, in dem das Militär bereits mit diesen bekannten Bildern

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


238 Christoph Kühberger

Abbildung 5: Salzburger Kinder (1935)

Stadtarchiv Salzburg

Im Unterschied zu den Fotos aus dem frühen 20. Jahrhundert ist ersichtlich, dass

es sich bei den abgebildeten Kindern in den 1930er/40er Jahren um ganz andere so-

ziale Schichten handelt. Nicht das perfekte Kostüm im biederen Garten, sondern

eher nüchterne Realitäten imFasching kannman auf den Bildern erkennen.Es sind

wieder die Federkrone und die Western-Fransen, die den Indianer kennzeichnen.

Die Bewaffnung verändert sich jedoch. Es sind Gewehre und Pistolen zu erkennen

sowie andere Utensilien wie etwa Schilde. Hervorzuheben ist auch der selbstge-

bastelte Hofbräuhaus-Rundschild, der sich damit als Eigenbau zu erkennen gibt,

sprachlich und motivational operierte. – Vgl. Usbeck, 2015, 172-177. – Vgl. auch Penny, 2013,

164-172.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 239

sowie der eher anmittelalterliche Schilde erinnernde Schildmit aufgemalter Hacke

und aufgemaltem Messer.38

Letztlich kann man trotz der unterschiedlichen Zeitpunkte, an denen hier »In-

dianerspielen« beobachtet wird, eine stereotype Erstarrung bestimmter Facetten

erkennen.39 Ein künstlerisch anmutendes Foto aus 1948 aus einem Salzburger Al-

pental verdeutlicht das ebenso40 wie Aufnahmen aus der Stadt Salzburg. BeimKin-

derfasching in St. Elisabeth (Stadt Salzburg) ist 1953 auch ein Indianer unter den

Narren zu erkennen (Abb. 6). Er trägt abgetragene Hausschuhe, schwarze Socken

und eine gestopfte Fransenhose, dazu einen quergestreiften Kinderpullover, auf

dem ein stilisierter Ethnogürtel befestigt ist. In diesem stecken eine Hüpfschnur

(als Lasso?), ein Messer und eine Hacke aus Holz. Der Indianer hat einen Bogen

umgehängt und sein Gesicht ist mit zwei Strichen auf der Stirn und je einem Strich

auf der Wange als Kriegsbemalung verziert. Auf dem Kopf trägt er eine weiße Fe-

dernkrone. Betrachtet man alle Fotos, die von diesem Faschingsfest gemacht wur-

den, so ist er das einzige Kind, das sich als Indianer verkleidet hat.41 Dennoch ist

dieses Bild ein Beleg für die Permanenz des »Indianers« als Konstrukt, vor allem

auch zeitlich vor dem großen Hype um den Wilden Westen, der in den 1960er Jah-

ren einsetzt.

Wie positiv die Faschingskostüme von Kindern in Salzburg auch noch im 20.

Jahrhundert wahrgenommen werden mochten, an ihnen klebt ein verdichtetes

Konstrukt. Christina Welch würde von einem psychologischen Schema sprechen,

dem die europäische bzw. weiße Überlegenheit gegenüber den amerikanischen

First Nations eingeschrieben ist und durch abwertende, abfällige Sprachhandlun-

gen (mutig, Krieger, Squaw etc.) und visuelle Aktualisierungen perpetuiert wird.42

Hierin unterschiedet sich die bekannte Verdichtung in Indianer-Kostümen aus

dem 17. Jahrhundert wenig bis gar nicht von den Formen im 20. und 21. Jahrhun-

dert.43 Dass dabei sowohl Faszination als auch eine wohlwollende Überhöhung

eine Rolle spielen, ist insofern argumentativ wenig brauchbar, da mit diesen

vermeintlich positiven Hinwendungen nur ein popkulturelles Konstrukt gemeint

38 Vgl. Fotografien aus der Sammlung Kühberger.

39 Diese Stereotype stammen teilweise direkt aus einer neuzeitlichen Kultur. So gab es schon

im Karneval im Fürsterzbistum Salzburg am Beginn des 17. Jahrhunderts verkleidete India-

ner, und auch in der Neuen Residenz wird in Salzburg eine Allegorie gezeigt, die bereits mit

diesen Elementen spielte. – Rainer, 2012, 79-80 und 251; Romberg (28.10.2019) – Ähnliches

findetman auch ausMeißner Porzellan:West undNationalMuseum of the American Indian,

2000, 17 – Damit entspricht das Indianerbild typischen Darstellungen, wie sie auch bereits

im 16. Jahrhundert üblich waren. – Vgl. auch Colin, 1988, 43.

40 ÖNB, Inventarnr. FO600063/11.

41 Stadtarchiv Salzburg, 1953.

42 Vgl. Welch, 2013, 103.

43 Vgl. Kühberger, 2016b, 209-211; Rainer, 2012, 79-80.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


240 Christoph Kühberger

Abbildung 6: Kinderfasching, Salzburg (1953)

Stadtarchiv Salzburg

ist, das keine kulturelle Entsprechung in den First Nations findet. Darüber hinaus

wird heute noch ein weiteres Moment kritisiert. Arlene Hirschfelder hält dazu

fest:

»While children frequently dress up to play a cowboy, nurse, or fire fighter, these

are occupations. Being American Indian is not a profession or vocation. It is a

human identity, tribally specific and integral to Native personhood and nation-

hood.«44

Folgt man der ethnologisch-empirischen Nachschau von Thomas Schneider, der

sich dafür interessierte, ab wann Indianer- und Cowboykostüme in Deutschland

eine Konjunktur im Fasching erlebten, so kann er aufzeigen, dass diese Kostüme

im Privaten vor allem nach dem ZweitenWeltkrieg eine Verbreitung fandenmit ei-

ner Spitze in den 1950er und 1960er Jahren. Seine Daten, die auf einer – lange nicht

ausgewerteten – Befragung von Gewährsleuten in Gemeinden aus 1974/75 beruh-

te, konnte zeigen, dass die räumlichen Verbreitungsprozesse sehr schnell abliefen

und dabei besonders auf das Interesse von männlichen Jugendlichen stießen. »Die

Popularisierung der Cowboy- und Indianerverkleidungen fällt recht exakt in eine

Zeitspanne, in der die massive mediale Verbreitung des Western-Genres stattfin-

44 Hirschfelder & Molin, 22.02.2018 (21.10.2019) – Vgl. auch Hirschfelder, 1999, 158-159.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 241

det, das zwischen 1950 und 1960 zum erfolgreichsten Filmgenre in der BRD avan-

ciert. Insgesamt kamen in diesem Jahrzehnt 632Western-Filme in die Kinos […].«45

Davon deutlich unterscheiden kann man Fotoaufnahmen, die nicht im

Fasching erstellt wurden. Die Natur ist dabei immer wieder ein wichtiges In-

szenierungselement für den Hintergrund. Die Attribute der Indianer verändern

sich wenig (Federschmuck, Fransenoutfit, Hacken, Halsketten), wenngleich die

Gesichtsbemalung weniger stark als Element hervortritt als im Fasching. Auch

ist auffällig, dass das Augenmerk nicht auf eine Gesamtkomposition der Figur

gelegt wird, sondern offensichtlich die Spielbarkeit der Rolle und das gemeinsame

Spielen und damit auch Teilen der verfügbaren Requisiten wichtig sind.

Eine Fotoserie aus einem privaten Album aus der zweiten Hälfte der 1940er

Jahre zeigt fünf Buben in der Stadt Salzburg. Spannend ist, dass nicht alle Fotos

starre Posen zeigen, sondern auf ihnen auch dynamische Momente eingefangen

wurden. Auf einem Foto stürmen die Buben auf die Kamera zu und schwingen wild

ihre Messer und ihre Äxte. Sie tragen Federkronen, haben nackte Oberkörper und

ihre Hosen sind teilweise mit Fransen bestückt. Ihre Freude am Spiel ist deutlich

in den Gesichtern erkennbar. Auf anderen Aufnahmen zeigt sich eine Varianz der

Waffen, die auch Pistolen, Bogen und Speere umfasst. Halsketten komplettieren

das Bild ebenso wie über den Hosen getragene Lendenschurze (Abb. 7).

Sind die Kinder noch jünger, so dürften diesen teilweise die von ihnen bedien-

ten Rollenklischees noch gar nicht bewusst gewesen sein.46 Ein Foto aus Salzburg

1963 zeigt etwa zwei spielende Kleinkinder. Das Mädchen hat genau wie der Bub

eine Ethno-Kette um den Hals. Er ist als Indianer erkennbar, da er eine bunte Fe-

derkrone und eine Friedenspfeife (?) im Mund hat.47 Doch auch solche frühen und

unbewussten Kontakte haben in Kombination mit den Zumutungen aus TV, Bü-

chern, Comics, Spielsachen etc. einen machtvollen Effekt.

»Although the initial indian schema taken from a toymay be weak, the stereotype

will be reinforced and strengthened through continued play, through interaction

with parents/carers holding the indian stereotype themselves, and through later

presentations of stereotypical indian imagery in wilder culture.«48

Derartige Fotos, die zunehmend aus dem Fasching stammen und nicht aus einer

Freizeitkultur, lassen sich bis in unsere Gegenwart herauf auffinden. Doch solche

Fotografien zeigenmeist nur einen speziellen Teilaspekt dieses Phänomens. Sie of-

fenbaren die Äußerlichkeiten, Posen und Attribute, die man Indianern zuschrieb.

45 Schneider, 2016, 340.

46 Ein weiteres Foto aus dem Jahr 1949, das ein schlafendes Kindergartenkind zeigt, lagert in

der ÖNB, Inventarnr. US 8752/7.

47 Stadtarchiv Salzburg, 1963.

48 Welch, 2013, 103.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


242 Christoph Kühberger

Abbildung 7: Kinder spielen Indianer (Salzburg, 1940er)

Stadtarchiv Salzburg, Fotosammlung, 1224.0405

Man kann auch Orte und Anlässe erkennen, an bzw. zu denen man Indianer spiel-

te. Das subjektive Denken der Kinder – die in diesen Verkleidungen steckten –

bleibt dabei letztlich unzugänglich. Für eine kulturgeschichtliche und zumal ge-

schichtsdidaktisch ausgerichtete Perspektive sind aber eben auch Quellen aus der

Perspektive der Kinder notwendig, um sich an deren Praxis des Indianerspielens

annähern zu können. Nur sie können einen Zugang zu den konzeptionellen Vor-

stellungen und Ideen der Kinder eröffnen.49 Es handelt sich dabei – das versteht

sich von selbst – um rare historische Quellen.

3. Der Blick des Kindes

Wie man unschwer auf den Fotos erkennen kann, waren Erwachsene oft in die

Ausstattung dieser Indianer_innen involviert. Versucht man jedoch, noch stärker

in die Lebenswelt der Kinder einzudringen, ist man auf historische Quellen ange-

wiesen, die deren kindliche Perspektiven zugänglich machen. Bei der vorliegen-

den Analyse und Darstellung war es ein Zufall, eine derartige schriftliche Quel-

le benutzen zu können, die aus dem Winter des Jahres 1963/64 stammt und in

Oberösterreich verfasst wurde. Es handelt sich dabei um ein liniertes Schulheft

49 Konzeptionelles (historisches) Denken: Kühberger, 2016a.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 243

im A5-Format (Ö-Heft, Nr. 2), auf dessen grauer Umschlagvorderseite am zeitty-

pischen Namensschild, eingerahmt von schrägen roten Strichen und unter einem

roten Bundesadler, der Titel des »Büchleins« handschriftlich festgehalten wurde:

»Henry der Lokomotivführer«. Ein damals 9-jähriger Bub verfasste einen schmalen

»Wildwest-Roman«, der durch eine frühe Karl-May-Lektüre, das Jugendbuch »Ca-

sey Jones, der Lokomotivführer«, und die ersten Karl-May-Verfilmungen, die dem

Autor in seiner Volksschulzeit jedoch nur in Form von Einklebebildchen zugänglich

waren, beeinflusst war.50 Es war für den Buben keine ungewöhnliche Handlung,

da man am Ende seiner Erzählung erfährt, dass er bereits ein weiteres Büchlein

mit dem Titel »Voll Gefahr durch die Wüste« verfasst hatte und weitere Bände fol-

gen sollten. Das kindliche Spiel, das sich über das Verfassen von »Büchern« ent-

wickelte, bestand darin, je eine umfangreiche Geschichte zu schreiben und sie mit

einem gleichaltrigen Freund zu tauschen. Aus dieser Spielwelt mit intellektuellem

Anspruch erwuchs eine Erzählung, die man als »Abenteuerroman« klassifizieren

kann. Ohne zu sehr auf inhaltliche Details dieses unveröffentlichten Frühwerkes

des österreichischen Schriftstellers Ludwig Laher (*1955) einzugehen, interessie-

ren hier vor allem die kindlichen Vorstellungen und Phantasien über Indianer und

denWildenWesten, die sich darin verfangen haben. Der Autor stellt sich eindeutig

auf die Seite der weißen Bevölkerung, die in einem fiktiven geographischen Set-

ting des Wilden Westens mit Eisenbahnstrecken und einem Fort das Gebiet unter

Kontrolle bringen möchte. Die Handlung wird im Jahr 1871 – also inmitten der Zeit

der so genannten »Indianerkriege« – angesiedelt. Die Indianer werden dabei als

die Gegenspieler der Weißen dargestellt, ohne in der Erzählung auch nur einen

einzigen Grund dafür anzugeben, warum es Konflikte zwischen den skizzierten

Gruppen gab. So treten die Indianer der Leserschaft entpersonalisiert als amorphe

Gruppe entgegen. In der Schlüsselsequenz desWildwest-Szenarios schreibt Laher:

»Der Zug fuhr gerade von New Black nach Willingthon. Das war der gefährlichs-

te Teil der Strecke. Ungefähr in der Mitte zwischen den beiden Stationen war ein

Berg. Er hieß Monte Ton und war 2345m hoch. Links war der River Creek, ein Fluß,

ungefähr so groß, wie unsere Traun. Rechts die Anhöhe des Berges.

Als er um die Kurve kam, sah er ungefähr 30 m vor i[h]m einen Felsblock auf den

Schienen. Er bremste und stieg aus, Theler und dann kam Stone. Da kamen unge-

fähr 20 bewaffnete Indianer aus den Büschen hervorgesprengt. Henry rief: ›Was

wo…‹ Er konnte nicht mehr weitersprechen, denn er wurde gebunden und gekne-

belt und auf ein Pferd gebunden. Die Fahrgäste wurden komischerweise in den

50 Laher verweist auf seine frühe Lektüre von Karl May und auf das Jugendbuch mit dem Ti-

tel »Casey Jones, der Lokomotivführer«. Vermutlich war es: Haas, 1961. – Mail des Autors an

Christoph Kühberger vom 24.10.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


244 Christoph Kühberger

Abteilen gelassen, man nahm ihnen nur alles ab, auch die Koffer. Sie wurden ge-

bunden und geknebelt. Stone, Theler undHenrywurden unweit des Fortsmit Stri-

cken an Bäume gebunden und geknebelt.«51

Die kurze Sequenz offenbart nicht nur die phantasierte Gleichsetzung von Land-

schaftsformen aus der Heimat des Autors mit dem Wilden Westen, sondern eben

auch die Vorstellung von einer anonymen Meute der Indianer, die sich über die

friedfertigen Reisenden hermachte und fesselte, ja sogar knebelte. Und obwohl die

Handlungen der Indianer in der Darstellung als überaus brutal geschildert werden,

stehen die letztlich überlegenen Soldaten dem nicht nach:

»Als es völlig dunkel wurde sahen sie in der Ferne zwei lichte Punkte.Stone sagte:

›Das sind die Indianer.‹ ›Yes. Sehr unvorsichtig.‹ meinte Henry. ›Zu sicher fühlen

sie sich.‹ Bemerkte Theler. Vorsichtig wurden die Indianer eingekreist. Dabei stie-

ßen einige Soldaten auf Wächter der Indianer. Einem von ihnen gelang es einen

Warnruf auszustossen. ›Iiiiiiiih‹ Doch da sauste schon der Kolben auf seinen Kopf.

– Die Indianer waren gewarnt. Den Soldaten blieb nichts anderes übrig als schnell

anzugreifen. Die Indianer wollten fliehen. Es gelang ihnen nicht. Sie wurden alle

niedergemetzelt. Bei den Soldaten wurden zwei Mann verwundet. Ein Fahrgast

ebenfalls. Ein Stück wurde zurückgeritten. Dann schlug der Trupp das Lager auf

und alle bis auf die zwei Dragoner die Wache hielten schliefen bald ein.«52

Im Schlusssatz des »Abenteuerromans« wird nochmals deutlich, dass die Zivilisa-

tion in der Stadt liegt und nicht im Hinterland, dort, wo man eben auf »wilde«

Indianer trifft:

»Als sie gegen Abend über die schmale Holzbrücke des River Creek ritten waren

alle sehr froh. Sie stiegen in den Zug und fuhren weiter nach Willington.«53

In dieser individuellen Transformation der Geschichtskultur in eine eigene litera-

rische Darstellung lassen sich letztlich – bei einem Kind, das offenbar früh einen

besonderen Zugang zur Sprache fand – die Gefühlswelt, die Identifikation und die

Parteinahme nachvollziehen. Der Tenor der das Kind umgebenden Geschichtskul-

tur schwingt darin ebenso unbewusst mit wie die Freude daran, eine spannende

Geschichte zu konstruieren, die narrativ mit Andeutungen, Überraschungen und

Wendepunkten arbeitet. Es steht fast zu vermuten, dass das Inhaltliche eben nur

das unbewusste Nebenprodukt einer Erzähllust war,weshalb es einen seltenen Ein-

blick in die geschichtskulturell nicht reflektierte Gedankenwelt eines Kindes aus

den 1960ern erlaubt. Doch über eine derartige historische Quelle zu verfügen, ist

51 Laher, 1963/64, 8-9.

52 Ebd., 20-23.

53 Ebd., 23.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 245

eine glückliche Ausnahme, da solche Quellen nicht in Archiven abgerufen werden

können, sondern eher aufgrund von zufälliger privater Kommunikation aufgefun-

den werden.54

4. Indianerspielen – Erfahrungen von gestern, Spuren im Heute

Im Vergleich zur Schwierigkeit des Auffindens von schriftlichen Quellen von

Kindern zum Indianerspielen sind erinnernde Zugänge über verschriftlichte,

teils sogar publizierte Berichte oder Oral History sicherlich eine Möglichkeit, um

an grundlegende Momente des kindlichen Spielens und seiner Ausgestaltung

heranzukommen. Der Vorteil von Erinnerungen Erwachsener an ihre Kindheit

besteht darin, dass sie ihre in der Kindheit gemachten Erfahrungen artikulieren

können und damit auch dazu im Stande sind, das Spielen selbst zu reflektieren.

Während ethnographische Beobachtungen des Kinderspiels mit geschichtskultu-

rell geprägten Spielsachen oder Interviews mit Kindern im Alter von 7 bis 13 Jahren

zeigen, dass es den Kindern schwer möglich ist, das Spielen selbst differenziert zu

beschreiben oder zu bewerten,55 gelingt dies Erwachsenen im Rückblick offenbar

leichter. Für die vorliegenden Erkundungen zum Indianerspielen in Österreich

wurde auf verschriftlichte Erinnerungen zurückgegriffen.56

Vermutlich sollte man damit beginnen, dass nicht alle Kinder in den 1950er und

1960er Jahren Indianer spielten. Es gab Gegenden in Österreich, die noch nicht von

der Medialisierung betroffen waren bzw. weder über Radio noch Fernseher verfüg-

ten. Dort wurde dann auch nicht Indianer gespielt.57 Mediale Darstellungen präg-

ten nämlich entscheidend das Indianerspielen. Es handelte sich nicht um unbe-

wusste Momente der Rezeption, Indianer-(Rollen-)Spiele in den 1960ern beruhten

vielmehr ganz stark auf einem bewussten Adaptieren oder sogar einem Nachah-

men des medial Vermittelten. So berichtet Frau V. W. (*1962)

»Beim Indianerspielen wurden Szenen vonWinnetoufilmen nachgemacht z.b. an

den Marterpfal [sic!] (Baum) gebunden und wir tanzten dann alle rundherum. Es

54 An dieser Stelle ist Ludwig Laher zu danken, dass er in einem zufälligen Gespräch im Zug

zwischen Wien und Salzburg mir von seinen Frühwerken erzählte und sie mir im Nachlauf

zur Verfügung stellte.

55 Vgl. Kühberger, 2019; Kühberger & Karl, 2021.

56 Im Sommersemester 2019 wurden Studierende gebeten, schriftliche Erinnerungen einzu-

holen, die im Rahmen des vorliegenden Projektes benutzt werden sollten. Dabei kam eine

Anzahl von 10 Berichten zu Stande, die das kindliche Spielen erinnern. Dabei handelt es sich

um erste Tiefenbohrungen, um den Versuch, mit derartigen Berichten Spielzeug und das

konkrete Spiel selbst zu kontextualisieren.

57 Vgl. für Tirol Bericht Nr. 1 – Lagger, Melanie: Bericht zu Margaretha F. (*1946); für Oberöster-

reich: Bericht Nr. 2 – anonym (*1953); Bericht Nr. 3 – anonym (*1960).

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


246 Christoph Kühberger

wurde vorher ausgemachtwerWinnetou undwer Old Shatterhand spielen durfte,

und welchen Indianerstamm wir angehörten Apachen, Sioux.«58

Herr G. P. (*1954) berichtet über das Innviertel:

»Wenn ich mich heute so zurückerinnere, haben wir uns in den Ferien schon im-

mer auf Winnetou und Old Shatterhand gefreut. Heute wird es ja leider nur noch

in den Weihnachtsferien ausgestrahlt, worüber ich mich sogar noch in meinem

hohen Alter darüber freue und keinen Film von Karl May versäume. Das war na-

türlich die perfekte Vorlage für unseren Zeitvertreib in den Sommerferien; […] Die

Rollen wurden auch perfekt verteilt; wir waren eine Clique von 12 Kindern, darun-

ter auch der Bürgermeistersohn, der natürlich auch den Old Shatterhand spielte,

der Sohn vomMetzger den Bösewicht, der Sohn vom Polizeiinspektor den Sheriff

und meine Wenigkeit selbstverständlich Winnetou. Der Rest wurde unter Bandi-

ten und Indianer aufgeteilt.«59

Winnetou-Filme, entsprechende Bücher oder die einschlägigen Sammelbilder aus

den Kaugummipackungen wirkten dabei besonders stark.60 Daneben werden aber

auch Bessy-Hefte61 und »Lederstrumpf« von James Fenimore Cooper erwähnt.62

In der Regel spielten die Kinder in der Natur, da diese die imaginierten Bilder

der Heimat der Indianer offenbar am besten unterstützte. Wälder, Bachufer oder

Gärten wurden imaginativ zu nordamerikanischen Landschaften umgebaut:

»Wenn wir uns nachmittags trafen, um Indianer zu spielen, teilten wir uns immer

in zwei Gruppen ein. Jede dieser Gruppen hatte einen Häuptling und einen Me-

dizinmann, der Rest wurde den Kriegern zugeordnet. Wir hatten im Wald zwei

Lager aufgebaut. Dort errichteten wir aus Holz ein Gerüst und warfen ein Bettla-

ken, welches wir von meiner Mutter erbettelt hatten darüber, um ein Tipi zu bau-

en. Neben dem Tipi hatte eines der Lager eine Höhle, das andere war von einem

kleinen Bach umgeben, so hatten beide Quartiere ihre Vorzüge. Ein ausgewählter

Baum fungierte als Marterpfahl.«63

Man benötigte natürlich einen imaginativen Überschuss, um den Nahbereich der

elterlichen Gartenanlagen in die benötigten Landschaften umzuwandeln. Josef

Weiser (*1945) aus Salzburg erinnert sich so:

58 Bericht Nr. 7 – anonym.

59 Vgl. Bericht Nr. 4 – anonym.

60 Vgl. auch: Bericht Nr. 5 – anonym; Bericht Nr. 6. – Bericht von JosefWeiser (Salzburg); Bericht

Nr. 7 – anonym; Bericht Nr. 8 – anonym.

61 Dabei handelt es sich umHefte aus dem Bastei-Verlag, der diese Abenteuer-Comicserie zwi-

schen 1965 und 1985 herausgab. – https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_(Comic) (24.10.2019).

62 Vgl. Bericht Nr. 9 – anonym.

63 Bericht Nr. 5 – anonym.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_


Indianer spielen 247

»Oft taten wir Indianer spielen im Garten […]. Bunte Badetücher haben wir

als Mantel des Indianer-Häuptlings verwendet. Große Holleräste64 haben wir

zu Zeltstangen von Tipis/Indianerzelten zusammengebunden und Wolldecken

als Zeltfelle darüber gelegt/gewunden. Brombeerstauden und Ribisel65, Sta-

chelbeerstauden und Himbeerpflanzen waren unser Urwald. Baustellen mit

Erdhaufen, Auwald, Bachufer und der große Wald waren die Indianerwelt.«66

Weit unbedeutender dürfte bei derartigen Spielen die Verkleidung gewesen sein.

Zwar gibt es Hinweise (z.B. Badetücher als Mantel des Häuptlings67, Stirnbänder

mit Federn68)69, doch stehen in den Berichten vor allem dieWaffen, die selbst ange-

fertigt wurden, im Mittelpunkt der Erinnerungen. Frau V. W. aus Oberösterreich

erinnert sich an eine geschlechtsspezifische Arbeitsteilung bei der Vorbereitung

zum Spiel:

»Die Burschen machten sich aus Holz ein Gewehr. Wir Mädchen suchten Federn

aus denen wir einen Kopfschmuck basteln konnten. Oft hat uns auch meine

Oma[,] wenn sie Hühner geschlachtet hat[,] die Federn aufgehoben.«70

Die Faszination, die von Pfeil und Bogen, Tomahawk und Messern ausging, war

offenbar so groß und typisch für das Indianerspielen, dass sie viele Erinnerun-

gen daran nachhaltig prägte. So berichten zwei Männer davon, dass ihre Spiel-

gruppen auch Pfeile hatten, die mit Metallspitzen versehen waren, wodurch sie

die Eigenschaft erlangten, auch in Bäumen stecken zu bleiben.71 Die weniger ge-

fährliche Alternative bestand »ausWassertrieben von Bäumen und Hollerstöcken«,

wobei man letztere »als Schnitzstöpsel für die ›Spitze‹ der Pfeile« nutzte. »Bögen

aus elastischen Haselnußästen und Spagat; mit Pfeilköchern aus Kartonrollen und

Schnüren; mit selbstgeschnitzten Speeren und selbstgeschnitzten (Holz-)Messern.

64 Lies: Holunderäste.

65 Lies: Johannisbeerstauden.

66 Bericht Nr. 6. – Bericht von Josef Weiser (Salzburg).

67 Bericht Nr. 6. – Bericht von Josef Weiser (Salzburg).

68 Bericht Nr. 9. – anonym.

69 Verkleidungen wurden aber vielleicht verstärkt auch sprachlich zum Ausdruck gebracht, in-

dem die Mitspieler einen indianischen Namen erhielten (z.B. »Weiße Feder« im Bericht Nr.

5). – Schörken rühmt sich, »Tecumseh, der zum Sprung sich duckende Berglöwe« genannt

worden zu sein. Er führt weiters an »Ein Pfeil«, »Fliegende Wolke« oder »Schneller Fuß«. –

Vgl. Schörken, 2006, 71.

70 Bericht Nr. 7. – anonym.

71 Vgl. Bericht Nr. 9 – anonym; Bericht Nr. Bericht Nr. 5 – anonym.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


248 Christoph Kühberger

Tomahawks haben wir aus Astansätzen geschnitzt.«72 Ähnlich wichtig ist der Mar-

terpfahl gewesen.73

Was sich weniger stark in den Erinnerungen zeigt, sind Formen des konkreten

»Indianerseins«. Indirekt lässt sich zwar eine kriegerische, auf Wettbewerb und

Kampf abzielende Spielkultur ablesen, die sich in das Spiel der Kinder eingeschli-

chen hat, doch die Beschreibung von Szenen des Spielens sind rar. Es finden sich

jedoch etliche kürzere Beschreibungen von Szenen, die sich an Vorbildern aus In-

dianerfilmen orientierten. G. P. (*1954) berichtet:

»Wir hatten auch zwei Mädchen dabei, die die Banditen jedes Mal gefangen ge-

nommen haben und wir, als Winnetou und Old Shatterhand mit Gefolge, dann

wieder befreien konnten, indem wir den Banditen am Marterpfahl das Versteck

entlocken konnten.«74

Daneben findet man etwa auch ein Nachspielen des Alltags (z.B. am Lagerfeuer

sitzen oder kochen von Tee, Speck und Kartoffeln75), wie man dies in Vater-Mutter-

Kind-Rollenspielen beobachten kann.76 Seltene Spuren des kindlichen Spielens be-

schreibt folgende Erinnerungssequenz detailreich und ermöglicht damit eine dich-

tere Annäherung an die konkrete Praxis des Spielens:

»Der Medizinmann hatte immer einen Beutel mit Schafsknochen bei sich, vor Be-

ginn der Schlacht streute er diese auf denBodenundprophezeite in einermotivie-

renden Rede den Ausgang der Schlacht. Mit Rabenfedern in den Haaren, Kriegs-

bemalungen aus Asche im Gesicht und selbst gebasteltem Pfeil und Bogen aus

Haselnuss und einer Metallspitze brachen wir zur Eroberung des feindlichen La-

gers auf. Wir strichen auf leisen Sohlen durch den Wald und versuchten India-

ner vom gegnerischen Stamm zu fangen. Diese banden wir dann an den Marter-

pfahl. Einer von uns musste die Gefangenen bewachen und darauf achten, dass

diese nicht von Stammesmitgliedern befreit wurden. Das ging den ganzen Tag so

undwer amEnde diewenigsten Stammesmitglieder zählte, hatte verloren. Gegen

Abend versammelten wir uns alle im Lager, rauchten selbst gebastelte Friedens-

pfeifen und testeten unsere Bögen auf ihre Schussfähigkeit.«77

Indianerspielen ist ein Spielanlass, bei dem man immer wieder auf Buben und

Mädchen als Spielkamerad_innen stößt. Dass ins Spiel geschlechtsspezifische Rol-

72 Bericht Nr. 6 – Bericht von Josef Weiser (Salzburg).

73 Vgl. Bericht Nr. 4 – anonym; Bericht Nr. 9 – anonym; Bericht Nr. 5 – anonym; Bericht Nr. 7. –

anonym.

74 Bericht Nr. 4 – anonym.

75 Bericht Nr. 9 – anonym.

76 Diese Art des Spielens gilt für Kinder ab dem Alter von 2,5 Jahren als typisch. – Vgl. Howard,

2017, 57-58.

77 Bericht Nr. 5 – anonym. – Vgl. ähnlich Bericht Nr. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 249

len aus der Geschichtskultur und der jeweils eigenen Kultur der Kinder hinein-

spielen, ist nachvollziehbar und zeigt sich in den hier besprochenen Fotografien

und Berichten aus Österreich deutlich. Die männliche Dominanz im Spiel dürf-

te gleichzeitig eindeutig sein. Nicht nur in den Kulturen, in denen man Indianer

spielt, sondern auch in den geschichtskulturell konstruierten Kulturen besitzen

Männer in einem bipolaren Geschlechtermodell eine hierarchisch stärkere Positi-

on. Die Rolle der Indianer wird dabei auf die des Kriegers festgelegt.78 Andere Rol-

len treten im Indianerspiel kaum auf. Damit kannman auch erkennen, dass India-

ner gespielt werden oder mit Indianerfiguren gespielt wird, die – selbst wenn sie

als vormodern in Erscheinung treten – immer denMoment der kriegerischen Aus-

einandersetzung mit dem amerikanischen Imperialismus in sich tragen.79 Brett

Rushforth hält für den historischen Kontext im 19. Jahrhundert fest:

»Because the United States increasingly associated Indian politics with violent re-

moval, however, it became harder for Indian groups to separate the masculine

function of warrior from the more gender-neutral realm of village politics.«80

Es kam zur Fixierung eines einseitigen Bildes, das zudem medial verfestigt und

multipliziert wurde. Dies kann etwa auch an einem unveröffentlichten Amateur-

spielfilm aus der oberösterreichischen Provinz belegt werden. Ernst Meinhardts

Film »Der rote Büffel«, den er 1962 in Gallneukirchen unter Beteiligung einer Schar

von Kindern drehte, lebt von Stereotypen und der Ikonographie des klassischen

Westerngenres. Darin werden vor allem wilde, kriegerische Indianer gezeigt, die

einen Cowboy gefangen halten und einen Kriegstanz aufführen, bevor sie von an-

deren Cowboys überlistet werden, die den Gefangenen befreien.81

Die Spielmittel, also die selbst gebastelten Waffen oder auch die Kostüme, ha-

ben sich nur selten erhalten.82 Aspekte der materiellen Kultur tauchen vor allem

78 Es ist fraglich, ob die Rolle des Kriegers nach 1945 in Österreich ausgedient hatte oder eben

nur ins Imaginative abgedrängt wurde. – Vgl. Hanisch, 2005.

79 Vgl. Kühberger, 2021.

80 Rushford, 2003, 336.

81 Der im privaten Bereich entstandene Film von Ernst Meinhardt wurdemir von Johannes Ber-

ger und Eva Meinhardt zur Verfügung gestellt.

82 Zur Herstellung gab es auch eigene Bastel- und Spielanleitungen. – Vgl. etwa: Breuer-Weber,

1966. –Das SpielzeugMuseumSalzburg verfügt über ein gut erhaltenes Indianer-Kostümmit

Federkrone, das mit 1930 datiert ist. Das Kostüm lässt erkennen, dass es einmal umgenäht

wurde, damit auch eine größere Person es tragen konnte. – SalzburgMuseum/SpielzeugMu-

seum, Inventar-Nr. S 4456-2010; Waffen, wie etwa Pfeil und Bogen aus Haselnussstauden,

sind nicht erhalten, da diesen selbstgebastelten Gegenständen im musealen Kontext des

vorigen Jahrhunderts kein besonderer Wert beigemessen wurde. In die Sammlung wurde

jedoch unlängst eine Hacke aufgenommen, die ein Vater in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-

hunderts für seine Kinder selbst hergestellt hat und die auch deutliche Gebrauchsspuren

aufweist. – Salzburg Museum/Spielzeug Museum, Inventar-Nr. S 0338-2019.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


250 Christoph Kühberger

in den Berichten der Kinder auf und sind auf einigen Fotos konserviert. Dennoch

verdeutlicht der hier gebotene Einblick in Erinnerungen einmal mehr, dass ein

»Spielen der Geschichte« bzw. ein »Spielen in der Geschichte« – selbst wenn es

sich dabei um Zerrbilder handelt – nachhaltige Vorstellungsmuster in den Köp-

fen der Kinder hinterlassen hat. Der mediale Einfluss führte bereits im frühen 20.

Jahrhundert zu einem Konglomerat an Versatzstücken, das kaum noch nach der

Herkunft der jeweiligen Elemente zerlegbar ist.

5. Normative Aspekte

In den einzelnen Facetten des Indianerspielens lagern auch normative Bewertun-

gen, die sich zum Teil über die Zeit hinweg soweit abgeschliffen haben, dass eine

aktuelle Kritik an ihnen in den USA, Deutschland oder Österreich seitens rechts-

populistischer und konservativer Kreise als Kulturkampf in einer multikulturellen

Gesellschaft verstanden und daher versucht wird, die Zusammenhänge zu negie-

ren. Eine derartige Abwehrreaktion verstellt jedoch den Blick auf historische Kon-

texte des Konfliktes in Nordamerika, auf dieWissenstransfers und die bereitwillige

Wiedererzählung einer massiv perspektivischen kolonialen Geschichte, in der die

First NationsWilde bleiben und erneut tausend Tode sterben. Es verwundert nicht,

dass der Soziologe Yellow Bird von einem »genozidalen Spiel« spricht, indem er

darauf verweist, dass kein anderer Konflikt oder keine andere genozidale Situati-

on in der westlichen Kultur in Permanenz von Kindern nachempfunden wird und

dabei konsequent eine bestimmte Interpretation der Vergangenheit ausgeblendet

wird, ein bestimmtes Geschehen legitimierend. Es sind dabei zudem die Segmen-

te des Gesamtzusammenhangs, die Kinder – wie in den Berichten oben gezeigt

wurde – nachspielen. Auf diese Weise wird der historische Kontext, an den das

Indianerspielen in Europa anknüpft, ausgehöhlt und verdrängt. Durch den hohen

Grad an Abstraktheit und an Dekontextualisierung, den ein solches Spiel in sei-

ner über einhundertjährigen Geschichte in Europa erlebt hat, wird demnach zwar

der Kern und das Resultat der brutalen Auseinandersetzung ausgeblendet, gleich-

zeitig aber auch ein kulturell akzeptiertes Setting des Konfliktes (lies: Mordens)

und eine Hierarchisierung von Kulturen (lies: »Wilde«) angeboten, das bei keinem

anderen Spiel mit Vergangenheitsbezügen auf derart konkrete Kontexte zurück-

geführt werden kann. Dieser Kontext wird in der Regel jedoch völlig außer Acht

gelassen.

Dieses narrative Ungleichgewicht wird zudem mit rassistischen Vorstellungen

unterfüttert, die gedankenlos und –durch die Erinnerung an die eigene Kindheit –

melancholisch verklärt hingenommen werden. Es wird verkannt, worauf Norman

Denzin verweist:

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 251

»Race is performative, contextual, and historical. Stereotypes of whiteness are

tangled up in racial myth, in minstrel shows that re-play the Wild West, leading

whites to look Western and Native Americans to look Indian.«83

Dies kann man deutlich im Umgang mit Appropriation im deutschsprachigen (po-

litischen) Diskurs ausmachen. Im Kern – verfolgt manMedienberichterstattungen

rund um den Fasching bzw. Karneval in Deutschland oder Österreich – wird die

Intention dahinter jedoch wenig verstanden. Man ignoriert dabei meist nicht nur

anhaltend den seltsamen Entstehungskontext der Figur des Indianers bzw. der In-

dianerin als Konstrukt der Immigration, und macht sich keinen Gedanken, was

man wie inszeniert, sondern ignoriert zudem, dass First Nations weit komplexere

kulturelle Systeme und Vergangenheiten aufweisen, alsman sie ihnen – selbst nach

Belehrungen und der Dekonstruktion dieser Bilder – zugestehen möchte. Letzt-

lich wird damit ein koloniales Gefälle der Kulturwahrnehmung aktualisiert. Der

deutschsprachige Diskurs zu Indianern und First Nations – nicht zuletzt im Um-

gang mit Spiel und Spielen – ist weit entfernt von den Dekolonialisierungsversu-

chen, wie sie in Nordamerika von Überlebenden der Genozide, der Mnemonizide,

Kolonialisierung und Assimilation angestrebt werden.84 Die immer gleichen, redu-

zierten, trivialisierten Darstellungen von Indianern_innen, die sich auf der Basis

von »second-hand information«85 über mehr als ein Jahrhundert im europäischen

Spiel(zeug) auffinden lassen und gleichzeitig auch typisch für andere Felder der po-

pulären Kultur sind,86 unterstützen unbewusst Vorstellungen, wonach es sich bei

nordamerikanischen FirstNations umGesellschaften ohneGeschichte (»Geschichts-

losigkeit«) handeln würde (»Naturvölker«).87 Geschichtskultur bietet Bilder einer –

wenn auch nicht gegenwärtigen –Wirklichkeit von FirstNations als Indianer an,wie

sie über Medien, Spielzeug oder im Spiel konsumiert und etabliert wurden. Diese

Bilder dienen damit auch als Filter von zukünftigen Wahrnehmungen im Kontext

der Vergangenheit. Derart formierte Wahrnehmungsfolien stehen in der Folge als

Grundlage für Bewertungen oder zur Handlungsorientierung zur Verfügung.88 Es

verwundert daher auch nicht, dass kritische historische Narrative, die ganz ande-

re Bilder der Beziehung von europäischen Kolonialisator_innen und First Nations

zeichnen, wie man sie in Teilen der Geschichtswissenschaft oder den Post-Colonial

Studies vorfinden kann,89 auf wenig Gegenliebe bei Kindern und Jugendlichen (spä-

ter Erwachsenen) stoßen. Sie sindmit anderenmaster narratives sozialisiert worden,

83 Denzin, 2016, 17.

84 Vgl. Kelly & Black, 2018; Raheja, 2010; Yellow Bird, 2004.

85 Welch, 2013, 104.

86 Vgl. Barbour, 2016; Hogger, 2018; Lutz, 1985; Peipp & Springer, 1997, 104-106.

87 Vgl. Stückrad & Leipold, 2015, 360.

88 Vgl. Kohlpoth, 2007, 29-30.

89 Vgl. Wagner, 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


252 Christoph Kühberger

die auf der Grundlage von Stereotypisierungen konstruiert wurden.90Während Ir-

ritationen von einseitigenNarrativen durch Perspektivenwechsel sicherlich leichter

nachvollziehbar sind, treten vor allem jene Wahrnehmungsmuster als problema-

tisch in Erscheinung, die auf (Über-)Identifikation oder der Annahme beruhen,

dass Indianer ohnedies die besseren Menschen innerhalb der bipolaren Welt des

Wilden Westens waren.91

6. Literatur- und Quellenverzeichnis

Antelyes, P. (2009). »Haim Afen Range«: The Jewish Indian and the Redface West-

ern.MELUS: Multi-Ethnic Literature of the U.S., 34(3), 15-42. DOI: https://doi.org/

10.1353/mel.0.0047.

Auffermann, W. (1938). Indianer.Mocca (3), 39-41.

Barbour, C. A. (2016). FromDaniel Boone to Captain America: Playing Indian in American

Popular Culture. Jackson, MS: University of Mississippi Press. DOI: https://doi.

org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001.

Beim Indianer spielen (15. Januar 1909). Innsbrucker Nachrichten.

Beneke, S. (2007). Karl May: Imaginäre Reisen. Bönen: Kettler.

Bernád, Á. Z. (2013).Wigwam. Österreichische Akademie der Wissenschaften, ver-

fügbar unter www.wiener-weltausstellung.at/wigwam.html (21.12.2020).

Billings, A. C. & Black, J. E. (2018).Mascot nation: The controversy over native American

representations in sports. Urbana: University of Illinois Press. DOI: https://doi.or

g/10.5406/j.ctv6zdc19.

Blanchard, P., Bancel, N., Boëtsch, G., Deroo, É.& Lemaire, S. (2012).MenschenZoos:

Schaufenster der Unmenschlichkeit.Hamburg: Ed. du Crieur Publique.

Borries, F. von & Fischer, J.-U. (2008). Sozialistische Cowboys: Der Wilde Westen Ost-

deutschlands (2. Aufl.) Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brändle, R. (2013).Wildfremd, hautnah: Zürcher Völkerschauen und ihre Schauplätze 1835-

1964. Zürich: Rotpunktverlag.

Breuer-Weber, B. (1966).Wir spielen Indianer.München: Schneider.

Breuss, S. (10. Mai 2014). Weltreise mit dem Gaumen.Wiener Zeitung.

Bussel, G. van. (2014). Inkognito in Nordamerika. In C. Schicklgruber & A. Stein-

mann (Hg.), Franz Is Here! Franz Ferdinands Reise um die Erde (S. 197-227). Wien:

Weltmuseum.

Colin, S. (1988). Das Bild des Indianers im 16. Jahrhundert. Idstein: Schulz-Kirchner.

90 Vgl. Welch, 2013, 103.

91 Derartige positive Identifikationen kann man neben den bereits oben erwähnten Momen-

ten, etwa den Cowboy- und Westernclubs in Westdeutschland, in Europa vor allem in den

ehemaligen Staaten des Ostblocks nachzeichnen: Borries & Fischer, 2008; Tóth, 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19


Indianer spielen 253

Deloria, P. J. (1998). Playing Indian.New Haven: Yale University Press.

Denzin, N. K. (2016). Indians on display: Global commodification of native America in

performance, art, and museums. London: Routledge.

Dreesbach, A. (2005). Gezähmte Wilde: Die Zurschaustellung »exotischer« Menschen in

Deutschland 1870 – 1940. Frankfurt a.M. & New York: Campus.

Drexl, C. (2013). Sehnsucht nach dem Wilden Westen: 100 Jahre Münchner Cowboy Club.

München: Volk.

Goddard, I. (2005). I Am a Red-Skin«: The Adoption of a Native American Expres-

sion (1769-1826). European Review of Native American Studies, 19(2), 1-20.

Grissemann, O. (1936). Das grosse Spielzeugbastelbuch (Reprint 1936). Stuttgart:

Franckh’sche Verlagshandlung.

Guiliano, J. (2015). Indian spectacle: College mascots and the anxiety of modern America.

New Brunswick, NJ: Rutgers University Press.

Haas, M. (1961). Casey Jones, der Lokomotivführer. Bern: Scherz.

Hanisch, E. (2005).Männlichkeiten: Eine andere Geschichte des 20. Jahrhunderts.Wien:

Böhlau.

Hartmann, P., Schmitz, S., Heiner,M.& Berk, H.-J. (1991).Kölner Stämme:Menschen,

Mythen, Maskenspiel. Köln: Vista Point Verlag.

Hirschfelder, A. B. (1999). Toys with Indian Imagery. In A. B. Hirschfelder, P. F.

Molin& Y.Wakim (Hg.),American Indian stereotypes in theworld of children: A reader

and bibliography (2. Aufl., S. 139-169). Lanham, MD: Scarecrow Press.

Hirschfelder, A. B. & Molin, P. F. (22. Februar 2018). I for Ignoble: Stereotyping

Native Americans, verfügbar unter www.ferris.edu/HTMLS/news/jimcrow/na-

tive/homepage.htm (21.10.2019).

Hogger,M. (2018). Das Amerikabild in der deutschen Populärmusik der 1960er Jah-

re. ForAP (1), 99-114.

Die Höhlenbewohner an der Thaya (1. März 1929). Illustrierte Kronen Zeitung.

Howard, J. (2017). Mary D. Sheridan’s play in early childhood: From birth to six years

(Fourth edition). Abingdon: Routledge.

Illustrierte Gratis-Beilage des »Hans Jörgel von Gumpoldskirchen« (15. Januar

1909). Hans Jörgels Fliegende Blätter.

Indianer gespielt (3. Juni 1900). Tages-Post.

Indianer spielen (4. Mai 1890). Bregenzer Tagblatt (1296).

Jacobs, R. (1938). Der Todeskampf der Sioux.Der Pimpf. Nationalsozialistische Jugend-

blätter, 3-9.

Jahoda, M., Lazarsfeld, P. F. & Zeisel, H. (2018). Die Arbeitslosen von Marienthal:

Ein soziographischer Versuch über dieWirkungen langandauernder Arbeitslosigkeit (26.

Aufl.) Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kaminski, W. (2001). Indianerbücher – die heimlichen Kriegsromane? Zum Bei-

spiel von Fritz Steuben (d.i. Erhard Wittek). In U. Heukenkamp (Hg.), Schuld

und Sühne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen Medien der Nachkriegszeit

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


254 Christoph Kühberger

(1945-1961): Internationale Konferenz vom 01.-04.09.1999 in Berlin (S. 201-214). Ams-

terdam & Atlanta, GA: Rodopi.

Kelly, C. R. & Black, J. E. (Hg.). (2018). Frontiers in political communication: Band 36.

Decolonizing Native American rhetoric: Communicating self-determination.

New York et al.: Peter Lang Publishing Group.

Kohlpoth, T. (2007). Gesellschaftsbild und soziologische Theorie: Talcott Parsons‹ Funk-

tionalismus im Kontext der gesellschaftlichen Entwicklung der USA in den 1950er und

1960er Jahren. Dissertation 2006. Kassel: Kassel University Press.

Kühberger, C. (2016a). Historisches Wissen: Verschiedene Formen seiner Struktu-

riertheit und der Wert von Basiskonzepten. In H. Thünemann & W. Hasberg

(Hg.), Geschichtsdidaktik in der Diskussion: Grundlagen und Perspektiven (S. 91-107).

Bern: Peter Lang Publishing Group.

Kühberger, C. (2016b). SchauLust: Konzeptionelle Einblicke in ein museologisches

Ausstellungskonzept zwischen historischer Vermittlung und kuratorischer In-

szenierung. In S. Kampl & C. Kühberger (Hg.), SchauLust: Die unerwartete Welt

des Markus Sittikus [Katalog zur Dauerausstellung in Schloss Hellbrunn] (S. 204-217).

Salzburg: Schloss Hellbrunn.

Kühberger, C. (2019). Toys with Historical References as Part of a Material Cul-

ture: An Ethnographic Study on Children’s Bedrooms, verfügbar unter hal-univ-

paris13.archives-ouvertes.fr/hal-02090966/document (16.04.2020).

Kühberger, C. (2021). Spielzeugindianer: Seltsamer Grenzgänger zwischen den

Kulturen. In K. Kuhn, M. Nitsche, J. Thyroff & M. Waldis (Hg.), ZwischenWel-

ten: Disziplinäre Grenzgänge an den Rändern von Geschichtsdidaktik und Politischer

Bildung, Geschichts- und Kulturwissenschaften (S. 80-98). Münster: Waxmann.

Kühberger, C. & Karl, K. (2021). Die Ritterburg im Kindergarten: Ethnographi-

sche Annäherungen. Zum Umgang mit einem geschichtskulturellen Produkt.

In C. Kühberger (Hg.),Ethnographie undGeschichtsdidaktik (S. 180-211). Frankfurt

a.M.: Wochenschau.

L’Univers Illustré. (25. Oktober 1873).

Laher, L. (1963/64). Henry der Lokomotivführer [unveröffentlichtes Manuskript] Linz.

Lutz, H. (1985). »Indianer« und »Native Americans«: Zur sozial- und literarhistorischen

Vermittlung eines Stereotyps. Hildesheim: Olms.

Österreich-Este, F. F. v. & Gerbert, F. (2013). »Die Eingeborenen machten keinen be-

sonders günstigen Eindruck«: Tagebuch meiner reise um die Erde 1892-1893 (2. Aufl.).

Wien: K & S.

Peipp, M. & Springer, B. (1997). Edle Wilde – Rote Teufel: Indianer im Film.München:

Heyne.

Penny,H.G. (2013).Kindred by choice: Germans and American Indians since 1800.Chapel

Hill, NC: University of North Carolina Press.

Raheja, M. H. (2010). Reservation reelism: Redfacing, visual sovereignty, and representa-

tions of Native Americans in film. Lincoln, NE: University of Nebraska Press.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Indianer spielen 255

Rainer, W. (2012). Marcus Sitticus: Die Regierung des Fürsterzbischofs nach der Chronik

von Johannes Stainhauser. Salzburg: Gesellschaft für Salzburger Landeskunde.

Romberg, M. Johann Michael Rottmayr: Erdteilallegorien im Barockzeitalter, verfügbar

unter erdteilallegorien.univie.ac.at/personen/johann-michael-rottmayr#.

Rushford, B. (2003). Native American Manhood. In B. E. Carroll (Hg.), American

masculinities: A historical encyclopedia (S. 334-338). Thousand Oaks, CA: Sage Pub-

lications.

Said, E. W. (1995). Orientalism: Western Conceptions of The Orient. London: Penguin.

Schneider, T. (2016). »Die Jungen Cowboy und Indianer wie früher Räuber undGen-

darm«: Eine Frage, eine schriftliche Umfrage und Überlegungen zu einer popu-

lärenMarginalie. In C.Niem, T. Schneider &M.Uhlig (Hg.),Erfahren – Benennen

– Verstehen: Den Alltag unter die Lupe nehmen (S. 333-345). Münster: Waxmann.

Schörken, R. (2006). Indianer spielen und marschieren: Kindheit und Kinderkultur im

Barmen der 1930er Jahre. Wuppertal: NordPark.

Schwarz, W. M. (2001). Anthropologische Spektakel: Zur Schaustellung »exotischer« Men-

schen, Wien 1870-1910. Wien: Turia + Kant.

Seim, A. (2016). Cowboy & Indianer made in Germany: 19.03.-03.10.2016, Schloss Karls-

ruhe: Sonderausstellung des Badischen Landesmuseums Karlsruhe. Karlsruhe: Badis-

ches Landesmuseum.

Strong, P. T. (2013). American Indians and the American imaginary: Cultural representa-

tion across the centuries. London: Routledge.

Stückrad, J. & Leipold, R. (2015). Fremde Dinge – eigene Vorstellungen: Zur Neu-

konzeption der Indianer-Ausstellung des Karl-May-Museums in Radebeul. In

K. Braun, C.-M. Dieterich & A. Treiber (Hg.),Materialisierung von Kultur: Diskur-

se, Dinge, Praktiken. Kongress der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde (S. 351-363).

Würzburg: Königshausen & Neumann.

Terry, C. (2017). Selling San Francisco’s Sound: Artistry in 1960s Rock Posters. In J.

D’Alessandro, C. Terry & V. Binder (Hg.), Summer of love: Art, fashion and rock and

roll (S. 31-51). San Francisco: Fine Arts Museums of San Francisco; University of

California Press.

Tóth, G. F. (2016). FromWounded Knee to Checkpoint Charlie: The alliance for sovereignty

between American Indians and Central Europeans in the late Cold War. Albany: State

University of New York Press.

Usbeck, F. (2015). Fellow tribesmen: The images of native Americans, national identity, and

Nazi ideology in Germany. Oxford: Berghahn Books Ltd.

Wagner, B. (2010). Kontaktzonen im Museum: Kindergruppen in der Ausstellung

»Indianer Nordamerikas«. Paragrana, 19(2), 192-203.

Welch, C. (2013). Teepees and Totem Poles: Toy Representations of North Ameri-

can Indians in European Popular Culture for Children. In J. Mackay & D. Stir-

rup (Hg.), Tribal fantasies: Native Americans in the European imaginary, 1900 – 2010

(S. 101-116). New York: Palgrave Macmillan.

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


256 Christoph Kühberger

Wernitznig, D. (2007). Europe’s Indians, Indians in Europe: European perceptions and

appropriations of native American cultures from Pocahontas to the present. Lanham,

MD: University Press of America.

West,W. R. & National Museum of the American Indian (Hg.). (2000).The changing

presentation of the American Indian: Museums and native cultures. Seattle: University

of Washington Press.

Wilhelm, H. (2017).München und der WildeWesten: Gelehrte und Abenteurer, Künstlerin-

nen und Schriftsteller, Buffalo Bill und Karl May, die ersten »Isarwestern« und der Blaue

Reiter: Über ein vergessenes Kapitel Münchner Kulturgeschichte von den 1840er Jahren

bis zum Ersten Weltkrieg. Norderstedt: Books on Demand.

Wilhelm, H. (2019). Wildwest München: Sehnsucht, Abenteuer & Romantik in der Stadt.

München: Morisel.

Yellow Bird, M. (Autumn 2004). Cowboys and Indians: Toys of Genocide, Icons of

American Colonialism.Wicazo Sa Review, 19(2).

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

