Indianer spielen
Eine kulturhistorische Perspektive auf Osterreich
in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts

Christoph Kiihberger

»There was a cowboy, an Indian, and a Mus-
lim standing at the edge of the world. The
Indian said my people were once great in
number but now are few. The Muslim said
my people were once small in number but
now are great. The cowboy said that’s be-
cause we haven't played cowboys and Mus-
lims yet.«

1. Annaherung

Auch ich war Indianer. Auch ich jagte mit Pfeil und Bogen durch 6sterreichische
Walder und wihnte mich im Indianerland. Auch ich hatte im Fasching als Indianer
Kriegsbemalung im Gesicht, zog bereitwillig den roten Rollkragenpullover an und
stiilpte mir mit dem Kostiim, auf dem ein Hiuptling mit Federkrone sowie andere
als typisch erachtete Symbole zu sehen waren, die Aura des Indianers @iber. Ein
Ethnostirnband mit Feder durfte natiirlich auch nicht fehlen. Cowboy war ich -
meiner Erinnerung nach — nie.

Plastikcowboys und -indianer, Sachbiicher sowie Filme begleiteten meinen in-
formellen Wissenszuwachs tiber die nordamerikanische Vergangenheit. Auch als
Historiker_in und Geschichtsdidaktiker_in ist man inmitten populirer Geschichts-
kulturen aufgewachsen, und es wurde einem vieles kulturell eingeschrieben und
mitgegeben. Manche Teile davon lagern im »Keller« des Selbst.

In Europa iiber die Darstellung von First Nations Nordamerikas zu forschen,
hilt durchaus eine Vielzahl an zu beachtenden Momenten bereit, die sich trotz
einer bewusst reflektiert und selbstkritisch angelegten europiischen Perspektive

1 Hierbei handeltes sich um einen Witz, dervon einer lokalen Radiostation in Phoenix/Arizona
(2002) gesendet wurde. — Zitiert nach: Yellow Bird, Autumn 2004, 44.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

228

Christoph Kihberger

ergeben. Letztlich handelt es sich um einen Diskurs mit Hierarchiegefille, der sei-
ne Urspriinge in einer imperial-kolonialen Auseinandersetzung zwischen europii-
schen Einwanderer_innen und einheimischen Nations hat. Post-koloniale Sichtwei-
sen haben bereits seit lingerem die vorherrschenden Darstellungs- und Umgangs-
modi relativiert, die sich seit mehr als hundert Jahren - auch in Europa — einem
kolonialen Weltbild folgend kulturell verfestigt haben. Europiische Wissenschaft-
ler_innen versuchen — nicht zuletzt seit der von Edward Said vorgetragenen Kritik
— verstirkt auferhalb gewohnter, verfestigter alltiglicher Bahnen zu denken.”

Und obwohl es hier die Absicht ist, Spielzeug mit historischen Beziigen auf die
Vergangenheit der First Nations hin kritisch zu hinterfragen, werden im Vollzug
des wissenschaftlichen Arbeitens unweigerlich auch Stereotype visuell und narra-
tiv wiederholt und damit wohl auch indirekt verfestigt. Aus diesem Grund wird hier
versucht, zwischen Angehorigen der First Nations und »Indianern« zu unterschei-
den, wobei letztere als spezifische imperiale Konstrukte von weifien europiischen
Einwanderer_innen Nordamerikas bzw. von Europier._innen zu lesen sind, die fiir
eine wenig adiquate Beschreibung der einheimischen Gesellschaften und »Staa-
ten« des amerikanischen Kontinents genutzt wurden und werden. Es handelt sich
bei Indianer_innen um eine generische Form, die vor allem durch eine weitgehende
Abwesenheit von First Nations und die Anwesenheit einer zu hinterfragenden Brico-
lage aus willkiirlich kombinierten politischen, kulturellen und religiosen Aspekten
gekennzeichnet ist.’

Der Beitrag versucht im Folgenden, aus einer Perspektive, die sich vor allem
der Neuen Kulturgeschichte, aber auch der geschichtsdidaktischen Erforschung
des Geschichtsbewusstseins in der Gesellschaft verpflichtet fithlt, herauszustel-
len, wie vor dem Hintergrund des oben beschriebenen Gefilles Indianerspielen in
(Mittel-)Europa und insbesondre auch in Osterreich in den 1950er und -6oer Jah-
ren umgesetzt wurde. Dabei werden vor allem historisch-ethnographische Zugin-
ge aktiviert, die es — zumindest teilweise — ermoglichen, das Spielverhalten im
geschichtskulturellen Kontext offenzulegen. Die materielle Kultur zu diesem The-
ma (insbesondre das Spielen mit Indianerfiguren) bleibt in diesen Ausfithrungen
etwas randstindig, wurde jedoch an anderer Stelle bereits vorgetragen.*

2. Sich als Indianer verkleiden

In Europa wurde das »Indianersein« anfinglich vor allem als »urtiimlicher Augen-
schmaus« oder als »exotisch literarische Trope« genossen, was zu einem seltsamen,

2 Said, 1995.
3 Vgl. Welch, 2013.
4 Kithberger, 2021.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

europiisch ausgeprigten Voyeurismus fithrte.® Daneben entwickelte sich im Hin-
blick auf das kindliche Spiel ein spezifischer Umgang mit dem Thema, der einer-
seits zunichst geprigt war von den Vorstellungswelten aus Berichten iiber inter-
kulturelle Begegnungen, spiter von der Geschichtskultur.

Was es heifdt, Indianer_in zu sein bzw. zu spielen, und wie man dabei ausse-
hen sollte, das war nichts, was man in den 1950er oder 1960er Jahren in Osterreich
erfinden musste. Dazu gab es eine lange kulturelle Praxis. Sich als Indianer_in zu
verkleiden, gehort zu einer Facette der mitteleuropdischen Kultur, die man ohne
Unterbrechung und breit rezipiert bis ins 19. Jahrhundert hinein verfolgen kann.
Hier sind einerseits die medialen Berichte zu erwihnen, die iber die Ausdehnung
des Gebietes der USA und die damit im Zusammenhang stehenden Konflikte infor-
mierten, andererseits aber auch Reiseberichte, die Aufmerksambkeit erfuhren, wie
etwa der von der Weltreise Franz Ferdinands von Osterreich-Este, des spiteren
Thronfolgers, der sich auf eine Jagdexpedition nach Penticton (Nordwestamerika)
aufgemacht hatte. Seinen Tagebucheintrigen aus dem September 1893 kann man
entnehmen, dass er offensichtlich selbst itberrascht war, wie wenig seine Vorstel-
lungen von der einheimischen Bevolkerung mit der Realitit iibereinstimmten:

»Zwei Cowboys, die uns ebenfalls begleiteten, waren den Indianern ziemlich
gleich adjustiert; sie trugen breitkrampige Filzhiite, Wollhemden und lange, mit
Fransen besetzte Lederhosen, lederne Mokassins und merkwiirdigerweise auch
dicke Lederhandschuhe, die an Fechthandschuhe aus Hirschleder gemahnten
und Verzierungen in grellen, gestickten Dessins aufwiesen. [...] Im Indianerdorf
bat ich Charley, mir eines der Hiuser zu zeigen, [..]. Wie staunte ich aber, als
ich beim Betreten des Blockhauses statt der erwarteten Waffen, Haute und
Scalps erschlagener Feinde eine Nahmaschine sowie eine Kaffeemiihle und die
Wainde mit Ausschnitten aus illustrierten Zeitungen beklebt fand, so dass ich an
den schonen Erinnerungen irre zu werden begann, die ich aufgrund der Lectiire
beriihmter Geschichten vom Volke der Indianer bewahrt habe.«®

Franz Ferdinand findet jedoch auf der Reise, die das Reisebiiro Thomas Cook & Son
organisiert hatte, auch das erhoffte Naturbild:

»[..] die Naturist die tigliche Herberge und man erinnert sich unwillkirlich an die
in der Kindheit gelesenen Geschichten aus dem Trapper und Indianerleben [..]«

5 Wernitznig, 2007, 97.

6 Osterreich-Este und Gerbert, 2013, 249 und 253. — Die Lektiire bezieht sich u.a. auf »Der letzte
Mohikaner«von James Fenimore Cooper (164).

7 Bussel, 2014, 210. — Es wird darin auf eine andere nicht bei Gerbert veréffentlichte Selle vom
12. September 1890 verwiesen.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

229


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

230

Christoph Kihberger

Vermutlich hatte er sich von den narrativen, aber auch inszenierten Versatzstiicken
begeistern lassen, die — durch viele kulturelle Filter vermittelt — den Weg nach Os-
terreich gefunden hatten. Als Zehnjihriger hatte er auf der Weltausstellung 1873
in der Hauptstadt der k. u. k. Monarchie das eindrucksvolle »Indianerzelt« erleben
kénnen,® das im Prater ausgestellt wurde (Abb. 1). Das kulturell wenig gesittig-
te Ungetiim sollte mit einer Hohe von iiber 10 Metern inmitten hoher Biume die
Aura einer nordamerikanischen Kultur verbreiten. Um die vermeintliche Authen-
tizitit zu erhéhen, waren die geteerten Leinenwinde des Zeltes mit bizarren Fi-
guren und kindlichen Arabesken bemalt: Lassos, Federkronen, Tomahawks, Skalps
sowie Krieger, Hiuptlinge und Gauchos waren da zu erkennen. Kocher, Lanzen,
Masken und Schilder dekorierten zusitzlich diese Art von »Erlebnisgastronomiex,
die ein New Yorker Restaurantbesitzer konzessioniert betrieb.’ Das Zelt wurde als
»Indianer Wigwam« bezeichnet und diente als Einkehr fiir durstige und hungrige
Messebesucher_innen.

»Eingerichtet nach den kulturhistorisch nicht ganz stimmigen Vorstellungen
seines [..] Betreibers, wartete er ndmlich mit >wirklichen, kohlrabenschwarzen
Mohren-Kellnern aus dem Nubierland« auf. Diese heftig angestaunten und von
den Kindern zundchst gefiirchteten >Negergarcons«< ersetzten die >Rothautes,
denn diese erschienen den Zeitgenossen fiir derartige Arbeiten ungeeignet,
da zu>wilds, zu >unzivilisiert< und den Weifden gegeniiber zu feindlich gesinnt,
wahrend die Sklaventradition der Schwarzen zu seiner Gewéhnung an dienende
Tatigkeiten«< gefiihrt habe.«'°

Weit einschneidender und breitenwirksamer fiir Osterreich war jedoch der Besuch
von Buffalo Bill in Miinchen (1890) und Wien (1890, 1906)." William Cody erzihl-
te in seiner pseudoauthentischen Show eine Schwarz-Weif-Geschichte iiber den
Westen, iiber wilde Indianer und itber den Sieg des Westens."

Die Auffithrungen in Miinchen im April 1890 warfen schon einen Schatten auf
das voraus, was man auch in Osterreich zu erwarten hatte. Das Bregenzer-Tagblatt
berichtete Anfang Mai 1890 davon, welche Auswirkungen die Show auf die Jugend
hatte:

8 Der Besuch seiner Schwester, Erzherzogin Marie Valerie, ist hingegen belegt. — Bernad, 2013
(14.10.2019).

9 Vgl. ebd. (14.10.2019).

10 Breuss. Wiener Zeitung, 10.05.2014, 36.

by Derartige »Shows«waren fiir das19. Jahrhundert nicht ungewéhnlich, tourten ja schon lange
andere »Volkerschauen« durch Deutschland und Osterreich: Blanchard et al., 2012; Brandle,
2013; Dreesbach, 2005. — Ad Buffalo Bill in Miinchen und in Wien vgl. Drex|, 2013; Wilhelm,
2017, 88-111, 2019. — Schwarz, 2001, 207-222.

12 Denzin, 2016, 15; Wernitznig, 2007, 74.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

Abbildung 1: »Indianerwigwam« (Weltausstellung 1873, Wien)

Aus: LUnivers Illustré, 25.10.1873, 684

»Seitdem die Indianertruppe Buffalo Bill ihren Einzug in Miinchen gemacht hat,
ist eine merkwiirdige Bewegung unter die hauptstidtische Strafienjugend ge-
kommen. Kreisel und Andetscher ruhen, Soldatenspiel, sowie sRauber und Gen-
darmc gefallen nicht mehr, dagegen sieht man jetzt, [..] ganze Horden von Kna-
ben, welche die Gesichter beschmiert (in Ermangelung entsprechender Farbe wird
StraRenkoth benutzt) den Lasso in der Hand daherstiirmen und Indianer spielen.
IsteinsBleichgesicht«gefangen, so wird ihm auch der»>Scalp<abgenommen. Schon
manche Mutter war entsetzt iiber den Zustand, in welchen ihr hoffnungsvoller
SproRling vom Indianerspiel nach Hause kam.«'

Die Linzer Tages-Post berichtet im Juni 1900 sogar von einem Vorfall, wonach in
New York ein dlterer Bube ein achtjihriges Mddchen in einen Keller gelockt und
dort dessen »Scalp« tatsichlich abzutrennen versucht habe.” In Berlin soll laut
dem Bericht der Innsbrucker Nachrichten im gleichen Jahr ein 15-Jhriger seinen 14-
jahrigen Spielkameraden beim Indianerspiel erstochen haben.”

Wie eine Karikatur aus dem Jahr 1909 mit einem damals gingigen Witz jedoch
dokumentiert (Abb. 2), breitete sich das »Indianerspielen« auch in Osterreich bei
Buben und Midchen aus.™

Die Illustrierte Kronen Zeitung berichtet 1929 gar von einem Fall, bei dem vier ca.
16-jahrige Burschen, die als »romantisch veranlagt« beschrieben wurden und die
»fiir Indianergeschichten viel iibrig« gehabt hitten, von Wien ausrissen waren, um

13 Bregenzer Tagblatt, 04.05.1890, 2.

14 Tages-Post, 03.06.1900, 5.

15 Innsbrucker Nachrichten, 15.01.1909, 11.

16 Hans Jorgels Fliegende Blatter, 15.01.1909, 5.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

231


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

232

Christoph Kihberger

Abbildung 2: Zeitungswitz (Niedersterreich, 1909)

Aus: Hans Jorgels Fliegende Blitter, 15.01.1909, 5

bei Hardegg an der Thaya »Indianer [zu] spielen«: »In den Erdhohlen an den Ufern
des Flusses wollte man an Lagerfeuern hausen und ein freies, ungebundenes Leben
fithren.« Nach den Burschen fahndete die Polizei."”

Auch in der Studie »Die Arbeitslosen von Marienthal« (1931/32) hat sich im Rah-
men dort verdffentlichter Berufswiinsche von Kindern ein Beispiel fir die Vorlie-
ben der Zeit verfangen. Ein Zwolfjihriger schrieb in einem soziologisch ausgewer-
teten Aufsatz zum Thema »Gedanken tiber Arbeitslosigkeit«:

»lch will ein Flieger, Unterseebootkapitan, Indianerhduptling und ein Mechaniker
werden. Aber ich fiirchte, es wird schwer sein, einen guten Posten zu finden.«®

Ohne hier weiter darauf einzugehen, sei hier auch noch auf die Verbreitung von
Karl May Romanen hingewiesen, die mit den darin entwickelten Indianergeschich-

17 Illustrierte Kronen Zeitung, 01.03.1929, 3.
18 Jahodaetal, 2018, 78.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

ten den Hype — zumindest in biirgerlichen Schichten — im deutschen Sprachraum
zudem befeuerten”

Aber nicht nur in schriftlichen Quellen lisst sich die europiische Vorliebe fir
das Indianerspielen aufspiiren, sondern auch in vielen Fotografien, die Kinder
als Indianer_innen verkleidet zeigen. In vielen Fillen handelt es sich dabei um
Faschings- bzw. Karnevalskostiime. Einige Fotos dokumentieren jedoch, dass auch
auferhalb der »verkehrten Welt« Kinder als Indianer_in verkleidet spielten. Es sind
die Straflen der Stidte, die Girten oder andere natiirliche Umgebungen, die dazu
anregen, in die Rolle von Indianer_innen zu schliipfen.

Den Ursprung dieses Verkleidens findet man durchaus in Nordamerika. Es
kann dafiir auf ganz unterschiedliche Traditionen verwiesen werden — die wohl
bekannteste ist jene der »Boston Tea Party« (1773). Einwanderer aus Europa, die
sich als Indianer verkleideten, um sozialen oder ékonomischen Protest zum Aus-
druck zu bringen, waren zu dieser Zeit nichts Neues mehr. Denn neben derartigen
Inszenierungen als Indianer im Sinn einer Kritik der kolonialen Abhingigkeiten,
nutze man auch den Karnevals als Variante des Protests. Philip J. Deloria streicht
hervor, dass beide Rituale, die eine innere Verbindung miteinander hatten und oft
ineinander ibergingen, bestehende Strukturen bzw. Normen kritisierten, indem
sie diese auf den Kopf und damit auch ihre althergebrachte Autoritit in Frage stell-
ten. Sich als Indianer zu verkleiden, offerierte den Zugewanderten im spiten 18.
Jahrhundert eine Moglichkeit, um eine revolutionire Identitit — vor allem gegen-
iiber dem kolonialen Mutterland bzw. Europa - zu imaginieren und vorzufithren:*

»They began to transform exterior, noble savage Other into symbolic figures that
could be rhetorically interior to the society they sought to inaugurate. In short,
the ground of the opposition shifted and, with them, national self-definition. As
England became a them for colonists, Indian became an us.«*'

Diese Identititskonstruktionen der weiflen europiischen Einwanderer innen
dienten nun dazu, sich von den europidischen Kolonialverwaltungsstrukturen
abzusetzen und sich als legitime Erb_innen und Besitzer_innen Amerikas zu
etablieren. Gleichzeitig war dies jedoch auch ein weiteres Feld, in dem durch
verengte kulturelle Wahrnehmungen Indianer_innen »geschaffen« wurden, die
eben nicht realen Angehérigen der verschiedenen First Nations mit ihren jeweiligen
kulturellen Besonderheiten entsprachen, sondern einem Zerrbild, welches auf
verschiedensten mentalen Bildern und Stereotypen beruhte.”” Die damals eta-
blierten Bilder hatten grofie Auswirkungen und leisteten einer weit verbreiteten

19 Vgl. Beneke, 2007.

20 Deloria, 1998, 11-15.

21 Ebd., 21-22.

22 Ebd., 20.-Vgl. auch: Strong, 2013, 125-141.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

233


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

234

Christoph Kihberger

undifferenzierten Wahrnehmung der First Nations in Amerika und in Europa
Vorschub.

Ahnlich verzerrte Vorstellungen von First Nations tauchen auch in spiteren Pha-
sen der US-amerikanischen Geschichte auf. Vor allem Klischees des »edlen Wilden«
oder des »0kologischen Indianers« sind dabei ebenso problematisch wie die Um-
deutungen der spiten 1960er Jahre im Zusammenhang mit dem Summer of Love
(1967), in dem man Indianer-Fotos auf Plakaten dazu nutzte, eine Gegenkultur, ei-
nen eigenen »tribe« zu etablieren.”

Was zeigt sich jedoch in (mittel)europiischen Fotografien vom 20. bis ins 21.
Jahrhundert? Letztlich werden bereits vorhandene Stereotype und Klischees in Ver-
kleidungen weiter zugespitzt bzw. essentialisiert — und dies bereits um 1900. »In-
dianer_in sein« kann dabei als »fremd sein« bzw. als Entfremdung von der eigenen
Kultur verstanden werden. Diese Praktiken

» [...] helfen, komplexe Strukturen zu vereinfachen, und bestitigen ebenfalls die
Werte der eigenen Kultur. Gleiche Bilder kdnnen jedoch unterschiedlich interpre-
tiert und genutzt werden. Daher ist es wichtig, Klischees zu erkennen und zu hin-
terfragen oderihre Wandlungsfahigkeit aufzuzeigen—um das>Gegeniiber<besser
kennen zu lernen. Verkleidungen greifen stereotype Vorstellungen aufund zeigen
oft, was einen im Alltag beschiftigt. Sie >sprechen« iiber Geschlechterrollen, Sta-
tus oder [dariiber,] wie jeder sich selbst sieht. Die einen wollen sich vom Taglichen
befreien, andere verwirklichen ein Ideal.«**

Es ist zu beobachten, dass Indianer_innen in Europa im 20. Jahrhundert auch mit
einer »anderen« Hautfarbe wahrgenommen wurden. Einen wichtigen Hinweis dar-
aufliefern die »redface«-Verkleidungen, die in Europa vor allem am Beginn des Jahr-
hunderts nachweisbar sind, sich aber auch im 21. Jahrhundert noch zeigen.* Es
handelt sich dabei vor allem um Maskeraden, die im Fasching oder beim Film bzw.
bei Theaterauffithrungen beobachtbar waren (Abb. 3). So sind schon fiir 1895 Fo-
tos aus Minchen tberliefert, auf denen sich Mitglieder eines Wild-West-Klubs,
der sich im Nachlauf zum Erfolg der Buffalo-Bill-Show etabliert hatte, mit dun-

23 Vgl. Terry, 2017, 35; Deloria, 1998, 154-180.

24  Seim, 2016, 70-71.

25  Eine Studierende legte mir ein Foto von sich aus dem Jahr 2007 vor, das in einer kleinen Ge-
meinde am Stadtrand von Salzburg aufgenommen wurde und sie im Alter von11Jahren zeigt.
In einem vermutlich industriell gefertigten Indianerinnenkostiim tritt uns ein Madchen mit
schwarzen Zopfen und Stirnband entgegen, dessen Gesicht dunkelbraunrot bemalt und zu-
dem mit Kriegsbemalung versehen ist. Hinde und Hals, die nicht bemalt wurden, heben sich
stark vom Gesicht ab.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

kel geschminkten Gesichtern abbilden lieften.?® Es ist jedoch nicht eindeutig, ob
es sich hier um einen rassistischen Diskurs handelt, der die sich seit dem spiten
19. Jahrhundert etablierenden Rassetheorien widerspiegelt, oder um ein Spielen
mit ethnischen Identititen und damit mit dem Fremden.?” Fest steht, dass damit
ein massives »othering« betrieben wird und sprachlich-symbolische Markierungen
(»redskin«/»Rothaut«*®), auch wenn sie urspriinglich als Selbstbeschreibungen fun-
gierten,” farblich im Gesicht umgesetzt wurden.*®

Abbildung 3: Cowboy mit »redfaced« Indianern (friihes 20. Jahrhundert)

Fotopostkarte aus der Privatsammlung Kithberger

Es sind jedoch eher die privaten Aufnahmen, die einen Einblick in die kind-
liche Spielwelt liefern. »Indianer_in sein« bedeutet dabei, typische Requisiten zu
besitzen (Federkrone, Pfeife, Pfeil und Bogen) und im Idealfall auch ein richtiges

26  Soexistieren Belege fiir 1895, 1913/14 und 1919: Wilhelm, 2019, 30, 38 und 98-99. — Auch Bele-
ge aus dem Umfeld von karnevalesken/ethnophilen Vereinen aus KéIn dokumentieren »red-
facing«: Hartmann et al., 1991, 68-69, 84,130 und 136.

27  Soverweist etwa Antelyes darauf, dass jidische Artisten, die in den USA als »redfaces« auf-
traten, einen anderen Stellenwert hatten als »blackfaces«: »[...] redface transferred the ques-
tion of American Jewish identity from the category of race to the category of ethnicity, a shift
that placed the immigrant in an ultimately more advantageous, if more complicated, posi-
tion with regard to assimilation.«— Antelyes, 2009, 23.

28  Auch Franz Ferdinand nennt die Indianer bereits 1893 so. Eintrag im Tagebuch vom 12.9.1893.
—Vgl. Osterreich-Este % Gerbert, 2013, 250.

29  Vgl. Goddard, 2005.

30 Esist auffillig, dass die Kritik am »redface« vor allem auch rund um die dichte Diskussion
um Maskottchen im Sport gefiithrt wird. — Vgl. Billings & Black, 2018, 126-127 und 160-162;
Guiliano, 2015.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

235


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

236  Christoph Kiihberger

Kostiim, das in der Regel amerikanischen Lederhemden/-hosen mit Fransen nach-
empfunden ist. Fotos aus der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts zeigen zudem,
dass Indianerspielen nicht in jedem Fall eindeutig geschlechtliche Festschreibun-
gen besaf3. Auf den Fotos sind sowohl Middchen als auch Buben zu sehen, die in auf-
wendigen, »schénen« Kostiimen fir die Fotos posierten. Von den Fotos ldsst sich
wohl ein eher privilegierter gesellschaftlicher Status ableiten (Abb. 4), der mit dem
Preis, den derartige Fotos in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts hatten, einher-
geht. Auch die mitabgelichteten Bildhintergriinde deuten in diese Richtung.*

Abbildung 4: Indianer_in und Cowboy (erste Halfte 20. Jahrhun-
dert, Deutschland)

Fotografie aus der Privatsammlung Kithberger

31 Die Analyse beruht auf einer Fotosammlung von Christoph Kithberger, die zu diesem Zweck
angelegt wurde.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

Wie normalisiert Indianerspielen in den 1930er in Osterreich war, kann man
an einem Foto aus Salzburg (1935) ablesen (Abb. 5), aber auch anhand der 4sterrei-
chischen Publikumszeitschrift »Mocca« aus Wien im Marz 1938 nachvollziehen. In
einer kurzen Lesegeschichte der Zeitschrift iiber vier Kinder, die sich an ein brei-
tes Publikum wandte, wird vom Indianerspielen erzihlt.** Die Handlung rund um
Hiuptling Peter »Scheckige Forelle«, »Krummfuf3« und eine kleine »Squaw« ldsst
erkennen, dass die Beschreibung des Indianerspielens eigentlich nur literarisches
Beiwerk darstellt, um in einer despektierlichen Indianersprache® Alltagserlebnisse
der Kinder vorzutragen.

Auch wihrend des NS-Regimes kommen Indianerkostiime nicht aus der Mo-
de. Einige Beispiele sind dafiir belegt.** Auch Spielzeugbastelbiicher lieferten dazu
entsprechende Anleitungen.* Die nationalsozialistische Ideologie instrumentali-
sierte iiberhaupt das Indianerspielen fiir eigene Zwecke. Man setzte es bewusst
mit Kriegervorstellungen in Verbindung, um soldatische Ideale (»Krieger«, »tapfe-
re Urahnen«) zu beférdern und auch den »heldenhaften Kampf eines Volkes, das
trotz schirfsten Widerstandes nicht stark und einig genug war, dem Vordringen
der Weiflen standzuhalten.«*

»Playing Indian in the Nazi era, therefore, was seen as a necessary, early phase in
afuture soldier’s training and promoted in officials of the Hitler Youth such as Der
Pimpf or Die H]. [..] The Nazis actively employed Indian warrior imagery to profit
from Indianthusiasm and to propagate militaristic ideals. The Indian scout and
warrior were role models for German children as well as for soldiers, as much as
they were concrete images among German war correspondents. They were em-
ployed to denote exceptional soldering in German war reports, and they served
as models for propaganda images depicting both heroes and helpless victims in
Nazi Germany.«*’

32 Auffermann, 1938.

33 Etwa erkennbar in den Namen der Kinder und in folgenden Zitaten aus dem Text: »Auch
heute hockten die Knirpse auf ihren Jagdgrinden wie Tiirken.« (S. 39); »Ich kam gestern frith
durch eine feindliche Gasse und dabei ging ein Fenster in Triimmer [...] Eine bése Frau wollte
mit mir zu meinen Ahnen, als ich aber sagte, meinem Vater wiirde es Spafs machen, er sei
Glaserer, lied sie mich frei.« (S. 41).

34  Einen Bericht zum privaten Indianerspielen unter dem Nationalsozialismus lieferte: Schor-
ken, 2006, 70-72. — Darin wird auch deutlich, dass nicht Karl May die Vorlage fiir das Spielen
war, sondern Tecumseh-Biicher von Fritz Steuben (eigentlich Erhard Wittek), die durchaus
als vom Nationalsozialismus beeinflusst gelten. — Vgl. Kaminski, 2001.

35  Grissemann, 1936, 44-46.

36  Jacobs, 1938, 3.

37  Usbeck, 2015, 182-184. — Man konnte dabei bequem an dltere etablierte Denkstrukturen aus
dem Ersten Weltkrieg anschliefien, in dem das Militar bereits mit diesen bekannten Bildern

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

237


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

238

Christoph Kihberger

Abbildung 5: Salzburger Kinder (1935)

Stadtarchiv Salzburg

Im Unterschied zu den Fotos aus dem frithen 20. Jahrhundert ist ersichtlich, dass
es sich bei den abgebildeten Kindern in den 1930er/40er Jahren um ganz andere so-
ziale Schichten handelt. Nicht das perfekte Kostiim im biederen Garten, sondern
eher niichterne Realititen im Fasching kann man auf den Bildern erkennen. Es sind
wieder die Federkrone und die Western-Fransen, die den Indianer kennzeichnen.
Die Bewaffnung verindert sich jedoch. Es sind Gewehre und Pistolen zu erkennen
sowie andere Utensilien wie etwa Schilde. Hervorzuheben ist auch der selbstge-
bastelte Hofbrauhaus-Rundschild, der sich damit als Eigenbau zu erkennen gibt,

sprachlich und motivational operierte. — Vgl. Usbeck, 2015, 172-177. — Vgl. auch Penny, 2013,
164-172.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

sowie der eher an mittelalterliche Schilde erinnernde Schild mit aufgemalter Hacke
und aufgemaltem Messer.*®

Letztlich kann man trotz der unterschiedlichen Zeitpunkte, an denen hier »In-
dianerspielen« beobachtet wird, eine stereotype Erstarrung bestimmter Facetten
erkennen.* Ein kiinstlerisch anmutendes Foto aus 1948 aus einem Salzburger Al-
pental verdeutlicht das ebenso*® wie Aufnahmen aus der Stadt Salzburg. Beim Kin-
derfasching in St. Elisabeth (Stadt Salzburg) ist 1953 auch ein Indianer unter den
Narren zu erkennen (Abb. 6). Er trigt abgetragene Hausschuhe, schwarze Socken
und eine gestopfte Fransenhose, dazu einen quergestreiften Kinderpullover, auf
dem ein stilisierter Ethnogiirtel befestigt ist. In diesem stecken eine Hiipfschnur
(als Lasso?), ein Messer und eine Hacke aus Holz. Der Indianer hat einen Bogen
umgehingt und sein Gesicht ist mit zwei Strichen auf der Stirn und je einem Strich
auf der Wange als Kriegsbemalung verziert. Auf dem Kopf trigt er eine weifle Fe-
dernkrone. Betrachtet man alle Fotos, die von diesem Faschingsfest gemacht wur-
den, so ist er das einzige Kind, das sich als Indianer verkleidet hat. Dennoch ist
dieses Bild ein Beleg fiir die Permanenz des »Indianers« als Konstrukt, vor allem
auch zeitlich vor dem groflen Hype um den Wilden Westen, der in den 1960er Jah-
ren einsetzt.

Wie positiv die Faschingskostiime von Kindern in Salzburg auch noch im 20.
Jahrhundert wahrgenommen werden mochten, an ihnen klebt ein verdichtetes
Konstrukt. Christina Welch wiirde von einem psychologischen Schema sprechen,
dem die europiische bzw. weifle Uberlegenheit gegeniiber den amerikanischen
First Nations eingeschrieben ist und durch abwertende, abfillige Sprachhandlun-
gen (mutig, Krieger, Squaw etc.) und visuelle Aktualisierungen perpetuiert wird.*
Hierin unterschiedet sich die bekannte Verdichtung in Indianer-Kostiimen aus
dem 17. Jahrhundert wenig bis gar nicht von den Formen im 20. und 21. Jahrhun-
dert.”® Dass dabei sowohl Faszination als auch eine wohlwollende Uberhohung
eine Rolle spielen, ist insofern argumentativ wenig brauchbar, da mit diesen
vermeintlich positiven Hinwendungen nur ein popkulturelles Konstrukt gemeint

38  Vgl. Fotografien aus der Sammlung Kithberger.

39  Diese Stereotype stammen teilweise direkt aus einer neuzeitlichen Kultur. So gab es schon
im Karneval im Flrsterzbistum Salzburg am Beginn des 17. Jahrhunderts verkleidete India-
ner, und auch in der Neuen Residenz wird in Salzburg eine Allegorie gezeigt, die bereits mit
diesen Elementen spielte. — Rainer, 2012, 79-80 und 251; Romberg (28.10.2019) — Ahnliches
findet man auch aus Meifdner Porzellan: West und National Museum of the American Indian,
2000, 17 — Damit entspricht das Indianerbild typischen Darstellungen, wie sie auch bereits
im 16. Jahrhundert tblich waren. —Vgl. auch Colin, 1988, 43.

40  ONB, Inventarnr. FO600063/11.

41 Stadtarchiv Salzburg, 1953.

42 Vgl. Welch, 2013, 103.

43 Vgl. Kiihberger, 2016b, 209-211; Rainer, 2012, 79-80.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

239


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

240

Christoph Kihberger

Abbildung 6: Kinderfasching, Salzburg (1953)

Stadtarchiv Salzburg

ist, das keine kulturelle Entsprechung in den First Nations findet. Dariiber hinaus
wird heute noch ein weiteres Moment kritisiert. Arlene Hirschfelder hilt dazu
fest:

»While children frequently dress up to play a cowboy, nurse, or fire fighter, these
are occupations. Being American Indian is not a profession or vocation. It is a
human identity, tribally specific and integral to Native personhood and nation-
hood.«**

Folgt man der ethnologisch-empirischen Nachschau von Thomas Schneider, der
sich dafiir interessierte, ab wann Indianer- und Cowboykostiime in Deutschland
eine Konjunktur im Fasching erlebten, so kann er aufzeigen, dass diese Kostiime
im Privaten vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg eine Verbreitung fanden mit ei-
ner Spitze in den 1950er und 1960er Jahren. Seine Daten, die auf einer — lange nicht
ausgewerteten — Befragung von Gewihrsleuten in Gemeinden aus 1974/75 beruh-
te, konnte zeigen, dass die riumlichen Verbreitungsprozesse sehr schnell abliefen
und dabei besonders auf das Interesse von minnlichen Jugendlichen stief}en. »Die
Popularisierung der Cowboy- und Indianerverkleidungen fillt recht exakt in eine
Zeitspanne, in der die massive mediale Verbreitung des Western-Genres stattfin-

44 Hirschfelder & Molin, 22.02.2018 (21.10.2019) — Vgl. auch Hirschfelder, 1999, 158-159.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

det, das zwischen 1950 und 1960 zum erfolgreichsten Filmgenre in der BRD avan-
ciert. Insgesamt kamen in diesem Jahrzehnt 632 Western-Filme in die Kinos [...].«*

Davon deutlich unterscheiden kann man Fotoaufnahmen, die nicht im
Fasching erstellt wurden. Die Natur ist dabei immer wieder ein wichtiges In-
szenierungselement fiir den Hintergrund. Die Attribute der Indianer verindern
sich wenig (Federschmuck, Fransenoutfit, Hacken, Halsketten), wenngleich die
Gesichtsbemalung weniger stark als Element hervortritt als im Fasching. Auch
ist auffillig, dass das Augenmerk nicht auf eine Gesamtkomposition der Figur
gelegt wird, sondern offensichtlich die Spielbarkeit der Rolle und das gemeinsame
Spielen und damit auch Teilen der verfiigbaren Requisiten wichtig sind.

Eine Fotoserie aus einem privaten Album aus der zweiten Hilfte der 1940er
Jahre zeigt funf Buben in der Stadt Salzburg. Spannend ist, dass nicht alle Fotos
starre Posen zeigen, sondern auf ihnen auch dynamische Momente eingefangen
wurden. Auf einem Foto stiirmen die Buben auf die Kamera zu und schwingen wild
ihre Messer und ihre Axte. Sie tragen Federkronen, haben nackte Oberkérper und
ihre Hosen sind teilweise mit Fransen bestiickt. Ihre Freude am Spiel ist deutlich
in den Gesichtern erkennbar. Auf anderen Aufnahmen zeigt sich eine Varianz der
Waffen, die auch Pistolen, Bogen und Speere umfasst. Halsketten komplettieren
das Bild ebenso wie itber den Hosen getragene Lendenschurze (Abb. 7).

Sind die Kinder noch jiinger, so diirften diesen teilweise die von ihnen bedien-
ten Rollenklischees noch gar nicht bewusst gewesen sein.* Ein Foto aus Salzburg
1963 zeigt etwa zwei spielende Kleinkinder. Das Midchen hat genau wie der Bub
eine Ethno-Kette um den Hals. Er ist als Indianer erkennbar, da er eine bunte Fe-

t.*” Doch auch solche frithen und

derkrone und eine Friedenspfeife (?) im Mund ha
unbewussten Kontakte haben in Kombination mit den Zumutungen aus TV, Bii-

chern, Comics, Spielsachen etc. einen machtvollen Effekt.

»Although the initial indian schema taken from a toy may be weak, the stereotype
will be reinforced and strengthened through continued play, through interaction
with parents/carers holding the indian stereotype themselves, and through later
presentations of stereotypical indian imagery in wilder culture.«**

Derartige Fotos, die zunehmend aus dem Fasching stammen und nicht aus einer
Freizeitkultur, lassen sich bis in unsere Gegenwart herauf auffinden. Doch solche
Fotografien zeigen meist nur einen speziellen Teilaspekt dieses Phinomens. Sie of-
fenbaren die AuRerlichkeiten, Posen und Attribute, die man Indianern zuschrieb.

45  Schneider, 2016, 340.

46  Ein weiteres Foto aus dem Jahr 1949, das ein schlafendes Kindergartenkind zeigt, lagert in
der ONB, Inventarnr. US 8752/7.

47  Stadtarchiv Salzburg, 1963.

48  Welch, 2013, 103.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

241


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

242

Christoph Kihberger

Abbildung 7: Kinder spielen Indianer (Salzburg, 1940¢r)

Stadtarchiv Salzburg, Fotosammlung, 1224.0405

Man kann auch Orte und Anlisse erkennen, an bzw. zu denen man Indianer spiel-
te. Das subjektive Denken der Kinder - die in diesen Verkleidungen steckten —
bleibt dabei letztlich unzuginglich. Fiir eine kulturgeschichtliche und zumal ge-
schichtsdidaktisch ausgerichtete Perspektive sind aber eben auch Quellen aus der
Perspektive der Kinder notwendig, um sich an deren Praxis des Indianerspielens
annihern zu konnen. Nur sie konnen einen Zugang zu den konzeptionellen Vor-
stellungen und Ideen der Kinder eréffnen.* Es handelt sich dabei — das versteht
sich von selbst — um rare historische Quellen.

3. Der Blick des Kindes

Wie man unschwer auf den Fotos erkennen kann, waren Erwachsene oft in die
Ausstattung dieser Indianer_innen involviert. Versucht man jedoch, noch stirker
in die Lebenswelt der Kinder einzudringen, ist man auf historische Quellen ange-
wiesen, die deren kindliche Perspektiven zuginglich machen. Bei der vorliegen-
den Analyse und Darstellung war es ein Zufall, eine derartige schriftliche Quel-
le benutzen zu kénnen, die aus dem Winter des Jahres 1963/64 stammt und in
Oberdosterreich verfasst wurde. Es handelt sich dabei um ein liniertes Schulheft

49  Konzeptionelles (historisches) Denken: Kithberger, 2016a.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

im As-Format (O-Heft, Nr. 2), auf dessen grauer Umschlagvorderseite am zeitty-
pischen Namensschild, eingerahmt von schrigen roten Strichen und unter einem
roten Bundesadler, der Titel des »Biichleins« handschriftlich festgehalten wurde:
»Henry der Lokomotivfithrer«. Ein damals 9-jahriger Bub verfasste einen schmalen
»Wildwest-Romang, der durch eine frithe Karl-May-Lektiire, das Jugendbuch »Ca-
sey Jones, der Lokomotivfithrer«, und die ersten Karl-May-Verfilmungen, die dem
Autor in seiner Volksschulzeit jedoch nur in Form von Einklebebildchen zuginglich
waren, beeinflusst war.’® Es war fiir den Buben keine ungewdhnliche Handlung,
da man am Ende seiner Erzihlung erfihrt, dass er bereits ein weiteres Biichlein
mit dem Titel »Voll Gefahr durch die Wiiste« verfasst hatte und weitere Binde fol-
gen sollten. Das kindliche Spiel, das sich iiber das Verfassen von »Biichern« ent-
wickelte, bestand darin, je eine umfangreiche Geschichte zu schreiben und sie mit
einem gleichaltrigen Freund zu tauschen. Aus dieser Spielwelt mit intellektuellem
Anspruch erwuchs eine Erzihlung, die man als »Abenteuerroman« klassifizieren
kann. Ohne zu sehr auf inhaltliche Details dieses unverdffentlichten Frithwerkes
des osterreichischen Schriftstellers Ludwig Laher (*1955) einzugehen, interessie-
ren hier vor allem die kindlichen Vorstellungen und Phantasien iiber Indianer und
den Wilden Westen, die sich darin verfangen haben. Der Autor stellt sich eindeutig
auf die Seite der weilen Bevélkerung, die in einem fiktiven geographischen Set-
ting des Wilden Westens mit Eisenbahnstrecken und einem Fort das Gebiet unter
Kontrolle bringen méchte. Die Handlung wird im Jahr 1871 — also inmitten der Zeit
der so genannten »Indianerkriege« — angesiedelt. Die Indianer werden dabei als
die Gegenspieler der Weiflen dargestellt, ohne in der Erzihlung auch nur einen
einzigen Grund dafiir anzugeben, warum es Konflikte zwischen den skizzierten
Gruppen gab. So treten die Indianer der Leserschaft entpersonalisiert als amorphe
Gruppe entgegen. In der Schliisselsequenz des Wildwest-Szenarios schreibt Laher:

»Der Zug fuhr gerade von New Black nach Willingthon. Das war der gefahrlichs-
te Teil der Strecke. Ungefihr in der Mitte zwischen den beiden Stationen war ein
Berg. Er hief? Monte Ton und war 2345m hoch. Links war der River Creek, ein Flufg,
ungefahr so grof}, wie unsere Traun. Rechts die Anhohe des Berges.

Als er um die Kurve kam, sah er ungefiahr 30 m vor i[h]Jm einen Felsblock auf den
Schienen. Er bremste und stieg aus, Theler und dann kam Stone. Da kamen unge-
fahr 20 bewaffnete Indianer aus den Biischen hervorgesprengt. Henry rief: sWas
wo...< Er konnte nicht mehr weitersprechen, denn er wurde gebunden und gekne-
belt und auf ein Pferd gebunden. Die Fahrgiste wurden komischerweise in den

50 Laher verweist auf seine frithe Lektiire von Karl May und auf das Jugendbuch mit dem Ti-
tel »Casey Jones, der Lokomotivfiithrer«. Vermutlich war es: Haas, 1961. — Mail des Autors an
Christoph Kiithberger vom 24.10.2019.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

243


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2k

Christoph Kihberger

Abteilen gelassen, man nahm ihnen nur alles ab, auch die Koffer. Sie wurden ge-
bunden und geknebelt. Stone, Theler und Henry wurden unweit des Forts mit Stri-
cken an Biaume gebunden und geknebelt.«'

Die kurze Sequenz offenbart nicht nur die phantasierte Gleichsetzung von Land-
schaftsformen aus der Heimat des Autors mit dem Wilden Westen, sondern eben
auch die Vorstellung von einer anonymen Meute der Indianer, die sich tiber die
friedfertigen Reisenden hermachte und fesselte, ja sogar knebelte. Und obwohl die
Handlungen der Indianer in der Darstellung als iiberaus brutal geschildert werden,
stehen die letztlich tiberlegenen Soldaten dem nicht nach:

»Als es vollig dunkel wurde sahen sie in der Ferne zwei lichte Punkte.Stone sagte:
»Das sind die Indianer.<>Yes. Sehr unvorsichtig.« meinte Henry. »Zu sicher fithlen
sie sich.«Bemerkte Theler. Vorsichtig wurden die Indianer eingekreist. Dabei stie-
RRen einige Soldaten auf Wachter der Indianer. Einem von ihnen gelang es einen
—Die Indianer waren gewarnt. Den Soldaten blieb nichts anderes (ibrig als schnell
anzugreifen. Die Indianer wollten fliehen. Es gelang ihnen nicht. Sie wurden alle
niedergemetzelt. Bei den Soldaten wurden zwei Mann verwundet. Ein Fahrgast
ebenfalls. Ein Stlick wurde zuriickgeritten. Dann schlug der Trupp das Lager auf
und alle bis auf die zwei Dragoner die Wache hielten schliefen bald ein.«

Im Schlusssatz des »Abenteuerromans« wird nochmals deutlich, dass die Zivilisa-
tion in der Stadt liegt und nicht im Hinterland, dort, wo man eben auf »wilde«
Indianer trifft:

»Als sie gegen Abend (ber die schmale Holzbriicke des River Creek ritten waren
alle sehr froh. Sie stiegen in den Zug und fuhren weiter nach Willington.«*

In dieser individuellen Transformation der Geschichtskultur in eine eigene litera-
rische Darstellung lassen sich letztlich — bei einem Kind, das offenbar frith einen
besonderen Zugang zur Sprache fand - die Gefithlswelt, die Identifikation und die
Parteinahme nachvollziehen. Der Tenor der das Kind umgebenden Geschichtskul-
tur schwingt darin ebenso unbewusst mit wie die Freude daran, eine spannende
Geschichte zu konstruieren, die narrativ mit Andeutungen, Uberraschungen und
Wendepunkten arbeitet. Es steht fast zu vermuten, dass das Inhaltliche eben nur
das unbewusste Nebenprodukt einer Erzihllust war, weshalb es einen seltenen Ein-
blick in die geschichtskulturell nicht reflektierte Gedankenwelt eines Kindes aus
den 1960ern erlaubt. Doch iiber eine derartige historische Quelle zu verfiigen, ist

51 Laher, 1963/64, 8-9.
52 Ebd., 20-23.
53  Ebd., 23.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

eine gliickliche Ausnahme, da solche Quellen nicht in Archiven abgerufen werden
konnen, sondern eher aufgrund von zufilliger privater Kommunikation aufgefun-
den werden.**

4. Indianerspielen - Erfahrungen von gestern, Spuren im Heute

Im Vergleich zur Schwierigkeit des Auffindens von schriftlichen Quellen von
Kindern zum Indianerspielen sind erinnernde Zuginge iiber verschriftlichte,
teils sogar publizierte Berichte oder Oral History sicherlich eine Méglichkeit, um
an grundlegende Momente des kindlichen Spielens und seiner Ausgestaltung
heranzukommen. Der Vorteil von Erinnerungen Erwachsener an ihre Kindheit
besteht darin, dass sie ihre in der Kindheit gemachten Erfahrungen artikulieren
konnen und damit auch dazu im Stande sind, das Spielen selbst zu reflektieren.
Wahrend ethnographische Beobachtungen des Kinderspiels mit geschichtskultu-
rell gepragten Spielsachen oder Interviews mit Kindern im Alter von 7 bis 13 Jahren
zeigen, dass es den Kindern schwer moglich ist, das Spielen selbst differenziert zu
beschreiben oder zu bewerten,* gelingt dies Erwachsenen im Riickblick offenbar
leichter. Fiir die vorliegenden Erkundungen zum Indianerspielen in Osterreich
wurde auf verschriftlichte Erinnerungen zuriickgegriffen.*®

Vermutlich sollte man damit beginnen, dass nicht alle Kinder in den 1950er und
1960er Jahren Indianer spielten. Es gab Gegenden in Osterreich, die noch nicht von
der Medialisierung betroffen waren bzw. weder tiber Radio noch Fernseher verfuig-
ten. Dort wurde dann auch nicht Indianer gespielt.”” Mediale Darstellungen prig-
ten namlich entscheidend das Indianerspielen. Es handelte sich nicht um unbe-
wusste Momente der Rezeption, Indianer-(Rollen-)Spiele in den 1960ern beruhten
vielmehr ganz stark auf einem bewussten Adaptieren oder sogar einem Nachah-
men des medial Vermittelten. So berichtet Frau V. W. (*1962)

»Beim Indianerspielen wurden Szenen von Winnetoufilmen nachgemacht z.b. an
den Marterpfal [sic!] (Baum) gebunden und wir tanzten dann alle rundherum. Es

54  An dieser Stelle ist Ludwig Laher zu danken, dass er in einem zufilligen Gesprach im Zug
zwischen Wien und Salzburg mir von seinen Frithwerken erzdhlte und sie mir im Nachlauf
zur Verfiigung stellte.

55  Vgl. Kiihberger, 2019; Kithberger & Karl, 2021.

56  Im Sommersemester 2019 wurden Studierende gebeten, schriftliche Erinnerungen einzu-
holen, die im Rahmen des vorliegenden Projektes benutzt werden sollten. Dabei kam eine
Anzahl von 10 Berichten zu Stande, die das kindliche Spielen erinnern. Dabei handelt es sich
um erste Tiefenbohrungen, um den Versuch, mit derartigen Berichten Spielzeug und das
konkrete Spiel selbst zu kontextualisieren.

57  Vgl. fiir Tirol Bericht Nr.1— Lagger, Melanie: Bericht zu Margaretha F. (“1946); fiir Oberéster-
reich: Bericht Nr. 2 — anonym (*1953); Bericht Nr. 3 —anonym (*1960).

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

245


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

246 Christoph Kiihberger

wurde vorher ausgemacht wer Winnetou und wer Old Shatterhand spielen durfte,
und welchen Indianerstamm wir angehérten Apachen, Sioux.«’®

Herr G. P. (*1954) berichtet iiber das Innviertel:

»Wenn ich mich heute so zuriickerinnere, haben wir uns in den Ferien schon im-
mer auf Winnetou und Old Shatterhand gefreut. Heute wird es ja leider nur noch
in den Weihnachtsferien ausgestrahlt, worliber ich mich sogar noch in meinem
hohen Alter dariiber freue und keinen Film von Karl May versaume. Das war na-
turlich die perfekte Vorlage fiir unseren Zeitvertreib in den Sommerferien; [...] Die
Rollen wurden auch perfekt verteilt; wir waren eine Clique von 12 Kindern, darun-
ter auch der Biirgermeistersohn, der natiirlich auch den Old Shatterhand spielte,
der Sohn vom Metzger den Bésewicht, der Sohn vom Polizeiinspektor den Sheriff
und meine Wenigkeit selbstverstindlich Winnetou. Der Rest wurde unter Bandi-
ten und Indianer aufgeteilt.«*’

Winnetou-Filme, entsprechende Biicher oder die einschligigen Sammelbilder aus
den Kaugummipackungen wirkten dabei besonders stark.*® Daneben werden aber
auch Bessy-Hefte® und »Lederstrumpf« von James Fenimore Cooper erwihnt.®
In der Regel spielten die Kinder in der Natur, da diese die imaginierten Bilder
der Heimat der Indianer offenbar am besten unterstiitzte. Wilder, Bachufer oder
Girten wurden imaginativ zu nordamerikanischen Landschaften umgebaut:

»Wenn wir uns nachmittags trafen, um Indianer zu spielen, teilten wir uns immer
in zwei Gruppen ein. Jede dieser Gruppen hatte einen Hauptling und einen Me-
dizinmann, der Rest wurde den Kriegern zugeordnet. Wir hatten im Wald zwei
Lager aufgebaut. Dort errichteten wir aus Holz ein Geriist und warfen ein Bettla-
ken, welches wir von meiner Mutter erbettelt hatten dariiber, um ein Tipi zu bau-
en. Neben dem Tipi hatte eines der Lager eine Hohle, das andere war von einem
kleinen Bach umgeben, so hatten beide Quartiere ihre Vorziige. Ein ausgewahlter
Baum fungierte als Marterpfahl.«?

Man benétigte natiirlich einen imaginativen Uberschuss, um den Nahbereich der
elterlichen Gartenanlagen in die benétigten Landschaften umzuwandeln. Josef
Weiser (*1945) aus Salzburg erinnert sich so:

58  Bericht Nr.7—anonym.

59  Vgl. Bericht Nr. 4—anonym.

60  Vgl. auch: Bericht Nr. 5—anonym; Bericht Nr. 6. — Bericht von Josef Weiser (Salzburg); Bericht
Nr. 7—anonym; Bericht Nr. 8 —anonym.

61 Dabei handelt es sich um Hefte aus dem Bastei-Verlag, der diese Abenteuer-Comicserie zwi-
schen 1965 und 1985 herausgab. — https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_(Comic) (24.10.2019).

62 Vgl. Bericht Nr. 9 —anonym.

63  Bericht Nr. 5—anonym.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_
https://de.wikipedia.org/wiki/Bessy_

Indianer spielen

»Oft taten wir Indianer spielen im Garten [..]. Bunte Badetlicher haben wir
als Mantel des Indianer-Hauptlings verwendet. GroRRe Holleriste®* haben wir
zu Zeltstangen von Tipis/Indianerzelten zusammengebunden und Wolldecken
als Zeltfelle dariiber gelegt/gewunden. Brombeerstauden und Ribisel®®, Sta-
chelbeerstauden und Himbeerpflanzen waren unser Urwald. Baustellen mit
Erdhaufen, Auwald, Bachufer und der groRe Wald waren die Indianerwelt.«<*®

Weit unbedeutender diirfte bei derartigen Spielen die Verkleidung gewesen sein.
Zwar gibt es Hinweise (z.B. Badetiicher als Mantel des Hauptlings®’, Stirnbinder
mit Federn®®)®, doch stehen in den Berichten vor allem die Waffen, die selbst ange-
fertigt wurden, im Mittelpunkt der Erinnerungen. Frau V. W. aus Oberdsterreich
erinnert sich an eine geschlechtsspezifische Arbeitsteilung bei der Vorbereitung
zum Spiel:

»Die Burschen machten sich aus Holz ein Gewehr. Wir Madchen suchten Federn
aus denen wir einen Kopfschmuck basteln konnten. Oft hat uns auch meine
Omal,] wenn sie Hiithner geschlachtet hat[,] die Federn aufgehoben.«’°

Die Faszination, die von Pfeil und Bogen, Tomahawk und Messern ausging, war
offenbar so grofd und typisch fir das Indianerspielen, dass sie viele Erinnerun-
gen daran nachhaltig prigte. So berichten zwei Minner davon, dass ihre Spiel-
gruppen auch Pfeile hatten, die mit Metallspitzen versehen waren, wodurch sie
die Eigenschaft erlangten, auch in Biumen stecken zu bleiben.”” Die weniger ge-
fihrliche Alternative bestand »aus Wassertrieben von Biumen und Hollerstocken,
wobei man letztere »als Schnitzstdpsel fiir die >Spitze« der Pfeile« nutzte. »Bgen
aus elastischen Haselnuf3isten und Spagat; mit Pfeilkéchern aus Kartonrollen und
Schniiren; mit selbstgeschnitzten Speeren und selbstgeschnitzten (Holz-)Messern.

64  Lies: Holunderaste.

65  Lies: Johannisbeerstauden.

66  Bericht Nr. 6. — Bericht von Josef Weiser (Salzburg).

67  Bericht Nr. 6. — Bericht von Josef Weiser (Salzburg).

68  Bericht Nr. 9.—anonym.

69  Verkleidungen wurden aber vielleicht verstarkt auch sprachlich zum Ausdruck gebracht, in-
dem die Mitspieler einen indianischen Namen erhielten (z.B. »WeifRe Feder« im Bericht Nr.
5). — Schorken rithmt sich, »Tecumseh, der zum Sprung sich duckende Bergléwe« genannt
worden zu sein. Er fithrt weiters an »Ein Pfeil«, »Fliegende Wolke« oder »Schneller Fu«. —
Vgl. Schorken, 2006, 71.

70  Bericht Nr.7.—anonym.

71 Vgl. Bericht Nr. 9 —anonym; Bericht Nr. Bericht Nr. 5—anonym.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

247


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

248

Christoph Kihberger

Tomahawks haben wir aus Astansitzen geschnitzt.«” Ahnlich wichtig ist der Mar-
terpfahl gewesen.”

Was sich weniger stark in den Erinnerungen zeigt, sind Formen des konkreten
»Indianerseins«. Indirekt lisst sich zwar eine kriegerische, auf Wettbewerb und
Kampf abzielende Spielkultur ablesen, die sich in das Spiel der Kinder eingeschli-
chen hat, doch die Beschreibung von Szenen des Spielens sind rar. Es finden sich
jedoch etliche kiirzere Beschreibungen von Szenen, die sich an Vorbildern aus In-
dianerfilmen orientierten. G. P. (*1954) berichtet:

»Wir hatten auch zwei Mddchen dabei, die die Banditen jedes Mal gefangen ge-
nommen haben und wir, als Winnetou und Old Shatterhand mit Gefolge, dann
wieder befreien konnten, indem wir den Banditen am Marterpfahl das Versteck
entlocken konnten.«™

Daneben findet man etwa auch ein Nachspielen des Alltags (z.B. am Lagerfeuer
sitzen oder kochen von Tee, Speck und Kartoffeln”), wie man dies in Vater-Mutter-
Kind-Rollenspielen beobachten kann.” Seltene Spuren des kindlichen Spielens be-
schreibt folgende Erinnerungssequenz detailreich und erméglicht damit eine dich-
tere Annidherung an die konkrete Praxis des Spielens:

»Der Medizinmann hatte immer einen Beutel mit Schafsknochen bei sich, vor Be-
ginnderSchlachtstreute er diese auf den Boden und prophezeite in einer motivie-
renden Rede den Ausgang der Schlacht. Mit Rabenfedern in den Haaren, Kriegs-
bemalungen aus Asche im Gesicht und selbst gebasteltem Pfeil und Bogen aus
Haselnuss und einer Metallspitze brachen wir zur Eroberung des feindlichen La-
gers auf. Wir strichen auf leisen Sohlen durch den Wald und versuchten India-
ner vom gegnerischen Stamm zu fangen. Diese banden wir dann an den Marter-
pfahl. Einer von uns musste die Gefangenen bewachen und darauf achten, dass
diese nicht von Stammesmitgliedern befreit wurden. Das ging den ganzen Tag so
und wer am Ende die wenigsten Stammesmitglieder zihlte, hatte verloren. Gegen
Abend versammelten wir uns alle im Lager, rauchten selbst gebastelte Friedens-
pfeifen und testeten unsere Bogen auf ihre Schussfihigkeit.«’

Indianerspielen ist ein Spielanlass, bei dem man immer wieder auf Buben und
Midchen als Spielkamerad_innen stof3t. Dass ins Spiel geschlechtsspezifische Rol-

72 Bericht Nr. 6 — Bericht von Josef Weiser (Salzburg).

73 Vgl. Bericht Nr. 4 —anonym; Bericht Nr. 9 —anonym; Bericht Nr. 5 —anonym; Bericht Nr. 7. —
anonym.

74  Bericht Nr. 4—anonym.

75  Bericht Nr. 9 —anonym.

76  Diese Art des Spielens gilt fiir Kinder ab dem Alter von 2,5 Jahren als typisch. — Vgl. Howard,
2017, 57-58.

77  Bericht Nr. 5—anonym. —Vgl. dhnlich Bericht Nr. 6.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

len aus der Geschichtskultur und der jeweils eigenen Kultur der Kinder hinein-
spielen, ist nachvollziehbar und zeigt sich in den hier besprochenen Fotografien
und Berichten aus Osterreich deutlich. Die minnliche Dominanz im Spiel diirf-
te gleichzeitig eindeutig sein. Nicht nur in den Kulturen, in denen man Indianer
spielt, sondern auch in den geschichtskulturell konstruierten Kulturen besitzen
Ménner in einem bipolaren Geschlechtermodell eine hierarchisch stirkere Positi-
on. Die Rolle der Indianer wird dabei auf die des Kriegers festgelegt.”® Andere Rol-
len treten im Indianerspiel kaum auf. Damit kann man auch erkennen, dass India-
ner gespielt werden oder mit Indianerfiguren gespielt wird, die — selbst wenn sie
als vormodern in Erscheinung treten — immer den Moment der kriegerischen Aus-
einandersetzung mit dem amerikanischen Imperialismus in sich tragen.” Brett
Rushforth hilt fiir den historischen Kontext im 19. Jahrhundert fest:

»Because the United States increasingly associated Indian politics with violent re-
moval, however, it became harder for Indian groups to separate the masculine
function of warrior from the more gender-neutral realm of village politics.«<*°

Es kam zur Fixierung eines einseitigen Bildes, das zudem medial verfestigt und
multipliziert wurde. Dies kann etwa auch an einem unveréffentlichten Amateur-
spielfilm aus der oberdsterreichischen Provinz belegt werden. Ernst Meinhardts
Film »Der rote Biiffel«, den er 1962 in Gallneukirchen unter Beteiligung einer Schar
von Kindern drehte, lebt von Stereotypen und der Ikonographie des klassischen
Westerngenres. Darin werden vor allem wilde, kriegerische Indianer gezeigt, die
einen Cowboy gefangen halten und einen Kriegstanz auffithren, bevor sie von an-
deren Cowboys iiberlistet werden, die den Gefangenen befreien.®

Die Spielmittel, also die selbst gebastelten Waffen oder auch die Kostiime, ha-
ben sich nur selten erhalten.®* Aspekte der materiellen Kultur tauchen vor allem

78  Esist fraglich, ob die Rolle des Kriegers nach 1945 in Osterreich ausgedient hatte oder eben
nur ins Imaginative abgedrangt wurde. — Vgl. Hanisch, 2005.

79  Vgl. Kithberger, 2021.

80 Rushford, 2003, 336.

81  Derim privaten Bereich entstandene Film von Ernst Meinhardt wurde mir von Johannes Ber-
ger und Eva Meinhardt zur Verfiigung gestellt.

82  ZurHerstellung gab es auch eigene Bastel- und Spielanleitungen. —Vgl. etwa: Breuer-Weber,
1966.—Das Spielzeug Museum Salzburg verfiigt iiber ein gut erhaltenes Indianer-Kostiim mit
Federkrone, das mit 1930 datiert ist. Das Kostiim ldsst erkennen, dass es einmal umgenédht
wurde, damitauch eine grofiere Person es tragen konnte. — Salzburg Museum/Spielzeug Mu-
seum, Inventar-Nr. S 4456-2010; Waffen, wie etwa Pfeil und Bogen aus Haselnussstauden,
sind nicht erhalten, da diesen selbstgebastelten Gegenstinden im musealen Kontext des
vorigen Jahrhunderts kein besonderer Wert beigemessen wurde. In die Sammlung wurde
jedoch unlangst eine Hacke aufgenommen, die ein Vater in der zweiten Hélfte des 20. Jahr-
hunderts fiir seine Kinder selbst hergestellt hat und die auch deutliche Gebrauchsspuren
aufweist. — Salzburg Museum/Spielzeug Museum, Inventar-Nr. S 0338-2019.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

249


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

250

Christoph Kihberger

in den Berichten der Kinder auf und sind auf einigen Fotos konserviert. Dennoch
verdeutlicht der hier gebotene Einblick in Erinnerungen einmal mehr, dass ein
»Spielen der Geschichte« bzw. ein »Spielen in der Geschichte« — selbst wenn es
sich dabei um Zerrbilder handelt — nachhaltige Vorstellungsmuster in den Kép-
fen der Kinder hinterlassen hat. Der mediale Einfluss fithrte bereits im frithen 20.
Jahrhundert zu einem Konglomerat an Versatzstiicken, das kaum noch nach der
Herkunft der jeweiligen Elemente zerlegbar ist.

5. Normative Aspekte

In den einzelnen Facetten des Indianerspielens lagern auch normative Bewertun-
gen, die sich zum Teil iiber die Zeit hinweg soweit abgeschliffen haben, dass eine
aktuelle Kritik an ihnen in den USA, Deutschland oder Osterreich seitens rechts-
populistischer und konservativer Kreise als Kulturkampf in einer multikulturellen
Gesellschaft verstanden und daher versucht wird, die Zusammenhinge zu negie-
ren. Eine derartige Abwehrreaktion verstellt jedoch den Blick auf historische Kon-
texte des Konfliktes in Nordamerika, auf die Wissenstransfers und die bereitwillige
Wiedererzahlung einer massiv perspektivischen kolonialen Geschichte, in der die
First Nations Wilde bleiben und erneut tausend Tode sterben. Es verwundert nicht,
dass der Soziologe Yellow Bird von einem »genozidalen Spiel« spricht, indem er
darauf verweist, dass kein anderer Konflikt oder keine andere genozidale Situati-
on in der westlichen Kultur in Permanenz von Kindern nachempfunden wird und
dabei konsequent eine bestimmte Interpretation der Vergangenheit ausgeblendet
wird, ein bestimmtes Geschehen legitimierend. Es sind dabei zudem die Segmen-
te des Gesamtzusammenhangs, die Kinder — wie in den Berichten oben gezeigt
wurde — nachspielen. Auf diese Weise wird der historische Kontext, an den das
Indianerspielen in Europa ankniipft, ausgehohlt und verdringt. Durch den hohen
Grad an Abstraktheit und an Dekontextualisierung, den ein solches Spiel in sei-
ner itber einhundertjihrigen Geschichte in Europa erlebt hat, wird demnach zwar
der Kern und das Resultat der brutalen Auseinandersetzung ausgeblendet, gleich-
zeitig aber auch ein kulturell akzeptiertes Setting des Konfliktes (lies: Mordens)
und eine Hierarchisierung von Kulturen (lies: »Wilde«) angeboten, das bei keinem
anderen Spiel mit Vergangenheitsbeziigen auf derart konkrete Kontexte zuriick-
gefithrt werden kann. Dieser Kontext wird in der Regel jedoch vollig aufder Acht
gelassen.

Dieses narrative Ungleichgewicht wird zudem mit rassistischen Vorstellungen
unterfittert, die gedankenlos und - durch die Erinnerung an die eigene Kindheit -
melancholisch verklirt hingenommen werden. Es wird verkannt, worauf Norman
Denzin verweist:

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

»Race is performative, contextual, and historical. Stereotypes of whiteness are
tangled up in racial myth, in minstrel shows that re-play the Wild West, leading
whites to look Western and Native Americans to look Indian.«®

Dies kann man deutlich im Umgang mit Appropriation im deutschsprachigen (po-
litischen) Diskurs ausmachen. Im Kern — verfolgt man Medienberichterstattungen
rund um den Fasching bzw. Karneval in Deutschland oder Osterreich — wird die
Intention dahinter jedoch wenig verstanden. Man ignoriert dabei meist nicht nur
anhaltend den seltsamen Entstehungskontext der Figur des Indianers bzw. der In-
dianerin als Konstrukt der Immigration, und macht sich keinen Gedanken, was
man wie inszeniert, sondern ignoriert zudem, dass First Nations weit komplexere
kulturelle Systeme und Vergangenheiten aufweisen, als man sie ihnen - selbst nach
Belehrungen und der Dekonstruktion dieser Bilder — zugestehen mochte. Letzt-
lich wird damit ein koloniales Gefille der Kulturwahrnehmung aktualisiert. Der
deutschsprachige Diskurs zu Indianern und First Nations — nicht zuletzt im Um-
gang mit Spiel und Spielen — ist weit entfernt von den Dekolonialisierungsversu-
chen, wie sie in Nordamerika von Uberlebenden der Genozide, der Mnemonizide,
Kolonialisierung und Assimilation angestrebt werden.®* Die immer gleichen, redu-
zierten, trivialisierten Darstellungen von Indianern_innen, die sich auf der Basis
von »second-hand information«® iiber mehr als ein Jahrhundert im europiischen
Spiel(zeug) auffinden lassen und gleichzeitig auch typisch fiir andere Felder der po-
puliren Kultur sind,® unterstiitzen unbewusst Vorstellungen, wonach es sich bei
nordamerikanischen First Nations um Gesellschaften ohne Geschichte (»Geschichts-
losigkeit«) handeln wiirde (»Naturvélker«).” Geschichtskultur bietet Bilder einer —
wenn auch nicht gegenwirtigen — Wirklichkeit von First Nations als Indianer an, wie
sie itber Medien, Spielzeug oder im Spiel konsumiert und etabliert wurden. Diese
Bilder dienen damit auch als Filter von zukiinftigen Wahrnehmungen im Kontext
der Vergangenheit. Derart formierte Wahrnehmungsfolien stehen in der Folge als
Grundlage fiir Bewertungen oder zur Handlungsorientierung zur Verfiigung.®® Es
verwundert daher auch nicht, dass kritische historische Narrative, die ganz ande-
re Bilder der Beziehung von europdischen Kolonialisator_innen und First Nations
zeichnen, wie man sie in Teilen der Geschichtswissenschaft oder den Post-Colonial
Studies vorfinden kann,® auf wenig Gegenliebe bei Kindern und Jugendlichen (spi-
ter Erwachsenen) stoflen. Sie sind mit anderen master narratives sozialisiert worden,

83 Denzin, 2016, 17.

84  Vgl. Kelly & Black, 2018; Raheja, 2010; Yellow Bird, 2004.

85  Welch, 2013, 104.

86  Vgl. Barbour, 2016; Hogger, 2018; Lutz, 1985; Peipp & Springer, 1997, 104-106.
87  Vgl. Stiickrad & Leipold, 2015, 360.

88  Vgl. Kohlpoth, 2007, 29-30.

89  Vgl. Wagner, 2010.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

251


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

252

Christoph Kihberger

die auf der Grundlage von Stereotypisierungen konstruiert wurden.*® Wihrend Ir-
ritationen von einseitigen Narrativen durch Perspektivenwechsel sicherlich leichter
nachvollziehbar sind, treten vor allem jene Wahrnehmungsmuster als problema-
tisch in Erscheinung, die auf (Uber-)Identifikation oder der Annahme beruhen,
dass Indianer ohnedies die besseren Menschen innerhalb der bipolaren Welt des
Wilden Westens waren.”

6. Literatur- und Quellenverzeichnis

Antelyes, P. (2009). »Haim Afen Range«: The Jewish Indian and the Redface West-
ern. MELUS: Multi-Ethnic Literature of the U.S., 34(3), 15-42. DOI: https://doi.org/
10.1353/mel.0.0047.

Auffermann, W. (1938). Indianer. Mocca (3), 39-41.

Barbour, C. A. (2016). From Daniel Boone to Captain America: Playing Indian in American
Popular Culture. Jackson, MS: University of Mississippi Press. DOI: https://doi.
0rg/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001.

Beim Indianer spielen (15. Januar 1909). Innsbrucker Nachrichten.

Beneke, S. (2007). Karl May: Imagindre Reisen. Bonen: Kettler.

Bernad, A. Z. (2013). Wigwam. Osterreichische Akademie der Wissenschaften, ver-
fiigbar unter www.wiener-weltausstellung.at/wigwam.html (21.12.2020).

Billings, A. C. & Black, J. E. (2018). Mascot nation: The controversy over native American
representations in sports. Urbana: University of Illinois Press. DOI: https://doi.or
g/10.5406/j.ctvézdc19.

Blanchard, P., Bancel, N., Boétsch, G., Deroo, E. & Lemaire, S. (2012). MenschenZoos:
Schaufenster der Unmenschlichkeit. Hamburg: Ed. du Crieur Publique.

Borries, F. von & Fischer, J.-U. (2008). Sozialistische Cowboys: Der Wilde Westen Ost-
deutschlands (2. Aufl.) Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brindle, R. (2013). Wildfremd, hautnah: Ziircher Volkerschauen und ihve Schauplitze 1835-
1964. Ziirich: Rotpunktverlag.

Breuer-Weber, B. (1966). Wir spielen Indianer. Miinchen: Schneider.

Breuss, S. (10. Mai 2014). Weltreise mit dem Gaumen. Wiener Zeitung.

Bussel, G. van. (2014). Inkognito in Nordamerika. In C. Schicklgruber & A. Stein-
mann (Hg.), Franz Is Here! Franz Ferdinands Reise um die Erde (S. 197-227). Wien:
Weltmuseum.

Colin, S. (1988). Das Bild des Indianers im 16. Jahrhundert. Idstein: Schulz-Kirchner.

90 Vgl. Welch, 2013, 103.

91 Derartige positive Identifikationen kann man neben den bereits oben erwihnten Momen-
ten, etwa den Cowboy- und Westernclubs in Westdeutschland, in Europa vor allem in den
ehemaligen Staaten des Ostblocks nachzeichnen: Borries & Fischer, 2008; Téth, 2016.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.1353/mel.0.0047
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.14325/mississippi/9781496806840.001.0001
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19
https://doi.org/10.5406/j.ctv6zdc19

Indianer spielen

Deloria, P. J. (1998). Playing Indian. New Haven: Yale University Press.

Denzin, N. K. (2016). Indians on display: Global commodification of native America in
performance, art, and museums. London: Routledge.

Dreesbach, A. (2005). Gezihmte Wilde: Die Zurschaustellung »exotischer« Menschen in
Deutschland 1870 — 1940. Frankfurt a.M. & New York: Campus.

Drexl, C. (2013). Sehnsucht nach dem Wilden Westen: 100 Jahre Miinchner Cowboy Club.
Miinchen: Volk.

Goddard, I. (2005). I Am a Red-Skin«: The Adoption of a Native American Expres-
sion (1769-1826). European Review of Native American Studies, 19(2), 1-20.

Grissemann, O. (1936). Das grosse Spielzeugbastelbuch (Reprint 1936). Stuttgart:
Franckh'sche Verlagshandlung.

Guiliano, J. (2015). Indian spectacle: College mascots and the anxiety of modern America.
New Brunswick, NJ: Rutgers University Press.

Haas, M. (1961). Casey Jones, der Lokomotivfiihrer. Bern: Scherz.

Hanisch, E. (2005). Mdannlichkeiten: Eine andere Geschichte des 20. Jahrhunderts. Wien:
Bohlau.

Hartmann, P., Schmitz, S., Heiner, M. & Berk, H.-J. (1991). Kolner Stdmme: Menschen,
Mythen, Maskenspiel. Koln: Vista Point Verlag.

Hirschfelder, A. B. (1999). Toys with Indian Imagery. In A. B. Hirschfelder, P. F.
Molin &Y. Wakim (Hg.), American Indian stereotypes in the world of children: A reader
and bibliography (2. Aufl., S. 139-169). Lanham, MD: Scarecrow Press.

Hirschfelder, A. B. & Molin, P. F. (22. Februar 2018). I for Ignoble: Stereotyping
Native Americans, verfiigbar unter www.ferris.edu/HTMLS/news/jimcrow/na-
tive/homepage.htm (21.10.2019).

Hogger, M. (2018). Das Amerikabild in der deutschen Populirmusik der 1960er Jah-
re. ForAP (1), 99-114.

Die Hoéhlenbewohner an der Thaya (1. Mirz 1929). [llustrierte Kronen Zeitung.

Howard, J. (2017). Mary D. Sheridan’s play in early childhood: From birth to six years
(Fourth edition). Abingdon: Routledge.

Hlustrierte Gratis-Beilage des »Hans J6rgel von Gumpoldskirchen« (15. Januar
1909). Hans Jorgels Fliegende Blitter.

Indianer gespielt (3. Juni 1900). Tages-Post.

Indianer spielen (4. Mai 1890). Bregenzer Tagblatt (1296).

Jacobs, R. (1938). Der Todeskampf der Sioux. Der Pimpf. Nationalsozialistische Jugend-
blitter, 3-9.

Jahoda, M., Lazarsfeld, P. F. & Zeisel, H. (2018). Die Arbeitslosen von Marienthal:
Ein soziographischer Versuch iiber die Wirkungen langandauernder Arbeitslosigkeit (26.
Aufl.) Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kaminski, W. (2001). Indianerbiicher — die heimlichen Kriegsromane? Zum Bei-
spiel von Fritz Steuben (d.i. Erhard Wittek). In U. Heukenkamp (Hg.), Schuld
und Siihne? Kriegserlebnis und Kriegsdeutung in deutschen Medien der Nachkriegszeit

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

253


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

254

Christoph Kihberger

(1945-1961): Internationale Konferenz vom 01.-04.09.1999 in Berlin (S. 201-214). Ams-
terdam & Atlanta, GA: Rodopi.

Kelly, C. R. & Black, J. E. (Hg.). (2018). Frontiers in political communication: Band 36.
Decolonizing Native American rhetoric: Communicating self-determination.
New York et al.: Peter Lang Publishing Group.

Kohlpoth, T. (2007). Gesellschaftsbild und soziologische Theorie: Talcott Parsons< Funk-
tionalismus im Kontext der gesellschaftlichen Entwicklung der USA in den 1950er und
1960e¢r Jahren. Dissertation 2006. Kassel: Kassel University Press.

Kithberger, C. (2016a). Historisches Wissen: Verschiedene Formen seiner Struktu-
riertheit und der Wert von Basiskonzepten. In H. Thilnemann & W. Hasberg
(Hg.), Geschichtsdidaktik in der Diskussion: Grundlagen und Perspektiven (S. 91-107).
Bern: Peter Lang Publishing Group.

Kithberger, C. (2016b). SchauLust: Konzeptionelle Einblicke in ein museologisches
Ausstellungskonzept zwischen historischer Vermittlung und kuratorischer In-
szenierung. In S. Kampl & C. Kithberger (Hg.), SchauLust: Die unerwartete Welt
des Markus Sittikus [Katalog zur Dauerausstellung in Schloss Hellbrunn] (S. 204-217).
Salzburg: Schloss Hellbrunn.

Kithberger, C. (2019). Toys with Historical References as Part of a Material Cul-
ture: An Ethnographic Study on Children’s Bedrooms, verfiigbar unter hal-univ-
parisi3.archives-ouvertes.fr/hal-02090966/document (16.04.2020).

Kithberger, C. (2021). Spielzeugindianer: Seltsamer Grenzginger zwischen den
Kulturen. In K. Kuhn, M. Nitsche, J. Thyroff & M. Waldis (Hg.), ZwischenWel-
ten: Disziplindre Grenzginge an den Randern von Geschichtsdidaktik und Politischer
Bildung, Geschichts- und Kulturwissenschaften (S. 80-98). Miinster: Waxmann.

Kithberger, C. & Karl, K. (2021). Die Ritterburg im Kindergarten: Ethnographi-
sche Anniherungen. Zum Umgang mit einem geschichtskulturellen Produkt.
In C. Kithberger (Hg.), Ethnographie und Geschichtsdidaktik (S. 180-211). Frankfurt
a.M.: Wochenschau.

L'Univers Illustré. (25. Oktober 1873).

Laher, L. (1963/64). Henry der Lokomotivfiilhrer [unverdffentlichtes Manuskript] Linz.

Lutz, H. (1985). »Indianer« und »Native Americans«: Zur sozial- und literarhistorischen
Vermittlung eines Stereotyps. Hildesheim: Olms.

Osterreich-Este, F. F. v. & Gerbert, F. (2013). »Die Eingeborenen machten keinen be-
sonders giinstigen Eindruck«: Tagebuch meiner reise um die Erde 1892-1893 (2. Aufl.).
Wien: K & S.

Peipp, M. & Springer, B. (1997). Edle Wilde — Rote Teufel: Indianer im Film. Miinchen:
Heyne.

Penny, H. G. (2013). Kindred by choice: Germans and American Indians since 1800. Chapel
Hill, NC: University of North Carolina Press.

Raheja, M. H. (2010). Reservation reelism: Redfacing, visual sovereignty, and representa-
tions of Native Americans in film. Lincoln, NE: University of Nebraska Press.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Indianer spielen

Rainer, W. (2012). Marcus Sitticus: Die Regierung des Fiirsterzbischofs nach der Chronik
von Johannes Stainhauser. Salzburg: Gesellschaft fiir Salzburger Landeskunde.

Romberg, M. Johann Michael Rottmayr: Erdteilallegorien im Barockzeitalter, verfugbar
unter erdteilallegorien.univie.ac.at/personen/johann-michael-rottmayr#.

Rushford, B. (2003). Native American Manhood. In B. E. Carroll (Hg.), American
masculinities: A historical encyclopedia (S. 334-338). Thousand Oaks, CA: Sage Pub-
lications.

Said, E. W. (1995). Orientalism: Western Conceptions of The Orient. London: Penguin.

Schneider, T. (2016). »Die Jungen Cowboy und Indianer wie frither Riuber und Gen-
darme«: Eine Frage, eine schriftliche Umfrage und Uberlegungen zu einer popu-
liren Marginalie. In C. Niem, T. Schneider & M. Uhlig (Hg.), Erfahren — Benennen
— Verstehen: Den Alltag unter die Lupe nehmen (S. 333-345). Miinster: Waxmann.

Schérken, R. (2006). Indianer spielen und marschieren: Kindheit und Kinderkultur im
Barmen der 1930er Jahre. Wuppertal: NordPark.

Schwarz, W. M. (2001). Anthropologische Spektakel: Zur Schaustellung »exotischer« Men-
schen, Wien 1870-1910. Wien: Turia + Kant.

Seim, A. (2016). Cowboy & Indianer made in Germany: 19.03.-03.10.2016, Schloss Karls-
ruhe: Sonderausstellung des Badischen Landesmuseums Karlsruhe. Karlsruhe: Badis-
ches Landesmuseum.

Strong, P. T. (2013). American Indians and the American imaginary: Cultural representa-
tion across the centuries. London: Routledge.

Stiickrad, J. & Leipold, R. (2015). Fremde Dinge — eigene Vorstellungen: Zur Neu-
konzeption der Indianer-Ausstellung des Karl-May-Museums in Radebeul. In
K. Braun, C.-M. Dieterich & A. Treiber (Hg.), Materialisierung von Kultur: Diskur-
se, Dinge, Praktiken. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir Volkskunde (S. 351-363).
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Terry, C. (2017). Selling San Francisco’s Sound: Artistry in 1960s Rock Posters. In J.
DAlessandro, C. Terry & V. Binder (Hg.), Summer of love: Art, fashion and rock and
roll (S. 31-51). San Francisco: Fine Arts Museums of San Francisco; University of
California Press.

Téth, G. F. (2016). From Wounded Knee to Checkpoint Charlie: The alliance for sovereignty
between American Indians and Central Europeans in the late Cold War. Albany: State
University of New York Press.

Usbeck, F. (2015). Fellow tribesmen: The images of native Americans, national identity, and
Nazi ideology in Germany. Oxford: Berghahn Books Ltd.

Wagner, B. (2010). Kontaktzonen im Museum: Kindergruppen in der Ausstellung
»Indianer Nordamerikas«. Paragrana, 19(2), 192-203.

Welch, C. (2013). Teepees and Totem Poles: Toy Representations of North Ameri-
can Indians in European Popular Culture for Children. In J. Mackay & D. Stir-
rup (Hg.), Tribal fantasies: Native Americans in the European imaginary, 1900 — 2010
(S. 101-116). New York: Palgrave Macmillan.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,

255


https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

256

Christoph Kihberger

Wernitznig, D. (2007). Europe’s Indians, Indians in Europe: European perceptions and
appropriations of native American cultures from Pocahontas to the present. Lanham,
MD: University Press of America.

West, W. R. & National Museum of the American Indian (Hg.). (2000). The changing
presentation of the American Indian: Museums and native cultures. Seattle: University
of Washington Press.

Wilhelm, H. (2017). Miinchen und der Wilde Westen: Gelehrte und Abenteurer, Kiinstlerin-
nen und Schriftsteller, Buffalo Bill und Karl May, die ersten »Isarwestern« und der Blaue
Reiter: Uber ein vergessenes Kapitel Miinchner Kulturgeschichte von den 1840er Jahren
bis zum Ersten Weltkrieg. Norderstedt: Books on Demand.

Wilhelm, H. (2019). Wildwest Miinchen: Sehnsucht, Abenteuer & Romantik in der Stadt.
Miinchen: Morisel.

Yellow Bird, M. (Autumn 2004). Cowboys and Indians: Toys of Genocide, Icons of
American Colonialism. Wicazo Sa Review, 19(2).

hittpsy/dol.org/1014361/9783839453582-012 - am 14.02.2026, 08:21:58,



https://doi.org/10.14361/9783839453582-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

