
2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645)

2.1 Montaigne (1533–1592)

2.1.1 Montaigne und das 16. Jahrhundert in Frankreich

Der erste für diese Arbeit relevante Zeitabschnitt ist zunächst vonMontaignesGeburt im

ersten Drittel des 16. Jahrhunderts bis zu seinem Ableben Ende desselben Jahrhunderts

anzusetzen. In dessen Verlauf waren innenpolitisch zunächst die letzten Valois – der

Renaissancefürst Franz I. (1494–1547), sein Sohn Heinrich II. (1519–1559) und schließ-

lich dessen drei Söhne Franz II. (1544–1560), Karl IX. (1550–1574) und Heinrich III.

(1551–1589) – in die beginnenden und schließlich immer grausamer ausgefochtenen

konfessionellen Auseinandersetzungen zwischen Katholiken und den sogenannten

›Hugenotten‹1 involviert.2 Diese betrafen auchMontaigne und später Marie de Gournay

in unterschiedlichen, noch zu eruierenden Ausprägungen. Die seit 1559 verwitwete

Katharina von Medici (1519–1589) übte sukzessive die jeweilige Regentschaft für drei

ihrer Söhne aus oder beeinflusste diese stark, und zwar für die bereits genannten jungen

Thronfolger Franz II., Karl IX. und Heinrich III., wobei die beiden Ersterwähnten bei

ihremRegierungsantritt noch nicht volljährig und nicht regierungsfähigwaren. Bei Ho-

fe standen sich Vertreter der lothringischen Familie Guise als Anführer der katholischen

Partei einerseits und andererseits jene des reformierten Glaubens gegenüber, vertreten

durch das Haus Bourbon sowie deren Anhänger aus den Adelsfamilien Condé als auch

Châtillon-Coligny.3 Diese holzschnittartige Überblicksdarstellung wird jedoch aufge-

brochen, wenn das mit den Colignys verwandte Haus Montmorency einbezogen wird,

1 Die etymologischenWurzelnder französischenBezeichnunghuguenots, wiemandie französischen

Reformierten aus katholischer Sicht benannte, ist nicht gesichert: Die mögliche Herkunft reicht

vom flämischen huisgenooten, mit dem sich in Privaträumen versammelnde Anhänger der Refor-

mation gemeint sind, über die Verballhornung des Wortes für ›Eidgenossen‹, als Anspielung auf

den nach Genf geflüchteten Calvin, bis zum Verweis auf Hugues Besançon (um 1487–um 1532), ei-

nen Genfer Freiheitskämpfer imWiderstand gegen den Herzog von Savoyen. Vgl. Schunka (2019),

9; Jouanna (2012), 353.

2 Vgl. Hinrichs (22008).

3 Hinrichs (22008), 150.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Amalia Witt: Texte vererben

dessenMitglieder zwischenKatholizismus und reformiertemGlauben gespaltenwaren,

allerdings eine klare Front gegen die aus ihrer Sicht allzu mächtigen Guise bildeten.4

Jedenfalls handelte es sich aus der Perspektive des Königtums bei allen drei genannten

ambitionierten Adelsfamilien um Gefahrenquellen, da sie die Macht des französischen

Königs und die Einheit des Staates mal verdeckt, mal offen bedrohten.5

Geboren am 25. Februar 1533, war Montaigne 29 Jahre alt und verdiente sich gera-

de in seinen Funktionen eines Gerichtsrates am Parlement6 de Bordeaux sowie eines ge-

legentlichen Beraters am königlichen Hof unter Heinrich II. erste gesellschaftlich-poli-

tische Meriten,7 als am 1. März 1562 der Feldherr Franz von Lothringen (1519–1563) aus

dem Hause Guise gemeinsam mit seinem Bruder Karl (1524–1574), Vertreter der ultra-

katholischen Fraktion bei Hofe, in dem in der Champagne gelegenen Ort Wassy – da-

mals: Vassy8 – ein Massaker an mehreren Hundert in einer Scheune versammelten Hu-

genotten anordnen ließ.9 Damit war der verheerende Auftakt zu acht Religionskriegen

erfolgt, die Frankreich bis 1598 destabilisieren sollten und deren wohl grausamster Hö-

hepunkt die sogenannte ›Pariser Bluthochzeit‹ 1572 darstellte.10 Der zumKatholizismus

konvertierte Heinrich von Navarra (1553–1610) – Sohn der Königin von Navarra, Johan-

na III. (1528–1572),11 die sich zum neuen Glauben bekannte, sowie Enkel Margarete von

Navarras,12 jener der Reformation nahestehenden Schwester Franzʼ I. und Verfasserin

4 Appel (2018), 379; Jouanna (2012), 327–328.

5 Ebd.

6 Im 16. Jahrhundert handelte es sich hierbei um eine Institution königlicher Rechtsprechung: Par-

lements waren königliche Obergerichte, die als Berufungsinstanz über den Gerichtshöfen auf Pro-

vinzebene standen. Vgl. Hinrichs (22008), 136–137.

7 Desan (2014), 108–111.

8 Vgl. Desan (2014), 128.

9 Schunka (2019), 31.

10 Auf diesen Begriff rekurrieren u.a. Lutz (52002), 77, Appel (2018), 275–314, und Roeck (2019), 854.

Katharina von Medici ließ am 22. August 1572 einen Anschlag auf Gaspard de Coligny verüben,

der jedoch scheiterte, wonach man aus Angst vor einem hugenottischen Gegenschlag plante, in

der Nacht vom 23. auf den 24. August 1572 Coligny und seinen engsten Kreis auszulöschen. Zu je-

nemZeitpunkt befanden sich zahlreiche Reformierte in Paris, da die Vermählung des damals noch

hugenottischen Heinrich von Navarra (1553–1610) mit seiner Cousine und Tochter Katharinas, der

KatholikinMargarete ›Margot‹ von Valois (1553–1615), am 18. August 1572 zelebriert wurde. Die ge-

plante Beseitigung Colignys geriet aus den Fugen und weitete sich zur ›Bartholomäusnacht‹ aus

– einem grausamen Massaker an tausenden von Hugenotten, mit etwa 3.000 Toten in Paris und

10.000 Toten in der Provinz. In bedauerlicher Vorbildfunktion breiteten sich die Massakrierungs-

wellen im ganzen Land aus, so auch in Montaignes Heimatstadt Bordeaux, wo ab dem 3. Oktober

1572 zwei Tage lang insgesamt 64 Protestanten exekutiert wurden. Auf katholischer Seite wurden

diese Ereignisse in Europa begrüßt: So ließ u.a. Papst Gregor XIII. aufgrund des aus seiner Sicht

offenbar freudigen Anlasses ein Te Deum feiern. Vgl. dazu Appel (2018), 275–314; Bardyn (2015),

259; Kohler (2011), 78; Lutz (52002), 76.

11 Sie ist besser bekannt unter den Namen Jeanne d’Albret.

12 Margarete von Navarra machte kein Geheimnis aus ihrer proreformatorischen Haltung und fun-

gierte in diesem Sinne seit 1527 im Südwesten Frankreichs als Königin des souveränen Königrei-

ches Navarra, denn sie heiratete in zweiter Ehe König Heinrich II. von Navarra, genannt Henri d’Al-

bret (1503–1555). Trotz ihrer offenkundigen Sympathie für die Reformation verließ sie allerdings

die katholische Kirche nie. Vgl. Engler (31994), 607–608; Engler (2000), 86–87; Grimm/Hartwig

(62014), 145–146; Appel (2018), 101.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 43

unter anderem des Heptaméron13 – war eng mit Montaigne befreundet, was noch näher

erläutert werden wird. Allerdings erlebte Montaigne nicht mehr mit, dass dieser Hein-

rich im Jahr 1594 alsHeinrich IV.und somit ersterBourboneden französischenThronbe-

stieg.14 Zudem entscheidend für das 16. Jahrhundert in Frankreich war der bereits Ende

des 15. Jahrhunderts erfolgte Kontaktmit Italien,wobei dem intensiven kulturellen Aus-

tausch diesseits und jenseits der Alpen ein territoriales und damit kriegerische Interesse

Frankreichs zugrunde lag: Es stand maßgeblich im Zeichen des langlebigen Gegensat-

zes zwischen einerseits dem Haus Habsburg – das 1556 mit der Abdankung Karls V. in

eine spanische und eine österreichische Linie zerfallen sollte – und den aus der Valo-

is-Dynastie stammenden Herrschern Frankreichs andererseits:15 So zeigte sich mit der

Einnahme Roms durch Karl VIII. (1470–1498) am 31. Dezember 1494 und seiner Erobe-

rung Neapels im Februar 1495 erstmals der Machtanspruch französischer Herrscher auf

Teile des Gebietes des damaligen Italiens, das sich in städtische Einzelherrschaften und

Feudalstaaten zersplittert fand.16 Karls Einmarsch in Rom sollte retrospektiv als Mark-

stein für die PeriodisierungdesBeginnsder sogenanntenRenaissance inFrankreichdie-

nen, die man in einem eher großzügiger angelegten Epochenschnitt bis 1598, das heißt

bis zur Unterzeichnung des Edikts von Nantes, andauern lässt:17 In Italien ließen sich

ab Ende des 14. Jahrhunderts Entwicklungen ausmachen, die sich schließlich zu einem

gesamteuropäischen Phänomen unterschiedlicher Ausprägung auswuchsen, doch erst

ab dem 19. Jahrhundert mit den Bezeichnungen ›Renaissance‹ und ›Humanismus‹ oder

mit dem Kompositum ›Renaissance-Humanismus‹18 versehen wurden – es würde den

Rahmen der vorliegenden Arbeit übersteigen, diese Periodisierungstermini mit der ge-

bührenden Ausführlichkeit zu diskutieren.19

Da sich außerdemdie als Reformation bezeichnete Kirchenspaltungmaßgeblich auf

diesen Zeitraumauswirkte, ist auch der Begriff des ›konfessionellen Zeitalters‹ heranzu-

13 Am Vorbild Boccaccios verfasste sie seit 1540 das Heptaméron, das allerdings erst posthum veröf-

fentlichwurde. Zuvor geriet sie aufgrund ihrermystizistischenVeröffentlichungenmit der Sorbon-

ne in Konflikt, die ihr Werk Miroir de l’âme pécheresse – eine mystische, konfessionell offen experi-

mentierende Schrift – 1531 als häretisch verurteilte. Vgl. ebd.

14 Vgl. Hinrichs (22008), 162–163.

15 Vgl. Haug (2015), 339f.; Vocelka (22017), 11; Hinrichs (22008), 138–161.

16 Vgl. zum Frieden von Lodi Maissen (2013), 12, sowie Kohler (2011), 11, 14 und besonders 111.

17 Grimm/Hartwig (62014), 128.

18 Vgl. die Betitelung von Landfester (2014).

19 Stattdessen seien hier die Referenzwerke zitiert u.a. Batkin (1981): Die italienische Renaissance; Bur-

ke (2012): Die europäische Renaissance. Zentren und Peripherien; Burckhardt (1860): Die Cultur der Re-

naissance in Italien; Delumeau (1984): La Civilisation de la Renaissance; Desan (1991): Humanism in

Crisis. The Decline of the French Renaissance; Hempfer (1993): Renaissance. Diskursstrukturen und epis-

temologische Voraussetzungen; der Beitrag von Kablitz (1997a): »Renaissance – Wiedergeburt. Zur

Archäologie eines Epochennamens (Giorgio Vasari – Jules Michelet)«; Kristeller (1961): Renais-

sance Thought; Landfester (2014): Renaissance-Humanismus: Lexikon zur Antikerezeption; Leinkauf

(2020): Die Philosophie des Humanismus; Michelet (1855): Renaissance (= Histoire de la France VII);

Muhlack (2017): Renaissance und Humanismus; Reinhardt (42019): Die Renaissance in Italien – Ge-

schichte und Kultur; Roeck (2019): Der Morgen derWelt. Geschichte der Renaissance; Schulz-Buschhaus

(1993): »Neue (und weniger neue) Wege zu einer Bestimmung des Renaissancebegriffs«.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Amalia Witt: Texte vererben

ziehen.20 Jedenfalls wurde mit diesem Ausgreifen Karls VIII. 1494/95 nach Italien nicht

allein das fragileGleichgewicht zerstört,das nurmühsamseit demFrieden vonLodi 1454

zwischen Venedig, Florenz, dem Königreich Neapel, demHerzogtumMailand und dem

Kirchenstaat austariertwordenwar21, sondern es gilt zudemalsGrundstein des genann-

tenhabsburgisch-französischenGegensatzes in Italien.22 InsbesondereOberitalien soll-

te 64 Jahre lang – von Karl VIII. über Ludwig XII., Franz I. und Heinrich II.23 – bis zum

Frieden von Cateau-Cambrésis 1559 Schauplatz dieses Konflikts und des letztlich erfolg-

losen Versuchs Frankreichs sein, gewaltsam seine Territorialansprüche durchzusetzen.

Als Eintreffen von aus demNorden kommenden ›Barbaren‹, die sich von der glanzvollen

kulturellen Blüte der italienischen Renaissance geblendet, ja fast eingeschüchtert zeig-

ten, beschreibt Jules Michelet in sehr verkürzter Weise im siebten Band der Histoire de

France zur französischen (Renaissance-)Geschichte jenen Einmarsch Karls VIII. und sei-

ner Truppen in Rom.24 Welchen Eindruck die Italienfeldzüge der nachfolgenden fran-

zösischen Herrscher auf ihr Militärgefolge hatten, zeigt das Handeln Pierre Eyquem de

Montaignes (1495–1568), der ein Veteran der Italienfeldzüge unter Franz I. war, auf dem

Gebiet der frühkindlichen Bildung:25 Wahrscheinlich um das Jahr 1519 aus Italien nach

20 Vgl. Muhlack (2017), 119.

21 Ebd., 14.

22 Der habsburgisch-französische Gegensatz zeigte sich erstmals deutlich im Jahr 1494 im Kampf

um die Vorherrschaft um und in Italien, hatte seinen Ausgang aber bereits zwei Jahrzehnte zu-

vor, nämlich mit Frankreichs Anspruch auf das Herzogtum Burgund, der 1477 durch die Heirat des

Habsburgers Maximilian I. (1459–1519) mit Maria von Burgund (1457–1482) vereitelt worden war.

Allerdingsmuss nicht von einempermanenten Gegensatz, sondern von einemwechselhaften Ver-

hältnis zwischen Frankreich und Habsburg ausgegangen werden, und zwar noch vor dem als ren-

versement des alliances bezeichneten Bündnis, das 1756 unter Kaiserin Maria Theresia (1717–1780)

und Staatskanzler Kaunitz (1711–1794) am Vorabend des Siebenjährigen Krieges (1756–1763) als

Schulterschluss zwischen Frankreich und Habsburg gegen das Preußen Friedrichs II. (1712–1786)

fungierte. Positive Annäherungen erfolgten bereits 1659 imZuge des Pyrenäenfriedens sowie 1668

bei Unterzeichnung des Friedens von Aachen und somit der Aufteilung des spanischen Erbes, im

Anschluss an den Devolutionskrieg zwischen Frankreich und Spanien. Eine offizielle, da heirats-

politische Befriedung ist jedoch erst anzusetzen mit der 1770 geschlossenen Ehe zwischen Maria

Antonia (1755–1793), der späterefn ›Marie Antoinette‹, und dem französischen Dauphin, dem spä-

teren Ludwig XVI. (1754–1793). Vgl. Vocelka (22017), 11; Haug (2015), 339f.

23 Vgl. Hinrichs (22008), 128–142.

24 »Le 31 décembre 1494, à trois heures de l’après-midi, l’armée de Charles VIII entra dans Rome, et

le défilé se prolongea dans la nuit, aux flambeaux. Les Italiens contemplèrent, non sans terreur,

cette première apparition de la France, entrevoyant chez les barbares un art une organisation

nouvelle de la guerre, qu’ils ne soupçonnaient pas. […] Le contraste avec le Nord était si fort avec

la barbarie du Nord, que les conquérants étaient éblouis, presque intimidés, de la nouveauté

des objets.« Michelet (1855), 1, 26–27. Vgl. hierzu Muhlack (2017), 101, 103f., sowie Desan (1991b),

11. Freilich muss dabei auf die historische Position Michelets verwiesen werden, der, wenn er die

vermeintlich mittelalterliche Barbarei einerseits dem rinascimentalen Licht Italiens andererseits

gegenüberstellt, eine unzutreffende Darstellung bietet, die weder dem kulturell regenMittelalter

– man denke etwa an die ›Renaissance des 12. Jahrhunderts‹ – noch der Renaissance im Norden

Europas gerecht wird.

25 Vgl. zu Montaignes Erziehung Hoffman (2016a); zur frühkindlichen Bildung Montaignes Bardyn

(2015), 35, besonders 59–60, und Desan (2014), 58–59.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 45

Frankreich zurückgekehrt, ließ er nämlich seinen wie erwähnt 1533 geborenen SohnMi-

chel von Kindesbeinen, wahrscheinlich ab 1535,26 altsprachlich erziehen: Der gesamte

Haushalt auf Schloss Montaigne wurde unter der Leitung von Horstanus – eines eigens

ausDeutschland fürmehrere Jahre zu Erziehungszwecken einbestellten Altphilologen –

dazu angewiesen, mit dem Knaben und sehr wahrscheinlich auch seinen Geschwistern

Thomas (1534–1602) , Pierre (1535–1595) und Jeanne (1536–1597) ausschließlich auf Latein

zu parlieren sowie ihnen das Griechische beizubringen.27 So wuchs Michel de Montai-

gne zu einem das Lateinische gleichsam als Muttersprache Beherrschenden heran und

übertraf in seiner Sprachvirtuosität bereits im Jugendalter die gelehrtestenHumanisten

seiner Zeit, die ihn am Collège de Guyenne in Bordeaux unterrichteten.28

Dass Frankreich retrospektiv als »Musterland der außeritalischen Renaissance«29 be-

zeichnet werden konnte, ist von den genannten französischenHerrschern, die nach Ita-

lien zogen,maßgeblich dem roi chevalier Franz I. zuzuschreiben,der aufgrund seiner zu-

nächst erfolgreichen Feldzüge in Italien – namentlich der Schlacht bei Marignano im

Jahr 1515 – zu einem entscheidenden Beförderer italienischer Kulturgüter in Frankreich

wurde:30 Seiner Kunstsinnigkeit sowie Liebe zu Italien ließ der König auf Schloss Fon-

tainebleau bei Paris ein Denkmal setzen, indem er bedeutende italienische Künstler wie

Leonardo da Vinci (1452–1519) sowie Benvenuto Cellini (1500–1571) ins Land holte, um

Fontainebleau und weitere herrschaftliche Schlösser entlang der Loire zu verschönern.

Für ihre umfassende Bildung schätzte Franz zudem seine Schwiegertochter, die seit Ok-

tober 1533 mit seinem Sohn Heinrich verheiratete Florentiner Bankierstochter Kathari-

na von Medici, die wie dargestellt als Witwe die Regierungsgeschäfte ihrer Söhne maß-

geblich beeinflussen sollte.31Herrschten auch in Architektur und Literatur in Frankreich

noch eklektische, will heißen gotische beziehungsweise mittelalterliche Formen vor, die

sich mit Renaissance-Elementen verbanden, so entfaltete für die Dichtung die gerade-

zuübermächtige,philosophischewie literarischeTraditiondes aus Italien einwirkenden

Petrarkismusmit der Übernahme des Sonetts seineWirkmacht.32

Gelehrte Italienfahrten, die zur Erkundung der Bildungsschätze des Mutterlandes

gedacht waren, gehörten ebenso zu der Begeisterung für das Ursprungsland der Re-

naissance wie italienbezogenes Kunstsammeln33 – auch Montaigne sollte, obgleich erst

1580/81 und damit sehr spät in seinem Leben, eine Reise durch Italien unternehmen.

Allerdings konnten die italienische Renaissancekultur und die Werte des Humanismus

nicht derart schadlos nach Frankreich übertragen werden, wie es etwa die dargestellten

26 Vgl. Desan (2014), 58.

27 Bardyn (2015), 60.

28 Vgl. zu Montaignes Schulzeit am Collège de Guyenne Bardyn (2015), 61–71; Desan (2014), 59–66.

29 Muhlback (2017), 103.

30 Vgl. dazu und zum Folgenden Muhlack (2017), 105–108; Appel (2018), 70f.

31 Franz behielt dieseWertschätzung auch dann bei, als seine Schwiegertochter entgegen seinen Er-

wartungen der Mitgiftzahlungen säumig blieb, die ihm Katharinas nur ein Jahr nach der Hoch-

zeit plötzlich verstorbener Verwandter, Papst Clemens VII. (1478–1534), zugesagt hatte. Vgl. Appel

(2018), 70f.

32 Vgl. Grimm/Hartwig (62014), 127.

33 Ebd., 128.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Amalia Witt: Texte vererben

AmbitionenvonMontaignesVaterPierreEyquemaufdemGebietder frühkindlichenBil-

dung nahezulegen scheinen. Denn eine nahtlose Übersetzung der italienischen in eine

ebenso blühende französische Renaissance war bereits deshalb nicht möglich, da eine

Renaissance als ein zeitlich und geographisch monolithisches Phänomen niemals exis-

tiert hat.34

Sozeigte sich inFrankreichdeutlich stärkerals in ItalienaufgrundderzeitlichenVer-

schiebung des Renaissance-Phänomens das schmerzliche Bewusstsein der Distanz zur

verschütteten Antike, woraus eine geradezu belastendende Verpflichtung der Nachah-

mung der antiken Größen erwuchs.35 Eswar Frankreich nicht vergönnt, eine derart klar

definierte humanistische Tradition wie Italien zu entwickeln, da es sich – im Anschluss

aneinePhaseder Italienbegeisterung–aufgrundseines erwachendenNationalstaatsbe-

wusstseins dazu genötigt sah, Distinktionsmerkmale gegenüber dem schillernden ita-

lienischen Kulturerbe aufzubieten,was letztendlich zu einer Krise führte.36 Diese betraf

vor allem die Aufwertung der Nationalsprache: Schriftproduktionen, die zugunsten der

Vernakularsprache das Lateinische hinter sich ließen, hatten sich nämlich aufgrund der

kulturellen Dominanz Italiens auch gegenüber der italienischen Sprache zu positionie-

ren, wodurch eine Erosion der Renaissance italienischer Prägung im sprachpolitischen

und literarischen Bereich stattfand. Dies verdeutlicht etwa die von König Franz I. ver-

anlasste Erhebung des Französischen zur Amtssprachemit derOrdonnance de Villers-Cot-

terêts 153937 ebensowie JoachimDuBellays (um 1522–1560) zehn Jahre später erfolgteVer-

teidigung der französischen Sprache, seine Défense et illustration de la langue française.38

Ausgehend von denDichtern der Pléiade zeigte sich das Bemühen, zentrale Literaturgat-

tungen durch die Anregung einer kreativen Umgestaltung lateinischer und griechischer

Literatur als genuin französisch auszuformen.39 Von dieser Anverwandlung zeugen et-

wa Pierre de Ronsards (1524–1585) Dichtung rund um Les Amours, der unter anderemda-

mit der antikenGattung derOde eine Variation bescherte,wobei beispielsweise LaQuen-

ouille von Heimatkolorit und Hausmütterlichkeit geprägt ist.40 Mit Les Regrets sowie Les

Antiquités de Rome legte zudem der nach Rom gereiste und schließlich nach Frankreich

zurückgekehrte Du Bellay im Jahr 1558 zwei Lyrikbände vor, die zwar nach wie vor von

34 Desan (1991b), 13.

35 Grimm/Hartwig (62014), 128.

36 Ebd., 128. Engler (31994), 801, setzt die Renaissance in Frankreich zwischen 1470 und 1598 an, das

heißt zwischen der Ausbreitung systematischer und antischolastischer Studien römischer und

griechischer Autoren an der Sorbonne unter Guillaume Fichet und Robert Gaugin bis 1598.

37 Ebd., 127.

38 Ebd., 128, 136f.

39 Ebd., 120.

40 Erschienen in seinem Second Livre des Amours – 1555/56 widmete Ronsard La Quenouille einem be-

scheidenenMädchen aus Bourgueil, dasmöglicherweiseMarie Dupin (?–?) heißt, dessen Identität

aber nicht gesichert ist. In derOdebesingt er den Fleißder BewohnerinnenundBewohner desVen-

dômois, ist aber aus heutiger Sicht einemeher bieder-konservativenHausfrauenideal verpflichtet:

Der schlichten, stets mit Hausarbeit beschäftigten Angebeteten des lyrischen Ichs wird ein Spinn-

rocken (la quenouille) geschenkt. Die mit Fleiß und Demut agierende Geliebte wird als weiblicher

Idealtypus abgesetzt gegen das abwertende Bild einer sich auf äußerliche Reize und Verführung

verstehenden Frau.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 47

Bewunderung für Italiengetragenwaren, imgleichenZug jedoch einedeutlicheErnüch-

terung bezüglich desMutterlandes der Renaissance bezeugten.41 ImÜbrigen öffneteDu

Bellaydamit die Sonettdichtung für ein thematischbreiteres Feld als die Liebesdichtung,

wie sie traditionell vom italienischenPetrarkismuseingefordertwordenwar.42 Eineähn-

lich ambivalente Haltung, wie sie Du Bellay gegenüber Italien zeigte, sollte später auch

Montaigne einnehmen, der sich wie erwähnt von 1580 bis 1581 sukzessive in verschiede-

nen italienischen Städten für eine Heilbäderkur aufhielt.43 In seinem Journal de voyage –

einemzunächst von seinemDiener, schließlich vonMontaigne selbst und in italienischer

Sprache verfassten Reisetagebuch – nahm er eine eher distanzierte Haltung zu seinem

Reiseland ein: So zeigte er sich mehrfach von den nach seinem Empfinden geradewegs

unansehnlichen italienischen Frauen enttäuscht,44 nahm bei anderen Gelegenheiten je-

doch die Rolle eines nicht wertenden, neugierigen Beobachters von Sitten und Gebräu-

cheneinund schätztedenAnblickder antikenRuinen,45 suchteunter anderem inFerrara

den im Arcispedale Sant’Anna gefangengesetzten Torquato Tasso (1544–1595) auf46 und

begegnete der gehobenen Kurtisane sowie Lyrikerin Veronica Franco (1546–1591)47.

Das 16. Jahrhundert in Frankreich war sodann gekennzeichnet durch die Antipoden

»Italienbewunderung und Italienhass«,48 wobei die anfänglichen, von Bewunderung

und Nachahmungswillen zeugenden Erscheinungen weiterlebten, allerdings ergänzt

durch Kritik an einem zunehmend als moralisch dekadent sowie als nicht vertrau-

enswürdig empfundenen Italien.49 Für Letzteres stand insbesondere die pejorativ

›Krämerstochter‹50 genannte Italienerin im französischen Königshaus, nämlich die

erwähnte Schwiegertochter Franzʼ I., Katharina von Medici. Zudem führte die initial

lediglich als Reform der katholischen Kirche intendierte Reformation im 16. Jahrhun-

dert zu gewaltsamen konfessionellen Konflikten in ganz Europa und letztlich zu einer

Kirchenspaltung, wobei dies in keinem anderen katholischen Land Europas mit so

beispiellos offener Gewalt ausgetragen wurde wie in Frankreich zur Zeit der Religions-

kriege.51 Vor demHintergrunddieserWirren rechnet etwaBerndRoeck–nämlich inDer

Morgen der Welt, seiner monumentalen Gesamtdarstellung der Geschichte der Renais-

sance – Montaigne zum »Herbst der Renaissance«, der mit seiner bewusst Gegensätze

ironisch vereinenden,Widersprüchenicht auflösendenKonversationmit sich selbst und

41 Vgl. Grimm/Hartwig (62014), 120.

42 Ebd.

43 Vgl. dazu ebd., 119.

44 Vgl. dazu Bardyn (2015), 334–342, 343–350, 351–359, besonders 337–338, 352.

45 Vgl. Grimm/Hartwig (62014), 119.

46 Vgl. Roeck (2019), 931f.

47 Vgl. Bardyn (2015), 335.

48 Ebd., 128.

49 Vgl. Grimm/Hartwig (62014), 128.

50 Dies geht wohl aufMaria Stuart (1542–1587) zurück, die ihre damalige Schwiegermutter Katharina

in dieser Weise bezeichnet haben soll. Vgl. Appel (2018), 49.

51 Vgl. Grimm/Hartwig (62014), 115.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Amalia Witt: Texte vererben

der Leserin und dem Leser in Les Essais seine desillusionierte Haltung angesichts einer

moralisch, politisch und religiös aus den Fugen geratenenWelt zeigte (1562–1598).52

2.1.2 Montaigne: Amtsadeliger, Herausgeber, Autor und Reisender

DerWerdegangMontaignes, der nicht aus altemAdel stammte, sondern väter-wiemüt-

terlicherseits in ein Kaufmannsgeschlecht hineingeboren worden war, ist ein prototy-

pisches Beispiel für die politisch-gesellschaftlichen Aufstiegsmöglichkeiten eines Mit-

glieds der noblesse de robe:53 Sowar Ramon Eyquem (1402–1478),Michels Urgroßvater, als

Kaufmann reich gewesen und erst dann nobilitiert worden, woraufhin es seinemNach-

fahren oblag, das in männlicher Linie ausgebaute soziale und ökonomische Kapital zu

bewahren. Der soziale Aufstieg der Familie Montaigne war allerdings kein kometenhaf-

ter, sondern ein übermehrereGenerationen vonstattengehender und recht üblicher,we-

nig origineller Weg:54 Mitte des 15. Jahrhunderts gründete Bordeaux, die damals von

etwa 40.000 Einwohnern belebte Hauptstadt der Guyenne, ihren Wohlstand auf Kom-

merz.55 An den Ufern der Garonne unterhielt man rege Handelskontakte, nicht nur mit

den Häfen der Bretagne sowie der Normandie, sondern auch mit Flandern und Eng-

land, mit der Iberischen Halbinsel wie auch dem unlängst entdeckten Amerika.56 Zu

denwichtigstenAusfuhrgüterngehörtenWein,Getreideundder imFranzösischenpastel

genannte Färberwaid – eine einheimische Pflanze, die im Südwesten Frankreichs, dem

Lauragais, kultiviert wurde und eine intensive Blaufärbung ermöglicht.57 DurchHandel

mit Letzterem sowie mit Heringen undWein hatte Ramon Eyquem einen ansehnlichen

Wohlstand begründen können.58 In einer Zeit jedoch, in der es bis zur juristischen In-

terdiktion 1579 noch möglich war, in einem stillschweigenden, zeitabhängigen Prozess

nobilitiert zu werden – das heißt in den Adelsstand aufzusteigen, wenn über drei Ge-

nerationen hinweg ein adeliger Lebensstil von Zeitgenossen bestätigt werden konnte –,

fußte sozialer Aufstieg in einem ersten Schritt weniger auf kommerzieller Tüchtigkeit

denn auf dem Besitz von Land.59 So erwarb Ramon bei einer günstigen Gelegenheit im

Jahr 1477 die LändereienMontaigneundBelbeys.60DengrößtenTeil des insgesamtmehr

als 300 Hektar großen, auch Weinberge und Wälder umfassenden Besitzes machte die

52 Roeck (2019), 931–935. Die Bezeichnung »Herbst der Renaissance« ist auch bei Grimm/Hartwig

(62014), 120, zu finden, allerdings nicht dezidiert nur für Montaigne. Sie ist als Anspielung auf Jo-

hann Huizingas Klassiker Herbst des Mittelalters (122006 [1919]) zu verstehen.

53 Die Angehörigen des Amtsadels (robins bzw. erst später noblesse de robe genannt) wurden zwar

rechtlichmit einemAdelstitel und entsprechenden Privilegien ausgestattet, jedoch vom alteinge-

sessenen Schwertadel (noblesse d’épée) nicht als gleichgestellt akzeptiert. Vgl. dazu Malettke/Böse

(1982), 61.

54 Denn »[…] ils [la famille Montaigne] sont loin d’être les seuls à réussir de la sorte et le parcours

qui les conduit à la condition nobiliaire n’est pas original.« Cocula (22018), 710.

55 Vgl. dazu und zum Folgenden Jouanna (2017), 20–34.

56 Ebd., 20.

57 Ebd.

58 Ebd.

59 Ebd., 21.

60 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 49

Seigneurie Montaigne aus, gelegen zwischen der Dordogne und ihrem Zufluss Lidoi-

re.61 Als Grundherr dieser Ländereien bezog Michels Vater Pierre unweit des Örtchens

Saint-Michel-de-Montaigne ein herrschaftliches, vergleichsweise jedoch noch beschei-

denes Domizil: Mehr festes Haus denn hochherrschaftliches Schloss, darf es dennoch

als châteaufirmieren.62 1885 sollte ein Brand beinahe das gesamte Anwesen, das von dem

napoleonischen Finanzminister PierreMagne (1806–1879) erworben worden war, in sei-

nen ursprünglichen Festen zerstören,weshalb es später – in eklektischemStile –wieder

aufgebaut werden musste.63 Lediglich jener südlich des Haupttraktes des Gebäudes ge-

legene Turm, von dem noch die Rede sein wird, da Montaigne ihn ab 1571 gänzlich zu

dem seinigen machen sollte, überlebte diesen Brand sowie die Jahrhunderte weitestge-

hend unbeschadet.64

Christophe Bardyn unterstreicht, dass Montaigne – der zwar Jura studierte, doch

Rechtstexte ebenso verachtete wie den Stand der Anwälte65 – nichts mehr präferiert

hätte, als eine militärische Karriere einschlagen zu können.66 Allerdings blieb ihm dies

verwehrt, da sein Vater Pierre Eyquem de Montaigne in einer Zeit, in der Ämter nach

wie vor käuflich waren, das Magistratsamt für seinen ältesten Sohn erworben und ihn

somit für diese Laufbahn vorbestimmt hatte.67 Dass dies entgegen der eigentlichen Sitte

geschah,die für denÄltestender Familie diemilitärische Laufbahnund für den Jüngsten

jene des Magistrats vorsah, führt Bardyn – neben zahlreichen anderen Eigenheiten in

Montaignes Leben und Sozialverhalten – auf die These zurück, dass Michel aus einer

außerehelichen Liaison seinerMutter hervorgegangen sei.68 Somit seienVater undSohn

sich der Tatsache bewusst gewesen,dass Pierre Eyquemnicht der leibliche VaterMichels

war.69 Allerdings habe Pierre aufgrund seiner gesellschaftlich angesehen Position als

Bürgermeister von Bordeaux –ein Posten, den ironischerweiseMontaigne ab 1581 selbst

bekleiden sollte – gute Miene zum bösen Spiel gemacht, den Jungen als seinen Sohn

angenommen und ihm die gleiche Erziehung wie seinen Brüdern Thomas und Pierre

angedeihen lassen.70 Doch die Bestimmung Michels zur Laufbahn eines Amtsjuristen

sei einer Strafe für diesen nicht leiblichen Sohn gleichgekommen, zumal Pierre in seiner

Funktion als Bürgermeister ein sehr gespanntes Verhältnis zum Parlement unterhalten

hatte.71 So ließ sich Montaigne nach dem Studium der Rechtswissenschaften in Paris,

61 Jouanna (2017), 21.

62 Ebd.

63 Vgl. Willett (2003).

64 Ebd.

65 Bardyn (2015), 107.

66 Ebd.

67 Ebd., 93.

68 »Mas si l’on tire parti de ce que Montaigne écrit sur les parents en général […], l’ensemble de ces

données nous conduit à faire une hypothèse stupéfiante, évidemment impossible à énoncer en

toutes lettres pour un homme du XVIe siècle : celle de sa naissance illégitime. […] Cette méthode

est la seule qui permet d’éclairer les nombreuses périodes opaques de sa vie […].« Bardyn (2015),

17, 44–54).

69 Bardyn (2015), 33–43.

70 Ebd., 107.

71 Bardyn (2015), 93.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Amalia Witt: Texte vererben

mit weiteren Stationen wahrscheinlich in Toulouse oder Bourges,72 nur mit großem

Unwillen und allein auf Wunsch dieses eigentlichen Stief-Vaters auf eine Karriere als

Magistrat an verschiedenen Gerichtshöfen ein.73

Aus seiner Sicht musste er sich somit auf einen geradezu irrigen Karriereweg bege-

ben und litt in der Folge auch häufig unter der bürokratischen, ihm oft allzumonotonen

Arbeit. Nach einer ersten Station ab 1556 als Jurist am Finanzgerichtshof von Périgueux

führteMontaigne schließlich seine Tätigkeit amParlement vonBordeaux fort, demdorti-

genoberstenGerichtshof.74 IndiesemberuflichenRahmen lernte erÉtiennedeLaBoétie

kennen, der als wohl entscheidendste Person in Montaignes Leben gelten muss. Seinen

berühmten Rückzug von seiner Beamtenlaufbahn, auf den noch näher einzugehen sein

wird, besiegelte eine Inschrift, die einemSchwur glich.75 Allerdings handelte es sich hier

nicht um einen endgültigen Rückzug, denn Montaigne hatte zu jenem Zeitpunkt nicht

nur die genannte 18-monatige Reise vornehmlich durch Italien vor sich, sondern auch

seine wohl herausforderndste Zeit, nämlich jene als Bürgermeister von Bordeaux 1581

bis 1585 sowie als königlicher Emissär 1588.76

Indes beschäftigten ihn seit 1571 literarische Projekte, denn Montaigne begann

ab 1570 mit der Abfassung von Les Essais, brachte allerdings noch vor seinem eigenen

Werk im Jahr 1571 einige ausgewählte Schriften seines verstorbenen Freundes Étienne

de La Boétie unter dem Titel Ménagerie de Xenophone heraus.77 Allerdings wird von der

Forschung als Montaignes erste ›literarische Kontribution‹, obgleich es sich dabei noch

nicht um einWerk in vergleichbarem Stil und in gleicher Qualität wie Les Essais handelt,

Lettre à son père sur lamort d’Étienne de La Boétie angesehen – ein im Rahmen vonMénagerie

de Xenophone 1571 veröffentlichter hybrider Text, der nur dem Namen nach ein Brief ist,

vielmehr jedoch einen stilisierten Bericht über das Ableben des geliebten Freundes dar-

stellt.78 In gewisserWeise hatte sichMontaigne bereits vor seiner Rolle als Herausgeber

literarisch im weitesten Sinne betätigt, und zwar indem er auf Geheiß seines Vaters

die Theologia naturalis sive liber creaturarum des katalanischen Theologen Raimundus

Sabundus (1385–1436) übersetzte – ein aus Sicht Montaignes zunächst schwerfälliges,

mehrere hundert Seiten starkes Werk, das er 1569 als Théologie naturelle veröffentlichte

und später in Les Essais gekürzt sowie unter dem Titel Apologie de Raimond Sebond als

Kritik rationalerTheologie darstellt.79 Diese Textewerden an anderer Stelle eingehender

beleuchtet. Ohne im Rahmen dieser Arbeit eine extensive Betrachtung der Haltung

Montaignes zu politischen Glaubensfragen leisten zu können, sei in diesem Kontext

erwähnt, dass er angesichts der verhärteten religiösen Fronten seiner Zeit eine äußerst

maßvolle religiöse Haltung einnahm, die unter anderem von seiner pyrrhonischen

72 Ebd., 85.

73 Ebd., 107–118.

74 Bardyn (2015), 107–109.

75 Vgl. zur Italienreise Montaignes Jouanna (2017), 205–233; Bardyn (2015), 326–359; Desan (2014),

317–339.

76 Vgl. zu diesen Zeitspannen Jouanna (2017), 238–331; Bardyn (2015), 326–430; Desan (2014),

395–503.

77 Vgl. dazu Desan (22018c), 1078; Bardyn (2015), 246f.

78 Vgl. ebd.

79 Montaigne (2007): Apologie de Raimond Sebond (II,12).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 51

Skepsis beeinflusst wurde und in seiner retrospektiv als Fideismus bezeichneten Gesin-

nung zu suchen ist, das heißt in jener Auffassung, dass Glaube nicht von der Vernunft

eingegeben sein könne.80 Mit der genannten Apologie de Raimond Sebond – ein essai, das

zugleich als eigenständiges Werk innerhalb von Les Essais gilt und dessen Komplexität

in diesem Rahmen nicht ausreichend Rechnung getragen werden kann – erteilte der

pyrrhonische Skeptiker Montaigne hochmütiger menschlicher Voreingenommenheit

sowie Vertrauen auf den menschlichen Verstand in Glaubensfragen eine deutliche Ab-

sage und geißelte jeglichen Dogmatismus.81 Diese undogmatische Haltung ist auch auf

Montaignes schulische Bildung und Erziehung zurückzuführen, denn in den 1530er

Jahren zeigten sich in Frankreich auch Lehrpersonen und -anstalten sowie Buchhändler

und -drucker für den neuen Glauben empfänglich und propagierten ihn,82 wenn auch

nur mehr oder minder offen. Hierzu war auch das bereits kurz erwähnte erstklassige

humanistische Collège de Guyenne in Bordeaux zu zählen.83

Doch kommenwir aufMontaignes Tätigkeit alsHerausgeber undAutor zurück.Erst

1580 veröffentlichte er die erste Edition von Les Essais, wobei noch ausführlicher darge-

stellt werden wird, dass nicht nur die 1571 publizierten Werke –Ménagerie de Xenophone

und Lettre à son père sur la mort d’Étienne de La Boétie –mit dem Tod von La Boétie zusam-

menhingen, sondern ebenso die Entstehung seines Hauptwerks als ein aus Verlust ge-

borenes Schreibprojekt. Zudemwird in der noch eingehend zu besprechendenEditions-

und Rezeptionsgeschichte von Les Essais deutlich werden, dass Montaigne sich erst suk-

zessive zu einem Autor entwickelte, der sich auch als solcher verstand, denn das Werk

hatte – wie mit dem Bezug auf die Widmungsepistel Au lecteur in der Einleitung dieser

Arbeit deutlich gemacht wurde – zunächst einenmehr oder minder privaten Zweck.

In den Zeitraum 1580 bis 1588 sollte die Publikation von insgesamt fünf nachverfolg-

baren Editionen von Les Essais fallen:84 1580 wurden die ersten beiden Bände bei Simon

Millanges (um 1540–1623) in Bordeaux gedruckt, wobei das erste Buch 57 Kapitel und

das zweite Buch 37 Kapitel enthielt.85 Letzteres endet mit jener eingangs dieser Arbeit

genannten Epistel an Madame de Duras. 1582 wurde die zweite Edition, im Anschluss

anMontaignes Rückkehr imNovember 1581 von seiner Italienreise, ebenfalls beiMillan-

ges in Bordeaux veröffentlicht. Sie unterschied sich nur unwesentlich von der ersten,

allerdings sind in ihr einige Bezüge auf Italien enthalten. 1587 erschien – gedruckt oh-

ne Privileg – in einem Band die dritte Edition in Paris bei Jean Richter (?–?) , wobei die

Entstehung dieser Ausgabe wahrscheinlich auf eine Abmachung zwischen Richter und

80 Vgl. zu Montaignes Fideismus auch Brahami (22018a). Wild (2009), 118–119, betont, dass Montai-

gnes Fideismus jedoch nicht überbewertet werden sollte, sondern vielmehr als ein Teil seiner ihm

eigenen Auslegung der pyrrhonischen Skepsis gesehen werden müsse.

81 Vgl. Wild (2009); Kablitz (1997b).

82 Bardyn (2015), 331–332.

83 Vgl. Bardyn (2015), 63–83.

84 Vgl. hier und imFolgenden,wennnicht abweichend angegeben, erneut zur Edition von 1580Desan

(22018a), zu jener von 1582 Legros (22018) und zu jener von 1587 Balsamo/Desan (22018). Vgl. zur

vierten, verschollenen Edition, zu jener von 1588 sowie zur 1593 als Plagiat erschienen Edition

Desan (2001a), 233, und zu den für Les Essais gewährten Privilegien Desan (22018h).

85 Vgl. Desan (22018a), 554.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Amalia Witt: Texte vererben

Millanges zurückzuführen ist.86 Es ist davon auszugehen, dass eine vierte Edition er-

folgte, die jedoch verloren gegangen ist.87 Als 1588 nämlich die darauffolgende Edition

erschien, erstmals bei dem Pariser Druckleger Abel L’Angelier (um 1533–1610), wurde sie

im Titel als fünfte Edition ausgewiesen, doch heute sind nur noch diese sowie die Edi-

tionen eins bis drei überliefert.88

Über die erste Rezeptionsgeschichte von Les Essais wird im Folgenden noch einge-

hender zu sprechen sein. Zuvor soll aber noch einmal auf die ereignisgeschichtlichen

Aspekte zurückgekommen werden. Montaigne nahm vom 21. Juni bis 31. August an der

BelagerungvonLaFère teil,diedurchdie katholischeFraktionunterMarschallMatignon

(1525–1598) im Rahmen des siebten Religionskrieges betrieben wurde, der aufgrund der

Einnahme der Stadt im November 1579 durch den protestantischen Fürsten von Condé

ausgebrochen war.89 Montaigne riskierte dabei sein Leben und musste den Leichnam

seines im Kampf gefallenen Freundes Philippe de Gramont (gest. 1580) nach Soissons

geleiten.90 Erst hiernach konnte er am 5. September 1580 mit einem Gefolge von rund

zwölf Personen zu der von ihm geplanten Reise über Deutschland und die Schweiz nach

Italien aufbrechen: Vordergründig verreiste er, um wegen seines Nierenleidens Heilbä-

der zu besuchen, vor allem jedochmit demAnsinnen, seinen ihm leidig gewordenen All-

tagspflichten als Gutsbesitzer und Ehemann zu entrinnen und um vor den chaotischen

Zuständen im eigenen Land zu fliehen.91

Bei der Unterzeichnung des Friedensvertrags von Fleix am 26. November 1580, der

den siebten Religionskrieg beendete,92 sollte Montaigne sich bereits seit zwei Tagen in

Rom befinden, wohin er nach einem Aufenthalt unter anderem in Ferrara, Bologna und

Florenz weitergereist war.93 Die schriftliche Dokumentation dieser spät im LebenMon-

taignes erfolgten Grand Tour – er war damals 47 Jahre alt – stellt nicht etwa Les Essais,

86 Desan (22018h), 1557.

87 Vgl. ebd. Desan weist darauf hin, dass Millangesʼ Druckprivileg erst 1588 ablaufen sollte und er

wohl eine in Rouen gedruckte »édition rouennaise« produziert hatte: Diese nennt La Croix duMai-

ne in seiner 1584 erschienenen und zusammenmit AntoineDuVerdier (1544–1600) herausgegebe-

nen Bibliothèque françoise, einer ersten frühneuzeitlichen Literaturgeschichte mit Kurzporträts zu

verschiedenen französischen Autoren und Kommentaren zu deren Werken. Sehr wahrscheinlich

wurde jene in Rouen vonMillanges hergestellte Edition von Richter mit Einverständnis Millangesʼ

vertrieben und verkauft, wobei Richter vermutlich ein neues Titelblatt drucken ließ, auf demdiese

Edition als vierte Auflage ausgewiesen war.

88 Ebd.

89 Bardyn (2015), 311, 327.

90 Vgl. ebd.; Jouanna (2017), 207–208.

91 Vgl. zur Italienreise Montaignes u.a. Stilett (2002a); Bardyn (2015), 311–314; Jouanna (2017),

205–234; Rigolot (22018), 1004. Neben Montaigne selbst und einigen Hausangestellten bestand

die Reisegesellschaft aus Montaignes Bruder Bertrand-Charles de Mattecoulon (1560–1627), sei-

nem verwitweten Schwager Bertrand de Cazalis (?–?), dem Ehemann von Montaignes zu je-

nem Zeitpunkt verstorbener Schwester Marie (1555–1580), und dem 17-jährigen Charles d’Estissac

(1563–1586), dem Sohn der seit 1565 verwitweten Louise de La Béraudière, Madame d’Estissac, der

MontaigneDe l’affection des pères aux enfants (II,8) widmete (vgl. dazu Bardyn (2015), 297–298). Hin-

zu kam noch der ebenfalls 17-jährige lothringische Edelmann François du Hautoy (um 1551–um

1613).

92 Vgl. Jouanna (2017), 207.

93 Vgl. die Eintragung im Reisetagebuch vom 24. November 1580 (Stilett (2002), 136f.).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 53

sondern sein Reisetagebuch dar.94 Das Manuskript dieses Journal de voyage, das Montai-

gnezunächst einemSekretärdiktierte, späterdannaberpersönlich in italienischerSpra-

che abfasste, sollte erst 1770 von einemGeistlichen, demAbbé Joseph Prunis (1742–1816),

in einer verstaubten Truhe auf SchlossMontaigne gefundenwerden.95 In welcherWeise

sich diese Reise auf Les Essais auswirken sollte, wird ebenfalls an anderer Stelle näher zu

beleuchten sein. Auch in Schriftstellerkreisen wurde Montaigne in Italien wohlwollend

aufgenommen. Beispielsweise ließ ihm Veronica Franco ein Exemplar ihrer 1580 in Ve-

nedig erschienenen Lettere Familiari ADiversi zukommen.96 Bereits vor Ende seiner Reise

erreichte Montaigne 1581 jedoch die Nachricht, dass die jurats – die Schöffen des Stadt-

rates – seines Heimatortes Bordeaux ihn höflichst aufforderten, zurückzukehren, da er

zum Bürgermeister ernannt worden sei.97 Nur widerwillig und auf einen dieser ersten

Nachricht nachfolgendenBefehl desKönigs kehrte der von seinerErnennungüberrasch-

teMontaigne – er hatte sich zu keiner Zeit für das Amt beworben, sondern vielmehr auf

einen Botschafterposten in Italien gehofft – am 30. November 1581 zurück nach Frank-

reich.98 Für den Schwerpunkt dieser Arbeit ist weder die extensive Betrachtung beider

Legislaturperioden Montaignes als Bürgermeister von 1581 bis 1585 noch die aller poli-

tischen Aktivitäten, die er bei Hofe 1588 ausübte, relevant. Aus diesem Grund wird die-

ses öffentlich-politische Wirken, obgleich für die historische Einschätzung Montaignes

als Staatsmann sehr wichtig, hier lediglich resümierend dargestellt werden. Zuvor soll

jedoch, als Parenthese, auf die strukturellen Besonderheiten von Les Essais und die Edi-

tions- und Rezeptionsgeschichte des Werks vor dem Ableben Montaignes im Jahr 1592

eingegangen werden.

94 Bardyn (2015), 326.

95 Vgl. zur Entstehung und zum Inhalt des Reisetagebuches Rigolot (22018), zur Editionshistorie

Cavallini (22018). Vgl. außerdem Bardyn (2015), 326, und Stilett (2002a), 11. Die transkribierte

und teilübersetzte Fassung des Abbé Prunis ist verloren gegangen. Nochmals transkribiert, über-

setzt und herausgegeben wurde das Journal de voyage von Anne-Gabriel Meusnier de Querlon

(1702–1780), einemdamals für die Königliche Bibliothek arbeitenden Journalisten und Schriftstel-

ler (vgl. Stilett (2002a), 12).

96 Jouanna (2017), 211; Jouanna (2012); Bardyn (2015), 335. Lediglich eine Montaigne heftig befallen-

de, erneuteNierenkolik hielt ihn davon ab, sich persönlich bei Veronica Franco, die er zuvor bereits

persönlich getroffen hatte, zu bedanken (Bardyn (2015), 216).

97 Vgl. das siebte Kapitel von Desan (2014), 317–394, das vielsagend betitelt ist: »L’appel de Rome, ou

comment Montaigne ne devient jamais ambassadeur (1580–1581)«. Montaigne konnte sich auch

deshalb nur widerwillig an den Gedanken gewöhnen, nach Frankreich zurückzukehren, da er in

ebenjene beschwerlichen Amtsgeschäfte einzutreten hatte, von denen er wusste, wie sehr sich

sein Vater für diese aufgeopfert hatte, als er selbst den Posten des Bürgermeisters von Bordeaux

bekleidet hatte. Gar derart widerwillig und absichtlich die Zeit seiner Rückreise hinauszögernd

gebärdete Montaigne sich, dass Heinrich III. höchstpersönlich ihn mit einem zweiten, nun nach-

drücklicherenBrief an seine neuen Staatsdienste erinnernmusste – dochdieses Schreiben erreich-

te ihn schon nicht mehr, denn zwischenzeitlich hatte Montaigne sich gefügt und die Rückreise an-

getreten. Vgl. Jouanna (2017), 237f.; Bardyn (2015), 353–359; Desan (2014), 397–398.

98 Jouanna (2017), 233; Bardyn (2015), 356–359; Desan (2014), 396–399.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Amalia Witt: Texte vererben

2.1.3 Die erste Edition von Les Essais (1580–1588) und ihre Rezeption

In der Zeitspanne zwischen dem sechsten und dem siebten Religionskrieg, das heißt

zwischen Ende September 1577 und Ende 1579, nutzte Montaigne den erneut nur kurz-

fristigen Frieden, um die Schriftfassung von Les Essais fertigzustellen99 – einWerk, dass

er wie erwähnt zu schreiben begann, nachdem er sich zunächst umdie Veröffentlichung

eines Großteils von La Boéties Texten in dem 1571 erschienen BandMénagerie de Xenopho-

ne gekümmert hatte. Anschließend ließMontaigne 1580 Les Essais erstmals in zwei Bän-

den bei dem königlichen Druckleger Simon Millanges in Bordeaux herausbringen.100

Dass er seine Aufzeichnungen überhaupt publizieren ließ, mag aus heutiger Sicht pa-

radox erscheinen, da Montaigne sich ja zumindest anfänglich nicht als Autor verstan-

den wissen wollte: In Les Essais finden sich immer wieder Aussagen, mit denen er im

Habitus des vielbeschäftigten Adeligen und einer umtriebigen Person des öffentlichen

Lebens betont, lediglich dilettantisch an diesen Texten zu schreiben – Texte, die er als

fagotage de diverses pièces gleich unterschiedlichen, losen Reisigzweigen zu einem Bün-

del zusammengefasst sah.101 Hierzu passt, dass er seine Texte wie dargelegt nicht nur

in sehr unregelmäßigen Abständen verfasste, sondern auch als brouillars bezeichnete –

das heißt als auf losen Blättern entstehende Schreibskizzen102 –, die er ohnehin meist

einem Sekretär diktierte, wobei die Anekdote rund um einige ihm durch einen Diener

entwendete Blätter des Werks, die ihn nicht weiter zu kümmern schien, den Eindruck

derbemühtenNonchalanceumsomehrverstärkt.103Offensichtlichwarendiesebrouillars

ursprünglich wohl Notizen zu von ihm gemachten Lektüren, die Montaigne nach und

nach mit persönlichen Kommentaren und Reflexionen anreicherte.104 Allerdings war er

äußerst darauf bedacht, keineswegs als Schriftsteller und pedantischer Buchgelehrter

wahrgenommen zuwerden –dies waren allesamt Zeitgenossen, die er pejorativ als »fai-

seurs de livres« bezeichnete.105 Erinnert sei in diesem Kontext an den privaten Zweck

von Les Essais, so wie er in Au lecteur und an anderen Stellen des Werks ausgewiesen

99 Vgl. Bardyn (2015), 311.

100 Vgl. ebd. sowie zur Edition von 1580 Desan (22018a). Zur Entscheidung Montaignes, sein Werk zu-

nächst nicht in Paris, sondern in Bordeaux drucken zu lassen, vgl. Balsamo (2007), XXXIII.

101 »Ce fagotage de tant de diverses pièces se fait en cette condition que je n’y mets la main que lors

qu’une trop lâche oisiveté me presse, et non ailleurs que chez moi […].« Montaigne (2007t): De la

ressemblance des enfants aux pères (II,37), 796. Vgl. dazu Desan (22018a), 552.

102 Vgl. hierzu Desan (22018a), 552.

103 Vgl. Montaigne (2007t): De la ressemblance des enfants aux pères (II,37), 758.

104 Vgl. Desan (22018a), 553.

105 Die hierzu wichtigste Passage findet sich in der Widmung an Madame de Duras, die II,37 (De la

ressemblance des enfants aux pères) nachgestellt ist. Darin spricht Montaigne u.a. davon, dass alle

seine Bemühungen ihmdazu dienten, sein Leben zu gestalten, und er alles andere als ein ›Bücher-

macher‹ sei: »Je suis moins faiseur de livres que de nul autre besogne. J’ai désiré de la suffisance

pour le service de mes commodités présentes et essentielles, non pour en faire magasin [dépôt],

et une réserve à mes héritiers.« Montaigne (2007c): ÀMadame de Duras, 824. Vgl. dazu Montaigne

(2007n): Que philosopher c’est apprendre à mourir (I,19), 91: »Si j’étais faiseur de livres, je ferais un

registre commenté des morts diverses.«

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 55

ist,106 und an die Klarstellung Montaignes, er wolle sich keineswegs mit seinem Werk

ein Denkmal setzen,107 sondern sich in ›klaren Farben‹ malen, wodurch sein Buch ihn

ebenso erschaffe wie umgekehrt er es verfasse – ebendies mache die sogenannte ›Kon-

substantialität‹ seines Buches aus108 – ein Konzept, auf das noch einzugehen sein wird.

Zudem sollte das Werk, was im folgenden Kapitel zu besprechen sein wird, als textuel-

les Monument für den verstorbenen Freund La Boétie dienen, um dieser irreparablen

Verlusterfahrung ein intimes Text-Gespräch mit sich selbst und dem Verstorbenen ent-

gegensetzen zu können. Doch sei es, dass eine allzu mühsame Abschrift des Werks per

Hand durch die Drucklegung entfiel,109 sei es, dass sich doch ein gewisser Stolz auf das

Verfasste seiner bemächtigte, jedenfalls sollte Montaigne mit der letzten zu seinen Leb-

zeiten erschienen Edition von Les Essais im Jahr 1588 eineWandlung hin zum veritablen

Autor durchlaufen.110

Vielsagend ist, dass sich unser Autor auf dem Deckblatt der Edition von Les Essais aus

dem Jahr 1588 erstmals schlicht alsMichel, seigneur deMontaigne präsentierte – das heißt

ohne die Angabe seiner Ämter und Ehrentitel, wie sie auf den Deckblättern der vorigen

Editionen prangten.111 Er rechtfertigte dieses editorische Auftreten damit, dass er nicht

etwa mit einer fachgebundenen Amtsbezeichnung auftrete – wie es andere Autoren tä-

ten – sondern sich der Leserin und dem Leser mit seinem gesamten Sein zeige – er,Mi-

chel de Montaigne, als Repräsentant der menschlichen Spezies.112 Doch nicht erst der

Text von 1588, sondern bereits seine initiale Drucklegung im Jahr 1580 verweise auf eine

auch für einen breiteren Leserkreis intendierte Publikation, so dieThese Jean Balsamos:

Zwei unterschiedliche Versionen des Titelblattes – eine mit und eine ohne Druckmarke

des Druckmeisters beziehungsweisemit und ohne die AmtsbezeichnungenMontaignes

zu nennen – zeugten von einer binären editionspolitischen Zielsetzung von Les Essais

106 Verwiesen sei auf die nahezu warnende Bemerkung in Au lecteur an all jene Leserinnen und Leser,

die nicht dem Rezipientenkreis der Verwandten und Freunde Montaignes angehörten, ihre Zeit

lieber nicht auf die Lektüre desWerks zu verwenden: »Ainsi, Lecteur, je suis moi-même la matière

de mon livre : ce n’est pas raison que tu emploies ton loisir en un sujet si frivole et si vain.« Mon-

taigne (2007a): Au lecteur, 26.

107 Vgl. hierzu insbesondere Montaigne (2007d): Du démentir (II,18), 702–703: »Je ne dresse pas ici

une statue à planter au carrefour d’une ville ou dans une église, ou dans une place publique : […].

C’est pour le coin d’une librairie et pour en amuser un voisin, un parent, un ami qui aura plaisir à

me fréquenter de nouveau et avoir d’autres relations avec moi sous cette image.«

108 Vgl. ebd., 703: »Me peignant pour autrui, je me suis peint en moi de couleurs plus nettes que

n’étaient les miennes premières. Je n’ai pas plus fait mon livre quemon livrem’a fait. Livre consub-

stantiel à son auteur […].«

109 »Une indication, dans les deux premières éditions, rappelle en effet qu’il n’avait fait imprimer

ses Essais que « pour s’exempter la peine d’en faire plusieurs extraits à la main » (II,18).« Balsamo

(2007), XXXI.

110 »Ce n’est pas le moindre paradoxe des Essais que de donner à voir cette métamorphose d’un gen-

tilhomme veillant, dans ses écrits, à se distinguer des hommes des lettres et des pédants en un

auteur à succès, rémunéré comme tel et attentif à ses droits à venir.« Balsamo (2007), XXXI.

111 Balsamo (2007), XXXVI.

112 Vgl. ebd. sowie Montaigne (2007z): Du repentir (III,2), 845: »Les auteurs se communiquent au

peuple par quelque marque spéciale et étrangère : moi, le premier, par mon être universel :

comme Michel de Montaigne, non comme grammairien ou poète ou jurisconsulte.«

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Amalia Witt: Texte vererben

von Anfang an: Einerseits seien sie für die private Diffusion im Familien- und Bekann-

tenkreis gedacht gewesen, andererseits hätten sie die Lektüre durch einen breiteren Le-

serkreis anvisiert.113 Hingegen liest Philippe Desan diese beiden unterschiedlichen Fas-

sungen nicht in dieser Weise, sondern geht lediglich von einem allzu großen Bedürfnis

des Druckmeisters Simon Millanges aus, seinen Namen und jenen seiner Werkstatt zu

bewerben:114 Da das Titelblatt in der ersten Fassung allein die Druckmarke von Millan-

ges gezeigt habe, sei es wahrscheinlich, dassMontaigne bei diesem darauf insistiert ha-

be, sowohl seinen Titel als Ritter des Michaelsordens115 als auch jenen des ranghöchsten

Kammerjunkers116 auf den Titelblättern firmieren zu lassen,was schließlich auch erfolgt

sei und die beiden unterschiedlichen Versionen erkläre.117 Ob es sich nun um eine ab-

sichtliche editionspolitischeEntscheidunghandelte oder nicht, in jedemFall wird ander

NennungderEhrentitelMontaignes auf demTitelblatt ersichtlich,dass LesEssais ihmals

ein Werkzeug der Selbststilisierung sowie der Absicherung und Beförderung seines so-

zialen Aufstiegs dienten: nicht nur, weil er sie Heinrich III. als Geschenk übergeben und

sich somit der Gunst des Herrschers versichern konnte, sondern auch, weil mit der auf-

gezeigten Gestaltung des Titelblattes Montaignes (neu-)adeliger Status festgeschrieben

wurde.118

Dies als etwaigen Snobismus zu beurteilen sei anachronistisch, betont Balsamo:119

Als Mann seiner Zeit habe Montaigne vielmehr zu Recht auf seinen sozialen Aufstieg

hingewiesen, der im Rahmen einer langsammobiler werdenden Ständegesellschaft für

seine Familiemöglich gewesenwar.120Dies schienumsowichtiger, als es dieMöglichkeit

einer Anoblierung,wie sie fürMontaignesUrahnen realisierbar gewesenwar, zwischen-

zeitlich indieserFormnichtmehrgab,nämlichalsEhrhebung indenAdelsstand imZuge

eines adeligen Lebensstils sowie der Einhaltung bestimmter Auflagen übermehrere Ge-

nerationen hinweg.121 Auchwenn adeligeWerte und der Status des Adels sich in der Ero-

sion befanden, hielt Montaigne also an ihnen fest, woraus auch seine Stilisierung zum

›Edelmann am Schreibpult‹ erwuchs – ein retrospektiv von Edoardo Costadura gepräg-

tes Bild.122Wiederumwar hieran gebunden, dass eine über ein dilettantischesMaß hin-

113 »L’existence de différents états des pages de titre des deux livres, avec ou sans la marque du li-

braire ou la mention des dignités de Montaigne, confirme ce partage et indique la double diffu-

sion de l’ouvrage, destiné à la fois à être distribué au sein d’un cercle de familiers et à être mis

en vente.« Balsamo (2007), XXXIII.

114 Vgl. dazu und zum Folgenden Desan (22018a), 554.

115 Wie aufgezeigt, wurde Montaigne am 15. Oktober 1571 von Karl IX. zum chevalier de l’ordre de

Saint-Michel ernannt. Vgl. zu dieser Ernennung Balsamo (22018a), 1327, zumMichaelsorden Desan

(22018d).

116 Wie ebenfalls bereits erwähnt, warMontaigne 1577 zum gentilhomme de la chambre du roi deNavarre

ernannt worden. Vgl. dazu Balsamo (22018a), 1328.

117 Desan (22018a), 554, führt aus, dass daraufhin für die Druckmarke kein Platz mehr geblieben sei,

weshalb Millanges lediglich eine zur Arabeske stilisierte Blüte als sein Zeichen auf dem Titelblatt

angebracht habe.

118 Vgl. Balsamo (22018a), 1325.

119 Ebd.

120 Ebd.

121 Vgl. erneut Balsamo (22018a), 1325.

122 Vgl. den Titel der Monographie von Costadura 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 57

ausgehende Schreib- und Publiziertätigkeit in Montaignes sozialen Umfeld, das maß-

geblich vom Amts- und Schwertadel der Guyenne geprägt war, als suspekt angesehen

wurde. Auf diesen Zusammenhang wies als Erster Hugo Friedrich hin,123 und hier mag

der Grund für jene vordergründige, bereits erwähnte AblehnungMontaignes gegenüber

den sogenannten ›faiseurs de livres‹ zu suchen sein.124 Hierzu passt auch Montaignes

später formulierte, im dritten Buch von Les Essais und damit ab 1588 anzutreffende Aus-

sage,dassmanes inderGascogneals kurios ansehe, ihn ›gedruckt zu sehen‹,und folglich

in der Guyenne er die Buchdrucker ›kaufen‹müsse,währendman außerhalb seinerHei-

matregion ihn kaufe.125 Nicht nur bekräftigt dies die vorausgegangenen Ausführungen

zum sozialen Status der Schreibtätigen in adeligen Kreisen, sondernMontaignesWorte

verweisenauchaufdenUmstand,dass er inderTat für einenTeil desDruckaufwandsder

ersten Edition aufkommenmusste, wahrscheinlich für die Kosten des Druckpapiers.126

Um nochmals auf die erste Edition von Les Essais im Jahr 1580 zurückzukommen, so

ist auf zwei wichtige formale Aspekte hinzuweisen, erstens auf die Struktur des Werks

und zweitens auf die Besonderheit in der Paginierung. Die Thematiken sowie die Län-

ge der einzelnen essais sind wie erwähnt höchst unterschiedlich, doch sollte Montaigne

ab dieser initialen Edition für die ersten beiden Bände von Les Essais – im Jahr 1588 kam

ein dritter Band hinzu–die Anzahl von 57 respektive 37 Einzelkapiteln sowie ihre Betite-

lung nicht mehr verändern.127 Dass er erwog, La Boéties Discours de la servitude volontaire

in den ersten Band einzufügen, sich jedoch kurzfristig dagegen und ersatzweise für die

Aufnahmeder vonLaBoétie verfassten29 Sonette entschied,hatteweitreichendeKonse-

quenzen für eine kurioserweise bis 1588 in allen Editionen desWerks weiterbestehende

falsche Kapitelzählung:128 Da die Sonette fälschlicherweise als Kapitel 28 gezählt wur-

den, enthielt Les Essais damit zwei Kapitel mit der Ziffer 28, wobei diese Falschzählung

bemerkenswerterweise nicht in der zweiten Edition desWerks, die 1582 erschien, korri-

giert wurde.

123 »Indessen sollte der französische Adel aus der Rauheit seiner militärischen Tugenden zu einer

höheren Weiterbildung bestimmt werden. An diesem Prozess nimmt Montaigne Teil. Auch als

Schriftsteller sprach er – zumindest zunächst – zu adeligen Standesgenossen. Das hatte eine Rei-

he von Anpassungen zur Voraussetzung, damit er überhaupt gehört wurde. Die erste besteht in

der Beteuerung, selbst ein Mann der höheren Stände zu sein. Die andere besteht in der Rück-

sicht auf den Adelsgeschmack, dem jedes pedantische Spezialistentum zuwider war. Montaigne

hat sein schriftstellerisches Bewusstsein gegen den Vorbehalt durchsetzenmüssen, dass ein Edel-

mann keine Bücher schreibe, mindestens keine gelehrte und rhetorische Schulbildung zur Schau

tragen dürfe. Der schreibende Edelmann betont, dass er seinen Rang nicht seiner schriftstelleri-

schen Tätigkeit, sondern seiner gesellschaftlichen Stellung verdankt.« Friedrich (21967), 16.

124 Vgl. erneutMontaigne (2007c): ÀMadame deDuras , 824, sowieMontaigne (2007n):Que philosopher

c’est apprendre à mourir (I,19), 91.

125 »Enmon climat de Gascongne, on tient pour drôlerie deme voir imprimé. D’autant que la connais-

sance qu’on prend demoi s’éloigne demon gîte, j’en vaux d’autant mieux. J’achète les imprimeurs

en Guyenne, ailleurs ils m’achètent.« Montaigne (2007z): Du repentir (III,2): 849. Vgl. dazu Fried-

rich (21967), 17. Das heißt wohl, dass er für die Druckkosten aufzukommen hatte, doch auch, dass

er die Druckleger in der Gascogne vom Kauf seines Werks überzeugen musste.

126 Desan (22018a), 553.

127 Vgl. ebd., 554.

128 Vgl. ebd., 555–556.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Amalia Witt: Texte vererben

Was nun die zeitgenössische Rezeption der ersten Publikation von Montaignes Œuvre

im Jahr 1580 anbelangt, so bezeugt eine weitestgehend positive Aufnahme von Les Essais

beim gelehrten Lesepublikum François Grudé, Graf von La Croix du Maine (1552–1592),

der mit seinen 1584 erscheinenden Bibliotheques du sieur de La Croix du Maine eine Art

literarischen Katalog mit Namen und Publikationen zeitgenössischer Autorinnen und

Autoren herausbrachte.129 Darin äußert er sich sehr wohlwollend zu Les Essais und be-

schreibt unter anderem das selbstbewusste Auftreten Montaignes vor Heinrich III., als

er im Juli 1580 sein neu erschienenesOpusmagnumbeiHofe vorstellte:130 DademKönig

das Werk zusagte, habe Montaigne sogleich in Anwesenheit Heinrichs angemerkt, dass

somit wohl auch er selbst ihm gefalle, denn schließlich beinhalte Les Essais ja in Gänze

Ausführungen zu seinem Leben und Handeln.131 Die Publikation war so erfolgreich,

dass bereits 1583 oder Anfang 1584 in Rouen eine nicht-autorisierte Fassung erschien,

obgleich das Druckprivileg noch Simon Millanges innehatte.132 Maßgeblich zu dieser

von Erfolg gekrönten Rezeption trug der flämische Gelehrte Justus Lipsius bei, der

sich 1583 nach der Lektüre dieser ersten Edition von Les Essais in einem Brief an einen

Freund lobend darüber äußerte und Montaigne den »französischen Thales« nannte.133

Wahrscheinlich 1584 entdeckte die 19-jährige Marie de Gournay in der Bibliothek ihres

verstorbenen Vaters die Edition von 1580 und zeigte sich, worüber noch zu sprechen

sein wird, von der Lektüre vor Begeisterung geradezu erschüttert, wobei sie sich eben

jene wohlwollende Einschätzung dieser so neuartigen Schrift durch Lipsius zunutze

machte, um ihren diesbezüglich überbordenden Enthusiasmus vor ihrer Familie zu

legitimieren.134 Eine weitere Bemerkung La Croix du Maines lässt jedoch darauf schlie-

ßen, dass das Wohlwollen in Bezug auf Les Essais nicht ungeteilt war und insbesondere

Montaignes politische Feinde seinen Text nicht würdigten.135 Zudem mokierte sich die

129 La Croix du Maine gilt, mit Antoine Du Verdier (1544–1600), als maßgeblicher Literaturbiblio-

graph des 16. Jahrhunderts, brachten beide doch erstmals Nachschlagewerke mit Namen von Au-

torinnen undAutoren in französischer Sprache heraus. Du Verdier veröffentlichte 1585 in Lyon sein

Dictionnaire des écrivains français. Durch das Projekt Bibliotheques françoises der Universität Tours

werden beide Texte digitalisiert zur Verfügung stellt: https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-prop

os (zuletzt aufgerufen am 25.02.2021).

130 Vgl. La Croix du Maine, Bibliothèque, s. v. ›Michel de Montaigne‹ https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/b

ibfr/personne/bvhbibfr_00820 (zuletzt aufgerufen am 12.02.2021). Vgl. dazu auch Bardyn (2015),

317–318, und Balsamo (2007), XXXIV.

131 Bardyn (2015), 317–318.

132 Vgl. Balsamo (2007), XXXV. Da die ›piratierte‹ Fassung von 1583/84 heute verschollen ist, können

lediglich die vier Veröffentlichungen von 1580, 1582, 1587 und 1588 in ihrer Textevolution nachver-

folgt werden, doch wurde Letztere aus diesem Grund bei der Drucklegung als fünfte und nicht als

vierte Edition ausgewiesen.

133 Vgl. dazu Bardyn (2015), 321.

134 Vgl. Gournay (2002j): Préface » courte «, 280.

135 »J’ay entendu qu’il s’en trouve aucuns, lesquels ne louent pas assez dignement ce livre d’Essais, &

n’en font pas autant de cas comme il le merite: mais pour donner mon jugement en ceci, j’ose as-

surer (sans que je craigne que les hommes exempts de passion, ou affection particulière, m’en

puissent démentir) que ce livre est très-recommandable, soit pour l’institution de toutes per-

sonnes, & pour autres choses très-remarquables qui sont comprises en icelui.« Verfügbar unter: h

ttps://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos (zuletzt aufgerufen am 25.02.2021). Vgl. dazu Bardyn

(2015), 318; Desan (2014), 400–401f.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/personne/bvhbibfr_00820
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos
https://bibfr.bvh.univ-tours.fr/bibfr/a-propos


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 59

um höhnische Bemerkungen und üble Nachrede nicht verlegene Hofgesellschaft mit

ironischen Versen über den kuriosen gascognischen Edelmann.136

ImAnschluss andiePräsentationvonLesEssaisbeiHofe imSommer 1580nahmMon-

taignewie erwähntanderBelagerungvonLaFère teil137 undbrachdanachzuseinerReise

über Deutschland und die Schweiz nach Italien auf.Die Reise tangierte Les Essais direkt,

denn beim Betreten der Stadt Rom wurden die Gepäckstücke Montaignes und seiner

Reisegefährten durchsucht und neben anderen Büchern auch eine von ihm mitgeführ-

te weitere Druckfassung seines Werks zur anschließenden Überprüfung durch die va-

tikanische Inquisition beschlagnahmt.138 Als Montaigne am 20. März 1581 vom päpst-

lichen Legaten, Pater Sisto Fabri, in dieser Sache zu einem Gespräch gebeten wurde,

blieb die Kritik an Les Essais, die Fabri mündlich vortrug, insgesamt jedoch relativ ver-

halten:139 Kritisiertwurde neben anderenAspekten zumBeispiel, dassMontaigne ketze-

rische Dichter namentlich genannt habe, zudem sei wiederholt der heidnisch klingen-

de Begriff fortune statt des moralisch verträglicheren providence von ihm verwendet wor-

den–übrigensmit 349 Nennungen in LesEssais einer vonMontaignesmeisteingesetzten

Begriffen.140 Aus Montaignes nonchalanter und die Kritik herabspielender Perspektive

heißt es diesbezüglich im Journal de voyage allerdings, Fabri habe ohnehin nicht selbst Les

Essais rezipieren können,da er keinWort Französisch verstandenund sich deshalb an ei-

nen französischen Ordensbruder habe wenden müssen, der dasWerk für ihn lesen und

sodann beurteilen musste.141 Die Konfiszierung und Kritik an Les Essais durch die rö-

mische Inquisition stand jedoch letztlich weder der gelungenen Privataudienz der Rei-

segesellschaft bei Papst Gregor XIII. (1502–1585) noch der Ernennung Montaignes zum

Ehrenbürger Roms imWege – die Transkription des Textes der Ernennungsbulle sollte

er im Anschluss an das Kapitel »Von der Eitelkeit«,De la vanité (III,9), in Les Essais veröf-

fentlichen.142

136 Étienne Tabourot des Accords (1549–1590) zeichnete in seinem satirischen Werk Les Bigarrures

(1585) mit dem sieur Gaulard, den er als lächerlichen Emporkömmling darstellte, ein Montaigne

auffallend stark ähnelndes Bild. Vgl. Bardyn (2015), 322–325 und Pérouse 2008, 265–279.

137 Bardyn (2015), 322–325.

138 Vgl. die Stelle in der deutschen Übersetzung des Reisetagebuches von Stilett (2002), 145–146.Wie

dargestellt, hatte Montaigne das erste Exemplar Heinrich III. bei Hofe zugeeignet, dieses weitere

sollte nun Papst Gregor XIII. als Geschenk erhalten. Vgl. dazu Rigolot (22018), 1003.

139 Vgl. hierzu die Stelle in der deutschen Übersetzung des Reisetagebuches von Stilett (2002),

180–181, sowie den Kommentar von Balsamo (2007), XXXIII–XXXIV. Fabri war damals als Magis-

ter sacrii palatii zuständig für den Index Librorum Prohibitorum und damit für die Identifizierung von

potentiell gefährlichem, das heißt protestantischem Schrifttum.

140 Vgl. ausführlich zur Etymologie von »fortune« Tarrête (22018), 773. Desan (2014), 377–378, klärt ei-

nige Missverständnisse rund um diese Episode auf: Unter anderem seien die Bücher und Les Essais

nicht gewaltsamkonfisziert, sondern lediglich begutachtetworden, zudemsei es sehrwahrschein-

lich, dass Montaigne selbst bei den pontifikalen Autoritäten um die Begutachtung und Zulassung

seines Werks angesucht habe. Vgl. neben Desan (2014), 377–382, außerdem zur Kritik an Les Essais

Jouanna (2017), 230–232, Bardyn (2015), 342, und Tarrête (22018), 774.

141 Vgl. Bardyn (2015), 342).

142 Vgl. zur Papstaudienz Jouanna (2017), 220–221, undBardyn (2015), 340, zur ErnennungMontaignes

zumEhrenbürger Roms Jouanna (2017), 221, und Bardyn (2015), 343. Vgl. den Text der Ernennungs-

urkunde und seine französische Übersetzung inMontaigne (2007b):De la vanité (III,9), 1045–1046.

Darin heißt es u.a. »À ces causes puisque le Très Illustre Michel de Montaigne, chevalier de Saint-

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Amalia Witt: Texte vererben

Nachdem Montaigne aufgrund seines neuen Postens als Bürgermeister von Bordeaux

Ende November 1580 nach Frankreich zurückgekehrt war, konnte eine neue, revidierte

Edition von Les Essais erst 1582 erscheinen, übrigens erneut bei SimonMillanges in Bor-

deaux.143 Unter dem Eindruck seiner Reiseindrücke erweiterte Montaigne die Erstfas-

sung seinesWerks und versah siemit rund 200 Korrekturen.144 Die in zwei unterschied-

lichen Bänden erschienenen Texte wurden nun zu einem typo- als auch orthographisch

homogenen Ganzen zusammengefasst – die 1580 überstürzt erfolgte Drucklegung der

ersten Edition machte ohnehin mindestens eine formale Korrektur notwendig, da das

Werk zahlreiche Tipp- und Druckfehler enthielt.145 Inhaltlich erhielt Les Essais durch die

Einfügung einiger italienischer Zitate einen leicht ›italianisierten‹ Einschlag, doch blie-

ben diese Zusätze gering.146 Der vom Vatikan geübten Kritik unter anderem anMontai-

gnes Sprachduktus und der erwähnten Verwendung des Begriffs fortune kam der Autor

jedoch weitestgehend nicht nach: Zwar modifizierte er das Kapitel »Über die Gebete«147

und zeigte sich damit vordergründig als glaubensfester Katholik, doch nicht nur unter-

ließ er die Ausstreichung des Begriffs fortune im restlichen Werk, sondern verfasste im

selben Zug sowie ebendort eine Verteidigung dieses Sprachgebrauchs.148

Entgegen der bereits genannten Auffassung Jean Balsamos von einer doppelten Edi-

tionsstrategie, die es bereits bei der Edition des Jahres 1580 gegeben habe, vertritt Phil-

ippe Desan die Meinung, dass Montaigne erst mit dieser zweiten Edition einen breite-

ren Kreis an Rezipientinnen und Rezipienten zu erreichen gedachte: Die 1580er-Edition

habe insofern lediglich ein privates Umfeld anvisiert, als sie mit Heinrich III. und des-

sen Hof einen elitären Kreis einflussreicher Leserinnen und Leser zu erreichen suchte

und dadurchMontaignes Status als in den Adelsstand Aufgestiegener bekräftigt werden

sollte.149 Nun hingegen, 1582, sei der seit Ende 1581 als Bürgermeister in Amt undWür-

den Eingesetzte zu einer Person des öffentlichen Lebens geworden, wodurch Montai-

gnes steigender Bekanntheitsgrad in der Region mit Blick auf die Verkaufszahlen von

Les Essais wiederum Simon Millanges zupassgekommen sei.150 Daraus habe sich eine

nunmehr verstärkt kommerziell und auf Publikumswirksamkeit ausgerichtete Partner-

schaft zwischen dem Drucker aus Bordeaux und Montaigne entwickelt, wobei es Letz-

terem zwar in Italien nicht gelungen sei, einen Botschafterposten zu erhalten, er nun

jedoch im heimatlichen Bordeaux und Umgebung die 1582er-Edition von Les Essais als

gezieltesWerkzeug politischer Profilierung genutzt habe.151 Jedenfalls widmeteMontai-

gne sich im Jahr 1585 erst dann der erneuten Revision seinesWerks, als sich – angesichts

Michel et gentilhomme de la chambre du Roi Très Chrétien est très attaché au nom Romain et

tout à fait digne, vu la réputation et la gloire de sa famille ainsi que les mérites de ses vertus

personnelles […] la citoyenneté Romaine […].« Ebd., 1046, Anm. A.

143 Legros (22018a), 557.

144 Balsamo (2007), XXXIV.

145 Ebd., XXXXIV, und Legros (22018ª).

146 Vgl. dazu Legros (22018a), 557; zu den Italianismen Montaignes vgl. Cavallini (22018).

147 Montaigne (2007o): Des prières (I,56).

148 Vgl. Tarrête (22018), 774.

149 Desan (2014), 400–403.

150 Ebd.

151 Ebd., 403.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 61

einer grassierenden Pestepidemie – seine zweite Amtszeit als Bürgermeister dem Ende

zuneigte undnachdemer,wie nochbeleuchtetwerdenwird, erstmals als von allenSeiten

geschätzter Mittler zwischen Heinrich III. und Heinrich von Navarra beziehungsweise

Matignon undNavarra fungiert hatte.152Montaigne arbeitete an einem dritten Buch für

Les Essais, allerdings unterbrach eine erneute Pestwelle seine Schreibtätigkeit.

So konnte der zwischenzeitlich Ruinierte dieses dritte Buch erst vollenden, nach-

dem er im April 1587 mit seiner Familie und den verbliebenen Angestellten auf sein voll-

kommen verwüstetes Anwesen zurückgekehrt war, das er im September 1586 überstürzt

hatte verlassen müssen.153 Das neu hinzugefügte dritte Buch von Les Essais sollte nicht

nur eine Reflexion seiner politischen Tätigkeit als Bürgermeister sein, sondern enthält

deutliche Aussagen zu Montaignes prekärer Position in jener verheerenden Zeit, als er

zwischen allen Fronten stand. So schreibt Montaigne etwa in »Von der Physiognomie«

(III,12),dassman in jenenKriegszeitendieBauern auf seinenLändereien ausgeraubt ha-

be und über ihn selbst aufgrund seiner neutralen politisch-religiösen Haltung Gerüchte

und Anschuldigungen kursiert seien:154 DemGhibellinen sei er ein Guelfe, dem Guelfen

ein Ghibelline gewesen – dies sage einer seiner Dichter sehr schön, aber er wisse nicht

mehr wo, schreibt der wie so oft betont vergessliche Montaigne.155

Hiermit schließt sich der Kreis zu der eingangs erwähnten Erläuterung,Montaigne

sei mit dieser Drucklegung von 1588 zum veritablen Autor geworden, da er seinen Na-

men nun auf dem Titelblatt ohne den Zusatz seiner Ehrentitel zeigte.156 Doch bei dieser

Edition von 1588 blieb es nicht, denn nun geschah etwas, das bis heute die Rezeption

von Les Essais bestimmt: Montaigne traf Marie de Gournay, ging mit ihr eine besonde-

re Verbindung ein und erstellte mit ihr auf den Druckfahnen des Werks von 1588 eine

handschriftlich Fassung, die in der Forschung alsExemplaire deBordeaux beziehungswei-

seunterdemKürzelEBbekannt ist und,sokommentiert JohnO’Brien,unterMontaigne-

Spezialistinnenund -Spezialisten heute als geradezu verehrungswürdigesObjekt gilt.157

Auf die Umstände dieses entscheidenden ersten Zusammentreffens zwischen Marie de

Gournay undMontaigne wird noch ausführlich einzugehen sein, ebenso auf den von ih-

nen geschlossenen Bund sowie auf die sich daran anschließende gemeinsame Arbeit an

EB. Im Folgenden wird jedoch ein wichtiger Aspekt beleuchtet, der für eine möglichst

ganzheitliche Annäherung an Montaigne wichtig ist und sich auch maßgeblich auf das

Fortschreiben von Les Essais auswirkte: jener der politischen und diplomatischen Aktivi-

tätenMontaignes.

152 Balsamo (2007), XXXV.

153 Bardyn (2015), 405.

154 »Au Gibelin j’étais Guelfe, au Guelfe Gibelin: Quelqu’un de mes Poètes dit bien cela, mais je ne

sais où c’est.« Montaigne (2007h): De la physiognomie (III,12), 1090.

155 Vgl. dazu Desan (2014), 467. In gelehrter Manier vergleicht er damit seine Situation mit dem von

Dantemiterlebten Konflikt zwischen jenen beiden Parteien, die sich im Italien des 13. und 14. Jahr-

hunderts mit Blick auf die Besetzung des Kaiserthrons des Heiligen Römischen Reiches entweder

auf die papsttreue (Guelfen) oder auf die kaisertreue (Ghibellinen) Seite schlagen mussten.

156 Vgl. erneut Balsamo (2007), XXXVI.

157 »These two letters [EB] refer for Montaigne specialists to an object of almost venerable status

in French Renaissance literature – the exemplaire de Bordeaux, a copy of the 1588 edition of Mon-

taigne’s Essais heavily annotated in the author’s own hand.« O’Brien (2019), 136.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Amalia Witt: Texte vererben

2.1.4 Montaigne, der Staatsmann

Glaubtman PhilippeDesans Ausführungen in seiner 2014 erschienenen politischen Bio-

graphieMontaigne. Une biographie politique, verfolgteMontaigne zeitlebens höhere politi-

sche Ambitionen und der historischen Perzeption seines gehaltvollenWirkens als Politi-

kerundEmissärwird inder Literaturgeschichtenachwie vornicht gebührendRechnung

getragen.158 Die Stadt Bordeaux, die imÜbrigen bis 1451 unter englischerHerrschaft ge-

standen hatte und auch danach im Bereich des Weinhandels weiterhin rege Kontakte

nach England unterhielt, war zur Zeit der Religionskriege einemehrheitlich katholische

Stadt, während das ländliche Umland – auch jenes des Périgord, wo das Schloss der Fa-

milie Montaigne bis heute angesiedelt ist – von reformieren Kräften geprägt war.159 An-

gesichts diesesPotenzials zu sozialemSprengstoff gestaltete sich insbesonderedie zwei-

te Amtszeit Montaignes schwierig, musste er doch die damals rund 40.000 Einwohner

beherbergende Stadt160 durch die herausfordernde Zeit der Bürgerkriege führen, wobei

er übrigens zu den gemäßigten politiques zählte.161 Auf vorbildlichste Weise arbeiteten

er und sein Amtskollege Jacques II. de Goÿon de Matignon zusammen. Letzterer stand

zwar aufSeitenderkönigstreuenkatholischenFraktion,handelte jedoch imRahmensei-

nes Postens als Generalleutnant der Guyenne, der die Autorität des Königs in der Regi-

on zu vertreten hatte, besonnen.162Wenn auch die übrigens nicht vergütete, rein ehren-

amtliche Funktion des Bürgermeisters von Bordeaux im 16. Jahrhundert weitestgehend

158 »Even today there is a tendency to retain only the writer, ignoring the historical and political di-

mension of this figure.« Desan (2016a), 4. Mit seiner Biographie politique plädiert Desan dafür, Les

Essais nicht nur mit Blick auf den zeitgenössischen Kontext der politisch-religiösen Konflikte ihrer

Entstehungszeit zu lesen, sondern zudem das Bild des literarischen Montaigne durch jenes des

politisch handelnden, hochrangigen Staatsmannes unbedingt zu ergänzen; vgl. Desan (2016a),

5, sowie den Klappentext auf der Rückseite von Desan (2014), wo es u.a. heißt: »À travers ce par-

cours se découvre ainsi un autre Montaigne que celui dont nous sommes familiers, détaché et

stoïque : un Montaigne qui ne séparait pas sa vie privée et sa vie publique, un Montaigne pris

dans les tumultes de son temps […]. Ni candide, ni transparent, ne cédant pas non plus au ma-

chiavélisme de son époque, ce Montaigne-là donne une nouvelle épaisseur à celui de la légende

littéraire.«

159 Bardyn (2015), 52.

160 Vgl. Desan (2014), 409. Bordeaux war damit die fünftgrößte Stadt in Frankreich – nach Paris,

Rouen, Lyon und Toulouse.

161 Vgl. Jouanna (2012), 527–528: Abgeleitet vomAdjektiv politique, das wiederum auf das Griechische

politikos zurückgeht und alles bezeichnete, was mit der Organisation und Administration der Po-

lis zu tun hat, verwies die Substantivierung des Wortes zuvor lediglich neutral auf eine Person,

welche die Kunst des Herrschens kenne. Erhielt politique ab den 1560er Jahren zu Unrecht eine ne-

gative Konnotation, mit der religiöse Indifferenz und Atheismus impliziert wurden, meinte es al-

lerdings nach der Bartholomäusnacht 1572 Anhänger der Geisteshaltung, die konfessionelle Spal-

tung durch politischeMaßnahmen überwinden zu wollen – zumBeispiel durch Gesetzesänderun-

gen.

162 »Let there be no mistake: Montaigne was a ›politique‹ – in the sense acquired by this term in the

1570s and 1580s – and participated fully in the events of his time before becoming a writer in

later life.« Desan (2016a), 5 (Herv. i. Orig.) Vgl. zur Bedeutungsdimension, die der Terminus in den

1570er und 1580er Jahren erhielt, Jouanna (2012), 527–528.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 63

die Wahrnehmung lediglich repräsentativer Aufgaben bedeutete,163 geriet sie zur Zeit

Montaignes aufgrund der brisanten politischen Lage zu einem gefährlichen Posten, zu-

malBordeauxbereits vorAusbruchderBürgerkriege aufgrundeinesAufstandes zu einer

von königlicher Seitemisstrauisch beäugten Stadt gewordenwar, da bereits 1548 –Mon-

taigne war damals 15 Jahre alt und erlebte die Ereignisse hautnah mit – nach massiven

Unruhen rund um die Salzsteuer gabelle eine entfesselte Menschenmenge unter ande-

rem den königlichen Gouverneur Tristan de Moneins (um 1504–1548) gelyncht hatte.164

Hiernach war die Stadt aufs Schärfste bestraft worden.165 Vor diesemHintergrund hat-

te Montaigne denn auch die Aufgabe, Matignon, und durch diesen Heinrich III., über

die Vorkommnisse in Bordeaux zu informieren.166 DasMisstrauen des Königs war über-

dies nicht unbegründet, denn trotz des Friedens von Fleix, der am 26. November 1580

den siebten Religionskrieg beendet hatte, drohten in Bordeaux einerseits ultrakatholi-

sche Extremisten sich gegen den König aufzulehnen,167 andererseits war auch ein Mili-

tärputsch von hugenottischer Seite zu befürchten.168 Friedensschlüsse bedeuteten also

keine Befriedung: Ohne näher auf die Geschichte der Religionskriege in Frankreich und

explizit für Bordeaux eingehen zu können, zeigt schon ein Blick auf die acht Bürgerkrie-

ge zwischen 1562 und 1598, dass stets kurzwährende Kampfhandlungen, diemeist nicht

länger als ein Jahr dauerten, durch fragile Friedensschlüsse beendet wurden, deren Be-

siegelung inFormvonEdiktennicht zudauerhafter Stabilität führte.169 Eine tolérance reli-

gieuse im Sinne einer umfassenden Akzeptanz verschiedener Glaubensrichtungen sollte

selbst mit dem Friedensedikt von Nantes 1598 nicht erreicht sein, das Arlette Jouanna

163 Vgl. Jouanna (2017), 239: Als Aufwandsentschädigung erhieltMontaigne lediglich zwei Amtsroben

– gefertigt aus rot-weißem Samt und versehen mit einem Ärmelbesatz aus Brokatell –, die es zu

offiziellen Anlässen, zum Beispiel bei Prozessionen, zu tragen galt.

164 Vgl. Jouanna (2017), 257; Bardyn (2015), 74–79. Die gabelle war aufgrund der Kosten angehoben

worden, welche die Hochzeit Jeanne d’Albrets mit ihrem ersten Ehemann, demHerzog von Cleve,

im Jahr 1541 verursacht hatte. Daraufhin erreichten Ausschreitungen im Westen Frankreichs mit

der sogenannten ›Revolte der Pitauds‹ ihren Höhepunkt, wobei 1548 die gesamte Stadt Bordeaux

aufständisch wurde.

165 Ebd. Nach der Ermordung Tristan deMoneinsʼ ließ Heinrich II. durch den nach Bordeaux entsand-

ten Konnetabel vonMontmorencey anordnen, der Stadt alle ihre Rechte und Freiheiten zu entzie-

hen, zudemwurdender Bürgermeister und seineRäte entlassen undBordeaux in einer Atmosphä-

re des Terrors vollständig unter königliche Aufsicht gestellt. Nach einem Jahr wurden die Rechte

der Stadt weitestgehend wiederhergestellt, allerdings erfolgte ab dann dieWahl des Bürgermeis-

ters nur noch für eine Amtsperiode von zwei Jahren. Was Montaigne angeht, so zeugt die Entkop-

pelung seines Amtes als Bürgermeister vom Posten des Gouverneurs – diesen nahmMatignon ein

– von diesemweiterhin tiefsitzendenMisstrauen des Königtums, hier vertreten durchHeinrich III.,

gegenüber der einst aufrührerischen Stadt.

166 Desan (2014), 408.

167 Vgl. Bardyn (2015), 359.

168 Desan (2014), 409.

169 Vgl. dazu Bardyn (2015), 476. Eine Erklärung hierfür ist nicht nur das Versterben führender Persön-

lichkeiten auf katholischerwie auf reformierter Seite bei denKampfhandlungen, sondern auch die

überbordenden Anforderungenmit Blick auf die Staatsfinanzen und weitere Ressourcen, die dem

Königshaus aus diesen militärischen Engagements erwuchsen.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Amalia Witt: Texte vererben

zufolge höchstens eine zeitlich begrenzte concordance sowie tolérance civile ermöglichte.170

Darüber hinaus hatte sich Montaigne bereits während seiner ersten Amtszeit verschie-

denen Interessengruppen und nicht nur Rivalitäten von Seiten mächtiger ultrakatholi-

scher lokalerPotentatenzu stellen: auch seine letztendlichgeglückteWiederwahl im Jahr

1583 erfuhr starke Opposition, nicht zuletzt durch Angehörige seiner eigenen Familie.171

Besonders während seiner zweiten Amtszeit zeigte Montaigne sich als geflissentlicher

Vertreter benachteiligter Gruppen in Bordeaux, da er es unter anderem wagte, den Kö-

nig mit einem sogenannten cahier de doléances – einer schriftlichen Zusammenstellung

verschiedenster Beschwerden der Stadtbewohner – zum Beispiel auf steuerliche Unge-

rechtigkeiten sowie auf die Armut verschiedener Bevölkerungsteile hinzuweisen.172 Da

er als vertrauenswürdiger, kluger und frei denkender Staatsmann galt, genoss er trotz

seiner katholischen Konfession auch das Vertrauen Heinrich von Navarras, dieses An-

führers der Reformierten, zu dessen engem Berater Montaigne avancieren sollte.173

Bis zuwelchemGrad dieses Vertrauensverhältnis letztlich ging, zeigen zwei nachgewie-

sene freundschaftliche Besuche Heinrichs auf Schloss Montaigne. Einmal war das im

Dezember 1584,als ernurmit einemkleinenGefolge anreisteunddie ansonstenüblichen

Sicherheitsmaßnahmen unterließ.174 Später folgte eine Übernachtung Heinrichs eben-

dort am 23. Oktober 1587, unmittelbar nach der Schlacht von Coutras während des ach-

tenund letztenReligionskrieges.175 ImÜbrigenhatteHeinrichsWertschätzung fürMon-

170 Vgl. Jouanna (2012), 355. Meint tolérance religieuse die umfassende Akzeptanz verschiedener

religiöser Konfessionen, sowarmit concordance die Rückkehr zumkatholischenGlauben unter Um-

setzung verschiedener Reformen und Konzessionen gemeint, wobei eine Begleiterscheinung bis

zur Erfüllung dieses Ansinnens die tolérance civile darstellte, die meist eine lediglich vorüberge-

hende Tolerierung religiöser Differenzen zur Abwendung gewaltsamer Ausbrüche meinte. Somit

konnte für die Zeit der konfessionellen Bürgerkriege nicht von umfassender Toleranz gesprochen

werden.

171 Dieser Wiederwahl widersetzte sich u.a. die ultrakatholische Fraktion, zu der auch der Baron von

Melville, der u.a. Herr auf der Festung von Hâ in Bordeaux war, gehörte. Mit ihm war Montaigne

aufgrund von dessen großspurigemundwiderrechtlichemAuftreten unter Involvierung der Stadt-

verwaltung in Streit geraten, da Melville sich in der Umgebung der Festung wie ein Grundherr

aufführte. Eben dieser Melville wurde von der ultrakatholischen Partei als Gegenkandidat für das

Bürgermeisteramt aufgestellt und konnte auf die Unterstützung des mächtigen Erzbischofs von

Bordeaux zählen. Ebenso widersetzten sich einige Parlementaires, das heißt Mitglieder des Obers-

ten Gerichtshofs von Bordeaux, MontaignesWiederwahl. Just darunter befanden sich sein Cousin

und sein Schwager. Dennoch setzte sich Montaigne durch, und seineWahl wurde von Heinrich III.

im Februar 1584 bestätigt. Vgl. Bardyn (2015), 366.

172 Vgl. dazu Jouanna (2017), 248–250; Bardyn (2015), 367–373; Desan (2014), 437–443.

173 Vgl. Bardyn (2015), 375.

174 Heinrich habe, so notierte Montaigne in seinemHandkalender Beuther, beim Essen auf einen Vor-

koster verzichtet und direkt aus dem Geschirr des Hauses gegessen, statt eigenes mitzubringen –

dies waren sonst üblicheMaßnahmen aus Angst vor etwaigen Giftanschlägen. Zudem habe Hein-

rich in Montaignes Bett geschlafen und sei mit diesem auf die Jagd gegangen. Vgl. Bardyn (2015),

374–375.

175 Bardyn (2015), 374, 417. Navarra hatte am 22. Oktober 1587 in Coutras, 25 Kilometer nördlich von

Saint-Michel gelegen, einen erstaunlichen Sieg gegen Anne de Joyeuse (1560–1587) und dessen

Truppen errungen.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 65

taigne sich bereits 1577 geäußert, als er ihn zu seinem gentilhomme de la chambre du roi de

Navarre ernannte, wobei Montaigne schon 1573 in den prestigeträchtigen, obgleich poli-

tisch unbedeutenden Stand des gentilhommede la chambre du roi de France erhobenworden

war und ab dann als ranghöchster Kammerjunker Karls IX. fungiert hatte.176 Es sollte

diese Doppelrolle als Bürgermeister und als Vertrauter beider Fraktionen sein, dieMon-

taigne zum Mittler zwischen dem französischen König und ebendiesem Heinrich prä-

destinierte, wovon noch die Rede sein wird.177 Zuvormuss jedoch erwähnt werden, dass

für Montaignes Ernennungen bei Hofe nicht nur diese menschlichen Qualitäten maß-

geblich waren, sondern es gereichten ihm auch seine Freundschaften – wenn nicht gar,

so erneut die These Christophe Bardyns, seine einstigen amourösen Verbindungen178

– mit beziehungsweise zu bedeutenden Frauen zum Vorteil: Zum einen ist hier seine

Verbindung zu Margarete von Valois (1553–1615) zu nennen, Schwester der Valois-Köni-

ge Franz II., Karl IX. undHeinrich III. sowie gleichzeitig damalige Ehefrau179 Heinrichs

von Navarra, der er übrigens mit einer Widmung die Apologie de Raimond Sebond zueig-

nete.180 Zum anderen unterhielt er beste Beziehungen zu seiner ehemaligen Geliebten

Diane d’Andoins, Gräfin von Guiche (1554–1621), die von 1582 bis 1588 die höchst ein-

flussreicheMätresse ebenjenes Heinrich von Navarras und künftigen Heinrichs IV. war,

sich selbst Corisande nannte – in Anlehnung an eine Protagonistin des im 16. Jahrhun-

dert auch in Frankreich sehr populären spanischen Ritterromans Amadis de Gaula bezie-

hungsweiseAmadis deGaule–und folglich beiHofe als la belleCorisande berühmt-berüch-

tigt wurde.181

Nicht nur perpetuierten diese Verbindungen zu Margarete und Corisande Montai-

gnes Stellung bei Hofe, sondern zeitweise sollte er dank der Kommunikationmit beiden

Frauenbesser über die politische Lage informiert sein als jedweder höfischeGesandte.182

Unter anderem suchte etwaMargarete von ValoisMontaignes Rat, als sie während eines

176 Bardyn (2015), 305. Vgl. zur Erhebung der Kaufmannsfamilie Eyquem in den Adelsstand Jouanna

(2017), 19–34, sowie Cocula (22018), zumMichalesorden Desan (22018d), zu Montaignes Adelssta-

tus Balsamo (22018) und zum Begriff der noblesse bei Montaigne Jouanna (22018). Von den bedeu-

tenden Zeitgenossen wurde Montaigne bereits in den 1570er Jahren wahrgenommen, denn am

15. Oktober 1571 ernannte Karl IX. ihn zum chevalier de l’ordre de Saint-Michel, zum Ritter des Micha-

elsordens – eine Auszeichnung, die für gewöhnlich lediglich dem Schwertadel zukam, während

Montaigne ja ursprünglich aus einer Kaufmannsfamilie aus Bordeaux stammte, deren Mitglieder

erst seit wenigen Generationen in den Amtsadel aufgestiegen waren. Allerdings hatte zu jener

Zeit der Orden aufgrund steigender Mitgliederzahlen an Exklusivität eingebüßt.

177 Bardyn (2015), 304.

178 Ebd., 296–306.

179 Die Ehe zwischenMargarete undHeinrich vonNavarra sollte 1599 annulliert werden. Vgl.McKinley

(22018), 1176.

180 Vgl. Bardyn (2015), 251, besonders 277–286, 392. Diese Widmung geht darauf zurück, dass Marga-

rete vonValois die Théologie naturelle, das heißt die vonMontaigne besorgteÜbersetzung der Theo-

logia naturalis von Raimundus Sabundus las, und zwar in ihrem ›goldenen Gefängnis‹ im Anschluss

an die Bartholomäusnacht imAugust 1572:Margaretewar von ihrerMutter im Louvre gefangenge-

setzt worden, nachdem sie ihre Heirat mit ihrem neu angetrauten EhemannHeinrich von Navarra

nicht annullieren lassen wollte. Vgl. dazu ebd., 280–281.

181 Vgl. Rieger (2014), besonders 15, und Bardyn (2015), besonders 92, 372–300.

182 Bardyn (2015), 372.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Amalia Witt: Texte vererben

Konflikts zwischen ihremBruderHeinrich III. und ihremnoch angetrautenMannHein-

rich von Navarra als Unterpfand fungieren musste.183 Immer wieder kam es außerdem

zu Spannungen zwischen jenemHeinrich III. und Heinrich von Navarra, dem späteren

Heinrich IV.,wobei Letzterer sich inzwischen als Feldherr undAnführer derHugenotten

einen Namen gemacht hatte.184 Doch dem Königtum erwuchs Gefahr insbesondere von

Seiten der radikalen katholischen Fraktion: Zunächst aufgelöst nach dem Frieden von

Bergerac im September 1577 durch Heinrich III., formierte sich nun eine neue katholi-

sche Liga–einBündnis katholischerAdeliger,die für die radikaleWiederherstellung von

Glaubenseinheit sowie adeligen Privilegien eintraten.185 Ende 1584 erneuert, begründete

die katholische Liga zudem einen radikalen Zweig in Paris und erhielt, zur Abgrenzung

gegenüber der ersten Liga sowie den regionalen Einzel-Ligen, die Bezeichnung ›Heilige

Union‹.186

Ihre Köpfe – zwei Brüder aus dem Hause Guise, nämlich Herzog Heinrich I. von

Lothringen (1550–1588) und Kardinal Ludwig II. von Lothringen (1555–1588), Söhne des

Feldherrn Franz von Lothringen, Herzog von Guise (1519–1563) – konnten nun auf den

Rückhalt insbesondere des Bürgertums der Stadt Paris bauen.187 Unter anderemwurde,

benannt nach den 16 Bezirken der Stadt, der ›Rat der Sechzehn‹ (Conseil des Seizes) ge-

gründet, der die Koordination der Legisten in der Hauptstadt sowie in weiteren Städten

übernahm.188 Auslöser für diese Neuformierung der Liga war der Tod von Franz Herku-

les, Herzog von Alençon (1555–1584), des jüngsten Sohnes Katharinas, der im Jahr 1584

unverheiratet und kinderlos verstarb.189 Zehn Jahre zuvor war bereits sein herrschender

Bruder Karl IX. in Orléans ohne legitime Nachkommen an der Schwindsucht verstor-

ben.190 Da von demaus Polen zurückgekehrtenHeinrich, der seitMai 1573 dort alsWahl-

könig geherrscht hatte, ebenfalls keine Nachkommen zu erwarten waren, ging nach sa-

lischem Erbrecht dieThronfolge auf Heinrich von Navarra über.191 Kaum verwunderlich

ist,dass dieAussicht auf einenhugenottischenKönig selbst für denFall einerKonversion

Navarras zumKatholizismus von katholischer Seite mit Entsetzen und größtemWider-

stand aufgenommenen wurde.192

Mit dieser politischen Wende ab 1584 wandelte sich nun auch Montaignes Rolle hin

zu einem hochrangigen Gesandten und ausgleichend wirkenden Berater, der mit den

183 Vgl. zu dieser Begebenheit Bardyn (2015), 370–373.

184 Vgl. Hinrichs (22008), 157–159.

185 Vgl. zur Neuformierung der Liga und ihren Zielen Jouanna (2017), 580, und Hinrichs (22008), 157.

186 »Indépendamment de la Ligue nobiliaire naît à Paris à la fin de l’année 1584 une ligue roturière,

la Sainte Union, qui s’allie à la première mais se révèle beaucoup plus radicale.« Jouanna (2012),

581. Vgl. außerdem Bardyn (2015), 376; Hinrichs (22008), 157.

187 Hinrichs (22008), 157.

188 Jouanna (2017), 582.

189 Bardyn (2015), 373; Hinrichs (22008), 157.

190 Appel (2018), 361. Seine Tochter, die aus der 1570 geschlossenen Ehe mit Elisabeth von Österreich

(1554–1592) hervorgegangen war, durfte aufgrund der lex salica ihrem Vater nicht als Herrscherin

nachfolgen – ohnehin verstarb das 1572 geborene Kind bereits 1578.

191 Hinrichs (22008), 157.

192 Jouanna (2017), 573; Hinrichs (22008), 158.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 67

bedeutendsten Persönlichkeiten seiner Zeit wie selbstverständlich Umgang pflegte, ob-

gleich er als Bürgermeister hierarchisch nach wie vor dem erwähnten Generalleutnant

Matignon untergeordnet blieb.193 Hier sei jedoch darauf verwiesen, dass Montaigne al-

lemAnschein nach bereits umdas Jahr 1570/71 als Gesandter unddamit als eine Art Ama-

teurdiplomat tätig gewesen war, da er offensichtlich Karl IX. einen persönlichen Dienst

erwiesenhatte194 –später sollte er übrigens imdrittenBand von LesEssais imKontext der

Diplomatie seiner Zeit davon sprechen, ein »unerfahrener Unterhändler und Neuling«

(tendre négotiateur et novice) gewesen zu sein.195 Vielleicht handelte es sich bei demDienst

fürKarl IX., so vermutetChristopheBardyn,umTätigkeitenMontaignes alsUnterhänd-

ler bei der von Katharina von Medici geplanten Vermählung des Protestanten Heinrich

von Navarra mit ihrer Tochter Margarete von Valois, genannt ›Margot‹.196 Nun, im Jahr

1584, zeugte von Montaignes neuer oder vielmehr erneuerter Betätigung als Mittler der

bereits erwähnte erste Besuch von Navarra auf Schloss Montaigne imDezember dessel-

ben Jahres, und zudemwurdeMontaigne imZuge seiner Korrespondenzmit demhoch-

rangigen Reformierten Philippe Duplessis-Mornay (1549–1623)197 von diesem aufgefor-

dert, zwischenHeinrich III. undNavarra aufgrund der Einnahme vonMont-de-Marsan

durch Letzteren zu vermitteln.198 Sodann konnte Montaigne, der im Übrigen zuguns-

ten ebendieser Tätigkeit als Mittler sein Amt als Bürgermeister rund sechs Monate lang

bewusst vernachlässigte, ein Treffen zwischen Navarra und Matignon im Juni 1585 als

Höhepunkt seiner diesbezüglichen Bemühungen verbuchen.199 Allerdings sollte sich die

politische Lage derart wandeln, dass diese Vermittlungserfolge bald zunichtegemacht

wurden: Gesellschaftlich hatte sich endgültig eine tiefe Spaltung zwischen ultrakonser-

vativen Katholiken und moderaten Katholiken ergeben, wobei Letztere erneut mit den

193 Vgl. Desan (2014), 443.

194 Vgl. ebd., 251. Jedenfalls verwies Karl IX. in seinemWidmungsbrief an Montaigne im Hinblick auf

diese Ernennung klar auf einen allerdings unbestimmt bleibenden persönlichenDienst, denMon-

taigne ihm erwiesen habe.

195 In III,1 heißt es, dass Berufsdiplomaten für gewöhnlich danach trachteten, ihre wahre Meinung zu

verbergen, während er, Montaigne, als unerfahrener Unterhändler undNeuling in diesem Bereich

stets seine wahre Meinung kundgetan habe. Vgl. dazu Bardyn (2015), 251, dem zufolge ›tendre‹

hier sowohl ›unerfahren‹ als auch ›zart‹ oder ›delikat‹ bedeuten kann.

196 Vgl. ebd., 251. Dies sei wahrscheinlich, da Montaigne auf beiden Seiten Vertrauen genossen ha-

be, und würde ebenfalls erklären, warum er und Margarete von Valois einander nahestanden: Er

widmete ihr später die Apologie de Raimond Sebond, die sie während ihrer Gefangensetzung am Kö-

nigshof durch ihre Mutter im Anschluss an die Geschehnisse der Bartholomäusnacht vom August

1572 las. Umgekehrt protegierte sie Montaigne bei Hofe und suchte immer wieder seinen Rat – so

etwa bei dem Konflikt zwischen ihrem Noch-Ehemann Navarra und ihrem Bruder Heinrich III.

197 Duplessis-Mornay erhielt von Zeitgenossen den Beinamen ›Papst der Hugenotten‹, und zwar auf-

grund seines bedeutenden Einflusses auf Heinrich vonNavarra, als dessen Finanzverwalter er fun-

gierte. Vgl. ebd., 447–448.

198 Vgl. ebd. Nachdem Navarra im November 1583 die in Aquitanien gelegene Stadt Mont-de-Mar-

san eingenommen hatte, die sich seit 1580 in katholischer Hand befunden hatte, sollte Montaigne

diese aus protestantischer Sicht legitimeHandlung vorHeinrich III. erklären, da dieser als schlecht

über die Lage in der Region informiert galt. Navarra warf Matignon vor, die im Vertrag von Fleix

abgemachte Rückgabe von Städten an die protestantische Seite – darunter befand sich das von

ihm eingenommene Mont-de-Marsan – nicht wie abgemacht umgesetzt zu haben.

199 Vgl. Bardyn (2015), 445.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Amalia Witt: Texte vererben

Reformierten paktierten.200 In einem Geheimvertrag verbündete sich nämlich die ka-

tholische Liga im Sommer 1585mit Spanien unter Philipp II. (1527–1598) und stipulierte

in dem Schriftstück unter anderem, dass Karl von Bourbon-Vendôme (1523–1590) – ein

Prinz vonGeblüt,der sich für die Zweckeder Liga einspannen ließ–zumGegenkandidat

Heinrichs III. auf dem französischen Königsthron erhoben worden sei.201

Als im Juli 1585 Heinrich III. das Edikt von Nemours erließ, kam dies einer Kapitu-

lation des Königtums vor der Liga gleich: Nicht nur wurden damit alle bisherigen To-

leranzedikte und deren Maßnahmen zugunsten der Hugenotten revidiert, ihre Sicher-

heitsplätze aufgehoben, die Ausübung ihres Glaubens im gesamten Königreich unter-

sagt und ihnen ein Ultimatum gesetzt, sich binnen sechsMonaten zwischen Konversion

oderFlucht zuentscheiden.202 ZudementzogHeinrich III.,der sichandieSpitzeder von

der Liga ausgehobenen Truppen setzte, Heinrich von Navarra sein Recht auf dieThron-

folge, da dieser sich nach wie vor weigerte, seinemGlauben abzuschwören und zumKa-

tholizismus überzutreten.203 Obgleich Navarra im September 1585 von Papst Sixtus V.

(1521–1590) als rückfälliger Konvertit exkommuniziert worden war,204 versicherte Mon-

taigne ihn in einem Brief seiner Loyalität,205 zeigte ansonsten allerdings eine politisch-

religiöseNeutralität, die ihn für die Vertreter radikaler Positionen verdächtigmachte.206

2.1.5 Von der Gefangennahme Montaignes bis zum Ende

seiner öffentlichen Laufbahn

Dader Erlass vonNemours auf protestantischer Seite als Kriegserklärung gewertetwur-

de, begann im Frühjahr 1585, kurz vor Ende der zweiten Amtszeit Montaignes als Bür-

germeister, der achte Religionskrieg.207 Dabei wurde Anfang des Jahres 1586 der Süd-

westen Frankreichs zu einem brisanten Schauplatz der Auseinandersetzungen, die in

immer größere Nähe zu Montaignes Anwesen rückten.208 Zudem wütete seit Sommer

200 Dies geschah im Sinne der Bewegung der mit der Religionspolitik des Königshauses unzufriede-

nenMalcontents, wie sie bereits Mitte der 1570er Jahren bestanden hatte. Vgl. hierzu und zur Kon-

stitution und den Beweggründen derMalcontents während des fünften Bürgerkrieges (1572–1576)

Jouanna (2012), 493–511. Jouanna ebd. erklärt mit Blick auf den Unterschied zwischen der ehema-

ligen Bewegung und dieser neuenMobilisierungMitte der 1580er Jahre, dass »la grosse différence

est que, à l’inverse de ceux de 1574, ces nouveaux Malcontents finissent par miser sur la ferveur

catholique et par refuser toute idée de tolérance. Ce faisant, ils divisent la noblesse, qui devrait

pourtant être leur meilleur appui dans l’entreprise.« Ebd., 581.

201 Jouanna (2012), 328.

202 Jouanna (2012), 583–584; Desan (2014), 462.

203 Bardyn (2015), 383; Desan (2014), 462–463.

204 Jouanna (2017), 573, 584. Heinrich von Navarra und der Prinz von Condé wurden beide als rückfäl-

lige Häretiker exkommuniziert. Was Heinrich angeht, so wurde argumentiert, er sei nach seiner

erzwungenen Konversion im Anschluss an die Bartholomäusnacht 1572 wieder zum reformierten

Glauben zurückgekehrt.

205 Bardyn (2015), 384–385.

206 Vgl. Montaigne (2007h): De la physiognomie (III,12), 1090.

207 Ebd., 465.

208 Bardyn (2015), 396–398.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 69

1585 die Pest auch in Bordeaux, weshalb Montaigne sich trotz seines Bürgermeisteram-

tes, das sich aber ohnehin dem Ende näherte, nicht mehr in die Stadt begab, sondern

sich auf sein Anwesen zurückzog und mit der Arbeit an der Erweiterung von Les Essais

in Form eines neuen, dritten Buches begann – diese aus ihrer Sicht allzu ausweichende

HaltungMontaignes wurde von seinen Zeitgenossen kritisiert.209

Während einer zweitenPestwelle hatte sich die Ansteckung innerhalb seines eigenen

Hauses undHofes verbreitet, undmindestens einer der Bewohnerwar betroffen, sodass

Montaignemit denSeinigen fliehenund vonSeptember 1586 bisMärz 1587 von einemoft

nur improvisierten Rastplatz zum nächsten ziehen musste – vielfach wurde die Grup-

pe abgewiesen, da die Befürchtung zu groß war, einer der Mitreisenden sei infiziert.210

Doch selbst in dieser Situation erreichten Montaigne, dessen Fähigkeiten als Mediator

vom Königshaus überaus geschätzt wurden, Bitten um eine neuerliche Mittlertätigkeit

zwischen Heinrich III. und Heinrich von Navarra. Das beweisen zwei Schreiben, aufge-

setzt im Dezember 1586 sowie im Jahr 1587, die von der Königin-Mutter Katharina von

Medici höchstselbst ausgestellt wurden undmit denen sie Montaigne dazu aufforderte,

in Aussicht der Zahlung einer ansehnlichen Summe, Heinrich von Navarra zur Konver-

sion zu überreden.211

Es sollte jedoch bis Juli 1593 dauern, bis Heinrichs endgültiger Übertritt zum Katho-

lizismus aus politischen Gründen erfolgte – bereits im Anschluss an die Ereignisse der

Bartholomäusnacht 1572war er zur Konversion gezwungenworden, dann aber nach sei-

ner Flucht vomHofe wieder zum Protestantismus zurückgekehrt.212 ImÜbrigen trat ei-

ne wirkliche Annäherung zwischen Navarra und Heinrich III. erst ein, als Letzterer die

Gefahr erkannte, die ihm durch den allzu selbstbewusst auftretenden Herzog Heinrich

von Lothringen-Guise (1550–1588) erwachsen war: Zwar hatte Navarra in der Schlacht

von Coutras am 22. Oktober 1587 einen beeindruckenden Sieg verbuchen können, was

ihn für das Königtum zumindest vordergründig erneut bedrohlich machte,213 doch ließ

der sich weitaus brisanter verhaltende Guise im Anschluss an seine militärischen Erfol-

ge, im Oktober 1587 in Vimory und im November desselben Jahres in Auneau, von den

Bürgern vonParis als so etwaswie der eigentlicheHerrscher feiern.214Ohnehin hatte Pa-

ris sich bereits seit derNeuformierungder Liga schrittweise imZuge derKonstituierung

209 Ebd., 381, 396.

210 Ebd., 398–399.

211 Ebd., 401–402. Man hoffte, dadurch Navarra und Heinrich zu versöhnen, um beide verbündet ge-

gen die Vertreter des Hauses Guise sowie die von ihnen bestimmte Liga in Position bringen zu

können.

212 Jouanna (2017), 573, 584.

213 Vgl. Bardyn (2015), 416–417. Doch der Schein könnte trügen, denn – so argumentiert Bardyn – Na-

varra übernachtete am 23. Oktober 1587, also in der Nacht nach seinem Sieg, deshalb bei Montaig-

ne, umeine geheimeAbmachung zwischen ihm,Heinrich III. undMatignon zu kaschieren: Überra-

schenderweise hatte sichMatignon auf demSchlachtfeld von Coutras verspätet, wodurch der dem

Königmittlerweile allzu ligistisch handelnde Anführer der katholischen Seite, der Herzog Anne de

Joyeuse (1560–1587), den Tod fand – eine von Heinrich und Matignon bewusst geplante Falle, von

der Navarra und Montaigne sehr wahrscheinlich wussten.

214 Vgl. Bardyn (2015), 420; Hinrichs (22008), 159.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Amalia Witt: Texte vererben

einer bürgerlichen Front radikalisiert.215 Neben öffentlich Brandreden haltenden Predi-

gern,die gegendieRegentschaftHeinrichs III.wettertenundsodieStimmungmaßgeb-

lich aufheizten, erließ die Sorbonne am 16. Dezember 1587 einen feierlichen Beschluss,

wonach das Volk das Recht habe, einen ihm nicht zusagenden König abzusetzen.216 In

dieser entfesselten Situation wachsender Anarchie kam der Wunsch Heinrichs nach ei-

ner Annäherung an Heinrich von Navarra auf, um sich mit ihm gegen die Guise und die

Liga zu verbünden.217 Daraufhin wurde natürlich erneut Montaigne dazu auserkoren,

als Gesandter die Verhandlungen zwischen beiden Heinrichen zu führen, diesmal mit

dem Ziel einer möglichen Kollaboration der beiden:218 Nachdem er sich in dieser Missi-

on am24. Januar 1588 auf denWegnach Paris gemacht hatte,wurde er jedochmit seinen

Begleitern imWald von Villebois von einer Gruppe Banditen überfallen und die gesam-

te Reisegesellschaft ihres Geldes beraubt.219 Erst nach einigen Tagen Gefangensetzung

wurdenMontaigne und seine Gefährten freigesetzt.220

Als Montaigne schließlich am 18. oder 19. Februar 1588 den Hof erreichte, erregte der

weitestgehend unbekannte Gesandte Heinrich von Navarras großes Aufsehen und auch

Neid, da seine Mission sowohl inländischen Höflingen als auch ausländischen Diplo-

maten bis dahin vollkommen verdeckt geblieben war und sein diplomatisches Geschick

zwar gerühmt, zugleich aber das Gerücht verbreitet wurde, er dürfe nur deshalb die-

se diplomatische Rolle bekleiden, weil er der Geliebten Navarras, Corisande, derart na-

hestand.221 Letztlich sollte Montaignes diplomatische Mission nicht von Erfolg gekrönt

sein, doch war dies nicht etwa einem fehlenden Verhandlungsgeschick auf seiner Sei-

te geschuldet, sondern erneut der brisanten politischen Situation.222 Anschließend be-

aufsichtigte er die Drucklegung der um einen Band erweiterten Edition von Les Essais

in Paris, erkrankte jedoch während der parallel zum Druckprozess ablaufenden hand-

schriftlichen Korrekturarbeiten an den Druckfahnen so schwer, dass man ihn zunächst

tot glaubte223 – ein Umstand, der für die Begegnungmit Marie de Gournay im Frühjahr

1588 von Bedeutung sein sollte. Denn als die junge Frau erfuhr, dass wider alle Gerüchte

der von ihr so verehrteUrheber vonLesEssais lebte,wagte sie kühndieKontaktaufnahme:

215 Wie erwähnt war der sogenannte ›Rat der Sechzehn‹ (Conseil des Seizes) eingesetzt worden, der

u.a. als administratives Organ ligistische Aktionen im gesamten Land koordinierte. Vgl. Jouanna

(2017), 582.

216 Bardyn (2015), 421. Zwar reagierte Heinrich III. mit der Einberufung des Parlement und der theo-

logischen Fakultät, beließ es jedoch bei einer scharfzüngigen Verwarnung, die allerdings seine

Autorität und die des Königtums noch weiter schwächte. Drei Jahrzehnte zuvor hätte sein Vater

Heinrich II. die Verantwortlichen hinrichten lassen – Heinrich III. selbst wagte dies nicht.

217 Ebd., 422.

218 Ebd., 423.

219 Ebd., 480–481.

220 »Il fut finalement relâché quand les brigands apprirent que Thoringy et Montaigne étaient en

mission pour négocier un accord entre Henri III et Henri de Navarre. Le gibier capturé était un

peu trop gros pour leurs filets et ils décidèrent de les laisser repartir sans demander de rançon.«

Desan (2014), 481.

221 Bardyn (2015), 423–425.

222 Ebd.

223 Ebd., 425–427.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 71

Montaigne erreichte im Sommer 1588, als er nach wie vor in Paris weilte, unvermittelt

ein an ihn gerichtetes Billet von Seiten dieser ihm bis dahin vollkommen unbekannten

jungen Frau, die sichmit ihrer Mutter in ihrer Geburtsstadt Paris aufhielt und seine Be-

kanntschaft zumachenwünschte. 1584,224 imAlter von 19 Jahren,war die aus verarmtem

Adel stammende Marie de Gournay in der Bibliothek ihres verstorbenen Vaters auf eine

Ausgabe der ersten beiden Bände von Les Essais des Jahres 1580 gestoßen.225 Die Lektüre

des Werks, die sie neben ihren autodidaktischen Griechisch- und Lateinstudien sowie

gegen den Willen ihrer Mutter unternahm,226 erweckten in ihr den Wunsch, nicht nur

deren Urheber persönlich kennenzulernen, sondern auchmit ihm zu sprechen und sein

Wohlwollen zu erringen.227 Bereits amTag, der auf ihre Kontaktanfrage folgte – so heißt

es zumindest inMarie deGournays retrospektiver schriftlicher Schilderung inCopie de la

Vie de la Damoiselle de Gournay –, traf Montaigne sich mit ihr.228 Im Verlauf dieser ersten

Begegnung unterbreitete er ihr den Vorschlag, eine Beziehung besonderer Natur ein-

zugehen, und zwar jener ›zwischen Vater und Tochter‹, genauer: zwischen père d’alliance

und fille d’alliance.229 Marie, die – so stellte sie es zumindest retrospektiv in der folgen-

den Passage dar – selbst an eine derartige alliance bereits nach der ersten Lektüre von Les

Essais gedacht hatte, ging auf diesen Vorschlag Montaignes erfreut ein:230

[E]lle l’envoya saluer et lui déclarer l’estime qu’elle faisait de sa personne et de son

Livre. Il la vint voir et remercier dès le lendemain, lui présentant l’affection et l’alliance

de père à fille [Herv. d. Verf.]: ce qu’elle reçut avec tant plus d’applaudissement, de ce

224 Gournay (2002h): Préface » longue «, 280, Anm. D.

225 »Quelqu’un lui ayant montré la Grammaire Grecque, elle en apprit en peu de temps la Langue à

peu près, puis négligea, trouvant le but de sa perfection plus éloigné qu’on ne lui figurait d’arri-

vée.« Gournay (2002c): Copie de la Vie de la Damoiselle de Gournay, 1862. Fogel (2004), 26–29, ver-

mutet, bei dieser nicht näher bestimmten Lehrperson in puncto Griechisch habe es sich umMaries

Onkel väterlicherseits gehandelt, Louis le Jars (?–?), der selbst einen kurzen schriftstellerischen Er-

folg mit seinem Stück Lucelle verbuchen konnte, das im März 1576 von Heinrich III. preisgekrönt

worden war. Im Übrigen fungierte Louis le Jars ab 1578 als juristischer Vormund für die Kinder

Jeanne de Hacquevilles, verheirateter le Jars, und somit auch für Marie. Er wird es auch gewesen

sein, so Fogel, der Marie de Gournay auf Les Essais aufmerksammachte.

226 »Le père mourant jeune, laissa cette fille petite orpheline, mais sa mère lui dura jusqu’à près de

vingt-cinq ans ; sous laquelle, à des heures pour la plupart dérobées, elle apprit les Lettres seule,

et même le Latin sans Grammaire, et sans aide […]. Et fit son étude ainsi, tant par l’aversion que sa

mère apportait en telles choses, que parce que cette autorité maternelle l’emmena soudain après

le trépas du père en Picardie, à Gournay, lieu reculé des commodités d’apprendre les Sciences

par enseignement, ni par conférence.« Gournay (2002c): Copie de la Vie de la Damoiselle de Gournay,

1862.

227 »Environ les dix-huit ou dix-neuf ans cette fille lut les Essais [Herv. d. Verf.] par hasard : et bien

qu’ils fussent nouveaux et sans nulle réputation encore ; qui put guider son jugement ; elles les

mit non seulement à leur juste prix, trait fort difficile à faire en tel âge, étant un Siécle si peu

suspect de porter de tel fruits ; mais elle commença de désirer la connaissance, communication

et bienveillance de leur Auteur, plus que toutes les choses du monde.« Ebd., 1663.

228 Gournay (2002j): Préface » courte «, 280. Vgl. auch Desan (2014), 512.

229 Die Bedeutung von alliance-Beziehungen im 16. Jahrhundert im Allgemeinen sowie einemögliche

Einordnung dieser besonderen Verbindung zwischenMarie de Gournay undMontaigne werden in

dieser Arbeit an anderer Stelle eruiert.

230 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Amalia Witt: Texte vererben

qu’elle admira la sympathie fatale du Génie de lui et d’elle ; s’étant de sa part promis

en son cœur une telle alliance de lui [Herv. d. Verf.] depuis la première inspection de son

Livre : et cela sur la proportion de leurs âges, et l’intention de leurs âmes et de leurs

mœurs.

Indes entgleiste am 12. Mai 1588 die Situation in Paris und geriet zum ›Tag der Barrika-

den‹, einem ligistischen Aufstand gegen den König unter FührungHeinrichs von Guise.

Montaigne geriet in eine für ihn lebensgefährliche Lage, als er den aus der Stadt flüch-

tenden Heinrich III. nach Chartres und schließlich nach Rouen begleitete.231 Als er im

Juli 1588 nach Paris zurückkehrte, wurde er unter dem fadenscheinigen Grund einer an-

geblichenVeruntreuung festgenommenund inderBastille eingekerkert:232 eineprekäre,

gar lebensbedrohliche Situation, aus der er zwar durch Intervention der Königinmutter

Katharina vonMedici bereits am gleichen Abend, allerdings aufgrund einer Erkrankung

–wahrscheinlich Gicht – sehr geschwächt entlassen wurde.233

Im Übrigen sollte sich Paris noch bis 1594 als radikale Enklave im Königreich, verse-

henmit protorepublikanischenOrganenund zeitweise geschützt durch spanische Trup-

pen, gegen jegliche königliche Intervention stemmen.234 Montaigne, der nach dem Er-

lebnis derEinkerkerung inderBastille seine politischeKarriere endgültig beendete, kam

sodann der Einladung seiner neuerkorenen fille d’alliance nach und besuchte sie und ih-

re Mutter auf dem Anwesen Gournay-sur-Aronde, in der Picardie. Nach diesem Besuch

bei Marie de Gournay reiste Montaigne im Juli 1588 nach Blois, wo am 16. Oktober die

Generalstände auf Geheiß von Heinrich III. tagten.235 Als Letzterem im Dezember 1588

zu Ohren kam, dass man einen Anschlag auf ihn plane, ließ er die Gebrüder Heinrich

und Ludwig von Lothringen-Guise als Köpfe der Liga sowie weitere Ligisten ermorden,

nachdemer sie andenKönigshof vonBlois bestellt hatte.236Daraufhin radikalisierte sich

die Situation insbesondere in Parisweiter, undHeinrich III. sowieHeinrich vonNavarra

belagerten die Stadt. Am 1. August 1589 wurde der König von dem Dominikanermönch

JacquesClément (1567–1589)mitmehrerenStichen tödlich verletzt.237 AufdemTotenbett

ließ Heinrich III. Navarra zu seinem Nachfolger ausrufen und die Anwesenden Treue

auf den neuen König schwören, wobei er an diesen erneut appellierte, sich zum Katho-

lizismus zu bekennen.238 Der 1592 dahingeschiedene Montaigne – er verstarb an einem

Abszess im Rachen, der ihm in seinen letzten Tage das Sprechen unmöglich machte –

wurde Heinrichs beginnender Herrschaft sowie seinem zunächst gescheiterten ersten

231 Ebd., 428–429.

232 »La fuite deMontaigne aux côtés de Henri III représente le paroxysme d’un engagement politique

qui aurait pu coûter la vie à l’essayiste.« Desan (2014), 501.

233 Desan (2014), 502: »Cet embastillement laissa des traces et représente pour cette raison un mo-

ment décisif dans la carrière politique de Montaigne. […] Paris était une cité dangereuse, acquise

à l’extrémisme des Guise, et Montaigne ne fut peut-être jamais autant en danger. Un Gascon n’y

avait pas sa place sans y risquer sa vie.«

234 Vgl. Hinrichs (22008), 159; zu Montaignes kurzfristiger Gefangennahme in der Bastille vgl. Bardyn

(2015), 428–430.

235 Bardyn (2015), 440.

236 Ebd., 441.

237 Hinrichs (22008), 159–160.

238 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 73

Einmarsch in Paris 1590/91 noch gewahr.Dessen im Juli 1593 erfolgte Konversion, seinen

nun letztlich siegreichen Einzug in Paris im März 1594 sowie das unter ihm erlassene

Edikt vonNantes im Jahr 1598 sollte er allerdings nichtmehr erleben.239 Folglich verblieb

Montaigne bis zu seinem Lebensende 1592 in der zweifelnden, nicht erlösten Ungewiss-

heit, inwiefern seine Bemühungen im Dienste der Befriedung eines zerrütteten Frank-

reichs jemals in Friedenmünden würden.

2.2 Marie de Gournay (1565–1645)

2.2.1 Marie de Gournay: Vom 16. ins 17. Jahrhundert

HeinrichIV. führte Frankreich zu neuer Prosperität, konnte nach demdurch ihn 1598 er-

lassenen Edikt vonNantes das Land jedoch nur kurzeitig befrieden, bevor er 1610 infolge

eines Mordanschlags versterben sollte – erstochen von dem religiösen Fanatiker Fran-

çois Ravaillac (1578-1610), hatte ihn somit tragischerweise dasselbe Schicksal ereilt wie

seinen Vorgänger Heinrich III. im Jahr 1589.240 Bis dahin avancierte Montaignes ›Wahl-

tochter‹ Marie de Gournay zu einer von Heinrich gerne bei Hofe empfangenen Zeugin

seinerHerrschaft sowie protégée seines verstorbenenVertrautenMontaigne.241 Unter an-

derem wurde sie auch für seine ehemalige Frau, Margarete von Valois – ›Margot‹ –, als

Bibliothekarin tätig und gehörte zumengenKreis der Geladenen in deren zwischen 1605

bis 1615 im Pariser Hôtel de Sens abgehaltenen Salon.242 Im Anschluss an den gewaltsa-

men Tod Heinrichs widmete Marie de Gournay eine Schrift, von der noch die Rede sein

wird, dessenWitweMaria vonMedici (1575–1642).

Durch ihren verstorbenenMann vor seinem geplanten, doch nichtmehr realisierten

Kriegszug gegen die Spanischen Niederlande243 zur Regentin ernannt, übte Maria für

ihren Sohn Ludwig XIII. (1601–1643) bis zu dessen Volljährigkeitserklärung 1614 die Re-

gierungsgeschäfte aus.244 Aufgrund der seit dem Tod Heinrichs IV. geschwächten Posi-

tion desKönigtums flammtendie konfessionellenGegensätzewieder auf,was insbeson-

dere an der 15-monatigen Belagerung der protestantischen Festung La Rochelle 1627/28

239 Vgl. zur Übersicht Hinrichs (22008), 160–164. Heinrich war zunächst vom Papst exkommuniziert

worden und erhielt erst nach seiner Konversion päpstliche Absolution. Paris war erst fest in der

Hand der Liga, wo Heinrich einen Monat nach seiner am 27. Februar 1594 erfolgten Krönung als

nunmehr katholischer Heinrich IV. einziehen konnte.

240 Hinrichs (22008), 162–163; Grimm (2005), 60–61.

241 Marie de Gournay sollte aufs Schärfste die Scheinheiligkeit bei Hofe sowie die üble Nachrede (ca-

lomnie) unter den Höflingen geißeln, die nicht zuletzt sie als Zielscheibe hatten. Vgl. Franchetti

(2002), 93. Nicht zufällig wurden mehrere von ihr zwischen 1610 und 1634 verfasste Texte unter

dem Titel Textes relatifs à la calomnie von Constant Venesoen subsumiert und 1998 in einer kriti-

schen Gesamtausgabe herausgegeben, wobei sie selbst diese Schriften nicht auf diese Weise zu-

sammengefasst hatte; vgl. Gournay (1998).

242 Vgl. Devincenzo (2002), 90; Viennot (1993), 219.

243 Heinrich plante eine militärische Expedition in die Niederlande zugunsten der reformierten Fürs-

ten im Heiligen Römischen Reich und gegen das habsburgische Spanien. Vgl. Hinrichs (22008),

169–171.

244 Ebd., 173.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Amalia Witt: Texte vererben

ersichtlich wurde.245 Aufgrund ihrer unklugen Herrschaftspolitik, die insbesondere auf

die allzu deutliche Förderung ihres italienischen Beraters Concini (1569–1617) zurück-

zuführen war, hatte Maria mit zahlreichen innenpolitischen Herausforderungen und

Wirren zu kämpfen.246 Dennoch gilt ihre Regierungszeit als in doppelter Weise wichti-

ge Übergangsphase, und zwar sowohl hinsichtlich des Staatsbildungsprozesses als auch

mit Blick auf die königlich-höfische Patronagepolitik.247 Ab der im Jahr 1624 erfolgten

ErnennungKardinal Richelieuswurde der Absolutheitsanspruchder französischenKro-

ne unter Zurückdrängung adeliger Machtbestrebungen konsolidiert248 und der Katho-

lizismus unter Aushöhlung der vormaligen Zugeständnisse an den Protestantismus ge-

stärkt, insbesonderemit demEdikt vonAlès 1629249. ZumAusgangspunkt der Führungs-

stellung Frankreichs in Europa wurde das Eingreifen Richelieus in den Dreißigjährigen

Krieg (1618–1648).250

Im Übrigen sollte Richelieu einer der wohl wichtigsten Gönner Marie de Gournays

werden – allerdings war er es auch, der dafür sorgte, dass sie der 1634 gegründeten

Académie française nicht angehören durfte, obgleich die ersten Treffen zu dieser später

zur Lenkung der Sprachpolitik ausgebauten Institution untermaßgeblicher Beteiligung

Marie de Gournays stattgefunden hatten.251 Im Haus des Literaten Valentin Conrart

(1603–1675) in der Pariser Rue Saint Martin versammelten sich zunächst neun Gäste

sowie in anderen Zirkeln der Stadt zahlreiche Poeten und Schriftsteller, um über Spra-

che und Literatur zu diskutieren, wobei anzunehmen ist, dass aus jenen Zirkeln, die

lediglich mit Männern besetzt waren, namenhafte Vertreter, so etwa der mit Marie de

Gournay befreundete Abbé Michel de Marolles (1600–1681),252 auch in Maries Domizil

in der Rue St. Honoré anlässlich gelehrter Zusammenkünfte ein- und ausgingen.253 Sie

selbst diskutierte wohl am hitzigsten die neuen Vorschläge für Sprachreformen.254 Als

Richelieu durch den bei den Treffen um den erwähnten Conrart ebenfalls regelmäßig

245 Hinrichs (22008), 172, 175; Grimm (2005), 61.

246 Hinrichs (22008), 172.

247 Vgl. Mallick (2016), 25.

248 Hinrichs (22008), 174–180.

249 Jegliche politisch-militärische Eigenständigkeit wurde den Hugenotten damit verwehrt. Vgl.

Mallick (2016), 54; Hinrichs (22008), 172; Grimm (2005), 62.

250 Hinrichs (22008), 176–177.

251 Vgl. dazu Ilsley (1963), insbesondere Kapitel XV (»The French Academy: Origins and foundations«,

217–231) sowie 132ff., 154–165, 191; zur Übersicht allgemeine Ausführungen bei Grimm (2005),

115–117.

252 Vgl. Ilsley (1963), 223–224ff.

253 Näheres hierzu ebd., 229.

254 Vgl. hierzu die Bemerkung von Ilsley (1963), 132: »The hero of the strife was, of course, Malherbe.

It would be a wholly false simplification to say that this was a duel. It was a conflict of ideas

on a wide scale involving many of the best minds of the time and more than one generation.

But, as Brunot says, no one brought to the conflict more ardor than Marie de Gournay [Herv. d. Verf.].

In the salons, in small private gatherings and in the groups out of which was later to develop

the Académie Française, the need for a reform in the language was the subject of long and heated

discussions. There was a rather general conviction that the periods preceding the seventeenth

century were uncultured. […] The French language, according to these reformers, was in a pitiful

state […]. We are chiefly concerned here with Mlle de Gournay’s stand in the conflict and her

contribution to the evolving concept of poetry and language. But we must avoid the temptation to

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 75

anwesenden Geistlichen und Dichter Abbé François Le Métel de Boisrobert (1592–1662)

davon erfuhr, dem dies wiederum durch Nicolas Faret (um 1596/1600-1646) zugetragen

worden war, schlug er die Verlegung dieser Zusammenkünfte in das Haus des ihm

nahestehenden Dramatikers Jean Desmarets de Saint-Sorlin (1595–1676) vor.255 Hieraus

erwuchs schließlich die Institutionalisierung der Gruppe, indem sie nämlich, eben-

falls auf Betreiben Richelieus, als sogenannte Académie française mit vierzig von jenem

höchstselbst ernannten,wohlgemerkt alleinmännlichenMitgliedern, der französischen

Sprache Regeln und Vorschriften geben sollte.256 Es sollte dies der Beginn einer staat-

lich gelenkten Kulturpolitik sein, die insbesondere unter dem zur Zeit von Richelieus

Nachfolger Jules Mazarin (1602–1661) wirkenden Finanzminister Jean-Baptiste Colbert

(1619–1683) zunehmend »auf Gleichschaltung und Kontrolle«257 bedacht war. Den Tod

Ludwigs XIII. 1643 sowie die Interimsregierung Anna von Österreichs (1601–1666) für

ihren minderjährigen Sohn Ludwig XIV. (1638–1715), die sie zusammen mit Kardinal

Mazarin ausübte,258 sollte Marie de Gournay noch miterleben, jedoch nicht mehr die

1648 einsetzende Fronde und somit das letztmalige Aufbäumen von Adel und Bürgertum

gegen die königliche Herrschaftsgewalt bis 1653:259 Erst mit dem Regierungsantritt des

›Sonnenkönigs‹ Ludwig XIV.undnachEndederFronde sollte die französischeMonarchie

innenpolitisch als absolutistisch auftreten und außenpolitisch zur Hegemonialmacht

Europas aufsteigen können.260

Bei der Einschätzung des Lebens- und Schaffensweges Marie de Gournays muss stets

eine Dualität in ihrem Werdegang berücksichtigt werden, die aus zwei sich verschrän-

kenden Tätigkeitsbereichen erwuchs: Hatte die junge Frau ab 1595 endgültig einen für

ihre Zeit außergewöhnlichen Weg als Herausgeberin von Les Essais beschritten, schlug

sie parallel hierzu eine ebenso erstaunlicheKarriere als eigenständige femmede lettres ein,

und zwar bereits 1594 mit der Veröffentlichung ihres ersten, zudem Montaigne gewid-

meten Romans Le Proumenoir de Monsieur de Montaigne. An anderer Stelle werden Marie

de Gournays Schriften und ihr Gesamtwerk noch eingehender beleuchtet werden, doch

sei einstweilen betont, dass sie im Laufe ihres Lebens tausende Seiten von Text unter-

schiedlichster Gattungen verfassen und publizieren sollte – dazu gehören Gedichte und

altphilologische Übersetzungen ebenso wie Erziehungsschriften, moralische Schriften

undGelegenheitsschriften, übersetzungstheoretische und sprachpolitische Abhandlun-

oversimplify a very complex situation by giving the impression that she stood almost alone as a defender

of the past against the modernists and the purists [Herv. d. Verf.].«

255 Vgl. dazu Grimm (2005), 115–117, der u.a. herausstellt, dass mit der Gründung der Académie

française auf Betreiben Richelieus »Sprachpflege […] zu Sprachpolitik [mutierte].« (Ebd., 115)

256 Ebd.; vgl. außerdem zum Sprachabsolutismus unter Richelieu, seinen Folgen sowie oppositionel-

len Tendenzen ebd., besonders 120–122.

257 So die Formulierung bei Grimm (2005), 134. Vgl. ebd., 130, zur sich im Jahr 1663 um Colbert konsti-

tuierenden sogenannten »Petite Académie« – bestehend aus vier Personen, die auch der Académie

française angehörten u.a. deren Gründungsmitglied und ›Graue Eminenz‹ Jean Chapelain.

258 Hinrichs (22008), 172.

259 Ebd., 180–182.

260 Hinrichs (22008), 187.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Amalia Witt: Texte vererben

gen sowie emanzipatorische Pamphlete und Streitschriften.261 Somit ist auch aus einer

sozialgeschichtlichenPerspektiveMarie deGournaysWerdegangbereits ohne ihrenSta-

tus als fille d’allianceMontaignes außergewöhnlich, denn sie stammte aus einer verarm-

tenAdelsfamilie,die ihr imVerlags-undBuchgewerbekeineUnterstützungbietenkonn-

te: Zu dem Zeitpunkt, als sie mit der Publikation ihrer Werke begann, war sie Vollwaise

und musste sich um einige ihrer jüngeren Geschwister kümmern. Trotz dieser Heraus-

forderungenwar sienichtnur alsVerlegerinund,umeineneuzeitlicheBezeichnungher-

anzuziehen,als eineArtLektorin fürLesEssais tätig.Auchbrachte sieunter ihremNamen

eigenständig ihre selbst verfassten Werke heraus. Damit nahm sie auch in der Gruppe

der im Buchsektor tätigen Damen eine herausragende Stellung ein, unter denen sich

bereits ab 1550 publizierende, jedoch nicht auch gleichzeitig eigene Texte schreibende

und unter ihrem eigenen Namen veröffentlichende Frauen finden.262

Marie de Gournays Wirken fällt mit dem späten 16. und dem beginnenden 17. Jahr-

hundert in eine Umbruchzeit, die nicht erst im 19. Jahrhundert mit Jacob Burckhardt

zur strahlenden Wiederentdeckung der Antike stilisiert wurde, sondern bereits Zeitge-

nossen wie Francesco Petrarca (1304–1374) und Giorgio Vasari (1511–1574) als Kontrast-

programm zu einem als rückständig und ›dunkel‹ empfundenen Mittelalter galt. Was

allerdings die Stellung von Frauen in jener Zeit angeht, setzte, unter Ausblendung der

von Burckhardt gemachten Einschränkungen, eine missverstandene Rezeption dieses

Gleichheitspostulats Burckhardts ein: Die Renaissance wurde stilisiert zu »eine[r] Zeit

der Frau […], in der sich für sie erstmals die Perspektiven einer geistigen und künstle-

rischen Gleichstellung abzuzeichnen beginnen«.263 Jenes Diktum der vermeintlichen

Gleichstellung sowie das Bild einer ›lichtdurchfluteten‹ Renaissance auch für Frauen

konnte jedoch durch die Arbeiten der amerikanischen Frühneuzeithistorikerin Joan

Kelly-Gadol in den 1970er und 1980er Jahren hinterfragt werden:264 Das klare ›Nein‹, das

sie selbst als Antwort auf ihre zuvor in dieser Form nie gestellte Frage formulierte, ob

Frauen eine Renaissance gehabt hätten, führte zu regen Forschungsdiskussionen und

auch Revidierungen ihrer These:265 So etwa stellt Éliane Viennot fest, dass Kellys Frage

letztendlich mit einem ›Ja‹ oder zumindest mit einem ›Ja, aber …‹ beantworten werden

261 Vgl. zur Übersicht die einleitenden Essays im ersten Band der zweibändigen Gesamtausgabe ihrer

Werke: Gournay (2002), 10–108.

262 Vgl. dazu und zu Verlegerinnen in der FrühenNeuzeit in Frankreich Viennot (2020), 330–335, sowie

Zimmermann (2005), 96–105.

263 Ich übernehmehier imWortlaut eine Formulierung ausmeinem2019 veröffentlichtenOnline-Bei-

trag zu den Renaissance-Künstlerinnen Sofonisba Anguissola (ca. 1531/32–1625) und Lavinia Fon-

tana (1552–1614); vgl. Witt (2019). Das Zitat stammt aus Hess (1988).

264 Mit »Did Women Have A Renaissance?« (1977) und »Early Feminist Theory and the Querelle des

Femmes, 1400–1789« (1985) führte Kelly-Gadol den Begriff Querelle des Femmes in der amerikani-

schen Forschung ein und schuf erstmals ein Bewusstsein für historiographische Periodisierungen,

die herkömmlicherweise Frauengeschichte nicht berücksichtigen. Mit der erstgenannten Arbeit

ging sie bereits 1977 der elektrisierenden Überlegung nach, ob Frauen überhaupt die sprichwört-

liche Renaissance in der Epoche der Renaissance erlebten.

265 Nichtsdestotrotz ist Kelly der grundlegende Anstoß zu verdanken, die Hinterfragung herkömmli-

cher historischer Periodisierungenmittels des Blickes auf die Geschichte(n) von Frauen eingeleitet

zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 77

sollte.266 Denn ab 1530 veränderte der Buchdruck die Sichtbarkeit schreibender Frau-

en, sodass Viennot gar von einem neuen Frauen-Typus spricht:267 Zwischen 1549 und

1615 veröffentlichten rund 50 schreibende Frauen ihre Werke und damit deutlich mehr

Schriftstellerinnen als noch im Mittelalter, wobei allerdings der Großteil dieser Damen

von adeligem oder hochadeligem Stand war.268 Auch das Tätigwerden von Frauen im

Buch- und Verlagsgewerbe stieg im 16. Jahrhundert beträchtlich an, und meist waren

Witwen »Bücher-Frauen«, wie Margarete Zimmermann sie nennt.269 Allerdings muss

auch hier herausgestellt werden, dass es sich dabei größtenteils umFrauen handelte, die

über familiäre BeziehungendenKontakt zur verlegerischenTätigkeit erhalten hatten,270

sei es, dass sie Witwen oder leibliche Erbinnen von Buchhändlern waren, sei es, dass

sie aufgrund von Todesfällen in der Familie die Werke ihrer verstorbenen Väter oder

Brüder herausbrachten.271 Wohl deshalb bezeichnet Éliane Viennot diese verlegerisch

Tätigen als ›Rand-Schriftstellerinnen‹.272 Hierzu zählt sie auch jene Frauen, die zwar

nicht als Verlegerinnen arbeiteten, jedoch eigene Schriften veröffentlichen konnten,

dies wohlgemerkt jedoch nur im Anhang von Werken von Männern.273 Zudem blie-

ben zahlreiche Schriften von Frauen ungedruckt, was nicht allein dem sozialen Druck

zuzuschreiben ist, dem publizierende Frauen ausgesetzt waren:274 Auch ließen viele

Autorinnen ihre Werke ganz bewusst noch nicht drucken, da sie den Kostenaufwand

scheuten oder die Vorteile dieser technischen Neuerung nicht sahen. Dennoch bestand

bereits vor Marie de Gournays Erscheinen auf der literarischen Bühne ein – wenn auch

kleiner –Kreis literarisch freischaffender Frauen,die ihreWerke publizieren ließen: Von

den Lyoneser Dichterinnen Louise Labé und Pernette du Guillet (um 1520–1545) über

das bürgerliche Mutter-Tochter-Gespann aus Poitiers, Madeleine und Catherine Des

Roches, von dem in dieser Arbeit noch die Rede sein wird, und die Pariser Hebamme

Louise Bourgeois (1563–1636) bis hin zur burgundischen Geistlichen Jeanne-Charlotte

de Bréchard (um 1580–1637).275 Vorreiterinnen für diese Frauen waren neben Christine

266 »À la question que posait Joan Kelly en 1980 […], la réponse semble donc finalement : oui. Ou

plutôt, oui mais.« Viennot (2020), 432.

267 »Si l’offensive contre l’accès des femmes aux bénéfices des « tempsmodernes » parvient àmainte-

nir la plus grande partie d’entre elles dans des positions subalternes, les éléments qui vont dans

le sens opposé sont suffisamment fort pour provoquer, dès les années 1530, la naissance d’une

espèce nouvelle : celle des femmes qui écrivent et qui publient leurs œuvres. […] La naissance de

cette espèce nouvelle doit évidemment tout à l’imprimerie.« Viennot (2020), 325–326. Vgl. dazu

außerdem ebd., 432–434.

268 Vgl. Viennot (2020), 328–329. 1549 ist das Todesjahr Marguerite de Navarres, 1615 jenes Margue-

rite de Valoisʼ.

269 Zimmermann (2005), 98.

270 Vgl. dazu und zum Folgenden Viennot (2020), 331.

271 Ebd.

272 Ebd.

273 »Le plus gros contingent de ces « écrivaines de marge » est toutefois constitué de celles dont on

connaît quelques textes grâce à leur présence dans des volumes d’autres auteurs ou dans des

recueils collectifs.« Ebd.

274 Ebd., 328.

275 Ebd., 329.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Amalia Witt: Texte vererben

de Pizan zunächst aus dem Hochadel stammende Frauen, allen voran Margarete von

Österreich (1480–1530), Anne de France (1461–1522) sowie Margarete von Navarra.276

Was die Literatur des 17. Jahrhunderts im Allgemeinen anbelangt, ließ sich das Bemü-

hen, einer noch nie dagewesenen politisch-gesellschaftlichen Komplexität Herr zu wer-

den, auch an neuen literarisch-künstlerischen Ausdrucksformen wie manieristischen

und barocken Stilen ablesen.277 Vor diesemHintergrund ist es jedoch fraglich, inwiefern

dieHybridität desŒuvresMarie deGournays sie als Barockautorin qualifiziert: Zwar ist

es treffend festzustellen,dass sie »in einer Zeit [lebte], in der sich tiefgreifende und lang-

fristig wirkende epistemologische und gesellschaftliche Umbrüche anzubahnen begin-

nen«,278 und dass sie somit unmittelbar an einem jener Strukturbrüche zu situieren ist,

die Michel Foucault in seiner Ordnung der Dinge für die erste Hälfte des 17. Jahrhundert

im Hinblick auf die Episteme konstatiert.279 Allerdings ist sie mit ihrem Werk geistes-

geschichtlichmehr im 16. als im 17. Jahrhundert zu verorten, wie im Folgenden deutlich

werden wird und woraus sich eine Diskrepanz ergibt – eine Diskrepanz zwischen der

literaturgeschichtlichen Einordnung einerseits, die retrospektiv für die bis in die Mitte

des 17. Jahrhunderts hineinragendeMarie de Gournay angelegt wird, und ihren sprach-

politischen Überzeugungen andererseits, die auf ein Eigenverständnis hindeuten, das

mit einer dem 17. Jahrhundert nicht mehr geläufigen Orientierung an der Antike ein-

herging undmit ihrer Sprach- und Dichtungskonzeption zusammenhängt.280

Hierbei sollte nicht unerwähnt bleiben, dass Marie de Gournay auch über diese bei-

den Themenfelder hinaus als charakterstarke sowie häufig auch starrsinnig wirkende

Persönlichkeit auffiel, deren autoritäres Auftreten oftmals in unvorteilhafter Weise die

Qualität ihrer Werke überschattete.281 Herkömmlichen literarischen Periodisierungen

folgend steht das 17. Jahrhundert in Frankreichmit seiner Bezeichnung als siècle classique

276 Vgl. zu ihren Werken Viennot (2020), 326–328f.

277 Vgl. Desan (1991a), 2.

278 Brink (2015), 117.

279 Vgl. dazu erneut ebd.

280 »A l’époque où l’astre de Malherbe brille de tout son éclat, la fille adoptive de Montaigne se fait

un devoir de perpétuer l’idéal de la Pléiade […].« Thomine (2002), 44. Vgl. dazu außerdemWorth-

Stylianou (2002) sowie Kroll (2000). Marie de Gournay setzte sich in ihren sprachpolitischen Trak-

taten beherzt für die Rehabilitation der von den Sprachreformern um Malherbe abgelehnten La-

tinismen, Archaismen und Regionalismen ein. Zudem verteidigte sie die Vielfalt der Metaphern-

bildung sowie die Beibehaltung von Diminutiven. Allerdings wird bei den genannten Autorinnen

differenziert herausgestellt, dass Marie de Gournay zum einen sprachliche Neuerungen nicht per

se ablehnte – sondern lediglich die allzu großen Einschnitte, welche die Sprachpuristen planten.

DesWeiterenwar sie bei ihremKampf gegen den Sprachpurismus nicht allein, sondern Zeitgenos-

sen wie etwa Jean-Pierre Camus und La Mothe Le Vayer pflichteten ihr bei; vgl. Thomine (2002),

45.

281 »[U]ne attitude positivement archaïsante qui contribue à un isolement idéologique, esthétique et

social malgré une existence intense et un réseau de relations très étendu, une personnalité auto-

ritaire qu’ont bien connue ses contemporains et qui s’exprime dans une prose complexe, bien sou-

vent ironique et provocatrice. La demoiselle de Gournay a parfaitement su provoquer une exaspé-

ration mêlée d’amusement et son fort caractère a comme obnubilé ses rares lecteurs, aux dépens

de ses œuvres mêmes.« Arnould (2002), 10.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 79

– in deutscher, wenn auch nicht unproblematischer Begriffsbildung ›Klassik‹ genannt

– für die Produktion vorbildhafter Höhenkammliteratur insbesondere im Bereich der

Dramatik, die in den Dienst des (vor-)absolutistischen Staates unter der von Richelieu

angeregten Académie française gestellt wurde, wobei die doctrine classique eine strenge Re-

gelhaftigkeit der Kunstproduktion ebenso gewährleisten sollte, wie Malherbes Normie-

rungsvorschläge und Claude Favre de Vaugelasʼ (1585–1650) bon usage die Vorbildhaftig-

keit der französischen Sprache zu regulieren gedachten.282 Somit ist Marie de Gournay

nicht der französischen Klassik in der hier skizzierten Ausprägung vorbildhafter Kul-

turproduktion zuzuordnen, deren Blüte im Sinne eines verfeinerten Epochenschnitts

ohnehin erst mit der Alleinherrschaft Ludwigs XIV. im Jahr 1661 und damit nach ihrem

Ableben angesetzt wird.283 Einer solchen Einordnung entgegen stehen ihr oftmals vehe-

mentes Eintreten für aus Sicht ihrer Zeitgenossen antiquierte Wörtern sowie ihre Op-

position zu Malherbe und dessen Sprachpurismus, insbesondere jedoch ihre zeitlebens

geleistete Verteidigung Montaignes sowie seines Werks – im 17. Jahrhundert waren Les

Essais sprachlich sowie stilistisch weitestgehend aus der Mode gekommen.

Jedenfalls empfehlen die vorgenannten Aspekte Marie de Gournay keineswegs, sie

als klassische Autorin einzuordnen. Hierfür möchte ich drei weitere Argumente anfüh-

ren, die sich aufMarie de Gournays Tätigkeit als Übersetzerin und Verteidigerin von aus

Sicht ihrer Zeitgenossen ›veralteten‹ Autoren beziehen: Erstenswurde inMarie deGour-

nays Verbundenheit mit den Dichtern der Pléiade sowie mit MontaignesWerk auch ihre

Liebe für die Geistesgrößen der Antike ersichtlich, denn sie versuchte sich teilweise an

derenÜbersetzung, so etwa anAuszügen ausVergilsAeneis.284 Zweitens sperrte sichMa-

rie de Gournay zwar nicht vollständig sprachlichen und stilistischen Anpassungen, doch

mussten sie ihremEmpfindennachmoderat genugausfallen,umdie ihr sobedeutenden

Autoren des 16. Jahrhunderts über den Verlauf der Jahrhunderte hinweg vor dem Verfall

und der Vergessenheit zu bewahren.285 Und schließlich stellt sich Marie de Gournay am

Ende des dritten Traktats ihrer insgesamt drei Teile umfassenden sprachpolitischen Ab-

handlung Défense de la Poésie et du langage des Poètes als Verteidigerin der antique et legitime

Poésie dar, womit sie erneut als Advokatin der Lyrik der Pléiade auftritt:286

Me puis-je trop bander sur la revanche de l’antique et légitime Poésie, contre de si

furieuses agressions de la nouvelle [Poésie], sa parricide fille, qu’elles [sic!] mettent

cette illustre mère en péril de naufrage, sans répéter qu’elles y mettent aussi l’Orai-

son ? Je serais heureuse et fine, Lecteur, si je te pouvais induire d’aimer l’Antiquité :

282 Vgl. Hartwig/Stenzel (2007), 24–25, 144–160, besonders 144–145.

283 Vgl. zur Periodisierung der Klassik Grimm (2005), 1–11.

284 Eine der ersten Auflagen ihres Romans Le Proumenoir deMontaigne enthielt eine vollständige Über-

setzung des zweiten Buches der Aeneis ins Französische. Vgl. dazu den Kommentar von Kallendorf

(2020), 85f.

285 »Gournay shows her sense that we have a responsibility toward language, to tend it and care for it.

She accepts changes in usage that build on the past, but not those that tear it down.« Bauschatz

(1991), 280. Vgl. zu ihren sprachpolitischen Ansichten auch Ilsley (1963), 145–165; Noiset (2004),

119–148.

286 Gournay (2002ff): Défense de la Poésie. Troisième Traité, 1200.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Amalia Witt: Texte vererben

puis qu’étant moi-même de cette date, j’espérais te grapiller parmi le marché quelque

parcelle en ta bonne grâce.

Zu dieser Stelle kommentiert Cathleen M. Bauschatz, dass Marie de Gournay sich auch

deshalb selbst zu den anciens gezählt habe, da sie sich von der von ihr selbst gewählten

Metapher der vatermörderischer ›Tochter‹ abgesetzt habe: Als ebensolche werde näm-

lich die ›neue Dichtung‹ dargestellt, die ihre ›Eltern‹ – die antike Poetik und Rhetorik –

ermordet habe, wohingegen sie selbst, als fille d’allianceMontaignes, dies eben nicht tue,

sondern vielmehr die anciens bewahre.287 Dass mit diesen jedoch nicht nur die Dichter

der Pléiade, sondern auch jene der Antike gemeint sind, zeigt sich in der die Passage er-

öffnendenBemerkung:Sichdirekt andieLeserinunddenLeserwendend,schreibtMarie

deGournay, sie würde sich freuen,wenn sie ihr oder ihmdie Antike näherbringen könn-

te, denn sie gehöre schließlich selbst zu diesem Datum. Vor diesem Hintergrund wäre

Marie de Gournay somit als späte Vertreterin der französischen Renaissance einzustu-

fen. Aus einer literaturgeschichtlichen Warte wird sie indes oftmals als Barockautorin

bezeichnet oder gar zwischen Barock und Preziosität situiert.288

Zieht man allerdings die philosophiegeschichtliche Binnenperiodisierung für den

Humanismus heran, so weist Joachim Landwehr für den Zeitraum 1550–1600/1630 dar-

auf hin, dass er als Späthumanismus zu bezeichnen sei und lange als frühe Phase des

Barock gegolten habe.289 Mit dem aus der Kunstgeschichte für die Literaturgeschichte

entlehnten Terminus ›Barock‹ werden all jene Literaturproduktionen im Frankreich des

17. Jahrhunderts herausgestellt, die eben nicht der dem siècle classique für gewöhnlich zu-

geschriebenen strengen Regelhaftigkeit entsprechen, sondern imGegenteil von überra-

schender bis hin zu exzentrischer Doppeldeutigkeit, Flüchtigkeit, Vergänglichkeitsbe-

wusstsein und dem Spiel mit dem Trügerischen geprägt waren.290 Dies wird durch die

HerleitungdesBegriffs vomportugiesischenWort barocco verdeutlicht,das eineunregel-

mäßig geformte Perle bezeichnet.291 Problematisch ist ›Barock‹ jedoch insbesondere für

diese Arbeit, da sich der Terminus zwar zur Abgrenzung ›vorklassischer‹ Literaturphä-

nomene eignet, allerdings dadurch notwendig an die Klassik gebunden bleibt292 und so-

mitMariedeGournaysdargestellterOrientierungandenAutorenundSchriftproduktio-

nendes 16. Jahrhundertsnichtgerechtwird.MitBlickaufdasaußerdemfürdieseZeit als

Begriff im Raum stehende Phänomen der préciosité konstatiert Renate Bader, dass eines

der unbestrittenen Charakteristika des Preziösentums die Besinnung der Frau auf neue

287 »Gournay defends the ancients, and also explains why she is such a strong defender – she herself

is ancient! Interestingly, we see modern poetry represented here as a female ›sa parricide fille‹ –

who has killed her parents, ancient poetry and rhetoric. Gournay, on the other hand, ›covenant

daughter of Montaigne‹ (›fille d’alliance de Montaigne‹), defends and supports her literary ances-

tors.« Bauschatz (1991), 280.

288 Vgl. dazu exemplarisch Renate Krolls (2000) Beitrag »Deffence de la Poésie zwischen Barock und

Preziosität. Gournay, Longueville, Scudéry«.

289 Landwehr (2014), XI.

290 Vgl. zur Diskussion des Barockbegriffs Grimm (2005), 150–157, besonders 150–154.

291 Ebd.

292 Vgl. Grimm (2005), 151.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 81

und selbstbestimmte Leitwerte desWeiblichenwar, allerdings frauenapologetische Tex-

te des 17. Jahrhunderts –zudenen sie neben jenenPoullain de LaBarres (1647–1723) auch

die vonMarie de Gournay zählt – nicht immer auch preziöse Texte gewesen seien.293 Al-

lerdings weisenMarie de Gournays hier als frauenapologetische Texte bezeichnete Kon-

tributionen zurQuerelle des Femmes ohnehinAlleinstellungsmerkmale auf,die sie,worauf

zurückzukommen sein wird, innerhalb jener Geschlechterdebatte herausheben. Zudem

wurde inzwischen festgestellt, dass es ein homogenes Preziösentum als eine historisch

und sozial klar identifizierbare Bewegung ohnehin niemals gegeben hat294 und der Ter-

minus zwischenzeitlichdurch ›Galanterie‹ zu ersetzen ist.295 ImÜbrigenwurde,wie ein-

leitend kurz erwähnt, für Marie de Gournay in der Forschungsliteratur auch diskutiert,

inwiefern sie derGeistesströmungdes libertinage zuzurechnen sei undEinfluss auf ihren

engen Freund, den libertinenDenker und Erzieher François de LaMothe Le Vayer, sowie

andere libertine Autoren ausgeübt habe.296 Jene lassen sich retrospektiv dem libertinage

érudit zurechnen, wobei die antike Skepsis und ihre Vermittlung durch Les Essais für die

Vertreter dieser geistesgeschichtlichen Strömung zentral war.297

AusdemVorstehenden lässt sichableiten,dasswederdieBezeichnung ›Späthumanistin‹

noch jene der ›Barockautorin‹ der besonderen StellungMarie de Gournays in der Litera-

turgeschichte adäquat Rechnung zu tragen vermag, zumal diesen Termini retrospekti-

ve und somit nicht zeitgenössische Konzepte zugrunde liegen. Nicht nur anachronisti-

sche Begrifflichkeiten, sondern auch ein allzu limitierter Fokus auf lediglich bestimmte

Aspekte vonMarie deGournaysWerk führen zu einer beschränkten Sicht auf ihren geis-

tigenNachlass:Hartnäckig scheint sichdie Forschungstraditionzuhalten,diedenFokus

auf ihre Tätigkeit als Herausgeberin von Les Essais oder ihr emanzipatorisches Auftreten

und ihre Traktate zur Gleichheit der Geschlechter gerichtet hält, andere ihrer Schriften

aber wenig bis kaum bespricht, obgleich Bemühungen einer differenzierteren Leseart

ihres Gesamtwerks in den letzten Jahrzehnten zugenommen haben.298 Zwar sind ihre

Herausgeberschaftund ihrEintreten für emanzipatorischeFragen–insbesondere inBe-

zug auf Frauenbildung –nach wie vor wichtige Gesichtspunkte ihres geistigen Nachlas-

ses.Allerdingswerdenallein sieder schillerndenMariedeGournay,diebereits zuLebzei-

ten sehr kontrovers gesehen, doch auch vielfach geschätzt wurde, nicht gerecht. Folglich

293 Bader (1986), 98.

294 Grimm/Hartwig (62014), 180.

295 Vgl. Grimm (2005), 151.

296 Vgl. zu dieser Hypothese insbesondere Dotoli (2001), 68, auf die noch zu sprechen kommen sein

wird. Marie de Gournays Verbindung zu La Mothe Le Vayer und den libertinen Kreisen ihrer Zeit

wird im Abschlusskapitel dieser Arbeit dargelegt.

297 Vgl. für Grundlegendes zur intellektuellen Strömung des libertinage bzw. libertinage érudit Grimm

(2005), 82–87.

298 »Si l’on écarte quelques utilisations idéologiques tant furieuses que comiques, Marie de Gournay

a été abondamment citée et sérieusement commentée : elle jouit maintenant d’une réception

très contrastée mais sans équivoque qui a établi la force de sa personnalité et l’aridité inévocable

de ses écrits, qui ne vaudraient que lorsqu’elle revêt l’armure de champion du féminisme ou, au

mieux, lorsque, pour ses Préfaces aux Essais, elle apparaît dans la lumière deMontaigne.« Arnould

(2002), 10.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Amalia Witt: Texte vererben

bedarf es einer differenzierten Betrachtung Marie de Gournays im Kontext ihrer Zeit,

wobei nicht nur ihrer Tätigkeit als Herausgeberin, sondern auch der großen Bandbreite

eigener Schriften Rechnung getragen werden sollte.

2.2.2 Von der Leserin der Essais zur fille d’alliance

Mit ihrem Willen zur autodidaktischen Bildung und ihrer profunden Kenntnis des

Werks Montaignes, das sie nach jahrelanger und wiederholter Lektüre auswendig zu

kennen schien, nahmMarie de Gournay ihren neuen ›Ziehvater‹ in kürzester Zeit derart

für sich ein, dass er nach ihrem ersten Zusammentreffen in Paris seine ›Wahltochter‹

in der Picardie mehrmals besuchte und 1588 gemeinsam mit ihr an der Revision von

Les Essais arbeitete. Dort entstand eine palimpsesthafte, gedruckte und gleichzeitig

per Hand vielfach eng mit sogenannten allongeails be- und überschriebene Fassung

der Druckfassung des Werks von 1588, die heute wie gesagt als Exemplaire de Bordeaux

beziehungsweise EB bekannt ist.299 Im Übrigen, so betont John O’Brien, sei EB auch

deshalb eine Rarität, da es ist ein glücklicher Umstand sei, dass dieser Text überliefert

wurde,und zwar trotz seiner Entstehung in einer Zeit, diemit derartigenprovisorischen

Dokumenten nicht zimperlich umging.300

ImHinblick auf die komplexe Editionshistorie von LesEssaismuss in diesemKontext

bereits hier erwähntwerden, dass sich diese handkommentierte Fassung desWerks ver-

änderte undhöchstwahrscheinlich sogar eineweitere, zusätzlicheKorrekturfassung von

Les Essais entstand, dieMontaigne nach seinem letzten TreffenmitMarie de Gournay im

Jahr 1588 erstellte,wobei er bis zu seinemAbleben 1592weitereKorrekturwünsche in jene

zweite Schrift einfügte.301 Anhand ebendieser Schrift – in der Forschungwird sie ›Copie

deMontaigne‹ genannt –sollten Abschriften gemachtwerden,dieMarie deGournay zur

Anfertigung der ersten posthumen Edition desWerks dienten.302Marie de Gournay be-

tonte später, trotz ihresdamals jungenAlters undohnedieMöglichkeit, sichmit anderen

über ihre Meinung auszutauschen, denWert von Les Essais, jenes so neuartigen Buches,

sofort während der Lektüre erkannt zu haben:303

Environ les dix-huit ou dix-neuf ans [soit vers 1584 ou 1585], cette fille lut les Essais

[Herv. d. Verf.] par hasard : et bien qu’ils fussent nouveaux encore et sans nulle répu-

tation qui pût guider son jugement, elle les mit non seulement à leur juste prix, trait

299 Vgl. zum aktuellen Stand der Forschung Desan (22018a). Das Exemplaire de Bordeaux wird heute

in der Bibliothèque municipale de Bordeaux aufbewahrt. Vgl. außerdem den Beitrag zu Montaignes

allongeails von Tournon (22018a).

300 Schließlich handelte es sich aus Sicht der Zeitgenossen lediglich um ein skizzenhaftes Konvolut

von Verbesserungen, das allein bis zur Drucklegung einer neuerlichen Edition gebraucht wurde,

weshalb es imRegelfall anschließend sofort entsorgt wurde. Vgl. O’Brien (2019), 236: »Prepared by

the essayist between 1588 and 1592 with a view to a new edition of his work, and now preserved,

as the name suggests, as a national treasure in the vaults of Mériadeck, the bibliothèquemunicipale

in Bordeaux, EB is a rare survivor in a print world that did not hesitate to destroy an author’s copy

once its usefulness had passed.«

301 Vgl. dazu Devincenzo (2013), 9.

302 Vgl. Desan (22018b), 689–690.

303 Gournay (2002c): Copie de la Vie de la Damoiselle de Gournay, 1863.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 83

fort difficile à faire en tel âge, et en un siècle si peu suspect de porter de tels fruits

[…].

Les Essais beeindruckten sie derart nachhaltig, dass sie zu ihrer ständigen Lektüre und

Begleitungwurdenund sie sich zwei Jahre langnichts sehnlicherwünschte, als ihrenAu-

tor kennenzulernen.304 Allerdings wurde sie zunächst von der Falschmeldung erschüt-

tert,Montaigne sei verstorben.305DiesmagdemUmstandgeschuldet gewesen sein,dass

jener zu Beginn seines Aufenthalts in Paris im Frühjahr 1588 im Zuge der Beaufsichti-

gung des Drucks der Neuedition seines Werks schwer erkrankt war:306 Wie dargestellt,

war er zunächst in geheimer Mission aus Bordeaux an den Hof gereist, um als Unter-

händler sowie als Mittler zwischen Heinrich III. und dem späteren Heinrich IV. zu fun-

gieren, und überwachte danach in Paris die Drucklegung von Les Essais, die nun den

erweiterten dritten Band sowie mit insgesamt 543 Zusätzen eine deutliche inhaltliche

Erweiterung der ersten beiden Bände enthielt.307 Im Zuge des Druckprozesses bei Abel

L’Angelier war Montaigne der anstrengenden Aufgabe unterworfen, täglich punktuelle

Korrekturen an den neuen Druckfahnen anbringen zu müssen.308 Diese ihn in bestän-

dige Alarmbereitschaft versetzende Tätigkeit ermüdete ihn außerordentlich,weshalb er

so schwer erkrankte, dass sein enger Freund Pierre de Brach (1547–1605) – der ihn nach

Paris begleitet hatte – befürchtete, Montaigne müsse sterben.309 Allerdings erholte er

304 In ihrem Vorwort zur ersten posthumen Edition von Les Essais sollte sie schreiben: »[…] m’étant

montrée lors que je vis premièrement leur [Les Essais] auteur même, que ce m’est tant de gloire

d’appeler Père, après qu’ils [Les Essais] m’eurent fait souhaiter deux ans cette sienne rencontre avec

la véhémente sollicitude que plusieurs ont connue, et nul sans crier miracle.« Gournay (2007), 4 =

Gournay (2002h): Préface » longue «, 281, Anm. 3.

305 Vgl. erneut die bereits zitierte Passage aus Gournay (2002c): Copie de la Vie de la Damoiselle de Gour-

nay, 1863, in der es weiter heißt: »[…] mais elle commença de désirer la connaissance, communi-

cation et bienveillance de leur Auteur plus que toutes les choses du monde. Tellement que sur la

fin du terme de deux ou trois ans, qui se passa entre la première vue qu’elle eut du Livre et de

celle de l’Auteur, ayant reçu comme elle lui voulait écrire un faux avis qu’il était mort, elle en souf-

frit un déplaisir extrême [Herv. d. Verf.] : lui semblant que toute la gloire, la félicité et l’espérance

d’enrichissement de son âme étaient fauchés en herbe, par la perte de la conversation et de la société

qu’elle s’était promise d’un tel esprit [Herv. d. Verf.].« Auf diese Ausführungen und insbesondere auf

die Rolle der Trauer in den Freundschaften Montaignes wird zurückzukommen sein.

306 Vgl. dazu und zum Folgenden Bardyn (2015), 422–430, besonders 424–425.

307 Vgl. Desan (22018h), 1557.

308 Das heißt, es handelte sich dabei um punktuelle, während des Drucks gemachte Schnellkorrektu-

ren und noch nicht um die intensive Korrektur- und Erweiterungsarbeit, die Montaigne später mit

Marie de Gournay an den fertigen Druckfahnen als weitere allongeails vollziehen sollte, wodurch

wie gesagt das heute so benannte Exemplaire de Bordeaux entstehen sollte. Die Bezeichnung allon-

geails als Erweiterungen geht auf eine Formulierung Montaignes in III,9 (De la vanité) zurück und

meinte zunächst nicht die Korrekturen an EB, sondern die Erweiterung von Les Essais umeinen drit-

ten Band. Vgl. dazu Tournon (22018a), 41. Montaignes Annotationspraxis, Notizen an den Rändern

der Druckfahnen anzubringen, nahm erst mit seinen Besuchen auf dem Anwesen der Familie le

Jars de Gournay seinen Anfang, woraufhin diese Art der Korrektur und Erweiterung ebenfalls als

allongeails bezeichnet wurde; vgl. Desan (2004), 510.

309 Vgl. hierzu denAuszug aus demBrief vonPierre deBrach inBardyn (2015), 425–426. Vgl. außerdem

zu Pierre de Brach, seiner Freundschaft zu Montaigne und seiner späteren Rolle bei der Erstellung

der ersten posthumen Edition von Les EssaisMagnien (22018).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Amalia Witt: Texte vererben

sich wieder, nämlich gerade noch rechtzeitig, bevor sich imMai 1588 in Paris die Ereig-

nisse rundumdie ligistischenAufstände derart überschlugen,dassHeinrich III. aus der

Stadt fliehen musste, wobei in dessen Gefolge sich, wie gezeigt, auch Montaigne selbst

befand.310 Erst nachdem Montaigne im Juli 1588 nach Paris zurückgekehrt – und zwar

nach einemAufenthalt im sichererenRouen, imSommer zusammenmit Pierre deBrach

– und von den Ligisten kurzzeitig in der Bastille gefangengesetzt worden war, konnte

er die fertigen Druckfahnen von Les Essais entgegennehmen.311 Zu jenem Zeitpunkt ge-

schah es auch, dass Montaigne die Bekanntschaft Marie de Gournays machte, die ihm

kühn schrieb und wünschte, ihn zu treffen.

Im Übrigen hielten Maries Angehörige ihren überbordenden Enthusiasmus für ge-

radezu krankhaft. Les Essais – so sollte Marie es später in einem ihrer Vorworte zu den

posthumen, von ihr herausgegebenenEditionendesWerks schreiben–hätten sie, als sie

ihr amEnde ihrer Kindheit in die Hände fielen, geradezu vor Bewunderung erschüttert:

»L’admiration dont ils me transissaient, lorsqu’ils me furent fortuitement mis en main

au sortir de l’enfance, m’allait faire reputer visionnaire.«312 Die junge Marie hatte sich

zu einer aus Sicht ihrer Zeitgenossen außergewöhnlich bildungshungrigen Frau entwi-

ckelt und empfand die mangelnden Bildungsmöglichkeit auf dem Land als quälend.313

Erschwerend kam hinzu, dass ihre Mutter die allzu eifrigen Bildungsbestrebungen der

Tochter mit Besorgnis bis hin zu Argwohn sah.314 Es war somit ungewöhnlich, dass Ma-

rie de Gournay – die nach eigenen Angaben bei ihrer ersten Lektüre von Les Essais erst

19 Jahre alt war315 –mit demWerkMontaignes in derartige Resonanz trat, da ihre Mög-

lichkeiten begrenzt waren, sich Bildung anzueignen und ein derartigesWerk zu rezipie-

ren. Und dies, obgleich ihr Lebensweg vielversprechend begann, da die am 6. Oktober

1565 in Paris Geborene einer wohlhabende Familie des katholischen Schwertadels ent-

stammte und später in die gehobene Gesellschaft bei Hofe durch ihreMutter eingeführt

wurde. Dies geschah trotz des überraschenden Todes des Vaters im Jahr 1577 und der

310 Vgl. Bardyn (2015), 427–428.

311 Bardyn (2015), 429, führt aus, Montaignes Festnahme und seine Einkerkerung in der Bastille sei-

en wahrscheinlich mit seiner Verbindung zu Marguerite de Chaumont (?–?), verheiratete le Paul-

mier, zu erklären – einer Arztgattin, deren Mann Julien le Paulmier (1520–1588) zu jenen Ärzten

gehört habe, dieMontaignewährend seiner schweren Erkrankung zu Beginn des Jahres 1588, nach

den anstrengenden Sofort-Korrekturen an den Druckfahnen von Les Essais, behandelten (vgl. dazu

ebd., 426). Wahrscheinlich habe man auf ligistischer Seite Montaigne als eine Art Geisel festhal-

ten wollen, um von Katharina von Medici im Gegenzug für seine Befreiung die Freilassung eines

Edelmannes aus dem Hause Chaumont zu erpressen. Katharinas sofortige Reaktion hierauf, die

Montaignes Freilassung noch am selben Abend erwirkte, bestätige dies und zeige außerdem, in

welch hochrangiger Gunst Montaigne nach wie vor in königlichen Kreisen gestanden habe.

312 Vgl. erneut Gournay (2002j): Préface » courte «, 280.

313 Ebd.

314 Vgl. dazu ebd. sowie Ilsley (1963), 17, und Rauschenbach (2000), 71.

315 »Environ les dix-huit ou dix-neuf ans cette fille lut Les Essais par hasard […].« Gournay (2002c):

Copie de la Vie de la Damoiselle de Gournay, 1863. Auf diese Ausführungen und insbesondere auf die

Rolle der Trauer in den Freundschaften Montaignes wird zurückzukommen sein.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 85

hieran anschließenden Übersiedlung der Familie von der Metropole Paris in die ländli-

che Picardie.316

Vor diesemHintergrund schrieb sie später sogar, nämlich in einer früheren Version

und danach gekürzten Fassung des erwähnten Vorworts, die Lektüre von Les Essais habe

sie in einen derartigen Zustand exzessiver Bewunderung versetzt, dass ihre Angehöri-

gen sich dazu anschickten, ihr Nieswurz zu verabreichen:317 In der Frühen Neuzeit galt

Nieswurz als probates Mittel gegen vermeintliche Geisteskrankheiten wie Schwachsinn

oderHysterieundwar inder rinascimentalenLiteratur aucheinbeliebterTopos,umeine

gewisse ironische Distanz und Spott zu transportieren.318 Bei Marie de Gournay bleibt

jedoch das ironisch–parodistische Moment aus, wenn sie sich retrospektiv bewusst als

eine schwachsinnig, ja geradezu hysterisch erscheinende Rezipientin von Les Essais ge-

riert. Vielmehr wurde diese Rezeptionserfahrung von ihr sehr ernsthaft als Einschnitt

und gewissermaßen als Initiationserfahrung nachgezeichnet, die ihre sich zu Ende nei-

gende Kindheit und damit einsetzende geistige Maturität bedeutete: Sie sollte zur wohl

aufmerksamsten Leserin von Les Essais und profunden Kennerin desWerks werden. Zu-

dem las sie die umfangreiche Schrift nicht aus pueriler Neugierde, sondern eignete sich

autodidaktischBildung an–dazu gehörten auch rudimentäre, doch aufgrundmangeln-

der Hilfestellung nur rudimentär bleibende Kenntnisse des Griechischen319 –, um nicht

dem Schicksal des Gros der Frauen ihres Jahrhunderts zu verfallen, die stets fremdbe-

stimmt agierenmussten, da sie beständig unter Aufsicht entweder der eigenen Familie,

des Ehemannes oder eines Vormundes standen.320 Allerdings können die Marie zuge-

316 Vgl. erneut die bereits zitierte Passage aus Gournay (2002c): Copie de la Vie de la Damoiselle de Gour-

nay, 1862: »Et fit son étude ainsi, tant par l’aversion que sa mère apportait en telles choses […].«

317 In der Vorrede von 1595 lautet diese Variante des oben genannten Satzes: »On estoit prest à me

donner de l’hellebore lors que comme ils [les Essais] me furent fortuitement mis en main au sortir

de l’enfance, ils me transissoient d’admiration.« DieseVorrede, die sie 1595 für die allererste von ihr

betreute Edition der Essais verfasst hatte, ließ Marie de Gournay bald nach ihrer Veröffentlichung

zunächst streichen, um sie letztlich (1635) doch wieder aufzunehmen. Gournay (2002h): Préface

» longue «, 280, Anm. 9.

318 Vgl. Reiser (2011), 291: Nieswurz, griech. helleboros, wurde in der Medizin des 16. Jahrhunderts u.a.

von Paracelsus (um 1494–1541) als Heilmittel gegen Geisteskrankheiten insbesondere im fortge-

schrittenen Alter empfohlen, weist jedoch eine über den medizinischen Diskurs hinausweisende

Doppelbödigkeit auf. Denn seit der Antike fand Nieswurz u.a. in den Satiren des Horaz sowie im

Corpus hippocraticum als eine probate »Narrenkur« bei Geistesstörungen wie Schwach- undWahn-

sinn auch als rhetorische Spitze in frühneuzeitlichen Kontroversen und als literarischer Topos An-

wendung. Beispielhaft hierfür steht die Anwendung von Nieswurz als ›Droge des Vergessens‹ in

François Rabelaisʼ Gargantua et Pantagruel: Im 22. Kapitel des ersten Bandes der Pentalogie ver-

abreicht der humanistische Gelehrte Ponokrates seinem Schützling Pantagruel, bevor er mit dem

Unterricht beginnt, purgierendwirkendes Nieswurz und Antiziyra (ebenfalls ein Nieswurz enthal-

tendes Mittel), um ihn von der Erinnerung an vergangene, scholastische Lehrexerzitien zu befrei-

en.

319 »Quelqu’un lui ayant montré la Grammaire Grecque, elle en apprit en peu de temps la Langue à

peu près, puis négligea, trouvant le but de sa perfection plus éloigné qu’on ne lui figurait d’arri-

vée.« Gournay (2002c): Copie de la Vie de la Damoiselle de Gournay, 1862. Vgl. erneut Fogel (2004),

26–29.

320 Ausnahmen hiervon bildeten lediglich Klerikerinnen sowie, jedoch nur bis zu einem gewissen

Grad, Witwen oder auch gehobene Kurtisanen. Es würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen,

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Amalia Witt: Texte vererben

standenen Bildungsmöglichkeiten in keinemVergleich zu der privilegierten humanisti-

schen Erziehung stehen, die Montaigne zuteilgeworden war, dem es vergönnt war, auf-

grund seinesHauslehrersHorstanusdasLateinischeundGriechischeganznatürlich von

Kindesbeinen an zu erlernen.321 Zudem eignete sichMarie de GournayWissen nicht nur

in einem Akt des stummenWiderstandes gegen ihre Mutter an, sondern erwarb zudem

aus Sicht der Gesellschaft ihrer Zeit nicht verwertbare, da lediglich für männliche Kar-

rieren und Ambitionen gedachte Kenntnisse.322

Doch Marie de Gournays Bemühungen fruchteten trotz dieser Einschränkungen,

denn unter anderem sollte sich der renommierte flämische Gelehrte Justus Lipsius be-

eindruckt von der Geistesschärfe dieser ›gelehrten Jungfrau‹ zeigen, wie er sie in einem

Brief zu Beginn ihrer Korrespondenz nannte.323 Im Übrigen hatte sie Lipsius noch vor

ihrer persönlichen Bekanntschaft mit Montaigne kennengelernt, denn Marie hatte den

ausführlich auf die Frauengeschichte des 16. und 17. Jahrhunderts einzugehen, weshalb als – frei-

lich nicht vollständige – Auswahl auf folgendeMonographien, in alphabetischer Reihenfolge, ver-

wiesen sei: Allen (2016): The Concept of Women, 3 Bde.; Berriot-Salvadore (1990): Les femmes dans

la société française de la Renaissance; Blisniewski (2011): Die Entdeckung der Frauen in der Renaissance;

Bock (2014): Geschlechtergeschichte der Neuzeit, und (2000): Frauen in der europäischen Geschichte;

Chang (2009): The Production of Female Authorship in Early Modern France; Duby/Perrot (2002): His-

toire des femmes en Occident, 5 Bde.; Godineau (2003): Les femmes dans la société francaise, 16e–18e siè-

cle; King (1991): Women of the Renaissance; Offen (2017): The Woman Question in France, 1400–1870;

Opitz-Belakhal (22018): Geschlechtergeschichte; Pal (2012): Republic of Women; Robin/Larsen/Levin

(2007): Encyclopedia of Women in the Renaissance; Timmermans (1993): L’accès des femmes à la cultu-

re (1598–1715); Wunder (1992): Frauen in der Frühen Neuzeit. Vgl. außerdem zur Stellung der Frau im

17. Jahrhundert die Ausführungen im Abschnitt »Zur Situation der Frau: La France – paradis des

femmes?« in Grimm (2005), 125–128.

321 Es mag zunächst paradox erscheinen, dass Marie de Gournay zwar in eine wohlhabende Familie

des Schwertadels hineingeborenwordenwar, ihre Bildungschancen jedoch von Jugend an schlech-

ter waren als jene Montaignes, der als Vertreter des Amtsadels aus einer Familie stammte, die

ursprünglich im Handel tätig war. Allerdings wären Marie de Gournay selbst unter ökonomisch

besseren Bedingungen höhere Weihen der Bildung nur unter Ausnahmen möglich gewesen – sie

hätte entweder heiraten oder einem religiösen Orden auf Lebenszeit beitretenmüssen. Hingegen

galt im Falle Montaignes ein dem Adel angelehnter Lebensstil – und dazu gehörte u.a. eine soli-

de altsprachliche Bildung – zu jenen Faktoren, die eine Anoblierung über Generationen hinweg

ermöglichten, so wie sie im Falle der Familie Montaigne geglückt war. Treffend bemerkt hierzu

Sarah Bakewell : »Marie de Gournay’s life started, in 1565, with many similarities to Montaigne’s

and two crucial differences: she was a woman and she had less money. […] By reading Latin works

alongside their French translations, she gave herself the best classical grounding she could. The

result was a patchy knowledge, unsystematic but deeply motivated. Montaigne might have ap-

proved of such an anarchic education – in theory. In practice, one cannot imagine him being con-

tent with what Marie de Gournay had, and it would have left himwith less confidence in himself.«

Bakewell (2011), 291–292. Vgl. außerdem zur Erhebung der Familie Montaigne in den Adelsstand

Balsamo (22018).

322 »La lecture dérobée, l’appropriation clandestine du latin et du grec avaient été pour Marie des

formes de résistance à l’autorité maternelle ; hors la force de caractère qu’elles lui donnaient, elles

relevaient d’un effort austère, tendu vers un savoir isolant. Un savoir d’autant plus inutile qu’il se

référait à des normes sociales masculines […].« Fogel (2004), 33.

323 Vgl. Gournay (2002d): Lettre de Marie de Gournay à Juste Lipse (30 septembre 1588), 1932.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 87

flämischen Gelehrten angeschrieben, um ihren Wunsch, Montaigne zu treffen, vor ih-

rer Familie legitimieren zu können.324 Lipsius gilt heute als der Hauptvertreter des Neo-

Stoizismus amEndederRenaissance,underhatteLesEssaiswahrscheinlichum1583 ent-

deckt, vermutlich aufgrund seinesKontakts zum flämisch-französischenPariserDruck-

leger Christophe Plantin (um 1520–1589).325 Daraufhin äußerte sich Lipsius in von ihm

publizierten Briefen – insbesondere in einem Brief vomMai 1583, adressiert anTheodor

van Leeuwen in Den Haag – sehr wohlwollend über das Werk und machte es somit in

Nordeuropa bekannt.326

Es ist zu betonten,dassMontaignenicht geplant hatte,nach seinemAblebendieEdi-

tionsarbeit an Les Essais explizit Marie de Gournay zu überlassen, auch wenn er sie seit

der gemeinsamen Arbeit am später so bezeichneten Exemplaire de Bordeaux sehr schätz-

te.327 Zudemhatte sichMarie deGournay bereits 1594mit ihrerWidmungsepistel in dem

Montaigne gewidmeten Roman Le Proumenoir de Montaigne, den sie ihm zusandte und

der unkommentiert in seinem Nachlass gefunden wurde, in die Familie Montaigne als

geradezu selbstverständlichesMitglied eingeschrieben.328 Darüber hinaus sollte ihr Bil-

dungseifer sie dazu führen, einen herausragenden, obgleich von ihren Zeitgenossen als

solchennicht immer anerkanntenWegalsHerausgeberinundeigenständigeSchriftstel-

lerin zu beschreiten.

2.2.3 Femme de lettres und kritisierte Persönlichkeit des öffentlichen Lebens

Im 17. Jahrhundert zeigt sich das Bild einer vielfach geschätzten Marie de Gournay, die

überdies in Paris zu einer geselligen, wenn auch gezwungenermaßen bescheiden haus-

haltenden salonnière avancierte und mit den Größen ihrer Zeit korrespondierte.329 Ma-

rie de Gournay war eben nicht nur Leserin von Les Essais und deren Herausgeberin, sie

war auch femmede lettres und kritischeKommentatorin der Entwicklungen ihrer Zeit, zu-

dem eine bei ihren libertinen und intellektuellen Freunden geschätzte Gesprächspart-

nerin. Überdies war sie geradezu frappierend gut vernetzt bis in die höchsten royalen

und politischen Kreise: So verkehrte sie auf Einladung Heinrichs IV. an dessen Hof, war

für dessen ehemalige FrauMargarete von Valois als Bibliothekarin tätig und regelmäßig

324 Im Vorwort zur Edition von 1595 sollte Marie de Gournay diesbezüglich Folgendes schreiben: »Je

rends un sacrifice à la fortune qu’une si fameuse et digne main que celle de Justus Lipsius ait ou-

vert les portes de louanges aux Essais […].« Gournay (2007), 4 = Gournay (2002h): Préface » longue «,

280. Vgl. zur Verbindung von Lipsius zu Plantin und Theodor von LeeuwenMontaigne (2007), 1323,

Anm. 3 und 5.

325 Vgl. dazu Montaigne (2007), 1323, Anm. 3 und 5.

326 Vgl. ebd.

327 Vgl. zur ersten Phase der Erstellung der ersten posthumen Edition von Les Essais Fogel (2004),

116–118; zum aktuellen Stand der Forschung Desan (22018a).

328 Vgl. dazu Fogel (2004), 114.

329 »Her letters would have constituted in themselves a large volume of invaluable documents on

this period, for they came from members of the nobility, from those high in positions of Church

and State as well as from some of the greatest men of letters fromMontaigne to Guez de Balzac.«

Ilsley (1963), 144. »Marie seems to have escaped a long illness and from what we know, continued

to write, at least to correspond with distant friends like Anne Marie Schurman, until the very last

months of her long life.« Ebd., 262.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Amalia Witt: Texte vererben

in deren Salon sowie im ebenfalls stilbildenden Salon der Madame des Loges (1584/85-

1641) geladen.330 Zudem verfasste Marie de Gournay unter anderem Erziehungstraktate

für die Königskinder, die aus Heinrichs zweiter Ehe mit Maria von Medici hervorgin-

gen331 und erwarb sich letztendlich nicht nur eine von Richelieu ausgestellte Pension,

sondern auch den Respekt desmächtigen Kardinals.332 Auf gelehrte Gespräche in ihrem

eigenen Salon, den sie zunächst in ihremDomizil in der Pariser Rue des Haudriettes,333

schließlich in ihrer bescheidenen Wohnung in der Rue de l’Arbre sec334 und sodann bis

zu ihrem Lebensende in der Rue St. Honoré335 abhielt, ging die Idee für die Gründung

der Académie française zurück. Dies ist eine Tatsache, die unter anderemMarie de Gour-

nays Zeitgenosse und guter Freund, der bereits erwähnte Abbé Michel de Marolles, be-

tonte.336 Ebenso nahm sie in reiferen Jahren aktiv am intellektuellen Leben in Paris teil,

frequentierte den Salon von Anne-Geneviève de Bourbon-Condé, Duchesse de Longue-

ville (1619–1679)337 und war wohl auch bei den ›samedis‹ der Madeleine, genannt ›Ma-

demoiselle‹, de Scudéry (1607–1701) hin und wieder anwesend.338 Da ihr ältester Bruder

Charles (?–?) ab Frühjahr 1594 den Familiensitz in Gournay-sur-Aronde übernahm, lebte

Marie de Gournay in ihrem eigenenHaushalt in Paris – als frühneuzeitliche »Junggesel-

lin«339 – zugleich angezogen und abgestoßen von der schillernd-intriganten Hofgesell-

schaft.340 Zuvor, so mutmaßt Michèle Fogel, war sie aufgrund ihrer Verwandtschafts-

beziehungen eventuell im Februar 1594 in Chartres bei der Konversion Heinrichs von

Navarra und seiner Krönung als Heinrich IV. anwesend.341 In diesem Kontext sei daran,

erinnert, dass Maries Familie insbesondere mütterlicherseits aus höchst angesehenen

Kreisen des Schwertadels stammte und sie deshalb beispielsweise 1588 durch ihre Mut-

330 Indem sie zumengen Kreis der regelmäßig Geladenen des zwischen 1605 bis 1615 imHôtel de Sens

in Paris abgehaltenen salon Marguerites gehörte, konnte unsere Autorin u.a. auch die Bekannt-

schaft weiterer Größen jener Zeit machen, etwa jene Guillaume du Vairs (1556–1621), Pierre Char-

rons (1541–1603), Honoré d’Urfés (1567–1625) sowie ihres engen Vertrauten LaMothe Le Vayer. Vgl.

Viennot (1993), 219, sowie Dotoli (2001), 90.

331 Vgl. dazu den Übersichtsartikel von Thomine (2002a) sowie Ilsley (1963), 91–94.

332 Vgl. Gournay (2002q): Épître Richelieu, 343, Anm. C. Marie de Gournay sollte Richelieu das Vorwort

der letzten von ihr betreuten Edition von Les Essais des Jahres 1635 zueignen, widmete ihm jedoch

bereits zuvor u.a. acht Epigramme (vgl. Ilsley (1963), 188) und verfasste auch ihm gewidmete lyri-

sche Texte, die in Sammelwerken erschienen (»PourMonseigneur le Cardinal Richelieu« in: Sacrifice

des Muses (1634)). Zudem gewährte Richelieu nach einer Audienz ihr und ihrer Katze sowie poten-

tiellen künftigen Kätzchen eine Pension.

333 »[S]he planned to attract to her salon people of influence, her object being twofold: first to provide

the cultivated atmosphere with which she desired to be surrounded and secondly to entertain

and thus to win the graces of men and women of influence at court who could help her gain the

recompense she deserved for her literary efforts.« Ilsley (1963), 87.

334 Vgl. zu dieser Zeitspanne in Marie de Gournays Leben Ilsley (1963), 122–144.

335 Vgl. ebd.

336 Vgl. dazu ebd., 12.

337 Vgl. ebd., 258.

338 Vgl. ebd., 259.

339 Vgl. Kroll (2011), 51–56.

340 Vgl. Arnould (2002), 20.

341 Fogel (2004), 99–100.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 89

ter wie erwähnt in Adelskreise eingeführt oder sogar bei Hofe vorgestellt wordenwar.342

Aufgrund der Schuldenlast, die bereits Jeanne de Hacqueville, verheiratete de Jars (gest.

um 1591/92), nach demTod ihresMannes undMarie de Gournays Vater Guillaume le Jars

(gest. 1577) zu bewältigen hatte, war diese finanzielle Bürde Marie de Gournay zugefal-

len, als ihreMutter wahrscheinlich imWinter 1591/92 verstarb.343 In der Folge war sie zu

Sparsamkeit und rigidem Haushalten verdammt, doch ihre relative Armut wurde von

ihren Zeitgenossen nicht etwamit Verständnis undMitgefühl, sondernmit Häme quit-

tiert, da sie aus deren Sicht Resultat schlechten Haushaltens gewesen sein musste.344

Doch nicht nur aufgrund dieses Status als verarmte Adelige hatte Marie de Gournay

um gesellschaftliche Anerkennung zu kämpfen, sie zahlte auch für ihre außergewöhnli-

che Laufbahn als alleinstehendeHerausgeberin und femmede lettres einen hohen sozialen

Preis. Zunächst wurde ihr aus literarischen und politischen Kreisen Opposition entge-

gengebracht: Bereits für ihr Vorwort zur ersten Ausgabe von Les Essais kritisiert,345 zog

ihre brisante Schrift Adieu De l’Âme du Roi de France et de Navarre Henri le Grand, à la Reine.

Avec la Défense des Pères Jésuites eine aggressive Gegenschrift nach sich, wobei zur Veran-

schaulichung der Brisanz dieser Situation der historische Hintergrund kurz skizziert

sei: Zwar blieben die religiösen Spannungen zwischen Katholiken undHugenotten auch

nach demEdikt vonNantes 1598 bestehen, und die Regentschaft Heinrichs IV.war nicht

dermaßen friedvoll, als sie insbesondere von folgenden Generationen idealisiert wer-

den sollte, doch fungierte Heinrich zweifelsohne nach jener dreißigjährigen Zeitspanne

erbittertster interkonfessioneller Spannungen als Garant für einen relativen Frieden.346

AuchdeshalbwardieBestürzungüberdieGrenzenFrankreichshinausgroß,als demKö-

nig am 14. Mai 1610 in der Rue de la Feronnerie zwei tödliche Messerstiche beigebracht

wurden.347 Nun drückte Marie de Gournay mit Adieu De l’Âme du Roi, einem Maria von

Medici gewidmeten,hybridenText –erwar gleichzeitig nekrologische Schrift, Pamphlet

und aufgrund der für sie typischen langen Digressionen auch politisch-moralische Re-

flexion –, nicht nur tiefe Trauer um die Ermordung Heinrichs aus, sondern verteidigte

im selben Zug die Jesuiten gegen den Vorwurf, entscheidenden Einfluss auf den Königs-

mörder François Ravaillac ausgeübt zu haben.348 Daraufhin erhielt sie mit der ebenfalls

1610 veröffentlichten Gegenschrift Anti-Gournay ou Remerciement des Beurrières de Paris au

Sieur de Courbouzon-Montgomery eine schallende Ohrfeige in Textform.349

Im Übrigen zeigt diese Episode rund um die Verteidigung der Jesuiten einerseits,

dassMarie in die höchsten royalenKreise involviert war und über das geplante Komplott

zur Ermordung Heinrichs informiert worden war.350 Andererseits verdeutlicht es, wie

342 Vgl. ebd., 42.

343 Vgl. ebd., 84.

344 Vgl. Noiset (2004), 67f.

345 Vgl. Gournay (2002j): Préface » courte «, 273, Anm. B.

346 Vgl. Hinrichs (22008), 160–171.

347 Vgl. ebd., 170–171.

348 Vgl. Gournay (2002k): Adieu De l’Âme du Roi, 191–236.

349 Vgl. dazu Ilsley (1963), 118f., sowie beide Texte in der kommentierten Ausgabe von Gournay (1998),

35–105).

350 Jacqueline le Voyer, Demoiselle d’Escoman (1585–1618), hatte ein verdächtiges Gespräch mitan-

gehört, in dem es um die Ermordung des Königs ging. Daraufhin versuchte sie verzweifelt, die

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Amalia Witt: Texte vererben

sehr ihr die Bekämpfung übler Nachrede ein Anliegen war, denn sie behauptete, die Je-

suitenweniger aus religiöserÜberzeugung zu verteidigen, sondernweil sie selbst Adres-

satin von Diffamierungen geworden sei.351 Überdies wird hier evident, wie kühn sich

Marie de Gournay in einen äußerst gefährlichen Kontext einschrieb, wobei ihre Partei-

nahme für die Jesuiten sie prinzipiell ihr Leben hätte kosten können. Angesichts dieser

Tatsache und vor dem brisanten politischen Hintergrund, dass die Jesuiten unter Hein-

rich IV. zunächst verboten worden, schließlich jedoch in der Gunst des Königs und bei

Hofe erneut aufgestiegenwaren und es hiernach bereits zu einemAustausch von Schrif-

ten für und wider die Jesuiten gekommen war, nahm sich die brutale Replik, die sie mit

der genannten Gegenschrift erhielt, noch vergleichsweise milde aus.352 Marie de Gour-

naywar somit,wieMontaigne selbst, auch einepolitischeFigur,obgleich sie nicht nur im

Falle der Verteidigung der Jesuiten, sondern auch bei anderen Gelegenheiten etwas un-

diplomatischer und unvermittelter als ihr père d’alliance agierte. Jedenfalls sollte sie zeit-

lebens die gegen sie gerichtete diffamierende Nachrede und insbesondere jene, die ihr

aus dem Umkreis des Hofes zuteilwurde, in verschiedenen ihrer Schriften beklagen.353

Auchmit zunehmendemAlterwurdedie als schrulligGeltendevielfachkarikiertundbei-

spielsweise mit dem mitleidig-spöttischen Epitheton ›alte Sybille‹ bedacht, was zuvör-

derst der Karikatur ihrer sprachpolitischen und poetologischen Ansichten galt.354 Doch

Entourage des Königs zu warnen, und schrieb u.a. zunächst Marie de Gournay sowie dem Comte

de Schomberg, die sich wiederum an Sully und den König wandten. Allerdings wurde Demoiselle

d’Escoman nicht Glauben geschenkt, und sie wurde u.a. aufgrund ihres unsteten Lebenswandels,

in Haft genommen. Vgl. Ilsley (1963), 116–117.

351 Vgl. ebd., 119f.

352 Nachdemein auf ihn verübtes Attentat imDezember 1594 gescheitert war, ließHeinrich IV. den Je-

suitenorden in Frankreich verbieten und seine Anhänger verbannen, wurde doch dem 16-jährigen

Attentäter Jean Châtel (1575–1594) nachgesagt, er habe unter dem Einfluss der Schriften des spa-

nischen Jesuiten Juan deMariana (1536–1624) gestanden, dermitDeRege et Regis Institutione (1599)

die ErmordungHeinrichs III. durch Jacques Clément rechtfertigte.Nurwenige Jahre später gelang-

ten die Jesuiten aufgrund von Fürsprechern bei Hofe jedoch erneut zu Einfluss auf den König, na-

mentlich Pierre Coton (1564–1626), der zum engen Berater sowie Beichtvater Heinrichs avancierte.

Folglich wurde die Verbannung der Jesuiten vom Hofe und aus Frankreich im Jahr 1603 aufgeho-

ben. Im Anschluss an Heinrichs Ermordung 1610 entbrannte jedoch eine schriftlich entfachte Agi-

tation gegen die Jesuiten, insbesondere mit der Schrift Anti-Coton. Vgl. Ilsley (1963), 111–115.

353 Marie de Gournay sollte aufs Schärfste die Scheinheiligkeit bei Hofe sowie die üble Nachrede (ca-

lomnie) unter den Höflingen geißeln, die nicht zuletzt sie zur Zielscheibe hatten. Vgl. Franchetti

(2002), 93. Nicht zufällig ist die oben genannte Schrift Adieu De l’Âme du Roi zusammenmitmehre-

ren vonMarie de Gournay zwischen 1610 und 1634 verfassten Texten von Constant Venesoen unter

dem Titel Textes relatifs à la calomnie in einer kritischen Gesamtausgabe herausgegeben worden;

vgl. Gournay (1998).

354 Marie de Gournays Zeitgenosse Louis Petit (1615–1693) benannte sie in seinen 1687 und somit nach

ihrem Tod erschienen Dialogues satyriques et moraux als »vieille sibylle«, und zwar in »Dialogue

XVIII, Le Poète Burlesque« (vgl. Petit (1687), 324–329; zitiert nach Ring Freeman (2007), 136). Eben-

so benennt sie retrospektiv Ferdinand Brunot (1860–1938) – in einem zwar gut gemeinten, doch

mitleidigen Ton – als »pauvre sibylle«, nämlich in seiner 1891 erschienen Monographie La doctrine

deMalherbe d’après son commentaire surDesportes, wobei er ihren Bemerkungen durchaus zugesteht,

treffend und vorausschauend gewesen zu sein: »Ni la justesse de ses observations souvent clair-

voyantes, ni la chaleur de ses convictions, ni la protection posthume de Montaigne, alors un peu

démodée, ne sauvèrent la pauvre sibylle des quolibets. Seules les anecdotes contées par Tallemant

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 91

nicht nur diese muteten aus Sicht ihrer Zeitgenossen als reaktionär und verstaubt an,

sondernebensodasgesamteAuftretenMariedeGournays, ihreWortwahl sowiedasAus-

sehen dieser in die Jahre gekommenen ›TochterMontaignes‹, die aufgrund ihres tempe-

ramentvollen Gebarens und ihrer gewagten Wortmeldungen Spott und Unmut auf sich

zog.355 Sie wurde deshalb Zielscheibe von allerlei Streichen und Scherzen, etwa indem

zu ihrer Verhöhnung behauptet wurde, der englische König James I. (1566–1625) höchst-

persönlichwünschte von ihr ein schriftlichesKurzporträt,356wobei sie diesen Scherz zu-

nächst ernst nahm, oder als ihr bei einem geplanten Besuch des Dichters Honorat de

Bueil de Racan (1589–1670) übel mitgespielt wurde.357 Zudem wurde sie aufgrund ih-

rer vermeintlich allzu kostenintensiven alchemistischen Experimente kritisiert, für die

sie sich aufgrund ihres chronischen Geldmangels rechtfertigenmusste.358 Überdies ließ

MariedeGournaysunermüdlichesBemühendarum,dasAndenkennichtnur anMontai-

gne und Les Essais, sondern auch an eine aus Sicht der Zeitgenossen überholte Sprach-

und Lyriktradition wachzuhalten, sie oftmals wie eine allzu strenge Wärterin erschei-

en font foi.« Brunot (1891/1969), 556. Doch mag es auch auf Marie de Gournays vorausschauende

Konstruktion ihres Gesamtwerks als ein der Nachwelt zu übergebendes Grabmal bezogen sein.

Vgl. dazu die Bemerkung von Franchetti (1995), 220–221, zur letzten Edition von Marie de Gour-

nays Gesamtwerk Les Advis, das sie 1641 als endgültige, nicht mehr zu verändernde Fassung der

Nachwelt übergab: »Après l’épître ‹ Au Lecteur › et la table des matières, Marie lègue à la postérité

ses dernières volontés d’un ton qui justifie le sobriquet de ‹ vieille Sybille › dont l’avaient affublée

ses contemporains […].«

355 »Marie de Gournay se trouve donc, pour ses positions dans les débats contemporains mais bien

plus encore pour son physique, son caractère et ses goûts, très précocement transformée en une

figure caricaturale […].« Blum (2002), 9–10.

356 Der Graf von Moret sowie die Literaten Yvrande und Racan behaupteten, der englische König Ja-

kob I. höchstpersönlich wolle eine Kurzbiographie von ihr, Marie de Gournay, erhalten. Diese ver-

fasste sie daraufhin und übergab den Text den drei Männern, doch der Schwindel flog auf. In der

kritischen Gesamtausgabe ihrer Werke ist diese Schrift abgedruckt; vgl. Gournay (2002c): Copie de

la Vie de la Damoiselle de Gournay, sowie Noiset (2004), 69–70.

357 Ich übernehme hier imWortlaut eine Anmerkung aus Witt (2020a), 55, Anm. 5. Der Schriftsteller

Gédéon Tallemant des Réaux (1619–1692) kolportiert in seinen Historiettes die sogenannte »Episo-

de der drei Racan«: Eines Tages habe Marie de Gournay den Besuch des angesehenen Schriftstel-

lers Racan (1589–1670) erwartet. Daraufhin hätten zwei junge Freunde Racans, die sich über sie

lustig machen wollten, beschlossen, sie noch am selben Tag zu früher Stunde aufzusuchen. Zu-

nächst läutete der erste bei ihr an und gab sich als der wahre Racan aus, schließlich der zweite, der

ebenfalls vorgab, Racan zu sein, und ihr selbst verfasste Verse überreichte. Als Marie de Gournay

Letzterem entgegnete, er mache sich über sie lustig, erwiderte jener mit gespielter Ernsthaftig-

keit verneinend: « –Moi, mademoiselle, memoquer […] de la fille d’alliance du grandMontaigne?!

[…]». Vgl. Tallemant des Réaux, zitiert nach Devincenzo (2002), 77, Anm. 156.

358 Laut Arnould (2002), 10, Anm. 1, taucht die Verteidigung gegen den Vorwurf, unter hohem Kos-

tenaufwand Alchemie betrieben zu haben, in Marie de Gournays Schriften im Zeitraum von 1608

bis 1641 auf; vgl. hierzu Gournay (2002n), Bienvenue de Monseigneur le Duc d’Anjou, 167. Schließlich

findet sie sich auch in ihrer moralphilosophischen Schrift Peinture des mœurs und, systematisch

antwortend, in ihrer Selbstverteidigung, die in ihren Gesamtwerken 1626 und 1641 veröffentlicht

wurde; vgl. dazu Gournay (2002l): Apologie pour celle qui écrit, 1395–1396. Vgl. außerdem zu Marie

de Gournay und ihrer Haltung zur Alchemie den Beitrag von Heitsch (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Amalia Witt: Texte vererben

nen,die selbst zu einemMonument erstarrte und verstaubte Konventionen bewachte.359

Ein Blick auf ihre Anfänge als Herausgeberin von Les Essais im Kontext biographischer

Etappen hilft indes dabei, ihr editorisches Handeln und ihre Auffassungen differenzier-

ter zu betrachten.

2.2.4 Marie de Gournays Tätigkeit als Herausgeberin

Im Folgenden wird die komplexe Editionshistorie der posthumen Fassungen von Les

Essais nachgezeichnet, denn die ›Geburtsstunde‹ Marie de Gournays als Herausgeberin

und damit ihr eigentlicher Durchbruch auf literarischem Gebiet muss mit dem Dahin-

scheidenMontaignes 1592 angesetzt werden. Zu jenem Zeitpunkt weilte sie in Cambrai,

von wo aus sie sich in einem Brief an Lipsius darüber beklagte, Montaigne habe ihr

über sechs Monate nicht mehr geschrieben.360 Lipsius musste ihr sodann mitteilen,

dass ihr ›Vater‹ zwischenzeitlich verstorben war, wobei er selbst erst von dem bereits

erwähnten Pierre de Brach hierüber verständigt worden war.361 De Brach galt als einer

der engsten Freunde Montaignes und hatte, so mutmaßt Michel Magnien, ihn im Jahr

1588 eventuell sogar anlässlich seiner Besuche in Gournay-sur-Aronde bei Marie de

Gournay begleitet.362 Im Übrigen zeigt dieser Umstand, dass wohl eine Korrespondenz

zwischen Marie de Gournay und Montaigne bestand, doch ist sie leider nicht überlie-

fert.363 ObgleichMarie von ihrem père d’alliance nicht offiziell adoptiert wurde – es liegen

keinerlei offizielle Adoptionspapiere oder testamentarische Verfügungen von Seiten

Montaignes für sie vor,364 – erhielt sie nach seinem Ableben von seiner Witwe wichtige

Dokumente zugesandt, wodurch sie ihre Arbeit an der ersten posthumen Edition von

Les Essais beginnen konnte.365 Davon, dass sie neben der leiblichen Tochter ihres ›Va-

ters‹, Léonor, auch öffentlich als fille d’allianceMontaignes und somit als dessen geistige

Erbtochter galt, zeugt ein Brief Étienne Pasquiers, der noch eingehender zu betrachten

sein wird.366

359 Vgl. dazu die Formulierung von Arnould (2002), 10: »La fin du XVIIe siècle et les siècles suivants

vont pérenniser par tous les moyens, de la mention réductrice à l’oubli en passant par la carica-

ture, cette ingratitude envers l’éditrice des Essais, et plus encore envers la prosatrice et la poétesse;

la jalouse gardienne du monument – qu’il s’agisse de Montaigne ou d’un état révolu de la langue

et de la poésie – occulte la femme de Lettres qu’elle est pourtant sans conteste.«

360 »Que je sache aussi s’il y a longtemps que vous n’eûtes de lettre de mon père : il y a bien six mois

que je n’en ai reçues.« Gournay (2002e): Lettre de Marie de Gournay à Juste Lipse (25 avril 1593), 1935.

Vgl. Lipsiusʼ Antwort in Gournay (2002f): Lettre de Juste Lipse à Marie de Gournay (24 mai 1593).

361 Pierre de Brach hatte Lipsius in einem Brief vom 4. Februar 1593 über den Tod Montaignes am

13. September 1592 in Kenntnis gesetzt. Vgl. Montaigne (2007), 1323, Anm. 3.

362 Vgl. Magnien (22018), Sp. 234.

363 Vgl. hierzu Gournay (2002e): Lettre de Marie de Gournay à Juste Lipse (25 avril 1593), 1935, Anm. C:

»Montaigne étant décédé le 13 septembre [1592], il a donc écrit à sa fille d’alliance peu avant sa

mort.«

364 Vgl. Näheres zu Montaignes Nachlassregeln bei Balsamo (22018b).

365 Vgl. u.a. Desan (22018a, b), Gournay (2002c, Préface: 283).

366 Vgl. dazu Lettre 1, »A Monsieur de Pelgé, Conseiller du Roy &Maistre en sa Chambre des Comptes

de Paris«, in: Pasquier (1723), Sp. 515–520, hier Sp. 518–520.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 93

Doch bereits vor der Erstellung der ersten posthumen Edition von Les Essais, für die

Marie de Gournay verantwortlich zeichnen sollte, hatte sie 1594 bei Abel L’Angelier in Pa-

ris den Roman Le Proumenoir deMonsieur deMontaigne unter ihremNamen veröffentlicht,

den sie Montaigne widmete und mit dem sie sich mittels der darin enthaltenden Wid-

mungsepistel alsMitgliedder FamilieMontaigne zu verstehengab.EingenauerBlick auf

die Veröffentlichungspraxis literarischer Publikationen Marie de Gournays zeigt, dass

sie zudem bereits 1587 eine Ode sowie ein Sonnet zu dem nekrologischen Sammelwerk

Tombeau d’Aymée von Pierre de Brach beigesteuert hatte, der in jenem Jahr nach nur 15-

monatiger Ehe seine junge Frau verloren hatte.367 Es sollte eben dieser Pierre de Brach

sein, der sich nach dem Tod Montaignes um die handschriftliche Kopie seiner in der

Fassung von 1588 angebrachten Korrekturwünsche kümmerte.368 Im Vorwort der ers-

ten posthumen Edition von Les Essais 1595 ging Marie de Gournay später unter anderem

hierauf ein und dankte de Brach sowieMontaignesWitwe für die Zusendung dieser Un-

terlagen.369 Vor diesemHintergrund ist es bemerkenswert, dass Marie Beiträge zu dem

genannten tombeau verfasste, einem kollektivenWerk der Funeralpoetik also:370 Zum ei-

nen zeigt ihre Verbindung zu de Brach, dass sie noch vor Montaigne ihm nahestehende

Personen kennenlernte. Zum anderen scheint diese allererste Publikation Maries para-

digmatisch und geradezu vorausdeutend für denGrundtenor ihrerWerke zu sein: Trau-

er sowieMelancholie – in ihremFall Trauer umMontaigne– stellen den zentralenMotor

367 Diese Ode sollte dann auch in ihrer Lyriksammlung Bouquet poétique Aufnahme finden, deren tex-

tuelle Zusammensetzung und Titel sie später änderte und ab 1626 als Bouquet de Pinde herausgab.

Vgl. zu Pierre de Brach den Artikel von Magnien (22018), zum Ableben von de Brachs Frau ebd.,

Sp. 234.

368 »Il veille aussi sur la destinée posthume de l’œuvre du défunt, ainsi que le confirme Marie de

Gournay dans la grande préface de 1595.« Magnien (22018), 235.

369 »Que je suis de gré au sieur de Brach, de ce qu’il assista toujours soigneusement Madame de

Montaigne au premier souci de sa [du livre des Essais] fortune, intermettant pour cet exercice la

Poésie dont il honore la Gascogne, et ne se contenant pas d’emporter sur le siècle présent et les

passés le titre d’unique mari, par la gloire qu’il prête au nom de sa femme défunte, s’il n’enviait

encore celui de bon ami par tels offices, et plus méritoires vers un mort.« Gournay (2007), 24 =

Gournay (2002h): Préface » longue «, 330. Vgl. dazu Montaigne (2007), 1327, Anm. 29.

370 Vgl. zur Gattung des tombeau poétique den Artikel von Castonguay Bélanger (2002): Zu den für die

Trauerbewältigung eingesetzten Gattungen gehören u.a. das Klagegedicht oder die Klageschrift

(déploration), die Trauerrede (oraison funèbre) oder die Grabinschrift (épitaphe). So gereichte etwa

Clément Marot Déploration de la Mort de Florimond Robertet, ein Trauergedicht auf den obersten

Schatzmeister des Königs, derart zur Ehre, dass er zum offiziellen Hofdichter Franzʼ I. ernannt wur-

de (vgl. dazu und zum Folgenden Delvallé (2017), 16–29). Die Aufnahme ebenjenes lyrischen Fu-

neraltextes in Marots erstmals 1532 herausgebrachtem Gesamtwerk L’Adolescence clémentine steht

exemplarisch für die in den 1530er Jahren einsetzende Entwicklung, in Lyrikbände funeralpoeti-

sche Gelegenheitsdichtungen aufzunehmen. Das Nebeneinander funeraler Texte in einen Band

mit thematisch anders gelagerten Texten ebnete den Weg für das kollektive lyrische Projekt des

tombeau (auch Tumulus genannt). Hiermit drehte sich das Prinzip um, denn Texte unterschiedli-

cher lyrischer Gattungen wurden unter der generischen Thematik des Beweinens einer oder eines

Verstorbenen zusammengefasst. Obgleich auch von einzelnen Poeten verfasste tombeaux nachge-

wiesen sind, so etwa in Brantômes (um 1540–1614) Recueil des dames, poésies et tombeaux, avancierte

die Gattung ab Mitte des 16. Jahrhunderts zu einer stets kollektiven Unternehmung. Ihren Höhe-

punkt mit jenem der Pléiade erreichend, fiel das tombeau allerdings Anfang des 17. Jahrhunderts

in Ungnade.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Amalia Witt: Texte vererben

ihrer gesamten schriftlichen Produktion dar, was in anderen Kapiteln dieser Arbeit wei-

ter zu verfolgen sein wird.

Zunächst nahm sich also de Brach des schriftlichen Nachlasses Montaignes an. Zu-

demwurde nichtMarie deGournay als Erste vomAbleben ihres ›Vaters‹ informiert, son-

dern Lipsius, und schließlich waren es die Witwe und die Tochter des Verstorbenen,

die sie mit der Aufgabe der Vorbereitung der ersten posthumen Edition beauftragten.

Dabei spielten sicherlich verschiedene, auch pragmatische Überlegungen eine Rolle.371

Dennoch bleibt es undurchsichtig, warum der Pariser Druckleger Abel L’Angelier, dem

die Organisations- und Entscheidungshoheit über diese erste posthume Edition letzt-

lich oblag, einer im Verlagswesen gänzlich unerfahrenen jungen Frau diese gigantische

Editionsaufgabe antrug – eine Entscheidung also, die als noch nie dagewesen galt.372

Dabei stand der Druckleger unter sichtlichem ökonomischem Zwang, die Neuauf-

lage von Les Essaismöglichst bald zu verkaufen.373 Nach denWirren der konfessionellen

Bürgerkriege und einem schlecht laufenden Verkauf nahm L’Angelier hiermit seine ge-

schäftlichen Aktivitäten wieder auf und teilte sich die Druckkosten mit seinem Pariser

DruckerkollegenMichel Sonnius.374Mit der Investition in die neue, erste posthumeAus-

gabe von Les Essais traf er dabei eine riskante Entscheidung, denn das Druckprivileg für

die Edition von 1588 war noch nicht abgelaufen, und er hatte lediglich einen Bruchteil

der Auflage dieser vorherigen Fassung verkauft.375 Außerdem erschien 1593 in Lyon eine

Raubkopie des Werks sowie 1595 in Genf eine durch protestantische Seite vereinnahm-

te Edition, ebenfalls als Raubdruck.376 Folglich vermarktete er die Frucht der erneuten

Drucklegung von 1595 als vollkommen neue, da deutliche erweiterte Auflage.377 Hierbei

bezeugte auch das feierlich wirkende In-folio-Format, das nur hochrangigen Schriftwer-

ken zuteilwurde, dass es sich um etwas Besonderes handelte.378 Jedenfalls wurde diese

371 Etwa jene, dass die fille d’alliance des Verstorbenen die Familie Montaigne sowie das Werk ihres

père d’alliance sehr gut kannte und aufgrund ihrer sozialen Stellung als Alleinstehende die Zeit für

diese sehr aufwendige Vergleichs- und Zusammensetzungsarbeit aufbringen konnte, da sie nicht

von Haushaltspflichten eingenommen war. Hinzu kam die Tatsache, dass sie und der Druckleger

Abel L’Angelier bereits aufgrund der Publikation von Le Proumenoir miteinander vertraut waren.

372 »En revanche, la question reste ouverte de savoir pourquoi le libraire confia à Mlle de Gournay,

contre tous les usages des milieux éditoriaux, le soin de préparer et de suivre cette édition, qui

la consacra femme de lettres à part entière.« Balsamo (22018c), 567.

373 Vgl. dazu Balsamo (22018), 568. Abel L’Angelier hatte das königliche Privileg zum Druck und zur

Veröffentlichung am 15. Oktober 1594 für zehn Jahre erhalten; vgl. dazu Desan (22018h), 1558).

374 Vgl. Balsamo (2007), XXXIX.

375 Ebd.

376 Vgl. dazu Desan (22018h), 1557–1558. Die Lyoneser Edition erschien bei Gabriel Lagrange (?–?), und

L’Angelier strengte erfolglos eineKlage vor demPariserParlement –demoberstenGerichtshof – ge-

gen diesen Raubdruck an. Zu den wahrscheinlich unter Simon Goulart (1543–1628) entstandenen

Genfer Editionen von Les Essais bemerkt Desan (ebd., 1558): »La censure genevoise, probablement

sous la direction de Simon Goulart, nous offre […] un exemple intéressant des Essaismis à la mode

protestante.«

377 Vgl. ebd. Sie war betitelt als »Edition nouvelle, trouvé après le décès de l’Autheur, revue et aug-

mentée par lui d’un tiers plus qu’aux précédentes impressions.«

378 Die Ausgabe von 1580war in quarto erschienen und jene des Jahres 1588 in octavo.Vgl. Fogel (2004),

117, zitiert nach Devincenzo (2013), 3, Anm. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 95

erste posthume Edition zu einem sofortigen Erfolg.379 Vor diesem Hintergrund ist an-

zunehmen, dass L’Angelier die treibende Kraft hinter der Erstellung dieser erweiterten

Edition war und er noch zu Lebzeiten Montaignes diesem vorgeschlagen hatte, für den

Zeithorizont um 1597 die Publikation einer Neuauflage anzuvisieren.380 Marie de Gour-

nay indes habe, so vermutet Jean Balsamo, bei der Erstellung der posthumenEdition auf

Betreiben L’Angeliers die genanntenUnterlagen erhalten, allerdings absichtlich in ihrem

Vorwort lediglich Pierre de Brach sowie Madame de Montaigne gedankt, um die Rolle

L’Angeliers zugunsten der Herausstellung ihrer eigenenMeriten zu kaschieren.381

Strukturell hatten sich Les Essais mit dieser ersten posthumen Edition des Jahres 1595

nicht verändert, doch inhaltlich kamenmannigfacheErweiterungen hinzu,denn bereits

imExemplaire deBordeaux fanden sich rund 3.000Änderungsvorschläge amText von 1588

sowie, imVergleich zurEdition von 1580, eineErweiterungdes Textvolumensum45 Pro-

zent.382 Zum einen betrafen diese Erweiterungen persönliche Ausführungen Montai-

gnes und zumanderen unzählige neue Zitate, entnommen denWerkenCiceros (106 v. u.

Z.–43 v.u.Z.) und lateinischerHistoriker.383 Außerdemwurdendie bereits inEBersicht-

lichen Änderungen Montaignes an der Interpunktion des Textes berücksichtigt.384 Mit

Bezug auf ihren ›Titel‹ fille d’alliance verfassteMarie de Gournay ein ›langes‹ Vorwort und

schließlich eingekürztesVorwort,daswechselweise indenposthumenEditionenvonLes

Essais abgedruckt wurde.385 Insbesondere das erste Vorwort von 1595 ist herauszuheben,

denn es fungierte nicht nur als Apologie, sondern auch als doppelte Verteidigung:386 Sie

lobte damit das Werk ihres ›Vaters‹ und verteidigte es im selben Zug engagiert, nutzte

diesen textuellen Raum jedoch ebenso dazu, ihre Stellung als junge Herausgeberin und

Intellektuelle zubehaupten.387 Sofinden sich indiesemVorwort etwaPassagen,diedann

1626 indie emanzipatorischeVerteidigungsschriftGrief desDames aufgenommenwerden

sollten.388

Unter anderemwarf manMontaigne Entlehnungen aus dem Lateinischen sowie die

Einführung neu erfundener Wörter, eine gewisse Obskurität, das heißt inhaltliche Un-

verständlichkeit, sowie seinen regionalen Sprachgebrauch in Form von ›Gascognismen‹

379 Balsamo (22018c), 568.

380 So die Hypothese von Balsamo (22018c), 567.

381 Vgl. ebd., 568.

382 Vgl. zu den Änderungen Balsamo (22018c), 570, und zu der Prozentangabe Desan (22018h), 1558.

383 Balsamo (22018), 568.

384 »La ponctuation était modifiée et accentuait l’effet d’un style coupé.« Ebd.

385 Vgl. Gournay (2002h): Préface » longue «, 275, Anm. A, sowie Blum (2002).

386 Vgl. Montaigne (2007), 1320: »La longue Préface qui ouvre l’édition posthumemarque à la fois une

véritable prise de possession des Essais et la naissance d’un écrivain. […] Marie de Gournay prend la

défense des Essais, ou plus exactement celle de la dernière manière deMontaigne. Cette apologie,

toutefois comme l’était lʼApologie de Raimond Sebond, était plus une structure rhétorique qu’elle

ne correspondait à une réponse dans un véritable débat et à un « froid recueil ».«

387 Vgl. zur Übersicht Blum (2002), besonders die Seiten 36–43, »Marie de Gournay, éditrice des Essais.

Stratégies et défenses«.

388 Dazu gehört die bekannte Anrede an die Leserin und den Leser: »Bienheureux es-tu, Lecteur, si tu

n’es pas à un sexe qu’on ait interdit de tous les biens, l’interdisant de la liberté, et encore interdit

de toutes les vertus« usw. Gournay (2007), 6 = Gournay (2002t): Grief , 1074.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Amalia Witt: Texte vererben

vor.389 Beinahe jedochwäreMarie deGournays erstes Auftreten als fille d’alliance ihr nach

MontaignesAbleben zumVerhängnis geworden,da der unbescheideneundhöchst emo-

tionaleVergleich,den sie zwischen sichund ihrem ›Vater‹ in ihremVorwort zuder ersten

von ihr besorgten Edition von Les Essais im Jahr 1595 herstellt, mit scharfer Kritik quit-

tiertwurde.390 SowurdendieUnangemessenheit und eine allzu großeEmotionalität des

Textes moniert, wodurch er nicht den Gattungskonventionen entsprach.391 Aus diesem

Grund wurde Marie de Gournay dieses erste Vorwort später unangenehm – so zumin-

dest stellte sie es in zwei Briefen an Justus Lipsius dar392 –, und sie versuchte es aus be-

reits erschienenen Auflagen zu tilgen sowie in späteren Editionen durch ein lediglich

zehnzeiliges Vorwort zu ersetzen.393 Mit der zweiten posthumen Edition erschien also

ein nunmehr auf diese Weise gekürztes Vorwort, und zwar in den Ausgaben der Jahre

1598, 1600, 1602, 1604 sowie 1611.394 Im Übrigen enthielten die Editionen der Jahre 1617,

1625 und 1635 jedoch erneut das ursprüngliche, langeVorwort,wenn auchmit Anpassun-

gen:395 Zwischenzeitlich war es nämlich nicht gänzlich getilgt, sondern lediglich ausge-

lagert worden in die Editionen von Le Proumenoir de Monsieur de Montaigne, und zwar in

dessen Ausgaben der Jahre 1599 sowie 1607, wobei es sich bei letzterer um einen Raub-

druck handelt.396

Anne R. Larsen betont, dass Marie de Gournays außergewöhnliche Stellung im

Verlagswesen ihre einzigartige Autarkie als Herausgeberin ausgemacht habe:397 Anders

389 Vgl. zu Montaignes Sprachstil den Artikel von Chenoweth (2016).

390 Vgl. zu Marie de Gournays Herausgeberschaft und der editorischen Entwicklung der Vorworte zu

Les Essais Blum (2002), 33–36.

391 Vgl. hierzu Devincenzo (2013), 7, sowie Blum (2002), 34–35: »Marie de Gournay se pose en « fille

d’alliance », parle d’elle et de son « très bon père », de l’exceptionnel sentiment qui les unit. Bref,

la préface ne correspond pas au genre attendu, Marie de Gournay est indiscrète, se met en scène,

utilise Montaigne et son œuvre pour se faire valoir, comme certains ont dû le lui dire.«

392 Vgl. dazu Millet (22018), 1536. »J’ai fait une préface sur ce livre-là dont je me repens, tant à cause

de ma faiblesse, mon enfantillage et l’incuriosité d’un esprit malade que par ce que aussi que ces

ténèbres de douleurs qui m’enveloppent l’âme ont semblé prendre plaisir à rendre à l’envie cette

sienne conception si ténébreuse et obscure qu’on n’y peut rien entendre. Partant, si les impri-

meurs de votre pays voulaient d’avantage imprimer les nouveaux Essais, ne permettez nullement

qu’ils y attachent cette pièce, si je n’ai par avant eu loisir de la vous envoyer corrigée […].« Gournay

(2002g): Lettre de Marie de Gournay à Juste Lipse (2 mai 1596), 1938. Bei dem anderen Brief handelt

es sich um ein Schreiben vom 5. November 1595.

393 Bereits 1595, als die erste posthume Edition der Essais erschien, legteMarie de Gournay einemBrief

an Lipsius eine Ausgabe dieser Edition samt einigen per Hand verfassten Zeilen bei, die als Grund-

lage für das gekürzte Vorwort der Edition von 1598 dienten. Vgl. Gournay (2002), 273, Anm. B.

394 Vgl. erneut Gournay (2002g): Lettre deMarie de Gournay à Juste Lipse (2 mai 1596), 1938: »Je n’ai pume

garder de faire un long voyage pour voir le désolé tombeau de mon très bon père, et puis pour

cette heure entre les bras de sa femme et d’une fille que ses mœurs ne rendent point indigne

de lui, ni son esprit aussi qui eut pris la peine de l’instruire. – Ces dames et toute la maison de

Montaigne me chérissent à merveille.«

395 Vgl. zu Marie de Gournays Vorworten den Überblicksartikel von Millet (22018).

396 Vgl. Gournay (2002), 273, Anm. A.

397 »Herein lies a major difference between Gournay and other literary women whose authorship is a

product of an alliance of male editors, publishers, printers, and correctors: Gournay is herself the

editor and corrector of her books. She apparently edited and corrected them in the typographical

workshops where they were produced.« Larsen (2016), 165.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 97

als im Falle ähnlicher frühneuzeitlicher alliance-Konstellationen zwischen schreibenden

Frauen und ihren männlichen Mentoren habe Marie de Gournay in Personalunion

sowohl als Herausgeberin als auch als Lektorin gewirkt, und zwar für Les Essais wie

auch für ihre eigenen Werke.398 Auf diese eigenen Werke Marie de Gournays und die

Editionen ihrer gesammelten Schriften wird nachfolgend einzugehen sein. Davor aber

soll ihre Entwicklung als Herausgeberin von Les Essais nachgezeichnet werden, die für

sich genommen bereits einen beachtlichen Prozess der weitergeführten autodidakti-

schen Bestrebungen sowie des fachlichen und persönlichen Wachstums darstellt. Zur

Anfertigung der zweiten, posthumen Edition von Les Essais, die 1598 erscheinen sollte,

schrieb Marie de Gournay nicht nur ein neues Vorwort, sondern sie verbrachte auch

eine Art Studienaufenthalt auf Schloss Montaigne,399 wo sie äußerst gastfreundlich

von der Witwe und der Tochter Montaignes empfangen wurde und den schriftlichen

Nachlass ihres père d’alliance mit den ihr zugesandten Unterlagen verglich.400 Wahr-

scheinlich im Mai 1595 reiste sie an und blieb schätzungsweise bis zum Frühjahr 1596

in der Guyenne.401 Am Rande sei erwähnt, dass sie hiernach, und zwar im Jahr 1597,

auf Vermittlung Lipsius’ durch die Niederlande reiste, um dort ihre Neuedition von Les

Essais bekannt zumachen sowie Kontakte in die Buch- und Verlagswelt zu knüpfen.402

Im Rahmen ihres Aufenthalts in Schloss Montaigne 1595/96 stieß Marie de Gournay

auf einen für den Kontext dieser Arbeit noch äußerst wichtig werdenden Halbsatz, den

Montaigne erst nach seiner Abreise vonGournay-sur-Aronde für seinWerk geprägt hat-

te und den sie für die Edition von 1598 aufnahm: Viresque acquirit eundo.403 Diese Halb-

phrase Vergils, die noch näher zu eläutern sein wird, sowie rund hundert Korrekturen

notierte sie in einem persönlichen, zur Vorlage für die Neuedition des Jahres 1598 die-

nenden Handexemplar der Edition von 1595.404 Jene 1598 erschienene Neuedition stellte

also, auf der Basis der 1596/97 von Marie de Gournay gemachten Korrekturen, den End-

text der posthumen Edition dar und wurde als solcher auch ausgewiesen.405 Dabei war

die in der Fassung von 1595 noch fehlende Devise Viresque acquirit eundo nun enthalten,

398 »Gournays professional years of work as a reader, editor, and corrector shaped her professional

writing career, a situation entirely unique to a seventeenth-century woman author. She sought

as much control possible over her texts to ensure that every aspect of their editorial creation was

to her satisfaction.« Ebd., 166.

399 Vgl. Martin (2005), 656–657.

400 Vgl. zu diesem Aufenthalt auf Schloss Montaigne auch Marie de Gournays Ausführungen in Gour-

nay (2002g): Lettre de Marie de Gournay à Juste Lipse (2 mai 1565), 1938.

401 Martin (2005), 656–657, gibt als Anreisedatum Ende des Jahres 1595 an und als Endpunkt das Früh-

jahr des kommenden Jahres. Desan (22018g), 165, schreibt allerdings, Marie de Gournay sei bereits

Anfang Mai 1595 dort gewesen.

402 Über die Reise ist wenig bekannt, Marie de Gournay selbst verliert hierüber nur wenige Worte in

ihrer Schrift Apologie pour celle qui écrit. Vgl. hierzu Fogel (2004), 131–133.

403 Vgl. Legros (2014/15) sowie Charpentier/Legros (22018).

404 Dieses Exemplar schenkte sie später ihrer fille d’alliance Léonor – der Tochter Montaignes. Hier-

nach sollte es in den Besitz Montesquieus (1689–1755) gelangen, wobei es von der Forschung als

Exemplaire d’Anvers bezeichnet wird. Vgl. Balsamo 22018, 569.

405 Auf dem Titelblatt findet sich die Angabe, es handele sich um eine neue Edition, die sich an jenem

Exemplar von Les Essais orientiere, das nach dem Tod des Autors aufgefundenworden sei (»prise sur

l’exemplaire trouvé après le décès de l’Autheur«). Vgl. Balsamo (22018c), 577.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Amalia Witt: Texte vererben

und zudem wurde Montaignes Au lecteur korrigiert sowie auf das Datum 1. März 1580

gesetzt.406 Claude Blum vermutet, dassMarie de Gournay sehr wahrscheinlich hiernach

mit Abel L’Angelier brach, da die nächste von ihr betreute Edition von Les Essais erst für

das Jahr 1617 vorliegt.407 Zwischenzeitlich war im Jahr 1602 das Druckprivileg L’Angeliers

vom Oktober 1594 erweitert worden, wobei er bei den darauf folgenden Editionen zu-

sätzliche, nicht vonMontaigne verfasste und auch nicht von ihm vorgesehene Paratexte

abdruckte, die sich in einem Raubdruck – der Genfer Edition von Pyramus de Candolle

(1566–1626) alias Jean Doreau – befanden.408 Es handelte sich um eine Kurzvita Mon-

taignes sowie ein Inhaltsverzeichnis für die verschiedenen Bücher und einzelnen essais.

Im Jahr 1608 nun hatte L’Angelier angesichts der steigenden Anzahl von Raubdrucken

desWerks seinDruckmonopol aufgegeben und an ein Pariser Druck- undHerausgeber-

kollektiv abgetreten, das sich zu dritt das ab 1608 für zehn Jahre gewährte Druckprivileg

teilte unddies,ab 1611 nunzuviert, auch fürdasDruckprivileg fürdieweiterenEditionen

tat.409 Diese Edition des Jahres 1608 erhielt einige Neuerungen, darunter die Hinzufü-

gung einer Gravur, und zwar das Porträt Montaignes vonThomas de Leu (1560–1612).410

Die Editionen der Jahre 1617, 1625 und 1635 entstanden wieder unter Beteiligung Ma-

rie de Gournays, allerdings nicht mehr unter ihrer alleinigen Herausgeberschaft.411 Sie

erhielt am 28. November 1614 ein auf ihren Namen ausgestelltes Druckprivileg für die

Dauer von zehn Jahren, trat es jedoch amTag seiner Ausstellung an ein Pariser Drucker-

und Herausgeberkollektiv ab, das am 8. Mai 1617 die fertiggestellte Drucklegung einer

neuen Edition verkünden konnte, die von der Forschung als Édition Nivelle bezeichnet

wird.412 Als Neuerung erhielt sie erstmals die von Marie de Gournay geleistete Überset-

zung der lateinischen Zitate im Text.413 Für die Edition von 1625, heute aufgrund des an

der Drucklegung beteiligten Druckers Rémy Dallin (?–?) Édition Dallin genannt,414 war

schließlich der Kreis der mitwirkenden Editoren und Druckleger um 14 Personen ange-

stiegen.415 Auchwas die letzte von ihr besorge Edition anging, tratMarie de Gournay am

28. August 1635 ihr Druckprivileg, das ihr zwei Jahre zuvor, am 13. September 1633, für

406 Ebd.

407 Balsamo (22018c), 577.

408 Desan (22018h), 1558. »Jean Doreau« ist das Pseudonym des calvinistischen Drucklegers Pyramus

de Candolle.

409 Ebd., 1559.

410 Vgl. dazu den vonPhilippeDesan 2007 herausgegebenenBildbandPortraits à l’essai. Iconographie de

Montaigne zu Montaignes »imaginaire pictural« (vgl. das Vorwort, 12). Hiermit wurde eine Fülle von

Darstellungen inventarisiert, dieMontaigne zumGegenstand haben – von Gemälden über Karika-

turen und Illustrationen bis hin zu Büsten und Statuen. Ausführungen zu der Gravur von Thomas

de Leu finden sich ebd., 42–43. Anzumerken ist, dass Montaigne zu keinem Zeitpunkt intendierte,

ein offizielles Porträt seiner selbst in Les Essais aufzunehmen.

411 Vgl. dazu und zum Folgenden Desan (22018h), 1558–1560.

412 Vgl. zu dieser Bezeichnung Devincenzo (2013), 3. In dem Kollektiv befanden sich Pariser Druckkol-

legen, die bereits bei der Erstellung der Edition des Jahres 1608mitgewirkt hatten. Dabei handelte

es sich um François Gueffier, Jean Petit-Pas, Charles Sevestre, Michel Nivelle (?–?) und Claude Ri-

gault. Vgl. ebd., 1559.

413 Devincenzo (2013), 3.

414 Ebd.

415 Desan (22018h), 1559.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 99

die Dauer von sechs Jahren gewährt worden war, an Jean Camusat (gest. 1639) ab – die

entsprechende Edition wird deshalb auch als Édition Camusat betitelt.416 Damit scheint

die fille d’alliance ihre monopolhafte Stellung als Wächterin über das Textmonument Les

Essais verloren zu haben, doch sehr wahrscheinlich – so stellt Devincenzo fest –warMa-

rie deGournay zu jenemZeitpunkt absichtlich lediglich als Korrektorin und Teilüberset-

zerin des Werks ihres verstorbenen ›Vaters‹ aufgetreten und nicht mehr als Editorin.417

So wurden, wie bereits anhand des Vorgehens Abel L’Angeliers für die Editionen ab dem

Jahr 1612 aufgezeigt, im Laufe der verschiedenen Auflagen und Fassungen von Les Essais

aus buchmarkt- und rezeptionsorientierten Gründen zahlreiche Paratexte und Zusät-

ze zum ursprünglichen Text hinzugefügt, mit denen Marie de Gournay nicht oder nur

partiell einverstanden war, die sie jedoch auf Bitten der Druckleger zuließ, da sie beim

LesepublikumAnklang fanden.418 Bei diesen Editionen korrigierte sie peinlich genau ty-

po- und orthographische Fehler im Text, machte jedoch auch eigenständig sprachliche

Anpassungen, die sie angesichts des Zeitgeistes für geeignet hielt, und übersetzte die

im Werk eingewobenen Textauszüge – zunächst die lateinischen, schließlich die grie-

chischen und die italienischen Zitate.419

Auch jene Übersetzungen der fremdsprachigen Zitate, die Marie de Gournays wie er-

wähnt erstmals für dieEditionen ab 1617 vornahm,sind zudiesen rezeptionsorientierten

Aus-undUmbaumaßnahmenvonLesEssaisundalsBeitragzudiesemmanmöchte sagen

›vulgarisierenden‹ Vorgehen zu zählen, wobei andererseits diese Übersetzungstätigkeit

auch eineMöglichkeit fürMarie deGournay darstellte, ihr philologischesKönnen zu zei-

gen.420 Es mag überraschen, dass die ansonsten eigensinnig wirkende Herausgeberin,

die als vehemente Hüterin des Textmonuments Montaignes auftrat, sich letztlich jenen

sukzessivenModifikationen aus buchmarktorientierten Gründen in Form von Zusätzen

nicht versperrte.Hier verwies sie allerdings darauf, dass sie dieser Abmachung zwar zu-

stimme, jedoch nicht ohne ihrem Unmut darüber schriftlich Ausdruck zu verleihen.421

Außerdem ist zu bedenken, dassMarie deGournay,was insbesondere ihre eigenenWer-

ke betraf, seit jeher zwischen der Einwilligung in Vorgaben von verlegerischer Seite und

einer ansonsten drohenden Nicht-Publikation abwägen musste: Bereits mit Le Proume-

noir deMonsieur deMontaigne hatte sie sich im Jahr 1594 denDirektiven L’Angeliers beugen

müssen, der zwar schon zuvor Literatur von Frauen in sein Programm aufgenommen

hatte – er verlegte erstmals die gemeinsam publizierten Schriften des Mutter-Tochter-

416 Ebd., 1558, und Devincenzo (2013), 3.

417 Devincenzo (2013), 3–4.

418 Ebd., 4.

419 Vgl. zuMarie deGournay alsÜbersetzerin der Zitate in Les EssaisDevincenzo (2013), 3, sowieWorth-

Stylianou (2002), 64–79.

420 Devincenzo (2013), 3.

421 Vgl. dazu ihre Ausführungen im Vorwort der 1617 erschienenen Edition von Les Essais, zitiert nach

Fogel (2004), 209, Anm. 30: »Après tout, je reconnais que cette recherche et ces côtes d’Auteurs

eussent été dédaignées par mon père ; et moi-même n’en faisait pas grand compte : mais trois

raisons m’ont forcée de les entreprendre.«

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Amalia Witt: Texte vererben

Gespanns Madeleine und Catherine Des Roches422 –, im Falle von Le Proumenoir jedoch

darauf pochte, dass die vonMarie deGournay zu erwartende Publikation ein Romanmit

Liebesthematik zu sein hatte.423 Sodann leistete die in Liebesdingen gänzlich unerfah-

rene junge Gelehrte diesen Anweisungen des Drucklegers in ihrer Art Folge, indem sie

eine am Genre der histoires tragiques424 geschulte, zudem von Plutarch (um 45–um 125)

422 Fogel (2004), 183, stellt die diesbezüglichen, am Buchmarkt orientierten und damit pragmati-

schen Überlegungen L’Angeliers heraus: »Jeune, il [L’Angelier] avait pris le risque d’éditer les pre-

mières œuvres des Dames des Roches sous leur nom, puis il avait refusé leurs secondes œuvres ; il

avait accepté la suite de leurs travaux savants parce qu’elle s’accompagnaient de lettres qu’il pou-

vait intégrer à une série de correspondances en cours de publication.« Vgl. zu den Dames des Ro-

ches ebd., 164–174, sowie die Artikel von Pieper (1997), Lazard (1990) und Patel (2021). Vgl. außer-

dem die Ausführungen zum verlegerischen Ehepaar L’Angelier–de Louvain, das heißt zu Abel L’An-

gelier und zu dessen bereits vor der Heiratmit ihm imVerlagswesen tätigen, einflussreichen Frau,

Françoise de Louvain (1574–1620), in Warner (2011), 30–31, 163–186, sowie die dem Paar gewidme-

te Monographie von Balsamo/Simonin (2002) und die Ausführungen in Zimmermann (2005), 99 :

»Françoise de Louvain überlebt sogar noch ihren bedeutend jüngerenMannAbel und vermacht ihr

Unternehmen 1621 ihrer Tochter Marie L’Angelier (1574–vor 1631). […] Erst mit ihrer Tochter Fran-

çoise Patelé (1602–1684) sinkt der Stern des Unternehmens.« Besonders zu berücksichtigen ist die

gesamte Passage in ebd., 97–100, zu Buchhändlerinnen und Verlegerinnen.

423 Vgl. dazu Fogel (2004), 183–185.

424 Im Falle von Le Proumenoir wurde der Roman bei seiner Publikation zunächst nicht als histoire tra-

gique ausgewiesen, sondern als roman discourant, was eine von Marie de Gournay eingeführte Gat-

tungsbezeichnung darstellt, die auf dem französischen Verb discourir fußt, das für langes, aus-

schweifendes Reden steht: Als Inspiration für Le Proumenoir dienten nämlich, glaubtman den Aus-

führungenMarie deGournays in derWidmungsepistel (vgl. de Gournay (2002v): Épître Proumenoir,

1282), lange Gespräche mit Montaigne auf Spaziergängen in Gournay-sur-Aronde, als dieser sich

1588 bei einem seiner Besuche auf demdortigen Anwesen ihrer FamiliemehrereWochen aufhielt.

Auf den konstruierten Rahmen des gemeinsamen, wahrscheinlich nicht in dieser Form stattge-

fundenen Spaziergangs wird im kritischen Apparat bei Gournay (2002): Épître Proumenoir, 1282,

Anm. B, hingewiesen: »Il existe de bonnes raisons pour penser que le scénario de l’invention du

Proumenoir qui va être proposé est pure fiction. Si la lettre à Juste Lipse du 25 avril 1593 évoque

bien des vers composés quatre ans auparavant, elle ne dit mot du Proumenoir. […].« Interessant ist

überdies, dass Marie de Gournay erst im Jahr 1623 – und zwar auf Betreiben ihres damaligen Ver-

legers Toussaint du Bray (um 1580–1637), der sich auf die Gattungen roman sentimental und histoire

tragique spezialisiert hatte – den Text unter dem neuen Titel Alinda. Histoire tragique herausbrin-

gen ließ (vgl. zur ›Wanderung‹ von Le Proumenoir zwischen den Gattungen Cremona (2019), 276).

Grundlegend für die Herausbildung der histoires tragiques in Frankreich gilt die Sammlung von ins-

gesamt 214 Novellen durch Matteo Bandello (ca. 1485–ca. 1561), die dieser nach dem Vorbild Boc-

caccios verfasste. Das Geburtsjahr der histoires tragiques darfmit 1559 angesetzt werden, als ein Ge-

lehrter aus dem Kreis um Margarete von Navarra, Pierre Boaistuau (um 1520–1566), sechs dieser

novelle Bandellos ins Französische übersetzte (vgl. dazu und zum Folgenden Mazouer (2009), 74,

sowie Ferrari (2003), 18–19). Hiermit begründete Boaistuau eine in Frankreich sehr gefragte Gat-

tung, deren Erfolg ein halbes Jahrhundert anhalten und in François de Rossets (1571–1619) äußerst

erfolgreichen Histoires tragiques de notre temps (1614/19) ihren Höhepunkt finden sollte. Zunächst

nahm sich jedoch François de Belleforest (um 1530–1583) der Übersetzungsarbeiten Boaistuaus an,

indem er die Vorlage Bandellos deutlich durch Ausschmückungen erweiterte, wobei seine Tätig-

keit in insgesamt sieben Sammelbände mündete. Von dem außerordentlichen Erfolg der Arbeit

de Belleforests zeugt eine Reihe von Nachahmern, wobei insbesondere Jacques Yver (1520–1572),

Vérité Habanc (?–?) und Bénigne Poissenot (um 1558–um 1586) zu nennen sind. Entscheidend ist

die Wendung, die Belleforest der Gattung gab, indem er mit frohsinnigen Elementen bedachte

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 101

und Claude de Taillemont (um 1504–um 1588) inspirierte,425 äußerst tragisch endende

Liebesgeschichte eines morganatischen, jungen Ehepaares verfasste.426 Diese versetzte

Geschichten aus der Textsammlung eliminierte und nur noch solche in ihr beließ, die dem Epithe-

ton tragique tatsächlich zu entsprechen vermochten: In der narrativen Form und Kürze der Novelle

verwandt, setzt sich die histoire tragique also von dieser in ihrer »l’esthétique hyperbolique de la

violence et de l’horreur qui la caractérise« (Ferrari (2003), 18) ab. Doch bereits ab den 1580er Jah-

ren verwässerten diese Vorgaben zusehends, denn aufgrund des Erfolges des Formats geriet his-

toire tragique zu einem Etikett, das die Verschränkung der Gattung mit anderen zeitgenössischen

narrativen Formen opak beließ. Den Werken gemein ist allerdings ein weitestgehend ähnliches

narratives Schema (vgl. Ferrari (2003), 26–29): An allgemeine Reflexionen politischer odermorali-

scher Natur schließt sich eine Geschichte an, die diese exemplifiziert, wobei sie ihren didaktischen

Wert insbesondere aus ihrem verhängnisvollen, meist mit dem Tod einer oder mehrerer Protago-

nisten verbunden Ende bezieht.

425 Der narrative Haupttext von Le Proumenoir steht thematisch in keinerlei Verbindung zu Montai-

gne, sondern wurde nahezu vollständig Claude de Taillemonts (1504–1558) bukolischem Roman

Discours des champs faëz (1553) entlehnt, was Marie de Gournay jedoch unter der Behauptung, sie

habe den Titel der Vorlage vergessen, unerwähnt lässt – sie spricht lediglich von Plutarch und des-

sen »Accidens de l’amour«, die Gesprächsthema zwischen ihr und Montaigne gewesen seien. Vgl.

de Gournay (2002v): Épître Proumenoir, 1283, Anm. A). Bemerkenswerterweise findet sich kein di-

rekter Verweis darauf, dass Marie de Gournay wahrscheinlich die französische Übersetzung der

Werke Plutarchs von Jacques Amyot (1513–1593) – Les Œuvres morales et meslées de Plutarque, trans-

latées du grec en françois (1572) – gelesen hat, in der sich Plutarchs »Estranges accidents advenus

pour l’Admour« befinden. Vgl. Amyot (1572), 505–507.

426 Vgl de Gournay (2002w): Proumenoir. Der König der Perser ist von Artabasus, König der Parthen,

in einer Schlacht besiegt und gefangengenommen worden. Im Gegenzug für die Freilassung des

Perserkönigs begehrt Artabasus allerdings Alinda, die Tochter des Onkels seines Gegners. Zu die-

sem Zeitpunkt ist jener zumNachfolger seines Bruders aufgestiegen, also bereits aufgrund seiner

gesellschaftlichen Stellung dazu genötigt, in diesen ›Tauschhandel‹ einzuwilligen. Deshalb wird

er seine Tochter Alinda – die zugleich die auf ihn folgende Thronerbin gewesen wäre, da der Per-

serkönig keine weiteren Kinder hat – ins Reich des Artabasus ziehen lassen müssen. Letztendlich

durch die ermahnenden, an ihre Vernunft appellierenden Worte des Vaters überzeugt, reist Al-

inda im Gefolge desselbigen ihrer Hochzeit entgegen. Zur Zwischenrast kehren sie und ihr Vater

auf halbemWege bei einem älteren Edelmann ein, dessen Sohn Leontin ein äußerst wohlgestal-

teter junger Mann ist. Nach anfänglicher Schüchternheit, doch unverhohlener und beidseitiger

Bewunderung, entzieht sich Alinda letztendlich ihrer Pflicht zur Heirat: Sie und Leontin türmen

gemeinsam und werden noch auf dem Schiff, das sie nach Italien bringen soll, getraut. Allerdings

kentert es, und die beiden stranden an der Küste einer kargen thrakischen Landschaft. Othaclus,

ein älterer und wohlhabender Einheimischer, rettet Alinda und Leontin und lädt sie in sein Haus

ein. Diese Rettung hat jedoch katastrophale Folgen, dennOthaclus verliebt sich nach kurzer Zeit in

Alinda, die seine Gefühle jedoch nicht erwidert. Aufgrund der Abhängigkeit, in der Leontin und sie

sich in der Obhut von Othaclus befinden, berichtet Alinda Leontin zunächst nichts von diesem Lie-

besgeständnis. Othaclus fasst zwischenzeitlich den Plan, Alindas Zustimmung zu einer amourö-

sen Beziehungmit ihm zu erzwingen, indem er seine Schwester, Ortalde, Leontin verführen lassen

will, da diese sich in ihn verliebt hat. Die von Leontin schwangere Alinda leidet, denn tatsächlich

erwidert dieser bereitwillig die Annäherungsversuche Ortaldes. Zwar gesteht Alinda Leontin nun,

dass sie ihm die bisherigen Annäherungsversuche des Othaclus verheimlicht habe. Doch Leontins

beschwichtigende, ihr gegenüber aber zunehmend gleichgültigen Worte lassen auf das fortge-

schrittene Erkalten seiner Gefühle für Alinda schließen. Als Alinda schließlich Leontin und Ortal-

de durchs Schlüsselloch beim Liebesspiel erblickt, beschließt sie, tief verletzt, Leontin nicht zur

Rede zu stellen. Vielmehr bestimmt sie, dass allein ihr eigener Tod und der ihres ungeborenen

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Amalia Witt: Texte vererben

siemit langen,moralisierendenDigressionen, unter anderem zur oftmals unterlegenen

gesellschaftlichen Position von Frauen in Liebesdingen.427 Die Edition von Les Essais des

Jahres 1635 schließlich ist besonders, denn es handelte sich um jene letzte von Marie de

Gournay besorgte Fassung, die – auch wenn sie, wie dargestellt, ihr Druckprivileg nach

zwei Jahren abtrat – sie mit dem dazugehörigen Vorwort als endgültig verstanden wis-

sen wollte:428 Das hierin abgedruckte Vorwort sollte zu einer Hommage an Montaigne

und deshalb zu einer Art Testament werden, was Marie de Gournays Arbeit als Editorin

anund für LesEssais anbelangt.429 Zwarnahmsie jenes ›lange‹ Vorwort von 1595 auchhier

erneut wieder auf, das sie zuvor aufgrund der herben Kritik an ihrer allzu großen Emo-

tionalität ja entfernt hatte, doch es erfuhr dabei wichtige inhaltlicheModifikationen, die

eine gereifte und die nötige intellektuelle Distanz einnehmende Intellektuelle zeigen.430

Kindes den Ausgang aus dieser kränkenden Situation darstellen können. Durch eine List organi-

siert sie nun ihre eigene Ermordung imHause des Othaclus: Vordergründig willigt sie in die Heirat

mit diesem ein, jedoch unter der Bedingung, er solle zuvor eine ältere Hausangestellte ermorden

lassen, die hinter ihrem Rücken im Hause schlecht über das allzu vertraute Verhältnis zwischen

ihr und Othaclus gesprochen habe. NachdemOthaclus einwilligt, zieht sich Alinda unter demVor-

wand, sie müsse sich erholen, eine Nacht zurück. Sie weist ihre Dienerin an, niemanden zu ihr

zu lassen, und übergibt ihr einen Brief an Leontin, den dieser am Morgen erhalten solle. In dem

Schriftstück schildert sie die Beweggründe dafür, warum sie sich selbst und das ungeborenen Kind

getötet habe, wobei sie in einigen Passagen das noch nicht geborene und bald durch ihre Hand zu

Tode kommende Kind in ihrem Leib direkt adressiert, um es zu bedauern. Daraufhin legt sie sich

in das Bett der vermeintlichen Hausangestellten, deren Ermordung sie angewiesen hat. Grausam

lässt sie sich durch die von ihr erwarteten Lakaien des Othaclus, welche die im Bett eingehüllte

Alinda nicht erkennen, sondern sie für besagte Angestellte halten, erstechen. AmMorgen finden

Othaclus, Leontin und Ortalde die Tote. Vom Schmerz des Verlustes seiner eigentlichen Frau sowie

seines Kindes überwältigt, bereut Leontin, in wieder entflammter Liebe zu Alinda, sein Verhalten

und stürzt sich letztendlich neben der Leiche seiner Frau ins Schwert. Othaclus und Ortalde hinge-

gen verfallen nach der Beisetzung der beiden Leichen in tiefe, nachhaltige Trauer und Depression.

427 Es sollte ebendiese Passage sein, die im Laufe der Jahre und der verschiedenen Editionen aus Le

Proumenoir entfernt und 1622 zu demeigenständigen Traktat Égalité desHommes et des Femmeswer-

den sollte.

428 Vgl. dazuDesan (22018f) sowie Desan (22018h), 1559. Bei demHaupttext von Le Proumenoir handelt

es sich um einen Erzähltext, den eine bewertende narrative Stimme auszeichnet: In regelmäßi-

gen Abständen unterbricht sie die fortgeführte Darstellung der Handlung, um im Zuge mehrerer

längerer Digressionen kommentierend einzugreifen. Es handelt sich hierbei nicht um deskriptive

Pausen, sondern dadurch erfolgt jedesMal der Eintritt in einen verwandten, aber thematisch vom

Haupttext gänzlich abgetrennten Diskursraum. Die Forschungsliteratur zu Le Proumenoir ist reich,

wobei hier lediglich exemplarisch, als Klassiker der feministischen Forschung, Domna Stantons

Artikel genannt sein soll, mit dem sie den Roman unter dem Gesichtspunkt »Women as Object

and Subject of Exchange« analysiert; vgl. Stanton (1983). Zudem sei auf die Marie de Gournay und

Le Proumenoir gewidmeten Kapitel in Margot Brinks Monographie zu Topoi der EntSagung (2015),

117–141, verwiesen.

429 »Marie de Gournay demande ainsi qu’on la croit une fois pour toutes ; sa connaissance de Mon-

taigne et des Essais lui donne une prérogative : « J’ose dire que la connaissance toute particulière,

que j’ai de cet Ouvrage, mérite que la même postérité s’oblige de mes soins, et s’y fie. ».« Desan

(22018f), 579.

430 »Même si Gournay lutta presque toute sa vie pour l’égalité des sexes, elle sera pourtant moins

combative vers la fin de sa vie. Ainsi, sa préface de 1635 est certainement moins « agressive » et

plus « réfléchie » que celle de 1595. […] L’autorité de cette nouvelle édition lui permet d’établir

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 103

Somit ist es nicht deckungsgleichmit demursprünglichen, entferntenVorwort, sondern

zeigt, wie beispielsweise auch anhand der Editionsgeschichte von Le Proumenoir deMon-

sieur deMontaigne deutlich wird, dass ein und derselbe Text in seiner strukturellen Form

sowie seiner inhaltlichen Zusammensetzung eine komplexe Entwicklung und mannig-

fache Veränderungen durchlaufen konnte.

Marie de GournaysWidmungsepistel an Richelieu, vorangestellt jenem Vorwort der

Edition von Les Essais des Jahres 1635, ist für den Kontext dieser Arbeit besonders wich-

tig und wird deshalb an anderer Stelle intensiv zu besprechen sein: Nicht nur bezeich-

net sie dort Les Essais als ihr ›Waisenkind‹, sondern sie trägt es für die Zeit nach ihrem

Ableben Richelieu selbst an, den sie als ›Pate‹ dieses ›Kindes‹ sieht.431 Mit der aus ihrer

Sicht feststehenden Fassung des Werks definierte sie 1635 also einen Text als endgültig,

der sich zuvor auch posthum beständig in Veränderung befand.432 Ein Textmonument

war hierdurch entstanden, das, wie Philippe Desan bemerkt, eher barock als tatsächlich

im Stile Montaignes daherkam, und zwar aufgrund der zahlreichen genannten zusätz-

lichen Texte, durch die der Schriftkorpus im Laufe der Zeit aufgrund buchmarktorien-

tierter Erwägungen angereichert worden war.433 Nicht nur diese Zusätze warfen ab Be-

ginn des 20. Jahrhunderts die Frage nach der authentischsten Fassung von LesEssais auf,

sondern auch Abweichungen, die zwischen der ersten posthumen Edition und EB fest-

gestellt wurden.

Aus dem zuletzt genannten Punkt entwickelte sich ein Forschungsdisput, der bis heute

ungelöst ist und die Einschätzung Marie de Gournays als Herausgeberin bestimmt. Al-

lerdings würde es den Rahmen der vorliegenden Arbeit übersteigen, diese Forschungs-

debatte im Detail zu schildern; eine Skizze der wichtigsten Etappen muss daher genü-

gen.

Im 17. Jahrhundert galten die Edition von 1598 und schließlich jene von 1635 als vor-

bildgebende Fassungen für den Nachdruck von Les Essais.434 Letztere wurde von Marie

de Gournay als über ihr Ableben hinaus sakrosankte Edition definiert. Doch Marie de

GournaysWirken als Editorin undHerausgeberin sollte sie abMitte des 19. Jahrhundert

zum Mittelpunkt eines Forschungsdisputes machen, wobei die von ihr besorgte, erste

une certaine distance critique vis-à-vis de ce texte pour lequel elle éprouve une affection peu

commune.« Ebd., 579.

431 Vgl. dazu insbesondere Philippe Desans Ausführungen in »« Cet orphelin qui m’estoit commis » :

la Préface de Marie de Gournay à l’édition de 1635 des Essais«, in: Desan (2001), 193–216.

432 »L’épître à Richelieu qui précède la longue préface de Marie de Gournay laisse entendre que cette

« édition nouvelle, exactement corrigée selon le vray exemplaire » représente un dernier hom-

mage et un véritable adieu aux Essais. Mari de Gournay se montre sous une lumière nouvelle :

plus conciliante envers ses détracteurs, elle tente de redorer un peu son blason.« Desan (22018f),

579.

433 »On peut dire que cette édition symbolise un dernier monument à la gloire et à la mémoire de

Montaigne, mais un monument baroque et certainement moins montaignien que l’édition L’An-

gelier de 1595. De la forme simple des premiers essais et des premières éditions, on est passé

lentement mais sûrement à des éditions bien empaquetées – les Essais sont en passe de devenir

un objet sciemment « emballé » avec un paratexte toujours plus considérable au fil des décen-

nies.« Ebd.

434 Vgl. Blum/Balsamo (22018), 574.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Amalia Witt: Texte vererben

posthume Edition von 1595 gegen EB aus dem Jahr 1588 abgewogen oder vielmehr der

Text von 1595mitweiteren, vonMontaigne bis zu seinemTod erstellten Schriftdokumen-

ten,diemit EBzusammenhängen, verglichenwurde.435 Bei einemAbgleich zwischenEB

und 1595 zeigte sich nämlich,dassmehrere tausend kleinere und größere Abweichungen

zwischen den beiden Texten bestehen,woraufhin Zweifel an der originalgetreuen Arbeit

Marie de Gournays als Herausgeberin laut wurden. Wichtig bei dieser Debatte ist also,

dass es nicht um die Frage nach der letzten feststehenden Version von Les Essais geht –

dies wäre ja aus historischer Perspektive jene des Jahres 1635, die von Marie de Gournay

als endgültig definiert wurde. Zum Diskussionspunkt wurde vielmehr die Suche nach

der authentischsten, will heißen: am meisten dem Willen Montaignes entsprechenden

Version seinesWerks.Dreh-undAngelpunktderSuchenachdieser authentischstenFas-

sung von Les Essais ist das nachweislich zuletzt von Montaigne verfasste Textdokument:

Da verschiedene Fassungen desWerks, die für den Druck gedacht waren und nach 1588

entstanden,nichtmehrüberliefert sind, ist dies ausSicht zahlreicher Forscherinnenund

Forscher dasExemplaire deBordeaux.Es istwahrscheinlich,dassEBnachMontaignes Tod

von dessenWitwe dem religiösen Orden der Feuillants – einer Kongregation von Zister-

ziensern in Bordeaux, in deren Kapelle Montaignes Leichnam beigesetzt wurde436 – zur

Aufbewahrung in der dortigen Bibliothek übergeben wurde, allerdings ist der genaue

Zeitpunkt der Übergabe strittig.437

Die Frage der Authentizität ist wichtig, da zahlreiche Abweichungen zwischen EB

und der Edition von 1595 kaum zu erklären und tatsächlich einem Fehlverhalten Marie

deGournays zuzurechnenwären,wenn sie ihre editorischeArbeit amoriginalenEB voll-

zogen hätte. Ende des 18. Jahrhunderts wurde EB wiederentdeckt, als das Kloster der

Feuillants während der Französischen Revolution verwüstet wurde und die Bibliothek

des Ordens in staatlichen Besitz überging,wobei EB später in den Bestand der Bibliothè-

que municipale de Bordeaux gelangte.438 Anfang des 20. Jahrhunderts waren Anstrengun-

gen unternommen worden, EB in einer kritischen Edition lesbar zu machen und es als

einzig vertrauenswürdige Fassung von Les Essais zu etablieren, nämlich zunächst durch

die von Fortunat Strowski erstellte kritische Edition – genannt Édition Municipale (EM)

–, die von François Gibelin zu Ende geführt wurde.439 Anfang des 20. Jahrhunderts wa-

435 Vgl. dazu Balsamo (22018), 569. Im Zeitraum 1600 bis 1649 wurden 16 Editionen herausgegeben.

436 Vgl. zum Feuillants-Orden Legros (22018c) sowie zur Grablege Montaignes Balsamo (22018d).

437 Vgl. erneut Legros (22018c) und Balsamo (22018d). Nach dem Tod ihres Mannes erhielt Françoi-

se de Montaigne vom Orden der Feuillants in Bordeaux die Genehmigung, die sterblichen Über-

reste ihres Mannes – ausgenommen sein Herz, das in der Grablege von Montaignes Vater, Pierre

Eyquem, in der Kapelle des Schlosses Montaigne bestattet wurde – in der Église des Feuillants in

Bordeaux beizusetzen. Dort verblieben sie bis 1793, mussten zuvor jedoch wegen Zerstörung und

Wiederaufbau der Kirche, schließlich aufgrund eines Rechtsstreits im Jahr 1604, zwischen der Fa-

milie Montaignes und jener Florimond de Raymonds (1540–1601), umgebettet werden.

438 Vgl. zu EB Balsamo (22018e).

439 Diese Edition entstand in Konkurrenz zu der von Arthur-Antoine Armaingaud erstellten Édition

Typographique. Hierzu bemerkt Sarah Bakewell: »Both books had a key feature in common: having

worked so hard to get access to the physical Bordeaux Copy, their editors were determined to stick

to it, and to ignore Marie de Gournay’s readily available published version almost entirely. They

also shared a highly un-Montaignesque tendency to consider themselves the source of the final,

unchallengeable word on all matters of Essays textual scholarship.« Bakewell (2011), 305.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 105

ren Forscher wie Strowski sowie Pierre Villey noch davon ausgegangen, dass die Abwei-

chungen zwischen EB und der ersten von Marie de Gournay erstellten Edition sowohl

auf beimDruck unterlaufene Fehler und auf Transkriptionsfehler als auch aufmutwillig

vonMarie de Gournay vorgenommene Textmodifikationen zurückzuführen seien.440

Diese Annahmen berücksichtigen jedoch nicht, dass die Edition von 1595 passagen-

weise einen weitaus treffenderen und ausgearbeiteteren Text bereithält als EB.441 Wie

eingangs erwähnt, setzte sich zudem die Edition von 1595 erst im Verlauf des 17. Jahr-

hunderts als Referenztext durch,bevor siewiederum imVerlauf des 19. Jahrhunderts auf

den Prüfstand gestellt wurde.442 In den 1970er Jahren wurde jedoch Marie de Gournays

Arbeit rehabilitiert:DieAbweichungen seien entstanden,weil sie dieEdition von 1595 an-

hand eines zweiten, von EB abweichenden, inzwischen verschollenen und ebenfalls von

der Hand Montaignes verfassten Textes erstellt habe, schlugen Richard Sayce und Da-

vidMaskell vor.443 Bei diesem Referenztext habe es sich um eine vonMontaigne noch zu

Lebzeiten erstellte oder zumindest von ihm beaufsichtigte Abschrift von EB gehandelt,

die vonMaskell als »Copie de Montaigne« bezeichnet wird.444

Bereits Reinhold Dezeimeris hatteMitte des 19. Jahrhunderts die Hypothese formu-

liert,Marie de Gournay habe die Ausgabe von 1595 nicht gemäß den allongeails in EB an-

gefertigt, sondern auf derGrundlage eines anderen Textes.445 Die letztendlich vonMarie

de Gournay zur Drucklegung der Edition von 1595 benutzte Interimsfassung des Textes,

die Montaignes Witwe und Pierre de Brach ihr nach Paris zustellten, wird in der For-

schung als ›Exemplar‹ bezeichnet.446 ›Exemplar‹ sei jedoch nicht mit ›Copie de Montai-

gne‹ zu verwechseln; es bezeichne ein von Marie de Gournay für den Druckleger zum

Druck der Edition von 1595 erstelltes Dokument, das sich zwar an ›Copie de Montaigne‹

orientiert habe, jedoch – der fertigen Edition nach zu urteilen – nicht mit dieser iden-

tisch sei.447

Aufgrund der in der Frühen Neuzeit üblichen Praxis, für den Druck dienende Vor-

lagen nach der Drucklegung zu entsorgen, ist ›Exemplar‹ nicht überliefert, weshalb die

eben referierten Annahmen hypothetisch bleiben, zumalMarie de Gournay hierzu keine

Angaben macht,448 obgleich sie sich über die schwere Leserlichkeit der ihr von de Brach

nach Paris gesandten Dokumente, die ja wiederum eine Transkription der im Nachlass

440 Vgl. hierzu Devincenzo (2013), 9.

441 Darauf weist Balsamo (22018), 570, hin.

442 Vgl. hierzu erneut Blum/Balsamo (22018), 574.

443 Vgl. Desan (22018b), 689–690.

444 Ebd.

445 Vgl. dazu Devincenzo (2013), 9.

446 »On appelle Exemplar l’édition de 1588 comportant des annotations de Montaigne qui servit à la

fabrication du texte de l’édition posthume des Essais de 1595. En soi l’Exemplar (aujourd’hui perdu)

est différent de l’Exemplaire de Bordeaux.« Desan (22018b), 689.

447 »La copie établie par Marie de Gournay portait ainsi le dernier état des Essais, le texte établi pour

l’impression ; celui-ci ne se confond pas avec celui que Montaigne avait laissé à sa mort, au stade

ultime de sa rédaction. La copie d’imprimeur, désignée parfois sous le terme d’exemplar, ne s’iden-

tifie pas non plus à la copie d’auteur que l’éditrice avait reçue de Mme de Montaigne, même si

elle la reproduit.« Balsamo (2007), XLIV.

448 »Sur l’existence de cette transcription nous n’avons pourtant aucune preuve et Marie de Gournay

reste muette sur cette hypothétique copie.« Desan (22018h), 165.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Amalia Witt: Texte vererben

MontaignesgefundenenPapieredarstellten,beschwerte.449 ImÜbrigen sindeinigeVari-

anten bereits auf den Entstehungsprozess der ersten posthumen Edition zurückzufüh-

ren, denn die ersten beiden Bücher des insgesamt dreibändigen Werks Les Essais wur-

den für die Edition von 1595 simultan zur Drucklegung des dritten Buches gedruckt,

wobei zwei Gruppen von Druckern parallel arbeiteten.450 Aus diesem Grund weist das

dritte Buch eine von den ersten beiden Bänden verschiedene Paginierung auf, während

die Edition von 1588 in diesem Punkt noch einheitlich gestaltet war. Nicht nur deshalb

lassen sich zwischen EB und der Edition von 1595 zahlreiche Varianten feststellen, son-

dern auch, da handschriftliche Korrekturen noch während des Druckprozesses hinzu-

gefügt wurden. Hierbei ist, um nur ein Beispiel zu nennen, allein die Editionsgeschich-

te des Vorworts Montaignes an die Leserin und den Leser, Au lecteur, für sich genom-

men ein komplexer Fall:451 Die betreffende Seite gingwährend desDruckvorgangs verlo-

ren und wurde später wiedergefunden, worauf sie zumindest in bestimmten Ausgaben

erschien.452 Allerdings wurde das angegebene Datum nun erneut korrigiert, nachdem

bereits Montaigne es noch zu seinen Lebzeiten mehrfach geändert hatte.453 Allerdings

ist es erwiesen, dass die festgestellten Varianten nicht nur auf den Druck und die Ab-

schrift verschiedener Textbestandteile zurückzuführen sind, sondernMarie de Gournay

bewusst Textpassagen im Laufe der von ihr beaufsichtigten Editionen veränderte, und

zwarwahrscheinlich, umdasWerk demZeitgeist etwasmehr anzupassen.454 In der For-

schung wurde dieses Vorgehen mit einer ähnlichen Anpassung Marie de Gournays ver-

glichen, die jedoch ungleich gravierender und gewagter war. Im Jahr 1624 hatte sie näm-

lich einen Text Ronsards, den sie Ludwig XIII. widmete und von dem sie vorgab, ihn aus

Ronsards Nachlass bezogen zu haben, eigenhändig ›angepasst‹ und ›korrigiert‹:455 Da-

bei handelt es sich umdie 1553 entstandeneHarangue duDuc deGuise aux soudards deMetz,

von deren sprachlichen Veränderung sie sich erhoffte, den König und die Öffentlichkeit

449 »[La transcription étant] [t]âche ingrate, difficile et sans doute imparfaite puisque Marie de

Gournay déplorera la difficulté de lecture de la « copie » ainsi soumise à l’imprimeur.« Magnien

(22018b), 236.

450 Balsamo (22018), 568.

451 Vgl. dazu und zum Folgenden den Übersichtsartikel zu Avis au lecteur von Desan (22018g).

452 Deshalb erschien es nur in bestimmten Ausgaben, da L’Angelier sich die Druckkosten für die Editi-

on von 1595 mit seinem Kollegen Sonnius geteilt hatte, wodurch dieser einen gewissen Anteil der

Auflage für sich beanspruchte und diese selbst drucken ließ; vgl. Desan (22018g), 165–166. Da Ma-

rie de Gournay bei ihrem Aufenthalt auf Schloss Montaigne laut Desan (vgl. ebd.) erst imMai 1595

auf das fehlende Vorwort stieß und danach L’Angelier zukommen lassen konnte, vermochte die-

ser es nicht mehr in die bestehenden, sondern nur noch in weitere, noch zu druckende Exemplare

zu integrieren. Hierdurch fehlt in rund der Hälfte der von L’Angelier herausgegebenen und heute

noch überlieferten Exemplare des Jahres 1595 dieses Vorwort, und in der von Sonnius herausgege-

benen Auflage fehlt es sogar gänzlich.

453 Die Datierung von Au lecteur variiert je nach Edition: Für die Edition 1580 war das Vorwort auf den

1. März 1580 datiert, für jene des Jahres 1588 auf den 12. Juni 1588, auf EB findet sich jedoch erneut

die Angabe 1. März 1580. Für die Editionen ab 1595 wiederumwurde das Datum vonMarie de Gour-

nay bzw. L’Angelier vom 12. Juni 1588 (der Angabe der Edition des Jahres 1588) auf den 12. Juni 1580,

also anstatt März 1580, umdatiert. Vgl. Desan (22018g), 165.

454 Blum/Balsamo (22018), 575.

455 Vgl. zu diesem Vorfall Blum/Balsamo (22018), 576; Arnould (2002), 26; Ilsley (1952).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 107

von der literarischen Größe Ronsards erneut überzeugen zu können – allerdings wur-

den ihre selbst vorgenommenen Modifikationen am Text aufgedeckt. Dennoch wurde

die bemühte Arbeit Marie de Gournays im Zuge der Editionspraxis von Les Essais inzwi-

schenweitestgehend anerkannt,wobei die prestigeträchtige Pléiade-Ausgabe von Les Es-

sais sich bis heute an die von ihr erstellte Edition des Jahres 1595 hält.456 In dieser Arbeit

wird jedoch noch auf eine eklatante Textabweichung zwischen EB und einer Passage in

II,17 zurückzukommen sein, in der vonMarie de Gournay selbst die Rede ist.

2.2.5 Zum Gesamtwerk Marie de Gournays

Ausgewählte Schriften Marie de Gournays erschienen erstmals 1626 unter dem Titel

L’Ombre, schließlich in zwei Neueditionen in den Jahren 1634 und 1641, umbenannt zu

Les Advis ou les Presens de la Damoiselle de Gournay.457 Ein wiederkehrendes Motiv in den

SchriftenMarie deGournays, die häufig aufgrund ihres Lebensstils und ihres Auftretens

von ihren Zeitgenossen angegriffen wurde, ist die Klage über üble Nachrede sowie die

Verteidigung ihres Lebensstils insbesondere in ihren drei autobiographischen Schrif-

ten, die erstmals 1626 in L’Ombre veröffentlicht wurden und in denen sich detaillierte

private Informationen finden – beispielsweise zu ihrem familiären Hintergrund, ihrer

finanziellen Situation und ihren Ausgaben sowie zu ihrem Lebensstil –, die sowohl

als Verteidigung als auch als Rechtfertigung gesehen werden können.458 Zu diesen

Schriften gehören Copie de la Vie de la Damoiselle de Gournay, Apologie pour celle qui écrit

sowie Pinture de mœurs.459 Was ihre Traktate zum Verhältnis der Geschlechter Égalité des

Hommes et des Femmes (1622)460 und Grief des Dames (1626)461 anbelangt, benannte Marie

de Gournay zwar die in ihrer Zeit herrschenden Ungleichheiten zwischen Frauen und

Männern, distanzierte sich im selben Zug jedoch von den üblichen zeitgenössischen

Diskursen derQuerelle des Femmes.

456 Diese Edition, Balsamo/Magnien/Magnien-Simonin (2007), wird für die vorliegende Arbeit ver-

wendet.

457 Am 31. Januar 1634 erschien unter dem Titel Les Advis, ou les Presens de la Damoiselle de Gournay die

zweite Ausgabe des Gesamtwerks Marie de Gournays, die dritte am 31. August 1641. Bereits 1626

war eine erste Ausgabe erschienen, die eine Kompilation zwar nicht aller, aber doch wesentlicher

Texte enthält, jedoch unter dem Titel L’Ombre de la Damoiselle de Gournay. Marie de Gournay hatte

den Titel ihres Gesamtwerks auf Anraten ihres Verlegers geändert. Vgl. die Übersicht von Arnould

(2002), 17–19.

458 Vgl. ebd. sowie Millet (22018), 1538: »La critique a relevé le fait que le texte initial combine entre

eux deux discours différents, parallèles mais cohérents, l’un par lequel Gournay défend et illustre

les Essais contre des critiques dont il est l’objet, l’autre par lequel elle se justifie comme femme,

fille d’alliance et éditrice légitime. Ce » dédoublement intentionnel « explique une certaine obs-

curité du texte, embrouillé dans la mesure où il poursuit simultanément, dans un style largement

imité de Montaigne, ce double objectif.«

459 Vgl. dazu die Ausführungen von Noiset (2004), 67–90.

460 Vgl. Gournay (2002s): Égalité des Hommes et des Femmes.

461 Vgl. Gournay (2002t): Grief des Dames .

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Amalia Witt: Texte vererben

Bereits mit der Égalité vorangestellten Widmungsepistel an Anna von Österreich –

seit 1615 Ehefrau Ludwigs XIII. – unterläuft sie bewusst Gattungsnormen.462 So warnt

sie die junge Königin eindringlich vor falschen Schmeichlern und gesteht, dass sie un-

geschliffen sei, da sie ihr geradezu Ratschläge predige, anstatt sie in verehrender oder

rühmender Weise anzusprechen.463 Schließlich stellt Marie de Gournay mit dem Auf-

takt von Égalité heraus, dass sie sich weder zu den frauenverachtenden Stimmen noch

zu den aus ihrer Sicht allzu eifrigen Frauenverteidigern zählt.464 Bemerkenswert hierbei

ist, dass Marie de Gournay nicht mittels der Dichotomie ›verteidigungswürdige weib-

liche Superiorität‹ versus ›misogyne männliche Angriffe‹ argumentiert, sich also nicht

selbstverständlich den Verteidigern und Verteidigerinnen von Frauen und deren gyno-

philen Schriften zuordnet. Vielmehr kritisiert sie Letztere, indem sie herausstellt, dass

deren Vorgehen als reflexionslos und wenig erfolgversprechend gelten müsse, wenn sie

das misogyne Argument der Superiorität des Mannes einfach umdeuteten, um es auf

die Frau zu übertragen.Damit entzieht sich unsere Autorin bewusst einer Zuordnung in

eines der beiden Lager, entweder ›misogyner‹ oder ›gynophiler‹ Kontributionen zurQue-

relle des Femmes des 17. Jahrhunderts.Dies ist umso bemerkenswerter, alsMarie deGour-

nay unmittelbare Zeitzeugin des ein oder anderen für die Querelle des Femmes typischen

textuellen Schlagabtauschs in Form misogyner Publikationen und gynophiler Repliken

wurde.465 Auch was ihre sprachpolitischen Stellungnahmen anbelangt, stach Marie de

462 Vgl. Winn (1999), die das Vorgehen in den Texten Marie de Gournays (sowie ihrer Zeitgenossin-

nen Jacqueline de Miremont (?–?) und Hélisenne de Crenne (um 1510–um 1560)), bereits mit dem

Proömium auf Pathos – bis hin zu einer bewussten »captatiomalvolentiae« (Winn (1999), 41) an-

statt der üblichen captatio benevolentiae – zu setzen, als bewusste rhetorische Transgressionwertet.

Hierdurch würden nicht nur gewollt die Regeln der jeweiligen Textgattung unterlaufen, sondern

auch jene der honnêteté, da die geschlechtsspezifische Erwartungshaltung (weibliche Zurückhal-

tung und Selbstbeherrschung) konterkariert würde.

463 »C’est en la vertu, Madame, qu’il faut que les personnes de votre rang cherchent la vraie hautesse.

[…] Quelle est cependant ma rusticité ? Tous autres abordent leurs Princes et leurs Rois en adorant

et louant, j’ose aborder ma Reine en prêchant !« Gournay (2002b): À la Reyne, 964.

464 »La pluspart de ceux qui prennent la cause des femmes, contre cette orgueilleuse préférance que

les hommes s’attribuent, leur rendent le change entier: car ils renvoyent la preference vers elles.

Quant à moi qui fuis toutes extremités, je me contente de les égaler aux hommes: la Nature s’oppo-

sant aussi pour ce regard, autant à la supériorité qu’à l’inferiorité.« Gournay (2002s): Égalité, 965.

Vgl. dazu Winn (1999), 42: »Mlle de Gournay revendique hautement le droit à lʼ« extra-vagance »

(entendre deviance par rapport à la norme), à la singularité refusée aux femmes.«

465 1614 stellte der Jesuit François Loryot (?–?) in Les Secrets moraux u.a. die naturgegebene Unterle-

genheit der Frau heraus. So widmete er ein Kapitel seiner Schrift der Frage, warum das weibliche

Geschlecht vomManne derart verehrt werde, und schlussfolgerte, dass die natürliche, körperliche

und geistige Unterlegenheit der Frau Männern den Wunsch eingebe, diese zu beschützen. Nach

der Lektüre desWerks reagierte Marguerite de Valois – jene Gönnerin Marie de Gournays –mit ei-

nem Brief an den Autor: In diesem formulierte sie eine Loryots Schrift entgegengesetzte Apologie

auf das weibliche Geschlecht und forderte den Urheber auf, seine Aussagen schriftlich zu revidie-

ren. Diesem Befehl leistete Loryot zwar mit Les Fleurs des secrets moraux im selben Jahr Folge, al-

lerdings hielt er an seiner Grundannahme der weiblichen Inferiorität fest. Das von ihm auf Befehl

Margaretes neu verfasste Kapitel stellte zwar heraus, dass Frauen häufig geistige Überlegenheit

gegenüberMännern besäßen, allerdings behielt Loryot seineArgumentation der körperlichenUn-

terlegenheit von Frauen bei (vgl. Maclean (1991), 122–123). 1617 schließlich veröffentlichte Alexis

Trousset (?–?) unter dem Pseudonym Jacques Olivier das misogyne Traktat Alphabet de l’imperfec-

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 109

Gournay heraus, denn sie war zwar neben zum Beispiel Mathurin Régnier (1573–1613)

und Jean-Pierre Camus (1584–1652) nicht die Einzige, die das Ansinnen der Sprachpu-

risten rund umMalherbe kritisierte, aber doch die wohl radikalste:466 Sie verfasste acht

sprachpolitische und auf die Übersetzung antiker Werke bezogene Schriften, darunter

De la langue française,Sur la version des Poètes antiques, ou desMetaphores,DesRimes,Des dimi-

nutifs français sowie das dreiteilige TraktatDéfense de la Poésie et du langage des Poètes.Marie

de Gournay selbst übersetzte, neben den lateinischen Zitaten in Les Essais, zwischen 1594

und 1634 Teile der Aeneis, den Brief der Laodamia aus den Epistulae Heroidum Ovids (um

43 v. u. Z.–17) sowie die Zweite Philippica Ciceros.467

Marie de Gournays Schriftproduktionen weisen eine organische Verwobenheit auf, die

sich aus ihrer binären Rolle als Herausgeberin von Les Essais und als eigenständig Pu-

blizierende ergeben. Es ist deshalb äußerst wichtig herauszustellen, dass sich von Be-

ginn ihrer literarischen Laufbahn an die Herausgeberin stetsmit der femme de lettres ver-

schränkte,wie zumBeispielOlivierMillet betont.468 Besonders deutlichwirddieserUm-

stand anhand der bereits erwähnten Vorworte für die unterschiedlichen Editionen von

Les Essais, denn wie vormals herausgesellt wurde das ursprüngliche Vorwort von Marie

de Gournay ja aufgrund der vehementen Kritik, das es erfuhr, gekürzt. Allerdings wurde

es, wie ebenfalls bereits erwähnt, nicht vollkommen getilgt, sondern erschien – solange

es nicht erneut in alle Editionen von Les Essais ab 1617 eingefügt wurde – im Anhang der

verschiedenen Editionen von Le Prouemenoir.469

tion et malice des femmes. Es löste eine Reihe von Repliken aus, die wiederum Gegenrepliken gene-

rierten. Man könnte von mehreren ›Sub-querelles‹ sprechen. ›Sub-querelle‹ ist keine Terminologie

der Querelle-Forschung, sondern mein eigener, heuristischer Terminus, um in den größeren Kon-

text der Querelle des Femmes eingebettete Debatten zu bezeichnen. Er ist der Annahme geschul-

det, dass im Rahmen der Querelle des Femmes als weitestgehend diachrones Phänomen synchrone

Subdebatten zu verorten sind, die für sich betrachtet bereits eine Art kommunikativen Kreislauf

bilden. Dieser besteht meist aus einer misogynen Schrift und darauf abhebende Repliken sowie

Gegen-Repliken. Allerdings ist dieser Kreislauf nicht abgeschlossen, da die Schriften sich nach wie

vor in einen größeren Traditionszusammenhang davor und danach publizierter Querelle-Schriften

einschreiben. Hierzu zu zählen wären z.B. der von Christine de Pizans Kritik am Rosenroman aus-

gehendeDébat duRoman de la Rose im 14. Jahrhundert und dieQuerelle de l’Amye im 16. Jahrhundert.

Vgl. dazu Zimmermann (2005), 107, sowie Bock/Zimmermann (2014 [1997]), 72.

466 Vgl. zu Marie de Gournays sprachpolitischen Schriften Noiset (2004), 119–148, hier 123, sowie Tho-

mine (2002).

467 Vgl. zu diesen Schriften und zu Marie de Gournay als altphilologischer Übersetzerin Worth-Styli-

anou (2002).

468 »Ces préfaces sont un élément important de l’histoire éditoriale des Essais de 1595 à 1635 et elles

font en même temps partie de la carrière et de l’œuvre littéraire de Marie de Gournay. Cette se-

conde dimension se manifeste par le fait qu’il est souvent question de Montaigne, des Essais et

des relations de Gournay avec son « Père d’alliance » dans d’autres textes littéraires de Gournay, et

que, comme cela est sans cesse le cas dans son œuvre, la réécriture constante des mêmes textes

portant sur les mêmes topiques, nourrit parallèlement l’élaboration successive de ses préfaces et

de ses traités.« Millet (22018), 1535.

469 Le Proumenoir erschien von 1594 bis 1641 in sechs autorisierten Editionen, das heißt in den Jahren

1594, 1595, 1523, 1626/27, 1634 und 1641, sowie in zwei Raubkopien in den Jahren 1598 und 1617. Vgl.

Gournay (2002w): Proumenoir.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Amalia Witt: Texte vererben

Von der Forschung wurden verschiedene Erklärungsansätze dafür vorgeschlagen,

warum ein Text, der 1595 in seiner Funktion als Vorwort für Les Essais als nicht passend

angesehen wurde, in einemWerk, dessen Autorin Marie de Gournay selbst war, jedoch

sehr wohl einen angemessenen Platz erhalten konnte.470 Jedenfalls ist dies nur ein Bei-

spiel dafür, dassMarie deGournay ihre Schriften ihr Leben lang überarbeitete, und zwar

bis hin zur letzten Edition ihres Gesamtwerks. Dabei ist die Beziehung der Texte unter-

einander komplex, denn sie wandte in ihrem Werk verschiedene Strategien textueller

Produktion und Reproduktion an, die oftmals auch in Kombination auftraten.471 Laut

Arnould gehören dazu das konstante Um- und Neuschreiben (réécriture) des bereits be-

stehenden Textes – etwa durch die Auslassung, Abkürzung oder Hervorhebung von Be-

griffen –, die Verrückung von Textfragmenten (déplacement) innerhalb einer Schrift oder

von einer Schrift in eine andere sowie die Redistribution verschiedener Textteile und

-fragmente innerhalb des Werks, was wiederum die Entstehung neuer Schriften durch

Fragmentation (fragmentation) und Neu-Abfassung (recomposition) bestehender Texte er-

laubt.ZudemkönnengänzlichneuverfassteTexte zumWerkhinzukommen (ajoutsde tex-

tes absolument nouveaux) oder, wie erwähnt, mit verschiedenen ›Versatzstücken‹ vorheri-

ger Texte kombiniert werden.Darüber hinaus wurden inmanchen Fällen Schriften voll-

ständig der Publikation entzogen (rétention de publication en quelques cas) oder Ausgaben

mit großemzeitlichemAbstandzurGewährungdesPrivilegs realisiert,was zwar als eine

editorische Strategie gelten kann, wahrscheinlich jedoch pekuniären Einschränkungen

seitens Marie de Gournay geschuldet war. Zu diesen Strategien möchte ich zudem die

bewusste Datierung bzw. Umdatierung von Texten zählen.472 Darüber hinaus änderten

die einzelnenSchriftenbis zu ihrer letztlichenEndfassung,dieMariedeGournaymitder

Edition ihresGesamtwerksLesAdvis von 1641 als endgültig setzen sollte,oftmals auch ihre

Betitelung. Dies sowie einige der genannten Strategien werden beispielsweise an ihren

470 Vgl. dazu Millet (22018), 1537. Ein Text, der so subjektiv gefärbt war, dass er sich aufgrund der Gat-

tungskonventionen zunächst nicht als Vorwort für Les Essais eignete, konnte sehr wohl in einem

Werk, dessen Autorin Marie de Gournay selbst war, einen Platz finden.

471 Vgl. dazu und zum Folgenden Arnould (2002), 19–20. Ich übernehme hier in leicht abgeändertem

Wortlaut Ausführungen aus Witt (2020b), 76, Anm. 54.

472 Ich übernehme hier erneut in leicht abgeändertemWortlaut Ausführungen aus Witt (2020b), 76,

Anm. 54. Es verwundert, dass Arnould (2002), 20–21, Datierung/Umdatierung nicht zu den vom

ihm aufgelisteten Strategien zählt, sondern separat nennt. Da Marie de Gournay ihr Gesamtwerk

L’Ombre ab 1626 (später unbenannt in Les Advis und nochmals herausgegeben 1641) als unantastba-

res Textmonument verstanden wissen wollte – vielleicht auch aus dem Grund, da sie 1626 gerade

das Alter erreicht hatte, in dem Montaigne verstorben war (vgl. ebd., 20) –, datierte sie zu einem

früheren Zeitpunkt entstandene Texte auf dieses für sie bedeutsame Jahr 1626. So verfuhr sie z.B.

auch mit der Widmungsepistel an Monsieur de Gelas in einem ihrer Traktate zur Übersetzungs-

kunst, das bereits 1619 verfasst worden war. Allerdings wich sie von diesem Vorgehen ab, etwa

wenn sie Epistre de Laodamie – ihre Übersetzung des 13. Briefes aus den Epistulae Heroidum Ovids

(Brief XIII, Laodameia an Protesilaos) – mit der Widmung an ihre Cousine auf 1608 datiert (vgl.

Gournay (2002), 1456, Anm. C). Der Grund ist laut Arnould (2002), 20, biographisch, denn besagte

Cousine starb zwischen 1608 und 1611 – somit petrifiziert der Paratext ihr Todesjahr. Die Umdatie-

rung ist im Übrigen ein Verfahren, das bereits Montaigne anwandte, etwa bei der verschiedentli-

chen Datierung seines Les Essais vorangestellten Vorworts Au lecteur; vgl. Desan (22018g), 165. Vgl.

zur Selbstdarstellung Marie de Gournays durch und in Text auch Dezon-Jones 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Marie de Gournay und Montaigne (1533–1645) 111

Erziehungsschriften ersichtlich:473 So beinhaltet die Endfassung der grundlegend 1601

verfassten SchriftDe l’Éducation deMesseigneurs les Enfants de France, die anlässlich der Ge-

burt des künftigen Ludwig XIII. entstand, an ihrem Beginn mehrere Absätze aus dem

1608 veröffentlichten Text Bienvenue de Monseigneur le Duc d’Anjou, Dédiée à la Sérénissime

République ou État de Venise. Letztere war von Marie de Gournay zur Geburt von Gaston

d’Orléans (1608–1660), einem der Brüder Ludwigs XIII., verfasst worden – und wurde

ab 1626 in die verschiedenenEditionendesGesamtwerks aufgenommen,bis zur Endfas-

sung 1641 in Les Advis, nämlich unter dem TitelDe l’Éducation deMesseigneurs les Enfants de

France.474 Doch auch fürweitere Schriften sollteBienvenue deMonseigneur leDuc d’Anjou als

›Steinbruch‹ fungieren,das heißt, hieraus entwickelten sich verschiedene eigenständige

Schriften,die ebenfalls ab 1626 indieGesamtwerkseditionenEingang fanden:475Der ers-

te Teil vonBienvenuewurde zu demTextNaissance des Enfants de France, aus einemzweiten

und kürzeren Teil entwickelte sich die ab 1619 veröffentlichte Institution duPrince, und der

letzte Teil von Bienvenue wurde zu Gratification à Venise. Mit ihrer Les Advis vorangestell-

ten,wahrscheinlich an eine fiktive Dame adressierten Rede –dem sogenanntenDiscours

àSophrosine–nahmMarie deGournay eine sowohl selbstkritische als auchwohlwollende

Eigenbewertung der verschiedenen Schriften ihres Gesamtwerks vor, worauf zurückzu-

kommen sein wird.476 Zudem sollte das 1641 entstandene Textkorpus Les Advis, das ihre

verschiedenen Schriften vereinte,mittels dem bereits für die erste Ausgabe des Gesamt-

werkes 1626 verfassten Avis final und einer geradezu drohenden Rhetorik, zu einem un-

antastbaren Textmonument erhoben werden:477

Si ce Livre me survit, je défends à toute personne, telle qu’elle soit, d’y ajouter, dimi-

nuer, ni changer jamais aucune chose, soit aux mots ou en la substance, sous peine à

ceux qui l’entreprendraient d’être tenus aux yeux des gens d’honneur, pour violateurs

d’un sépulcre innocent. Et je supprime même tout ce que je puis avoir écrit hors ce Livre,

réservé la Préfacé des Essais en l’état que je la fis réimprimer l’anmil six cent trente-cinq [Herv.

d. Verf.].

Marie de Gournay spricht hier also für den Fall, dass ihr Gesamtwerk sie wortwörtlich

›überlebe‹ (Si ce Livre me survit), eine Warnung an alle jene aus, die versuchen würden,

nach ihrem Tod Les Advis und damit ihren geistigen Nachlass zu verändern. Denn, so

heißt es im Wortlaut weiter, dies würde bedeuten, »einem unschuldigen Grabmal« Ge-

walt anzutun.Folglich ist ihreZielsetzungdiePetrifizierung ihresGesamtwerks als Text-

körper, der posthum als funerales Denkmal fungieren soll. Es ist unverkennbar, dass sie

hierbei Montaignes Vorgehen beeinflusste: Er hatte selbst Les Essais als sein geistiges

Kind zu einem schutzbedürftigen Text-Nachfolger erhoben, jedoch ebenso aus einem

Werk ein funerales Textmonument geformt, das allerdings nicht ihm selbst galt, son-

dern dem Andenken seines verstorbenen Freundes Étienne de La Boétie.

473 Vgl. dazu und zum Folgenden erneut Thomine (2002a) sowie Ilsley (1963), 91–94.

474 Vgl. Gournay (2002y): De l’Éducation, 575, Anm. A.

475 Vgl. zur Editionsgeschichte der Schriften ebd. sowie Thomine (2002a) und die Übersichtsdarstel-

lung der veröffentlichten Werke bei Arnould (2002), 11–19.

476 Vgl. hierzu Gournay (2002z): Discours à Sophrosine.

477 Gournay (2002dd): Avis final (1626), 1864.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472538-004 - am 13.02.2026, 17:30:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

