
D
ie

 K
ün

st
e 

de
ko

lo
ni

si
er

en
! 

E
in

 la
ng

er
, s

ch
w

ie
ri

ge
r 

un
d 

le
id

en
sc

ha
ftl

ic
he

r 
K

am
pf

1
F

ra
nç

oi
se

 V
er

gè
s

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33
6

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ve
rg

ès

Ich begann das Wort ‚integrieren‘ zu 
verabscheuen. Während meiner gesamten 
Kindheit hatte ich keine andere Wahl als 
lediglich dem Willen meiner Eltern folgend 
in die französischen Werte, die westlichen 
Werte integriert zu werden. Es hat meine 
Entdeckung von Aimé Césaire und der 
Négritude gebraucht, um zumindest meine 
Herkunft zu kennen und eine gewisse 
Distanz zu meinem kolonialen Erbe 
aufzubauen.2

Die herrschenden Medien wünschen nicht, 
daß Frauen – noch dazu weiße Frauen – 
zum Rassismus Stellung nehmen. Rassismus 
soll als unabdingbare Komponente 
im Gewebe der menschlichen Existenz 
hingenommen werden – so wie die Tatsache, 
daß es jeden Abend dunkel wird oder  
man sich ab und zu einen Schnupfen holt.3

The worst thing about that kind of prejudice 
… is that while you feel hurt and angry and 
all the rest of it, it feeds your self-doubt. You 
start thinking, perhaps I am not good enough. 
– Nina Simone

Vor einigen Jahren besuchte ich aus Neugier  
das Marine-Museum in Paris. Dessen Ziel ist es, 

„aus dem Meer und dem Abenteuer der See  
ein Interessensgebiet aller Franzosen zu machen“, 
um „gegenwärtige und vergangene Geschichten 
des Meeres und der Seefahrer“ zu erzählen.4  
Ich erblickte dort beeindruckende, glänzende 
Galionsfiguren – in der Regel weibliche 
Allegorien –, wundersame Schiffsmodelle aus 
allen möglichen Ländern, ich sah Beschwörungen 
der großen französischen Reedereien und  
riesige Passagierschiffe vom Anfang des 
20. Jahrhunderts. An keiner einzigen Stelle wurde 
die Rolle der Marine im Sklavenhandel oder in 
der Geschichte von Kolonialismus, Kapitalismus 
und Imperialismus auch nur angedeutet. Man 
verließ das Museum in vollkommener Unkenntnis 
über die Zusammenhänge zwischen dem 
Fortschritt im Bereich Seefahrt und Navigation 
und den kolonialen Eroberungen, 
zwischen der Geschichte der Seefahrt und den  
kolonialen Kriegen. Doch ohne Schiff  
keine Versklavten, kein Tabak, kein Zucker,  
kein Kaffee, keine Baumwolle. 

Eine solche Bilanz kann für viele Museen 
gezogen werden, wo zwar nichts komplett  
falsch, aber die Erzählung von blinden Flecken 
durchzogen ist, woraus eine verstümmelte 
Erzählung und Kartografie hervorgehen. Auf diese 
Weise vollziehen sich Auslöschungsprozesse.  1  

Ü
be

rs
et

zu
ng

 v
on

: 
F

ra
nç

oi
se

 V
er

gè
s: 

„D
éc

ol
on

iso
ns

 l
es

 A
rt

s. 
U

n 
lo

ng
, 

di
ffi

ci
le

 e
t 

pa
ss

io
nn

an
t 

co
m

ba
t“

, 
in

: 
F

ra
nç

oi
se

 V
er

gè
s, 

L
ëi

la
 C

uk
ie

rm
an

,  
G

er
ty

 D
am

bu
ry

 (
H

g.
):

 D
éc

ol
on

iso
ns

 le
s A

rt
s!

, P
ar

is 
20

18
, S

. 1
19

-1
37

. A
bd

ru
ck

 m
it 

fr
eu

nd
lic

he
r 

G
en

eh
m

ig
un

g 
vo

n 
L

‘A
rc

he
 E

di
te

ur
. 

2
 

M
oi

, j
e 

co
m

m
en

ça
is 

de
 d

ét
es

te
r 

ce
 m

ot
 „

in
té

gr
er

“.
 T

ou
te

 m
on

 e
nf

an
ce

, j
’a

va
is 

ét
é 

in
té

gr
ée

 s
an

s 
l’a

vo
ir

 c
ho

isi
, p

ar
 la

 s
eu

le
 v

ol
on

té
 d

e 
m

es
 p

ar
en

ts,
 a

ux
 v

al
eu

rs
 

fr
an

ça
ise

s, 
au

x 
va

le
ur

s 
oc

ci
de

nt
al

es
. I

l a
va

it 
fa

llu
t 

m
on

 d
éc

ou
ve

rt
e 

d’
A

im
é 

C
és

ai
re

 e
t 

de
 la

 N
ég

itu
de

 p
ou

r 
au

 m
oi

ns
 c

on
na

îtr
e 

m
on

 o
ri

gi
ne

 e
t 

pr
en

-
dr

e 
ce

rt
ai

ne
s 

di
st

an
ce

s 
av

ec
 m

on
 h

ér
ita

ge
 c

ol
on

ia
l.“

 C
on

dé
, M

ar
ys

e:
 L

a 
vi

e 
sa

ns
 f

ar
ds

, P
ar

is
 2

01
2,

 S
. 1

01
f. 

(Ü
be

rs
et

zu
ng

 V
. 

M
.)

.  


3
 

L
or

de
,  

A
ud

re
: „

Vo
m

 N
ut

ze
n 

un
se

re
s Ä

rg
er

s“
 (

üb
er

s. 
v.

 R
en

at
e 

S
te

nd
ha

l)
, i

n:
 G

ig
i –

 Z
ei

ts
ch

ri
ft

 f
ür

 s
ex

ue
lle

 E
m

an
zi

pa
ti

on
, N

r. 
11

, 2
00

1,
 S

. 8
–1

2,
 h

ie
r  

S
. 1

0.
  


4

 
„[

…
] 

fa
ir

e 
de

 la
 m

er
 e

t d
e 

l’a
ve

nt
ur

e 
m

ar
iti

m
e 

un
 s

uj
et

 d
’in

té
rê

t p
ou

r 
to

us
 le

s 
F

ra
nç

ai
s. 

[…
] 

de
s 

hi
st

oi
re

s 
de

 m
er

 e
t d

e 
m

ar
in

s, 
an

-
ci

en
ne

s 
et

 c
on

te
m

po
ra

in
es

“,
 M

us
ée

 N
at

io
na

l d
e 

la
 M

ar
in

e:
 „

U
n 

gr
an

d 
M

us
ée

 M
ar

iti
m

e 
po

ur
 le

 X
X

Ie
 s

iè
cl

e“
 (

Ü
be

rs
et

zu
ng

 V.
 M

.)
, h

ttp
:/

/w
w

w
.

m
us

ee
-m

ar
in

e.
fr

/c
on

te
nt

/m
us

ee
-e

n-
re

no
va

tio
n 

(2
7.

4.
20

20
).

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33
8

Denn die meist lautlos verfahrende Auslöschung ist 
nicht zuletzt aufgrund eines pädagogischen 
Diskurses am Werk, der eine Geschichte formuliert, 
die zwar nicht an sich unwahr ist, jedoch auf  
Verdecktem basiert, was wiederum das Vergessen 
naturalisiert. Man sieht nicht mehr, weil  
man das Sehen verlernt hat. Dekolonisieren heißt 
wieder sehen lernen – auf eine transversale und 
intersektionale Art und Weise, um die Welt, in der  
wir uns entwickeln und die von menschlichen  
Wesen wie auch wirtschaftlichen und politischen 
Regimen hergestellt wird, zu de-naturalisieren. 
Dekolonisieren heißt lernen, alle Teile  
wie ein Puzzle auszubreiten und die Beziehungen, 
Kreisläufe und Überschneidungen zu untersuchen. 
Dadurch tauchen neue Kartografien auf,  
die die europäische Erzählung in Frage stellen und 
stattdessen Regionalisierungen und 
Globalisierungen, die nicht ausschließlich einer 
Nord/Süd-Logik folgen, in Erscheinung  
treten lassen.5 Es geht um das Begreifen der Welt,  
die uns umgibt; darum, weder das Kleine noch  
das Große zu vernachlässigen, die Verfehlungen  
und Konflikte, den Verrat und die  
Kompliz_innenschaften, die Solidaritäten, 
Einsamkeiten und Widerstände zu  
erforschen. Dekolonisieren beginnt zwangsläufig 
bei Sklavenhandel und kolonialer Versklavung,  
die als derart naturgegeben wie Tag und  
Nacht konstruiert worden waren. Kirche, Staat,  
Kultur und Gesetz rechtfertigten sie.  
Die Versklavten waren die ersten, die den Schleier 
dieser Lüge der Naturalisierung zerrissen,  
welche dazu diente, ihnen ihre Menschlichkeit 
abzusprechen und die brutalste Ausbeutung, die 
Habgier der europäischen Mächte und  
die Fiktion der universellen Rechte zu überdecken. 
Die Versklavten schreckten vor keiner Gefahr  
zurück, um ihrer Menschlichkeit Anerkennung zu 
verschaffen. In ihren Strategien des Lebens,  
des Überlebens und der Kreativität wurden Künste 
und Kulturen des Widerstands gegen die 
Auslöschung erfunden, aufbewahrt, neu interpretiert 
und weitergegeben. Revolten und Aufstände  
gegen Versklavung und Kolonialismus schlugen eine 
Dekolonisierung der Vorstellungskräfte und 
Erzählungen vor und zeigten neue Schreibformen 
der Geschichte und neue Ausdrucksweisen auf.  
Die Gemeinschaften der Maroons – jene 
Verwaltungsformen, die Freiräume sowie Sprachen, 
Künste und Kulturen inmitten einer Welt, die 
die Universalität des Freiheitsprinzips negierte, 
schufen – haben in der Vorstellung der ehemals 
versklavten Bevölkerungen der Karibik, Brasiliens 
und des Indischen Ozeans nicht das Geringste 
an Kraft verloren.6 Die auf die Versklavung 
folgenden Methoden der Kolonisierung bedeuteten 5

 
S

ie
he

 b
ei

sp
ie

lsw
ei

se
 d

ie
 K

ar
te

 d
er

 m
itt

el
al

te
rl

ic
he

n 
H

an
de

lsr
ou

te
n 

im
 1

1.
 u

nd
 1

2.
 J

ah
rh

un
de

rt
, d

ie
 v

on
 M

ar
tin

M
ns

so
n 

er
st

el
lt 

un
d 

au
f 

im
-

gu
r  

be
re

itg
es

te
llt

 w
ir

d,
 „

M
ed

ie
va

l T
ra

de
 R

ou
te

s 
an

d 
G

eo
gr

ap
hy

“,
 a

uf
: i

m
gu

r, 
1.

7.
20

17
, h

ttp
s:

//i
m

gu
r.

co
m

/A
v1

yw
uD

 (
14

.5
.2

02
0)

. S
ie

 z
ei

gt
 d

ie
 

B
ez

ie
hu

ng
en

 z
w

is
ch

en
 a

fr
ik

an
is

ch
em

, 
as

ia
tis

ch
em

 u
nd

 e
ur

op
äi

sc
he

m
 K

on
tin

en
t 

au
f, 

w
el

ch
e 

K
on

st
an

tin
op

el
 m

it 
L

ia
ng

zh
ou

 u
nd

 d
en

 o
st

af
ri

ka
-

ni
sc

he
n 

S
ta

dt
st

aa
t 

K
ilw

a 
m

it 
O

st
as

ie
n 

ve
rb

in
de

n.
  


6

 
S

ie
he

 h
ie

rz
u 

L
oc

kl
ey

, T
im

ot
hy

 J
. (

H
g.

):
 M

ar
oo

n 
C

om
m

un
it

ie
s 

in
 S

ou
th

 C
ar

ol
in

a.
 

A
 D

oc
um

en
ta

ry
 R

ec
or

d,
 C

ol
um

bi
a 

(S
C

) 
20

09
; P

ri
ce

, S
al

ly
 /

 P
ri

ce
, R

ic
ha

rd
: L

es
 a

rt
s 

de
s 

m
ar

ro
ns

, L
a 

R
oq

ue
 d

’A
nt

hé
ro

n 
20

05
, h

ttp
:/

/w
w

w
.

un
e-

sa
is

on
-e

n-
gu

ya
ne

.c
om

/n
03

/a
rt

s-
m

ar
ro

ns
-f

oc
us

-s
ur

-l
ar

t-
re

m
be

/ (
19

.1
.2

02
0)

; G
om

es
, F

la
vi

o 
do

s 
S

an
to

s; 
R

ei
s, 

Jo
ao

 J
os

e 
(H

g.
):

 F
re

ed
om

 b
y 

a 
T

hr
ea

d.
 T

he
 H

is
to

ry
 o

f 
Q

ui
lo

m
bo

s 
in

 B
ra

zi
l, 

N
ew

 Y
or

k 
20

16
; a

uß
er

de
m

 d
as

 A
lb

um
 D

ru
m

s 
of

 D
efi

an
ce

: M
ar

oo
n 

M
us

ic
 f

ro
m

 t
he

 e
ar

lie
st

 
B

la
ck

 C
om

m
un

it
ie

s 
of

 J
am

ai
ca

, S
m

ith
so

ni
an

 F
ol

kw
ay

s 
R

ec
or

di
ng

s 
19

92
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ve
rg

ès

keineswegs weniger Vernichtung, Zerstörung, Plünderung, 
Enteignung und Diebstahl als die Versklavung selbst.  
Im Laufe der Jahrhunderte des Eisens und des Bluts häuften die 
europäischen Museen Millionen von Objekten an, die sie den 
eigentlichen Eigentümer_innen entrissen hatten. Die Phase der 
Dekolonisierung in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, 
genauer zwischen 1945 und Mitte der 1970er  Jahre, führte zur 
Demontage der großen europäischen Kolonialreiche und zur 
Wiedererlangung von Souveränität, während man zeitgleich an der 
kulturellen Dekolonisierung arbeitete. Die weißen Masken – 
Resultat dessen, dass man „sich selbst von außerhalb seiner selbst 
betrachte[t]“7 – mussten abgelegt werden. Eine ganze Generation 
von Künstler_innen, Filmschaffenden, Musiker_innen und 
Wissenschaftler_innen erneuerte den Prozess der 
Dekolonisierung der Sprachen, Künste und Ideen, denn bis  
zu jenem Zeitpunkt war 

die Verortung dieses großen Spiegels der Imagination […] 
notwendigerweise europäisch mit seiner Geschichte  
und Kultur und das übrige Universum wurde von diesem 
Zentrum aus betrachtet.8 

Alle Bereiche – Kunst, Literatur, Poesie, Fotografie, Tanz,  
Kino, Musik, Theater, Museologie, Design, Handwerk – wurden 
miteinbezogen und es entstand eine umfassende Bibliothek  
an Werken, Bildern, Tönen und Archiven von globalem Ausmaß.  
Die Geschichte und dieses weitreichende Archiv der  
Dekolonisierung der Künste sind zugänglich, eine Kenntnis 
dieses Korpus unabdingbar. Denn weder beginnt alles mit noch 
dreht sich alles um Europa.

Die Auslöschungsprozesse haben indessen kein Ende 
genommen. Sie nehmen neue Formen an oder bedienen sich der 
altbekannten, wie Zensur, Mangel an finanzieller Unterstützung, 
dem Verweigern von Visa, Diebstahl und rechtswidriger 
Besitzergreifung. Vor einigen Jahren begannen Institutionen damit, 
Veranstaltungen, Diskussionen und Ausstellungen zu den Themen 
der Diversität, Hybridität, Kreolisierung und Dekolonisierung zu 
organisieren, ohne jedoch ihre Struktur zu verändern. Ob  
wir denn darüber nicht erfreut sein sollten? Zweifelsohne wurden 
an manchen Stellen Fortschritte erzielt. Afrika wurde zum neuen 
Faszinations- und „Entdeckungs“-Raum auf dem Kunstmarkt, 
was für die Künstler_innen eine Aufwertung ihrer Werke und 
finanzielle Förderung bedeutete – Aspekte, die schwer außer Acht 
gelassen werden können. Die Anerkennung dieser Aspekte ist 
meiner Meinung nach jedoch keinerlei Indiz einer Dekolonisierung. 
Denn auf der einen Seite findet oft eine Pazifizierung der Werke 
statt, die manchen davon ihre ganze Radikalität nimmt, und auf 
der anderen Seite bleibt die Umgestaltung der institutionellen 
Organisationsstrukturen sowie der wirtschaftlichen Produktions- 
und Distributionsmechanismen aus.

Einer Dekolonisierung der Künste muss ein Verständnis der 
Phänomene und der Auslöschungsprozesse, die stets am Werk  
sind und, wie bereits erwähnt, unter Deckmänteln fortschreiten 
können, vorausgehen. Die Dekolonisierung bedarf enormer 
Anstrengungen, denn es muss verlernt werden, um zu lernen, und 
es muss eine Form der Neugierde entwickelt werden, die immerzu 
nach dem Wie, Wer, Warum und Für-wen fragt. Bildung und 7 

T
hi

on
g’

o,
 N

gu
gi

 w
a:

 D
ek

ol
on

is
ie

ru
ng

 d
es

 D
en

ke
ns

. E
ss

ay
s 

üb
er

 a
fr

ik
an

is
ch

e 
S

pr
ac

he
n 

in
 d

er
 L

it
er

at
ur

, ü
be

rs
. v

. T
ho

m
as

 B
rü

ck
ne

r, 
M

ün
s-

te
r 

20
18

, S
. 5

3.
  


8

 
E

bd
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34
0

Erziehung jedoch bringen uns nicht bei, neugierig zu 
sein, sondern lehren uns lediglich, uns aus unserer 
 Welt und der Welt überhaupt auszuloggen. Mir kommt 
in diesem Zusammenhang eine Anekdote von 
Rabindranath Tagore in den Sinn. Darin erzählt er 
die folgende Geschichte: In der Schule klettert einer 
seiner Mitschüler während der Pause auf einen  
Baum und macht es sich dort zum Lesen bequem. Der 
Schulmeister schnauzt ihn an und befiehlt ihm, vom 
Baum herunterzusteigen. Nun ist es jedoch derselbe 
Schulmeister, der den Jungen dazu ermutigt, Botanik 
zu studieren und Tagore somit zu dem Schluss 
kommen lässt, dass der Schulmeister „an ein 
unpersönliches Wissen über den Baum glaubt, weil es 
Wissenschaft ist, nicht jedoch an die persönliche 
Erfahrung dessen“.9 Wer erinnert sich nicht daran, als 
Kind gebeten worden zu sein, nicht so viele Fragen  
zu stellen, weil diese die Erwachsenen „ermüden“ 
würden. Für rassisierte Kinder ist dies noch drastischer. 
All das, woraus ihre Welt besteht, ist von der 
Repräsentation ausgeschlossen; nicht eine einzige 
Straße trägt den Namen von Held_innen, die ihnen 
ähnlich sind, die Welt wirft ihnen ein verzerrtes Bild 
ihrer Herkunft und Geschichte, ihrer Erinnerungen 
und Religionen zurück. Nicht nur wird ihre Neugierde 
als „böser Fehler“ dargestellt, sie haben zudem  

„keine andere Wahl, als […] in die westlichen Werte“ 
integriert zu werden.10 Das verlorene Erbe k 
ann folglich nur um den Preis großer Bemühungen 
wiedergefunden werden. „Aus sich selbst  
heraus autonom werden und sich seine Nische des 
Widerstands aufbauen, dann diese so gut es geht  
mit anderen Widerstands-Nischen vernetzen … Und 
das Joch der großen, offiziellen, nationalen  
Erzählung abwerfen, um sich seine eigene Erzählung 
anzueignen, diese zu verfassen, seine  
Sicht der Dinge darlegen“, sagt Kader Attia.11

Innerhalb der hegemonialen Erzählung bezieht 
sich der Ausdruck „Bruch“ (in Kunst, Kino, Theater, 
Tanz) nur auf Brüche, die von Weißen vollzogen 
werden und sich in eine lineare Erzählung einfügen. 
Die Erzählung der Dekolonisierung jedoch  
kann nicht linear sein, denn „[d] ie Dekolonisation  
ist bekanntlich ein historischer Prozess“,12 sie ist  
ein vielfältiger und komplexer Vorgang, der nie nur 
einem Pfad folgen kann. Er ist multi-territorial,  
er versucht einer Diversität teils konfligierender 
Erinnerungen zu begegnen, er muss Gender, 
Sexualitäten und verschiedenste sich 
überschneidende Räumlichkeiten anerkennen.

Aufmerksamkeit für die Kolonialgeschichte und 
ihr heutiges Fortleben in all ihren Formen  
steht im Mittelpunkt des Dekolonisierungsprozesses 
der Künste. Die Jahrhunderte der Kolonisierung –  
Sklaverei und Post-Sklaverei – haben ihre Spuren in 
Fragmenten, Verboten, Bildern und einem von 
Rassismus kontaminierten Vokabular hinterlassen. In 9

 
„H

e 
be

lie
ve

s i
n 

an
 im

pe
rs

on
al

 k
no

w
le

dg
e 

of
 th

e 
tr

ee
 b

ec
au

se
 th

at
 is

 sc
ie

nc
e,

 b
ut

 n
ot

 in
 a

 p
er

so
na

l e
xp

er
ie

nc
e 

of
 it

.“
 (

Ü
be

rs
et

zu
ng

  V
. M

.)
 T

ag
or

e,
 

R
ab

in
dr

an
at

h:
 „

M
y 

S
ch

oo
l“

 (
19

33
),

 in
: d

er
s.

: P
er

so
na

lit
y.

 L
ec

tu
re

s 
D

el
iv

er
ed

 in
 A

m
er

ic
a,

 L
on

do
n 

19
33

, o
nl

in
e 

ei
ns

eh
ba

r 
au

f 
de

r W
eb

si
te

 d
er

 
S

w
ar

aj
 F

ou
nd

at
io

n,
 h

ttp
:/

/s
w

ar
aj

.o
rg

/s
hi

ks
ha

nt
ar

/ta
go

re
_m

ys
ch

oo
l.h

tm
l (

19
.1

.2
02

0)
.  


10

 
C

on
dé

 2
01

2 
(w

ie
 A

nm
. 1

).
  


11

 
„S

’a
ut

on
o-

m
is

er
 e

t c
on

st
ru

ir
e 

so
i-

m
êm

e 
sa

 n
ic

he
 d

e 
ré

si
st

an
ce

 p
ui

s, 
au

ta
nt

 q
ue

 fa
ir

e 
se

 p
eu

t, 
la

 c
on

ne
ct

er
 a

ve
c 

d’
au

tr
es

 n
ic

he
s 

de
 r

és
is

ta
nc

e 
…

 E
t s

’a
ffr

an
ch

ir
 

du
 jo

ug
, d

u 
gr

an
d 

ré
ci

t n
at

io
na

l o
ffi

ci
el

 p
ou

r 
se

 r
éa

pp
ro

pr
ie

r 
et

 é
cr

ir
e 

so
i-

m
êm

e 
so

n 
ré

ci
t, 

ex
po

se
r 

sa
 v

is
io

n 
de

s 
ch

os
es

“ 
(Ü

be
rs

et
zu

ng
 V

. 
M

.)
. A

tti
a,

 
K

ad
er

: „
D

on
ne

r 
la

 p
ar

ol
e 

à 
ce

ux
 q

ue
 l’

on
 n

’e
nt

en
d 

pa
s“

 (
G

es
pr

äc
h 

m
it 

Ya
m

in
a 

B
en

aï
),

 in
: L

’O
ffi

ci
el

, 1
3.

4.
20

18
, h

ttp
s:

//w
w

w
.lo

ffi
ci

el
.c

om
/a

rt
/

ka
de

r-
at

tia
-m

ac
va

l-
pa

la
is

-d
e-

to
ky

o 
(2

7.
4.

20
20

).
  


12

 
Fa

no
n,

 F
ra

nt
z:

 D
ie

 V
er

da
m

m
te

n 
di

es
er

 E
rd

e,
 F

ra
nk

fu
rt

 a
. 

M
. 1

96
8,

 S
. 2

7.
  



https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ve
rg

ès

Frankreich hat sich mit der moralischen Verurteilung  
des Rassismus in der Nachkriegszeit die fiktive Vorstellung 
durchgesetzt, dass Rassismus lediglich eine Meinung sei,  
sprich eine Haltung, die auf einem ethischen Fehler basiere. 
Das Eingeständnis, dass es keine „Menschenrassen“ gibt, 
verhinderte jedoch nicht das Fortschreiten eines 
kulturalistischen Rassismus, eines Rassismus ohne Rassen.13 
Der Rassismus ohne Rassen und die nicht-rassistischen  
Rassist_innen (die keineswegs neu sind) haben weiter 
an Rückhalt gewonnen dank einer politischen Konjunktur,  
durch die die französische Staatsbürgerschaft zu einer identitären 
Angelegenheit wurde und seither mit „einer“ Zivilisation, 
„Werten“ und einem fundamentalistischen Ansatz von  
Laizismus assoziiert wird. Kein Tag vergeht, an dem nicht 
eine öffentliche Stellungnahme, eine Werbung oder  
eine Performance „die“ Schwarzen, „die“ Asiat_innen,  

„die“ Nordafrikaner_innen oder „die“ Muslim_innen attackiert. 
Komiker_innen erfinden ihnen „einen“ Akzent, machen  
sich über ihre Küche und Kleidung lustig, das Kino  
stellt sie auf rassisierende Weise dar. Diese Rückkehr der 
kolonialrassistischen Matrix, die Aimé Césaire in Über den Kolo
nialismus beschrieben hat, betrifft auch die Welt der Kunst, da

niemand schuldlos kolonisiert, [...] auch niemand 
ungestraft kolonisiert; [...] eine Nation, die kolonisiert, 
[...] eine Zivilisation, welche die Kolonisation –  
also die Gewalt – rechtfertigt, bereits eine kranke 
Zivilisation, eine moralisch angefaulte Zivilisation ist,  
die zwangsläufig, von Konsequenz zu Konsequenz  
und von Verleugnung zu Verleugnung, nach ihrem Hitler, 
das heißt nach ihrer Bestrafung ruft.14

Verfasst im Jahr 1950, ist diese Analyse Césaires in der heutigen 
Kunstszene jedoch unbekannt geblieben. Die Strukturierung  
der auf race basierenden Mentalitäten und Darstellungsformen 
hat eine lange Geschichte: Denken wir beispielsweise  
an die antisemitischen Darstellungen, die in Europa seit dem 
Mittelalter reichlich vorhanden sind, an die stigmatisierenden 
Bilder von Schwarzen, die sich ab dem 19. Jahrhundert 
ausbreiten, an die Tagebücher der europäischen Reisenden, die 
die Welt in zivilisiert vs. unzivilisiert aufteilen, an die  
Menschen-Zoos, an die koloniale Literatur, an die durch 
Fotografie und Kino verbreiteten Bilder, die die 
kolonialrassistische Ideologie untermauern sollen und 
Vorstellungen sowie Praktiken bis heute nähren. Und trotz all 
der Werke, Studien und Doktorarbeiten zum Thema dieser 
langen Entwicklung bleibt der Widerstand der kulturellen 
Kasten Frankreichs gegenüber ihrer eigenen Dekolonisierung 
groß. Augenzeugenberichte über diesen Widerstand  
gibt es zur Genüge. Er reicht von der Weigerung, ein Projekt 
in Betracht zu ziehen mit der Begründung, dass  

„sich das Publikum nicht dafür interessieren wird“, bis zu 
Kommentaren zu Hautfarbe, Vorname und Herkunft  
(real oder unterstellt);15 von der Zuweisung von überwiegend 
negativ konnotierten Rollen an Schwarze, asiatische und 
nordafrikanische Menschen bis zum Universalismus,  
der den Weißen zugesprochen wird, die stets jede beliebige Rolle 13

 
V

gl
. B

al
ib

ar
, É

tie
nn

e 
/ 

W
al

le
rs

te
in

, I
m

m
an

ue
l: 

R
as

se
, K

la
ss

e,
 N

at
io

n.
 A

m
bi

va
le

nt
e 

Id
en

ti
tä

te
n,

 H
am

bu
rg

 1
99

8.
   


14

 
C

és
ai

re
, A

im
é:

 
Ü

be
r 

de
n 

K
ol

on
ia

lis
m

us
, B

er
lin

 2
01

7,
 S

. 3
3.

  


15
 

Z
ur

 R
ol

le
 d

er
 H

au
tfa

rb
e 

si
eh

e 
di

e 
B

er
ic

ht
e 

in
 N

oi
re

 n
’e

st
 p

as
 m

on
 m

et
ie

r 
(d

t.
: „

S
ch

w
ar

z 
[-

S
ei

n]
 is

t n
ic

ht
 m

ei
n 

B
er

uf
“)

, P
ar

is
 2

01
8,

 e
in

em
 v

on
 d

er
 S

ch
au

sp
ie

le
ri

n 
A

ïs
sa

 M
aï

ga
 in

iti
ie

rt
en

 G
em

ei
ns

ch
af

ts
w

er
k.

  


https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34
2

spielen dürfen; von der Sicherheit, mit der weiße 
Künstler_innen in vollkommener Freiheit aus 
kolonialen Bildern schöpfen, um ihre Kunstprojekte 
auf die Beine zu stellen, bis zur kulturellen 
Aneignung;16 von der Abwesenheit rassisierter 
Menschen in Führungspositionen künstlerischer und 
kultureller Einrichtungen bis zur Abwesenheit  
von Kolonialgeschichte oder kritischer Theorie in 
den visuellen und postkolonialen Studien an 
französischen Kunsthochschulen;17 von den Kartellen 
im Museumsbetrieb, welche entweder mit 
Euphemismus, mit Eliminieren oder Auslassen der 
afrikanischen, asiatischen oder arabischen  
Präsenzen in französischen Städten agieren. Die Liste 
ist lang, die Beispiele sind alltäglich, die 
Diskriminierungen belegt.

Von den rassisierten Menschen wird Tag für Tag 
verlangt, dass sie das Bestehen von Rassismus  
und Diskriminierungen erklären. Immerzu fordert 
man von ihnen, dass sie ihre Loyalität zu einem 
abstrakten Diskurs über Rechte beweisen – dieser ist 
deshalb abstrakt, weil er Differenzen bezüglich  
Klasse und Gender, die das Erbe einer patriarchalen, 
misogynen und kolonialen Geschichte sind, nicht 
berücksichtigt –, während ihnen ihr Recht 
auf Gleichheit permanent abgesprochen wird. Man 
tritt ihren Forderungen mit dem Argument der 
künstlerischen Freiheit entgegen.  
Wir von Décolonisons les Arts (DLA) verteidigen 
dieses Recht. Aber wir treten auch für die Befreiung 
ein, jenes kollektive Handeln, das nicht lediglich das 
individuelle Schaffen, sondern die Freisetzung 
kreativer Energie in der Gesellschaft im Blick hat. 
Während Ungleichheiten zwischen Frauen und 
Männern im Kunstbetrieb mittlerweile anerkannt und 
offizielle Stellungnahmen zum Zweck ihrer Minderung 
abgegeben werden, bestehen Gleichgültigkeit oder 
Misstrauen gegenüber jenen geballten Ungleichheiten 
fort, denen rassisierte Menschen ausgesetzt sind – dies 
beschreibt der Begriff der Intersektionalität, indem  
er die Aufmerksamkeit darauf lenkt, dass Personen 
zugleich mehrere Formen von Herrschaft und 
Diskriminierung erfahren. Der Wert, den man der 
Gleichheit von Frau und Mann zumisst, wird  
so noch dadurch gesteigert, dass er erlaubt, die auf 
einer intersektionalen Analyse basierenden 
Forderungen der Gleichheit ins Abseits zu drängen.  
Er findet im bürgerlichen, „weißen“ Feminismus einen 
ausgezeichneten Verbündeten – jenem Feminismus 
nämlich, der sich einer Analyse der Zusammenhänge 
zwischen der Erschaffung der „weißen Frau“ (die als 
unschuldig, schön, mütterlich, sanft, schutzbedürftig … 
figuriert wurde), der Kolonialgeschichte und der 
Erfindung der „schwarzen Frau“ (die wie der biblischen 
Isebel mangelnde Weiblichkeit, fehlender Mutterinstinkt, 
Gleichgültigkeit gegenüber Schmerz … angedichtet 
wurde) widersetzt. Dies ist die Trumpfkarte der 16

 
K

ul
tu

re
lle

 A
ne

ig
nu

ng
 h

at
 n

ic
ht

s 
m

it 
de

n 
Z

ir
ku

la
tio

ne
n,

 L
ei

hv
or

gä
ng

en
, Ü

be
rs

ch
ne

id
un

ge
n 

un
d 

an
de

re
n 

Fo
rm

en
 d

er
 H

yb
ri

di
si

er
un

g,
 d

ie
 s

ic
h 

he
ra

us
ge

bi
ld

et
 h

ab
en

, z
u 

tu
n.

 S
ie

 b
ez

ei
ch

ne
t d

en
 P

ro
ze

ss
, d

ur
ch

 d
en

 e
in

e 
do

m
in

an
te

 K
ul

tu
r s

ic
h 

di
e 

C
od

es
 e

in
er

 m
in

or
itä

re
n 

K
ul

tu
r a

ne
ig

ne
t u

nd
 si

e 
m

it 
lu

kr
at

iv
em

 N
ut

ze
n 

re
pr

od
uz

ie
rt

. D
ad

ur
ch

 w
er

de
n 

di
e 

G
es

ch
ic

ht
e 

de
r 

U
nt

er
dr

üc
ku

ng
en

 u
nd

 d
ie

 A
sy

m
m

et
ri

e,
 d

ie
 in

 d
en

 B
er

ei
ch

en
 d

er
 P

ro
du

k-
tio

ns
be

di
ng

un
ge

n 
un

d 
de

s V
er

tr
ie

bs
 b

es
te

he
n 

un
d 

di
e 

w
ei

ße
 w

es
tli

ch
e W

el
t b

eg
ün

st
ig

en
, ü

be
rs

pr
un

ge
n.

   


17
 

D
as

s 
di

es
e 

un
te

rr
ic

ht
et

 w
er

de
n,

 li
eg

t 
am

 W
ill

en
 u

nd
 d

er
 B

er
ei

ts
ch

af
t e

in
ig

er
 L

eh
re

nd
er

 d
ie

se
r 

S
ch

ul
en

 u
nd

 U
ni

ve
rs

itä
te

n,
 a

be
r 

es
 g

ib
t i

m
m

er
 n

oc
h 

ke
in

 C
ur

ri
cu

lu
m

 m
it 

ve
rp

fli
ch

te
nd

en
 

K
ur

se
n 

zu
r K

ol
on

ia
lg

es
ch

ic
ht

e 
un

d 
de

n 
R

ep
rä

se
nt

at
io

ns
fo

rm
en

, d
ie

 d
ie

se
 n

ac
h 

si
ch

 z
ie

ht
. E

be
ns

o 
w

en
ig

 g
ib

t e
s a

ffi
rm

at
iv

e 
M

aß
na

hm
en

 fü
r d

ie
 E

in
-

st
el

lu
ng

 v
on

 r
as

si
si

er
te

n 
L

eh
re

nd
en

/F
or

sc
he

nd
en

 o
de

r 
S

tu
di

er
en

de
n.

 I
n 

di
es

em
 Z

us
am

m
en

ha
ng

 s
te

ht
 w

ei
te

rh
in

 d
ie

 G
es

ch
le

ch
te

rd
iff

er
en

z 
im

 F
ok

us
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ve
rg

ès

neoliberalen Offensive in dem Moment, da andere Karten wie die 
Vorherrschaft der „westlichen Zivilisation“, die europäische Demokratie 
oder die in Europa entstandenen Künste an Wert verlieren. Frauenrechte, 
verstanden als eine Verlängerung der personenbezogenen Rechte in  
einer vom Kapitalismus strukturierten Welt, bedrohen ein Patriarchat, das 
ausschließlich sexualisierte Formen des Kapitalismus zulässt, aber  
sie bedrohen nicht den Kapitalismus als solchen. Die Entstehung von 
staatlichem Feminismus, Femi-Nationalismus und Femi-Imperialismus 
zeigt deutlich, dass die als Totalität verstandene Kategorie „Frau“ eine 
Konstruktion ist, die sich der Anerkennung von sozialen Ungleichheiten 
und Prozessen der Rassisierung verweigert.

Gleichgültigkeit und Misstrauen bauen auf einer willentlichen Unwis
senheit auf. Willentlich, da sie trotz zunehmender Beweise aufrechterhalten 
wird; willentlich, da alles andere bedeuten würde, man müsste sich bilden, in 
einen Prozess der Dekolonisierung des Selbst einbringen und Privilegien 
abgeben. Privilegien, die – obgleich auf angeblich natürliche Art erlangt, da 
man der europäischen Kultur angehöre – weder auf irgendeinem angeborenen 
Genie oder Talent basieren noch auf Kompetenzen, Fähigkeiten oder 
Bereitschaften, sondern schlichtweg aus einer Geschichte des Raubs, der 
Plünderungen und der Ausbeutung, den Prozessen der Rassisierung 
(Antisemitismus, Negrophobie, Islamophobie, Romaphobie), der Misogynie 
und allen Formen der Transphobie resultieren.

In Frankreich hat die Gesellschaft gelernt, die persönlichen Erfahrungen 
rassisierter Menschen zu vernachlässigen, ins Abseits zu drängen,  
sie abzuweisen und sie in die Schubladen der „Viktimisierung“ und des 

„Kommunitarismus“ zu stecken. Dies geschieht oft, ohne sich Zeit  
dafür zu nehmen, jene Werke, die sich von solchen Erfahrungen inspirieren 
lassen, auch nur zu betrachten oder gar zu lesen. Sie gelten von vornherein 
als illegitim, Künstler_innen-Residenzen werden verweigert oder aber eine 
Residenzpflicht innerhalb von fremdbestimmten Narrativen (Opfer, 
Terrorist_in, Drogenhändler_in) verhängt. Machen wir uns nichts vor: Wenn 
solche Werke eine Werk-Stätte finden, dann dank des Willens Einzelner 
oder aufgrund von Protesten.

Einer Tatsache kann nicht widersprochen werden: Seit mehreren 
Jahren haben sich rassisierte Künstler_innen ihrer persönlichen Erfahrungen 
bedient, in Archiven gestöbert, Erzählungen und verschüttete Figuren 
wiedergefunden, Erinnerungen ausgegraben und Objekten eine Biografie, die 
von ihren Irrfahrten und Transformationen spricht, zurückgegeben. Für 
diese Künstler_innen geht es nicht um eine Auseinandersetzung mit Europa 
und seinem Okzident-Zentrismus auf Augenhöhe, sondern darum, sich  
aus dessen Einfluss zu befreien und andere Vorstellungswelten, Zeitlichkeiten, 
Räumlichkeiten und Spiritualitäten zu entdecken. Es geht nicht  
darum, Geschichte im engeren Sinne zu machen, sondern darum, sich von 
Erzählungen, Bildern und Tönen inspirieren zu lassen, diese zu überarbeiten, 
neu zu interpretieren, die Figur des Opfers, aber auch die der Täter_innen zu 
ergründen. Es kann keine umfassende Liste dieser Arbeiten erstellt  
werden, nennen wir aber exemplarisch einige von jenen, die aus den 
Erzählungen über den Sklavenhandel und die koloniale Versklavung schöpfen. 
Sie legen verschüttete Erinnerungen frei an die Kolonialkriege in Madagaskar, 
Kamerun, Vietnam, Algerien, an die Massaker und Repressionen seit 1962: 
Mé 67 in Guadeloupe, die Toten von Ouvéa, die deportierten Kinder von La 
Réunion. Sie finden Figuren der Unabhängigkeit und der antikolonialen 
Bewegungen wieder. Sie rütteln die Stille auf, die um die Opfer des 
17. Oktober 1961 herrscht, seit Maurice Papon, der Polizeipräfekt von Paris, 
die Polizei dazu ermutigt hatte, algerische Demonstrant_innen, die gegen die 
Ausgangssperre demonstriert hatten, zu ermorden. Sie nennen die Opfer beim 
Namen und lassen den des jüngsten Opfers wieder auftauchen: Fatima Bedar. 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34
4

Sie erforschen Ausdrucksweisen von Frauenfeindlichkeit 
und Feindlichkeit gegenüber Schwarzen Frauen, 
von Rassismus und Sexismus, von Islamophobie und 
Negrophobie, von Romaphobie, Homophobie und 
Transphobie. Sie loten die Abgründe der gegenwärtigen 
Katastrophen aus – Terrorismus, Migrationskrieg, 
Umweltverschmutzung, Folgen der Atomtests. Sie 
untersuchen die dominanten Vorstellungen von Schönheit 
und die Produktion von Gender und Sexualitäten.  
Nichts darf tabu sein. 

Als Reaktion auf diese Bewegung wurde eine 
Initiative gestartet, die um einen gemeinsamen 
Nenner zwischen Rechtsextremen, Linken und einem 
Feminismus, der, wie Sara Farris dies analysiert  
hat, rassistischen Stereotypen und ökonomischen 
Interessen entspringt,18 kreist und Westeuropa 
universelle Repräsentationsmuster und Konzepte 
anbietet, die in Wirklichkeit nichts als partikularistisch 
und alles andere als universell sind. Unter  
dem Deckmantel der Verteidigung von „Werten“, deren 
Anziehungskraft sich erschöpft hat in einer Welt, die 
jahrhundertealte weiße Vorherrschaft erschüttert, haben 
es diese Kräfte auf alles abgesehen, was ihre 
Hegemonie bedroht. Während sie versuchen,  
ihre Ordnung aufzuzwingen – eine Ordnung, die nichts 
als Unordnung in der Vielfältigkeit der Welt ist –, 
möchten wir verstehen, was mit der Welt geschieht;  
einer chaotischen, verstörten, verworrenen Welt voller 
Gefahren, aber auch voller Hoffnungen. Angesichts 
der konservativen und reaktionären Kräfte und der 
rassistischen Nationalismen erscheint uns ein Appell 
an einen abstrakten Universalismus und an Prinzipien, 
gegen die ohnehin wieder verstoßen wird, unzureichend. 
Gegen Rassismus zu kämpfen ist kein Kampf gegen 
Vorurteile, sondern ein Kampf für soziale Gerechtigkeit 
und gegen einen zerstörerischen Kapitalismus.

Wir sind uns der tiefen psychischen Wunden bewusst, 
welche der Rassismus hinterlässt und den betroffenen 
Völkern und Personen zufügt. Ein Kommentar des 
großen Schwarzen amerikanischen Sängers Paul Robeson 
bringt die Tiefe dieser Wunden zum Ausdruck:

Selbst wenn der Schwarze seine Gleichwertigkeit 
beweist (und seltsamerweise muss dieser Beweis in 
Form einer überlegenen Performance erbracht 
werden), darf er nie den Anschein machen, als würde 
er die weiße Überlegenheit herausfordern. Steig auf, 
wenn du kannst – aber verhalte dich nicht 
„hochnäsig“. Zeig dich immerzu dankbar. (Selbst 
wenn das, was du erreicht hast, unwilligen Mächten 
abgerungen wurde, zeige dich auf jeden Fall dankbar, 
damit „sie“ dir nicht alles wegnehmen.) Tue  
vorallen Dingen nichts, was ihnen Grund sein einen 
Grund geben könnte, dich zu fürchten. Denn dann 
wird die Hand der Unterdrückung, die sich von 
Zeit zu Zeit etwas lockern mag, mit Sicherheit zur 
Faust werden und dich erneut niederschlagen!19 18

 
 F

ar
ri

s, 
S

ar
a 

R
.: 

In
 t

he
 N

am
e 

of
 W

om
en

’s
 R

ig
ht

s.
 T

he
 R

is
e 

of
 F

em
on

at
io

ns
lis

m
, D

ur
ha

m
/L

on
do

n 
20

17
.  


19

 
„E

ve
n 

w
hi

le
 d

em
on

-
st

ra
tin

g 
th

at
 h

e 
is

 r
ea

lly
 a

n 
eq

ua
l (

an
d,

 s
tr

an
ge

ly
, t

he
 p

ro
of

 m
us

t b
e 

su
pe

ri
or

 p
er

fo
rm

an
ce

!)
, t

he
 N

eg
ro

 m
us

t n
ev

er
 a

pp
ea

r 
to

 b
e 

ch
al

le
ng

in
g 

w
hi

te
 

su
pe

ri
or

ity
. C

lim
b 

up
 if

 y
ou

 c
an

 –
 b

ut
 d

on
’t 

ac
t ‚

up
pi

ty
.‘

 A
lw

ay
s 

sh
ow

 th
at

 y
ou

 a
re

 g
ra

te
fu

l. 
(E

ve
n 

if 
w

ha
t y

ou
 h

av
e 

ga
in

ed
 h

as
 b

ee
n 

w
re

st
ed

 fr
om

 
un

w
ill

in
g 

po
w

er
s, 

be
 s

ur
e 

to
 b

e 
gr

at
ef

ul
 le

st
 ‚

th
ey

‘ t
ak

e 
it 

al
l a

w
ay

.)
 A

bo
ve

 a
ll,

 d
o 

no
th

in
g 

to
 g

iv
e 

th
em

 c
au

se
 t

o 
fe

ar
 y

ou
, f

or
 th

en
 th

e 
op

pr
es

si
ng

 
ha

nd
, w

hi
ch

 m
ig

ht
 a

t t
im

es
 e

as
e 

up
 a

 li
ttl

e,
 w

ill
 s

ur
el

y 
be

co
m

e 
a 

fis
t t

o 
kn

oc
k 

yo
u 

do
w

n 
ag

ai
n!

“ 
(Ü

be
rs

et
zu

ng
 V

. M
.)

 R
ob

es
on

 z
it.

 n
. S

pa
rr

ow
, J

eff
: 

N
o 

W
ay

 b
ut

 T
hi

s.
 I

n 
S

ea
rc

h 
of

 P
au

l R
ob

es
on

, M
el

bo
ur

ne
/L

on
do

n 
20

17
, S

. 6
4f

.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ve
rg

ès

Angefangen bei Billie Holiday, die, als sie eines Tages in  
New York auf der Straße einen Freund trifft und er sie fragt, wie 
es „Lady Day“ [Holidays Spitzname] gehe, erwidert:  

„Ach, weißt du was, ich bin immer noch ‚N***‘“, bis zu  
jenen, die im Jahr 2018 verkünden, dass „Schwarz-Sein nicht  
mein Beruf ist“ – bei den Aussagen von Schauspieler_innen, 
Studierenden, Regisseur_innen und rassisierten Künstler_innen, 
die sich an DLA wenden, stellen wir immer wieder das  
Gleiche fest: Um gehört zu werden, muss man sich friedlich  
geben, seine Wut nicht zeigen oder aber sich damit abfinden,  
dass man beschmutzt wird, wie es Toni Morrison in 
Menschenkind beschreibt:

Daß jeder hergelaufene Weiße dich ganz und gar und zu 
allem benutzen konnte, was ihm gerade einfiel. Nicht nur, 
um dich arbeiten zu lassen, dich umzubringen oder  
zu verstümmeln, sondern auch, um dich zu beschmutzen. 
Dich so schlimm zu beschmutzen, daß du dich selbst 
nicht mehr leiden konntest. Dich so schlimm zu 
beschmutzen, daß du vergaßt, wer du warst und daß es dir 
auch nicht mehr wieder einfiel.20 

Dekolonisierung bedeutet sich von dieser Beschmutzung zu 
befreien, sich von der mentalen Knechtschaft zu 
emanzipieren. „Emancipate yourself from mental slavery“, 
sang Bob Marley, da niemand außer einer_einem selbst 
den eigenen Geist befreien kann. „Wir weben das 
Leichentuch der alten Welt“, sangen die Seidenarbeiter_innen 
1844; ein Leichentuch, das an die Webarbeit der Hände jener 
erinnert, die sich für diese Tätigkeit abgemüht haben: die 
Hände der Armen und Notleidenden, die Hände anonymer 
Frauen und Männer, ohne die es die Schönheiten dieser Welt 
nicht gäbe, diese unsichtbaren Architekt_innen der Wunder.

Aucune différence dans cette douce France
Entre mon passé, mon présent et ma souffrance
Etre au fond du précipice ou en surface
Mais en tout cas sur place et haïr à outrance
Mes cicatrices sont pleines de stress
Pleines de rengaines racistes qui m’oppressent
De bleus, de kystes, de peines et de chaînes épaisses
Pour les indigènes à l'origine de leur richesse
On nous agresse donc on agresse

Ils ont battu des nègres, violé des négresses
Donc nos plaies sont grosses et mon crâne endosse
Angoisse et moral en baisse dans mon blockhaus
C’est le blocus sur nos vies en plus
On signale nos pedigree dans nos cursus
Comment veux-tu que ma colère cesse
Quand le colon est cruel comme le SS?21

(In diesem lieblichen Frankreich gibt es keine Differenzen
Zwischen meiner Vergangenheit, meiner Gegenwart und 
meinem Leiden
Am Fuße der Klippen oder an der Oberfläche
Jedenfalls an Ort und Stelle und aufs Äußerste gehasst2

0
 

 M
or

ri
so

n,
 T

on
i: 

M
en

sc
he

nk
in

d,
 a

us
 d

em
 A

m
er

ik
. ü

be
rs

. v
. H

el
ga

 P
fe

ts
ch

, R
ei

nb
ek

 b
. H

am
bu

rg
 1

99
5,

 S
. 3

42
.  


2

1 
A

us
zu

g 
au

s 
C

as
ey

: 
„D

an
s 

no
s 

hi
st

oi
re

s“
, a

uf
: d

ie
s.

: E
nn

em
i 

de
 l

’O
rd

re
, 

m
p3

, S
ei

ne
-S

ai
nt

-D
en

is
 A

nf
al

sh
 P

ro
du

ct
io

ns
 2

00
6,

 T
ra

ck
 N

r. 
3,

 h
ttp

s:
//g

en
iu

s.
co

m
/C

as
ey

-
da

ns
-n

os
-h

is
to

ir
es

-l
yr

ic
s 

(1
9.

1.
20

20
).

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34
6

Sind meine Narben voller Stress
Voller rassistischer Parolen, die mich unterdrücken
Durch blaue Flecken, Zysten, Schmerzen und schwere Ketten
Für die Indigenen die Quelle ihres Reichtums
Man greift uns an also greifen wir an

Sie haben die N*** geschlagen und die N***innen vergewaltigt
Unsere Wunden sind folglich groß
Mein Schädel nimmt Angst und schwindende Moral auf sich
In meinem Blockhaus
Das ist das Abriegeln unserer überschüssigen Leben
Im Unterricht kennzeichnet man unseren Stammbaum
Wie soll meine Wut ein Ende finden
Wenn der Siedler brutal wie ein SS-Mann ist?)

Bei DLA betrachten wir die Dekolonisierung der Künste nicht getrennt 
vom Skandal der unbestraften Polizeiverbrechen, der Kriminalisierung von 
Solidarität, den Gesetzen, welche die soziale Absicherung schwächen, oder 
den Ungerechtigkeiten, Rassismen und Umweltzerstörungen im Festland-
Frankreich und den „Übersee“-Ländern. Da Rassismus in unseren Augen 
untrennbar mit Sexismus, Frauenfeindlichkeit und ethnischem 
Nationalismus verbunden ist (all diese Herrschaftsformen stehen in enger 
Wechselwirkung), fühlen wir uns als antirassistische Aktivist_innen 
besonders betroffen. Wir beobachten die Verwüstungen durch den 
Neoliberalismus und den Individualismus, durch die es zu Angriffen auf  
die Bewegungen von dekolonialen Aktivist_innen, von Frauen, Transpersonen, 
Queers oder von autochthonen Bevölkerungen kommt. Wir sind uns  
darüber im Klaren, dass zwischen Besorgnis und unehrlichem Angriff, 
zwischen Bitte um Erklärung und Anschuldigung unterschieden werden muss.

An all jene, die „verstehen“ wollen: Können wir euch unsere Müdigkeit 
gestehen angesichts eurer permanenten Aufforderung dazu, uns 
in Lehrpersonal zu verwandeln, obgleich Informationen (zum Beispiel 
zur  in Frankreich gültigen Übersetzung von blackface) in Reichweite sind? 
Warum lasst ihr es zu, dass man sich dazu ermächtigen kann, über  
Sklaverei, Kolonialismus und aktuelle Formen der Kolonialität zu sprechen, 
ohne je einen Versuch zu starten, sich über eine derart lange und komplexe 
Geschichte zu informieren? Warum spielt ihr mit in dem Märchen vom Ende 
der Kolonialität der Macht im Jahr 1962? Warum hinterfragt ihr nie die Art 
und Weise wie ihr zu euren Privilegien gekommen seid? Gebt euch nicht damit 
zufrieden, mal einen Schwarzen Schriftsteller zu lesen oder die Vorstellung 
einer Künstlerin of color zu besuchen. Eure Schuldgefühle bringen nichts. 
Behaltet eure Zerbrechlichkeit und eure Tränen. Auch sie bringen nichts, 
weder euch noch uns. Lasst es zu, verunsichert und verstört zu sein, nehmt 
euch die Zeit zum Nachdenken. Wir sind die Ersten, die sich zuzugeben 
trauen, dass Kenntnisse über etwas niemals selbstverständlich sind, 
dass wir alle Vorurteile haben können und dass die Dekolonisierung keine 
Errungenschaft, sondern ein Prozess ist.

Unseren Verbündeten und Freund_innen sagen wir, dass wir wissen, 
wie schwierig es sein kann, als Kollektiv einen gemeinsamen Weg 
einzuschlagen, es aber dennoch wichtig ist, dies zu tun. Bereitschaft zum 
Zuhören, Aufmerksamkeit und Solidarität sind dafür grundlegend, so  
wie auch die Arbeit an unseren Uneinigkeiten grundlegend ist, um jedes  
Mal aufs Neue wieder ein gemeinsames Fundament zu schaffen. 
Décolonisons les Arts wird ein schmerzhaftes und mühevolles, freudiges und 
fröhliches Unterfangen sein, da es das intime Selbst ebenso wie das 
Kollektiv berührt. Ihr braucht vor unserer Wut keine Angst zu haben, 
denn wie Audre Lorde schrieb, ist „ausgesprochener und in Handlungen 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ve
rg

ès

umgesetzter Ärger im Sinne unserer Visionen und unserer 
Zukunft […] ein befreiender, stärkender Akt der Klärung. Erst  
in dem schmerzvollen Prozess dieser Umsetzung nämlich  
erkennen wir unsere Verbündeten – mit denen wir ernste Differenzen 
auszutragen haben – und unsere wahren Feinde.“22 

An die anderen, an jene, die ihr kleines, umzäuntes Territorium 
um jeden Preis verteidigen wollen und dabei behaupten, für 
Universalismus einzustehen: Euer Universalismus verdeckt euren 
Partikularismus, die Transformation eurer spezifischen Kultur in 
eine universelle Kultur sowie eure Weigerung, die aktuellen Formen 
von Rassismus zu analysieren. Euer Antirassismus ist bloß ein 
moralischer, sprich er interessiert sich nicht dafür, zu entlarven, wie 
Rassismus sich in staatliche Praktiken und Institutionen eingefügt 
hat. Den konkreten Beispielen von Rassismus stellt ihr große, 
abstrakte Prinzipien gegenüber. Dass ihr die USA als abschreckendes 
Beispiel vorführt, dient nur dazu, das Bild eines Frankreichs mit 
mehr Gerechtigkeit und mehr Gleichberechtigung zu stärken. Doch 
wir wissen sehr wohl, dass in beiden Fällen die wenigen Fortschritte, 
die gemacht wurden, unter dem Druck der Kämpfe erzielt worden 
sind und nicht durch die Anwendung von Regeln. Ihr werft den USA 
ihren Puritanismus vor, dass sie die französische Süßholzraspelei 
bedrohen und dass sie überhaupt viel rassistischer gewesen seien 
(Stichworte: Segregation, Lynchen). Aber der Code noir und der 
Code de l’indigénat wurden hier in Frankreich erschaffen; hier wurde 
die Enteignung der kolonisierten Völker verordnet; hier wurde über 
die blutigen Kriege in Madagaskar, Indochina, im Kamerun und in 
Algerien entschieden; hier wurden die Diktatoren begrüßt, denen 
Frankreich Waffen verkaufte; hier haben die wichtigsten Autoritäten 
des Staats eine identitäre Bewegung empfangen, die sich auf 
gewalttätige Art gegen die Ehe für Alle aussprach; hier wurde ein 
banales Handbuch zur Gleichheit der Geschlechter aus dem 
Schulunterricht entfernt; hier wurden Kolloquien auf Druck der 
Rechtsextremen abgesagt; hier wurden Aktivist_innen  
an Universitäten mundtot gemacht; hier werden in den von den 
Ministerien ausgesandten Berichten antirassistische Aktivist_innen 
denunziert. Ihr, die ihr einen Humanismus, der nur ein konkreter, 
politischer Antirassismus sein kann, verweigert, seid euch dessen 
bewusst, dass unsere Entschlossenheit echt ist. Es ist nicht an euch, 
uns zu sagen, welche Vergangenheit wichtig ist. Eure Anweisungen 
sind lediglich Hindernisse in der Ausarbeitung von komplexeren 
Erzählungen, die Reibungen erzeugen. Unsere Gegner_innen werden 
sich an unsere „sperrige“, fröhliche und störende Anwesenheit 
gewöhnen müssen.

Wir, die wir uns für die Dekolonisierung der Künste engagieren, 
begeben uns mit Leidenschaft auf einen Weg, von dem wir wissen, 
dass er lang und voller Hindernisse sein wird. Wir müssen unser 
eigenes Denken dekolonisieren, die Spaltungen in unserem Inneren 
überwinden, unsere eigenen Vorurteile hinterfragen und uns 
immerzu bemühen, jene Teilungen, die von Patriarchat, Sexismus, 
Rassismus und Kapitalismus vollzogen wurden, hinter uns  
zu lassen. Doch wir sollten uns frei fühlen in der Wahl der Formen,  
die wir entwickeln wollen. Entledigen wir uns der Politik der 
Respektierlichkeit, des Begehrens danach, „jemand zu sein“, denn 
deren Preis sind Kompromisse, die uns zerstören. Lasst uns 
inmitten dieser Welt voller Hindernisse, Unsicherheiten und Willkür 
eine methodologische und epistemologische Kritik der Kolonialität 
entwickeln. Lasst uns die Künste dekolonisieren, um die 2

2
 

 L
or

de
 2

00
1 

(w
ie

 A
nm

. 2
),

 S
. 9

.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34
8

Entmenschlichung, die im Zentrum einer hegemonial gewordenen Moderne 
stand, zu überwinden.

Wir verbieten uns kein einziges Thema, wir haben unsere Meinung 
zur Rückgabe der gestohlenen afrikanischen Objekte in den französischen 
Museen und zum intellektuellen Kannibalismus, der unsere  
Inhalte verschlingt, während er weiterhin Institutionen und deren 
Programmgestaltung beherrscht. Wir engagieren uns im Kampf gegen 
Rassismus, da die Dekolonisierung der Künste unserer Meinung nach zur 
Dekolonisierung der französischen Gesellschaft beiträgt. Wir sind der 
Ansicht, dass es unsere Stimmen und Erzählungen, unsere Geschichten, 
Ausdrucksweisen und Darstellungen verdient haben, sowohl anerkannt als 
auch der Kritik unterzogen zu werden. Wir lassen uns nicht von den 
Versuchen der Rückeroberung täuschen. Wir fordern das Recht darauf ein, 
zu stören, aufzurütteln und auch Fehler zu machen.

Als ein unweigerlich vorläufiges Fazit wollen wir einige konkrete 
Vorschläge zur Debatte machen:

	‒ Bessere Bekanntmachung aller Initiativen, Aktionen, Erfahrungen und 
Praktiken, die von Künstler_innen, Studierenden und Lehrenden an 
Kunsthochschulen und kulturellen Zentren entwickelt worden sind und 
zur Dekolonisierung des Wissens und seiner Methoden beitragen. 
Obgleich eine solche Bildung an allen Schulen notwendig ist, ist es 
an dieser Stelle unser Anliegen, die folgende Frage zu stellen:  
Ist es möglich, Künstler_in zu sein – egal welcher Themen ich mich 
annehmen und welche Formen ich dafür verwenden und entdecken 
möchte –, wenn mir das Fundament der Welt, in der ich lebe, d. h. 
Versklavung, Kolonialismus, Rassismus, Sexismus etc., unbekannt ist?

	‒ Entwicklung eines Aktionsplans affirmativer Maßnahmen zur Umge
staltung von Auswahlkomitees, Kommissionen und Geschäftsführungen 
der Institutionen im Bereich Kultur, Kunst, Film und Medien mit dem 
Ziel, mehr Transparenz herzustellen und mehr zu erreichen als lediglich 
eine Parität von Frauen und Männern oder die Benennung einiger 
weniger „Diversitätsproblematiken“. Um diese Maßnahmen zu stärken, 
soll jährlich ein Bericht über die sich überschneidenden Formen der 
Diskriminierung in Kunst und Kultur verfasst werden.

	‒ Überprüfung der Kartelle im Museumsbetrieb.

	‒ Entwicklung von Ausstellungen, die auf einer dekolonialen 
Methodologie aufbauen, den Blickwinkel verschieben und sich nicht in 
einer binären Gegenüberstellung mit der westlichen Welt positionieren.

	‒ Ausarbeitung einer Museumskunde zu den Themen Sklaverei und 
Kolonisierung. Diese muss lineare Erzählweisen und die zentrale 
Stellung von Objekten hinterfragen und neue Möglichkeiten ausloten, 
um die Katastrophen, die Deportationen, die Herstellung von 
Gender und rassisierten Sexualitäten, die Ökonomie des Raubs, die 
vielfältigen Widerstände, die Kritik an der Moderne, ihre 
Darstellungsformen und die multiplen Zeit- und Räumlichkeiten zu 
visualisieren und vernehmbar zu machen.

	‒ Einrichtung beständiger und nachhaltiger Räume in Frankreich und  
den „Übersee“-Gebieten, die Diskussionen, Begegnungen, Ausstellungen 
und Reflexionen zur Dekolonisierung der Künste gewidmet sind.

Aus dem Französischen übersetzt von Viktoria Luisa Metschl

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ve
rg

ès

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Kunst- und Bildwissenschaft
 Cathrin Klingsöhr-Leroy

 Buch und Bild – Schrift und Zeichnung 
 Schreiben und Lesen in der Kunst des 20. Jahrhunderts 

 2022, 108 S., Klappbroschur, 
1 SW-Abbildung, 21 Farbabbildungen
15,00  €  (DE), 978-3-8376-6123-1
E-Book: 
PDF: 12,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-6123-5

 Ingrid Hoelzl, Rémi Marie

 Common Image 
 Towards a Larger Than Human Communism 

 2021, 156 p., pb., ill.
29,50  €  (DE), 978-3-8376-5939-9
E-Book: 
PDF: 26,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5939-3

 Ivana Pilic, Anne Wiederhold-Daryanavard (Hg.)

 Kunstpraxis in der Migrationsgesellschaft 
 Transkulturelle Handlungsstrategien 
der Brunnenpassage Wien 

 2021, 244 S., kart.
29,00  €  (DE), 978-3-8376-5546-9
E-Book: 
PDF: 25,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5546-3 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Kunst- und Bildwissenschaft
 Hans Zitko

 Von Giotto bis Matrix 
 Zur Darstellung und Wahrnehmung 
von Gewalt in Malerei und Film 

 Januar 2023, 284 S., kart., 
31 SW-Abbildungen, 21 Farbabbildungen
45,00  €  (DE), 978-3-8376-6513-0
E-Book: 
PDF: 44,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-6513-4 

 Monika Leisch-Kiesl, Franziska Heiß (Hg.)

 Was sagt die Kunst? 
 Gegenwartskunst und Wissenschaft im Dialog 

 2022, 340 S., kart., durchgängig vierfarbig
39,00  €  (DE), 978-3-8376-6136-1
E-Book: 
PDF: 38,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-6136-5

 Birgit Eusterschulte, Christian Krüger (Hg.)

 Involvierte Autonomie 
 Künstlerische Praxis zwischen Engagement und Eigenlogik 

 2022, 230 S., kart., 10 SW-Abbildungen
35,00  €  (DE), 978-3-8376-5223-9
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5223-3

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-030 - am 14.02.2026, 10:38:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

