Biertrinken als hochste Kunstform?

Zur Formierung des Publikums in Relationaler Kunst

LARS BLUNCK

DRINKING BEER WITH FRIENDS

Im September 1970 présentierte der kalifornische Konzeptkiinstler
Tom Marioni, damals zugleich Kurator am Richmond Art Center, un-
ter dem Pseudonym Alan Fish im Oakland Museum of Art erstmals
The Act of Drinking Beer with Friends is the Highest Form of Art, ein,
wie Marioni es riickblickend nannte, »social artwork«.' Lassen wir, da
aufer einer etwas unscharfen Fotoaufnahme (Abb. 1) keine brauchbare
fotografische Dokumentation iiberkommen ist, Marioni berichten, was
sich seinerzeit zutrug:

»I invited sixteen friends to the museum on a Monday when it was normally
closed. Since I didn’t want to subject my friends to being performers, the pub-
lic was not invited. I told the curator [...] to get the beer and to be there. Eve-
rybody showed up, and we drank and had a good time. The debris was left on
exhibit as a record of the event. Basically, the show consisted of the evidence
of the act. It was an important work for me, because it defined Action rather
than Object as art. And drinking beer was one of the things I learned in art

school.«*

1 Marioni, Tom: Beer, Art and Philosophy. A Memoir, San Francisco 22007,
S. 93.

2 Ebd. Natiirlich wirft The Act of Drinking Beer... (beziehungsweise das,
was Marioni uns von dieser Aktion berichtet) zahllose Fragen auf, etwa je-

ne, ob das, was man in Kunstschulen lernt, Kunst ist, oder auch die Frage,

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | LARS BLUNCK

Abb. 1: Tom Marioni, The Act of Drinking Beer
with Friends is the Highest Form of Art, 1970

Gehen wir die zentralen Informationen, die Marionis Bericht zu The
Act of Drinking Beer with Friends is the Highest Form of Art enthilt,
noch einmal durch und zwar — geméll dem Ansinnen des vorliegenden
Buches — unter der Aspektierung >Offentlichkeit<: Eine private Gruppe
trifft sich in einem o6ffentlichen und o6ffentlich subventionierten Raum
(dem Museum) an einem Montagabend (also wiederum zu einem Zeit-
punkt der Nichtoffentlichkeit), um dort — als Kunst wohlgemerkt! —
Bier zu trinken: »The public was not invited«! Interessant, dass
Marioni hier gerade nicht von »audience« spricht (das Publikum), son-
dern von »public« (die Offentlichkeit). Die Kunst also fand unter Aus-
schluss der Offentlichkeit und damit ohne Publikum statt. Aber kann
es so etwas iiberhaupt geben: Kunst ohne Offentlichkeit und sei letzte-
re auch partikular? Wenn nein, dann mag dies ein Grund dafiir gewe-
sen sein, dass jenes Publikum (»the audience«), das ab Dienstagmor-
gen zu den offiziellen Offnungszeiten Zugang zum offentlichen Ort
Museum hatte, mit den Relikten einer privaten Zusammenkunft kon-

ob, wenn, was man in Kunstschulen lernt, Kunst ist und wenn Marioni dort
das Biertrinken gelernt hat, ob dann Biertrinken Kunst ist. Gewiss, diese
Fragen sind nicht wirklich ernst gemeint und der Versuch ihrer Beantwor-
tung wire toricht — und doch berithren sie den Kern von The Act of

Drinking Beer... als ein konzeptuelles >Kunstwerk«.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIERTRINKEN ALS HOCHSTE KUNSTFORM? | 15

frontiert war, die letztlich erst durch die Wahrnehmung jener Relikte
(leere Flaschen, Kiihlschrank etc.) zur Kunst wurde, die selbst keine
Kunst sein sollten.

Wenn nun die diesem Buch zugrunde liegende Formel zutrifft,
wonach das Publikum jener »Punkt« ist, »an dem Kunst und Offent-
lichkeit konvergieren«,3 dann durften sich die Museumsbesucher ei-
nerseits in der von Marioni entfalteten Logik nicht weiter als >Publi-
kumc« auffassen, weil es schlicht keine >Kunst< gab. Denn >die Kunstc,
also das montagabendliche Ereignis, war den Museumsbesuchern ent-
zogen, ihm lediglich als Spur angedeutet, sie hatte ja schon am Vor-
abend als temporales, ephemeres Ereignis stattgefunden, von dem blof
noch die Spuren, die Beweisstiicke (»the evidences«) zu besichtigen
waren. Und doch gab es natiirlich ein Publikum, da das Museum als
offentliche Institution Marionis Aktion eben jene notwendige Offent-
lichkeit verschaffte, gegen die sich The Act of Drinking Beer... gerade
zu wenden schien. Die Exklusion und damit die ostentative Negation
von Offentlichkeit bedeutete mithin nicht die Auflssung des Publi-
kums. Denn in der Ostentation, im Offentlichen Aufzeigen dieser Ne-
gation von Offentlichkeit, wurde das Publikum gerade als solches in-
stanziiert, indem ihm im Entzug seine eigene Funktion anschaulich
gemacht wurde. Es ist dies, The Act of Drinking Beer..., ein wunderba-
res Stiick Konzeptkunst, das — wie jede gute Konzeptkunst — zu mehr
Fragen Anlass gibt, als es Antworten anbietet.

In der Folge seiner Ausstellung im Oakland Museum richtete
Marioni 1973 in dem von ihm selbst gegriindeten, privaten »Museum
of Conceptual AI’t«,4 ein kleiner Projektraum iiber einem Diner in San
Francisco, einen mittwochlichen, halboffentlichen »Free Beer«-Salon
ein — als Kunst! Marioni 6ffnete The Act of Drinking Beer... also fiir
eine Teiloffentlichkeit. Nicht mehr nur personliche Freunde, wie anno
1970, waren zu einem privaten Sit-in im 6ffentlichen Museum unter
Ausschluss der Offentlichkeit eingeladen, sondern eine soziale Offent-
lichkeit wurde in einem halboffentlichen Rahmen konstituiert und dies

3 Vgl. Vorwort, S. 4.

4 Siehe hierzu zum »Museum of Conceptual Art« Goldstein, Ann: »Tom
Marioni, in: dies./Anne Rorimer (Hg.), Reconsidering the Object of Art:
1965-1975, Cambridge/London 1995, S. 172f. Dieses »Museum« existier-
te zwischen 1970 und 1984 und befand sich in einem Apartment in San

Francisco in der 75 Third Street iiber Breen’s Diner.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | LARS BLUNCK

erneut unter dem Vorzeichen der Kunst. Dieser Rahmen wurde durch
ein bestimmtes Regelwerk definiert, um den (moglichst authentischen)
Akt des Biertrinkens und damit die Kunst nicht zu gefahrden. Zum ei-
nen — und ganz pragmatisch — sollten die Leute ihr Bier selbst mitbrin-
gen (was dem Ganzen wohl wiederum einen privaten Charakter ver-
leihen sollte), auBer diejenigen, die zum ersten Mal kamen, und es
nicht besser wissen konnten. Uberdies seien zwei Bier das Minimum:
»] don’t want people to pop in and have a quick drink, or maybe not
even have a drink. I don’t want them to come with the idea that they’ll
look over the situation and then maybe split.«’ Marioni wollte keine
Pubcrawler, keine Bystander; er wollte einfach ein Forum zum authen-
tischen Biertrinken schaffen, genauer: ein Forum zur Durchfiihrung
der Handlung des Biertrinkens (The Act of Drinking Beer...). Und er
wollte unbedingt vermeiden, dass es unbeteiligte Zuschauer geben
konnte: ein Publikum also, das dem Biertrinken blof distanziert bei-
wohnen wiirde. Weitere Regeln lauteten: Kein Trinken aus der Fla-
sche, aufler die Individualitit der Besucher rechtfertige dies, etwa —
Marionis Beispiel — im Falle von Cowboys, deren Trinken aus Glidsern
etwas Unauthentisches hitte.

Eine weitere wichtige, die Offentlichkeit limitierende Regel betraf
die Unverzichtbarkeit von Kenntnissen zeitgendssischer Kunst. So
stand der Salon nur denjenigen offen, die sich mit zeitgendssischer
Kunst auskannten: »If you don’t know who Sol LeWitt is, you can’t
come in.«® Nur wer zu verstehen vermochte, warum der Akt des Bier-
trinkens mit Freuden Kunst ist, war legitimiert, diesen Akt auch durch-
und aufzufithren. Apropos Auffithrung: Theaterleute hitten, so
Marioni, generell Eintrittsverbot, weil sie viel zu theatralisch seien,
ausgenommen natiirlich Hollywood-Stars (was darauf schliefen lisst,
dass Marioni deren Manieriertheit wiederum als authentisch erachtete).
Ganz wichtig: Keine Kunststudenten, weil die rumsitzen wiirden »as if
in class waiting for somebody to teach them«.’Allerdings gibe es auch
hier Ausnahmen, etwa smarte Studenten, die die ganze Sache verste-
hen wiirden, Biertrinken als Kunst eben. Nichste Regel: Keine Rau-
cher, ausgenommen Schriftsteller und Zigarrenraucher! Schriftsteller,
weil das Rauchen zu ihrem Beruf gehore (vergleiche den dosenbier-

5 Marioni: Beer, Art, S. 118.
6 Ebd., S. 120.
7 Ebd., S.121.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIERTRINKEN ALS HOCHSTE KUNSTFORM? | 17

trinkenden Cowboy) und Zigarrenraucher, weil Zigarrenrauchen die
Kommunikation unterstiitze: »It enhances a social situation and
becomes an aid to communication«. Und ganz wichtig: »No art
collectors except in disguise.«<’ Denn manche Kiinstler wiirden sich
Sammlern geradezu an den Hals werfen, sobald sie merkten, dass ihr
Gegeniiber Kunstsammler sei; das konnten sie machen, wenn sie unter
sich seien (»in private«), aber nicht in einem Salon, der dem authenti-
schen Biertrinken und damit der Kunst, ja: der hochsten Form der
Kunst verpflichtet sei. All diese (ebenso auktorialen wie autoritéren,
aber eben auch humorvollen) Regeln’ kulminierten in der Maxime:
»People coming into this scene should be sympathetic to the situati-
on«."” Und »verstindnisvoll-fiir-die-Situation-Sein« meint hier: Besu-
cher miissten begreifen, dass jegliche Artifizialitit den authentischen
Akt des Biertrinkens unter Freunden storen wiirde, was zur Folge hét-
te, dass es sich eben nicht mehr um Kunst handeln wiirde.

Es scheint mir offenkundig: Die ironischen Brechungen im Regel-
werk verliehen dem »Free Beer«-Salon eine gewisse Leichtigkeit, die
es allererst moglich machte, das Szenario auf seinen Sinn, um nicht zu
sagen: auf seine Bedeutung hin zu befragen. Uberdies aber invertierte
Marioni hier die Parameter seiner Aktion im Oakland Museum of Art:
Der Ort des Biertrinkens war nicht lianger ein offentliches Museum,
sondern dessen privat betriebene Parodie eines »Museum of
Conceptual Art«; die Beteiligten rekrutierten sich nicht ldnger aus dem
privaten Freundeskreis, sondern entstammten nunmehr einer gesell-
schaftlichen Teiloffentlichkeit, wie sie sich in Marionis Regelwerk ja
auch skizziert findet; und schlieBlich konnte auch die Prisentation von
Relikten des Biertrinkens zur Erzeugung von Offentlichkeit entfallen.

Bei diesen nunmehr halboffentlichen beziehungsweise limitiert 6f-
fentlichen Salons belies Marioni es jedoch nicht. Denn ab Mitte, Ende
der 1970er Jahre transformierte er sein Konzept des »Aktes des Bier-
trinkens unter Freunden als Kunst« nochmals, indem er es in die insti-
tutionelle Offentlichkeit riicktransferierte und zwar in den von der 6f-
fentlichen Hand getragenen Ausstellungskontext — und nun unter un-

8 Ebd.
Inwieweit die Einhaltung dieser Regeln von Marioni durchgesetzt wurde,
lasst sich heute nicht mehr sagen. Tatsichlich scheinen sie auch als Refle-
xionsfiguren interessanter, denn als konkrete Rahmenbedingungen.

10 Marioni: Beer, Art, S. 120.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | LARS BLUNCK

limitierter Einbeziehung des allgemeinen Ausstellungspublikums, bei-
spielsweise bei einer Ausstellung im San Francisco Museum of Mo-
dern Art im Jahr 1979, in welcher den Besuchern die Moglichkeit ge-
wihrt wurde, in Abwesenheit des Kiinstlers und zu den normalen Mu-
seumsoffnungszeiten Bier aus dem Original-Kiihlschrank von 1970 zu
entnehmen (instruiert durch die Aufschrift »Free Beer«), sich zu set-
zen, zu plaudern, zu trinken und dabei vielleicht — ganz im Sinne des
Titels Drinking Beer with Friends... — neue Freundschaften zu schlie-
Ben, zumindest Kontakte zu kniipfen, kurz: zu kommunizieren (Abb.
2).

Abb. 2: Tom Marioni, The Act of Drinking Beer
with Friends is the Highest Form of Art, 1979

Und ein solches Angebot unterbreitet Marioni bis heute (wenngleich
der Original-Kiihlschrank lingst musealisiert ist),"" zuletzt in der Aus-
stellung The Art of Participation 2008/09 im San Francisco Museum
of Modern Art."” Drinking Beer with Friends... ist nunmehr dazu an-

11 Das San Francisco Museum of Modern Art hat The Act of Drinking Beer ...
1999 angekauft, bzw. angekauft, was davon iibrig war, und exponiert diese
Relikte heute im nachgerade klassischen Display-Modus des »Please do
not touch.

12 »The Art of Participation. 1950 to Now«, San Francisco Museum of Art, 8.
November 2008 — 8. Februar 2009.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIERTRINKEN ALS HOCHSTE KUNSTFORM? | 19

getan, in der institutionellen Teil6ffentlichkeit Museum Offentlichkeit
zu erzeugen — eine Offentlichkeit im Modus des Privaten (nimlich des
gemeinschaftlichen Biertrinkens), eine Offentlichkeit, die sich nicht
vornehmlich rdumlich oder institutionell definiert, sondern sich im
(halb)6ffentlichen Raum des Museums durch die sozialen Interaktio-
nen ihrer Individuen konstituiert: durch Kommunikation.

RELATIONALE ASTHETIK

In seinem 2003 verdffentlichten Memoiren Beer, Art and Philosophy
nahm Tom Marioni fiir sich in Anspruch mit The Act of Drinking Beer
with Friends is the Highest Form of Art der Erfinder eines neuen Gen-
res in der Kunst zu sein: »I am the author of this idea. In the ‘90s the
idea of social interaction in an art context became a movement.«"’ Und
in der Tat: Marionis The Act of Drinking Beer... lésst sich als Prototyp
dessen auffassen, was die Geschichtsschreibung der Gegenwartskunst
seit Nicolas Bourriaud als Relationale Kunst bezeichnet. Entsprechend
mochte ich The Act of Drinking Beer... zum Ausgangs- und Endpunkt
einiger grundsitzlicher Uberlegungen zum Status des Publikums in
Relationaler Kunst machen und setze dabei naturgemif bei Bourriauds
Relationaler Asthetik an.

In seiner Essaysammlung Esthétique relationnelle' sieht der fran-
zosische Kurator und Kritiker Nicolas Bourriaud die sogenannte Rela-
tionale Kunst — ganz in der Tradition des Althusserschen Gedankens,
dass Kultur Gesellschaft nicht reflektiert, sondern herstellt — darauf an-
gelegt, Kommunikation zu motivieren und iiber diese Kommunikation
Geselligkeit und Gemeinschaftlichkeit beim >Publikum« zu evozieren.
»[R]elational art sets up situations«, bemerkt dazu Claire Bishop, »in

13 Marioni: Beer, Art, S. 93. Thomas McEvilley hat den von Marioni vorweg
genommenen Wandel der Kunstausstellung zur Begegnungsstitte auf den
Punkt gebracht, als er schieb: »The art exhibit as a kind of feast or social
sacrament in which life was shared became a part of expansive art mood of
the 1980s and after.« McEvilley, Thomas: »Introduction«, in: Marioni:
Beer, Art, S. 9-22, hier S. 15.

14 Bourriaud, Nicolas: Esthétique relationnelle, Dijon 1998. Die folgenden
deutschsprachigen Zitate folgen dieser franzosischen Ausgabe in eigener

Ubersetzung.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | LARS BLUNCK

which viewers are not just addressed as a collective, social entity, but
are actually given the wherewithal to create a community, however
temporary or utopian this may be«."> Bourriaud selbst spricht auch von
»gastlichen, nutzerfreundlichen Kunstprojekten, gesellig, gemein-
schaftlich und partizipatorisch, die die vielféltigen Moglichkeiten von
Beziehungen zu Anderen untersuchen«.'® Denn in Relationaler Kunst
sei »Inter-Subjektivitit«, sei die Ausbildung von Beziehungen die
»Quintessenz der kiinstlerischen Praxis«.'” Relationale Kunst sei »eine
Kunstform, deren Substrat aus Intersubjektivitit gebildet wird, und die
das Zusammen-Sein als ihr zentrales Thema begreift«.'® Es sei hier auf
einschligige Beispiele lediglich hingewiesen, ohne auf diese weiter
einzugehen, etwa auf die Bewirtungskunstprojekte von Rirkrit
Tiravanija, auf Jarg Geismars Restaurant Mes Amis als Typus des Pub-
likumsbanketts oder eben als Relationale Kunst avant la lettre, auf
Marionis The Act of Drinking Beer. 2 derartigen Projekten wiirde,
so Bourriaud, »das Publikum/die Offentlichkeit [le public] mehr und
mehr beriicksichtigt«.20 Barbara Steiner hat dies, bezogen auf
Tiravanija, 1996 euphemistisch wie folgt beschrieben: »Ob Tiravanjia
kocht, Tee anbietet oder Leuten die Moglichkeit einrdumt, Musik zu
machen, stets wird an die Stelle der konfrontativen Beziehung zwi-
schen Kunst und Betrachter eine Plattform fiir eine kommunikative
und zuletzt kollektive Produktion gesetzt.«”' Entsprechend kollabiere,
so Bourriaud, in einer solchen, auf Kommunikation und Geselligkeit
angelegten Kunst die »falsche aristokratische Konzeption« der Kunst,
nidmlich die Vorstellung von Kunst als »monolithisches Objekt«,22 das

15 Bishop, Claire: »Antagonism and Relational Aesthetics«, October 110,
Herbst 2004, S. 51-79, hier S. 54.

16 Bourriaud: Esthétique, S. 61.

17 Ebd., S. 23.

18 Ebd., S. 15.

19 Vgl. zu Bourriaud und Tiravanjia auch Krause-Wahl, Antje: Konstruktio-
nen von Identitit. Renée Green, Tracey Emin, Rirkrit Tiravanija. Miinchen
2006, S. 149-154.

20 Ebd., S.61.

21 Steiner, Barbara: »Marek Garage, Lotusclub und anderes«, in: Rolf Bothe
(Hg.), Nach Weimar (Ausstellungskatalog), Ostfildern-Ruit 1996, S. 113—
118 und 220-125, hier S. 115.

22 Ebd, S. 15.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIERTRINKEN ALS HOCHSTE KUNSTFORM? | 21

sich allenfalls individuell aneignen lasse. Kiinstler wie Tiravanija wiir-
den nicht ldnger einen konkreten Gegenstand sondern Beziehungen
formen. Doch bereits den Begriff der Form sieht Bourriaud als falsch
gewihlt an. Und um Verwechslungen mit traditionellen kiinstlerischen
Gestaltungsprozessen zu vermeiden, schlédgt er vor, Relationale Kunst
nicht iiber »Formen [les formes]« zu definieren, sondern iiber »Forma-
tionen [les formations]«.”

Mit ihren »Formationen« nun wiirden die Kiinstler der 1990er Jah-
re zweierlei als Kunstwerk anbieten: »a) des moments de socialité, b)
des objets producteurs de socialité«.”* Uber diese Unterscheidung be-
ziehungsweise iiber die Differenz zwischen a) und b), zwischen »Mo-
menten der Geselligkeit« und »Objekten, die Geselligkeit herstellen,
sollte man nicht allzu leichtfertig hinweggehen. Denn indem
Bourriaud nicht nur den performativen »Momenten der Geselligkeit«
wie beispielsweise dem kollektiven Verzehr eines Thai-Gerichts oder
dem geselligen Biertrinken zuerkennt, Kunst zu sein, sondern ebenfalls
den Objekten, die Geselligkeit zu erzeugen vermdgen (eine improvi-
sierte Kochstelle oder ein gut temperierter Kiihlschrank), hilt er sich
die Tiir zu einem objektivistischen, zumindest zu einem vom Objekt
her fassbaren Kunstbegriff offen. So konnte es sich nach Bourriaud —
um ihm unser Beispiel zu leihen — auch bei Marionis Kiihlschrank mit
der Aufschrift »Free Beer« durchaus um ein Kunstwerk handeln, auch
wenn Ausstellungsbesucher der suggestiven Aufschrift heute aufgrund
des musealen Displays nicht mehr nachkommen konnen. In
Bourriauds Theorie Relationaler Kunst ist also durchaus der doppelte
Boden eines nachgerade objektivistischen Werkbegriffs eingezogen.

Dennoch ist immer wieder auf der Briichigkeit dieses objektivisti-
schen Werkbegriffs in der Relationalen Kunst insistiert worden, etwa
von Stephan Schmidt-Wulffen, der 1996 in seinem Aufsatz Kunst oh-
ne Publikum hervorgehoben hat, dass das Werk »mehr Katalysator
denn Produkt«” sei. Die mit der Relationalen Kunst einhergehende
Verinderung der Publikumsrolle von (vermeintlich) passiven Rezipi-
enten zu (vermeintlich) emanzipierten Beteiligten ziehe, so Schmidt-

23 Ebd, S.21.

24 Ebd., S. 33.

25 Schmidt-Wulffen, Stephan: »Kunst ohne Publikumg, in: Wolfgang Kemp
(Hg.), Zeitgenossische Kunst und ihre Betrachter, Koln 1996, S. 185-194,
hier S. 188.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | LARS BLUNCK

Waulffen, »die rezeptionsspezifischen Konsequenzen aus einem ge-
wandelten Verstindnis kiinstlerischer Produktion.«’® Denn zeitgends-
sische Kiinstler seien nun bloB »gleichberechtigte Mitarbeiter«*’ in
einer Koproduktion mit den Ausstellungsbesuchern, Kiinstler und Re-

.. . 28 .. 29
zipienten wiirden zu »Partnern«,” Rezipienten zu »Ko-Autor[en]«:

»Die Kiinstler entwickeln Situationen, die den Betrachter aus seiner Rolle als
Zuschauer reilen und zum Mitwirkenden machen sollen. Wenn >Publikum«
eine Offentlichkeit meint, die mit einem autonomen Kunstwerk als fait
accompli konfrontiert wird, um sich an ihm interpretatorisch abzumiihen, dann
geht es [in der Relationalen Kunst] um die Abschaffung des Publikums. [...]
Eine >Kunst ohne Publikum«< kdnnte mithin also auch als Indiz fiir eine Kunst
am Ende eines durch die biirgerliche Gesellschaft gepriagten Kunstbegriffes

30
verstanden werden. «

Diese Vorstellung mag so einleuchtend wie selbstverstiandlich erschei-
nen, dass sie bislang nur bedingt hinterfragt worden ist: Wo die Kunst
in Kommunikation und Geselligkeit besteht, wo die Rezipienten ein-
gewoben sind, gibt es kein Publikum mehr, nur noch Offentlichkeit.
Denn die Kunst besteht in der Offentlichkeit. Aber ist dies iiberhaupt
so? Werden Ausstellungsbesucher in Relationaler Kunst eigentlich auf
eine besondere Weise formiert, bis zur Auflosung der Kategorie Publi-
kum? Wird der Ausstellungsbesucher tatsédchlich aus der, wie man pa-
thetisch formulieren konnte, entmiindigenden Passivitit kontemplati-
ver und individueller, ja geradezu privatistischer Kunstanschauung in
die Freiheit gemeinschaftlicher Aktivitidt und kollektiven Handelns
entlassen?

» KUNST OHNE PUBLIKUM«?

An Bourriauds relationaler Asthetik und ihren kiinstlerischen
Priifigurationen sowie kunsttheoretischen Affirmationen ist in den ver-

26 Ebd.

27 Ebd., S. 185.
28 Ebd., S. 192.
29 Ebd, S. 187.
30 Ebd., S. 187f.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIERTRINKEN ALS HOCHSTE KUNSTFORM? | 23

gangenen Jahren erhebliche Kritik geiibt worden. Claire Bishop etwa
hat Bourriaud vorgeworfen, er hinterfrage tiberhaupt nicht die Qualitét
der Relation in relationaler Kunst; Bourriaud scheine anzunehmen,
dass alle Relationen, die einen Dialog ermdglichen wiirden, automa-
tisch demokratisch und daher gut seien;! Bishop fehlt in dieser Kunst,
kurz gesagt, die Auseinandersetzungen, der Antagonismus und damit
ein politisches Potential.*> Es scheint, als empfinde Bishop die Offent-
lichkeit, wie sie durch Relationale Kunst erzeugt werden solle, ir-
gendwie hohl und oberflidchlich.

In vergleichbarer Weise hat sich auch George Baker gegen die Re-
lationale Kunst und ihren Cheftheoretiker gewandt. Baker attackierte
Bourriaud als kurzsichtig und attestierte ihm die Unfédhigkeit, »eine
Theorie oder ein Modell zu entwickeln und weiterzufijhren«;33 iiber-
dies seien die in Bourriauds Essays »an den Tag gelegten Missver-
standnisse und Unzulidnglichkeiten nur noch von seinem Erfolg in
zeitgenossischen Kuratorenkreisen iibertroffen<™ worden. Auch der
Relationalen Kunst traut Baker nicht, die sich wohl am ehesten noch
»im Sinne einer kompensatorischen MaBlnahme angesichts des er-
schiitternden Mangels von Relationalitit im gegenwirtigen sozialen
Leben dekodieren« liele; allerdings sei einer »kiinstlerischen Rekon-
struktion sozialer Beziehungen, die diesen Mangel einfach ungesche-
hen machen will«*®> zu misstrauen. Relationale Kunst, so kann man
Baker verstehen, hilt den Rezipienten in der Unmiindigkeit, weil sie

31 Vgl. Bishop: Antagonism, S. 65. »I dwell on this theory in order to suggest
that the relations set up by relational aesthetics are not intrinsically demo-
cratic, as Bourriaud suggests, since they rest too comfortably within an
ideal of subjectivity as whole and of community as immanent together-
ness.« Ebd., S. 67.

32 Relationale Kunst hingegen erfordere blof} ein »unified subject as a pre-
requisite for community-as-togetherness«. Ebd., S. 79.

33 Baker, George: »Beziehungen und Gegenbeziehungen: Ein offener Brief
an Nicolas Bourriaud, in: Yilmaz Dziewior (Hg.), Zusammenhinge Her-
stellen, Koln 2003, S. 126-133, hier S. 127, Anm. 4.

34 Ebd.

35 Ebd, S. 128.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | LARS BLUNCK

gesellschaftliche Zustinde nicht aufdeckt, sondern unter dem Mantel
vermeintlicher Kompensation zudeckt.*

In eine dhnliche Richtung hat jiingst auch Boris Groys argumen-
tiert, indem er darauf hinwies, dass die Einbettung des Publikums in
die kiinstlerische Praxis nicht nur als Reduzierung, ja Aufgabe von
Autorschaft, sondern im Gegenteil gerade auch als Ausweitung aukto-
rialer Macht angesehen werden konne.”’ Indem nimlich der Kiinstler
das Publikum involviere, delegiere er einen Teil seiner Verantwortung
und entlaste sich selbst von potentieller Kritik:

»When the viewer is involved in artistic practice from the outset, every piece
of criticism he utters is self-criticism. The decision on the part of the artist to
relinquish his exclusive authorship would seem primarily to empower the
viewer. This sacrifice ultimately benefits the artist, however, for it frees him
from the power that the cold eye of the uninvolved viewer exerts over the re-

sulting artwork.«*®

In einer solchen Perspektive offenbart sich die (vermeintliche) Auflo-
sung des Publikums durch dessen Involvierung als perfide Selbstent-
lastungsstrategie des Kiinstlers, der seine Verantwortung nunmehr als
in der kollektiven Autorschaft aufgehoben empfinden kann.

Auf die Gefahr hin, ein Schiff zu torpedieren, das schon durch die
Kritik von Bishop & Co. versenkt worden ist, mochte ich die ange-

36 Siehe auch die Kritik Jacques Ranciéres an der entmiindigenden Pddagogik
mancher Kunst und manchen Theaters in Ranciere, Jacques: Der emanzi-
pierte Zuschauer, Wien 2009, S. 28 und 33: »Wir miissen nicht die Zu-
schauer in Schauspieler/Akteure verwandeln und Unwissende in Gelehrte.
Wie miissen das Wissen anerkennen, das im Unwissenden am Werk ist
und die Aktivitdt, die dem Zuschauer eigen ist. Jeder Zuschauer ist bereits
ein Akteur seiner Geschichte [...]. Es bedarf der Zuschauer, die die Rolle
aktiver Interpreten spielen, die ihre eigene Ubersetzung ausarbeiten, um
sich die >Geschichte< anzueignen und daraus ihre eigene Geschichte zu
machen. Eine emanzipierte Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft von Er-
zihlern und Ubersetzern.«

37 Groys, Boris: »A Genealogy of Participatory Art«, in: Rudolf Frieling
(Hg.), The Art of Participation. 1950 to Now, New York/London 2008,
S. 19-31, hier S. 23.

38 Ebd., S.21.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIERTRINKEN ALS HOCHSTE KUNSTFORM? | 25

fithrten Argumente um einen eigenen, mir allerdings im Hinblick auf
Relationale Kunst und die Frage nach dem Publikum kardinal erschei-
nenden Punkt ergénzen: den der Zeichen- oder sagen wir priziser: den
der Auffiihrungshaftigkeit Relationaler Kunst.”

In seiner 1976 erschienen Essayfolge Inside the White Cube hat
Brian O’Doherty polemisiert, dass, wenn man Kunst in einer Galerie
oder in einer Vitrine ausstelle, man sie »in Anfijhrungszeichen<<40 set-
ze. Diese Aussage lésst sich, so meine ich, auf den gesamten zeitge-
nossischen Ausstellungsbetrieb ausweiten, womit auch die Relationali-
tdt Relationaler Kunst im Ausstellungszusammenhang ebenfalls in An-
fiihrungszeichen steht: Anfiithrungszeichen, die markieren, dass diese
kommunikationsbasierte und beziehungsorientierte Kunst (zumal in
der »Bewahr- und Zeigeanstalt«“ Ausstellung, wie der Museumstheo-
retiker Gottfried Korff den Sonderfall Museum genannt hat) auch auf
etwas verweisen will, und sei es bloB auf ihre eigene Setzung. Nichts
komme ins Museum oder in eine Ausstellung, so Korff, »von dem
nicht angenommen wird, dass es irgendetwas bedeutet, dass es ir-
gendwie etwas >zeigt« [...].«*> Korff nennt dies die »semiotische Ener-
gie«43 und den »Zeichenwert«** des Exponats — und Exponat meint im
Fall Relationaler Kunst das Event selbst. Entsprechend scheint das In-
sistieren auf Situationalitdt und Relationalitit und auf eine neue Be-

39 Vgl. auch die entsprechende Argumentation in Blunck, Lars: » Luft anhal-
ten und an Spinoza denken<. Zu Fragen der Publikumsbeteiligung in zeit-
genossischer Kunst«, in: ders. (Hg.), Werke im Wandel? Zeitgendssische
Kunst zwischen Werk und Wirkung, Miinchen 2005, S.87-105, hier
S. 100f.

40 O’Doherty, Brian: In der weilen Zelle, hg. v. Wolfgang Kemp, Berlin
1996, S. 103.

41 Korff, Gottfried: »Zur Eigenart der Museumsdinge«, in: Martina Eberspa-
cher/Gudrun Marlene Konig/Bernhard Tschofen (Hg.), Museumsdinge.
Deponieren — Exponieren, Koln/Weimar/Wien 2002, S. 140-145, hier
S. 142.

42 Korff, Gottfried: »Vom Verlangen, Bedeutungen zu sehen«, in: Ulrich
Bosdorf/Heinrich Theodor Griitter/Jorn Riisen (Hg.), Die Aneignung der
Vergangenheit. Musealisierung und Geschichte, Bielefeld 2004, S. 81—
103, hier S. 81f.

43 Ebd, S. 83.

44 Ebd., S. 89.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | LARS BLUNCK

scheidenheit des Kiinstlers, der sich nunmehr nicht weiter als >Ma-
cher, >Produzent« oder gar >Schopfer<, sondern ganz bescheiden als
»Ermoglicher«, >Erfiillungsgehilfe< und >Kooperationspartner< geriert,
im institutionellen Kunstbetrieb wenig mehr zu sein, als eine Be-
schworungsformel, die gewissermaBen gleichfalls in Anfiithrungszei-
chen zu setzen wire. Ich meine, es gilt fiir Relationale Kunst, was An-
ne-Marie Duguet beziiglich der vermeintlichen Kollektivautorschaft
bei sogenannten interaktiven Installationen formuliert hat:

»Der Gemeinplatz, Kiinstler und Betrachter seien nun Co-Autoren, beruht je-
doch auf [ein]em MifBverstindnis [...]. Denn was erschaffen sie gemeinsam?
Der Kiinstler ist Urheber der Vorgabe, des Konzepts der Arbeit, der Dispositi-
on, des gesamten Kontextes. Er ist also verantwortlich fiir die Kohdrenz und
Logik des Werkes. Der Besucher hingegen nimmt die Vorgabe in Anspruch,

spielt mir ihr, erfiillt sie.«*

Indem Kiinstler auf den Ausstellungsbesucher als Konstituenten der
Kunst setzen, verkiinden sie zwar die Abkehr von einer objektivisti-
schen Kunstauffassung und proklamieren die Initiierung sozialer Inter-
aktion als radikale Strategie. Zugleich aber entbloft der Ausstellungs-
kontext diese (wenn nicht autoritire, so doch mindestens auktoriale)
Strategie und die vermeintliche Selbstauflosung des Publikums als et-
was, das dechiffriert, das gelesen werden will — und von wem? Dem
Publikum natiirlich, ein Publikum, das rekrutiert wird, sich selbst zu
vergessen, ein Publikum aber auch, das sich kraft der Ostentation, die
diese Kunstform prigt, beim Als-ob-Spiel mit der Kunst, bei der Fikti-
on, sich von seiner Rolle zu emanzipieren, selbst iiber die Schulter zu
schauen vermag und damit — zumindest auf einer bestimmten Ebene —
in die Rolle des Rezipierenden >zuriickfillt«.

Zugespitzt formuliert: Das Publikum fiihrt das Stiick »soziale Inter-
aktion< und seine eigene Abschaffung bloB auf. Es vertreibt sich ge-
wissermaBen selbst vom Hofe der Kunst, um sich dann durch die Hin-
tertiir der Selbst-Exponierung dieser Vertreibung wieder Einlass zu

45 Duguet, Anne-Marie: »Fiihrt Interaktivitit zu neuen Definitionen der
Kunst?«, in: Heinrich Klotz (Hg.), Perspektiven der Medienkunst. Muse-
umspraxis und Kunstwissenschaft antworten auf die digitale Herausforde-
rung, Ostfildern-Ruit 1996, S. 3641, hier S. 40.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIERTRINKEN ALS HOCHSTE KUNSTFORM? | 27

verschaffen — zumindest dann, wenn es aufmerksam fiir die eigene Si-
tuation und seine Handlungen ist.

Kurzum: Die Behauptung, es gehe in Relationaler Kunst um
Kommunikation und Gemeinschaftlichkeit, allein um Situationalitét
und Relationalitit, bleibt insofern uneingeldst, als Relationale Kunst
gezwungenermalien immer ihre Relationalitdt mit ausstellt, diese zeigt,
vorfiihrt, sie durch Ostentation lesbar hilt. Marioni scheint dies von
Anbeginn gewusst zu haben. Zumindest indiziert dies der Titel seiner
oben besprochenen Aktionen. Nicht vom Biertrinken als hochster
Form der Kunst ist dort die Rede, sondern vom Akt des Biertrinkens.
Der Akt, der nachgerade ostentative Handlungsvollzug des Biertrin-
kens ist die hochste Kunstform, nicht das Biertrinken an sich. Biertrin-
ken ist keine Kunst, ebenso wenig wie der Verzehr von Thai-Food!
Denn erst die Ostentation dieser Handlungen erzeugt Aufmerksamkeit
fiir dieselbe und nachgeordnet fiir die Bedeutung ihres Vollzugs. Rela-
tionale Kunst ist also nicht einfach, sondern zeigt sich auch, mit der
Konsequenz, dass das Publikum als wahrnehmende, rezipierende, kri-
tisch reflektierende Instanz restituiert wird.

LITERATURVERZEICHNIS

Baker, George: »Beziehungen und Gegenbeziehungen: Ein offener
Brief an Nicolas Bourriaud, in: Yilmaz Dziewior (Hg.), Zusam-
menhinge Herstellen, K6ln 2003, S. 126-133.

Bishop, Claire: » Antagonism and Relational Aesthetics«, October 110,
2004, S. 51-79.

Blunck, Lars: »> Luft anhalten und an Spinoza denken<. Zu Fragen der
Publikumsbeteiligung in zeitgendssischer Kunst, in: ders. (Hg.),
Werke im Wandel? Zeitgenossische Kunst zwischen Werk und
Wirkung, Miinchen 2005, S. 8§7-105.

Bourriaud, Nicolas: Esthétique relationnelle, Dijon 1998.

Duguet, Anne-Marie: »Fiihrt Interaktivitit zu neuen Definitionen der
Kunst?«, in: Heinrich Klotz (Hg.), Perspektiven der Medienkunst.
Museumspraxis und Kunstwissenschaft antworten auf die digitale
Herausforderung, Ostfildern-Ruit 1996, S. 36-41.

Goldstein, Ann: »Tom Marioni«, in: dies./Anne Rorimer (Hg.), Re-
considering the Object of Art: 1965-1975, Cambridge/London
1995, S. 172f.

- am 15.02,2028, 00:22:13, - e


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | LARS BLUNCK

Groys, Boris: »A Genealogy of Participatory Art«, in: Rudolf Frieling
(Hg.), The Art of Participation. 1950 to Now, New York/London
2008, S. 19-31.

Korff, Gottfried: »Vom Verlangen, Bedeutungen zu sehen, in: Ulrich
Bosdorf/Heinrich Theodor Griitter/Jorn Riisen (Hg.), Die Aneig-
nung der Vergangenheit. Musealisierung und Geschichte, Bielefeld
2004, S. 81-103.

Korff, Gottfried: »Zur Eigenart der Museumsdinge«, in: Martina
Eberspicher/Gudrun Marlene Konig/Bernhard Tschofen (Hg.),
Museumsdinge: Deponieren — Exponieren, Koln/Weimar/Wien
2002, S. 140-145.

Krause-Wahl, Antje: Konstruktionen von Identitit. Renée Green, Tra-
cey Emin, Rirkrit Tiravanija. Miinchen 2006.

Steiner, Barbara: »Marek Garage, Lotusclub und anderes«, in: Rolf
Bothe (Hg.), Nach Weimar (Katalog anlédsslich der Ausstellung
Nach Weimar im teilrenovierten ehemaligen Thiiringischen Lan-
desmuseum ab 1.1.1999 Neues Museum Weimar, im Schlossmu-
seum der Kunstsammlungen zu Weimar sowie im Stadtraum Wei-
mar vom 23. Juni - 28. Juli 1996), Ostfildern-Ruit 1996, S. 113—
118 und 220-125.

Marioni, Tom: Beer, Art and Philosophy. A Memoir, San Francisco
*2007.

O’Doherty, Brian: In der weilen Zelle, hg. v. Wolfgang Kemp, Berlin
1996.

Ranciere, Jacques: Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009.

Schmidt-Wulffen, Stephan: »Kunst ohne Publikum«, in: Wolfgang
Kemp (Hg.), Zeitgenossische Kunst und ihre Betrachter, Koln
1996, S. 185-194.

- am 15.02,2028, 00:22:13, -


https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

