
 

 

Biertrinken als höchste Kunstform? 
Zur Formierung des Publikums in Relationaler Kunst 

LARS BLUNCK 

DRINKING BEER WITH FRIENDS 

Im September 1970 präsentierte der kalifornische Konzeptkünstler 
Tom Marioni, damals zugleich Kurator am Richmond Art Center, un-
ter dem Pseudonym Alan Fish im Oakland Museum of Art erstmals 
The Act of Drinking Beer with Friends is the Highest Form of Art, ein, 
wie Marioni es rückblickend nannte, »social artwork«.1 Lassen wir, da 
außer einer etwas unscharfen Fotoaufnahme (Abb. 1) keine brauchbare 
fotografische Dokumentation überkommen ist, Marioni berichten, was 
sich seinerzeit zutrug: 
 
»I invited sixteen friends to the museum on a Monday when it was normally 

closed. Since I didn’t want to subject my friends to being performers, the pub-

lic was not invited. I told the curator […] to get the beer and to be there. Eve-

rybody showed up, and we drank and had a good time. The debris was left on 

exhibit as a record of the event. Basically, the show consisted of the evidence 

of the act. It was an important work for me, because it defined Action rather 

than Object as art. And drinking beer was one of the things I learned in art 

school.«2 

                                           

1 Marioni, Tom: Beer, Art and Philosophy. A Memoir, San Francisco 22007, 

S. 93. 

2 Ebd. Natürlich wirft The Act of Drinking Beer… (beziehungsweise das, 

was Marioni uns von dieser Aktion berichtet) zahllose Fragen auf, etwa je-

ne, ob das, was man in Kunstschulen lernt, Kunst ist, oder auch die Frage, 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | LARS BLUNCK 

 

Abb. 1: Tom Marioni, The Act of Drinking Beer  
with Friends is the Highest Form of Art, 1970 

Gehen wir die zentralen Informationen, die Marionis Bericht zu The 

Act of Drinking Beer with Friends is the Highest Form of Art enthält, 
noch einmal durch und zwar – gemäß dem Ansinnen des vorliegenden 
Buches – unter der Aspektierung ›Öffentlichkeit‹: Eine private Gruppe 
trifft sich in einem öffentlichen und öffentlich subventionierten Raum 
(dem Museum) an einem Montagabend (also wiederum zu einem Zeit-
punkt der Nichtöffentlichkeit), um dort – als Kunst wohlgemerkt! – 
Bier zu trinken: »The public was not invited«! Interessant, dass 
Marioni hier gerade nicht von »audience« spricht (das Publikum), son-
dern von »public« (die Öffentlichkeit). Die Kunst also fand unter Aus-
schluss der Öffentlichkeit und damit ohne Publikum statt. Aber kann 
es so etwas überhaupt geben: Kunst ohne Öffentlichkeit und sei letzte-
re auch partikular? Wenn nein, dann mag dies ein Grund dafür gewe-
sen sein, dass jenes Publikum (»the audience«), das ab Dienstagmor-
gen zu den offiziellen Öffnungszeiten Zugang zum öffentlichen Ort 
Museum hatte, mit den Relikten einer privaten Zusammenkunft kon-

                                           

ob, wenn, was man in Kunstschulen lernt, Kunst ist und wenn Marioni dort 

das Biertrinken gelernt hat, ob dann Biertrinken Kunst ist. Gewiss, diese 

Fragen sind nicht wirklich ernst gemeint und der Versuch ihrer Beantwor-

tung wäre töricht – und doch berühren sie den Kern von The Act of 

Drinking Beer… als ein konzeptuelles ›Kunstwerk‹. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIERTRINKEN ALS HÖCHSTE KUNSTFORM? | 15 

 

frontiert war, die letztlich erst durch die Wahrnehmung jener Relikte 
(leere Flaschen, Kühlschrank etc.) zur Kunst wurde, die selbst keine 
Kunst sein sollten. 

Wenn nun die diesem Buch zugrunde liegende Formel zutrifft, 
wonach das Publikum jener »Punkt« ist, »an dem Kunst und Öffent-
lichkeit konvergieren«,3 dann durften sich die Museumsbesucher ei-
nerseits in der von Marioni entfalteten Logik nicht weiter als ›Publi-
kum‹ auffassen, weil es schlicht keine ›Kunst‹ gab. Denn ›die Kunst‹, 
also das montagabendliche Ereignis, war den Museumsbesuchern ent-
zogen, ihm lediglich als Spur angedeutet, sie hatte ja schon am Vor-
abend als temporales, ephemeres Ereignis stattgefunden, von dem bloß 
noch die Spuren, die Beweisstücke (»the evidences«) zu besichtigen 
waren. Und doch gab es natürlich ein Publikum, da das Museum als 
öffentliche Institution Marionis Aktion eben jene notwendige Öffent-
lichkeit verschaffte, gegen die sich The Act of Drinking Beer… gerade 
zu wenden schien. Die Exklusion und damit die ostentative Negation 
von Öffentlichkeit bedeutete mithin nicht die Auflösung des Publi-
kums. Denn in der Ostentation, im öffentlichen Aufzeigen dieser Ne-
gation von Öffentlichkeit, wurde das Publikum gerade als solches in-
stanziiert, indem ihm im Entzug seine eigene Funktion anschaulich 
gemacht wurde. Es ist dies, The Act of Drinking Beer…, ein wunderba-
res Stück Konzeptkunst, das – wie jede gute Konzeptkunst – zu mehr 
Fragen Anlass gibt, als es Antworten anbietet. 

In der Folge seiner Ausstellung im Oakland Museum richtete 
Marioni 1973 in dem von ihm selbst gegründeten, privaten »Museum 
of Conceptual Art«,4 ein kleiner Projektraum über einem Diner in San 
Francisco, einen mittwöchlichen, halböffentlichen »Free Beer«-Salon 
ein – als Kunst! Marioni öffnete The Act of Drinking Beer… also für 
eine Teilöffentlichkeit. Nicht mehr nur persönliche Freunde, wie anno 
1970, waren zu einem privaten Sit-in im öffentlichen Museum unter 
Ausschluss der Öffentlichkeit eingeladen, sondern eine soziale Öffent-
lichkeit wurde in einem halböffentlichen Rahmen konstituiert und dies 

                                           

3 Vgl. Vorwort, S. 4. 

4 Siehe hierzu zum »Museum of Conceptual Art« Goldstein, Ann: »Tom 

Marioni«, in: dies./Anne Rorimer (Hg.), Reconsidering the Object of Art: 

1965–1975, Cambridge/London 1995, S. 172f. Dieses »Museum« existier-

te zwischen 1970 und 1984 und befand sich in einem Apartment in San 

Francisco in der 75 Third Street über Breen�s Diner. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | LARS BLUNCK 

 

erneut unter dem Vorzeichen der Kunst. Dieser Rahmen wurde durch 
ein bestimmtes Regelwerk definiert, um den (möglichst authentischen) 
Akt des Biertrinkens und damit die Kunst nicht zu gefährden. Zum ei-
nen – und ganz pragmatisch – sollten die Leute ihr Bier selbst mitbrin-
gen (was dem Ganzen wohl wiederum einen privaten Charakter ver-
leihen sollte), außer diejenigen, die zum ersten Mal kamen, und es 
nicht besser wissen konnten. Überdies seien zwei Bier das Minimum: 
»I don’t want people to pop in and have a quick drink, or maybe not 
even have a drink. I don’t want them to come with the idea that they’ll 
look over the situation and then maybe split.«5 Marioni wollte keine 
Pubcrawler, keine Bystander; er wollte einfach ein Forum zum authen-
tischen Biertrinken schaffen, genauer: ein Forum zur Durchführung 
der Handlung des Biertrinkens (The Act of Drinking Beer…). Und er 
wollte unbedingt vermeiden, dass es unbeteiligte Zuschauer geben 
könnte: ein Publikum also, das dem Biertrinken bloß distanziert bei-
wohnen würde. Weitere Regeln lauteten: Kein Trinken aus der Fla-
sche, außer die Individualität der Besucher rechtfertige dies, etwa – 
Marionis Beispiel – im Falle von Cowboys, deren Trinken aus Gläsern 
etwas Unauthentisches hätte. 

Eine weitere wichtige, die Öffentlichkeit limitierende Regel betraf 
die Unverzichtbarkeit von Kenntnissen zeitgenössischer Kunst. So 
stand der Salon nur denjenigen offen, die sich mit zeitgenössischer 
Kunst auskannten: »If you don�t know who Sol LeWitt is, you can�t 
come in.«6 Nur wer zu verstehen vermochte, warum der Akt des Bier-
trinkens mit Freuden Kunst ist, war legitimiert, diesen Akt auch durch- 
und aufzuführen. Apropos Aufführung: Theaterleute hätten, so 
Marioni, generell Eintrittsverbot, weil sie viel zu theatralisch seien, 
ausgenommen natürlich Hollywood-Stars (was darauf schließen lässt, 
dass Marioni deren Manieriertheit wiederum als authentisch erachtete). 
Ganz wichtig: Keine Kunststudenten, weil die rumsitzen würden »as if 
in class waiting for somebody to teach them«.7Allerdings gäbe es auch 
hier Ausnahmen, etwa smarte Studenten, die die ganze Sache verste-
hen würden, Biertrinken als Kunst eben. Nächste Regel: Keine Rau-
cher, ausgenommen Schriftsteller und Zigarrenraucher! Schriftsteller, 
weil das Rauchen zu ihrem Beruf gehöre (vergleiche den dosenbier-

                                           

5 Marioni: Beer, Art, S. 118. 

6 Ebd., S. 120. 

7 Ebd., S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIERTRINKEN ALS HÖCHSTE KUNSTFORM? | 17 

 

trinkenden Cowboy) und Zigarrenraucher, weil Zigarrenrauchen die 
Kommunikation unterstütze: »It enhances a social situation and 
becomes an aid to communication«. Und ganz wichtig: »No art 
collectors except in disguise.«8 Denn manche Künstler würden sich 
Sammlern geradezu an den Hals werfen, sobald sie merkten, dass ihr 
Gegenüber Kunstsammler sei; das könnten sie machen, wenn sie unter 
sich seien (»in private«), aber nicht in einem Salon, der dem authenti-
schen Biertrinken und damit der Kunst, ja: der höchsten Form der 
Kunst verpflichtet sei. All diese (ebenso auktorialen wie autoritären, 
aber eben auch humorvollen) Regeln9 kulminierten in der Maxime: 
»People coming into this scene should be sympathetic to the situati-
on«.10 Und »verständnisvoll-für-die-Situation-Sein« meint hier: Besu-
cher müssten begreifen, dass jegliche Artifizialität den authentischen 
Akt des Biertrinkens unter Freunden stören würde, was zur Folge hät-
te, dass es sich eben nicht mehr um Kunst handeln würde. 

Es scheint mir offenkundig: Die ironischen Brechungen im Regel-
werk verliehen dem »Free Beer«-Salon eine gewisse Leichtigkeit, die 
es allererst möglich machte, das Szenario auf seinen Sinn, um nicht zu 
sagen: auf seine Bedeutung hin zu befragen. Überdies aber invertierte 
Marioni hier die Parameter seiner Aktion im Oakland Museum of Art: 
Der Ort des Biertrinkens war nicht länger ein öffentliches Museum, 
sondern dessen privat betriebene Parodie eines »Museum of 
Conceptual Art«; die Beteiligten rekrutierten sich nicht länger aus dem 
privaten Freundeskreis, sondern entstammten nunmehr einer gesell-
schaftlichen Teilöffentlichkeit, wie sie sich in Marionis Regelwerk ja 
auch skizziert findet; und schließlich konnte auch die Präsentation von 
Relikten des Biertrinkens zur Erzeugung von Öffentlichkeit entfallen. 

Bei diesen nunmehr halböffentlichen beziehungsweise limitiert öf-
fentlichen Salons beließ Marioni es jedoch nicht. Denn ab Mitte, Ende 
der 1970er Jahre transformierte er sein Konzept des »Aktes des Bier-
trinkens unter Freunden als Kunst« nochmals, indem er es in die insti-
tutionelle Öffentlichkeit rücktransferierte und zwar in den von der öf-
fentlichen Hand getragenen Ausstellungskontext – und nun unter un-

                                           

8 Ebd. 

9 Inwieweit die Einhaltung dieser Regeln von Marioni durchgesetzt wurde, 

lässt sich heute nicht mehr sagen. Tatsächlich scheinen sie auch als Refle-

xionsfiguren interessanter, denn als konkrete Rahmenbedingungen. 

10 Marioni: Beer, Art, S. 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | LARS BLUNCK 

 

limitierter Einbeziehung des allgemeinen Ausstellungspublikums, bei-
spielsweise bei einer Ausstellung im San Francisco Museum of Mo-
dern Art im Jahr 1979, in welcher den Besuchern die Möglichkeit ge-
währt wurde, in Abwesenheit des Künstlers und zu den normalen Mu-
seumsöffnungszeiten Bier aus dem Original-Kühlschrank von 1970 zu 
entnehmen (instruiert durch die Aufschrift »Free Beer«), sich zu set-
zen, zu plaudern, zu trinken und dabei vielleicht – ganz im Sinne des 
Titels Drinking Beer with Friends… – neue Freundschaften zu schlie-
ßen, zumindest Kontakte zu knüpfen, kurz: zu kommunizieren (Abb. 
2). 

Abb. 2: Tom Marioni, The Act of Drinking Beer  

with Friends is the Highest Form of Art, 1979 

Und ein solches Angebot unterbreitet Marioni bis heute (wenngleich 
der Original-Kühlschrank längst musealisiert ist),11 zuletzt in der Aus-
stellung The Art of Participation 2008/09 im San Francisco Museum 
of Modern Art.12 Drinking Beer with Friends… ist nunmehr dazu an-

                                           

11 Das San Francisco Museum of Modern Art hat The Act of Drinking Beer… 

1999 angekauft, bzw. angekauft, was davon übrig war, und exponiert diese 

Relikte heute im nachgerade klassischen Display-Modus des »Please do 

not touch«. 

12 »The Art of Participation. 1950 to Now«, San Francisco Museum of Art, 8. 

November 2008 – 8. Februar 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIERTRINKEN ALS HÖCHSTE KUNSTFORM? | 19 

 

getan, in der institutionellen Teilöffentlichkeit Museum Öffentlichkeit 
zu erzeugen – eine Öffentlichkeit im Modus des Privaten (nämlich des 
gemeinschaftlichen Biertrinkens), eine Öffentlichkeit, die sich nicht 
vornehmlich räumlich oder institutionell definiert, sondern sich im 
(halb)öffentlichen Raum des Museums durch die sozialen Interaktio-
nen ihrer Individuen konstituiert: durch Kommunikation. 

 
 

RELATIONALE ÄSTHETIK 

In seinem 2003 veröffentlichten Memoiren Beer, Art and Philosophy 
nahm Tom Marioni für sich in Anspruch mit The Act of Drinking Beer 

with Friends is the Highest Form of Art der Erfinder eines neuen Gen-
res in der Kunst zu sein: »I am the author of this idea. In the ‘90s the 
idea of social interaction in an art context became a movement.«13 Und 
in der Tat: Marionis The Act of Drinking Beer… lässt sich als Prototyp 
dessen auffassen, was die Geschichtsschreibung der Gegenwartskunst 
seit Nicolas Bourriaud als Relationale Kunst bezeichnet. Entsprechend 
möchte ich The Act of Drinking Beer… zum Ausgangs- und Endpunkt 
einiger grundsätzlicher Überlegungen zum Status des Publikums in 
Relationaler Kunst machen und setze dabei naturgemäß bei Bourriauds 
Relationaler Ästhetik an. 

In seiner Essaysammlung Esthétique relationnelle14 sieht der fran-
zösische Kurator und Kritiker Nicolas Bourriaud die sogenannte Rela-
tionale Kunst – ganz in der Tradition des Althusserschen Gedankens, 
dass Kultur Gesellschaft nicht reflektiert, sondern herstellt – darauf an-
gelegt, Kommunikation zu motivieren und über diese Kommunikation 
Geselligkeit und Gemeinschaftlichkeit beim ›Publikum‹ zu evozieren. 
»[R]elational art sets up situations«, bemerkt dazu Claire Bishop, »in 

                                           

13 Marioni: Beer, Art, S. 93. Thomas McEvilley hat den von Marioni vorweg 

genommenen Wandel der Kunstausstellung zur Begegnungsstätte auf den 

Punkt gebracht, als er schieb: »The art exhibit as a kind of feast or social 

sacrament in which life was shared became a part of expansive art mood of 

the 1980s and after.« McEvilley, Thomas: »Introduction«, in: Marioni: 

Beer, Art, S. 9–22, hier S. 15. 

14 Bourriaud, Nicolas: Esthétique relationnelle, Dijon 1998. Die folgenden 

deutschsprachigen Zitate folgen dieser französischen Ausgabe in eigener 

Übersetzung. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | LARS BLUNCK 

 

which viewers are not just addressed as a collective, social entity, but 
are actually given the wherewithal to create a community, however 
temporary or utopian this may be«.15 Bourriaud selbst spricht auch von 
»gastlichen, nutzerfreundlichen Kunstprojekten, gesellig, gemein-
schaftlich und partizipatorisch, die die vielfältigen Möglichkeiten von 
Beziehungen zu Anderen untersuchen«.16 Denn in Relationaler Kunst 
sei »Inter-Subjektivität«, sei die Ausbildung von Beziehungen die 
»Quintessenz der künstlerischen Praxis«.17 Relationale Kunst sei »eine 
Kunstform, deren Substrat aus Intersubjektivität gebildet wird, und die 
das Zusammen-Sein als ihr zentrales Thema begreift«.18 Es sei hier auf 
einschlägige Beispiele lediglich hingewiesen, ohne auf diese weiter 
einzugehen, etwa auf die Bewirtungskunstprojekte von Rirkrit 
Tiravanija, auf Jårg Geismars Restaurant Mes Amis als Typus des Pub-
likumsbanketts oder eben als Relationale Kunst avant la lettre, auf 
Marionis The Act of Drinking Beer….19 In derartigen Projekten würde, 
so Bourriaud, »das Publikum/die Öffentlichkeit [le public] mehr und 
mehr berücksichtigt«.20 Barbara Steiner hat dies, bezogen auf 
Tiravanija, 1996 euphemistisch wie folgt beschrieben: »Ob Tiravanjia 
kocht, Tee anbietet oder Leuten die Möglichkeit einräumt, Musik zu 
machen, stets wird an die Stelle der konfrontativen Beziehung zwi-
schen Kunst und Betrachter eine Plattform für eine kommunikative 
und zuletzt kollektive Produktion gesetzt.«21 Entsprechend kollabiere, 
so Bourriaud, in einer solchen, auf Kommunikation und Geselligkeit 
angelegten Kunst die »falsche aristokratische Konzeption« der Kunst, 
nämlich die Vorstellung von Kunst als »monolithisches Objekt«,22 das 

                                           

15 Bishop, Claire: »Antagonism and Relational Aesthetics«, October 110, 

Herbst 2004, S. 51–79, hier S. 54. 

16 Bourriaud: Esthétique, S. 61. 

17 Ebd., S. 23. 

18 Ebd., S. 15. 

19 Vgl. zu Bourriaud und Tiravanjia auch Krause-Wahl, Antje: Konstruktio-

nen von Identität. Renée Green, Tracey Emin, Rirkrit Tiravanija. München 

2006, S. 149–154. 

20 Ebd., S. 61. 

21 Steiner, Barbara: »Marek Garage, Lotusclub und anderes«, in: Rolf Bothe 

(Hg.), Nach Weimar (Ausstellungskatalog), Ostfildern-Ruit 1996, S. 113–

118 und 220–125, hier S. 115. 

22 Ebd., S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIERTRINKEN ALS HÖCHSTE KUNSTFORM? | 21 

 

sich allenfalls individuell aneignen lasse. Künstler wie Tiravanija wür-
den nicht länger einen konkreten Gegenstand sondern Beziehungen 
formen. Doch bereits den Begriff der Form sieht Bourriaud als falsch 
gewählt an. Und um Verwechslungen mit traditionellen künstlerischen 
Gestaltungsprozessen zu vermeiden, schlägt er vor, Relationale Kunst 
nicht über »Formen [les formes]« zu definieren, sondern über »Forma-
tionen [les formations]«.23 

Mit ihren »Formationen« nun würden die Künstler der 1990er Jah-
re zweierlei als Kunstwerk anbieten: »a) des moments de socialité, b) 
des objets producteurs de socialité«.24 Über diese Unterscheidung be-
ziehungsweise über die Differenz zwischen a) und b), zwischen »Mo-
menten der Geselligkeit« und »Objekten, die Geselligkeit herstellen«, 
sollte man nicht allzu leichtfertig hinweggehen. Denn indem 
Bourriaud nicht nur den performativen »Momenten der Geselligkeit« 
wie beispielsweise dem kollektiven Verzehr eines Thai-Gerichts oder 
dem geselligen Biertrinken zuerkennt, Kunst zu sein, sondern ebenfalls 
den Objekten, die Geselligkeit zu erzeugen vermögen (eine improvi-
sierte Kochstelle oder ein gut temperierter Kühlschrank), hält er sich 
die Tür zu einem objektivistischen, zumindest zu einem vom Objekt 
her fassbaren Kunstbegriff offen. So könnte es sich nach Bourriaud – 
um ihm unser Beispiel zu leihen – auch bei Marionis Kühlschrank mit 
der Aufschrift »Free Beer« durchaus um ein Kunstwerk handeln, auch 
wenn Ausstellungsbesucher der suggestiven Aufschrift heute aufgrund 
des musealen Displays nicht mehr nachkommen können. In 
Bourriauds Theorie Relationaler Kunst ist also durchaus der doppelte 
Boden eines nachgerade objektivistischen Werkbegriffs eingezogen. 

Dennoch ist immer wieder auf der Brüchigkeit dieses objektivisti-
schen Werkbegriffs in der Relationalen Kunst insistiert worden, etwa 
von Stephan Schmidt-Wulffen, der 1996 in seinem Aufsatz Kunst oh-
ne Publikum hervorgehoben hat, dass das Werk »mehr Katalysator 
denn Produkt«25 sei. Die mit der Relationalen Kunst einhergehende 
Veränderung der Publikumsrolle von (vermeintlich) passiven Rezipi-
enten zu (vermeintlich) emanzipierten Beteiligten ziehe, so Schmidt-

                                           

23 Ebd., S. 21. 

24 Ebd., S. 33. 

25 Schmidt-Wulffen, Stephan: »Kunst ohne Publikum«, in: Wolfgang Kemp 

(Hg.), Zeitgenössische Kunst und ihre Betrachter, Köln 1996, S. 185–194, 

hier S. 188. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | LARS BLUNCK 

 

Wulffen, »die rezeptionsspezifischen Konsequenzen aus einem ge-
wandelten Verständnis künstlerischer Produktion.«26 Denn zeitgenös-
sische Künstler seien nun bloß »gleichberechtigte Mitarbeiter«27 in 
einer Koproduktion mit den Ausstellungsbesuchern, Künstler und Re-
zipienten würden zu »Partnern«,28 Rezipienten zu »Ko-Autor[en]«:29 

 
»Die Künstler entwickeln Situationen, die den Betrachter aus seiner Rolle als 

Zuschauer reißen und zum Mitwirkenden machen sollen. Wenn ›Publikum‹ 

eine Öffentlichkeit meint, die mit einem autonomen Kunstwerk als fait 

accompli konfrontiert wird, um sich an ihm interpretatorisch abzumühen, dann 

geht es [in der Relationalen Kunst] um die Abschaffung des Publikums. […] 

Eine ›Kunst ohne Publikum‹ könnte mithin also auch als Indiz für eine Kunst 

am Ende eines durch die bürgerliche Gesellschaft geprägten Kunstbegriffes 

verstanden werden.«30 

 
Diese Vorstellung mag so einleuchtend wie selbstverständlich erschei-
nen, dass sie bislang nur bedingt hinterfragt worden ist: Wo die Kunst 
in Kommunikation und Geselligkeit besteht, wo die Rezipienten ein-
gewoben sind, gibt es kein Publikum mehr, nur noch Öffentlichkeit. 
Denn die Kunst besteht in der Öffentlichkeit. Aber ist dies überhaupt 
so? Werden Ausstellungsbesucher in Relationaler Kunst eigentlich auf 
eine besondere Weise formiert, bis zur Auflösung der Kategorie Publi-
kum? Wird der Ausstellungsbesucher tatsächlich aus der, wie man pa-
thetisch formulieren könnte, entmündigenden Passivität kontemplati-
ver und individueller, ja geradezu privatistischer Kunstanschauung in 
die Freiheit gemeinschaftlicher Aktivität und kollektiven Handelns 
entlassen?  

 
 

»KUNST OHNE PUBLIKUM«? 

An Bourriauds relationaler Ästhetik und ihren künstlerischen 
Präfigurationen sowie kunsttheoretischen Affirmationen ist in den ver-

                                           

26 Ebd. 

27 Ebd., S. 185. 

28 Ebd., S. 192. 

29 Ebd., S. 187. 

30 Ebd., S. 187f. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIERTRINKEN ALS HÖCHSTE KUNSTFORM? | 23 

 

gangenen Jahren erhebliche Kritik geübt worden. Claire Bishop etwa 
hat Bourriaud vorgeworfen, er hinterfrage überhaupt nicht die Qualität 
der Relation in relationaler Kunst; Bourriaud scheine anzunehmen, 
dass alle Relationen, die einen Dialog ermöglichen würden, automa-
tisch demokratisch und daher gut seien;31 Bishop fehlt in dieser Kunst, 
kurz gesagt, die Auseinandersetzungen, der Antagonismus und damit 
ein politisches Potential.32 Es scheint, als empfinde Bishop die Öffent-
lichkeit, wie sie durch Relationale Kunst erzeugt werden solle, ir-
gendwie hohl und oberflächlich. 

In vergleichbarer Weise hat sich auch George Baker gegen die Re-
lationale Kunst und ihren Cheftheoretiker gewandt. Baker attackierte 
Bourriaud als kurzsichtig und attestierte ihm die Unfähigkeit, »eine 
Theorie oder ein Modell zu entwickeln und weiterzuführen«;33 über-
dies seien die in Bourriauds Essays »an den Tag gelegten Missver-
ständnisse und Unzulänglichkeiten nur noch von seinem Erfolg in 
zeitgenössischen Kuratorenkreisen übertroffen«34 worden. Auch der 
Relationalen Kunst traut Baker nicht, die sich wohl am ehesten noch 
»im Sinne einer kompensatorischen Maßnahme angesichts des er-
schütternden Mangels von Relationalität im gegenwärtigen sozialen 
Leben dekodieren« ließe; allerdings sei einer »künstlerischen Rekon-
struktion sozialer Beziehungen, die diesen Mangel einfach ungesche-
hen machen will«35 zu misstrauen. Relationale Kunst, so kann man 
Baker verstehen, hält den Rezipienten in der Unmündigkeit, weil sie 

                                           

31 Vgl. Bishop: Antagonism, S. 65. »I dwell on this theory in order to suggest 

that the relations set up by relational aesthetics are not intrinsically demo-

cratic, as Bourriaud suggests, since they rest too comfortably within an 

ideal of subjectivity as whole and of community as immanent together-

ness.« Ebd., S. 67. 

32 Relationale Kunst hingegen erfordere bloß ein »unified subject as a pre-

requisite for community-as-togetherness«. Ebd., S. 79. 

33 Baker, George: »Beziehungen und Gegenbeziehungen: Ein offener Brief 

an Nicolas Bourriaud«, in: Yilmaz Dziewior (Hg.), Zusammenhänge Her-

stellen, Köln 2003, S. 126–133, hier S. 127, Anm. 4. 

34 Ebd. 

35 Ebd., S. 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | LARS BLUNCK 

 

gesellschaftliche Zustände nicht aufdeckt, sondern unter dem Mantel 
vermeintlicher Kompensation zudeckt.36 

In eine ähnliche Richtung hat jüngst auch Boris Groys argumen-
tiert, indem er darauf hinwies, dass die Einbettung des Publikums in 
die künstlerische Praxis nicht nur als Reduzierung, ja Aufgabe von 
Autorschaft, sondern im Gegenteil gerade auch als Ausweitung aukto-
rialer Macht angesehen werden könne.37 Indem nämlich der Künstler 
das Publikum involviere, delegiere er einen Teil seiner Verantwortung 
und entlaste sich selbst von potentieller Kritik: 

 
»When the viewer is involved in artistic practice from the outset, every piece 

of criticism he utters is self-criticism. The decision on the part of the artist to 

relinquish his exclusive authorship would seem primarily to empower the 

viewer. This sacrifice ultimately benefits the artist, however, for it frees him 

from the power that the cold eye of the uninvolved viewer exerts over the re-

sulting artwork.«38 

 
In einer solchen Perspektive offenbart sich die (vermeintliche) Auflö-
sung des Publikums durch dessen Involvierung als perfide Selbstent-
lastungsstrategie des Künstlers, der seine Verantwortung nunmehr als 
in der kollektiven Autorschaft aufgehoben empfinden kann. 

Auf die Gefahr hin, ein Schiff zu torpedieren, das schon durch die 
Kritik von Bishop & Co. versenkt worden ist, möchte ich die ange-

                                           

36 Siehe auch die Kritik Jacques Rancières an der entmündigenden Pädagogik 

mancher Kunst und manchen Theaters in Rancière, Jacques: Der emanzi-

pierte Zuschauer, Wien 2009, S. 28 und 33: »Wir müssen nicht die Zu-

schauer in Schauspieler/Akteure verwandeln und Unwissende in Gelehrte. 

Wie müssen das Wissen anerkennen, das im Unwissenden am Werk ist 

und die Aktivität, die dem Zuschauer eigen ist. Jeder Zuschauer ist bereits 

ein Akteur seiner Geschichte […]. Es bedarf der Zuschauer, die die Rolle 

aktiver Interpreten spielen, die ihre eigene Übersetzung ausarbeiten, um 

sich die ›Geschichte‹ anzueignen und daraus ihre eigene Geschichte zu 

machen. Eine emanzipierte Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft von Er-

zählern und Übersetzern.« 

37 Groys, Boris: »A Genealogy of Participatory Art«, in: Rudolf Frieling 

(Hg.), The Art of Participation. 1950 to Now, New York/London 2008, 

S. 19–31, hier S. 23.  

38 Ebd., S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIERTRINKEN ALS HÖCHSTE KUNSTFORM? | 25 

 

führten Argumente um einen eigenen, mir allerdings im Hinblick auf 
Relationale Kunst und die Frage nach dem Publikum kardinal erschei-
nenden Punkt ergänzen: den der Zeichen- oder sagen wir präziser: den 
der Aufführungshaftigkeit Relationaler Kunst.39 

In seiner 1976 erschienen Essayfolge Inside the White Cube hat 
Brian O’Doherty polemisiert, dass, wenn man Kunst in einer Galerie 
oder in einer Vitrine ausstelle, man sie »in Anführungszeichen«40 set-
ze. Diese Aussage lässt sich, so meine ich, auf den gesamten zeitge-
nössischen Ausstellungsbetrieb ausweiten, womit auch die Relationali-
tät Relationaler Kunst im Ausstellungszusammenhang ebenfalls in An-
führungszeichen steht: Anführungszeichen, die markieren, dass diese 
kommunikationsbasierte und beziehungsorientierte Kunst (zumal in 
der »Bewahr- und Zeigeanstalt«41 Ausstellung, wie der Museumstheo-
retiker Gottfried Korff den Sonderfall Museum genannt hat) auch auf 
etwas verweisen will, und sei es bloß auf ihre eigene Setzung. Nichts 
komme ins Museum oder in eine Ausstellung, so Korff, »von dem 
nicht angenommen wird, dass es irgendetwas bedeutet, dass es ir-
gendwie etwas ›zeigt‹ […].«42 Korff nennt dies die »semiotische Ener-
gie«43 und den »Zeichenwert«44 des Exponats – und Exponat meint im 
Fall Relationaler Kunst das Event selbst. Entsprechend scheint das In-
sistieren auf Situationalität und Relationalität und auf eine neue Be-

                                           

39 Vgl. auch die entsprechende Argumentation in Blunck, Lars: »›Luft anhal-

ten und an Spinoza denken‹. Zu Fragen der Publikumsbeteiligung in zeit-

genössischer Kunst«, in: ders. (Hg.), Werke im Wandel? Zeitgenössische 

Kunst zwischen Werk und Wirkung, München 2005, S. 87–105, hier 

S. 100f. 

40 O�Doherty, Brian: In der weißen Zelle, hg. v. Wolfgang Kemp, Berlin 

1996, S. 103. 

41 Korff, Gottfried: »Zur Eigenart der Museumsdinge«, in: Martina Eberspä-

cher/Gudrun Marlene König/Bernhard Tschofen (Hg.), Museumsdinge. 

Deponieren – Exponieren, Köln/Weimar/Wien 2002, S. 140–145, hier 

S. 142. 

42 Korff, Gottfried: »Vom Verlangen, Bedeutungen zu sehen«, in: Ulrich 

Bosdorf/Heinrich Theodor Grütter/Jörn Rüsen (Hg.), Die Aneignung der 

Vergangenheit. Musealisierung und Geschichte, Bielefeld 2004, S. 81–

103, hier S. 81f. 

43 Ebd., S. 83. 

44 Ebd., S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | LARS BLUNCK 

 

scheidenheit des Künstlers, der sich nunmehr nicht weiter als ›Ma-
cher‹, ›Produzent‹ oder gar ›Schöpfer‹, sondern ganz bescheiden als 
›Ermöglicher‹, ›Erfüllungsgehilfe‹ und ›Kooperationspartner‹ geriert, 
im institutionellen Kunstbetrieb wenig mehr zu sein, als eine Be-
schwörungsformel, die gewissermaßen gleichfalls in Anführungszei-
chen zu setzen wäre. Ich meine, es gilt für Relationale Kunst, was An-
ne-Marie Duguet bezüglich der vermeintlichen Kollektivautorschaft 
bei sogenannten interaktiven Installationen formuliert hat: 

 
»Der Gemeinplatz, Künstler und Betrachter seien nun Co-Autoren, beruht je-

doch auf [ein]em Mißverständnis […]. Denn was erschaffen sie gemeinsam? 

Der Künstler ist Urheber der Vorgabe, des Konzepts der Arbeit, der Dispositi-

on, des gesamten Kontextes. Er ist also verantwortlich für die Kohärenz und 

Logik des Werkes. Der Besucher hingegen nimmt die Vorgabe in Anspruch, 

spielt mir ihr, erfüllt sie.«45 

 
Indem Künstler auf den Ausstellungsbesucher als Konstituenten der 
Kunst setzen, verkünden sie zwar die Abkehr von einer objektivisti-
schen Kunstauffassung und proklamieren die Initiierung sozialer Inter-
aktion als radikale Strategie. Zugleich aber entblößt der Ausstellungs-
kontext diese (wenn nicht autoritäre, so doch mindestens auktoriale) 
Strategie und die vermeintliche Selbstauflösung des Publikums als et-
was, das dechiffriert, das gelesen werden will – und von wem? Dem 
Publikum natürlich, ein Publikum, das rekrutiert wird, sich selbst zu 
vergessen, ein Publikum aber auch, das sich kraft der Ostentation, die 
diese Kunstform prägt, beim Als-ob-Spiel mit der Kunst, bei der Fikti-
on, sich von seiner Rolle zu emanzipieren, selbst über die Schulter zu 
schauen vermag und damit – zumindest auf einer bestimmten Ebene – 
in die Rolle des Rezipierenden ›zurückfällt‹.  

Zugespitzt formuliert: Das Publikum führt das Stück ›soziale Inter-
aktion‹ und seine eigene Abschaffung bloß auf. Es vertreibt sich ge-
wissermaßen selbst vom Hofe der Kunst, um sich dann durch die Hin-
tertür der Selbst-Exponierung dieser Vertreibung wieder Einlass zu 

                                           

45 Duguet, Anne-Marie: »Führt Interaktivität zu neuen Definitionen der 

Kunst?«, in: Heinrich Klotz (Hg.), Perspektiven der Medienkunst. Muse-

umspraxis und Kunstwissenschaft antworten auf die digitale Herausforde-

rung, Ostfildern-Ruit 1996, S. 36–41, hier S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BIERTRINKEN ALS HÖCHSTE KUNSTFORM? | 27 

 

verschaffen – zumindest dann, wenn es aufmerksam für die eigene Si-
tuation und seine Handlungen ist. 

Kurzum: Die Behauptung, es gehe in Relationaler Kunst um 
Kommunikation und Gemeinschaftlichkeit, allein um Situationalität 
und Relationalität, bleibt insofern uneingelöst, als Relationale Kunst 
gezwungenermaßen immer ihre Relationalität mit ausstellt, diese zeigt, 
vorführt, sie durch Ostentation lesbar hält. Marioni scheint dies von 
Anbeginn gewusst zu haben. Zumindest indiziert dies der Titel seiner 
oben besprochenen Aktionen. Nicht vom Biertrinken als höchster 
Form der Kunst ist dort die Rede, sondern vom Akt des Biertrinkens. 
Der Akt, der nachgerade ostentative Handlungsvollzug des Biertrin-
kens ist die höchste Kunstform, nicht das Biertrinken an sich. Biertrin-
ken ist keine Kunst, ebenso wenig wie der Verzehr von Thai-Food! 
Denn erst die Ostentation dieser Handlungen erzeugt Aufmerksamkeit 
für dieselbe und nachgeordnet für die Bedeutung ihres Vollzugs. Rela-
tionale Kunst ist also nicht einfach, sondern zeigt sich auch, mit der 
Konsequenz, dass das Publikum als wahrnehmende, rezipierende, kri-
tisch reflektierende Instanz restituiert wird. 

 
 

LITERATURVERZEICHNIS 

Baker, George: »Beziehungen und Gegenbeziehungen: Ein offener 
Brief an Nicolas Bourriaud«, in: Yilmaz Dziewior (Hg.), Zusam-
menhänge Herstellen, Köln 2003, S. 126–133. 

Bishop, Claire: »Antagonism and Relational Aesthetics«, October 110, 
2004, S. 51–79. 

Blunck, Lars: »›Luft anhalten und an Spinoza denken‹. Zu Fragen der 
Publikumsbeteiligung in zeitgenössischer Kunst«, in: ders. (Hg.), 
Werke im Wandel? Zeitgenössische Kunst zwischen Werk und 
Wirkung, München 2005, S. 87–105. 

Bourriaud, Nicolas: Esthétique relationnelle, Dijon 1998. 
Duguet, Anne-Marie: »Führt Interaktivität zu neuen Definitionen der 

Kunst?«, in: Heinrich Klotz (Hg.), Perspektiven der Medienkunst. 
Museumspraxis und Kunstwissenschaft antworten auf die digitale 
Herausforderung, Ostfildern-Ruit 1996, S. 36–41. 

Goldstein, Ann: »Tom Marioni«, in: dies./Anne Rorimer (Hg.), Re-
considering the Object of Art: 1965–1975, Cambridge/London 
1995, S. 172f. 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | LARS BLUNCK 

 

Groys, Boris: »A Genealogy of Participatory Art«, in: Rudolf Frieling 
(Hg.), The Art of Participation. 1950 to Now, New York/London 
2008, S. 19–31.  

Korff, Gottfried: »Vom Verlangen, Bedeutungen zu sehen«, in: Ulrich 
Bosdorf/Heinrich Theodor Grütter/Jörn Rüsen (Hg.), Die Aneig-
nung der Vergangenheit. Musealisierung und Geschichte, Bielefeld 
2004, S. 81–103. 

Korff, Gottfried: »Zur Eigenart der Museumsdinge«, in: Martina 
Eberspächer/Gudrun Marlene König/Bernhard Tschofen (Hg.), 
Museumsdinge: Deponieren – Exponieren, Köln/Weimar/Wien 
2002, S. 140–145. 

Krause-Wahl, Antje: Konstruktionen von Identität. Renée Green, Tra-
cey Emin, Rirkrit Tiravanija. München 2006. 

Steiner, Barbara: »Marek Garage, Lotusclub und anderes«, in: Rolf 
Bothe (Hg.), Nach Weimar (Katalog anlässlich der Ausstellung 
Nach Weimar im teilrenovierten ehemaligen Thüringischen Lan-
desmuseum ab 1.1.1999 Neues Museum Weimar, im Schlossmu-
seum der Kunstsammlungen zu Weimar sowie im Stadtraum Wei-
mar vom 23. Juni - 28. Juli 1996), Ostfildern-Ruit 1996, S. 113–
118 und 220–125. 

Marioni, Tom: Beer, Art and Philosophy. A Memoir, San Francisco 
22007. 

O�Doherty, Brian: In der weißen Zelle, hg. v. Wolfgang Kemp, Berlin 
1996. 

Rancière, Jacques: Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009. 
Schmidt-Wulffen, Stephan: »Kunst ohne Publikum«, in: Wolfgang 

Kemp (Hg.), Zeitgenössische Kunst und ihre Betrachter, Köln 
1996, S. 185–194. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002 - am 15.02.2026, 00:22:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416730-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

