
6. kulturell verorten1

Eine adäquate Auseinandersetzung mit Eurozentrismus, Kolonialismus und post-

kolonialer Theorie im Kontext der Politischen Theologie und Philosophie wäre ei-

ne eigene Arbeit für sich und kann daher hier nur angedeutet werden. Eine solch

fragmentarische Auseinandersetzung ist gegenüber einer Auslassung zu bevorzu-

gen, da praktisch-theologisches Denken im 21. Jahrhundert nicht ohne postkolo-

niale Kritik auskommt.Daher liegt dieses Kapitel auch auf gewisseWeise quer zum

restlichen Aufbau der Arbeit, denn hier werden neben Metz und Butler zwei dezi-

diert postkolonialeTheoretiker*inneneinbezogen,PauloSuessundGayatriChakra-

vorty Spivak.

Zunächst werde ich, nach wenigen einleitenden Stichworten, das Konzept der

Universalität bei Metz und Butler sowie Butlers Überlegungen zur Partikularität

und kulturellen Übersetzung vorstellen (6.1). Es folgt eine Auseinandersetzung mit

der Verwendung des Begriffs ›die Anderen‹ bei Metz, in der ich Paulo Suess’ Kritik

daran darstellen werde (6.2). Diese führt zur Frage nach dem Verhältnis von Erin-

nerung und Erfahrung und leitet über zur Frage nach der Repräsentation als Dar-

stellung und Vertretung, der ich hier durch die Rezeption von Gayatri Chakravorty

Spivak nachgehen werde (6.3). In der Auswertung zeigen sich dann verschiedene

Differenzen zwischen den vier Ansätzen, beispielsweise hinsichtlich der Frage nach

1 Die Frage nach dem angemessenen Ort für das folgende Kapitel innerhalb der Arbeit hat

mich lange beschäftigt. Eine Möglichkeit wäre, es an den Anfang zu stellen (als I 4 oder II

1). Dies würde vielleicht der grundlegenden Fragestellung der postcolonial studies nach der

(eurozentrischen) Formatierung des Denkens gerecht werden. Andererseits wären in diesem

Fall theoretische Ansätze und Ergebnisse bereits vorweggenommen, die erst im Laufe der

Arbeit entwickelt werden (wie beispielsweise die Frage nach diskursiven Rahmungen). Eine

andere Möglichkeit wäre es, das Kapitel als II 7 zu platzieren, um so aufzuzeigen, dass es

sich zwar um eine der sieben Fährten handelt, diese aber auch als Metareflexion in Bezug

auf die anderen Fährten gelesen werden kann. Auf diese Weise würde allerdings suggeriert,

dass sich die Fährte »verändern« nicht auch auf das Kapitel »kulturell verorten« bezieht. Aus

diesen Gründen habe ichmich dafür entschieden, das Kapitel als II 6 zu positionieren. Dabei

möchte ich in Erinnerung rufen, dass ich die Fährten – trotz notwendig linearer Darstellung

– als vernetzt und in diesem Sinne als »nebeneinander« platziert verstehe.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Ellen Geiser: Wer zählt?

der diskursiven Rahmung von Universalität oder derMöglichkeit der Repräsentati-

on (6.4).

Durchdenpostcolonial turn2 rücktenFragennachkolonialenKontinuitätenund

Diskontinuitäten in den Fokus. Denn Kolonialismus endet nicht mit der formalen

Unabhängigkeit ehemaliger Kolonien, sondern setzt sich in Abhängigkeitsverhält-

nissen und Denkweisen fort. Insofern ist das ›post‹ in ›Postkolonialismus‹ nicht als

ein zeitliches ›danach‹ zu verstehen, es zielt auf eine Überwindung kolonialer Dis-

kurse, die sich beispielsweise in der Rede von ›Zivilisierung‹ oder ›Entwicklung‹ zei-

gen. Grundlegend dabei ist auch die Kritik an einem binären Verständnis von Ko-

lonisierten und Kolonisierenden, da es die Wechselbeziehungen zwischen beiden

unsichtbarmacht. Vielmehrmuss davon ausgegangenwerden, dass der Kolonialis-

mus nicht nur die kolonisierten Regionen, sondern auch das kolonisierende Euro-

pa geprägt hat. Daher wird auch der Eurozentrismus kritisch hinterfragt, also die

Beurteilung vonGesellschaften,Kulturen oderWissensproduktionennach europäi-

schen Maßstäben und Denksystemen. Wichtige postkoloniale Denker*innen sind

beispielsweise Franzt Fanon, Edward Said, Stuart Hall, Homi Bhabha und Gayatri

Chakravorty Spivak. Im Anschluss an den Postkolonialismus hat sich eine Debatte

zur postkolonialen Theologie entwickelt.3 Neben postkolonialen theologischen An-

2 Zur Einführung s. Varela, María de Mar Castro/Dhawan, Nikita, Postkoloniale Theorie. Eine

kritische Einführung (Cultural Studies 36), Bielefeld 22015. Zum Postkolonialismus und der

Auseinandersetzung mit dem Holocaust gibt es eine rege Debatte in Deutschland, die hier

nicht nachgezeichnetwerden kann. Ich verweise dazu auf Zimmerer, Jürgen (Hg.), VonWind-

huk nach Auschwitz? Beiträge zum Verhältnis von Kolonialismus und Holocaust (Periplus

Studien), Berlin/Münster 2011. Friedländer, Saul/u.a., Ein Verbrechen ohne Namen. Anmer-

kungen zum neuen Streit über den Holocaust, München 2022.

3 S. dazu Lartey, Emmanuel, Postcolonial Studies in Practical Theology, in: Weyel, Birgit/u.a.

(Hg.), InternationalHandbook of Practical Theology, Berlin/Bosten 2022, 661–676. Silber, Ste-

fan, Postkoloniale Theologien. Eine Einführung (UTB 5669), Tübingen 2021. Nehring, An-

dreas/Tielesch, Simon (Hg.), Postkoloniale Theologien. Bibelhermeneutische und kulturwis-

senschaftliche Beiträge (ReligionsKulturen 11), Stuttgart 2013. Nehring, Andreas/Wiesgickl,

Simon (Hg.), Postkoloniale Theologien II. Perspektiven aus dem deutschsprachigen Raum,

Stuttgart 2018. Ein Überblick findet sich bei Nausner, Michael, Zur Rezeption Postkolonialer

Theorie in der deutschsprachigen Theologie. Ein Literaturüberblick, in: Jahrbuch für Christ-

liche Sozialwissenschaften 61 (2020) 183–209. S. dazu aus christologischer Perspektive: Co-

ne, James H., The Cross and the Lynching Tree, New York 2011. Aus systematischer Perspek-

tive Pittl, Sebastian, Theologie und Postkolonialismus. Ansätze – Herausforderungen – Per-

spektiven, Regensburg 2018. Gruber, Judith, Heil/-ung dekolonisieren. Grenzgänge zwischen

Theologie und Postkolonialer Theorie, in: Ökumenische Rundschau 70, 1 (2021) 7–27. Aus bi-

blischer Perspektive: Kwok, Pui Lan, Postcolonial Imagination and Feminist Theology, Louis-

ville 2005. Aus historischer Perspektive: Adiele, Pius Onyemechi, The Popes, the Catholic

Church and the Transatlantic Enslavement of Black Africans 1418–1839, Hildesheim 2017. Au-

ßerdem kritisch aus befreiungstheologischer Perspektiven: Ackermann, Cordula/Geitzhaus,

Philipp, Melting Pot? Die Begegnung von Befreiungstheologie und Postkolonialer Theologie,

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 151

sätzen, wie beispielsweise dem von Paulo Suess, versucht besonders die Schwarze

Theologie eine rassismuskritische Perspektive einzubringen.4

6.1 Universalität, Partikularität und Übersetzung

Metz hält fest, dass eine Kultur der Anerkennung der Anderen und das Bewusst-

sein, Teil einer polyzentrischen Kirche zu sein, Folgen für die in Kolonialismus und

Eurozentrismus verstrickte europäischeTheologie haben.Er spricht dabei auch von

einem »Verlust der ethnisch-kulturellen Unschuld der Gottesrede«5.Metz setzt sich

mit diesem denkerischen Erbe ausführlich auseinander. Dabei unterscheidet er

zwischen zwei Seiten des Eurozentrismus. Auf der einen Seite einen Rationalitäts-

typ, der vom Willen zur Macht geprägt ist und dessen Wissen Herrschaftswissen

ist – eine okzidentale Rationalität.6 Auf der anderen Seite das »Europa der poli-

tischen Aufklärung«7, das, zumindest in der Theorie, »auf die Anerkennung der

subjekthaften Freiheit und Würde aller Menschen zielt«8. Dabei verweist Metz

darauf, dass dieses Denken »von den Gefahren ethnozentrischer und kulturell mo-

nozentrischer Kurzschlüssigkeiten bedroht«9 ist. Zu diesem Denken gehören auch

die Anerkennung der Anderen sowie der Universalismus der Menschenrechte. Für

Metz hängt die Zukunft der menschlichen Welt von der Rettung dieser einen Seite

des Eurozentrismus ab, von der Rettung des Universalismus der Verantwortung.10

in: Ecumenical Association of ThirdWorld Theologians. Voice. Theological journal 40, 2 (2017)

125–135. Eine interessante Auseinandersetzung zwischen Befreiungstheologien und postko-

lonialer Theologie findet sich bei Althaus-Reid, Marcella María, Gustavo Gutiérrez Goes to

Disneyland. ThemePark Theologies and theDiaspora of theDiscourse of the Popular Theolo-

gian in Liberation Theology, in: Segovia, Fernando F. (Hg.), Interpreting Beyond Borders (The

Bible and Postcolonialism 3), Sheffield 2000, 36–58.

4 S. dazu vor allem Cone, James H., Schwarze Theologie. Eine christliche Interpretation der

Black-Power-Bewegung. Übersetzt vonUlrichG. Fink, (Gesellschaft und Theologie. Abteilung

systematische Beiträge 4), München 1971. Cone, James H., Gott der Befreier. Eine Kritik der

weißen Theologie. Übersetzt vonGünter Reese, Stuttgart 1982. Cone, JamesH., FürmeinVolk.

Schwarze Theologie und schwarze Kirche. Übersetzt von Karel Hermans, Fribourg 1987. Lloyd,

Vincent (Hg.), Race And Political Theology, Stanford 2012. Harvey, Jennifer, DearWhite Chris-

tians. For Those Still Longing for Racial Reconciliation, GrandRapids 2020. Vecera, Sarah,Wie

ist Jesus weiß geworden? Mein Traum von einer Kirche ohne Rassismus, Ostfildern 2023.

5 Metz, GiG, 14.

6 Vgl. ders., ZB 132. S. dazu auch Reikerstorfer, Johann, Die »intelligible« Gottesspur. Trini-

tätstheologische Analogik und monotheistisches Gottesgedächtnis, in: Manemann, Jürgen

(Hg.), Monotheismus (Jahrbuch Politische Theologie 4), Münster 2003, 107–119, 118.

7 Ebd., 140.

8 Ebd., 140.

9 Ebd., 147.

10 Ebd., 159.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Ellen Geiser: Wer zählt?

Metz fragt selbstkritisch, ob die Unterscheidung zwischen diesen beiden skiz-

zierten Vernunftstypen nicht zu unkritisch ist: »Ist es denn z.B. ausgemacht, daß

der Rationalitätstypus, der geprägt ist vom Willen zur Macht im Sinne universa-

lerMachbarkeit, nicht auch jenen Rationalitätstyp verschlingt, den ich als Typ einer

freiheits- und gerechtigkeitssuchenden Vernunft und damit als Basis einer neuen

politischen Kultur bezeichnet habe?«11 Gleichzeitig sieht er die Gefahr, dass jeder

Universalismus auch inTotalitarismus endenkann.Under benennt einnötigesKor-

rektiv: »Fremdes Leid zur Sprache zu bringen, ist Voraussetzung aller universalis-

tischen Ansprüche.«12 Dazu gehört eine Sprache des Leidensgedächtnisses13 sowie

»dieAufdeckungder ›SpurGottes‹ inderErfahrung ihrerAlterität«14.Dabei verweist

er auf das biblische Bundesdenken als theologische Grundlage dieses Rationalitäts-

typus: »Gerade Ungleiches erkennt – anerkennend – einander.«15

Metz formuliertdenUniversalismusderVerantwortungweiter ausundbezeich-

net ihn als neue hermeneutische Kultur.16 Diese arbeitet mit dem Begriff der Ge-

rechtigkeit, der eben »über den Begriff des ungerechten bzw. auch des unschuldi-

genLeidens eingeführt undgesichertwerden«17muss.Das »Interesse anungeteilter

Gerechtigkeit«18 ist ein Kernelement des jüdisch-christlichenGlaubens. Aus diesem

leitet er auch Schlussfolgerungen für den Wahrheitsbegriff ab: »Das Interesse an

strikt universaler Gerechtigkeit gehört in die Prämisse der Wahrheitssuche. Inso-

fern hat die Erkenntnis der Wahrheit ein praktisches Fundament.«19 Daraus folgt,

dass auch dieWahrheit nicht subjektlos gedacht werden kann.20 Für die NPThkon-

vergieren außerdem »Wahrheit und Relevanz insofern, alsWahrheit für sie zu jener

11 Ebd., 143.

12 Ebd., 158.

13 Ders., Mystik der offenen Augen, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 7, hg. von Johann Rei-

kerstorfer, Freiburg/Basel/Wien 2017, 231.

14 Ders., ZB, 171.

15 Ebd., 147.

16 Vgl. ebd., 166.

17 Ebd., 187.

18 Ebd., 125.Metz sieht darin einemystische und eine politischeKomponente: »mystisch,weil er

[der christliche Glaube] das Interesse an der Rettung vergangener ungesühnter Leiden nicht

preisgibt, politisch, weil ihn dieses Interesse an ungeteilter Gerechtigkeit immerwieder auch

auf die Gerechtigkeit unter den Leidenden verpflichtet.«

19 Ebd., 109.

20 Das hat auch Folgen für das theologische Geschichtsverständnis, denn eine objektivieren-

de wissenschaftliche Geschichtsschreibung kommt hier an ihre Grenzen. Ebd., 125f.: »In die-

sem Sinnemuss die Theologie Abschied nehmen von einem subjektlosen, von einem situati-

onslosen, gewissermaßen von einem menschenleeren Geschichtsuniversalismus, von einer

Art Geschichtsidealismus, der mit einem hohen Apathiegehalt ausgestattet ist gegenüber

demUnglück der jeweils Anderen, gegenüber den Katastrophen undUntergängen in der Ge-

schichte.«

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 153

Relevanzwird, die für alle Subjekte gilt«21. Oder anders ausgedrückt: »Wahr ist das,

was für alle Subjekte relevant ist – auch für die Toten und Besiegten.«22

Aus der Kritik am Eurozentrismus entwickelt sich so die Frage nach der Mög-

lichkeit des universellen Denkens überhaupt. Metz stellt einen »konstitutionellen

Pluralismus«23 und damit eine Skepsis gegenüber dem universellen Denken24 fest.

Zu diesem Pluralismus gehört auch eine Fokussierung auf »dieWahrnehmung und

Sicherung von Differenz und Andersheit«25. Daraus folgt für ihn die Frage: »Gibt

es keine inkulturierte Ethik, die gewaltfrei universalisierbar ist und die den Plura-

lismus kultureller Lebenswelten nicht zerstört, sondern schützt?«26 Lässt sich also

kein allgemein Gutes formulieren? Beziehungsweise wie kann »unter den Bedin-

gungen der Differenz und der Nichtidentität jener Universalismus formuliert wer-

den […], der den biblischen Traditionen der Gottesrede immanent ist und der bis-

her in den Kategorien der klassischen Ontologie und Metaphysik formuliert wur-

de«27? Metz sieht es kritisch, dass »das Vertrauen in die Einheit und Universalität

dermenschlichenVernunft abhandengekommenzu sein scheint«28.FürdieTheolo-

gie, gerade für einemonotheistischeTheologie, sieht er denUniversalismus aber als

unverzichtbar, denn »Gott ist entweder ein universales, einMenschheitsthema oder

überhaupt kein Thema«29. Den jüdisch-christlichen Monotheismus charakterisiert

er dabei aber eben nicht als starken, sich durchsetzenden, sondern als schwachen,

verletzbaren und pathischen, also leidempfindlichenMonotheismus.30

21 Ders., GiG, 72.

22 Ebd., 72.

23 Ders., ZB, 197.

24 Metz zu Folge sind »die Theologen die letztverbliebenden Universalisten« Ebd., 156.

25 Ebd., 198.

26 Ebd., 199.

27 Ebd., 123.

28 Ebd., 156.

29 Ebd., 156.

30 Vgl. Metz, ZB, 185f.: »Es handelt sich hier um einen Monotheismus, für den die Geschichte

nicht einfach Siegergeschichte ist, sondern – Leidgeschichte, einMonotheismus, der sich ge-

schichtlich in der memoria passionis konzentriert und der sich nur über das Eingedenken

fremden Leids, des Leids der Anderen – bis hin zum Leid der Feinde – universalisieren kann.«

Zur Funktion der memoria passionis im Kontext der Geschichtsschreibung s. ders., Mp, 228.

Der schwache Monotheismus bei Metz lässt an das ›schwachen Denken‹ bei Gianni Vatti-

mo denken. Vattimo, Gianni, Jenseits des Christentums. Gibt es eine Welt ohne Gott? Aus

dem Italienischen von Martin Pfeiffer, München/Wien 2004. Eine Auseinandersetzung da-

zu findet sich bei Klein, Rebekka A./Rass, Friederike, Einleitung. Eine nach-metaphysische

Spurensuche, in: Dies./Dies. (Hg.), Gottes schwache Macht. Alternativen zur Rede von Got-

tes Allmacht und Ohnmacht, Leipzig 2017, 7–23, 13. S. dazu auch Seip, Jörg, Einander die

Wahrheit hinüberreichen. Kriteriologische Verhältnisbestimmung von Literatur undVerkün-

digung (Studien zur Theologie und Praxis der Seelsorge 48), Würzburg 2002, 296.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Ellen Geiser: Wer zählt?

Er hält also an einem sittlichen Universalismus fest, denn ein Universalismus

der Verantwortung »stellt sicher, daß der kulturelle Pluralismus nicht einfach in ei-

nen vagenRelativismus der Kulturwelten zerfällt und daß die postulierte Kultur der

Empfindlichkeit für das Anderssein der Anderen wahrheitsfähig bleibt«31. Dieser

sittliche Universalismus entsteht für ihn aus der »Autorität der Leidenden«32. Diese

Autorität gründet in der Universalität der Leidenserfahrung, also einem negativen

Universalismus.33 Ein schwaches universelles Denken braucht also die »Erinnerung

des Leidens der Anderen«34, die »Universalisierbarkeit der Leidenserinnerung«35.

Oder anders gesagt, braucht dieMetaphysik ein Leidensapriori36 als »Stachel für je-

de Geschlossenheit der Vernunft und für jede absolute Sicherheit im Handeln«37.

Metz hält also am Universalitätsanspruch der Vernunft fest, insofern es sich bei ihr

um eine anamnetische Vernunft38 handelt, die vom »Respekt vor der Leidensge-

schichte«39 geprägt ist. Dies nennt er auch einen »Eurozentrismus um der Ande-

ren willen«40, der »mit seinen spezifischen Geltungsansprüchen auch unter Plura-

litätsbedingungen ideologiefrei vertreten werden«41 kann. Der Universalismus der

Menschenrechte ist für ihn ein Teil des Universalismus der Verantwortung.

Auch Butler setzt sich mit dieser Frage auseinander. Sie weist kritisch darauf

hin, dass »einigen Menschenleben der Anspruch auf Grundrechte, wenn nicht so-

gar universelle Menschenrechte abgesprochen wird«42. Sie zieht hier eine Verbin-

dung zu der Frage danach,wer alsMenschwahrgenommenwird undwer nicht. Sie

31 Metz, ZB, 140.

32 Ebd., 202: »Sie [die Autorität der Leidenden] kann nicht nochmal hermeneutisch vorbereitet

oder diskursiv gesichert werden. Ihr gegenüber geht der Gehorsam der Verständigung und

dem Diskurs voraus – und zwar um den Preis jeglicher Moralität.«

33 Vgl. ebd., 187.

34 Ebd., 183.

35 Ebd., 187. Dort weiter: »Die Universalisierbarkeit der Leidenserinnerung sichert die Theolo-

gie dadurch, daß sie diese Leidenserinnerung nicht als selbstbezüglich versteht, sondern als

Erinnerung fremden Leids und als Eingedenken der Opfer der Freiheitsgeschichte. Solches

Eingedenken fremden Leids gehört zu den kulturellen Reserven freiheitlicher Demokratie.«

36 Vgl. ders., Mp, 59.

37 Zeillinger, Peter, Maßstäbe der Kritik. Negatives Denken, »schwache Kategorien« und der

Einbruch der Alterität im Kontext der neuen Politischen Theologie, in: Reikerstorfer, Johann

(Hg.), VomWagnis der Nichtidentität. Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion – Geschichte

– Gesellschaft 11), Münster 1998, 79–115, 108f.

38 Vgl. Metz, ZB, 187.

39 Ebd., 84.

40 Ebd., 172.

41 Ders., Gott und Zeit. Theologie undMetaphysik an denGrenzen derModerne, in: Knapp,Mar-

kus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion –Metaphysik(kritik) – Theologie imKontext derModerne/

Postmoderne (Theologische Bibliothek Töpelmann 112), Berlin/New York 2001, 5–19, 17.

42 Butler, GL, 75f.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 155

weist darauf hin, »daß es rassistische und ethnische Rahmen gib, durch die das er-

kennbareMenschliche derzeit seine Bedeutung erhält«43. Es geht ihr also um einen

kritischen Blick auf die Konzeptionierung undRahmung desMenschlichen, der der

Unterschiedlichkeit ethischer Werte gerecht wird. Es ist daher »eine fortwähren-

de Aufgabe der Menschenrechte, das Menschliche neu zu denken, wenn sich her-

ausstellt, daß dessen vermeintliche Universalität keinen universellen Geltungsbe-

reich hat«44. Die Bedeutung der Frage, wer als Mensch anerkannt wird, zeigt sich

auch in Butlers Auseinandersetzung mit den Ereignissen des 11. Septembers 2001

in den USA und ihren Auswirkungen. Sie stellt fest, dass diese für viele Amerika-

ner*innen mit einem »Verlust ihres Erste-Welt-Selbstverständnisses«45 verbunden

waren.Dieses Selbstverständnis beinhaltet die Vorstellung eines Vorrechts, »immer

nur derjenige zu sein, der die Grenzen anderer souveräner Staaten verletzen, aber

niemals selbst in die Lage kommt, daß die eigenenGrenzen von außen verletzt wer-

den«46. Die Vorstellung, ein Land oder bestimmte Menschen seien nicht verletzbar

ist nicht aufrechtzuerhalten, wie in Kapitel 3.3 gezeigt wurde. Parallel zum Gedan-

kender eigenenUnverletzbarkeit bestehen außerdembestimmteEntwicklungsnar-

rative.DieseNarrative vergleichen zwei Bevölkerungsgruppenmiteinander undbe-

haupten einen je unterschiedlichen Entwicklungsstand, dermit einer Auf- bzw.Ab-

wertungderMenschen einhergeht.Butler nennt hier dieAbwertung vonBürger*in-

nen islamischer Staaten sowie deren Klassifizierung als Bedrohung als ein Beispiel,

mit dem häufig auch die Rechtfertigung von Kriegen einhergeht. Durch die Ein-

ordnung als »weniger entwickelt« scheint die Zerstörung von Infrastruktur und Le-

bensgrundlagen nicht so, als ob sie »dasMenschliche zerstört, sondern nur das,was

das Menschsein bedroht«47.

Zurück zumUniversalismus der Menschenrechte: Die von Butler aufgeworfene

Frage danach, wer als Mensch gilt bzw. wahrgenommen wird, ist eine Frage des

Rahmens. Dieser Rahmen des Menschlichen in den Menschenrechten ist durch

eine europäische Denkweise bestimmt und schließt damit bestimmte Leben aus.

Daher lässt sich nicht von einem universalen Geltungsbereich ausgehen. Dies

führt zur Frage nach der Universalität und Universalitätsansprüchen allgemein.

Butler bezieht sich in ihrer Auseinandersetzungmit diesenThemen unter anderem

auf Hegel und Antonio Gramsci. Sie weist Versuche positivistischer universaler

Beschreibungen zurück, beispielsweise den Versuch, die Frage zu klären, »welche

43 Ebd., 110.

44 Ebd., 110. Für eine Auseinandersetzungmit Universalismus undMenschenrechten unter Ein-

beziehung von Butlers Analysen s. Leicht, Imke, Wer findet Gehör? Kritische Reformulierun-

gen des menschenrechtlichen Universalismus, Opladen/Berlin/Toronto 2016.

45 Butler, GL, 56.

46 Ebd., 56.

47 Dies., RdK, 119.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Ellen Geiser: Wer zählt?

politisch relevanten Merkmale des Menschen auf alle Menschen ausgeweitet wer-

den können«48. Butler merkt außerdem an, und verweist dabei auf Hegel, dass

die Herstellung von Universalität nur durch den Ausschluss bestimmter Inhalte

möglich ist.49 Diese führt beispielsweise dazu, dass bestimmte Leben »als das

Unaussprechliche und das Fürsprachelose«50 konstituiert werden.51 Daraus folgt

allerdings nicht, dass jeder Universalität auch Gewalt innewohnt und dennoch

kann sie Gewalt ausüben.52 Sichtbar wird das beispielsweise wenn ein Universa-

litätsanspruch dazu genutzt wird, kolonialistische oder imperialistische Politiken

zu begründen und zu rechtfertigen.53 Hier zeigt sich auch die Relevanz der Ana-

lyse Foucaults, dass das Behaupten von Wahrheit immer in einem Feld der Macht

geschieht und daher die Macht- undWahrheitsfrage nicht voneinander zu trennen

sind.54

Butler geht einen Schritt weiter und kritisiert die Trennung zwischen der for-

malen und inhaltlichen bzw.kulturellenEbene vonUniversalität.Dennda »derUni-

versalitätsanspruch an zahlreiche syntaktische Inszenierungen innerhalb der Kul-

tur gebunden ist«55, führt eine Formalisierung dazu, die immer schon kulturell ge-

prägte Form zu verschleiern.56 Sie legt also dar, dass das als universal Behaupte-

te immer schon historisch und kulturell geprägt ist.57 Dies führt zu verschiedenen

Versionen von Universalität, die wiederum die »kontingenten Grenzen der Univer-

salisierung«58 offen legen. Dieses kontingente Universale ist selbst unsubstantiell

»solange nicht die Forderungen des Partikularen in seinen Bereich inkludiert wer-

den«59. Daher kann nicht von einer allgemeinen Universalität gesprochen werden,

im Anschluss an Gramsci nimmt Butler vielmehr »eine hegemoniale Universalität

– eine durch Partikularität verunreinigte Universalität«60 an. Sie arbeitet zudem

mit der von Laclau und Mouffe im Anschluss an Gramsci vorgelegten diskurskriti-

48 Dies., KHU, 19.

49 Vgl. ebd., 172.

50 Ebd., 225.

51 Vgl. Kapitel II 1.1

52 Vgl. Butler, KeG, 18. Allgemeiner zur Epistemik und Gewalt bei Butler s. Brunner, Claudia,

Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne, Bielefeld 2020,

246–270.

53 Vgl. Butler, KHU, 20.

54 Vgl. dies., KeG, 136f.

55 Dies., KHU, 49f.

56 Vgl. ebd., 52.

57 Vgl. ebd., 20, 49f., 206. Dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus

dem Englischen von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 34.

58 Dies., KHU, 206.

59 Ebd., 210.

60 Ebd., 206. S. dazu auch Ebd., 209f.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 157

schenHegemonietheorie.61 PartikulareBehauptungensinddannhegemonial,wenn

sie erfolgreich darin sind, »für das Universale zu stehen«62, wenn sie also erfolgreich

»einenuniversalenStatus für sichbeanspruchen«63. IndiesemFall repräsentiert das

Partikularemehr als sich selbst64 und es besteht ein Konsens, der »mit demUniver-

salen selbst vorübergehend identisch«65 wird. Dabei ist die Art undWeise, wie die-

ser Konsens ausgehandelt und bestritten wird von entscheidender Bedeutung. Es

handelt sich um einen nie abgeschlossenen hegemonialen Prozess, der sich daraus

ergibt, dass das Partikulare nie mit dem Universalen identifiziert werden kann, so

eröffnen sich stets »neueMöglichkeitsräume«66. Butler beschreibt eineMöglichkeit

des Aushandlungsprozesses folgendermaßen: »Das Geltendmachen von Universa-

lität durch diejenigen, die der Begriff konventionellerweise ausschließt, produziert

oftmals eine bestimmte Art von performativem Selbstwiderspruch.«67 Dieser Wi-

derspruch führt dazu, dass Fragen zumUniversalitätsanspruch selbst eröffnet wer-

den, wie beispielsweise: »Wer darf ihn aussprechen? Und wie sollte er vorgebracht

werden?«68 Dies zeigt »dass kein ahistorisches Konzept des Universalen als Maß-

stab dafür fungieren wird, was oder was nicht in seine Begriffe gehört«69. Indem

die Ausgeschlossenen verlangen, in das Universale aufgenommen zu werden zeigt

sich, dass »das ›Noch nicht‹ für das Verständnis des Universalen selbst maßgeblich

ist«70.Wenn nun die AusgeschlossenenUniversalität für sich geltendmachen, kann

dies mittels Reiteration von Universalität geschehen. So können »durch verkehrte

Reiteration unkonventionelle Formulierungen von Universalität«71 hervorgebracht

werden. Dies führt zudem dazu, dass der Ausschluss durch frühere Formulierun-

gen von Universalität aufgedeckt und damit kritisierbar wird.72 So zeigt sich, dass

das es nichts Universelles gibt, »das nicht in der letzten Instanz an der (oder als)

Wegkreuzung vonDiskursen ausgehandelt ist«73. Diesen Aushandlungsprozess um

61 Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion

des Marxismus. Übersetzt von Michael Hintz, Wien 62020.

62 Butler, KHU, 209.

63 Ebd., 208.

64 Hier sieht Butler einen Verweis auf die Unterscheidung zwischen Signifikant und Signifikat

und die Arbitrarität der Zeichenrelation. Vgl. ebd., 209.

65 Ebd., 208.

66 Ebd., 205.

67 Ebd., 51.

68 Ebd., 51.

69 Ebd., 206.

70 Ebd., 51.

71 Ebd., 53.

72 Vgl. ebd., 53.

73 Dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von Rei-

ner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 34.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Ellen Geiser: Wer zählt?

konkurrierende Ansprüche auf Universalität nennt Laclau ›Universalisierung‹. But-

ler kritisiert an dieser Stelle die Setzung eines Konzepts der Universalisierung, das

damit den Rahmen des Prozesses vorgibt. Denn diese Setzung lässt die offene De-

batte um verschiedene Versionen von Universalisierung außer Acht.74

Wie beschrieben geht Butler davon aus, dass immer verschiedene Versionen

von Universalität bzw. verschiedene Arten von Universalisierungsansprüchen vor-

liegen. Sie sieht es als eine Aufgabe der Intellektuellen, diese unterschiedlichen

und konkurrierenden Forderungen kritisch einzuordnen.75 Um sich auch mit

inkompatiblen Universalitätsbegriffen auseinander setzen zu können, bedarf es

Übersetzungspraktiken.76 Noch einen Schritt weiter gehend lässt sich sagen, dass

die Übersetzung eine Voraussetzung für Universalisierungsprozesse ist, wobei

der Fokus dabei nicht in erster Linie auf dem Ergebnis, sondern auf dem Aus-

handlungsprozess selbst liegt. Oder anders gesagt: Ohne Übersetzung »kann die

Geltendmachung von Universalität nur durch eine koloniale und expansionistische

Logik eine Grenze überschreiten«77. Dies begründet Butler damit, dass ein Uni-

versalitätsanspruch stets in einer bestimmten Rhetorik und an einem bestimmten

kulturell und normativ geprägten Ort vorgebracht wird. Um nun den Anspruch

auch performativ geltend zu machen bedarf es einer Übersetzung, durch die er

andere rhetorische und kulturelle Kontexte erreichen kann. So lässt sich festhalten:

»Ohne Übersetzung kann der Begriff der Universalität nicht die Sprachgrenzen

überschreiten, die er im Prinzip überschreiten zu können behauptet.«78

Butler arbeitet hier mit dem Konzept der kulturellen Übersetzung nach Gayatri

Chakravorty Spivak.79 Kulturelle Übersetzung ist dabei ein möglicher Weg der

Universalisierung jenseits von normativer Gewalt, also ein Weg, »das gespenstisch

Menschliche in die hegemoniale Neuformulierung der Universalität eingehen«80

zu lassen. Diese Übersetzung versteht Butler als »Bewegung zwischen den Spra-

chen«81. Dabei »gibt es keine Übersetzung ohne Kontamination«82. Das heißt, es

handelt sich bei dieser Form der Übersetzung eben nicht um den Versuch, »das

Unsagbare der Domäne des Sagbaren zu assimilieren, um es dort, innerhalb der

74 Vgl. dies., KHU, 208. Sie verweist hier beispielsweise auf das Verständnis einer Universalisie-

rung durch den zwanglosen Sprechakt bei Habermas.

75 Vgl. ebd., 206f.

76 Vgl. ebd., 211.

77 Ebd., 46.

78 Ebd., 46.

79 Spivak, Gayatri Chakravorty, Outside in the Teaching Machine, New York 1993, 179–200. But-

ler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty, Sprache, Politik, Zugehörigkeit. Aus dem Englischen

von Michael Heitz und Sabine Schulz, Zürich/Berlin 2007.

80 Butler, KHU, 226.

81 Ebd., 226.

82 Ebd., 49. Mit Verweis auf das Konzept der Mimesis bei Homi K. Bhabha

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 159

bestehenden Normen der Herrschaft, zu beherbergen«83. Es ist gerade wichtig,

»dass in ihr die in Frage stehenden Begriffe nicht einfach durch einen dominan-

ten Diskurs neu beschrieben werden«84. Vielmehr gehört zur Übersetzung »die

Nicht-Konvergenz der Diskurse greifbar zu machen«85, ebenso wie das Aufzeigen

sprachlicher Grenzen entscheidend mit dazu und damit auch die Veränderung des

hegemonialen Diskurses. Dadurch eröffnet sie auch die Möglichkeit, anti-kolonial

wirksam zu sein.86 In diesem Sinne ist sie ein Weg, geltende Universalitätsan-

sprüche zu hinterfragen und die Artikulation neuer Versionen von Universalität

zu ermöglichen. Das Konzept der kulturellen Übersetzung geht auch auf Homi

K. Bhabha zurück. Mit Bezug auf Walter Benjamin87 beschreibt er Übersetzung

als »die performative Natur kultureller Kommunikation«88 und als »Sprache in

actu (Äußerung, Positionalität)«89. Übersetzung ist gleichzeitig eine Praktik des

Zwischens, denn »das Zeichen der Übersetzung erzählt, oder ›kündet‹, beständig

die verschiedenen Zeiten und Räume zwischen der kulturellen Autorität und ih-

ren performativen Praktiken«90. Sie ist dabei eine Praktik der Bewegung, in dem

Sinne als das sie Bedeutungen verändert. Gleichzeit kann eine Übersetzung nie

vollständig sein, da immer etwas unübersetzbar bleibt.91

6.2 ›die Anderen‹

Die Rede von ›den Anderen‹ ist gängig und weit verbreitet. Zu nennen sind hier

beispielsweise Hegels Auseinandersetzung mit dem Zusammenhang zwischen Ab-

grenzung und derWahrnehmung des Selbst, ebenso wie die Beschäftigung Simone

de Beauvoirs mit Alterität und Geschlecht. Diese beiden, exemplarisch genannten,

Ansätze können an dieser Stelle nicht aufgegriffen werden. Vielmehr werde ich der

Rede von ›den Anderen‹ bei Metz und der Kritik Paulo Suess’ daran nachgehen.92

83 Ebd., 226.

84 Ebd., 213. Butler verweist auf das Beispiel internationaler feministischer Koalitionen. Diese

sind auf kulturelle Übersetzung angewiesen, um den Frauen, die von Ausbeutung betroffen

sind, nicht die politische Sprache des Globalen Nordens und damit auch dessen Konzepte,

wie beispielsweise das der ›Handlungsfähigkeit‹ aufzuzwingen. (s. dies., GL, 67.)

85 Butler, KHU, 49.

86 Vgl. ebd., 49.

87 Vgl. Bhabha, Homi K., Die Verortung der Kultur. Deutsche Übersetzung von Anne Emmert

und Josef Raab, (Stauffenburg Discussion 5), Tübingen 2000, 335.

88 Ebd., 341.

89 Ebd., 341.

90 Ebd., 341.

91 Vgl. ebd., 340.

92 Zu einer postkolonial-theologische Auseinandersetzung mit »den Anderen« s. Nausner, Mi-

chael, Wer darf dazugehören? Anstöße Postkolonialer Theologie im Kontext der Migration,

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Ellen Geiser: Wer zählt?

Mit der Rede von der ›Anerkennung der Anderen in ihrem Anderssein‹ verweist

Metz auf Emmanuel Levinas93, wobei dieser von Metz nur impliziert rezipiert

wird.94 Für Levinas’ Denken, das von Martin Heidegger und Edmund Husserl

geprägt ist, ist der Andere zentral. In Auseinandersetzung mit ihrem Denken

entwickelt er seinen Ansatz, in dem die Ethik der Ontologie vorausgeht. Denn die

Begegnungmit demAnderen geht dem ›eigenen‹Welt- und Selbstverhältnis voraus

und ist dessen Bedingung.Dieser Anruf des Anderenmacht das ›ich‹ erst zum ›ich‹.

Eine solche Beziehung ist asymmetrisch, da der Andere ›mir‹ immer zuvorkommt.

Aus dieser Beziehung ergibt sich eine Verantwortung, gegenüber der die Schuld nie

endet. Der Andere wird dabei als radikal anders und unvergleichlich gedacht.95

in: Konz, Britta/Ortmann, Bernhard/Wetz, Christian, Postkolonialismus, Theologie und die

Konstruktion des Anderen. Erkundungen in einemGrenzgebiet (Studies in Theology and Re-

ligion 26), Leiden/Boston 2020, 23–44.

93 Zur Einführung s. Casper, Bernhard, Angesichts des Anderen. Emmanuel Levinas – Elemente

seines Denkens (Studien zu Judentum und Christentum), Paderborn 2009.

94 Über das Fehlen einer ausführliche Auseinandersetzungmit LevinasWerk und über sein Ver-

hältnis zu Levinas berichtet er in Metz, Johann Baptist, Trotzdem hoffen. Kirche heute – zwi-

schen Resignation undHoffnung, in: Ders., Gespräche, Interviews, Antworten. Eine Auswahl,

Gesammelte Schriften, Bd. 8, hg. von Johann Reikerstorfer, Freiburg/Basel/Wien 2017, 13–47,

27ff. Zur Auseinandersetzungmit Levinas in der Politischen Theologie sieheHabbel, Torsten,

Der Dritte stört. Emmanuel Levinas – Herausforderung für Politische Theologie und Befrei-

ungsphilosophie, Mainz 1994.

95 Ähnlich wie Levinas verweist auch Albert Rouet darauf, dass die Andersheit des Anderen ge-

wahrt bleibenmuss, da sonst die Rede vom ›Anderen‹ immer im Bezug zum und imHorizont

des ›Eigenen‹ steht: »Wirkliches Anderssein verlangt zwingend einen Begriff dessen, der auf

andereWeise anders ist als ich. Der andere ist nicht einfach anders, als ich denke,meine oder

entscheide. Sondern er ist auf andereWeise anders als ichmir vorstelle, alswas ich denke und

meine. Erst die Verdopplung des Andersseins rettet es. Sonst umgehen wir es immer.« Rou-

et, Albert, Aufbruch zumMiteinander. Wir Kirche wieder dialogfähig wird. Ein Gespräch mit

Dennis Gira. Übersetzt von Thomas Philipp, Freiburg/Basel/Wien 2012, 88.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper
https://de.wikipedia.org/wiki/Bernhard_Casper


6. kulturell verorten 161

Butler hat sich ausführlichmit denWerken von Levinas beschäftigt,96 unter an-

derem auchmit seinem Verständnis von Europa.97 Im Kontext der Frage nach Uni-

versalität beschreibt sie Levinas’ Ansatz als eineMöglichkeit, ethische Forderungen

nicht-universal zudenken: »Diese Forderung ergeht anden einzelnendurchdasGe-

bot. Jede einzelne Person kann also mit dieser ethischen Pflicht konfrontiert wer-

den,aber daraus folgt nicht derenUniversalisierbarkeit.Die singuläreAdressierung

vereitelt diese Universalisierung«98.

Zurück zu Metz: Er verwendet die Bezeichnung ›die Anderen‹ im Zusammen-

hang mit einem alteritätstheoretischen Identitätsbegriff. Sehr viel häufiger nutzt

er den Begriff allerdings als Beschreibung nicht-westlicher Menschen und mar-

kiert damit einen kulturellen Unterschied zur europäischen/westlichen Kultur.99

Beispielsweise schreibt er:

»Die Indios tun sich m.E. nicht eigentlich deswegen so schwer mit unserer westli-

chen Zivilisation, weil sie, wie wir gerne sagen, noch ›unterentwickelt‹ sind, son-

dern zunächst einmal, weil sie anders sind und dieses Anderssein seine zu re-

96 Besonders mit den Themen Alterität (Butler, Judith, Am Scheideweg. Judentum und die Kri-

tik am Zionismus. Aus dem Englischen von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 22, 52ff.),

Antlitz, bzw. Gesicht (Dies., GL, 14, 156ff.) sowie dem Anspruch des Anderen (Dies., RdK, 165.

Dies., pTV, 142ff., Dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem

Englischen von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 19ff., 53ff.). Sie beschäftigt sie sich

außerdem mit dem Verhältnis von Ethik und Politik bei Levinas: Unfähig zu töten – Lévinas

kontra Lévinas, in: Dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem

Englischen von Reiner Ansén, Frankfurt/NewYork 2013, 70–85. Zur Vertiefung dessen verwei-

se ich auf Delhom, Pascal, Butler und Levinas über das Spannungsverhältnis zwischen Ethik

und Politik, in: Distelhorst, Lars (Hg.), Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverständnis Judith But-

lers (Staatsverständnisse 85), Baden-Baden 2016, 73–96. Matthias Flatscher liefert eine le-

senswerte kritische Auseinandersetzung mit Butlers Levinas Rezeption. Flatscher, Matthias,

Pluralisierung des Anspruchs. Levinas’ und Butlers Kritik am dyadischen Verständnis von Al-

terität, in: Liebsch, Burkhard/Staudigl, Michael (Hg.), Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial

unbedingter Ansprüche im Kontext politischer Theorie (Zeitgenössische Diskurse des Poli-

tischen 8), Baden-Baden 2014, 73–97. Heidi Salaverría zeigt in ihrer Arbeit wichtige Paralle-

len und Unterschiede im Alteritätsverständnis bei Butler und Levinas auf: Salaverría, Heidi,

Anerkennbarkeit. Butler, Levinas, Rancière, in: Hetzel, Andreas/Quadflieg, Dirk/Dies. (Hg.),

Alterität und Anerkennung (Zeitgenössische Diskurse des Politischen 2), Baden-Baden 2011,

35–53. Eine ausführliche Auseinandersetzung mit der Verantwortungsethik bei Levinas und

Butler leistet Schriever, Carla, Der Andere als Herausforderung. Konzeption einer neuen Ver-

antwortungsethik bei Levinas und Butler (Edition Moderne Postmoderne), Bielefeld 2018.

97 Vgl. Butler, GL, 162. »[…] daß es kein erkennbares Europa gibt, das sich aus seiner Sicht ablei-

ten ließe. Tatsächlich ist es nicht die Existenz desMordverbots, was Europa zu Europamacht,

sondern die Sorge und der Wunsch, die das Verbot erzeugt.«

98 Dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von Rei-

ner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 83.

99 Vgl. Kapitel II 6.1

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Ellen Geiser: Wer zählt?

spektierenden Geheimnisse hat. Haben wir hierzulande genug Empfindlichkeit

für Differenz und Alterität, um diese Andersheit anzuerkennen und zu retten, ehe

sie von der Planierraupe westlicher Zivilisation endgültig weggedrückt wird?«100

Auch wenn hier der Aussageinhalt für den Respekt vor der Andersheit wirbt, zeigt

sich, dass die Bezeichnung als ›die Anderen‹ dazu führt, die Beschriebenen als ge-

gensätzlich zu den Europäer*innen zu konstruieren. Wobei den Europäer*innen

die Aufgabe der ›Rettung‹ zugeschrieben wird.101 Ähnliche Denkmuster zeigen sich

bei Metz auch im Hinblick auf den Islam und die arabische Welt, wenn er von der

›anderenWelt«102 spricht.Metz nutzt auch die Bezeichnung ›wir‹ bzw. ›uns‹ und be-

zeichnet damit Menschen in Europa bzw. Gewinner*innen der Globalisierung. Er

nimmt also stellenweise eine inhaltliche Identifizierung ›der Anderen‹ vor und geht

damit über eine rein formale Verwendung des Begriffs hinaus. Hierin zeigt sich,

dass der Begriff der ›Anderen‹ von Metz nicht durchgängig so verwendet wird, wie

er bei Levinas konzipiert ist. Denn bei Levinas ist ›der Andere‹ eine formale Katego-

rie, die Überlegungen zur Kultur vorhergeht und nicht identifizierend funktioniert.

Eine identifizierende Verwendung des Begriffs der ›Anderen‹ kann – auch un-

beabsichtigt – als Othering wirken, wie Toni Morrison aus literaturwissenschaftli-

cher Perspektive zeigt. Sie beschäftigt sich unter anderem mit der Frage nach der

Repräsentation und Funktion von race in der Literatur. Dabei analysiert sie Prozes-

ses des Otherings, also rhetorische und diskursive Praktiken der Konstruktion von

Anderen,alsoPraktikendurchdie andere zuAndersartigengemachtwerden.103 Sol-

che Praktiken stützen sich auf die Benennung,Wertung und Hierarchisierung von

beispielsweise kulturellen oder körperlichenUnterschieden.Diese Praktiken haben

unter anderemdenNutzen, die eigenen »Glaubenssätze durch die Konstruktion ei-

nes andersartigenGegenübers zu festigen«104. Auf dieseWeise stellen sie für eine*n

selbst Stabilität und Zugehörigkeit her. Zugleich »verweigern wir dem Gegenüber

100 Metz, ZB, 210.

101 Zum Konzept des White Saviourism s. bspw. Moore, Osheta/Hatmaker, Jen, Dear White

Peacemakers. Dismantling Racism with Grit and Grace, Newburyport 2021.

102 Metz, Mp, 160.

103 Vgl.Morrison, Toni, DieHerkunft der Anderen. Über Rasse, Rassismus und Literatur. Aus dem

Englischen von Thomas Piltz, Reinbek 2018, 33. Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty, The Rani of

Sirmur. An Essay in Reading the Archives, in: History and Theory 24, 3 (1985) 247–272. Vgl.

dazu auch Leimgruber, Ute, »Unsere Chance … menschlich zu werden«. Anstöße aus der Lek-

türe Judith Butlers für die pastoraltheologische Rede von Menschen und Macht, in: Grüm-

me, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und die Theologie. Herausforderung und

Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020, 43–62, 56.

104 Morrison, Toni, Die Herkunft der Anderen. Über Rasse, Rassismus und Literatur. Aus dem

Englischen von Thomas Piltz, Reinbek 2018, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 163

die Individualität der Persönlichkeit, auf der wir für uns selbst bestehen«105. Othe-

ring ist damit beispielsweise eine der denkerischen Voraussetzungen für den Kolo-

nialismus.

Nun ist zu beachten, dass Metz selbst versucht, eurozentrisches und kolonia-

les Denken hinter sich zu lassen, indem er darauf pocht, dass »sich die europäische

Theologie im Horizont einer Schuldgeschichte reflektieren«106 muss, wozu auch der

Gebrauch der Begriffe ›Entwicklung‹ und ›Dritte Welt‹ gehört. Dies zeigt sich auch

in folgendemHinweis: »Das biblische Bilderverbot warnt auch vor der Verwendung

von Stereotypen, von Kollektivbegriffen wie ›die Türken‹, ›die Slawen‹ gerade als ob

wir in unserer jüngsten Geschichte nicht die tödliche Gewalt der vorverurteilenden

Stereotypen, die zerstörerische Macht der augenlosen Klischees erlebt hätten«107.

Die dabei wichtige Bereitschaft, sich im Denken von Erfahrungen unterbrechen zu

lassen, beschreibt er in seinem Reisebericht aus Lateinamerika folgendermaßen:

»Immer wieder befiel mich nämlich der vielleicht naive, aber beharrliche Ver-

dacht, daß uns in der Theologie – zumal hier im europäischen Bereich – weniger

die Gedanken fehlen als die Augen, die zunächst einmal sehen lernen und sehen

lehren, was unbedingt theologisch bedacht sein will. Was ich sah, brachte zu-

weilen das mir vertraute Denken zum Stillstand. […] Was ich sah, das löste in mir

eine Art Moratorium aus, ein Moratorium der großen Vergewisserungen und der

großen Antworten.«108

An anderer Stelle wirbtMetz dafür, »uns selbst, auch unsere eigene Geschichte,mit

den Augen unserer Opfer zu beurteilen«109.

Paulo Suess hat sich eingehend mit der NPTh bei Metz beschäftigt und einige

kritische Einwände110 formuliert, die im Jahrbuch Politische Theologie von 1996

eine Debatte eröffnen. In seinem Artikel kritisiert er den Umgang der NPTh mit

der Kategorie ›des Anderen‹. Suess leistet als Befreiungstheologe in Brasilien mit

Studium inDeutschland eine »Zusammen-Setzung«111 verschiedener Perspektiven.

Mit seinem Artikel ist er einer der ersten, der das Konzept des ›Anderen‹ in der

NPTh kritisch hinterfragt. Er kritisiert in seinem Aufsatz den Eurozentrismus und

einen auch in der NPTh vorhandenen, kontextarmen Universalismus. Das Denken

105 Ebd., 48.

106 Metz, ZB, 116.

107 Ebd., 137.

108 Ders./Bahr, Hans-Eckehard, Augen für die Anderen. Lateinamerika – Eine theologische Erfah-

rung, München 1991, 14f.

109 Metz, ZB, 116.

110 Suess, Exodus, 206–230.

111 Ebd., 206.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Ellen Geiser: Wer zählt?

in Metakonzepten wie »Vernunft, Geschichte und Kultur«112 stellt keine »universale

Außenperspektive«113 dar, sondern ist »die Innenperspektive eines anderen Kul-

turhorizonts«114 und damit kontextuell. Es beruht auf der Korrespondenztheorie

des griechischen Denkens und der Formel »veritas est adaequatio rei et intellectus«

(»Wahrheit ist dieÜbereinstimmungder Sachemit demVerstand«). SowirdderGe-

genstand »vor dem denken Subjekt (res cogitans) zumDenkobjekt (res extensa)«115.

Dieses Denken ist eurozentrisch geprägt und diente daher auch zur Legitimation

des Kolonialismus.116 Suess macht hier auf eine Repräsentationskrise aufmerksam

und fordert »eine radikale Aufklärung theologischer Reflexion im Hinblick auf die

Universalität beanspruchende Regionalität (Monokontextualität)«117. Er schlägt vor,

sich von dem Konzept der einen Vernunft zu lösen und diese zu kontextualisieren

und somit Vernunft als different zu denken.118 Die eine Vernunft der Metakonzepte

ist nicht dazu in der Lage, die jeweils kulturell kodifizierten Lebensprojekte adäquat

zu erfassen. Ein Denken der Identität kann »Alterität nur hierarchisch gestuft, as-

similatorisch angepaßt oder exterritorial bzw. überhaupt nicht«119 denken. Damit

ist es eine Unterstützung »klassenteiliger Einpassung, neokolonialer Anpassung

und neoliberaler Aussperrung«120. Suess verweist außerdem auf die Grenzen der

eigenen Sprache und somit der eigenen Denkwelt und betont, dass es eine »meiner

spezifischen Sprache unzugänglicheWirklichkeit«121 gibt.

Spuren des universalistischenDenkensweist Suess auch imKonzept der Kultur

der Anerkennung des Anderen in dessen Anderssein nach, zum einen im Hinblick

auf den Kulturbegriff und zum anderen bezüglich der Frage nach Anerkennung.

Metz nutzt dieses Konzept und arbeitet dabei mit einem Metakulturbegriff122, der

»kontextblind, subjektunspezifisch und erfahrungsarm«123 ist. Suess kritisiert bei-

spielsweise die Abstraktheit einer Kultur der Anerkennung: »Eine solche Kultur hat

weder einen ausmachbaren Ort noch kennt sie soziologisch bestimmbare Subjek-

112 Ebd., 206.

113 Ebd., 214.

114 Ebd., 214.

115 Ebd., 210.

116 Vgl. ebd., 209.

117 Ebd., 220.

118 Vgl. ebd., 211.

119 Ebd., 207.

120 Ebd., 207.

121 Ebd., 211.

122 Weiterführende Kritik Ebd., 213. »Wer ein Konzept wie das Kulturkonzept, das in der Benen-

nungmikroregionaler Unterschiede seine radikale Kraft beweisen könnte, praktisch nur ma-

kroregional und universal gebraucht, zerstört dieses Konzept.«

123 Ebd., 213.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 165

te.«124 Damit führt er die Kritik, die Metz bezüglich eines geschichtslosen Denkens

bei Rahner formuliert hat, einen Schritt weiter.

Suess selbst sieht in einer Kultursubjektivität den Schlüssel, um die in ihrem je-

weiligen Kontext vernünftigen Lebensprojekte zu würdigen und zu verteidigen.125

Dabei geht es ihm auch darum, das Volk Gottes als »plurikulturelles Glaubenssub-

jekt«126 zu denken und sich von einer normativen christlichen Kultur zu verabschie-

den.127 Dies ist eine Voraussetzung für gelungene Inkulturation, die eben nicht ko-

lonial geprägt seinkann,sonderndiedie jeweils »kultur- undgeschichtsverwurzelte

Identität«128 berücksichtigt. Für das Christentum schlägt er daher »eine sich in vie-

len Geschichten und Erzählungen immer wieder ereignendeWeg-Identität«129 vor.

Eine solche Wegidentität soll von reziproker Anerkennung von Alterität und Wert-

schätzung gekennzeichnet sein.

Neben einer Kritik amKulturkonzept stellt Suess außerdem in Frage, ob die von

Metz geforderte Anerkennung der Anderen so überhaupt möglich ist. Die Voraus-

setzung der Anerkennung der Anderen ist dieMöglichkeit des Erkennens der Ande-

ren.Diese ist laut Suess nicht gegeben. Er sieht in demVersuch der Einen die Ande-

ren zu erkennen eine erkenntnistheoretischeAporie, da die Anderen unbestimmbar

sind.130 Er begründet dies damit, dass ein eurozentristisches Denken, dass sich sei-

ner eigenen Partikularität nicht bewusst ist, Alterität zerstört und sie daher nicht

erkennen kann.131

Suess stellt das Anerkennungsparadigma aus einem weiteren Grund in Frage:

»ErkennenundVerstehen–darumgeht es ja bei einerAnerkennungshermeneutik–

setzenErfahrung imUmgangmit denAnderen in ihremAnderssein voraus.«132Die-

se nicht vorhandene Erfahrung bzw. derenWichtigkeit für dieTheologie wird gera-

de von Metz thematisiert. Er fordert eine anamnetische Kultur sowie die Erinne-

rung fremden Leids.133 Suessmerkt kritisch an, dass Erinnerung als eine »Belebung

124 Ders., Welche Identität für das Christentum? Über die Unfähigkeit der Einen, sich der Ande-

ren zu erinnern, in: Orientierung 58, 21 (1994) 233–236, 236.

125 Vgl. ders., Exodus, 213.

126 Ebd., 217.

127 In der Frage nach der kulturellen Codierung des Christentums gehen die Meinungen von

Metz und Suess stark auseinander. Vgl. ders.,Welche Identität für das Christentum? Über die

Unfähigkeit der Einen, sich der Anderen zu erinnern, in: Orientierung 58, 21 (1994) 233–236,

236.

128 Ders., Exodus, 217.

129 Ebd., 219.

130 Vgl. ders., Welche Identität für das Christentum? Über die Unfähigkeit der Einen, sich der

Anderen zu erinnern, in: Orientierung 58, 21 (1994) 233–236, 234.

131 Suess beschreibt dies auch als ›strukturelle Unschärfe- und Unsicherheitsrelation‹ und ver-

gleicht sie mit der Unschärferelation Heisenbergs. Vgl. ebd., 234.

132 Ebd., 233.

133 Metz, ZB, 187.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Ellen Geiser: Wer zählt?

vonErfahrung verstandenwerden [muss],die imGedächtnis eine Spurhinterlassen

hat«134. Diese Erfahrungen der Anderen können die Einen nicht haben und daher

auch nicht erinnern. Ebenso wenig kann davon ausgegangen werden, »daß die An-

deren in ihrer irreduziblen Andersheit im Textbuch der Einen ganz selbstverständlich

vorkommen«135. Suess schließt daraus: »Erinnert werden kann nur das Vergessen

als solches«136 oder anders formuliert: »Erinnerbar ist da nicht der Andere, sondern

dasdurch ImmanenzundAusschluss charakterisierteGewaltverhältnis.«137Diehier

formulierte Voraussetzung, dass Erinnerung stets der Erfahrung bedarf, stellt eine

grundlegende Anfrage an den Anspruch Metz’138 Dieser Thematik soll nun mit den

Überlegungen Spivaks, die auch von Butler rezipiert werden, weiter nachgegangen

werden.

6.3 Repräsentation

Gayatri Chakravorty Spivak beschäftigt sich als Literaturwissenschaftlerin beson-

dersmit denThemen Feminismus,Marxismus, Postkolonialismus,Dekonstruktion

undPoststrukturalismus.Siehat außerdemeine viel beachteteAuseinandersetzung

mit ›den Anderen‹ aus postkolonialer Perspektive geleistet.139 Zu ihrer Arbeit gehört

auch die Übersetzung der Werke der bengalischen Schriftstellerin Mahasweta De-

134 Suess, Paulo, Welche Identität für das Christentum? Über die Unfähigkeit der Einen, sich der

Anderen zu erinnern, in: Orientierung 58, 21 (1994) 233–236, 235.

135 Ebd., 235. (Herv.i.O.)

136 Ebd., 235.

137 Ebd., 235.

138 S. dazu Zeillinger, Peter, Maßstäbe der Kritik. Negatives Denken, »schwache Kategorien« und

der Einbruch der Alterität im Kontext der neuen Politischen Theologie, in: Reikerstorfer, Jo-

hann (Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentität. Johann Baptist Metz zu Ehren (Religion – Ge-

schichte – Gesellschaft 11), Münster 1998, 79–115, 103f. »Die Aporie ergibt sich hingegen dar-

aus, daß konkretes individuelles Leiden niemals – auch nicht im Sinne desMit-Leidens durch

die Erfahrung eigenen Leids – im engeren Sinn mit-gelitten werden kann, daß fremdes Leid

daher stets erinnert werdenmuß als selbst nicht erlittenes, vielmehr mitzuverantwortendes

Leiden«.

139 Zur Einführung: Varela,María deMar Castro/Dhawan, Nikita, Postkoloniale Theorie. Eine kri-

tische Einführung (Cultural Studies 36), Bielefeld 22015, 151–218. Nandi, Miriam, Gayatri Cha-

kravorty Spivak. Eine interkulturelle Einführung,Nordhausen 2009. Zur Auseinandersetzung

Spivaks mit Levinas s. Spivak, Gayatri Chakravorty, Ethics and Politics in Tagore, Coetzee, and

certain Scenes of Teaching, in: Diacrits 32, 3–4 (2002) 17–31. Als Sekundärliteratur: Ray, Sange-

eta, Gayatri Chakravorty Spivak. In OtherWords, Oxford 2009, 67–106. Morton, Stephen, Ga-

yatri Chakravorty Spivak. Ethics, Subalternity and the Critique of Postcolonial Reason, Cam-

bridge/Malden 2007, 42–69. Drabinski, John E., Levinas and the Postcolonial. Race, Nation,

Other, Edinburgh 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 167

vi ins Englische.140 Ein Beispiel für eine theologische Rezeption Spivaks sind Judith

Grubers Arbeiten zum interreligiösen Dialog.141

Spivaks Auseinandersetzung mit Repräsentation142 findet sich unter anderem

in ihrem wohl meist rezipierten Essay »Can the Subaltern Speak?«143, auf den

sich auch Butler bezieht. Sie beginnt diesen mit einer Kritik an einem Gespräch

zwischen Gilles Deleuze und Foucault und der Frage danach, »wie das Subjekt

der Dritten Welt innerhalb des westlichen Diskurses repräsentiert wird«144. Dabei

kritisiert sie zunächst, dass die beiden als Kritiker des souveränen Subjekts und

»unsere besten Propheten der Heterogenität und des/der Anderen«145 dennoch in

ihrem Gespräch dieses Subjekt wieder einführen.146 Spivak zielt dabei vor allem

darauf ab, dass die beiden Denker ihre eigene Rolle und »ihre eigene Verwicklung

in eine intellektuelle und ökonomische Geschichte«147 ignorieren. Zentral für den

weiteren Gedankengang Spivaks ist die Auseinandersetzung mit der Frage der Re-

präsentation148 und die dabei bedeutsame Unterscheidungen zwischen ›vertreten‹

und ›darstellen‹.149 Sie sieht an dieser Stelle, besonders bei Deleuze, eine folgen-

reiche Vermischung der beiden Ebenen der Repräsentation: der »Repräsentation

als ›sprechen für‹, wie in der Politik, und der Repräsentation als ›Re-präsentation‹,

als ›Dar-stellung‹ bzw. ›Vorstellung‹, wie in der Kunst oder der Philosophie«150.

Vertreten‹ ist damit der Ausdruck dafür, an jemandes Stelle zu stehen und bei-

spielsweise politische Forderungen vorzubringen, ›darstellen‹ der Ausdruck für

eine Re-präsentation im Sinne einer Inszenierung. Sie führt als Beispiel einen

140 S. bspw. Devi, Mahasweta, Breast Stories, Kalkutta 1997.

141 Gruber, Judith, Can Women in Interreligious Dialogue Speak? Productions of In/Visibility at

the Intersection of Religion, Gender and Race, in: Journal of Feminist Studies in Religion 36,

1 (2020) 51–69.

142 Zur Frage der Repräsentation aus praktisch-theologischer Perspektive s.u.a. Seip, Jörg, Ein

Zentrum herumdrehen oder die Peripherie des Denkens suchen, in: Leimgruber, Ute/u.a.

(Hg.), Die Leere halten. Skizzen zu einer Theologie die loslässt, Würzburg 2021, 185–191.

Er plädiert hier für ein Anders-Sprechen im Sinne der Fabel und der Literatur, einen unab-

schließbaren Bezeichnungsprozess um eine Theologie der Peripherie zu ermöglichen.

143 Spivak, Gayatri Chakravorty, Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne Arti-

kulation (Texte zur Theorie der politischen Praxis 6), Wien 2008.

144 Ebd., 19.

145 Ebd., 23.

146 Spivak nennt hier ›einen Maoisten‹ und ›den Arbeiterkampf‹ als Beispiele aus besagtem Ge-

spräch.

147 Spivak, CSS 21f. vgl. auch ebd., 28.

148 Zur Kritik der Repräsentation im Anschluss an Spivak aus Sicht theologischer Sozialethik s.

Winkler, Katja, Reflexive Repräsentation in Ethik und Politik. Postkoloniale Kritik der theo-

logisch-sozialethischen Theoriebildung, in: Jahrbuch für Christliche Sozialwissenschaften 61

(2020) 161–182.

149 Beide Termini verwendet Spivak in deutscher Sprache. Vgl. ebd., 30.

150 Ebd., 29.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Ellen Geiser: Wer zählt?

Textabschnitt aus »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte«151 von KarlMarx

an, in dem es um Parzellanbauern und deren Repräsentation durch Louis Bona-

parte geht. Hieran zeigt Spivak: »Das Ereignis der Repräsentation als Vertretung

[…] verhält sich wie eine Darstellung«152, beim Verhältnis von ›vertreten‹ und ›dar-

stellen‹ handelt es sich um eine Komplizität, um eine »Identität-in-Differenz«153.

Das heißt eine Vertretung geht immer auch mit einer Darstellung und damit einer

Konstruktion der Identität der Dargestellten einher. Diesen »doppelten Modus der

Repräsentationen«154 nicht zu beachten, kann dazu führen, »dass Intellektuelle

zu KomplizInnen in der beharrlichen Konstitution des/der Anderen als Schatten

des Selbst werden«155. Spivak spricht hier auch von einer epistemischen Gewalt,

die sich beispielsweise in der Konstruktion des kolonialen Subjekts als Anderes

findet.156 Sie betont, dass eine Repräsentation unterdrückter Menschen durch

Intellektuelle schon daran scheitert, »dass der/die Andere als Subjekt Foucault und

Deleuze unzugänglich bleiben«157. Ebenso scheitert sie daran, dass es sich bei den

Intellektuellen nicht um rein berichtenden ›Schaltstellen‹ handelt.158

Doch Spivak weist auch die Vorstellung Deleuz’ und Foucaults zurück, dass

unterdrückte Menschen ›für sich selbst sprechen‹ können.159 Dies widerspricht zu-

nächst der von Foucault und Deleuze geäußerten Kritik am souveränen Subjekt160

und weist damit eine problematische »Verschiebung vom Sichtbarmachen eines

Mechanismus zum Stimmhaftmachen des Individuums«161 auf. Spivak fährt mit

der pointierten Frage fort: »können Subalterne sprechen?«162 Mit Subalternen meint

sie hier beispielsweise Menschen des Subproletariats oder illiterate Bäuer*innen.

Dies sind lediglich Beispiele, wichtig ist dabei zu betonen, dass das »kolonisierte

subalterne Subjekt unwiederbringlich heterogen ist«163. Das heißt auch, dass ei-

ne Homogenisierung durch die Bezeichnung als ›die Anderen‹ »die Wirkung der

epistemischen Gewalt selbst ist«164. Der Begriff der ›Subalternen‹ geht auf Gramsci

151 Marx, Karl, Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: Marx/Engels-Werke, Bd. 8, Ber-

lin 1960, 198.

152 Spivak, CSS, 33.

153 Ebd., 33.

154 Ebd., 38.

155 Ebd., 41.

156 Vgl. ebd., 42.

157 Ebd., 46.

158 Vgl. ebd., 38f.

159 Vgl. ebd., 47.

160 Vgl. ebd., 34f.

161 Ebd., 53.

162 Ebd., 47.

163 Ebd., 49.

164 Butler, KHU, 48.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 169

zurück und bezeichnet Menschen, deren Stimme im hegemonialen Aushand-

lungsprozess keine Rolle spielt und die außerhalb der hegemonialen Wirklichkeit

steht. Spivak nutzt im Zusammenhang mit der internationalen Arbeitsteilung

auch die folgende Beschreibung: »Ränder (man könnte genauso gut sagen, des

lautlosen, zum Schweigen gebrachten Zentrums)«165. Damit ist nicht gesagt, dass

Subalterne das Außen des europäischen epistemischen Regimes sind und folglich

inkludiert werden sollten, vielmehr sind sie »bereits in dieses miteinbezogen, und

es ist genau die Art ihres Einschlusses, der die Gewaltsamkeit ihrer Auslöschung

bewirkt«166. Die These lautet also, dass »die Subalternen im Kontext kolonialer

Produktion keine Geschichte haben und nicht sprechen können«167. Dies gilt auf-

grund des Patriachats für Frauen einmal mehr, sie sind »doppelt in den Schatten

gerückt«168. Dass bedeutet nicht, »dass die Subalternen nicht in der Lage wären,

ihr Begehren auszudrücken, politische Allianzen einzugehen oder kulturell und

politisch relevante Effekte zu erzielen, sondern dass ihre Handlungsfähigkeit in-

nerhalb der herrschenden Konzeptualisierung von Handlungsfähigkeit unlesbar

bleibt«169. Denn die Voraussetzung zur Artikulation eigner Forderungen ist »dass

man die Sprache spricht, in der die Forderung erhoben werden kann«170. Spivak

warnt deshalb auch davor, aus der Präsenz einiger unterdrückter Menschen in der

Öffentlichkeit zu schließen, dass Subalterne sprechen könnten. Denn die Form

dieser Repräsentation muss immer für die (europäische) Bühne geeignet, also im

hegemonialen Diskurs konzipiert sein, um gehört werden zu können.

6.4 Auswertung

Zunächst muss darauf hingewiesen werden, dass Metz in seinem Ansatz den post-

colonial turn nicht rezipiert, er bezieht sich jedoch auf Befreiungstheologien. Er

fragt danach, ob es eine inkulturierte Ethik geben kann, die gewaltfrei universali-

sierbar ist. Dabei bezieht er sich positiv auf Konzepte der Aufklärung und plädiert

165 Spivak, CSS, 46.

166 Butler, KHU, 48.

167 Spivak, CSS, 57. Butler verweist dazu auf eine Aktion Geflüchteter in Würzburg im Jahr 2012,

bei der diese sich denMund zunähten: »Ihreweithin geteilte Position ist, dass die Flüchtlinge

ohne Reaktion vonseiten der Politik keine Stimme haben, denn eine Stimme, die ungehört

bleibt, tauch nirgendwo auf und ist daher keine politische Stimme. […] Dieses Bild des zuge-

nähtenMundes zeigt, dass die Forderungen keine Stimme haben/damit ist der Gestus selbst

eine stumme Forderung. Er zeigt bildlich die fehlende Stimme, um damit auf die politische

Einschränkung der Hörbarkeit hinzuweisen.« Butler, MdGew, 236.

168 Spivak, CSS, 59.

169 Butler, KHU, 48.

170 Ebd., 225.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Ellen Geiser: Wer zählt?

für einen Universalismus der Verantwortung sowie der anamnetischen Vernunft,

die an die Autorität der Leidenden gebunden sind. Dieser »Eurozentrismus um der

Anderen willen«171 ist mit einem leidempfindlichen Monotheismus verknüpft und

verbindet die Suche nach Wahrheit strikt mit dem Kriterium der Gerechtigkeit.

Metz formuliert hier also einen Universalismus, der an Bedingungen geknüpft

ist, um dessen Totalisierung zu verhindern. Im Anschluss an Foucault zeigt Butler

auf, dass die Frage nach Wahrheit immer mit der Frage nach Macht verbunden

ist. Sowohl Metz als auch Butler gehen also von einem Wahrheitsverständnis aus,

das bedingt ist – durch Gerechtigkeit bzw. Macht. Dabei ist zu beachten, dass es

sich bei Butler bzw. Foucault Auseinandersetzung mit Wahrheit um eine Analyse

von stattfindenden Praktiken des Wahrsprechens handelt, während Metz einen

›idealen‹ Wahrheitsbegriff entwirft. Butler führt weiter aus, dass Universalität im-

mer mit Ausschlüssen verbunden ist, die entlang diskursiver Rahmen stattfinden.

Diese konstitutiven Ausschlüsse bearbeitet Metz in dieser Form nicht, er versucht

vielmehr eine Konzeption des Universalismus ohne Ausschlüsse, indem er die

Autorität der Leidenden und die anamnetische Vernunft betont. Butler hingegen

verweist auf die Bedeutung des ›Noch nicht‹ für das Sprechen von Universalität.172

Mit ihrem Bezug auf die Aushandlungsprozesse umUniversalität und das Kon-

zept der Hegemonie zeigt Butler außerdem, dass Universalität immer kulturell ge-

prägt ist. Dies gilt auch für den von Metz formulierten Universalismus der Verant-

wortung und der anamnetischen Vernunft. Das ist Metz bewusst, wenn er von ei-

nem»EurozentrismusumderAnderenwillen«173 spricht.DerMöglichkeit eines sol-

chen Eurozentrismus widersprechen Theoretiker*innen des postcolonial turn, wie

Spivak, vehement: »Einer gezügelten Version des Westens aufzusitzen heißt, des-

sen Hervorbringung durch das imperialistische Projekt zu ignorieren.«174 Denn die

eurozentrische Epistemologie findet sich auch in verwendeten Metakonzepten wie

›Vernunft‹, ›Mensch‹, ›Subjekt‹ oder ›Kultur‹. Es handelt sich dabei, nach Suess und

Butler, keineswegs um universale Begriffe. Hier zeigt sich, dass Metz mit seinem

Konzept der anamnetischen Vernunft zwar eine »Verzeitlichung von Metaphysik

und Ontologie«175 denkt, aber weniger eine kulturelle Verortung. Suess plädiert da-

her für eine Berücksichtigung der Kultursubjektivität und in Folge dessen für »eine

171 Metz, ZB, 172.

172 Hierin lässt sich eine konzeptionelle Nähe zum eschatologischen Vorbehalt bei Metz erken-

nen.

173 Metz, ZB, 172.

174 Spivak, CSS, 64f.

175 Metz, JohannBaptist, Gott und Zeit. Theologie undMetaphysik an denGrenzen derModerne,

in: Knapp,Markus/Kobusch, Theo (Hg.), Religion –Metaphysik(kritik) – Theologie imKontext

derModerne/Postmoderne (Theologische Bibliothek Töpelmann 112), Berlin/New York 2001,

5–19, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. kulturell verorten 171

sich in vielen Geschichten und Erzählungen immer wieder ereignendeWeg-Identi-

tät«176.

Diese Thematik zeigt sich auch in der Frage danach, wie Anerkennung und Er-

innerung praktiziert werden können. Metz plädiert beispielsweise dafür, dass die

Europäer*innen lernen sollten, sich mit den Augen ihrer Opfer zu sehen und die-

se anzuerkennen. Dabei beruft er sich auf das biblische Bundesdenken und dessen

Annahme, dass »Ungleiches – anerkennend – einander erkennt«177. Suess zeigt je-

doch auf, dass der Versuch der Einen, die Anderen zu erkennen bzw. anzuerkennen

und zu erinnern innerhalb eines eurozentrischen Denkens nicht gelingen kann. Er

macht vielmehr deutlich, dass lediglich dasGewaltverhältnis erinnertwerden kann.

Daher ist es angezeigt, sich einesWissens über die Anderen zu enthalten.

Dieser Aspekt führt weiter zu Spivaks Beschäftigung mit der Frage nach Re-

präsentation. Ihre Kritik an Foucault und Deleuze ließe sich auch auf eine NPTh

übertragen, die ›die Anderen‹ repräsentiert. Spivak kritisiert zunächst die Bezeich-

nungspraktik selbst und stellt fest, dass es sich dabei um eine gewaltvolle Homo-

genisierung handelt. Sie verwendet daher den Begriff ›Subalterne‹ für Menschen,

die sich selbst auf der europäischen Bühne nicht repräsentieren können. Gleichzei-

tig kritisiert Spivak den Versuch europäischer Intellektueller, Subalternen »einen

Raum zu schaffen, um selbst zu sprechen«178, denn dies führt wiederum dazu, dass

diese »doppelt in den Schatten gerückt«179 sind. Nun stellt sich die Frage, ob es eine

(europäische) politische Auseinandersetzung mit Ungerechtigkeiten und hegemo-

nialen Verhältnissen geben kann, die Subalterne nicht in den Schatten rückt, und

wie diese aussehen könnte. Spivak weist dazu auf »eine selbstbeschränkende Pra-

xis kultureller Übersetzung«180 hin, die sie »sowohl als eineTheorie als auch als eine

Praxis politischer Verantwortung«181 versteht.182

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass ein an das Kriterium der Gerech-

tigkeit geknüpfter Eurozentrismus aus Sicht Spivaks zurückzuweisen ist, da auch

ein Universalismus der auf der Autorität der Leidenden beruht von einer eurozen-

trischen Epistemologie durchzogen ist und seine eigene kulturelle Verortung nicht

reflektiert. Ebenso scheitert eine Anerkennung des Leidens der Opfer (des Kolonia-

lismus) am eurozentrischen Denken, weshalb aus Suess’ Perspektive nur das Ge-

waltverhältnis erinnert werden kann. Statt nicht gelingender Repräsentationsprak-

tiken ergibt sich daher die Option kultureller Übersetzung. Es bleibt also festzuhal-

176 Suess, Exodus, 219. Darin zeigt sich eine inhaltliche Nähe zur kulturellen Übersetzung nach

Spivak.

177 Metz, ZB, 133.

178 Spivak, CSS, 59.

179 Ebd., 59.

180 Butler, KHU, 48.

181 Ebd., 48.

182 S. Kapitel II 6.1

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Ellen Geiser: Wer zählt?

ten, dass alleine dasWissen umdie Gefahren des Eurozentrismus und der Versuch,

diesendurch eineAnerkennungshermeneutik183 abzulegen,nicht ausreichend sind,

um eurozentristische Denkweisen zu umgehen.184 Vielmehr müssen die eigenen

Denkweisen konsequent als kulturell geprägt verstanden und reflektiert werden.

Dazu gehört auch eine Auseinandersetzungmit einer Kritik der Performativität der

eigenen Bezeichnungspraktiken sowie den Möglichkeiten der kulturellen Überset-

zung.

183 Vgl. Kapitel II 1.3

184 Vgl. Jahnel, Claudia, »We Are Undone by each other«. Interkulturell-theologische Perspek-

tiven auf Judith Butler, in: Grümme, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und

die Theologie. Herausforderung und Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020,

237–253, 238. »Dabei offenbart sich häufig dasselbe Dilemma und dieselbe Ambivalenz: Ge-

rade dort, wo – bspw. in kontextueller, Befreiungs- oder postkolonialer Theologie – Gegen-

diskurse konstruiert werden, um den ›Verdammten‹, ›Unterdrückten‹ und ›Marginalisierten‹

eine Stimme zu geben, werden dominante Diskurse wiederholt. Gleichzeitig können Wie-

derholungen – manchmal unerwartet – machtvolle Ordnungen subversiv unterlaufen.«

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013 - am 14.02.2026, 16:54:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

