
I I I .  Metaphysische Letztbegründung? 

1.  Die  Diskurseth ik  a ls  Antw ort  auf  d ie  e th ischen 
Herausforderungen der  Moderne 
 

Systematische Bedeutung und Status der diskursethischen Begründungskonzep-

tion sollen im Folgenden aus dem Zusammenhang der Ausgangsfragestellungen 

entwickelt werden, die für die beiden Begründer der Diskursethik,  Karl-Otto 
Apel und Jürgen Habermas am Anfang standen. Damit wird die Zielrichtung der 

Diskursethik als einer Ethik der Moderne deutlicher und ihre Begründungsprob-

lematik erscheint nicht als philosophisches Glasperlenspiel. 
 

1.1 Karl-Otto Apel 
 

Apel gilt als eigentlicher Begründer des diskursethischen Ansatzes und hat mit 

dem Aufsatz Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grundlagen 

der Ethik
1
 auch den grundlegenden Text zur Diskursethik vorgelegt. Aus diesem 

Text wird ersichtlich, vor welchem Problemhorizont sich die Diskursethik entwi-

ckelt und welchen ethischen Herausforderungen sie sich entgegenstellt. Dabei 

wird hier zunächst nicht zwischen dem apelschen und dem habermasschen An-
satz unterschieden. Diese Differenzierung wird erst im weiteren Verlauf der Be-

gründungsfrage eine wichtige Rolle spielen.  

Apel beginnt seine Analyse mit dem Hinweis auf eine gegenläufige Entwick-
lung: zum einen nehmen die moralischen Herausforderungen im Verlauf der Ge-

schichte regelmäßig zu, zum anderen nimmt die Überzeugung, dass eine Begrün-

dung der Moral möglich ist, jedoch stetig ab. Apel rekonstruiert diese Zuspitzung 
der ethischen Situation in einer seiner jüngeren Vorlesungen als Rekonstruktion 

                                              
1 Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie, Bd. 1+2, Frankfurt am Main: 

Suhrkamp 1999, Bd. 2, S. 358-435. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

der menschlichen Kulturevolution.2 Diese wird unter drei unterschiedlichen Per-

spektiven analysiert: der Transformation des tierischen Verhaltens zur menschli-

chen Handlungskoordinierung (1), der Genese der speziellen ethischen Situation 
des Menschen in der modernen Gesellschaft (2) und der ethischen Problemlö-

sungskapazitäten, die in der modernen Gesellschaft für die neuen Anforderungen 

zur Verfügung stehen (3). 
(1) Das erste bedeutsame Ereignis für eine Bestimmung der ethischen Situa-

tion des Menschen in der Gegenwart sieht Apel im Übergang vom natürlichen 

Verhalten zur willentlichen Handlungskoordinierung.  
 

Nach dieser Deutung der Menschwerdung läge also der tiefste Grund dafür, daß die Situati-

on des Menschen überhaupt ein ethisches Problem darstellt, darin, daß das menschliche 

Verhalten nicht mehr von Instinkten – also von Naturgesetzen – determiniert ist, sondern 

auf die Selbstvorstellung von Verhaltensgesetzen oder Prinzipien durch den freien Willen 

oder die praktische Vernunft angewiesen ist.3 

 
Bei der Analyse dieses Übergangs bezieht sich Apel auf Arnold Gehlen, der die-

se Transformation in Zusammenhang mit dem Vorgang der Institutionalisierung 

gebracht hat.4 Demnach übernehmen die Institutionen die Funktion der Regulati-
on und Stabilisierung der neuen soziokulturellen Lebensformen. Zwar hält Apel 

diesen Gedanken für äußerst wichtig, erkennt jedoch auch die reaktionäre Ten-

denz in Gehlens Ansatz, der die Aufgabe der Verwirklichung der praktischen 
Vernunft ausschließlich den Institutionen überträgt. Eine kritische oder gar revo-

lutionäre Haltung kann ihnen gegenüber legitimerweise nicht mehr eingenom-

men werden. Apel entwickelt daher, mit Verweis auf Hegel, eine dreistufige »di-
alektische ›Aufhebung‹ der Institutionentheorie«5 Gehlens. In diesem Modell der 

Gesellschaftsentwicklung nehmen die Institutionen eine wichtige Rolle ein und 

werden auf der dritten Stufe durch reflexive Bewusstmachung ihrer uneinge-
schränkten Autorität, nicht aber ihrer Funktion beraubt.  

(2) Die zweite Perspektive der kulturrevolutionären Rekonstruktion bezieht 

sich direkt auf die für den vorliegenden Zusammenhang besonders bedeutsame 
Genese der ethischen Herausforderung des Menschen in der Moderne: Unter 

Rückgriff auf den Biologen Jakob von Uexküll unterscheidet Apel zwischen ei-

ner Merk- und einer Wirkwelt. Erstere sei dadurch gekennzeichnet, dass in ihr 
ausschließlich alle potentiell instinktauslösenden Reize für ein Tier enthalten 

                                              
2 Apel, Karl-Otto/Niquet, Marcel: Diskursethik und Diskursanthropologie. Aachener 

Vorlesungen, München: Alber 2002, S. 15-36. 
3 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 19. 
4 Gehlen, Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wiebels-

heim: Aula 2004. 
5 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 21. Interessant ist hier die 

Kritik, die Honneth an Hegels »Überinstitutionalisierung der »Sittlichkeit«» übt 
(Honneth, Axel: Leiden an Unbestimmtheit. Hegels Rechtsphilosophie als Theorie 
der Gerechtigkeit, Stuttgart: Reclam 2001, S. 102ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 99 

sind. Der Begriff Wirkwelt bezieht sich hingegen auf alle Sachverhalte, die von 

dem Verhalten des Tieres beeinflusst bzw. verändert werden können. Systema-

tisch bedeutsam ist nun Apels These, dass das beim Tier vorhandene Gleichge-
wicht zwischen Merk- und Wirkwelt durch die Hominisation gestört und im 

Laufe der Zeit immer stärker beschädigt wird. Auslöser dieser Entwicklung sei 

die Erfindung von Waffen und Werkzeugen. Damit werde ein Prozess in Gang 
gesetzt, in dessen Verlauf sich die Handlungen immer stärker von ihren direkten 

Konsequenzen entfernen. Dieses Ungleichgewicht gilt Apel als eine der Ursa-

chen der Problemsituation, in der sich der moderne Mensch befindet. 
 

Durch diese für den Menschen als ›homo faber‹ konstitutive Erfindung wurde das Gleich-

gewicht bzw. der Feedback-Kreis zwischen ›Merkwelt‹ und ›Wirkwelt‹ tendenziell aufge-

hoben; und man muss jetzt die Erfindung des Faustkeils als Beginn einer Karriere des 

›homo faber‹ verstehen, die bei der Atombombe und beim Computer vorerst ihr Ende er-

reicht hat.6  

 
Diese Thesen stimmen noch immer mit jener Überzeugung überein, die Apel 

1971 formulierte und aus deren Konsequenzen er die Notwendigkeit einer Mak-

roethik ableitete.7 
(3) Im dritten und letzten Durchgang seiner Rekonstruktion der Kulturevolu-

tion geht Apel auf eine anthropologische Analyse der internen Ressourcen ein, 

auf die eine Begründung der Ethik unter den diagnostizierten Bedingungen zu-
rückgreifen kann. Schon im ersten Durchgang hat Apel auf die Bedeutung der 

Transformation der natürlichen zur willentlichen Handlungskoordinierung hin-

gewiesen. Ein wichtiger Aspekt dieses Übergangs ist die »teleologische Unde-
terminiertheit des menschlichen Verhaltens«8: Im Gegensatz zum tierischen Ver-

halten bestehe ein wesentliches Moment der menschlichen Freiheit im Verlust 

eines vorgegebenen Instinktziels. An diese Analyse knüpft Apel zugleich eine 
wichtige Kritik derjenigen Ethikkonzeptionen, die die Sollgeltung von Normen 

ausschließlich an einen strategischen Rationalitätsbegriff koppeln. Insofern die 

Ziele einer Handlung oder eines Verhaltens nämlich nicht mehr (instinktiv) vor-
handen sind, führe ein rein pragmatisches Moralverständnis letztendlich zu einer 

Situation, in der die Frage nach der Legitimation der Ziele nicht mehr in den Be-

reich der Moralphilosophie falle. Die Ziele werden dann entweder als schlicht-
weg existierend angenommen oder als reine Entscheidungen gesetzt (Dezisio-

nismus). Damit kann aber nicht gewährleistet werden, dass die Zwecke selbst 

moralischen Gehalt besitzen. Diese Kritik an einer »Ethik der rationalen Wahl« 
ist ein wichtiger Bestandteil der allgemeinen Kritik der Diskursethik an nicht-

                                              
6 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 24. 
7 Apel, Karl-Otto: »Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grundla-

gen der Ethik«, in: Apel, Karl-Otto. Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1999, S. 359ff. 

8 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

formalen Ethikentwürfen Gleichzeitig wird deutlich, weshalb Apel die Begrün-

dung der Ethik nicht von einem Rationalitätsbegriff abhängig machen will: denn 

bevor eine rationale Mittelwahl überhaupt zur Anwendung kommen kann, muss 
eine Verständigung über die eigentlich zu erreichenden Zwecke erfolgen. . Die 

Regeln dieser Verständigung sind selbst Gegenstand der Ethik und können nicht 

stillschweigend vorausgesetzt werden. 
 

Kurz, die primordiale Funktion der sprachlichen Kommunikation, die im Unterschied zum 

tierischen Verhalten nicht feste Instinktziele schon voraussetzt, sondern neuartige Hand-

lungsziele frei zu bestimmen erlaubt, kann nicht in der strategischen Beeinflussung liegen; 

sie setzt vielmehr eine ganz andere, nicht auf Mittel-Zweck-Rationalität reduzierbare Form 

der Kommunikations- und Interaktionsrationalität voraus.9 

  
Von dieser anthropologischen Problembeschreibung lässt sich auch bei Apel eine 

philosophisch-begriffliche Darstellung der ethischen Herausforderung in der 

Moderne unterscheiden.  
 

Interne Ressourcen der Diskursethik  
 

Die potentiellen Konsequenzen der von Apel konstatierten anthropologisch-

technischen Entwicklung machen eine universelle Regelung der Handlungsnor-

men und damit eine globale Verantwortungsethik nach Apels Auffassung unum-
gänglich. Genau diese Forderung werde jedoch, so die These Apels, durch die, 

für die moderne Philosophie typische Einschränkung des Geltungsbereichs der 

Moral auf den Privatbereich konterkariert. Verantwortlich für diese Einschrän-
kung ist nach Apel die Vergrößerung des Einflussbereichs der Wissenschaft, ge-

nauer deren »szientistische Idee der normativ neutralen oder wertfreien ›Objekti-

vität‹»10.  
Apel unterscheidet nun zwischen zwei »internen Ressourcen«11 auf die die-

sen Entwicklungen folgende Ethik nach dem zweiten Weltkrieg zurückgreifen 

konnte: einer östlichen und einer westlichen. Hintergrund dieser Überlegung ist 
die Annahme, dass die verschiedenen Gesellschaftsmodelle im Osten und Wes-

ten auch verschiedene Formen der ethischen Reflexion bereitstellen und daher 

unterschiedliche Wege in der Reaktion auf die neuen Herausforderungen einge-
schlagen haben. Im Westen entwickelte sich nach Apel das von ihm so genannte 

›Komplementaritätssystem‹: Die beiden zu dieser Zeit vorherrschenden philoso-

phischen Hauptströmungen, Szientismus und Existenzialismus, förderten eine 
begriffliche Unterscheidung von wertfreiem Objektivismus der Wissenschaft auf 

der einen und ethischen Privatentscheidungen auf der anderen Seite. Apel ver-

gleicht diese Entwicklung mit dem Prozess der Privatisierung religiöser Über-

                                              
9 Ebd. 31. 
10 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 359. 
11 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 101 

zeugungen im Kontext der Aufklärung. »Kurz: Moral – so schien es – war Pri-

vatsache, so wie zuvor schon, seit der Aufklärung, die Religion zur Privatsache 

erklärt worden war.«12 Damit konstatiert Apel auch für die ethische Entwicklung 
eine Verknüpfung von Wissenschaft und Technik. Resultat dieser Geistesver-

wandtschaft ist demnach in der Philosophie der Szientismus. Wissenschaftsgläu-

bigkeit und Technisierung ließen dabei einerseits die ethische Herausforderungen 
steigen, reduzierten durch die vom Szientismus vertretene Privatisierung der Mo-

ral aber gleichzeitig die Ressourcen für die Lösung dieser Probleme.13  

Als Vertreter einer solchen Auffassung macht Apel neben Hans Albert Karl 
Popper aus, der im Zusammenhang mit seinem liberalen Staatsverständnis14 ge-

nau jene Auffassung einer privatisierten Moral vertrete, die für Apel Ausdruck 

der von ihm diagnostizierten paradoxen Situation ist. Die politisch motivierte 
strikte Trennung von öffentlichem und privatem Bereich habe zur Folge, dass die 

moralischen Begründungen der Praxis zunehmend durch pragmatische Überle-

gungen ersetzt würden.15 Apel kritisiert diese Einstellung erneut mit jenem Ar-
gument, das bereits im Zusammenhang der anthropologischen Analyse der inter-

nen ethischen Ressourcen erwähnt worden ist: eine pragmatische »Legitimation« 

der Handlungspraxis bezieht sich immer auf die Methode einer angemessenen 
Mittelauswahl zu einem gegebenen Zweck. Nur wenn der Zweck vorgegeben ist, 

kann überhaupt von einer rationalen Auswahl der Mittel gesprochen werden. Die 

Kriterien zur Auswahl der Zwecke können jedoch ihrerseits nicht pragmatisch 
festgelegt werden, da andernfalls ein infiniter Regress entsteht.16 Die Reduktion 

der praktischen auf die pragmatische Vernunft17, wirft die Frage auf, worin die 

gesetzten Zwecke legitimiert sind.  
Eine weitere Kritik, die Apel an dem liberalen Moralverständnis übt, bezieht 

sich auf dessen vertragstheoretische Grundlegung. Insofern nämlich die Motiva-

tion zu moralischem Verhalten als egoistisches Nutzen-Kalkül interpretiert werde 
– wie es letztendlich beim vertragstheoretischen Ansatz der Fall sei – und dessen 

Geltung durch vertragliche Festlegung garantiert sei, könne nicht mehr erklärt 

werden, wieso der Vertrag »auch dann Geltung haben sollte, wenn er nicht mehr 
im Interesse der einzelnen Beteiligten liegt oder wenn der Einzelne durch das 

Brechen des Vertrages einen Surplus-Vorteil gegenüber denen, die ihn halten, er-

                                              
12 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 41. 
13 Im Folgenden wird vor allem das Komplementaritätssystem des Westens behandelt. 

Das östliche »Integrationssystem der wissenschaftlichen Rationalität und der öffent-
lichen und privaten Moral« (ebd. S. 43) kann in diesem Zusammenhang vernachläs-
sigt werden. 

14 Vgl. Popper, Die offene Gesellschaft, Bd. 1 u. 2. 
15 Vgl. Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 370. 
16 Siehe ebd. S. 371. Vgl. auch Wieland, Wolfgang: »Verantwortungsethik als Spielart 

des Utilitarismus«, in: Akademie-Journal 1 (1998) S. 37-40. 
17 Vgl. Habermas, Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der 

praktischen Vernunft. Vgl. auch Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften Band 6. 
Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt am Main: Fischer1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

zielen kann«18. Prinzipiell wäre ein solches vertragsabweichendes Verhalten so-

gar mit dem »Geist« des Vertrages konform, da dessen konstitutives Moment in 

der effektiven Realisierung egoistischer Ziele liege. 
Worin aber liegen die Ursachen für die Entstehung einer Ethik, die sich 

Apels Ansicht nach solch gravierenden Einwänden ausgesetzt sieht? Eine grund-

legende Ursache liege in der Trennung von Öffentlichkeits- und Privatsphäre, die 
als Folge der Differenzierung von Staat und Kirche entstanden sei.19 Das Komp-

lementaritätssystem begreift Apel als »philosophisch-ideologischen Ausdruck«20 

dieser Trennung. Allerdings sehen sich auch die liberalen Ethikkonzepte vor die 
Frage gestellt, wie die universalen Probleme der Gegenwart mit einer Theorie 

bearbeitet werden sollen, die die ethischen Entscheidungen im Privatbereich ver-

ortet, denn ohne die Möglichkeit einer Harmonisierung der einzelnen Antworten 
lässt sich keine allgemeine Grundlage für die Überwindung der Probleme in Aus-

sicht stellen. »Wie können diese Gewissensentscheidungen der einzelnen nach 

normativen Regeln zur Übereinstimmung gebracht werden, so daß sie die solida-
rische Verantwortung für die gesellschaftliche Praxis übernehmen können?«21 

Für den Liberalismus liegt die Antwort auf diese Frage in der Willensbildung 

durch Konvention und Übereinkunft. Anhand dieser Elemente werden die ein-
zelnen, subjektiven Entscheidungen miteinander verbunden, um daraus anschlie-

ßend den verpflichtenden Charakter von Normen zu begründen. Konkret stellt 

sich dies dann beispielsweise als Abstimmung (bewusste Übereinkunft) oder als 
allgemeines Einstellungsmuster (Konvention) dar. Apel sieht in dieser Antwort 

jedoch eine Verschleierung des eigentlichen Problems, denn die entscheidende 

Frage sei schließlich, ob es überhaupt möglich sei, eine ethische Grundnorm an-
zugeben, die den Einzelnen zu einer solchen Übereinkunft verpflichtet und an-

schließend auch an diese bindet. Vor dem Hintergrund der Prämissen des Libera-

lismus lassen sich nach Apel diese Phänomene nur mit Hilfe der Annahmen des 
Kontraktualismus erklären, aus dessen vertragstheoretischen Grundlagen, wie 

oben dargestellt, allerdings keine intersubjektive Grundnorm begründbar ist. 

Daraus folgt für Apel, dass die theoretischen Grundlagen des Liberalismus die 
moralische Verbindlichkeit der juristischen Grundlagen von Demokratie (Staats-

verträge, Verfassungen etc.) nicht erklären können. Vielmehr ergebe sich aus 

dem Konzept, dass eine moralische Verpflichtung des Einzelnen zu irgendeiner 
Übereinkunft oder ihrer Einhaltung gar nicht bestehe. 

 

Zusammenfassend lässt sich zunächst festhalten, dass Apel eine makrohistorische 
Entwicklung (Hominisation) konstatiert, in deren Verlauf der Fortschritt der 

                                              
18 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 49. 
19 Vgl. auch Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Dies bedeutet natürlich 

nicht, dass Apel diese Trennung aufgrund moralphilosophischer Überlegungen 
rückgängig machen möchte. 

20 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 370. 
21 Ebd. S. 374. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 103 

Technik und die ethischen Herausforderungen in einen reziproken Zusammen-

hang  gebracht werden. Der Argumentation in der Dialektik der Aufklärung ver-

gleichbar, behauptet er, dass die Menschen mit der Steigerung der Effizienz einer 
technischen Verfügung über die Natur einen Vorgang vorantreiben, der sich 

letztlich gegen sie selbst wendet. Jene philosophischen Theorien, die dem techni-

schen Fortschritt ausschließlich affirmativ gegenüberstehen (Szientismus), ver-
treten demgemäß nach Auffassung von Apel eine Ethik, in der moralische Ent-

scheidungen ausschließlich der Privatsphäre des Individuums zugerechnet wer-

den können und die allgemeine Handlungskoordinierung einer Rechtspraxis 
überlassen werden muss, deren Regeln nach pragmatischen bzw. vertragstheore-

tischen Kriterien konstituiert sind. Letztlich werde damit einer Gesellschaftstheo-

rie Vorschub geleistet, die die gesellschaftlichen Entwicklungen einer Kritik an 
bestimmten Tendenzen entzieht, da ihr die Kriterien für diese abhanden gekom-

men sind. Das grundlegende Problem für eine moralphilosophische Betrachtung 

besteht daher Apels Ansicht nach im Gegensatz des intersubjektiven Geltungsan-
spruchs der Moraltheorie zur angeblichen Vereinzelung und Privatisierung der 

Geltung von Normansprüchen. »Die Schwierigkeit liegt hier immer wieder darin: 

wie kann theoretische Philosophie überhaupt mit inter-subjektivem Geltungsan-
spruch über das reden, was per definitionem subjektiv und singular ist.«22 Der 

Lösungsansatz, den Apel als Antwort auf die allgemeine Problemlage der Situa-

tion des modernen Menschen und auf die internen Paradoxien aktueller moral-
philosophischer Konzeptionen entwirft, besteht in einer ›Ethik des Diskurses‹.  

Diese Ethik steht also vor der Aufgabe, die Paradoxien der moralischen Pri-

vatisierung aufzuheben, ohne hinter die Trennung von Staat und Kirche bzw. das 
Verbot der öffentlichen Bezugnahme auf religiöse Begründungen zurückzufallen 

– sie hat einen postreligiösen Anspruch. Damit wird die nachmetaphysische Be-

gründungsanforderung für die Diskursethik aus einer anderen Perspektive deut-
lich: sie muss ein Prinzip angeben, das eine »Verpflichtung zur Übereinkunft« 

einerseits jenseits religiöser Behauptungen und andererseits ohne Bezugnahme 

auf ein subjektives Evidenzpotential leisten kann. Es wird noch zu zeigen sein, 
dass Apel seine Ethik im Gegensatz zu Habermas nicht explizit als metaphysik-

                                              
22 Ebd. S. 369.  
22 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 457. 
22 Es wäre lohnenswert, zu untersuchen, ob die (resignierte) Perspektive der Dialektik 

der Aufklärung aus der Sicht von Habermas nicht als eine widerwillige Vorberei-
tung systemtheoretischer Entwicklungen rekonstruiert werden könnte. 

22 Ebd. 
22 Habermas gibt allerdings ebenfalls zu, dass man »in anderer Hinsicht« auch von 

»gegenläufigen Tendenzen« (ebd.) sprechen kann. Da die Auseinandersetzung von 
Luhmann und Habermas für das hier vorliegende Thema nicht von Bedeutung ist, 
wird sie an dieser Stelle nicht weiter untersucht.  

22 Ebd. S. 459. 
22 Siehe dazu die Kritik im ersten Teil. 
22 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

frei verstanden wissen will. Apel hält die »›analogische‹ Sprache der Metaphy-

sik«23 immerhin solange für berechtigt, wie eine bessere Formulierung für die 

Lösung des Begründungsproblems nicht gefunden wurde. Es wird sich auch zei-
gen, dass dies zu einem Sonderstatus der Sprache bei Apel führt, der auch im ha-

bermasschen Sinne als metaphysisch bezeichnet werden kann. Demgegenüber 

hat es der ethische Liberalismus insofern leichter, als er keine letzte Begründung 
für die Notwendigkeit zur Übereinkunft zu geben versucht, sondern sich auf ex-

terne Ursachen und nicht auf interne Gründe für das Zustandekommen einer 

Übereinkunft bezieht. Er vertritt damit einen Dezisionismus aus dem für Apel der 
Widerspruch des historisch abgeleiteten Geltungsanspruchs zur (kontrafakti-

schen) Geltung getroffener Übereinkünfte folgt. Mit anderen Worten, wieso soll-

te ein Vertrag gelten, wenn sein Zustandekommen ausschließlich von faktischen 
Umständen abhängt? Die Diskursethik übernimmt damit die schwierige Aufgabe, 

die Begründung der kontrafaktischen Geltung von Normen ohne religiöse (Apel) 

oder sogar metaphysische (Habermas) Argumentationen zu leisten.  
 

1.2 Jürgen Habermas  
 

Im Folgenden wird die Diskursethik im Verständnis von Jürgen Habermas darge-

stellt. Die spezielle Art der Einbettung des habermasschen Diskursethikverständ-

nisses in seine Theorie, speziell in die Theorie des kommunikativen Handelns, 
entfaltet im weiteren Verlauf eine systematische Bedeutung für die Frage nach 

den metaphysischen Implikationen der Diskursethik. Dabei wird sich zunächst 

zeigen, dass die Diskursethik bei Habermas als eine Analyse der normativen 
Elemente von Handlungskoordinierung aufgefasst werden kann (1). Diese, an 

Weber und Mead orientierte Erörterung, wird aufgrund einer »phylogenetischen 

Erklärungslücke« bei Mead in einem zweiten Schritt durch die Bezugnahme auf 
Durkheim ergänzt  

 
(1) Diskursethik als Analyse der normativen Aspekte 

der Handlungskoordinierung  
 

Stand im zweiten Teil der Arbeit die Beschäftigung Habermas’ mit Max Weber 

vor allem im Hinblick auf den Prozess der Individuierung und des Selbstbe-

wusstseinsbegriffs im Vordergrund, so wird nun die Diskursethik als Analyse ei-
ner verständigungsvermittelten und normativ durchsetzten Handlungskoordinie-

rung vorgestellt. Dabei ist zunächst erneut Max Weber von Bedeutung, denn Ha-

bermas betrachtet das Problem der Lebensweltrationalisierung auch aus der Pers-
pektive des verständigungsorientierten Handelns. Dadurch rückt er den Bereich 

des Alltagslebens in den Blick, zu dem Weber nach Ansicht von Habermas kei-

nen begrifflichen Zugang gefunden hatte. 

                                              
23 Ebd. S. 418. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 105 

Aus der begrifflichen Perspektive verständigungsorientierten Handelns erscheint also 

Rationalisierung zunächst als eine Umstrukturierung der Lebenswelt, als ein Prozeß, der 

über die Ausdifferenzierung von Wissenssystemen auf Alltagskommunikation einwirkt 

und so die Formen sowohl der kulturellen Reproduktion wie der sozialen Integration 

und der Sozialisation erfasst.24 

 

Rationalisierung bedeutet für Habermas also einerseits eine Ausdifferenzierung 
von Wissenssystemen innerhalb des lebensweltlichen Kontextes, andererseits 

aber zugleich eine Rückwirkung dieser ausdifferenzierten Systeme auf die »ver-

bliebene« Alltagskommunikation. Dabei ist die Gegenüberstellung von verstän-
digungsorientierter Alltagskommunikation und erfolgsorientiertem Systemhan-

deln für die habermassche Theorie von besonderer Bedeutung, da sie einerseits 

die Grundlage der Kritik an einer einseitigen Theorie der Rationalisierung bildet, 
die den Rationalisierungsprozess ausschließlich als Ausdifferenzierung von 

zweckorientierten Subsystemen begreift (Horkheimer und Adorno) und anderer-

seits gleichzeitig die begrifflichen Mittel für die Kritik an einer reinen System-
theorie luhmannscher Prägung zur Verfügung stellt.25 Im Gegensatz zur Kritik 

der instrumentellen Vernunft von Horkheimer und Adorno spricht Habermas zu-

nächst von einer »komplementären Entwicklung« zwischen »kommunikativer 
Rationalisierung des Alltagshandelns und […] Subsystembildung für zweckrati-

onales Wirtschafts- und Verwaltungshandeln«26. Die Subsysteme bilden spezifi-

sche Integrationsmedien aus, die der primären Integrationsform »Sprache« inner-
halb der Lebenswelt gegenüberstehen27 und ein konkurrierendes Modell der Inte-

gration anbieten. Durch die Rationalisierung der Lebenswelt gewinnt eine ausdif-

ferenzierte, rationalisierte und nicht mehr an religiöse Vorgaben gebundene 
sprachliche Handlungskoordinierung an Bedeutung. Gleichzeitig entkoppeln sich 

die Subsysteme und prägen eigene Codes aus, sodass eine Integration hier immer 

weniger der sprachlichen Steuerung bedarf. Damit besteht das Konkurrenzver-
hältnis für Habermas also nicht auf der Ebene von verständigungs- und erfolgso-

rientiertem Handeln, sondern vielmehr auf der Ebene der Integration in die ein-

zelnen Systeme. Das heißt die Berechtigung zur Miteinbeziehung in eines der 
verschiedenen Subsysteme wird nicht durch sprachliche Inklusion, sondern (bei-

spielsweise) durch Teilnahme an nicht-verständigungsorientierten Tauschprozes-

sen (Wirtschaftssystem) gewährleistet. 
 

                                              
24 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 457. 
25 Es wäre lohnenswert, zu untersuchen, ob die (resignierte) Perspektive der Dialektik 

der Aufklärung aus der Sicht von Habermas nicht als eine widerwillige Vorberei-
tung systemtheoretischer Entwicklungen rekonstruiert werden könnte. 

26 Ebd. 
27 Habermas gibt allerdings ebenfalls zu, dass man »in anderer Hinsicht« auch von 

»gegenläufigen Tendenzen« (ebd.) sprechen kann. Da die Auseinandersetzung von 
Luhmann und Habermas für das hier vorliegende Thema nicht von Bedeutung ist, 
wird sie an dieser Stelle nicht weiter untersucht.  

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Eine Konkurrenz besteht also nicht zwischen den Typen des verständigungs- und erfolgso-

rientierten Handelns, sondern zwischen Prinzipien der gesellschaftlichen Integration: zwi-

schen dem aus der Rationalisierung der Lebenswelt immer reiner hervorgehenden Mecha-

nismus einer an Geltungsansprüchen orientierten sprachlichen Kommunikation und jenen 

entsprachlichten Steuerungsmedien, über die Systeme erfolgsorientierten Handelns ausdif-

ferenziert werden.28 

 

Es darf allerdings nicht übersehen werden, dass Habermas der sprachlichen 

Handlungskoordinierung eine systematische Primärfunktion zugesteht. Damit 
wendet er sich gegen die in der Systemtheorie Luhmanns implizierten ethischen 

Folgen einer Aufteilung in autonome Teilsysteme mit gleichwertigen Integrati-

onsmedien, durch die eine kritische Gesellschaftstheorie ad absurdum geführt 
wird. Die Diskursethik stellt sich vor diesem Hintergrund als die Analyse des le-

bensweltlichen Integrationsmediums »Sprache« dar. Mit anderen Worten, die 

Ethik tritt als eine detaillierte Analyse der handlungskoordinierenden Mechanis-
men in der Lebenswelt auf, da diese genuin normativer Natur sind. Die Diskurse-

thik kann somit als eine Analyse der normativen Implikationen lebensweltlicher 

Handlungskoordinierung in einer ausdifferenzierten und nachmetaphysischen 
Moderne beschrieben werden.  

Die Schnittstelle von Handlungstheorie und Diskursethik bildet der meadsche 

Sozialbehaviorismus (vgl. Teil II der Arbeit): Dieser stellt eine Theorie der Sub-
jektbildung unter kommunikationstheoretischen Bedingungen dar und versucht 

aufzuzeigen, dass sich ein Subjekt nur im sozialen, kommunikativen Kontakt zu 

anderen Subjekten zu einem mit Selbstbewusstsein ausgestatteten Individuum 
entwickeln kann. Der Mechanismus der Handlungskoordinierung wird dabei vor 

allem durch das praktische Selbstverhältnis gesteuert. Da dieses bei Mead nach 

Ansicht von Habermas vernachlässigt wird, orientiert sich Habermas zunächst 
vor allem an Meads Erörterungen zum epistemischen Selbstverhältnis, in dem 

das Subjekt sich selbst nur über die (symbolische) Vermittlung durch andere 

Subjekte erkennen kann. Dieser Struktur vergleichbar übernimmt das Subjekt im 
praktischen Selbstverhältnis nach Ansicht von Habermas die Koordinierung der 

eigenen Handlungen aufgrund einer Rollenübernahme anderer Subjekte. Der Be-

griff des »generalized other« bezieht sich dabei insofern auf diese »anderen Sub-
jekte«, als er verdeutlicht, dass der gesamte Prozess der praktischen Handlungs-

koordinierung auf einen »allgemeinen Anderen« verweist. Anders ausgedrückt, 

die eigene Handlungskoordinierung erweist sich erst dann als wirklich angepasst 
und effizient29, wenn nicht mehr die Rolle eines konkreten Anderen übernommen 

wird, sondern die eigenen Handlungen die potentielle Perspektive aller mögli-

chen Interaktionspartner vorwegnimmt. 
Damit wird einerseits der Zusammenhang von Individuierung und Ethik 

deutlicher. Gleichzeitig wird andererseits aus handlungstheoretischer Perspektive 
                                              
28 Ebd. S. 459. 
29 Siehe dazu die Kritik im ersten Teil. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 107 

verständlich, wieso es sich um eine Ethik des Diskurses handelt, denn der Pro-

zess der Subjektbildung steht für Habermas sowohl in epistemischer als auch in 

praktischer Hinsicht in einem direkten Zusammenhang zur Entstehung der sym-
bolischen Interaktion bzw. zur sprachlichen Kommunikation. Habermas über-

nimmt von Mead die Vorstellung, dass Subjekte und Individuen sich im Prozess 

der Sozialisation erst bilden. Damit setzt er sich nicht nur von der Subjektphilo-
sophie ab, sondern macht auch politische Implikationen geltend, die sich gegen 

eine rein liberale Einstellung richten. Die Bedeutung des Diskurses für die Ethik 

kann damit bei Habermas, verkürzt gesagt, aus der Bedeutung der Kommunikati-
on für die Genese von Subjekten bzw. Individuen gefolgert werden. Die Frage, 

welche genaue systematische Bedeutung der Begriff des Diskurses in der Ethik 

von Habermas hat, ist für die Leitfrage nach der Letztbegründung der Ethik von 
erheblicher Bedeutung und wird daher noch ausführlicher zu erörtern sein. 

 
(2) Die Versprachlichung des Sakralen: Kommunikative Rationalität statt 

sakraler Symbolik 
 
Um die systematische Stellung der Diskursethik bei Habermas richtig einschät-

zen zu können, muss noch ein weiterer Theoretiker genannt werden, dessen Ein-

fluss auf Habermas zwar nicht so groß ist, wie der G.H. Meads, der aber dennoch 
eine Bedeutung für die Leitfrage der vorliegende Arbeit entfaltet: Emile 

Durkheim. Habermas nutzt Durkheim, um den Zusammenhang zwischen der 

Geltung moralischer Normen in postmetaphysischen Gesellschaften und der reli-
giösen Überzeugung in früheren Gesellschaftsformationen zu verdeutlichen. Sei-

ner Ansicht nach bildet der religiöse Symbolismus, »der unterhalb der Schwelle 

der grammatischen Rede steht, […] offenbar den archaischen Kern des Normbe-
wusstseins«30. 

Für die vorliegende Absicht ist die Analyse der Transformation religiöser 

Symbole in die moralischen Implikationen sprachlicher Verständigung nicht nur 
deshalb von Bedeutung, weil dadurch der Prozess der Genese postmetaphysi-

scher Strukturen aus religionssoziologischer Sicht deutlicher wird, sondern auch 

weil ein rationaler Zusammenhang zwischen der Geltung religiöser Symbole und 
der Sollgeltung moralischer Normen hergestellt wird. Insofern versucht Haber-

mas zwar eine Ethik ohne Metaphysik zu entwerfen, negiert dabei jedoch nicht 

die Bedeutung der Religion für die Geltung der (modernen) Moral.  
Systematisch ist Durkheim auch deshalb für Habermas als Anknüpfungs-

punkt besonders geeignet, da er, ähnlich wie Habermas selbst, die Verpflichtung 

zum normkonformen Handeln nicht aus Sanktionen ableitet, sondern umgekehrt 
die Sanktionen als eine Konsequenz des verpflichtenden Charakters gültiger 

Normen begreift. Dieses Verständnis moralischer Sollgeltung wird - unter sozio-

                                              
30 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

logischer Perspektive - durch die Transformation der Autorität des Sakralen in 

die Autorität gültiger Normen erklärt.31  

Für das genauere Verständnis dieser Transformation ist zunächst die Analyse 
der Herkunft des Sakralen von Bedeutung. Durkheim nähert sich dieser Frage 

über eine Untersuchung des religiösen Ritus und Habermas teilt seine Auffas-

sung, dass im rituellen Handeln ein Kollektivbewusstsein entstehe, dessen ent-
scheidender Aspekt in der Struktur der kollektiven Identität einer Gruppe besteht 

und weniger in den Inhalten, auf die sich dieses Kollektivbewusstsein bezieht. 

Habermas’ Ansicht nach besteht ein entscheidender Aspekt der religiösen Sym-
bolik daher in der Herstellung eines prädiskursiven Konsenses. Demnach schließt 

die rituelle Handlung die einzelnen Gruppenangehörigen zu einer kollektiven 

Identität zusammen, deren Struktur einem normativen Konsens gleicht, ohne je-
doch von den jeweiligen Gruppenangehörigen selbst (bewusst) auf dieses Ziel 

hin hergestellt worden zu sein. Eine bewusste Konsenskonstituierung ist schon 

deshalb nicht möglich, weil die Identität des Einzelnen auf dieser Stufe von der 
Identität der Gruppe noch nicht zu trennen ist – denn eine Differenzierung der 

Alltagskommunikation im Sinne der habermasschen Rationalitätsrekonstruktion 

hat noch nicht stattgefunden. »Die kollektive Identität bildet sich in Gestalt eines 
normativen Konsenses; dabei kann es sich freilich nicht um einen erzielten Kon-

sens handeln, denn die Identität der Gruppenangehörigen stellt sich gleichur-

sprünglich mit der Identität der Gruppe her.«32  
Habermas hatte mit Bezug auf Max Webers Rationalisierungstheorie schon 

gezeigt, dass die Entstehung moderner Gesellschaften eng mit dem Begriff der 

'Entzauberung' verbunden ist. In diesem Kontext bezieht sich die Rede von der 
Entzauberung auf den Prozess genau jener rituellen Bindungsfunktionen, die zur 

Genese des, für die kollektive Identität konstitutiven Konsenses führten. Im Fol-

                                              
31 In jüngster Zeit hat sich Habermas erneut zum Thema Religion und Moral geäußert. 

(Vgl. Habermas, Jürgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des deutschen Buch-
handels 2001, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001. Jürgen Habermas/Joseph Rat-
zinger: Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft und Religion, Freiburg: Her-
der 2005.) Es ist immer wieder erstaunlich, welche verwunderten Kommentare die 
Aussagen Habermas’ zum Verhältnis von Religion und Moral hervorrufen (vgl. et-
wa Kissler, Die Entgleisungen der Moderne, Süddeutsche Zeitung, 21.01.04.). Die 
Kommentatoren übersehen dabei offensichtlich – von positiven Ausnahmen wie 
beispielsweise Justus Wenzels Rezension in der Neuen Züricher Zeitung vom 
30.08.05 einmal abgesehen – dass Habermas schon in früheren Schriften (Theorie 

des Kommunikativen Handelns, Nachmetaphysisches Denken, Texte und Kontexte) 
nicht nur explizit von einem internen Zusammenhang zwischen religiöser Symbolik 
und moralischen Normen spricht, sondern auch zugibt, dass die Philosophie »in ih-
rer nachmetaphysischen Gestalt« die Religion (»vorerst?«) nicht ersetzen können 
wird (Habermas, Motive nachmetaphysischen Denkens, S. 60). Vgl. zu diesem 
Thema auch Habermas, Jürgen: »Transzendenz von innen, Transzendenz ins Dies-
seits«, in: Ders. Texte und Kontexte. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 127-
156. 

32 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 109 

genden stehen weniger die verschiedenen Konsequenzen, die dieser Prozess nach 

sich zieht, im Mittelpunkt des Interesses, sondern vielmehr die Frage nach der 

Möglichkeit und dem Bestand eines normativen Konsenses im Anschluss an den 
Prozess der Entzauberung. Mit anderen Worten, wenn religiöser Glaube inner-

halb traditioneller Gesellschaftsstrukturen maßgeblich an der Herstellung eines 

normativen Konsenses beteiligt war, wie kann dieser normative Konsens ohne 
die bindende Kraft religiöser Symbolik erhalten bleiben? Um diese Frage zu be-

antworten, stellt Habermas die operative Hypothese auf, dass eine Übertragung 

der integrativen Kraft ritueller Regeln auf die integrative Kraft kommunikativer 
Regeln stattfindet. »Bei der Beantwortung dieser Frage, lasse ich mich von der 

Hypothese leiten, daß die sozialintegrativen und expressiven Funktionen, die zu-

nächst von der rituellen Praxis erfüllt werden, auf das kommunikative Handeln 
übergehen.«33 Auch aus dieser Perspektive stellt die Diskursethik also eine Ana-

lyse der integrativ-normativen Kraft sprachlicher Handlungskoordinierung dar. 

Im Folgenden muss daher verdeutlicht werden, wie Habermas diese Analyse der 
kommunikativen Handlungskoordinierung durchführt und welche Schlussfolge-

rungen sich dadurch für metaphysische und naturalistische Implikationen erge-

ben. 
 

 

2.  Handlungskoordin ierung und Sprechaktanalyse 
 

Im Mittelpunkt der Theorie des kommunikativen Handelns steht »die sprachliche 

Verständigung als Mechanismus der Handlungskoordinierung«34. Deren norma-
tive Aspekte werden durch eine Ethik des Diskurses ausformuliert. So kann in al-

ler Kürze die Einordnung der Diskursethik in die Gesamttheorie von Jürgen Ha-

bermas zusammengefasst werden. Dies bedeutet allerdings nicht, dass die Dis-
kursethik ihre normativen Analysen ausschließlich auf sprachliche Handlungen 

begrenzt. Es geht ihr, wie jeder Ethik, um die normativen Elemente sozialer Be-

ziehungen im Ganzen. Dabei bezieht sie, im Gegensatz zu anderen Ethikansät-
zen, ihre normativen Grundsätze aus der Analyse sprachlicher Handlungskoordi-

nierung. Was das bedeutet, soll im Folgenden deutlich gemacht werden.  

 
2.1 Die Sprechaktanalyse von John Austin 

 

Die sprechakttheoretischen Grundlagen der Analyse normativer Aspekte sprach-
licher Handlungen für die Diskursethik finden sich vor allem bei John L. Austin35 

                                              
33 Ebd. S. 118. 
34 Ebd. S. 370. 
35 Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte. (How to do things with words.), Stutt-

gart: Reclam 1985. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

und John R. Searle36. Im Folgenden sollen die Grundzüge dieser sprechakttheore-

tischen Überlegungen und ihre Verwendung bei Habermas vor allem anhand der 

Theorie von Austin vorgestellt werden, um so neben ihrer Bedeutung für die 
Diskursethik gleichzeitig auch die durch Durkheim inspirierte Theorie von der 

Übertragung der integrativen Kraft ritueller Handlungen auf die integrative Kraft 

kommunikativer Regeln zu verdeutlichen.  
Im Zentrum der Theorien von Austin und Searle steht die Erkenntnis, dass 

Sprechen immer auch Handeln bedeutet. Searle erklärt daher, »daß eine Sprach-

theorie […] Teil einer Handlungstheorie ist, und zwar einfach deshalb, weil 
Sprechen eine regelgeleitete Form des Verhaltens ist«37. Die Grundeinheit 

sprachlicher Kommunikation ist für Searle mithin nicht ein Symbol, Wort oder 

Satz, »sondern die Hervorbringung des Symbols oder Wortes oder Satzes im 
Vollzug des Sprechaktes«38. Austin erläutert, dass viele der traditionellen philo-

sophischen Probleme durch die Auffassung entstanden sind, Äußerungen seien 

entweder als Äußerungen über Tatsachen aufzufassen – Austin spricht hier von 
›konstativen Äußerungen‹ – oder keiner Analyse wert.39 Diese »Tatsachenfixie-

rung« der Sprachanalyse, die Austin auch als »deskriptiven Fehlschluss«40 be-

zeichnet, habe dazu geführt, den Umstand zu vernachlässigen, dass Sprechen 
immer gleichzeitig auch Handeln bedeute. Begrifflich holt Austin diese Erkennt-

nis durch den Terminus der ›performativen Äußerung‹ ein; diese ist dadurch ge-

kennzeichnet, dass ihre Aktualisierung, also das Vollziehen der Äußerung, kein 
Bericht ist, sondern den Vollzug einer Handlung bedeutet. »Das Schiff taufen 

heißt (unter passenden Umständen) die Worte ›Ich taufe‹ usw. äußern. Wenn ich 

vor dem Standesbeamten oder dem Altar sage ›Ja‹, dann berichte ich nicht, daß 
ich die Ehe schließe, sondern ich schließe sie.«41 Allerdings ist die Trennung in 

den seltensten Fällen so deutlich, wie in dem genannten Beispiel. In vielen 

Sprechakten finden gleichzeitig Handlungen und propositionale Aussagen bzw. 
performative und konstative Äußerungen statt.42 Austin unterscheidet zu diesem 

Zweck zwischen zwei verschiedenen Hinsichten einen Satz zu analysieren: in lo-

kutionärer und in illokutionärer Hinsicht.43 Den lokutionären Akt bezeichnet er 

                                              
36 Searle, John R.: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt am Main: 

Suhrkamp 1983. 
37 Ebd. S. 31. 
38 Ebd. S. 30. 
39 Vgl. ebd. S. 27. Diese Ansicht entspricht in sprachphilosophischer Hinsicht der 

Kritik Habermas’ an der Objektbezogenheit der Bewusstseinsphilosophie. 
40 Ebd. S. 27 und S. 117. 
41 Ebd. S. 29. 
42 Vgl. ebd. S. 168. 
43 Später wird deutlich, dass die beiden Begriffe Bestandteile von Sätzen bzw. Äuße-

rungen darstellen. Allerdings wird die Differenzierung von performativen und 
konstativen Äußerungen durch die Differenzierung von illokutionären und lokutio-
nären Satzaspekten von Austin nicht zurückgenommen. Vielmehr verhält sich die 
erste Unterscheidung zur zweiten wie die generelle zur speziellen Theorie (vgl. ebd. 
S. 166). 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 111 

als »diese gesamte Handlung ›etwas zu sagen‹»44 Mit »etwas« bezieht sich Aus-

tin allerdings nicht ausschließlich auf den propositionalen Gehalt eines Satzes, 

sondern auf seine Gesamtheit als phonetischer, pathischer und rethischer Akt.45 
Die phonetische Perspektive berücksichtigt einen Satz in Hinblick auf die Laute, 

die nötig sind, um ihn zu äußern. Das pathische Moment bezieht sich auf die 

strukturelle Einheit der Äußerung, als Satz, der aus Wörtern besteht, die nach 
grammatischen Regeln zusammengesetzt sind. Der rethische Akt besteht schließ-

lich »darin, daß man diese Vokabeln dazu benutzt, über etwas mehr oder weniger 

genau Festgelegtes zu reden und darüber etwas mehr oder weniger genau Be-
stimmtes zu sagen«46. Habermas verkürzt nun in der Theorie des kommunikativen 

Handelns den lokutionären Akt auf »den Gehalt von Aussagesätzen (›p‹) oder 

von nominalisierten Aussagesätzen (›-daß p‹)«47, sodass die Rede vom ›lokutio-
nären Teil‹ eingeführt werden kann. Was Habermas als Gehalt des lokutionären 

Teils beschreibt, ist bei Austin genau genommen nur der rethische Aspekt des lo-

kutionären Akts.48 Der ›illokutionäre Aspekt bezieht‹ sich auf die Äußerung als 
Handlung im Ganzen. Austin unterscheidet neben dem lokutionären und dem il-

lokutionären allerdings noch ein drittes Moment der Analyse von Sätzen, das er 

›perlokutionär‹ nennt. Der Satz als perlokutionärer Akt bezeichnet ausschließlich 
die Wirkung, die Sprechhandlung beim Hörer auslösen soll, denn »die Äußerung 

kann mit dem Plan, in der Absicht, zu dem Zweck getan worden sein, die Wir-

kung hervorzubringen«49.  
Dies sind die begrifflichen Grunddifferenzierungen, die Austin in Theorie der 

Sprechakte entwickelt, und die er im Verlauf des Buches detaillierten Analysen 

unterzieht. Die Grundstruktur einer in sich abgeschlossenen Äußerung besteht für 
Austin also aus einem lokutionären und einem illokutionären Teil, und wird for-

malisiert als ›Mp‹ dargestellt. Die Wirkung, auf die ein Satz der Form ›Mp‹ hin 

geäußert wird, ist der ›perlokutionäre Effekt‹.50 
Anhand des Beispielsatzes »Ich verspreche dir, dass ich morgen komme.« 

lässt sich die Unterscheidung zwischen illokutionärem und lokutionärem Be-

standteil verdeutlichen: Inhaltlicher Aspekt des Versprechens ist der nominali-

                                              
44 Ebd. S. 112. 
45 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 112f. 
46 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 113. 
47 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 388f. 
48 Hier wird daher in Zukunft statt von ›Lokution‹ von ›Proposition‹ die Rede sein. 

Vgl. dazu Tugendhat, Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philo-
sophie. 

49 Ebd. S. 118. Da sich am Aspekt des perlokutionären Effektes eine Problematik 
deutlich machen lässt, die für die Theorie Habermas’ von besonderer Bedeutung ist, 
wird der perlokutionäre Effekt weiter unten noch detaillierter dargestellt. 

50 Austin gibt selbst zu, dass die Unterscheidung zwischen illokutionärem und perlo-
kutivem Akt schwierig ist, denn Sprache sei per se auf ›Auswirkungen‹ beim Hörer 
angelegt – etwa, das Gesagte zu verstehen oder immerhin zu hören. (vgl. ebd. S. 
127, Fußnote S. 31). Die genaue Analyse der Unterschiede findet sich in der neun-
ten Vorlesung (ebd. S. 127ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

sierte Satz51 »dass ich morgen komme«. Die Proposition p des Satzes besteht hier 

also im morgigen Kommen des Sprechers. Die Verwendungsweise bzw. Illokuti-

on M dieses rethisch-lokutionären Teils (bzw. des propositionalen Aspekts bei 
Habermas ) wird durch das Verb »versprechen« festgelegt und kann von dem 

propositionalen Teil analytisch getrennt werden. Der Sprecher stellt damit eine 

Handlungsrelation oder -beziehung zu seinem Gegenüber her. So könnte er eben-
falls sagen, dass er sein Gegenüber warne, morgen zu kommen, was eine andere 

Verwendungsweise der Präposition bedeuten würde und zu einem anderen Be-

ziehungsangebot gegenüber dem Hörer führen würde. Für die vorliegende Ab-
sicht ist der illokutionäre Aspekt der Rede von besonderer Bedeutung.52 Dieser 

wird bei Habermas als »illokutionäre Kraft« wieder aufgenommen. 

 
Die illokutionäre Kraft bei Habermas 

 

Um die Sprechaktanalysen von Searle und Austin für eine Ethik fruchtbar zu ma-
chen, transformiert Habermas ihre zentralen Momente unter einer sozialen Pers-

pektive. So tritt einer der wichtigsten Aspekte von Austins Vorlesungen, die 

Analyse der illokutionären Handlung,53 bei Habermas als ›illokutionäre Kraft‹ in 
Erscheinung, durch die die Verwendung des Inhalts einer Aussage festgelegt 

wird. »Wir können auch sagen, daß die illokutive Kraft einer Sprechhandlung da-

rin besteht, die kommunikative Funktion des geäußerten Inhalts festzulegen.«54 
Die Differenzierung von illokutionärem und lokutionärem (bzw. lokutionär-

rethischem) Akt, wird von Habermas in die Unterscheidung des Inhalts- und Be-

ziehungsaspekts von Aussagen transformiert. Letzterer wird durch den illokutio-
nären Bestandteil einer Sprechhandlung bestimmt und ist daher für die ›generati-

ve Kraft‹ von Sprechakten verantwortlich. Diese generative Kraft des illokutiven 

Teils bewirkt nach Ansicht von Habermas, dass ein Sprechakt überhaupt ge- 
bzw. misslingen kann, da durch seine Verwendung versucht wird, eine Bezie-

hung zwischen Sprecher und Hörer aufzubauen. Scheitert dieser Versuch, ist die 

Verständigung misslungen, akzeptiert der Hörer jedoch das im illokutiven Teil 
implizierte Beziehungsangebot, ist der Versuch gelungen. Bei Austin kommt dies 

in der »Lehre von den Unglücksfällen (infelicities)«55 zum Ausdruck. Austin er-

läutert hier, dass performative Äußerungen nicht wie konstative Äußerungen 
»wahr« oder »falsch« sein können, vielmehr können sie »schief laufen« oder 

»verunglücken«.56 Dies ist nach Austin auf den oben bereits erwähnten Umstand 

                                              
51 Zum Begriff ›nominalisierter Satz‹ vgl. auch Tugendhat, Vorlesungen zur Einfüh-

rung in die sprachanalytische Philosophie, S. 97f. 
52 Auf eine detaillierte Darstellung des perlokutionären Effekts wird im Folgenden 

verzichtet. 
53 Austin, Theorie der Sprechakte, S. 120. 
54 Habermas, Jürgen: »Was heißt Universalpragmatik?« in: Apel, Karl-Otto (Hg.), 

Sprachpragmatik und Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1982, S. 216. 
55 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 36. 
56 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 113 

zurückzuführen, dass es Rahmenbedingungen gibt, die erfüllt sein müssen, damit 

eine performative Äußerung richtig verwendet wird. Ist dies nicht der Fall – Aus-

tin bringt hier das Beispiel des Anbietens einer Wette nach dem Rennen, auf das 
sich die Wette bezieht – so »können wir die Äußerung […] nicht falsch nennen; 

sie ist im allgemeinen verunglückt«57. Dass die Möglichkeit des Miss- bzw. Ge-

lingens einer Sprechhandlung also überhaupt besteht, kann demnach nicht auf die 
Rolle des propositionalen Gehalts einer Aussage zurückgeführt werden, sondern 

ausschließlich auf das in dem Satz enthaltene Angebot zu einer interpersonalen 

Beziehung: der generativen Kraft des illokutionären Teils. Dies lässt sich durch 
die dreifache Wirkung verdeutlichen, die ein illokutionärer Akt auf den Hörer 

nach Ansicht von Austin haben kann bzw. soll: »das Verständnis sichern, wirk-

sam sein und zu einer Antwort auffordern«.58 Damit wird klar, was Habermas 
meint, wenn er erklärt, die generative Kraft eines Sprechaktes bestehe darin, 

»daß der Sprecher in Ausführung eines Sprechaktes auf den Hörer derart ein-

wirkt, daß dieser mit ihm eine interpersonale Beziehung aufnehmen kann«59.   
 

Der perlokutionäre Effekt und seine Konsequenzen für Habermas 
 

Die weitergehende Differenzierung zwischen illokutionärem und perlokutivem 

Akt ist, wie auch Austin zugibt60, schwierig, denn in gewisser Hinsicht sind beide 

– und nicht nur der perlokutionäre Akt – auf Zielerreichung angelegt. Für den il-
lokutiven Akt gilt nämlich ebenfalls, dass er darauf abzielt: 

• verstanden zu werden, 

• wirksam zu sein, d.h. nicht zu misslingen 
• zu einer Antwort aufzufordern 

• eine interpersonale Beziehung aufzubauen 

 
Austin und Searle halten dennoch an der Unterscheidung von illokutionärem und 

perlokutionärem Effekt fest und Searle behauptet, es gäbe »zahlreiche zum Voll-

zug illokutionärer Akte verwendete Arten von Sätzen, mit deren Bedeutung kein 
perlokutionärer Effekt verknüpft ist«61. Um dies zu erläutern, unterscheidet er 

zwischen einer Wirkung und dem reinen Verstehen einer Äußerung. Er möchte 

nicht gelten lassen, dass das Verstehen selbst bereits eine Wirkung ist und daher 
der illokutionäre auf den perlokutiven Effekt reduziert werden könne.  

 
Wenn ich ›Hallo‹ sage und auch meine, so habe ich nicht unbedingt die Absicht, damit bei 

meinem Zuhörer einen anderen Zustand oder eine andere Reaktion hervorzurufen als bloß 

                                              
57 Ebd. 
58 Ebd. S. 134.  
59 Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 216. 
60 Vgl. ebd. S. 127, Fußnote S. 31. 
61 Searle, Sprechakte, S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

die, daß er weiß, daß er gegrüßt wird. Dieses Wissen ist aber einfach sein Verstehen dessen, 

was ich gesagt habe, und keine zusätzliche Reaktion oder Wirkung.62 

 

Das entscheidende Merkmal einer Unterscheidung von perlokutionärem Effekt 
und illokutiver Kraft ist bei Austin letztendlich die Notwendigkeit der Existenz 

von Konventionen zur Aktualisierung illokutionärer Bindungskräfte. Anders aus-

gedrückt, die illokutionäre Kraft kann nur dann tatsächlich wirksam werden, 
wenn bestimmte Rahmenbedingungen gegeben sind, die die Bedeutung des 

Sprechangebotes ›decodieren‹. Um hingegen einen perlokutionären Effekt zu re-

alisieren, müsse dieser konventionelle Rahmen nicht notwendig vorhanden sein. 
»Für illokutionäre Akte gilt ausnahmslos, daß man sich für sie konventionaler 

Mittel bedienen muss, und das muss daher auch dann gelten, wenn die Mittel 

einmal außersprachlich sind. […] Perlokutionäre Akte sind dagegen nicht kon-
ventional.«63 

Bei Habermas tritt das perlokutionäre Handeln als ein bestimmter Fall ›stra-

tegischen Handelns‹ in den Blickpunkt.64 Strategisches Handeln ist selbst eine 
Unterkategorie teleologischen Handelns. Letzteres bezeichnet allgemein ein 

Handeln, das auf einen Zweck bzw. das Hervorbringen eines gewünschten Zu-

standes ausgerichtet ist. Teleologisches Handeln wird zu strategischem Handeln, 
»wenn in das Erfolgskalkül des Handelnden die Erwartung von Entscheidungen 

mindestens eines weiteren zielgerichtet handelnden Aktors eingehen kann«65. Ei-

ne perlokutionäre Handlung wird von Habermas nun so begriffen, dass sie der 
Definition von strategischem Handeln das Merkmal der Täuschung hinzufügt: 

ein perlokutionäres Ziel kann ein Sprecher nur dann verfolgen, wenn er den Hö-

rer über das tatsächliche Ziel der (Sprech)Handlung täuscht. 66 Der perlokutionäre 
Effekt ist für Habermas demnach eine bestimmte Form des sprachlich-zweck-

orientierten Handelns und kann damit vom illokutionären Handeln, welches nicht 

zum strategischen Handeln zu zählen ist, unterschieden werden. So hat Habermas 
seiner eigenen Ansicht nach im Rückgriff auf Austins Differenzierungen einen 

Handlungstypus extrahiert, der nicht zweckrational orientiert ist und damit der 

Kritik am Rationalitätsbegriff Webers entgeht.  
Der für seine Theorie so zentrale Begriff der ›kommunikativen Handlung‹ 

wird daher von Habermas auch direkt mit der illokutionären Kraft einer Sprech-

handlung in Verbindung gebracht. »Ich rechne also diejenigen sprachlich vermit-
telten Interaktionen, in denen alle Beteiligten mit ihren Sprechhandlungen illoku-

tionäre Ziele und nur solche verfolgen, zum kommunikativen Handeln.«67 

                                              
62 Ebd. 
63 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 136f. 
64 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 390ff und besonders S. 

395. 
65 Ebd. S. 127. 
66 Ebd. S. 396. 
67 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 115 

Kommunikatives Handeln ist damit per definitionem das Gegenstück zu stra-

tegischem Handeln68 und zeichnet sich dadurch aus, dass das Ziel der Sprech-

handlung nicht strategisch, sondern offen und im Einvernehmen mit dem Ge-
sprächspartner erreicht werden soll.69  

 

Die Frage, was hier »Einvernehmen« bedeutet, ist für die Diskursethik von emi-
nenter Bedeutung und muss deshalb näher analysiert werden: Da kommunikati-

ves Handeln selbst nicht-manipulativer Natur ist, stellt es nach Ansicht von Ha-

bermas einen Typus der Handlungskoordinierung bereit, dessen Analyse die ge-
stellte Frage beantwortet.  

 
Kommunikatives Handeln zeichnet sich gegenüber strategischen Interaktionen dadurch aus, 

daß alle Beteiligten illokutionäre Ziele vorbehaltlos verfolgen, um ein Einverständnis zu er-

zielen, das die Grundlage für eine einvernehmliche Koordinierung der jeweils individuell 

verfolgten Handlungspläne bietet.70 

 

In einem Sprechakt stellt der Sprecher S einen bestimmten Geltungsanspruch an 
den Hörer H. Beispielsweise kann er  

(a) vom Hörer fordern, dass dieser das Fenster öffnen soll (und damit unter ande-

rem implizit den Anspruch stellen, dass seine Forderung gerechtfertigt ist) 
oder etwa 

(b) behaupten, dass das Haus rot ist (und damit unter anderem implizit den An-

spruch stellen, dass er die Wahrheit sagt). 
 

Wie bereits erläutert, impliziert jeder Sprechakt einen Beziehungsaspekt zwi-

schen Sprecher und Hörer, der in der Illokution des Sprechakts enthalten ist. Äu-
ßerung (a) enthält als Illokution eine Forderung, Äußerung (b) eine Behauptung:  

(a’) S fordert, dass H p. 

(b’) S behauptet, dass p. 
 

Wie aber führt die jeweilige Äußerung zu einer Handlungskoordinierung zwi-

schen S und H? Zunächst muss H die Äußerung verstehen: Mit Bezugnahme auf 
seinen eigenen Wahrheitsbegriff71 erklärt Habermas, dass man eine Äußerung 

                                              
68 Vgl. auch Habermas, Arbeit und Interaktion. 
69 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 398. Letztlich 

geht Habermas nicht von einer kategorialen Differenz zwischen strategischem und 
kommunikativem Handeln aus, sondern behauptet, dass das strategische Handeln 
als Derivat des kommunikativen begriffen werden muss. Vgl. Habermas, Was heißt 
Universalpragmatik, S. 174. 

70 Ebd. 
71 Vgl. Habermas, Jürgen, »Wahrheitstheorien«, in: Ders. Vorstudien und Ergänzun-

gen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1995. S. 127-187. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

dann versteht, wenn man die Gründe kennt, die sie akzeptabel machen.72 Haber-

mas unterscheidet daher an dieser Stelle zwei Ebenen von Akzeptabilitätsbedin-

gungen: die allgemeinen und die speziellen. Neben den allgemeinen Bedingun-
gen (Verstehen der Äußerung eines Sprechers durch den Hörer, grammatische 

Wohlgeformtheits- und allgemeine Kontextbedingungen) sind vor allem die  spe-

ziellen Akzeptabilitätsbedingungen relevant. Diese orientieren sich an den beiden 
Komponenten des Sprechaktes, Proposition und Illokution. Damit ein Hörer die 

Äußerung eines Sprechers verstehen kann, muss er zusätzlich zu den allgemeinen 

Akzeptabilitätsbedingungen einerseits die Erfüllungsbedingungen kennen, unter 
denen der im Sprechakt geäußerte Anspruch eingelöst ist. Im Beispielsatz (a) ist 

die Erfüllungsbedingung dann gegeben, wenn der Hörer weiß, was er tun muss, 

damit ein (bestimmtes) Fenster geöffnet ist. Die Erfüllungsbedingungen beziehen 
sich daher immer auf die Proposition des Sprechaktes. Andererseits müssen Ein-

verständnisbedingungen vorhanden sein, damit die Akzeptabilität einer Äuße-

rung gewährleistet werden kann. Diese sind dann vorhanden, wenn Sprecher und 
Hörer wechselseitig um die Gründe wissen, die S zu dem in seiner Äußerung 

enthaltenen Anspruch berechtigt.  

Für den Versuch einen Rationalitätsbegriff auf der Basis nicht-strategischer 
Handlungskoordinierung zu explizieren, sind vor allem die Einverständnisbedin-

gungen wichtig, da diese auf den Begriff des Geltungsanspruchs und der Be-

gründung verweisen. Die generative Kraft des illokutiven Bestandteils eines 
Sprechaktes verweist also nach Auffassung von Habermas implizit auf die Be-

gründung des in der Illokution erhobenen Geltungsanspruches. Anders ausge-

drückt, die in der Illokution durch den Sprecher angebotene Beziehung zum Hö-
rer wird dieser genau dann akzeptieren, wenn er der Auffassung ist, dass der 

Sprecher den erhobenen Anspruch mit Gründen verteidigen kann.  

 
Ein Sprecher kann einen Hörer zur Annahme seines Sprechaktangebotes, wie wir nun sagen 

können, rational motivieren, weil er aufgrund eines internen Zusammenhangs  zwischen 

Gültigkeit, Geltungsanspruch und Einlösung des Geltungsanspruchs die Gewähr dafür 

übernehmen kann, erforderlichenfalls überzeugende Gründe anzugeben, die einer Kritik des 

Hörers am Geltungsanspruch standhalten.73 

 

Allerdings gibt es verschiedene Formen von Geltungsansprüchen.74 Schon die 
Beispielsätze (a) und (b) verdeutlichen dies. (a) kann einerseits im Sinne eines 

reinen Imperatives (»Ich fordere sie auf, x zu tun!«) oder einer autorisierten Auf-

forderung (»Ich weise sie hiermit an, x zu tun.«) formuliert werden. Im Falle ei-
nes reinen Imperatives sind, so Habermas, die Gründe die H dazu motivieren, der 

Aufforderung Folge zu leisten, empirischer Natur, d.h. die Nichtbefolgung wird, 

in welcher Form auch immer, sanktioniert. Im Falle der autorisierten Aufforde-

                                              
72 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 400. 
73 Ebd. S. 406. 
74 Zu dem Thema ›Geltungsansprüche‹ siehe auch nächstes Kapitel. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 117 

rung kann S implizit oder explizit auf Gründe, wie beispielsweise seinen Status 

als General verweisen. Er erhebt damit unter anderem den normativen Anspruch, 

dass sein Status als General berechtigt ist. Es wird damit deutlich, von welcher 
Bedeutung die Unterscheidung der perlokutionären und der illokutionären Effek-

te auch für die Theorie von Habermas ist.  

 
Der perlokutionäre Effekt und der Naturalismus 

 

Ich möchte nun behaupten, dass die Kritik, an der habermasschen Bezugnahme 
auf die naturalistische Theorie von Mead, die im zweiten Teil herausgearbeitet 

wurde, in diesen Überlegungen ihr sprachphilosophisches Pendant findet. Eines 

der Hauptargumente der Kritik im zweiten Teil war, dass die Theorie der Hand-
lungskoordinierung bei Habermas aufgrund der Bezugnahme auf Mead auch als 

eine funktionale Verhaltenskoordinierung rekonstruiert werden kann (siehe Kapi-

tel II.5.2 Naturalistische Implikationen und ihre Konsequenzen). Durch den Be-
griff des ›perlokutionären Effektes‹ wird es möglich, die Kritik nun in eine 

sprachphilosophische Terminologie zu übersetzten. Was bei Mead »the adjust-

ment to one another of the acts of different human individuals within the human 
social process«75 ist, wäre in der Terminologie von Searle und Austin die Ver-

wendung der Sprache im Sinne perlokutionärer Effekte. Insofern Sprache näm-

lich im Sinne reiner Anpassung an die (soziale) Umwelt interpretiert wird und 
das Reiz-Reaktionsschema am Beginn der Sprachanalyse steht, besteht neben der 

ausschließlich auf Wirkung ausgerichteten Sprechakte keine Notwendigkeit mehr 

für illokutionäre Effekte: Der illokutionäre Effekt würde seinen eigentlichen Sinn 
im perlokutionären finden, die Differenzierung eines illokutionären Teils wäre 

sinnlos. Searle selbst bringt diese Reduktionstheorie direkt in Verbindung mit ei-

ner naturalistischen Theorie der Sprache: 
 

Wie wohl aus allem, was ich gesagt habe, hervorgeht, halte ich eine solche Reduktion des 

Illokutiven auf das Perlokutionäre […] für undurchführbar. In diesem Punkt unterscheiden 

sich die – wie man sie nennen könnte – institutionellen Theorien der Kommunikation, wie 

zum Beispiel Austins Theorie, meine und, so glaube ich, Wittgensteins, von den – wie man 

sie nennen könnte – naturalistischen Theorien der Bedeutung, wie z.B. jenen, die eine Be-

schreibung der Bedeutung in den Kategorien von Reiz und Reaktion vornehmen.76 

 

Genau als eine solche Theorie tritt jedoch Meads Sozialbehaviorismus in Er-
scheinung. Wenn sich aber Meads Theorie im Sinne einer Reduktion des Illoku-

tiven auf das Perlokutionäre rekonstruieren ließe und sich diese Reduktion durch 

die Bezugnahme von Habermas auf Mead auch in die Theorie von Habermas 
einschleicht, dann bekommt Habermas neben den hier behandelten ethischen 

Folgeproblemen zusätzlich noch ein weit reichendes Problem für seine Differen-

                                              
75 Mead, Mind, Self, and Society, S. 75. 
76 Searle, Sprechakte, S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

zierung von kommunikativer und strategischer Kommunikation und damit auch 

für seinen Begriff der kommunikativen Vernunft im Ganzen. Dieser Punkt ist für 

die vorliegende Frage nicht von direkter Relevanz, aber für die allgemeine Theo-
rie von Habermas durchaus wichtig. Im vorliegenden Kontext sind vor allem die 

moralphilosophischen Folgen der von Searle angedeuteten Reduktion des Illoku-

tiven auf das Perlokutionäre innerhalb einer naturalistische Theorie der Bedeu-
tung wichtig: wenn Sprache auch bei Habermas im Sinne perlokutionärer Effekte 

rekonstruiert werden kann – und gerade dies sollte hier gezeigt werden – dann 

bedeutet dies für die Diskursethik, dass der zu erzielende Konsens auch in be-
grifflicher (und nicht ausschließlich faktischer) Hinsicht einen rein zweckrationa-

len Kompromiss oder, in anderen Worten, eine Form von Vertrag darstellt. Wir 

werden weiter unten noch sehen, wieso dies eine Konsequenz ist, die für die Dis-
kursethik von Apel und Habermas inakzeptabel ist. 

 
Die verschiedenen Geltungsansprüche und die Bedeutung des 
Geltungsanspruchs der Richtigkeit für die Diskursethik  

 
Jeder Sprechakt enthält nach Habermas einen expliziten oder impliziten illokuti-

onären Bestandteil, mit dem spezifische Geltungsansprüche erhoben werden, die 

letztendlich die generative Kraft des Sprechaktes bzw. die Möglichkeit seines 
Miss- oder Gelingens erklären. Habermas will also die illokutionäre Rolle eines 

Sprechaktes »nicht als eine irrationale Kraft dem geltungsbegründenden proposi-

tionalen Bestandteil gegenüberzustellen, sondern als diejenige Komponente [...] 
begreifen, die spezifiziert, welchen Geltungsanspruch ein Sprecher mit seiner 

Äußerung erhebt, wie er ihn erhebt und für was er ihn erhebt«.77  

Im Sinne der Unterscheidung von illokutivem und propositionalem Bestand-
teil der Rede differenziert Habermas anschließend einen »eher interaktiven« von 

einem »eher kognitiven Gebrauch«78 der Sprache. Im interaktiven Sprachge-

brauch sind die Beziehungen zwischen Sprecher und Hörer Thema (wie etwa im 
Fall von Warnungen, Versprechen oder Aufforderungen), wohingegen im kogni-

tiven Sprachgebrauch der »Inhalt der Äußerung als eine Proposition über etwas, 

das in der Welt statthat [thematisiert wird, Anm. dch], während wir die interper-
sonale Beziehung nur beiläufig erwähnen«79. Beiden Arten von Sprachgebrauch 

ordnet Habermas einen jeweils anderen (expliziten) Geltungsanspruch zu: Im ko-

gnitiven Gebrauch der Sprache wird ein Anspruch auf Wahrheit geltend gemacht, 
im interaktiven Gebrauch ist hingegen der Anspruch auf Richtigkeit zentral, da 

ein normatives Muster (bei Austin die »konventionellen Rahmenbedingungen«) 

vorausgesetzt werden muss, auf das sich die Gesprächspartner implizit beziehen, 
denn »die illokutive Kraft des Sprechakts, die zwischen Beteiligten eine interper-

sonale Beziehung erzeugt, ist der bindenden Kraft anerkannter Normen des 

                                              
77 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 375f. 
78 Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 239 
79 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 119 

Handelns (oder der Bewertung) entlehnt; soweit der Sprechakt Handlung ist, ak-

tualisiert er ein bereits etabliertes Beziehungsmuster«80. Der interaktive Sprach-

gebrauch setzt also, wie auch Austin deutlich macht81, immer schon »die Geltung 
eines normativen Hintergrundes von Institutionen, Rollen, sozikulturell einge-

wöhnten Lebensformen, d.h. von Konventionen«82 voraus. Damit ein Sprechakt 

gelingen kann, muss dieser normative Hintergrund zum Zwecke der Aktualisie-
rung des Beziehungsaspektes in Anspruch genommen werden. Habermas ist mit-

hin der Ansicht, dass Sprechhandlungen aufgrund ihres illokutiven Anteils in je-

dem Fall bestimmte Geltungsansprüche zugrunde liegen: dem kognitiven 
Sprachgebrauch ordnet er die konstativen Sprechakte zu, die den Geltungsan-

spruch der Wahrheit erheben; den interaktiven Sprachgebrauch nennt er auch 

›regulative Sprechhandlungen‹. In diesen wird ein bestimmtes interpersonales 
Verhältnis ausgedrückt, das die Gesprächspartner zu Handlungs- und Bewer-

tungsnormen einnehmen können. Hier spricht Habermas vom Geltungsanspruch 

der Richtigkeit. »Mit der illokutiven Kraft der Sprechhandlungen ist der normati-
ve Geltungsanspruch – Richtigkeit bzw. Angemessenheit – ebenso universal in 

die Redestrukturen eingebaut wie der Wahrheitsanspruch.«83  

Für die Diskursethik ist der Geltungsanspruch der Richtigkeit von größerer 
Bedeutung als der Wahrheitsanspruch, da in ihm die Konstituierung eines norma-

tiven Beziehungsmusters thematisch ist. Der Geltungsanspruch der Wahrheit be-

zieht sich hingegen auf den Wahrheitsgehalt einer Aussage. Es ist wichtig, darauf 
hinzuweisen, dass die Trennung von interaktivem und kognitivem Sprachge-

brauch faktisch nicht vorkommt (daher die Rede vom »eher interaktiven« und 

»eher kognitiven Gebrauch« der Sprache84): jeder Sprechakt beinhalte einen in-
teraktiven Aspekt, der ihn zu einem normativen Hintergrund in Relation setze. 

 
In konstativen Sprechakten bleibt […] der normative Geltungsanspruch implizit, obgleich 

auch diese (beispielsweise Berichte, Erklärungen, Mitteilungen, Erläuterungen, Erzählun-

gen usw.) einem etablierten Beziehungsmuster entsprechen, d.h. von einem anerkannten 

normativen Hintergrund gedeckt sein müssen, wenn die mit ihnen beabsichtigten interper-

sonalen Beziehungen zustandekommen sollen.85  

 

Dem entspricht der Umstand, dass ein propositionaler Akt niemals ohne einen il-

lokutionären Teil gebildet werden kann; »d.h. man kann nicht nur hinweisen und 
prädizieren, ohne eine Behauptung aufzustellen, eine Frage zu stellen oder ir-

gendeinen anderen illokutionären Akt zu vollziehen«86. Auf der anderen Seite ist 

                                              
80 Ebd. S. 240 [Hervorhebung dch]. 
81 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 36. 
82 Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 240. 
83 Ebd. S. 241. 
84 Ebd. S. 239. 
85 Ebd. S. 241. 
86 Searle, Sprechakte, S. 43f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

es durchaus möglich, einen illokutionären Akt ohne propositionalen Bestandteil 

zu realisieren.  

Entscheidend ist, dass die Diskursethik die Aufgabe übernimmt, einen (for-
malen) Weg zu beschreiben, wie die Geltungsberechtigung der in Anspruch ge-

nommenen Normen »überprüft« werden können, d.h. wie geklärt werden kann, 

ob die Norm auf die sich bestimmte soziale Interaktionen beziehen, intersubjek-
tiv anerkannt werden sollten.  

 
Als Teil des interaktiven Sprachgebrauchs können Warnungen und Ratschläge auch einen 

normativen Sinn haben; dann hängt die Berechtigung zu bestimmten Warnungen und Rat-

schlägen wiederum davon ab, ob die vorausgesetzte Norm, auf die sie sich beziehen, gilt 

(intersubjektiv anerkannt ist) oder nicht (und auf einer nächsten Stufe: gelten, d.h. intersub-

jektiv anerkannt werden sollte oder nicht).87 

 

Die Absicht der Diskursethik ist es also, die Geltung jener Normen zu überprü-

fen, die zur Realisierung von interpersonalen Beziehungen in Anspruch genom-
men werden. 

Habermas hat den Sprechakten damit bisher zwei Geltungsansprüche zuge-

wiesen: den Geltungsanspruch der Wahrheit für konstative Sprechkate und den 
Geltungsanspruch der Richtigkeit für regulative Sprechakte. Einen dritten Gel-

tungsanspruch konstatiert er in den so genannten expressiven Sprechakten, die 

durch illokutive Äußerungen wie beispielsweise »Ich wünsche mir...«, »Ich glau-
be, dass…« ausgedrückt werden. Diese Sprechakte stellen einen Ausdruck des 

»inneren Zustandes« des Sprechers dar; der Sprecher ist wahrhaftig, wenn der 

ausgesprochene Zustand tatsächlich seinem »inneren Zustand« entspricht, denn 
»Wahrhaftigkeit verbürgt die Transparenz einer sprachlich sich darstellenden 

Subjektivität«88. Auch der Anspruch der Wahrhaftigkeit ist für Habermas eine 

Universalimplikation des Sprechens89 und daher seiner Ansicht nach auch in je-
dem Satz explizit oder implizit enthalten. Sein Vorhandensein ist allerdings nicht 

in gleicher Weise offensichtlich, wie das der beiden anderen Geltungsansprüche, 

was darauf zurückzuführen ist, dass dem Personalpronomen der ersten Person in-
nerhalb eines Satzes eine Doppelbedeutung zukommt90: einerseits die Bedeutung 

der Illokution im Sinne der generativen Kraft von Sprechakten, d.h. als bezie-

hungsgenerierendes Moment, und andererseits die Bedeutung der Erlebnisbe-
schreibung des Sprechers. Die Illokution in dem Satz »Ich versichere dir, dass es 

keine schwarzen Schwäne gibt.« vermittelt einerseits das Versichern des proposi-

tionalen Gehaltes »…dass es keine schwarzen Schwäne gibt« und stellt damit ei-
ne Beziehung zum Hörer her, andererseits drückt das Verb »versichern« an die-

ser Stelle jedoch zugleich einen Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit aus, in 

                                              
87 Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 242. 
88 Ebd. S. 244. 
89 Ebd. S. 245. 
90 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 121 

dem der Sprecher behauptet, selbst sicher zu sein, dass es keine schwarzen 

Schwäne gibt. Ist er sich dessen nicht sicher, äußert den genannten Satz aber den-

noch, so hat er die Absicht, seinen Hörer zu täuschen.  
Es können somit drei Geltungsansprüche unterschieden werden91:  

1. Geltungsanspruch der Wahrheit für den kognitiven Kommunikationsmodus 

(assertorische Sätze)  
2. Geltungsanspruch der Richtigkeit oder Angemessenheit für den interpersona-

len Aspekt der Kommunikation (performative Sätze)  

3. Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit für den expressiven Kommunikati-
onsmodus 

 

Die Geltungsansprüche werden von jedem Sprecher erhoben, »je nachdem, ob 
sie sich [sic!, Anm. dch] auf etwas in der objektiven Welt [...], auf etwas in der 

gemeinsamen sozialen Welt [...] oder auf etwas in der eigenen subjektiven Welt 

[...] Bezug nehmen«92. Assertorische Sätze können wahr oder falsch sein; für per-
formative Sätze gilt dies nicht, sie können nur gelingen oder misslingen (siehe 

dazu die »Lehre von den Unglücksfällen« bei Austin93). Der Geltungsanspruch 

der Wahrhaftigkeit in expressiven Sätzen ist ein Sonderfall, der an dieser Stelle 
nicht ausführlich diskutiert werden muss. Seine Eigentümlichkeit besteht unter 

anderem darin, dass sich der Sprecher in der Verwendung eines expressiven Gel-

tungsanspruches nicht irren kann, da er sich auf einen »inneren Zustand« be-
zieht.94 Insofern wäre es interessant, den Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit in 

ein Verhältnis zur Frage nach dem privilegierten Zugang zu den res cogitans zu 

stellen und zu analysieren, welche Rolle dieser Anspruch unter der Vorausset-
zung eines nicht-privilegierten Zuganges spielen würde (vgl. II.3.5 Der Verlust 

des privilegierten Zugangs zu den res cogitans). Bezogen auf die Diskursethik ist 

                                              
91 Ursprünglich unterscheidet Habermas noch einen weiteren, jedem Sprechakt inne-

wohnenden Geltungsanspruch: ›Verständlichkeit‹. Dieser wurde von ihm jedoch 
später von den drei anderen Ansprüchen klar unterschieden, da er eine Bedingung 
für Kommunikation überhaupt darstellt und im Gegensatz zu den anderen Geltungs-
ansprüchen immer schon eingelöst ist, wenn die Kommunikation ungestört verläuft: 
»Daher möchte ich ›Verständlichkeit‹ zu den Bedingungen der Kommunikation 
rechnen und nicht zu den in der Kommunikation erhobenen, sei es diskursiven oder 
nicht diskursiven Geltungsansprüchen« (Habermas, Wahrheitstheorien, S. 139). 

92 Habermas, Jürgen: »Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm«, in: 
Ders. Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1996, S. 68. 

93 Austin, Theorie der Sprechakte, S. 36. 
94 Die Frage nach dem Status der expressiven Geltungsansprüche kann auch im Zu-

sammenhang zur Analyse der ›mentalen Zustände‹ in der sprachanalytischen Philo-
sophie betrachtet werden: Philosophen wie Kripke auf der einen und Rorty auf der 
anderen Seite versuchen den genauen Status dieser Zustände in neuer, nicht-
cartesianischen Terminologie zu beschreiben. Vgl. dazu etwa Tugendhat, Vorlesun-
gen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie. Rorty, Der Spiegel der 
Natur. Kripke, Saul A: Naming and Necessity, Harvard: University Press 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

vor allem die Tatsache von Bedeutung, dass der Geltungsanspruch der Wahrhaf-

tigkeit diskursiv nicht einlösbar ist.95 Für den vorliegenden Zusammenhang sind 

vor allem der Geltungsanspruch der Richtigkeit und der Wahrheit wichtig. Letz-
ter vor allem deshalb, weil er im Prozess der Versprachlichung des Sakralen eine 

systematische Rolle spielt. 

 
Die sakralen Grundlagen der Geltungsansprüche 

 

In dem Kapitel zur »Versprachlichung des Sakralen« bei Emile Durkheim (II.1.2 
(2)) wurde die Frage aufgeworfen, was Habermas mit dem Übergang der sozial-

integrativen und expressiven Funktionen innerhalb der rituellen Praxis auf das 

kommunikative Handeln ausdrücken möchte und welche Konsequenz dies für die 
Leitfrage hat. Nachdem nun der Begriff des Geltungsanspruchs verdeutlicht wur-

de, ist es möglich, diese Frage noch detaillierter zu beantworten. 

Mit Bezugnahme auf Mead und Durkheim stellt Habermas zunächst die Hy-
pothese auf, »daß sich der Begriff eines kritisierbaren Geltungsanspruchs einer 

Assimilation der Wahrheit von Aussagen an die (zunächst keineswegs kritisier-

bare) Geltung von Normen verdankt«96. Habermas deutet damit eine soziale bzw. 
sakrale Grundlage aller Geltungsansprüche, insbesondere aber des Wahrheitsan-

spruches an. »Die Idee der Wahrheit als eines idealen Geltungsanspruchs ver-

dankt sich den der kollektiven Identität innewohnenden Idealisierungen.«97 Un-
terstützt wird diese Annahme zunächst durch die strukturelle Analogie zwischen 

konstativen und normativen Geltungsansprüchen, die nach Habermas’ Ansicht 

möglicherweise98 darauf hinweist, dass der auf Kritisierbarkeit angewiesene Gel-
tungsanspruch der Wahrheit seinen Status aus dem Geltungsanspruch der Rich-

tigkeit bezieht und gleichzeitig seine autoritären Geltungsbedingungen in Be-

gründungsforderungen transformiert hat. 
 

Einerseits könnte der Anspruch auf propositionale Wahrheit die Struktur eines Geltungsan-

spruchs, der berechtigterweise eingelöst werden kann, jener Art von Ansprüchen entlehnt 

haben, die sich auf gültige Normen stützen, andererseits muss er sogleich in einer radikali-

sierten, nämlich auf Begründungen abzielenden Version auftreten.99 

 

Der (nicht-erzielte) normative Konsens, über den sich die kollektive Identität der 

Gruppen in früheren Gesellschaften herstellt, verweist demnach auf ein gesell-
schaftliches Idealbild. Diese Idealisierung transzendiere die raum-zeitliche Fakti-

                                              
95 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien, S. 139. 
96 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 109. 
97 Ebd. S. 111. 
98 Die Ausdrücke »Hypothese« und »Vermutung« verweisen darauf, dass Habermas 

hier nur einen schwachen Anspruch erhebt. Klar ist jedoch, dass Habermas den 
Wahrheitsbegriff keinesfalls einseitig aus dem Begriff der Normengeltung ableiten 
möchte. 

99 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 123 

zität und wird daher von Habermas als »Modell für alle Geltungsansprüche«100 

bezeichnet. Jedoch soll diese Darstellung keine einseitige Ableitungsfunktion des 

Wahrheitsbegriffs aus dem Begriff der Normengeltung bedeuten. Die »Harmonie 
mit der Natur« (Wahrheit) kann letztlich auch nach Ansicht von Habermas nicht 

auf die »Harmonie der Geister« (Normativität) reduziert werden. Der Wahrheits-

begriff »verbindet vielmehr die Objektivität der Erfahrung mit dem Anspruch auf 
intersubjektive Geltung einer entsprechenden deskriptiven Aussage […]«101. 

Dieser Vorgang wird von Habermas am Beispiel der Rechtstheorie Durk-

heims verdeutlicht, deren zentrale Frage sich auf die Herstellung jenes Bindungs-
effektes bezieht, den ein Vertrag nach dem Wegfall der sakralen Grundlage des 

Rechts haben kann. Durkheim erörtert also die Frage, wieso sich vertragsschlie-

ßende Parteien dem Vertrag gemäß verhalten, wenn dieses vertragskonforme 
Verhalten selbst nicht mehr religiös motiviert ist. Eine klassische Antwort liegt 

im Hinweis der Kontraktualisten auf die Zwangsmaßnahmen, die das moderne 

Recht im Falle vertragsbrüchigen Verhaltens vorsieht: der Einzelne verhält sich 
rechts- bzw. vertragskonform, weil ihm andernfalls Sanktionen drohen. Für Ha-

bermas ist diese Erklärung jedoch nicht ausreichend, denn das Faktum einer 

freiwilligen, vertraglichen Übereinkunft begründet seiner Ansicht nach nicht den 
verpflichtenden Charakter des Vertrages selbst.102 Sein Gegenvorschlag bezieht 

sich auf die sanktionsunabhängige Legitimation des Rechts: nur wenn erklärt 

werden kann, inwiefern die zum vertragskonformen Verhalten verpflichtenden 
Rechtsnormen begründet sind, ist auch der verpflichtende Charakter des Vertra-

ges gewährleistet. Habermas begreift die Rechtslegitimation mit Durkheim des-

halb als Ausdruck eines allgemeinen Interesses.103 Allerdings – und dies ist auch 
für die Diskursethik von Bedeutung – bezieht sich Habermas nicht auf dieses 

Rechtsverständnis, weil damit eine materiale, gleichsam utilitaristische Grundla-

ge des Rechts geschaffen worden ist. Vielmehr verweist der Begriff des allge-
meinen Interesses auf ein Argumentationsziel, welches das rationale Substitut 

des autoritativen Anspruchs sakraler Gemeinschaften darstellt. Mit anderen Wor-

ten, Habermas begreift das Allgemeininteresse als starkes (und möglicherweise 
letztes) Begründungsziel innerhalb einer Gemeinschaft, in der die normativen 

Rahmenbedingungen illokutiver Sprechhandlungen nicht mehr autoritär festge-

setzt sind, sondern durch Begründungsforderungen ersetzt wurden. Damit wird 
die Autorität des nicht-erzielten normativen Konsenses nach Ansicht von Ha-

bermas durch den geschichtlichen Rationalisierungsprozess in die Autorität eines 

                                              
100 Ebd. S. 110. 
101 Ebd. S. 111. 
102 Dies ist eine der klassischen Fragen der Rechtstheorie, deren Erörterung uns bei 

der Analyse des apelschen Ansatzes noch beschäftigen wird. (Zum besseren Ver-
ständnis siehe Apel, Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, 48f. Apel er-
läutert hier aus Sicht der Diskursethik weshalb die vertragstheoretische Antwort 
nicht ausreichend ist.) 

103 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 123f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

erzielten Konsenses überführt. Die Legitimation dieser Autorität wird nicht mehr 

durch eine sakrale Symbolik, sondern durch das, in jeder Diskussion implizierte 

Argumentationsziel eines Konsenses, der das allgemeine Interesse aller Diskus-
sionsteilnehmer widerspiegelt, sicher gestellt. 

Es fällt allerdings auf, dass Habermas’ Ausführungen  an dieser Stelle eher 

konjunktivisch formuliert sind und er zwischen zwei Positionen schwankt: Einer-
seits spricht er vom Entlehnen des Anspruchs auf propositionale Wahrheit aus 

gültigen Richtigkeitsansprüchen, andererseits weist er darauf hin, dass die »Har-

monie mit der Natur« nicht mit der »Harmonie der Geister« zusammenfalle. 
Letztendlich bleibt damit aber die Relationsstruktur von sakraler Geltung und 

Wahrheit im Dunkeln. Habermas hätte hier die Möglichkeit, sämtliche metaphy-

sischen Implikationen des Wahrheitsanspruchs und damit auch jede Tendenz zu 
einem ontologischen Naturalismus im Keim zu ersticken, indem er den Wahr-

heitsanspruch tatsächlich in das angedeutete Ableitungsverhältnis zum Anspruch 

auf Richtigkeit bringt. Weshalb dies für Habermas inakzeptabel ist, kann man an 
seiner Auseinandersetzung mit Richard Rorty104 nachvollziehen. Rorty entwirft 

das Bild einer Theorie der Wahrheit, die sich am ethischen Aspekt der Solidarität 

und nicht der Objektivität ausrichtet.  
 

Aber der Pragmatist vertritt keine Theorie der Wahrheit, erst recht keine relativistische. Da 

er auf seiten [sic!] der Solidarität steht, hat seine Darstellung des Werts der kooperativen 

menschlichen Forschung keine erkenntnistheoretische oder metaphysische Basis, sondern 

nur eine ethische.105  

 

Wahrheit ist damit nicht mehr der Wunsch nach Objektivität, sondern »einfach 

der Wunsch nach möglichst weitgehender intersubjektiver Übereinstimmung, der 
Wunsch nach möglichst umfassender Erweiterung des Anwendungsbereichs des 

Wortes ›wir‹»106. Damit reduziert sich die Reichweite des Wahrheitsanspruchs 

allerdings auf den Bereich konkreter Gesellschaften und findet an deren Grenze 
zugleich die Beschränkung ihres eigenen Geltungsbereiches. Trotz dieser Be-

schränkung lehnt Rorty die Bezeichnung »Relativismus« ab107 und wirft stattdes-

sen Habermas vor ein Metaphysiker zu sein, da er versuche, Antworten auf Fra-
gen zu finden, auf die es jenseits der Metaphysik keine Antworten geben kön-

ne.108  

Habermas’ Position bleibt zwiespältig: Einerseits lehnt er aufgrund seiner 
Orientierung am Pragmatismus einen ontologischen Realismus ab, möchte aber 
                                              
104 Vgl. dazu vor allem auch die Auseinandersetzung von Rorty und Habermas in 

dem bisher nur auf englisch erschienenen Buch Brandom, Rorty and his Critics, S. 
31-64. 

105 Rorty, Richard: Solidarität oder Objektivität? Drei philosophische Essays. Stutt-
gart: Reclam 1995, S. 16. 

106 Ebd. S. 14. 
107 Vgl. ebd. 14ff. 
108 Vgl. Rorty, Contingency, irony, and solidarity, S. XV. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 125 

andererseits auch nicht auf implizite Universalisierungsansprüche verzichten, 

weder in der Ethik noch in der theoretischen Philosophie. In dieser Diskrepanz 

findet jene Schwierigkeit ihren Ausdruck, in die Habermas bei dem Versuch ge-
rät, ein Auseinanderfallen von praktischer und theoretischer Vernunft zu verhin-

dern, ohne dabei die eine auf die andere zu reduzieren. Habermas sieht diese 

Einheit in einer immanenten Transzendenz der kommunikativen Vernunft ver-
wirklicht.109 Allerdings stellt sich die Frage, welchen genauen Status diese kom-

munikative Vernunft haben kann, wenn sie einerseits aufgrund ihres nachmeta-

physischen Charakters nicht infallibel sein darf und andererseits dennoch das 
verbindende Element von theoretischer und praktischer Vernunft darstellen soll. 

Es gilt daher den Status der Sprache bei Habermas zu klären und zu untersuchen, 

ob sich in einer kommunikativen Grundlegung des Vernunftbegriffs dieser starke 
Anspruch tatsächlich verwirklichen lässt.  

 
Schlussfolgerung: Die Diskursethik  

 

Die Diskursethik versteht sich somit als eine Ethik, die in Anspruch genommene 

Normen der Handlungskoordinierung und Beziehungsgenerierung auf Gültigkeit 
überprüft. Prima facie scheint sie hierin mit Ethikkonzeptionen, die nicht auf dem 

Diskursprinzip basieren, übereinzustimmen.  

Bevor im Folgenden daher dieser Aspekt in seinem Verhältnis zur ethischen 
Tradition beleuchtet wird, soll allerdings auf eine Implikation der bisherigen 

Darstellung hingewiesen werden, die auch als ein Aspekt des nachmetaphysi-

schen Anspruchs der Diskursethik begriffen werden kann: Habermas hat mit 
Searle und Austin verdeutlicht, dass ein Sprechakt immer auf einen bereits be-

stehenden Normenkontext Bezug nehmen muss. Die Diskursethik muss daher als 

eine Ethik verstanden werden, die sich vor allem auf die Überprüfung der Gül-
tigkeit bereits vorhandener Normen bezieht. Sie stellt somit einen rekonstruie-

renden und keinen konstituierenden Normenbegründungsanspruch und wendet 

sich damit auch gegen den starken Autonomiebegriff Immanuel Kants, der die 
Begründung der Sollgeltung von Normen radikal von allen Motiven und sozialen 

Zusammenhängen trennen wollte (siehe folgendes Kapitel). Für die Diskursethik 

stellen sich die ethischen Fragen nur im Zusammenhang einer konkreten Gesell-
schaft und können auch nur im Hinblick auf diese beantwortet werden. Trotz des 

universalistischen Anspruchs, weist Habermas damit auf die Bedeutung unter-

stützender sozialer Strukturen hin.  
 

Jede universalistische Moral ist auf entgegenkommende Lebensformen angewiesen. Sie be-

darf einer gewissen Übereinstimmung mit Sozialisations- und Erziehungspraktiken, welche 

in den Heranwachsenden stark internalisierte Gewissenskontrollen anlegen und verhältnis-

mäßig abstrakte Ich-Identitäten fördern. […] Tatsächlich ist ja der moralische Universalis-

                                              
109 Vgl. dazu auch Habermas, Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

mus durch Rousseau und Kant erst im Kontext einer Gesellschaft entstanden, die solche 

korrespondierenden Züge aufweist.110  

 

In einer radikalen Interpretation bedeutet dies, dass eine Rechtfertigung von 
Normen jenseits kultureller Kontexte nicht möglich ist. Damit scheint Habermas 

allerdings erneut in einen Widerspruch zum universalistischen Anspruch der Dis-

kursethik zu geraten, der im nächsten Kapitel näher behandelt wird. Zumindest 
wird deutlich, dass der universalistische Anspruch selbst in einen Entstehungs-

kontext eingebettet ist, dessen Bedeutung für die Geltungsreichweite des An-

spruchs von Habermas nicht weiter thematisiert wird. Richard Rorty hält diese 
Kontextualisierung des Universalismusanspruchs allerdings für einen Grund, ei-

nen überzeitlichen und damit metaphysischen Anspruch der Ethik abzulehnen.  

Wenn die Diskursethik sich aber einerseits als eine Ethik versteht, die nicht 
versucht, Normen jenseits aller kontextuellen Zusammenhänge zu legitimieren, 

sondern sich der Genese ihres eigenen, starken Anspruchs bewusst ist, muss die 

Frage gestellt werden, welchen Status die universelle Geltung überhaupt haben 
kann. Dies ist eine wichtige Frage an eine nachmetaphysische Ethik, die sich 

noch immer in der Tradition der praktischen Philosophie Kants verortet, zugleich 

aber die Sprache in den Mittelpunkt ihrer Analyse stellt. 
 

 

3.  Sprache stat t  Metaphysik:   
D ie  Diskurseth ik  und d ie  kant ische Ethik  
 

Um die Bedeutung der Sprache für die möglichen metaphysischen Implikationen 
der Diskursethik zu untersuchen, ist es notwendig, die Diskursethik als eine spe-

zifische, auf dem Begriff des Diskurses basierende Form der Ethik genauer vor-

zustellen. Dies soll im Folgenden Kapitel vor allem anhand ihres Verhältnisses 
zur kantischen Ethik und mit Bezugnahme auf ihre wichtigsten Grundbegriffe 

geschehen. Ziel ist es, dadurch die doppelte Bedeutung der Sprache für die Leit-

frage stärker hervorzuheben: einerseits steht sie im Mittelpunkt einer universalis-
tischen Begründungskonzeption und könnte daher auch als zentrales Element je-

nes starken Theorieanspruch verstanden werden, den Habermas selbst als Merk-

mal metaphysischen Denkens beschrieben hatte. Andererseits soll die Sprache 
jedoch zugleich als entscheidendes Medium der Aufhebung jener metaphysi-

schen oder transzendentalen Aspekte dienen, die nach Ansicht von Habermas in 

der praktischen Philosophie Kants enthalten sind.  
 

                                              
110 Habermas, Jürgen: »Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskurse-

thik zu?« in: Ders. Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1992, S. 9-30. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 127 

3.1 Merkmale der Diskursethik und die kantische Ethik  
 

Die einflussreichste Ethikkonzeption der Philosophiegeschichte, in der eine rati-
onale Geltung moralischer Normen behauptet wird, stammt von Immanuel Kant. 

111 Die Diskursethik stellt sich zwar explizit in diese Tradition, versteht sich je-

doch gleichzeitig auch als Versuch, »die kantische Moraltheorie mit kommunika-
tionstheoretischen Mitteln neu zu formulieren«112. Im Folgenden wird die Dis-

kursethik anhand von vier Merkmalen beschrieben, die gleichzeitig eine Verhält-

nisbestimmung zur kantischen Ethik ermöglichen.113  
 

(a) kognitivistisch 

Der Ausdruck »kognitivistisch« bezieht sich auf das wahrheitsanaloge Verständ-
nis der Sollgeltung moralischer Normen (siehe dazu auch das nächste Kapitel). 

»Normative Richtigkeit begreife ich als wahrheitsanalogen Geltungsanspruch. In 

diesem Sinne sprechen wir auch von einer kognitivistischen Ethik.«114 Ihre 
Rechtfertigung findet diese These einerseits in dem Argument, dass sich die 

Sollgeltung mit rationalen Argumenten begründen lässt und andererseits darin, 

dass sie, aufgrund des gegenüber dem Wahrheitsbegriff fehlenden Realitätsbezu-
ges, nur wahrheitsanalog ist. In erster Linie grenzt sich die Diskursethik damit 

gegenüber nonkognitivistischen Ethiken ab, die nicht bereit sind, Normen einen 

wahrheitsanalogen Geltungsanspruch zuzugestehen. Nonkognitivistische Ethiken 
gehen davon aus, dass moralische Urteile keinerlei rationalen Kern haben, son-

dern vielmehr Empfehlungen, Haltungen, Gefühle etc. ausdrücken.115 Anderer-

seits richtet sich die Diskursethik damit aber auch gegen Konzepte, die die Soll-
geltung moralischer Normen gänzlich bestreiten, wie etwa der Nihilismus oder 

der Skeptizismus. 

Ihren Ursprung findet diese Konzeption bei Immanuel Kant. Dieser hatte den 
Kategorischen Imperativ im Zusammenhang der Kritik einer praktischen Ver-

nunft entworfen und diese von der theoretischen Vernunft klar unterschieden. An 

diese Differenzierung knüpft Habermas mit seiner Auffassung der Wahrheitsana-
logie moralischer Sollgeltung an. »Allerdings darf die moralische ›Wahrheit‹ von 

                                              
111 Vgl. dazu auch das Kapitel »Founder of a Metaphysics of Moral« in: Kühn, Man-

fred: Kant. A Biography, Cambridge: Cambridge University Press 2002, S. 277ff. 
112 Habermas, Jürgen: »Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskurse-

thik zu?« S. 9. Vgl. auch Apel, Karl-Otto: »Diskursethik als Verantwortungsethik 
und das Problem der ökonomischen Rationalität«, in: Ders. Diskurs und Verant-
wortung. Das Problem des Übergangs zur postkonventionellen Moral, Frankfurt 
a.M: Suhrkamp 1988, S. 270 – 305. 

113 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik 
zu? 

114 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 
11. 

115 Ein Beispiel für eine solche Konzeption ist der Emotivismus von Alfred J. Ayer 
und Charles L. Stevenson. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Sollsätzen nicht – wie im Intuitionismus oder in der Wertethik – an die assertori-

sche Geltung von Aussagesätzen assimiliert werden. Kant wirft die theoretische 

mit der praktischen Vernunft nicht zusammen.«116  
Die wahrheitstheoretische Explikation der Geltung moralischer Normen als 

»wahrheitsanalog« innerhalb der Diskursethik lässt sich somit als moderne Re-

konstruktion der kantischen Differenzierung von theoretischer und praktischer 
Vernunft verstehen.  

 
Exkurs: Zur Wahrheitsanalogie moralischer Sollgeltung in der 
Diskursethik  

 
Da sich die Diskursethik als kognitivistische Ethik versteht, erhebt sie den An-

spruch, legitimerweise behaupten zu können, dass die Sollgeltung von Normen 

wahrheitsanalog verstanden werden kann. Was ist damit genau gemeint? Schon 
im Zusammenhang der Analyse sakraler Grundlagen der Geltungsansprüche 

wurde darauf hingewiesen, dass Habermas die Hypothese einer sakralen bzw. so-

zialen Wurzel des Geltungsanspruchs der Wahrheit verteidigt. Der im Kontext ri-
tueller Handlungen entstehende, nicht-erzielte Konsens wurde als möglicher Ur-

sprung des Wahrheitsanspruches vorgestellt. Habermas versäumt dabei allerdings 

nicht, auf die signifikanten Unterschiede eines sozialen Konsenses (»Harmonie 
der Geister«) von empirischen Feststellungen (»Harmonie mit der Natur«) zu 

verweisen. In welchem Verhältnis stehen dieser Theorie zufolge moralische 

Sollgeltung und Wahrheitsanspruch?  
Für den Wahrheitsbegriff Habermas’ ist erneut dessen Epocheneinteilung der 

philosophischen Denkbewegung relevant: der »linguistic turn« bezeichnet den 

Übergang der Bewusstseins- zur Sprachphilosophie und meint genauer, dass »das 
Paradigma des Selbstbewußtseins, des Selbstbezuges eines einsamen erkennen-

den und handelnden Subjekts, durch ein anderes ersetzt wird – durch das Para-

digma der Verständigung, d.h. der intersubjektiven Beziehung kommunikativ 
vergesellschafteter und sich reziprok anerkennender Individuen«117. Mit der lin-

guistischen Wende gehen die »weltkonstituierenden Leistungen von der trans-

zendentalen Subjektivität auf grammatische Strukturen über« und »die Relatio-
nen zwischen Sprache und Welt, Satz und Sachverhalt lösen die Subjekt-Objekt-

Beziehungen ab«118. Dadurch wird die fragwürdige »Introspektion«, die für die 

Philosophie des Bewusstseinsparadigmas so bedeutsam war, in die rekonstrukti-
ve Arbeit des Sprache analysierenden Philosophen (Habermas spricht hier vom 

»Linguisten«119) überführt. Für den Wahrheitsbegriff bedeutet dies, dass sich 

                                              
116 Ebd. 
117 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 361. 
118 Habermas, Der Horizont der Moderne verschiebt sich, S. 15. 
119 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 129 

»Sprache und Realität auf eine für uns unentwirrbare Weise durchdringen«120. 

Sprache vermittelt Realität und Realität lässt sich außersprachlich nicht begrei-

fen. Dadurch ist auch der Wahrheitsbegriff in einer systematischen Weise auf 
den Status der Sprache verwiesen121 und somit auch an deren logisch-gramma-

tikalische Struktur gekoppelt.122 Eine Philosophie in der diese Auffassung vertre-

ten wird, muss also das Verhältnis von Sprache und Objekt, bzw. Grammatik und 
Wahrheit genauer beschreiben.123 Apel und Habermas entwerfen hier das Kon-

zept einer ›Diskurstheorie der Wahrheit‹.124 Habermas gibt allerdings auch zu, 

dass die Ergebnisse rationaler Wahrheitsdiskurse nicht gleichbedeutend mit 
Wahrheit sein können,125 da die Welt nicht immer in »der erwarteten Weise mit-

spielt«126. Der Wahrheitsanspruch kann demnach also auch nach dem »linguistic 

turn« und trotz seiner sprachlichen Vermittlung auf einen wie auch immer gearte-
ten Realitätsbezug nicht verzichten. Darin liegt ein entscheidender Unterschied 

zum moralischen Geltungsanspruch: 

 
Einerseits stellt sich die Richtigkeit moralischer Urteile auf demselben Wege heraus wie die 

Wahrheit deskriptiver Aussagen – durch Argumentation. [...] In beiden Fällen kann sich al-

so die Gültigkeit von Aussagen nur im diskursiven Durchgang durch das Medium verfügba-

rer Gründe erweisen. Auf der anderen Seite fehlt moralischen Geltungsansprüchen der für 

Wahrheitsansprüche charakteristische Weltbezug.127  

 

In dieser Differenz liegt eine klare Unterscheidung zwischen moralischem und 
theoretischem Diskurs begründet: Eine Angleichung des moralischen Richtig-

keitsbegriffs an den theoretischen Wahrheitsbegriff ist damit ausgeschlossen.  
                                              
120 Habermas, Jürgen: »Richtigkeit versus Wahrheit. Zum Sinn der Sollgeltung mora-

lischer Urteile und Normen«, in: Ders. Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophi-
sche Aufsätze. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 284. 

121 Vgl. dazu vor allem Tugendhat, Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalyti-
sche Philosophie. 

122 Eine radikale Auffassung dieser These vertritt Ludwig Wittgenstein in seinen spä-
teren Schriften: Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1995. Zum Verhältnis von Habermas zu Wittgenstein siehe 
unter anderem Habermas, Jürgen: Philosophisch-politische Profile, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 1998, 217ff und auch: Créau, Anne: Kommunikative Vernunft 
als »entmystifiziertes Schicksal«: Denkmotive des frühen Hegel in der Theorie 
von Jürgen Habermas, Frankfurt am Main: Anton Hain 1991, 100ff. 

123 Vgl. Tugendhat, Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philoso-
phie, S. 161ff. 

124 Vgl. zum besseren Verständnis auch Apel, Karl-Otto. »Fallibilismus, Konsensthe-
orie der Wahrheit und Letztbegründung«, in: Forum für Philosophie/Bad Hom-
burg (Hg.), Philosophie und Begründung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987, S. 
116-211. 

125 »Das bedeutet nun freilich nicht, daß die Kohärenz unserer Meinungen hinreicht, 
um die Bedeutung des [...] Wahrheitsbegriffs zu klären.« (Habermas, Wahrheit 
und Rechtfertigung, S. 246). 

126 Habermas, Richtigkeit versus Wahrheit, S. 294. 
127 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Wenn ein moralisches Urteil dem theoretischen jedoch nicht gleichgesetzt 

werden kann, muss geklärt werden, welchen spezifischen Status »moralische 

Wahrheiten« eigentlich beanspruchen können. Habermas beantwortet diese Frage 
unter anderem durch die Analyse der Differenz der beiden zugeordneten Gel-

tungsansprüche: Wahrheit und Richtigkeit. Er erklärt erneut, dass es zunächst so 

scheint, als wäre der Bezug des Geltungsanspruchs der Wahrheit auf Tatsachen 
dem Bezug des Geltungsanspruchs der Richtigkeit auf legitime soziale Bezie-

hungen vergleichbar. »Auf den ersten Blick scheinen sich die in konstativen 

Sprechhandlungen verwendeten assertorischen Sätze zu Tatsachen auf ähnliche 
Weise zu verhalten, wie die in regulativen Sprechhandlungen verwendeten nor-

mativen Sätze zu legitim geordneten interpersonalen Beziehungen.«128 

Betrachtet man beide Relationen allerdings genauer, fallen signifikante Un-
terschiede auf. So erklärt Habermas, dass ein Satz wie »Es ist geboten, nieman-

den zu töten.« (Geltungsanspruch der Richtigkeit) nicht in der gleichen Weise 

verstanden werden kann, wie der Satz »Es ist der Fall, dass Eisen magnetisch 
ist.« (Geltungsanspruch der Wahrheit), denn eine Norm erhebt Anspruch auf 

Gültigkeit »auch unabhängig davon, ob sie verkündet und in dieser oder jener 

Weise in Anspruch genommen wird«129. Im Gegensatz dazu bestehe ein Wahr-
heitsanspruch niemals unabhängig von der Behauptung, in der er formuliert wer-

de. Habermas vertritt daher die starke These, die auch zu seiner Annahme der so-

zialen Grundlage des Wahrheitsbegriffs passt, dass dem Geltungsanspruch der 
Richtigkeit dem der Wahrheit in gewisser Weise »vorgelagert« ist. »Einerseits 

hat also die Welt der Normen [...] gegenüber den regulativen Sprechakten eine 

merkwürdige Art von Objektivität, die die Welt der Tatsachen gegenüber konsta-
tiven Sprechhandlungen nicht genießt.«130 Dies bedeutet jedoch nicht, dass die 

Beziehung von regulativen Sprechhandlungen und Normen impliziert, jede vor-

handene Norm und die daran ausgerichtete Sprechhandlung könne faktische 
Gültigkeit beanspruchen. Genau dies lässt sich erst anhand einer diskursiven Prü-

fung feststellen, deren Maßstab die Gültigkeit rationaler Argumente ist. Die 

Richtigkeit bestehender Normen ist nach Ansicht von Habermas demnach ratio-
nal begründbar, wodurch dann auch der universalistische Anspruch bestehender 

Normen legitimiert werden kann.131  

Habermas ist also einerseits der Ansicht, dass die Parallelen zwischen Wahr-
heit und Richtigkeit in der Abhängigkeit beider Begriffe von ihrer sprachlichen 

                                              
128 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 69.  
129 Ebd. S. 70. 
130 Ebd. S. 71. Um deutlicher zu verstehen, welchen Wahrheitsbegriff Habermas hier 

verwendet, wäre es notwenig seine Diskurstheorie der Wahrheit genauer darzu-
stellen. »Wenn wir sagen, daß Tatsachen existierende Sachverhalte sind, dann 
meinen wir nicht die Existenz von Gegenständen, sondern die Wahrheit von Pro-
positionen, wobei wir freilich die Existenz identifizierbarer Gegenstände [...] un-
terstellen.« (Habermas, Wahrheitstheorien, S. 134f.) Vgl. dazu auch Tugendhat, 
Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie. 

131 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien, S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 131 

Vermittlung und damit in ihrer Diskursivität liegen. Andererseits zeigt er die Dif-

ferenzen in ihrer jeweiligen Bezugnahme auf »Objektivität« auf: Richtigkeit be-

zieht sich auf eine Form sozialer Objektivität, die dem Begriff der Wahrheit nicht 
zur Verfügung steht; dieser jedoch bezieht sich in einer spezifischen Weise auf 

Entitäten, die mit sozialer Objektivität letztlich ebenfalls nicht vergleichbar sind. 

Habermas spricht daher in Bezug auf moralische Urteile von »Wahrheitsanalo-
gie«: Die Diskursethik »versteht die Richtigkeit von Normen oder Geboten in 

Analogie zur Wahrheit eines assertorischen Satzes«.132 

Die Diskursivität »moralischer Wahrheit« ist ein zentrales Moment der Dis-
kursethik, denn Habermas vertritt ganz im Sinne der Akzeptabilitätstheorie des 

Verstehens die These, dass »der Sinn von ›Richtigkeit‹ in ideal gerechtfertigter 

Akzeptabilität [aufgeht, Anm. dch]«133. Die Diskursethik von Jürgen Habermas 
ist damit nicht bereit, wie viele andere moderne Konzeptionen, die rationale Gel-

tung von Normen aufzugeben. Sie versteht sich vielmehr als eine moraltheoreti-

sche Konzeption, die mit nachmetaphysischen Mitteln eine vernünftige Rekonst-
ruktion der Sollgeltung moralischer Normen leisten will. 

 

(b) deontologisch 
Durch die praktische Philosophie Kants hat der Geltungsbereich der Moralphilo-

sophie nach Habermas’ Ansicht eine wichtige und berechtigte Einengung erfah-

ren. Wurde vor Kant die Frage nach dem »guten Leben« als Bestandteil ethischer 
Reflexion betrachtet, so unterscheidet die praktische Philosophie Kants klar zwi-

schen Fragen des »guten Lebens« und Fragen des moralischen Handelns.  

Was bedeutet das? Eine Ethik, die die Frage nach dem »guten Leben« in sich 
aufnimmt, wie beispielsweise die Nikomachische Ethik von Aristoteles, bezieht 

sich auf das Ganze des Lebensentwurfs und trennt Fragen der Gerechtigkeit (Mo-

ral) nicht von ausgezeichneten Lebenskonzeptionen. Sie sieht im Gegenteil die 
Frage nach dem was moralisch richtig ist untrennbar mit der Frage nach einem 

positiven Lebensentwurf verbunden. »Die klassischen Ethiken hatten sich auf al-

le Fragen des ›guten Lebens‹ bezogen; Kants Ethik bezieht sich nur noch auf 
Probleme richtigen oder gerechten Handelns.«134 Auch die Diskursethik stellt 

ausschließlich die Sollgeltung von Geboten und Handlungsnormen als das erklä-

rungsbedürftige Phänomen in den Mittelpunkt und schließt damit Fragen, nach 

                                              
132 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 

11. Aus diesem Grund erklärt Gordon Finlayson, dass Habermas kein Kognitivist 
im eigentlichen Sinne sei: »Habermas is not a cognitivist in the usual sense. He 
does not think that normative statements are capable of being true or false in the 
same way that descriptive statements are.” (Finlayson, Gordon: »Does Hegel’s 
Critique of Kant’s Moral Theory Apply to Discourse Ethics?« In: Peter Dews 
(Hg.), Habermas: A Critical Reader, Massachusetts: Blackwell Publishers 1999, 
S. 31). 

133 Habermas, Richtigkeit versus Wahrheit, S. 285. 
134 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 

11. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

dem, was es bedeutet, ein gelungenes Leben zu führen, aus dem Bereich der 

Ethik aus. Dabei ist es ist für das Verständnis der habermasschen Texte wichtig, 

zu berücksichtigen, dass Habermas in signifikanter Weise zwischen den Adjekti-
ven »ethisch« und »moralisch« unterscheidet: »Die Diskursethik bezieht sich in 

je anderer Weise auf moralische, [und] ethische [...] Fragen«.135 Die ethischen 

Fragen bleiben »in den thematisierten lebensgeschichtlichen Kontext eingebet-
tet«136 und erheben keinen Anspruch auf universelle Gültigkeit. Es sind vielmehr 

Fragen nach dem eigenen Lebensentwurf vor dem Hintergrund der jeweiligen 

kulturellen Gemeinschaft. Dagegen erfordern »moralisch-praktische Diskurse 
[...] den Bruch mit allen Selbstverständlichkeiten der eingewöhnten konkreten 

Sittlichkeit wie auch die Distanzierung von jenen Lebenskontexten, mit denen 

die eigene Identität unauflöslich verbunden ist«.137 »Wir machen von der prakti-
schen Vernunft einen moralischen Gebrauch, wenn wir fragen, was gleicherma-

ßen gut ist für jeden; einen ethischen Gebrauch, wenn wir fragen, was jeweils gut 

ist für mich oder für uns.«138 Daher sagt Habermas an anderer Stelle auch, dass 
sich »moralische [...] von ethischen Fragen nur nach dem Grad ihrer Kontextun-

abhängigkeit [unterscheiden, Anm. dch]139«. Diese Unterscheidung ist vor allem 

deshalb bemerkenswert, weil sie nicht sehr gebräuchlich ist, sich aber bei Ha-
bermas bis in jüngere Schriften durchhält. Habermas erklärt aufgrund dieser be-

grifflichen Differenzierung auch, dass man genau genommen nicht von »Dis-

kursethik«, sondern von einer »Diskurstheorie der Moral« sprechen müsste. Er 
hält aber aufgrund des eingebürgerten Sprachgebrauchs an dem Begriff »Dis-

kursethik« fest.140  

Allerdings muss bereits an dieser Stelle auf einen wichtigen Unterschied zwi-
schen der Diskursethik und der Ethik Kants hingewiesen werden: Zwar schließt 

sich Habermas der Auffassung Kants an, dass die Theorie der Moral von der 

Theorie des guten Lebens getrennt werden muss, jedoch ist er nicht bereit, die 
Folgen einer Handlung bei der Beurteilung ihres moralischen Gehaltes gänzlich 

außer Acht zu lassen. Diese Folgenabstraktion hatte für die Trennung von Ethik 

und Moral innerhalb der kantischen Moralphilosophie entscheidende Auswir-
kungen: Da Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten die Folgen einer 

Handlung radikal von der Frage nach dem moralischen Gehalt der Handlung ge-

trennt hatte, besteht. letzterer für ihn nur im Prinzip des die Handlung bestim-
menden Willens und nicht im Zweck der jeweiligen Handlung.141 Damit entwirft 

Kant eine Ethik, die die moralische Beurteilung einer Handlung nicht aufgrund 

                                              
135 Habermas, Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der prakti-

schen Vernunft, S. 101 
136 Ebd. S. 112. 
137 Ebd. S. 113. 
138 Habermas, Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits, S. 149. 
139 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 219. 
140 Vgl. auch Habermas, Vorwort in Erläuterungen zur Diskursethik, S. 7. 
141 Vgl. Kant IV, S. 400. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 133 

der Folgen dieser Handlung, sondern allein aufgrund des die Handlung bestim-

menden Willens vorzunehmen versucht. »Es ist überall nichts in der Welt, ja 

überhaupt auch außer derselben zu denken möglich, was ohne Einschränkung für 
gut könnte gehalten werden, als allein ein guter Wille.«142  

Nicht mehr die Folgen sollen als Maßstab für die moralische Richtigkeit ei-

ner Handlung gelten, sondern allein die Frage, ob die Maxime143 der Handlung 
eine moralische Sollgeltung impliziert und die Handlung damit, weil sie unab-

hängig von allen Neigungen und Folgenabschätzungen vollzogen wurde, aus rei-

ner Pflicht geschehen ist.144 Der Ausdruck »deontologisch« bezeichnet letztlich 
genau diese Pflichtgebundenheit moralischer Sollgeltung.  

 
Auch wenn die Diskursethik die Folgenabstraktion Kants nicht übernimmt, versteht sie sich 

doch ebenfalls als deontologische Ethik.145 Bezogen auf die Diskursethik bezeichnet dieser 

Begriff daher ausschließlich die Behauptung, dass die Sollgeltung von Geboten oder Hand-

lungsnormen verpflichtend ist. 

 

(c) formalistisch  
Das formalistische Moment bezieht sich auf eine Abgrenzung gegenüber mate-

rialen Wertethiken: Diese zielen darauf ab, bestimmte Güter als erstrebenswert 

und damit zugleich als moralisch geboten auszuzeichnen. Dadurch entsteht bei-
spielsweise das Problem der Legitimation einer wertenden Rangfolge der ausge-

zeichneten Güter.146 Die Diskursethik umgeht dieses Problem, indem sie auch 

hier mit noch genauer zu diskutierenden Änderungen, an Kants Ethik und dessen 
Bestimmung des Kategorischen Imperativs anknüpft: Vergleichbar der kanti-

schen Ethik formuliert die Diskursethik ein Zentrales Prinzip: das (formale) Prin-

zip des Universalisierungsgrundsatzes ›U‹. Sinn und Zweck dieses Prinzips ist 
die Möglichkeit einer unparteilichen Urteilsfindung im Fall moralischer Konflik-

te ohne direkte Bezugnahme auf inhaltliche Fragen. Die Diskursethik versucht 

damit ein Prinzip an die Hand zu geben, welches formal, das heißt unabhängig 
von inhaltlichen Vorgaben, die Möglichkeit eröffnet, darzustellen, welche Nor-

men tatsächlich moralische Geltung beanspruchen können. Da mit Hilfe dieses 

                                              
142 Kant IV, S. 393. 
143 Zum Begriff der ›Maxime‹ vgl. auch Kühn, Kant, S. 144ff. 
144 »Die Handlung, die nach diesem Gesetze mit Ausschließung aller Bestimmungs-

gründe aus Neigung objectiv praktisch ist, heißt Pflicht, welche um dieser Aus-
schließung willen in ihrem Begriffe praktische Nöthigung, d.i. Bestimmung zu 
Handlungen so ungerne, wie sie auch geschehen mögen, enthält« (Kant V, S. 80). 

145 Rainer Forst hat allerdings zu Recht darauf hingewiesen, dass Habermas in einer 
neueren Publikation, in der er sich mit den Herausforderungen einer liberalen Eu-
genik beschäftigt, durch die (Wieder-)Einführung des Gattungsbegriffs vom »Pfad 
der deontologischen Tugend« (Habermas, Jürgen: Die Zukunft der menschlichen 
Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik? Frankfurt am Main: Suhrkamp 
2001, S. 121, Fußnote) abweiche. 

146 Vgl. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Prinzips also eine rein formale Bestimmung moralischer Urteile ermöglicht wer-

den soll, spricht man von einer formalistischen Ethik.  

Das formale Prinzip der Moralphilosophie Kants besteht im Kategorischen 
Imperativ. Kant hat von diesem Prinzip verschiedene Formulierungen entwickelt: 

In einer seiner Hauptformulierungen fordert der Kategorischer Imperativ, man 

solle nur nach derjenigen Maxime handeln, von der man zugleich wollen könne, 
dass sie zu einem allgemeinen Gesetz werde.147 »Der kategorische Imperativ ist 

also nur ein einziger und zwar dieser: handle nur nach derjenigen Maxime, durch 

die du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde.«148 Dieses 
Prinzip dient nach Habermas’ Lesart der Überprüfung existierender moralischer 

Normen auf Gültigkeit149, sodass er den Kategorischen Imperativ als ein »Recht-

fertigungsprinzip«150 verstehen kann, das die Gültigkeit der Normen mit ihrer 
Verallgemeinerungsfähigkeit verbindet. Da Habermas und Apel in der Diskurse-

thik mit dem Universalisierungsgrundsatz ›U‹ an den Kategorischen Imperativ 

anschließen, übernehmen sie auch im Hinblick auf den Formalismus der Dis-
kursethik eine wichtige Grundüberzeugung der kantischen Ethik, deren Wurzeln 

unter anderem in der volonté générale bei Rousseau zu finden sind. »Ein Gesetz 

ist im moralischen Sinne gültig, wenn es aus der Perspektive eines jeden von al-
len akzeptiert werden könnte.«151 

 

(d) universalistisch 
Schließlich beschreibt Habermas die Diskursethik – ebenfalls im Anschluss an 

Kant – als eine universalistische Ethik. Darunter ist eine Ethik zu verstehen, die 

davon ausgeht, dass die Geltung der von ihr über ein formales Prinzip ausge-
zeichneten Normen weder auf einen bestimmten Kulturkreis noch auf einen be-

stimmten Zeitraum beschränkt ist. »Universalistisch nennen wir schließlich eine 

Ethik, die behauptet, daß dieses (oder ein ähnliches) Moralprinzip nicht nur die 
Intuition einer bestimmten Kultur oder einer bestimmten Epoche ausdrückt, son-

dern allgemein gilt.«152 Um diese These zu begründen, ist es notwendig, eine Be-

gründungskonzeption der Sollgeltung moralischer Normen zu entwickeln, die 
aufzeigen kann, »daß unser Moralprinzip nicht nur die Vorurteile des erwachse-

nen, weißen, männlichen, bürgerlich erzogenen Mitteleuropäers von heute wider-

spiegelt«153, sondern aufgrund ihrer überzeugenden Kraft auch auf Kulturen be-
zogen werden kann, deren moralische Vorstellungen nicht durch die Geschichte 

                                              
147 Vgl. Kant IV, S. 421. 
148 Vgl. Kant IV, S. 421. 
149 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik 

zu, S. 11. 
150 Vgl. ebd. 
151 Habermas, Habermas, Jürgen: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven 

Gehalt der Moral«, in: Ders. Die Einbeziehung des Andern. Studien zur politi-
schen Theorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 46. 

152 Ebd. S. 12.  
153 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 135 

der Aufklärung beeinflusst wurden. Habermas bezeichnet dies als den »schwie-

rigsten Teil der Ethik«154. Eine Abgrenzung erfährt die Diskursethik dadurch er-

neut gegenüber einigen der schon erwähnten Konzeptionen: wenn aus der Sicht 
des Nihilismus oder des Skeptizismus bereits die objektive Gültigkeit von Nor-

men in Frage steht, so kann aus dieser Perspektive von einer universellen Gel-

tung erst recht keine Rede sein. Aber auch gegenüber Ethiken, die zwar die Gel-
tung von Normen nicht bestreiten, diese jedoch auf einen bestimmten Kulturkreis 

beschränken, nimmt die Diskursethik hier Distanz ein. Allerdings muss Haber-

mas auch zeigen, wie er diesen Anspruch ohne Rückgriff auf metaphysische 
Elemente einlösen will. Immerhin bezeichnet er einen »starken Theorieanspruch« 

als Merkmal metaphysischen Denkens und man könnte, wie bereits erwähnt, 

durchaus behaupten, dass gerade der ethische Universalismus einen solchen The-
orieanspruch darstellt.  

Bei Kant gilt der Kategorische Imperativ für alle vernünftigen Wesen, die ei-

nen Willen, »d.i. ein Vermögen [...], ihre Causalität durch die Vorstellung von 
Regeln zu bestimmen«155, haben. Er geht noch einen Schritt weiter, wenn er be-

hauptet, dass dieses Prinzip zugleich für »das unendliche Wesen als oberste Intel-

ligenz«156 gilt. 
 

Von den nun kurz erläuterten Merkmalen der Diskursethik, ist für die Leitfrage 

vor allem der letzte Aspekt von Relevanz, denn es ist fraglich, wie der Geltungs-
anspruch der Universalität ohne Bezugnahme auf metaphysische Behauptungen 

gerechtfertigt werden kann. Dabei darf allerdings nicht übersehen werden, dass 

die anderen Aspekte (kognitivistisch, deontologisch und formalistisch) ebenfalls 
zum Begründungsteil der Diskursethik gerechnet werden können, nämlich inso-

fern, als diese Merkmale Behauptungen über die Reichweite der Sollgeltung mo-

ralischer Normen enthalten. Immerhin begründen auch andere Ethikkonzeptionen 
die Geltung von Normen, wenn auch nicht unbedingt im universellen Sinn. Wird 

diese Geltung beispielsweise auf spezifische Kulturen begrenzt, so verliert die 

Legitimation dieser Geltung deshalb nicht ihren Status als Begründung, sondern 
bezieht sich nur auf einen eingeschränkten Geltungsbereich. Um den genauen 

Status der diskursethischen Begründungskonzeption analysieren und einschätzen 

zu können, ist es notwendig, die Bedeutung der Sprache für die Diskursethik her-
auszuarbeiten. Zu diesem Zweck werden im Folgenden zunächst die Begriffe 

»Diskurs« und »Universalisierungsgrundsatz ›U‹» vorgestellt. Anschließend wird 

die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik durch die Diskursethik behan-
delt, woran sich besonders gut zeigen lässt, dass der Diskurs- und Sprachbegriff 

für den Prozess der Entledigung metaphysischer Gehalte in der Diskursethik von 

besonderer Bedeutung ist. 

                                              
154 Ebd.  
155 Kant, V, S. 32 
156 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

3.2 Grundbegriffe der Diskursethik:  
Der Diskurs und der Universalisierungsgrundsatz ›U‹ 

 
Der Diskurs und die Aufhebung der monologischen Struktur 
der kantischen Ethik 

 

Ein grundlegendes Problem der kantischen Ethik besteht nach Ansicht von Ha-

bermas in dem Umstand, dass Kant kein Verfahren zur Prüfung der Verallgemei-
nerungsfähigkeit von Normen angibt: der Kategorische Imperativ enthält zwar 

die Formulierung, nach der eine Handlungsnorm auf moralische Gültigkeit hin 

überprüft werden kann, die faktische Durchführung dieser Überprüfung bleibt 
aber dem Einzelnen überlassen. Dem Einzelnen wird bei Kant also mit dem Ka-

tegorischen Imperativ die Möglichkeit eröffnet, die Maxime einer Handlung für 

sich auf Allgemeingültigkeit zu prüfen, um danach, ebenfalls für sich, zu einem 
Urteil über den moralischen Gehalt dieser Maxime zu gelangen.157 Diese mono-

logische Prüfungssituation setzt nach Habermas jedoch voraus, was gerade nicht 

vorausgesetzt werden kann: dass eine Übereinstimmung der Perspektiven aller 
Betroffenen besteht. Zwar gibt Habermas zu, dass auch Kant »zwischen einer 

ich-bezogenen Verallgemeinerung im laxen Sinn der Goldenen Regel und der 

streng universalistischen Verallgemeinerungsoperation«158 unterscheidet, doch 
bei der Prüfung der Maximen rechne Kant mit dem Einzelnen als Stellvertreter 

der Allgemeinheit und gehe daher davon aus, dass es keine Notwendigkeit für ein 

intersubjektives Verfahren zur Überprüfung der Handlungsmaximen gebe. Dass 
Kant den Einzelnen als Stellvertreter einer Allgemeinheit begreift, hat Habermas’ 

Ansicht nach systematische Gründe, denn im aufgrund der Annahme eines trans-

zendentalen Subjektes159 gehe Kant von einer Harmonisierung und Vorverständi-
gung der empirischen Iche im transzendentalen Bewusstsein aus.160 Es wurde be-

reits dargestellt, dass Habermas Normen seinerseits  schon in der Theorie des 

kommunikativen Handelns unter einem soziologischen Aspekt als handlungsko-

                                              
157 Das Verständnis des Kategorischen Imperativs, das Habermas hier entwickelt, ist 

nicht unumstritten. Für Wellmer beispielsweise konstituiert der Kategorische Im-
perativ nur negative moralische Pflichten, d.h. eine moralische Verpflichtung ent-
steht nur dann, wenn die Frage nach der Verallgemeinerungsfähigkeit einer Hand-
lungsmaxime mit ›nein‹ beantwortet werden muss. Im Falle einer Beantwortung 
mit ›ja‹ entsteht keine zwingende moralische Pflicht. »Die Frage, die sich jeweils 
stellt, ist, ob wir […] wollen können, daß eine bestimmte Handlungsweise allge-
mein wird. Und erst die negative Antwort konstituiert ein moralisches »muß«» 
(Wellmer, Albrecht: Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant 
und in der Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 120). 

158 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 156. 
159 Vgl. dazu auch Paimann, Rebecca: Formale Strukturen der Subjektivität: Egologi-

sche Grundlagen des System der Transzendentalphilosophie bei Kant und Husserl, 
Hamburg: Meiner 2002. 

160 Siehe Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik 
zu, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 137 

ordinierende Elemente begreift. Damit hat Normativität bei Habermas bereits in 

begrifflicher Hinsicht einen intersubjektiven Kern, was die Behauptung, die Prü-

fung der Sollgeltung von Normen sei monologisch durchführbar, systematisch 
unmöglich macht. Des Weiteren teilt Habermas auch nicht die kantische Präsup-

position eines transzendentalen Subjekts, durch das eine Art Vorverständigung 

der Einzelsubjekte geleistet werden könnte.  
 

Es genügt nicht […], daß alle Einzelnen, und zwar jeder für sich, diese Überlegungen 

durchführen, um dann ihre Voten registrieren zu lassen. Erforderlich ist vielmehr eine ›rea-

le‹ Argumentation, an der die Betroffenen kooperativ teilnehmen. Nur ein intersubjektiver 

Verständigungsprozeß kann zu einem Einverständnis führen, das reflexiver Natur ist: nur 

dann können die Beteiligten wissen, daß sie sich gemeinsam von etwas überzeugt haben.161 

 
Anstelle der vereinzelten Prüfung moralischer Normen auf potenzielle Geltung 

tritt eine Instanz, in der sich mutatis mutandis viele der theoretischen Ansichten 

Habermas’ von Mead bis Kant vereinigen lassen: der Diskurs.  
Im Zusammenhang der Bezugnahme der Diskursethik auf die kantische Ethik 

stellt sich der Diskurs als Lösung jenes monologischen Reduktionismus dar, den 

Habermas und Apel an der praktischen Ethik Kants kritisieren und kann insofern 
als Mittel zur kommunikationstheoretischen Rekonstruktion der kantischen Ethik  

beschrieben werden.  

 
Die Diskursethik [überwindet] den bloß innerlichen, monologischen Ansatz Kants, der da-

mit rechnet, daß jeder Einzelne in foro interno […] die Prüfung seiner Handlungsmaximen 

vornimmt. […] Dagegen erwartet die Diskursethik eine Verständigung über die Verallge-

meinerungsfähigkeit von Interessen nur als Ergebnis eines intersubjektiv veranstalteten öf-

fentlichen Diskurses.162 

 

Allerdings reicht die Bedeutung des Diskursbegriffs über die Rekonstruktion des 
Kategorischen Imperativs hinaus, denn sie versteht sich nicht ausschließlich als 

eine moderne Reformulierung der praktischen Philosophie Kants unter veränder-

ten Prämissen, sondern geht vielmehr davon aus, dass die Ethik Kants grundle-
gende moralphilosophische Einsichten unter falschen Voraussetzungen auf den 

Punkt bringt. Daher erhebt die Diskursethik auch den Anspruch durch den Be-

griff des Diskurses im Gegensatz zu anderen Konzeptionen einen legitimen An-
wärter auf den »moral point of view« ausgezeichnet zu haben.  

 
Der Diskurs und der moral point of view 
 

Eine Ethik, die sich als universalistisch und formalistisch versteht, steht vor der 

Schwierigkeit, einen konzeptionellen Standpunkt, den so genannten »moral point 

                                              
161 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 77. 
162 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 20f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

of view«163, auszeichnen zu müssen, der es ermöglicht, die Geltung moralischer 

Normen kontextunabhängig zu bestimmen. Dieser »moral point of view« wird in 

verschiedenen Ethiktypen auf unterschiedliche Weise herausgearbeitet. Haber-
mas positioniert seinen eigenen Entwurf zwischen den Modellen von John Rawls 

und Mead. Rawls konzipiert in seiner Theorie der Gerechtigkeit
164

 den »moral 

point of view« anhand eines fiktiven Urzustandes, in dem sich die Gesell-
schaftsmitglieder, geschützt durch den »Schleier des Nichtwissens«, als Ver-

tragspartner gegenübertreten, ohne dabei um ihre gesellschaftliche Stellung zu 

wissen. Durch das so entstandene »Überlegungs-Gleichgewicht« (»reflective 
equilibrium«)165 einigen sich die Partner in der Theorie von Rawls auf einen ge-

rechten Zustand, der unter diesen Voraussetzungen als rationale Verhaltensweise 

vorgestellt werden kann. In Meads Konzept individuierender Vergesellschaftung, 
dem der Begriff der »idealen Rollenübernahme« zugrunde liegt, wird davon aus-

gegangen, dass die Prüfung auf normative Gültigkeit durch die reziproke Pers-

pektivübernahme moralisch urteilender Subjekte vollzogen wird. »Mead emp-
fiehlt [...] eine ideale Rollenübernahme, die verlangt, daß sich das moralisch ur-

teilende Subjekt in die Lage all derer versetzt, die von der Inkraftsetzung einer 

fraglichen Norm betroffen würden.«166 
Habermas ist allerdings der Ansicht, dass »das Verfahren des praktischen 

Diskurses [...] Vorzüge gegenüber beiden Konstruktionen [hat, Anm. dch]«167. 

Rawls bestimme das Verhältnis der Gesellschaftsmitglieder innerhalb des fikti-
ven Urzustandes als Vertragspartner und stelle sich damit in die Nachfolge der 

Vertragstheoretiker, die das gesellschaftliche Verhältnis der Subjekte im Sinne 

eines Gesellschaftsvertrages interpretieren, damit aber das immer schon verge-
sellschaftete Individuum durch ein monadologisches Verständnis des Subjektes 

ersetzen. Habermas verwendet hier ein klassisches Argument der Kritik am 

Kontraktualismus, welches sich gegen den methodischen Individualismus der 
Vertragstheoretiker wendet. Dieser gehe von präexistierenden Individuen aus und 

hinterlasse daher bei der Explikation der Genese des Individuums eine systemati-

sche Lücke. Mead hingegen arbeitet nach Ansicht von Habermas das reziproke 
Verhältnis von Gesellschaft und Individuum anhand einer Kommunikationstheo-

rie zwar sehr gut aus und überwinde damit auch den methodischen Individualis-

mus, überlasse aber letztlich, ähnlich wie Kant, die Durchführung der idealen 
Rollenübernahme dem (Gedankenexperiment des) Einzelnen: Die Prüfung der 

Geltung moralischer Normen kann in Meads Konzept ohne Kontakt zur Außen-

welt stattfinden, da dieser Kontakt beim Subjekt als Individuum aufgrund der 

                                              
163 Vgl. Habermas, Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Mo-

ral, S. 13. 
164 Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit. 
165 Ebd. S. 38. 
166 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 

13. 
167 Ebd. [Hervorhebung dch.] 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 139 

Struktur der Individuierung immer schon vorausgesetzt ist. Die Harmonisierung 

der Subjekte durch das transzendentale Subjekt bei Kant wird bei Mead nach An-

sicht von Habermas durch die Struktur der vergesellschaftenden Individuierung 
ersetzt. Habermas übernimmt von Mead zwar, wie im ersten Teil gezeigt, die 

Ansicht des reziproken Konstitutionsverhältnisses von Gesellschaft und Indivi-

duum. Doch die Bestimmung des ›moral point of view‹ ist auch bei Mead nach 
Auffassung von Habermas nicht hinreichend, da die Überprüfung der legitimen 

Sollgeltung von Normen auch dann nicht dem Einzelnen überlassen werden kön-

ne, wenn formale Strukturen der sozialen Gemeinschaft für die Genese des Indi-
viduums verantwortlich sind. Dies ist darauf zurückzuführen, dass über die in-

haltsbezogene Lösung von Konfliktsituationen auch durch die genannte formale 

Wechselwirkung keine Vorentscheidung fallen kann. Vielmehr vollziehe sich bei 
der Prüfung durch den Einzelnen auch im Falle Meads »die Urteilsbildung relativ 

zum Standort und zur Perspektive einiger und nicht aller Betroffenen«168. Mit 

anderen Worten, auch wenn der Einzelne durch Vergesellschaftung individuiert 
wird, folgt daraus nicht, dass er seinen Mitmenschen in dessen Entscheidungen 

vertreten könne.  

Im diskurstheoretischen Konzept, so Habermas, werden die Vorteile beider 
Konstruktionen vereint, ohne dabei das Verhältnis der Gesellschaftsmitglieder als 

Vertragsverhältnis (Kontraktualismus bei Rawls) zu bestimmen oder die Prüfung 

auf moralische Geltung dem Einzelnen zu überlassen (Kategorischer Imperativ 
bei Kant und ideale Rollenübernahme bei Mead): Der Diskurs hält die Teilneh-

mer dazu an, sich gegenseitig »als Freie und Gleiche« zu berücksichtigen, die 

gemeinsam an einer »Wahrheitssuche teilnehmen, bei der einzig der Zwang des 
besseren Arguments zum Zuge kommen darf«169. Die These, dass diese ideali-

sierte Beschreibung (zumindest kontrafaktisch) auf den Diskurs zutrifft, steht im 

direkten Zusammenhang zum diskursethischen Begründungskonzept der Sollgel-
tung moralischer Normen, denn letztlich leistet der Diskurs diese Synthese nach 

Ansicht von Habermas und Apel aufgrund von notwendigen Präsuppositionen, 

die die Sprecher wechselseitig unterstellen müssen.170 Diese idealisierenden Un-
terstellungen führen einerseits zu der Aufhebung eines Arrangements artifizieller 

Unwissenheit, wie es bei Rawls auftritt, andererseits »läßt sich der praktische 

Diskurs als ein Verständigungsprozeß begreifen, der seiner Form nach alle Betei-
ligten gleichzeitig zur idealen Rollenübernahme anhält« und damit »die (bei 

Mead) von jedem einzeln und privatim vorgenommene ideale Rollenübernahme 

in eine öffentliche, von allen intersubjektiv gemeinsam praktizierte Veranstaltung 

                                              
168 Habermas, Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 75. 
169 Ebd. 
170 Vgl. dazu auch Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 151. Habermas, 

Wahrheit und Rechtfertigung, S. 258; Habermas, Eine genealogische Betrachtung 
zum kognitiven Gehalt der Moral, S. 53.  

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

[transformiert, Anm. dch]«171. Diese Bestimmung des Diskurses entspricht dem 

»universal discourse« bei Mead, wobei die idealisierten Unterstellungen von de-

nen Habermas an dieser Stelle spricht, als genauere Analyse der generalisierten 
Verhaltenserwartungen im praktischen Selbstbezug bei Mead begriffen werden 

können: da Habermas eine gewisse Unschärfe in der Unterscheidung von episte-

mischem und praktischem Selbstbezug bei Mead konstatiert, wurde der Begriff 
des universellen Diskurses schon dort eingeführt, um eine (kontrafaktische) Situ-

ation als Möglichkeit der moralischen Normenfundierung im Zeitalter eines 

postkonventionellen Moralverständnisses zu konstituieren. Damit geht Habermas 
über Mead hinaus und trennt den erkenntnistheoretischen klar vom praktischen 

Selbstbezug des Subjekts. Weiterhin impliziert der moralische Diskurs als Mittel 

der Normkonstituierung gewisse Merkmale, die der Bestimmung der Diskurse-
thik als kognitivistische Ethik entgegenkommen. Denn Habermas sieht, wie dar-

gestellt, eine Parallele zwischen Wahrheits- und Moraldiskurs im Begriff der Ar-

gumentation, da er der Ansicht ist, »daß praktische Fragen grundsätzlich argu-
mentativ entschieden werden können«172. Für einen argumentativen Austausch 

über moralische Fragen bietet sich der Diskurs jedoch in einer anderen, konstruk-

tiveren Weise an, als das Gespräch.  
 

Der Diskurs als spezifische Form der Kommunikation 
 

Konsequenterweise nimmt Habermas daher auch eine klare terminologische Un-

terscheidung zwischen »Diskurs« und »Gespräch« vor. Im Sprechhandeln wer-

den Geltungsansprüche erhoben, von deren Thematisierung normalerweise, d.h. 
insofern sie nicht fraglich sind, abgesehen wird. Dies gilt sowohl für den Gel-

tungsanspruch der Richtigkeit als auch für den der Wahrheit. Es kommen aller-

dings Fälle vor, in denen die erhobenen Ansprüche nicht unhinterfragt Geltung 
beanspruchen können, sondern strittig werden. In diesem Fall ist die Handlungs-

koordinierung erster Stufe gestört, und ein Wechsel zur Ebene des Diskurses173 

wird notwendig, in dem die »sonst implizit bleibenden, weil performativ erhobe-
nen Geltungsansprüche eigens zum Thema gemacht [werden, Anm. dch]«174. Da 

es unmöglich ist, erhobene Behauptungen permanent zu hinterfragen, spricht Ha-

bermas auch von einem Alltagsrealismus.175 Dort jedoch, wo Geltungsansprüche 
fraglich geworden sind, und ein Wechsel zur Ebene des Diskurses notwendig 

wird, wird die sonst unhinterfragt anerkannte Erfahrungsebene der Handlung 

problematisch, und es gilt, sich argumentativ über die fraglichen Ansprüche zu 

                                              
171 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 

14. 
172 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 40. 
173 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien, S. 130; Habermas, Eine genealogische Be-

trachtung zum kognitiven Gehalt der Moral, S. 11. 
174 Habermas, Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits, S. 146. 
175 Vgl. Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 262. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 141 

verständigen. Dabei weist die Diskursebene zwei signifikante Merkmale auf: zu-

nächst hebt sie die, auf der Ebene der Handlung bestehenden Zwänge idealiter 

auf, damit das Ergebnis des Diskurses nicht durch irrationale Einflüsse wie 
Macht, Ängste etc. verfälscht wird. »Diskurse verlangen erstens eine Suspendie-

rung von Handlungszwängen, welche dazu führen soll, daß alle Motive außer 

dem einzigen kooperativer Verständigungsbereitschaft außer Kraft gesetzt [...] 
werden können.«176 Weiterhin werden die auf der Handlungsebene als evident 

anerkannten Erfahrungen relativiert, um sie so für eine offene, argumentative 

Problematisierung zugänglich zu machen. Der Diskurs erfordert also »eine Vir-
tualisierung von Geltungsansprüchen, welche dazu führen soll, daß wir gegenü-

ber Gegenständen der Erfahrung (Dingen, Ereignissen, Personen, Äußerungen) 

einen Existenzvorbehalt anmelden und Tatsachen wie Normen unter dem Ge-
sichtspunkt möglicher Existenz bzw. Legitimität (d.h. hypothetisch behandeln) 

können«177. Habermas bestimmt den Diskurs damit als Problematisierungsebene, 

auf der die sonst implizit bleibenden Geltungsansprüche des kommunikativen 
Handelns zur Diskussion freigegeben werden. Dabei werden bestimmte implizite 

Idealisierungen vorgenommen, die faktisch nicht, oder zumindest selten vorhan-

den sind. Bemerkenswert ist, dass Habermas zwischen »Präsuppositionen  des 
verständigungsorientierten Sprachgebrauchs innerhalb der Alltagspraxis«178 und 

Präsuppositionen der Argumentation innerhalb des Diskurses unterscheidet. Im 

Gegensatz zu ersteren bilden die Argumentationsvoraussetzungen Habermas’ 
Ansicht nach den moralischen und universalistischen Gehalt des kommunikati-

ven Handelns besser ab, weshalb er seine Ethik auch eine Ethik des Diskurses 

und nicht des Gespräches nennt. 
 

Die diskursethische Strategie, die Gehalte einer universalistischen Moral aus allgemeinen 

Argumentationsvoraussetzungen zu gewinnen, ist gerade darum aussichtsreich, weil der 

Diskurs die anspruchsvollere, über konkrete Lebensformen hinausgreifende Kommunikati-

onsform darstellt, in der die Präsuppositionen  verständigungsorientierten Handelns verall-

gemeinert, abstrahiert und entschränkt, nämlich auf eine ideale, alle sprach- und handlungs-

fähigen Subjekte einbeziehende Kommunikationsgemeinschaft ausgedehnt werden.179 

 

Entscheidend ist nun die These Habermas’, dass sich der Diskurs a priori auf eine 
ideale Kommunikationsgemeinschaft bezieht. Diese Kommunikationsgemein-

schaft beinhaltet zugleich die ideale Möglichkeit des rationalen Einverständnis-

ses, wodurch sich der Diskurs vom Gespräch unterscheidet. Mit anderen Worten, 
im Diskurs muss die Möglichkeit eines Konsenses unterstellt werden, wohinge-

gen sich die Kommunikationspartner im Gespräch nicht unter einer solchen 

(transzendentalen) Nötigung befinden.  

                                              
176 Habermas, Wahrheitstheorien, S. 131. 
177 Ebd. 
178 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 17. 
179 Ebd. S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Von ›Diskursen‹ will ich nur dann sprechen, wenn der Sinn des problematisierten Geltungs-

anspruches die Teilnehmer konzeptuell zu der Unterstellung nötigt, daß grundsätzlich ein 

rational motiviertes Einverständnis erzielt werden könnte, wobei ›grundsätzlich‹ den ideali-

sierenden Vorbehalt ausdrückt: wenn die Argumentation nur offen genug geführt und lange 

genug fortgesetzt werden könnte.180 

 

Das wirft die Frage auf, was die Rede von Idealisierung in diesem Zusammen-
hang genau bedeutet. 

 
Kommunikationsidealisierungen und der Universalisierungsgrundsatz ›U‹ 

 

Im Folgenden wird zunächst kurz Habermas’ Einstellung zur Bedeutung der Ide-

alisierung im Allgemeinen skizziert, um danach auf ihre Bedeutung für die Dis-
kursethik im Speziellen einzugehen.  

Habermas erläutert zunächst, anhand einiger Beispiele, dass die Bedeutung 

des Begriffs »Idealisierung« stark kontextabhängig sei. Dabei bezieht er sich un-
ter anderem auf die linguistische Idealisierung der Bedeutungsallgemeinheit, »die 

es uns erlaubt, in singulären Zeichenereignissen denselben Zeichentypus und in 

verschiedenen Äußerungen denselben grammatisch gebildeten Satz zu erken-
nen«181. Weiterhin nennt er die (operativ) idealisierten Objekte der Geometrie, 

deren reale Existenz faktisch ausgeschlossen sei. Man begegne diesem Phäno-

men weiterhin bei physikalischen Messoperationen oder im Falle von Simulatio-
nen. Mit dem Begriff der »regulativen Idee« werde diese eher technische Ver-

wendung des Idealisierungsbegriffs auf soziale Interaktion übertragen.182  

Entscheidend ist aber die Auffassung Habermas’, dass auch das kommunikative 
Handeln und die Argumentation von impliziten Idealisierungen geprägt seien. 

Kommunikation enthält für Habermas demnach Formen der Idealisierung, die in 

einer reflexiven Einstellung rekonstruiert werden können. Diese Idealisierungen 
nennt er ›pragmatische Voraussetzungen der Kommunikation‹. Festgestellt wer-

den können diese Idealisierungen aus der performativen Perspektive von Spre-

cher und Hörer. Hier »stoßen wir nämlich auf Idealisierungen als jene zugleich 
unvermeidlichen und trivialen Leistungen, von denen das kommunikative Han-

deln und die Argumentation durchzogen sind«183. Als Beispiele dieser Idealisie-

rungen nennt Habermas die Zuschreibung identischer Bedeutungen zu Ausdrü-
cken, den transzendendierenden Sinn von Geltungsansprüchen und die Unterstel-

lung von Rationalität und Zurechnungsfähigkeit eines Sprechers.  

                                              
180 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 71. 
181 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S.160. 
182 Allerdings unterscheidet Habermas in Bezug auf die Idealisierungen der Kommu-

nikation noch einmal zwischen ›regulativem Sinn‹ und ›transzendentaler Nöti-
gung‹. Vgl. dazu auch weiter unten. 

183 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 143 

Der Verweis auf diese, in der Kommunikation enthaltenen Idealisierungen ist 

für die Diskursethik sehr bedeutsam, denn die idealisierenden Kommunikations-

voraussetzungen beziehen sich auf Präsuppositionen der Kommunikation, die je-
der Sprecher immer schon voraussetzen muss, wenn er überhaupt ernsthaft an ei-

nem Gespräch teilnehmen will. In jeder Gesprächssituation unterstellen sich die 

Teilnehmer demnach – wenn auch implizit – wechselseitig, dass das Gespräch 
beispielsweise von der Öffentlichkeit des Zugangs, der gleichberechtigten Teil-

nahme und der Zwanglosigkeit der Stellungnahme geprägt ist. Auch unabhängig 

von ihrer faktischen Realisierung ist es für Habermas evident, dass dem Begriff 
der Kommunikation diese Elemente unterstellt werden müssen, damit überhaupt 

ernsthaft von »Kommunikation« gesprochen werden kann. Der Begriff »Ideali-

sierung« drückt also aus, dass die Voraussetzungen selbst faktisch nicht oder 
noch nicht erfüllt werden. In diesem Fall spricht Habermas von »kontrafakti-

schen Voraussetzungen«. 

 
Wir können im Vollzug einer Kommunikation selbstbezüglich eine pragmatische Be-

dingung für diese Kommunikation als erfüllt unterstellen, obgleich diese Unterstellung 

objektiv nicht zutreffen mag; wenn die Kommunikation die unterstellte Bedingung nicht 

erfüllt, haben wir unter einer kontrafaktischen Voraussetzung gehandelt.184 

 
Es ist allerdings wichtig, zu berücksichtigen, dass Habermas diese kommunikati-

ven Idealisierungen nicht als »regulative Ideen« verstanden wissen will.185 .Zwar 

gibt er zu, dass gesellschaftliche Bereiche existieren, in denen die Kommunikati-
onsvoraussetzungen handlungsverpflichtend wirken, und die Unterstellungen so-

zusagen institutionalisiert sind, wie etwa in Universitätsseminaren, vor Gericht 

oder bei einer parlamentarischen Anhörung, üblicherweise träten sie jedoch eher 
als transzendentale Nötigung und nicht als regulative Idee für faktische Kommu-

nikation auf. Denn auch wenn die Sprecher in ihrer Kommunikation gewissen, 

nicht zu umgehenden Idealisierungen unterliegen, so regulierten diese nicht die 
zwischen den Sprechern stattfindende Kommunikation. Diese kommunikativen 

Idealisierungen haben daher auch nur »einen im weiteren Sinne normativen Ge-

halt, der freilich nicht mit dem obligatorischen Gehalt von Interaktionsnormen 
gleichgesetzt werden darf«186. Die Unterscheidung von Kommunikationsvoraus-

setzungen und Interaktionsnormen stellt auch eine systematisch wichtige Diffe-

renz zur apelschen Konzeption der Diskursethik dar. Dazu später mehr. Haber-
mas spricht im Zusammenhang der Spezifizierung von kommunikativen Ideali-

sierungen zunächst von der Öffentlichkeit des Zugangs, der gleichberechtigten 

                                              
184 Ebd. S. 161. 
185 So setzt etwa Albrecht Wellmer die von Habermas analysierten Kommunikati-

onsvoraussetzungen mit diskursregulierenden Handlungsverpflichtungen gleich. 
Wellmer, Ethik und Dialog, S. 108ff. 

186 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Teilnahme, der Wahrhaftigkeit der Teilnehmer, und der Zwanglosigkeit der Stel-

lungnahme.  

Diese idealisierenden Präsuppositionen finden ihre systematische Zusammen-
fassung in einem einzigen Grundsatz, der als das grundlegende Prinzip der Dis-

kursethik bezeichnet werden kann: dem Universalisierungsgrundsatz ›U‹. Ein 

zentrales Merkmal des Diskurses ist seine argumentative Struktur. Allerdings 
kann Argumentation ohne Bezugnahme auf Erfahrung keine substantiell neuen 

Erkenntnisse zu Tage fördern, und muss sich deshalb auf »Erfahrungen oder Be-

dürfnisse, die im Lichte wechselnder Theorien mit Hilfe wechselnder Beschrei-
bungssysteme verschieden interpretiert werden können, [stützen, Anm. dch]«187. 

Im theoretischen (oder Wahrheits-)Diskurs liegt der argumentativen Begründung 

einer Hypothese, bzw. der Überwindung der Kluft zwischen singulären Beobach-
tungen und prinzipiellen Aussagen das so genannte Induktionsprinzip zugrunde, 

welches es unter spezifischen Einschränkungen erlaubt, von einzelnen Beobach-

tungen auf allgemeine Aussagen zu schließen. Habermas vertritt nun die Ansicht, 
dass auch der praktische Diskurs ein solches »Brückenprinzip« benötige. »Im 

theoretischen Diskurs wird nun die Kluft zwischen singulären Beobachtungen 

und allgemeinen Hypothesen durch verschiedenartige Kanons der Induktion 
überbrückt. Im praktischen Diskurs bedarf es eines entsprechenden Brückenprin-

zips.«188 Dieses Brückenprinzip fungiert im praktischen Diskurs als Argumenta-

tionsregel: es gibt vor, an welchen Regeln sich die Diskursteilnehmer orientieren 
müssen, damit die Rede vom Diskurs überhaupt berechtigt ist. 

 
Deshalb führen alle Untersuchungen zur Logik der moralischen Argumentation alsbald zu 

der Notwendigkeit, ein Moralprinzip einzuführen, das als Argumentationsregel eine äquiva-

lente Rolle spielt wie das Induktionsprinzip im erfahrungswissenschaftlichen Diskurs.189 

 
Die von Habermas hergestellte Parallele zwischen Induktions- und Brückenprin-

zip ist gerade vor dem diskursethischen Anspruch der Wahrheitsanalogie morali-

scher Sollgeltung leicht einzusehen. Habermas zufolge ist das entscheidende 
Merkmal dieses Brückenprinzips die Relation zwischen der allgemeinen Zu-

stimmungsfähigkeit einer Norm und ihrer Geltungsberechtigung. »Das Moral-

prinzip wird so gefaßt, daß es die Normen als ungültig ausschließt, die nicht die 
qualifizierte Zustimmung aller möglichen Betroffenen finden könnten.«190  

Durch dieses Prinzip soll also gewährleistet werden, dass es sich bei den 

formulierten Normen um verallgemeinerungsfähige Normen, genauer, um einen 
»allgemeinen Willen«191, eine volonté générale handelt. Wichtig ist, dass die 

Diskursethik ebenso wie die kantische Ethik eine formale Argumentationsregel 

                                              
187 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 73. 
188 Ebd. Vgl. auch Habermas, Wahrheitstheorien, S. 167 und S. 173. 
189 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 73. 
190 Ebd. 
191 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 145 

in den Mittelpunkt stellt: »Formal« bedeutet, dass innerhalb dieses Prinzips keine 

inhaltlichen Vorgaben – wie es etwa bei Güterethiken der Fall ist – existieren. 

Das Ziel ist vielmehr die Auszeichnung einer begründeten formalen Struktur, an 
die sich die beteiligten Parteien halten müssen, um gerechte Normen zu konstitu-

ieren. Die Gültigkeit von Normen ist sich für Habermas also vor allem von der 

(intersubjektiven) Zustimmung aller Betroffenen abhängig. Diese Zustimmung 
kann nicht durch die Prüfung eines Einzelnen ersetzt werden und findet daher 

seiner Ansicht nach nur im Diskurs die optimale Umsetzung. Ihre systematischen 

Ausdruck finden diese Überlegungen in dem zentralen Prinzip der Diskursethik, 
dem Universalisierungsgrundsatz ›U‹: 

 
Jede gültige Norm muß der Bedingung genügen, daß die voraussichtlichen Folgen und Ne-

benwirkungen, die sich aus ihrer allgemeinen Befolgung für die Befriedigung der Interessen 

eines jeden voraussichtlich ergeben, von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert (und den 

Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmöglichkeiten vorgezogen) werden 

können.192 

 
3.3 Die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik  

 
Kontrafaktische Unterstellungen statt transzendentaler Subjektivität 

 
Da Habermas die transzendentalen Elemente der kantischen Philosophie ablehnt, 

beschreibt er seine Bezugnahme auf Kant auch als eine Detranszendentalisie-

rung, die die Transzendentalphilosophie Kants in kommunikationstheoretischen 
Termini neu formuliert.193 Die Differenzen zwischen Diskurs- und kantischer E-

thik können daher auch als Folge dieser Detranszendentalisierung beschrieben 

werden, durch die Habermas auch die metaphysischen Elemente der Transzen-
dentalphilosophie Kants zu überwinden können glaubt. Die Detranszendentalisie-

rung spielt daher für die Leitfrage der Arbeit eine wichtige Rolle. Auf einige 

Details dieser Transformation wurde bereits im Zusammenhang des Übergangs 
der monologischen zur intersubjektiv-argumentativen Normenprüfung hinge-

wiesen. Zusammenfassend lässt sich daher bereits an dieser Stelle festhalten, 

dass zunächst vor allem zwei Veränderungen vorgenommen werden: einerseits 
wird das Verfahren der monologischen Prüfung auf normative Sollgeltung bei 

Kant in der Diskursethik durch das Verfahren der moralischen Argumentation 

ersetzt. Andererseits findet der Kategorische Imperativ als Rechtfertigungsprin-
zip sein Pendant im Universalisierungsgrundsatz ›U‹ als Argumentationsregel. 

 

                                              
192 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 134. Vgl. auch Habermas, Diskurs-

ethik - Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 75f. Habermas, Richtigkeit 
versus Wahrheit, 301. Habermas, Was macht eine Lebensform rational, S. 32. 

193 Vgl. Habermas, Wege der Detranszendentalisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

In der Diskursethik tritt an die Stelle des Kategorischen Imperativs das Verfahren der mora-

lischen Argumentation. [...] Zugleich wird der Kategorische Imperativ zu einem Universali-

sierungsgrundsatz ›U‹ herabgestuft, der in praktischen Diskursen die Rolle einer Argumen-

tationsregel übernimmt.194  

 
Kant unterscheidet in der Kritik der reinen Venrunft zwischen einem empirischen 

(sensiblen) und einem transzendentalen (intelligiblen) Subjekt. Das intelligible 

Subjekt wird als vernunftbestimmt beschrieben, als empirisches unterliege es je-
doch den Bedürfnissen und Zwängen einer Welt, die nicht ausschließlich als ein 

Resultat reiner Vernunft begriffen werden könne. 

 
So kann man die Causalität dieses Wesens auf zwei Seiten betrachten, als intelligibel nach 

ihrer Handlung als eines Dinges an sich selbst, und als sensibel nach den Wirkungen dersel-

ben als einer Erscheinung in der Sinnenwelt. Wir würden uns demnach von dem Vermögen 

eines solchen Subjects einen empirischen, imgleichen auch einen intellectuellen Begriff sei-

ner Causalität machen, welche bei einer und derselben Wirkung zusammen stattfinden.195  

 

Gestützt auf die Annahme eines transzendentalen Bewusstseins, überlässt Kant, 
nach Auffassung von Habermas, die Überprüfung der Allgemeingültigkeit von 

Normen dem einzelnen, empirischen Subjekt, was nur deshalb möglich sei, weil 

Kant davon ausgehe, dass die empirischen Subjekte durch das transzendentale 
Subjekt »vorverständigt« sind. »Im Singular des transzendentalen Bewußtseins 

sind die Iche vorverständigt und im vorhinein harmonisiert.«196 In seiner eigenen 

Philosophie gibt Habermas diese Vorstellung auf. Die Möglichkeit der Lösung 
moralischer Probleme liegt bei ihm nicht mehr in der Annahme eines, die empiri-

schen Subjekte vorverständigenden transzendentalen Subjektes, sondern im Her-

stellen eines diskursiven Konsenses. Die konstituierenden Voraussetzungen für 
diesen konsensherstellenden Diskurs sind in der Verbundenheit der einzelnen 

Subjekte durch symbolisch vermittelte Interaktion als spezifische Universalien 

eingelassen, aus denen sich der Universalisierungsgrundsatz ›U‹ ableiten lässt. 
»Einzig die Universalien des Sprachgebrauchs bilden eine den Individuen vor-

gängig gemeinsame Struktur.«197 Eine verallgemeinerungsfähige Norm kann für 

Habermas daher ausschließlich als Resultat eines intersubjektiven und öffentli-
chen Diskurses begriffen werden. Er ersetzt die Annahme eines transzendentalen 

Subjekts durch die empirisch analysierbare allgemeine Struktur der Sprache, 

                                              
194 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 

12. 
195 Kant, III, A, S. 366 / B, S. 566. 
196 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 

21. 
197 Ebd. S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 147 

bzw. durch die in diese eingelassenen Unterstellungen, in die die individualisier-

ten Subjekte notwendig198 eingebunden sind. 

 
Folgenabschätzung statt Pflichtgehorsam 

 

Auf eine weitere wichtige Differenz zwischen dem Universalisierungsgrundsatz 
›U‹ und dem Kategorischen Imperativ wurde bei der Darstellung der Diskurse-

thik als deontologische Ethik bereits implizit hingewiesen: obwohl Habermas die 

Diskursethik als deontologische und formalistische Ethik bezeichnet, ist er nicht 
bereit, die Folgen einer Handlung unberücksichtigt zu lassen. Daher werden die 

(absehbaren) Folgen und Nebenfolgen der allgemeinen Anerkennung einer Norm 

in die diskursive Normenkonstitution eingebunden. .  
 

Jede gültige Norm muß der Bedingung genügen, daß die voraussichtlichen Folgen und Ne-

benwirkungen, die sich aus ihrer allgemeinen Befolgung für die Befriedigung der Interessen 

eines jeden voraussichtlich ergeben, von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert (und den 

Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmöglichkeiten vorgezogen) werden 

können.199 
 

Habermas bezieht also die Frage nach den Folgen und Nebenwirkungen einer 

Norm explizit in die Diskussion über ihre Verallgemeinerungsfähigkeit mit ein. 

Diese Einsicht geht nicht zuletzt auf die Kritik Hegels an Kant zurück: Kant hatte 
noch den reinen Willen zur einzig möglichen Erkenntnisquelle für das, was mo-

ralisch Gut sein kann, erhoben und die Folgen und Wirkungen einer Handlung 

radikal von dieser Bewertung getrennt. »Denn alle Wirkungen […] konnten auch 
durch andere Ursachen zu Stande gebracht werden, und es brauchte also dazu 

nicht des Willens eines vernünftigen Wesens, worin gleichwohl das höchste und 

unbedingte Gute allein angetroffen werden kann.«200 
Hegel erkennt in dieser Argumentation einen »abstrakten Universalismus«, 

demzufolge eine moralische Handlung nur um ihrer selbst willen moralisch sei. 

Pflicht werde damit zum leeren Begriff, der der Komplexität konkreter morali-
scher Problemsituationen weder angemessen noch gewachsen sei. »Das morali-

sche Bewußtsein ist als das einfache Wissen und Wollen der reinen Pflicht im 

Handeln auf den seiner Einfachheit entgegengesetzten Gegenstand, auf die Wirk-
lichkeit des mannigfaltigen Falles bezogen und hat dadurch ein mannigfaltiges 

moralisches Verhältnis.«201 Habermas teilt diese Ansicht202 und erläutert, dass die 

                                              
198 Notwendig ist dieses Eingebundensein deshalb, weil Individualisierung für Ha-

bermas mit Mead nur im Sprachgebrauch vollzogen werden kann und Sprache 
selbst zur Individuierung zwingt. 

199 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 134 [Hervorhebung dch].  
200 Kant IV, S. 401. 
201 Hegel, Werke Bd. 3 (Phänomenologie des Geistes), S. 448. 
202 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik 

zu, S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Implementierung der Folgenabschätzung in den Universalisierungsgrundsatzes 

›U‹ als eine an der Kritik Hegels orientierte Erweiterung des Kategorischen Im-

perativs begriffen werden kann. Seiner Ansicht nach schließt somit »die dis-
kursethische Fassung des Moralprinzips eine gesinnungsethische Verengung des 

moralischen Urteils [aus, Anm. dch]«203. Habermas gibt damit allerdings den ra-

dikalen Sinn des formalistischen und des deontologischen Moments der kanti-
schen Ethik preis. 
 

Die Preisgabe der Zwei-Reiche-Lehre und ihre Transformation in 
das Spannungsverhältnis von Faktizität und Geltung 
 

Eine weitere Folge der Detranszendentalisierung der kantischen Ethik stellt die 
Ablehnung der Zwei-Reiche-Lehre dar: In der Grundlegung zur Metaphysik der 

Sitten macht Kant die, aus der Kritik der reinen Vernunft stammende Unterschei-

dung204 zwischen Erscheinung und Ding an sich als Differenzierung von mundus 
intelligibilis (Verstandeswelt) und mundus sensibilis (Sinnenwelt) für die prakti-

sche Philosophie fruchtbar. 
 

Dieses muß eine, obzwar rohe, Unterscheidung einer Sinnenwelt von der Verstandeswelt 

abgeben, davon die erstere nach Verschiedenheit der Sinnlichkeit in mancherlei Weltbe-

schauern auch sehr verschieden sein kann, indessen die zweite, die ihr zum Grunde liegt, 

immer dieselbe bleibt.205  
 

Da Kant »Freiheit« als eine Bedingung für die Möglichkeit von Moral bezeichnet 
und der Mensch für ihn nur als Teilhaber des mundus intelligibilis als freies Sub-

jekt gedacht werden kann, ist die Zwei-Reiche-Lehre ein wichtiger Bestandteil 

seiner Moralphilosophie: frei ist der Mensch nur als Mitglied der Verstandeswelt, 
die damit als Bedingung der Möglichkeit von Moralität auftritt und in ihrer Ab-

grenzung gegenüber der Sinnenwelt auch den Begriff der »Verpflichtung« ver-

ständlich macht. Denn nur aufgrund der gleichzeitigen Teilnahme der Subjekte 
an einer Verstandes- und einer Sinnenwelt wird ersichtlich, wieso die Subjekte 

nicht sui generis moralisch handeln, sondern  sich der Pflicht unterstellt sehen.206 

Die Nötigung, sich in der empirischen Welt moralisch zu verhalten, resultiert 
damit für Kant aus der Widerspruchslosigkeit mit der die moralischen Prinzipien 

als Gesetze des mundus intelligibili gedacht werden können.  

In der nachmetaphysischen Konzeption der habermasschen Diskursethik 
kann jedoch weder die Bedingung für, noch die Nötigung zur Moral von einer, 

durch transzendentale Annahmen begründeten Unterscheidung der Welt in einen 

                                              
203 Habermas, Was macht eine Lebensform rational, S. 43. 
204 Vgl. dazu auch das Kapitel »»All Crushing« Critic of Metphysics« in: Kühn, 

Kant, S. 238ff. 
205 Kant IV, S. 451. 
206 Vgl. Kant IV, S. 452. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 149 

rein intellektuellen und einen empirischen Raum abhängig gemacht werden. 

Daher wird die Möglichkeit der Moral an die Struktur von Kommunikation in-

nerhalb der Lebenswelt gekoppelt und so die Konzeption einer Zwei-Reiche-
Lehre ausgeschlossen. 

 
Die Diskursethik [gibt] die Zwei-Reiche-Lehre  auf; sie verzichtet auf die kategoriale Un-

terscheidung zwischen dem Reich des Intelligiblen, dem Pflicht und freier Wille angehören, 

und dem Reich des Phänomenalen, das u.a. die Neigungen, die bloß subjektiven Motive, 

auch die Institutionen des Staates und der Gesellschaft umfaßt.207  

 

Habermas reduziert die Zwei-Reiche-Lehre auf das Spannungsverhältnis, das 
sich zwischen den weiter oben bereits erläuterten kontrafaktischen Präsuppositi-

onen von Kommunikation und Faktizität bildet. Denn trotz der universalen Vor-

aussetzungen, die in Sprache immer schon vorhanden sind, existieren in der fak-
tischen Welt moralische Probleme, die eine diskursive Klärung gerade notwendig 

machen. Damit reduziert Habermas den »Hiatus zwischen Intelligiblem und Em-

pirischem« auf das Spannungsfeld, das »sich in der faktischen Kraft kontrafakti-
scher Unterstellungen innerhalb der kommunikativen Alltagspraxis selber be-

merkbar macht«208. Durch die Institution des Diskurses wird daher nicht nur der 

monologische Ansatz des Kategorischen Imperativs, sondern zugleich die Not-
wendigkeit der Annahme eines transzendentalen Subjekts und der Zwei-Reiche-

Lehre überwunden. Die Begegnung von Subjekten, die sich innerhalb eines Dis-

kurses über moralische Normen verständigen, ist nach der Preisgabe der Zwei-
Reiche-Lehre nicht mehr abhängig von einer transzendentalen Vorverständigung 

dieser Subjekte.209  

 
Begründungsdifferenzen:  
Das Faktum der Vernunft als Ausweichmanöver 

 

Eine weitere Differenz zwischen den Ansätzen von Kant und Habermas liegt in 

ihren jeweiligen Begründungskonzeptionen. Es wurde bereits darauf hingewie-
sen, dass sich der moralische Wille für Kant ausschließlich durch Freiheit be-

stimmt: Nur wenn ein Wille nicht durch äußere Antriebe, sondern ausschließlich 

aus Freiheit durch das praktische Gesetz bestimmt wird, kann er als ein guter 
Wille gelten. Insofern stellt Freiheit die Bedingung für Moralität dar, der Begriff 

der Moralität wird also von Kant letztlich auf Freiheit zurückführt.210 Damit stellt 

sich die Frage, wie der Begriff der Freiheit bei Kant – zumindest in praktischer 

                                              
207 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 

22. 
208 Ebd. S. 20. 
209 Vgl. Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 156. 
210 Vgl. Kant V, S. 28f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Hinsicht – verstanden werden kann.211 Kant erläutert zunächst, dass, obwohl der 

moralische Wille von allen sinnlichen Antrieben frei zu sein hat, er zugleich, um 

praktisch zu werden, auch bestimmt werden muss. Das entspricht dem Umstand, 
dass eine Handlung ohne Motiv nicht gedacht werden kann. Die Motivation einer 

Handlung fällt bei Kant jedoch allzu leicht mit jener heteronomen Willenssteue-

rung zusammen, die für ihn das Gegenstück zur Handlung aus Freiheit bedeutet. 
Insofern jeder Wille, um praktisch zu werden, bestimmt werden muss, entsteht 

damit das Problem, dass der moralische Wille bestimmt, aber zugleich auch frei 

zu sein hat. Kant zieht daraus die Schlussfolgerung, dass nur die gesetzgebende 
Form selbst als Bestimmungsgrund des Willens auftreten kann. Ohne dieses Ge-

setzesverständnis hier einer genaueren Kritik unterziehen zu können, kann fest-

gehalten werden, dass Kant in der Herleitung des praktischen Gesetzes und sei-
ner Bestimmung des Willens schon von der Freiheit des Willens ausgeht: er 

bringt Freiheit und Moralität also in einen wechselseitigen Zusammenhang. 

»Freiheit und unbedingtes praktisches Gesetz weisen also wechselweise auf ein-
ander zurück.«212 Die Begründung des praktischen Gesetzes steht bei Kant also 

in einer zirkulären Verhältnis zum Begriff der Freiheit, denn zunächst wird pos-

tuliert, dass der Mensch als intelligibles Wesen frei sei, damit man ihn ohne Wi-
derspruch unter das sittliche Gesetz stellen kann, anschließend steht er unter dem 

sittlichen Gesetz, weil er als freies Wesen postuliert wurde.213 Habermas wirft 

Kant daher einen Zirkelschluss vor. Für ihn stützt sich die Begründung des Kate-
gorischen Imperativs, »soweit er sich nicht einfach auf ein »Faktum der Ver-

nunft« beruft, auf die normativ gehaltvollen Begriffe von Autonomie und freiem 

Willen; damit setzt er sich dem Bedenken einer petitio principii aus«214.  
Welche Rolle genaue Rolle aber spielt das ›Faktum der Vernunft‹ bei Kant? 

Kant bezeichnet die Freiheit auch als den Seinsgrund, die ratio essendi des prak-

tischen Gesetzes und das praktische Gesetz als den Erkenntnisgrund, die ratio 
cognoscendi der Freiheit.215 Diese Unterscheidung führt zu einer wichtigen Ein-

sicht Kants in der Frage nach der Begründung des praktischen Gesetzes: Zwar 

tritt die Freiheit für Kant als die ratio essendi des praktischen Gesetzes auf, doch 
könne Freiheit selbst wiederum nicht ohne den Verweis auf das praktische Ge-

setz erklärt werden. Des Weiteren sei die Freiheit weder in der Erfahrung noch 

unmittelbar gegeben.  
 

Ich frage hier nun [...] wovon unsere Erkenntniß des unbedingt Praktischen anhebe, ob von 

der Freiheit, oder dem praktischen Gesetze. Von der Freiheit kann es nicht anheben; denn 
                                              
211 An dieser Stelle ist ein erneuter Verweis auf die weiter oben bereits behandelte 

Zwei-Reiche-Lehre nicht mehr ausreichend, denn diese stammt aus der theoreti-
schen Philosophie und kann daher die Fragestellung der praktischen Philosophie 
nicht hinreichend beantworten. 

212 Kant V, S. 29. 
213 Vgl. Kant IV, S. 450. 
214 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 89. 
215 Kant V, S. 4, Fußnote. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 151 

deren können wir uns weder unmittelbar bewußt werden, weil ihr erster Begriff negativ ist, 

noch darauf aus der Erfahrung schließen [...].216  

 

Aus diesem Grund kann auch der Begriff der Freiheit nicht die ratio cognoscendi 
der Moralität sein. Kant setzt vielmehr direkt beim Faktum des praktischen Ge-

setzes selbst an, genauer bei dem unmittelbaren Bewusstsein für dieses Gesetz. 
Also ist es das moralische Gesetz, dessen wir uns unmittelbar bewußt werden [...], welches 

sich uns zuerst darbietet und, indem die Vernunft jenes als einen durch keine sinnliche Be-

dingungen zu überwiegenden, ja davon gänzlich unabhängigen Bestimmungsgrund dar-

stellt, gerade auf den Begriff der Freiheit führt.217 

 

Kant geht also davon aus, dass das moralische Gesetz als ratio cognoscendi den 
möglichen Ausgangspunkt der Darstellung des Begriffes der Freiheit bietet.  

Vor dem Hintergrund des dargestellten reziproken Verhältnisses von Freiheit 

und Moralität stellt sich allerdings die Frage, weshalb das moralische Gesetz als 
ratio cognoscendi auftreten kann, d.h. wieso Kant in Bezug auf das moralische 

Gesetz die Möglichkeit gegeben sieht, den Zirkel an dieser Stelle aufzubrechen 

und einen Erkenntnisgrund des praktischen Gesetzes unabhängig vom Begriff der 
Freiheit zu konstatieren. Zunächst lehnt Kant den Ausdruck »Beweis« im Zu-

sammenhang der Herleitung des Kategorischen Imperativs explizit ab. »Es ist aber 

schlechterdings unmöglich, von diesem kategorischen Imperativ noch einen Be-
weis zu führen [...].«218 Vielmehr müsse man von ihm als einem Faktum ausgehen.  

 
Man kann das Bewußtsein dieses Grundgesetzes ein Factum der Vernunft nennen, weil man 

es nicht aus vorhergehenden Datis der Vernunft, z.B. dem Bewußtsein der Freiheit (denn 

dieses ist uns nicht vorher gegeben), herausvernünfteln kann, sondern weil es sich für sich 

selbst uns aufdringt [...].219 

 

Kant ist also tatsächlich der Überzeugung, dass der Kategorische Imperativ nicht 
aus dem Begriff der Freiheit abgeleitet werden könne, sondern vielmehr als ein 

Faktum begriffen werden müsse, das keine andere Herleitung oder Erkenntnis-

quelle zulasse, als den Umstand, dass jeder intuitiv wisse, dass es sich beim Ka-
tegorischen Imperativ um das zentrale moralische Gesetz handelt, das uns durch 

seine Form verpflichtet, ihm gemäß zu handeln.220 Insofern kann Kant auch sa-

gen, dass es »schlechterdings unmöglich [ist], von diesem kategorischen Impera-
tiv noch einen Beweis zu führen [...]«.221 Er erklärt damit zugleich, dass das mo-

ralische Gesetz nicht durch die Philosophie abgeleitet oder aufgestellt, sondern 

aus dem allgemeinen Bewusstsein um die Tatsache des Kategorischen Imperativs 
                                              
216 Ebd. S. 29 Anmerkung. 
217 Ebd. S. 29f. 
218 Kant VI, S. 273. 
219 Kant V, S. 31. 
220 Vgl. ebd. 
221 Kant VI, S. 273. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

erkannt werde. Für Kant existiert der oberste praktische Grundsatz mithin vor je-

dem Versuch ihn zu legitimieren oder abzuleiten. Von der Philosophie kann er 

mithin nur erkannt, nicht jedoch aufgestellt werden.222  
 

Habermas geht mit dieser Begründungskonzeption hart ins Gericht. Er erklärt, 

dass das »Faktum der Vernunft« letztlich nur eine terminologische Bezeichnung 
für die »Erfahrung des Genötigtseins durchs Sollen«223 darstellt und, insofern es 

den Anspruch erhebt, das Begründungsproblem abzuschließen, nur als ein Aus-

weichmanöver bezeichnet werden könne.224 Er selbst stellt diesem Begründungs-
entwurf ein ›transzendentalpragmatisches Begründungskonzept‹ entgegen, in 

dem er die Überzeugung vertritt, dass die Ableitung des Universalisierungs-

grundsatzes aus den allgemeinen Kommunikationsvoraussetzungen im Sinne der 
Universalpragmatik möglich sei. »Die Diskursethik erhebt den Anspruch, jenes 

Begründungsproblem, dem Kant letztlich durch den Hinweis auf ein Faktum der 

Vernunft [...] ausweicht, mit der Ableitung von ›U‹ aus allgemeinen Argumenta-
tionsvoraussetzungen gelöst zu haben.«225  

Habermas hat damit vier Aspekte der kantischen Ethik detranszendentalisiert, 

die seiner Ansicht nach teilweise metaphysisch sind: die transzendentale Subjek-
tivität wird in die kontrafaktischen Unterstellungen der Kommunikation über-

führt (1), der reine Pflichtgehorsam durch die Aufnahme einer Folgenabschät-

zung in den Universalisierungsgrundsatz ›U‹ entschärft (2), die Zwei-Reiche-
Lehre zum Spannungsverhältnis von Faktizität und Geltung deflationiert (3) und 

die Bezugnahme auf ein reines Faktum der Vernunft in eine noch näher zu erläu-

ternde transzendentalpragmatische Begründungskonzeption überführt (4). Ver-
bindendes Element dieser Detranszendentalisierung ist die Sprache. Sie ist, wie 

auch im zweiten Teil, der zentrale Aspekt bei der Aufarbeitung und Transforma-

tion der entstandenen Problemfelder. Bisher wurde also deutlich, mit welchen 
Mitteln Habermas die metaphysischen Elemente der kantischen Ethik überwinden 

zu können glaubt. Allerdings stellt sich die Frage, ob der Status, den die Sprache 

nun einnimmt, die übernommenen Begründungsansprüche auch einlösen kann. 
 

 

4.  Der  Begründungsstatus der  Diskurseth ik  und 
d ie  Rol le  der  Sprache 
 

Im Zentrum der habermasschen Diskursethik steht das am Kategorischen Impera-
tiv orientierte Prinzip des Universalisierungsgrundsatzes ›U‹, welches die 

postkonventionelle Intuition auf den Begriff bringt, dass eine moralische Norm 

                                              
222 Vgl. Kant V, S. 91. 
223 Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 

21. 
224 Vgl. ebd. 
225 Ebd.  

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 153 

ihre Gültigkeit nur durch eine allgemeine Form oder, in den Worten der Diskurs-

ethik, nur durch allgemeine, diskursive Zustimmungsfähigkeit erweisen kann. 

Das Verallgemeinerungsprinzip ist zentraler Ausdruck der Merkmale der Dis-
kursethik, denn erstens fungiert die Verallgemeinerungsfähigkeit als Brücken-

prinzip zwischen Einzel- und Allgemeinwillen und bietet damit die Grundlage 

für die Wahrheitsanalogie moralischer Sollgeltung (kognitivistisch), zweitens 
steht die Gültigkeit dieses Prinzips für den Verpflichtungscharakter moralischer 

Sollgeltung (deontologisch) und drittens spezifiziert die Tatsache, dass das Prin-

zip keine inhaltlichen Vorgaben impliziert, die Diskursethik als formalistische 
Ethik. Schließlich erhebt die Diskursethik des Weitern den Anspruch, dass dieses 

Prinzip universal gültig ist und »nicht nur die Vorurteile des erwachsenen, wei-

ßen, männlichen, bürgerlich erzogenen Mitteleuropäers von heute widerspie-
gelt«.226 Darin liegt ein starker Anspruch, der im Folgenden einer genaueren 

Analyse unterzogen werden soll. Denn der Anspruch auf universale Gültigkeit 

scheint zumindest prima facie genau jenem Format zu entsprechen, das Haber-
mas in seiner Kritik an Henrich selbst als metaphysisch bezeichnet hatte: »Das 

metaphysische Format ist daran zu erkennen, daß das philosophische Denken 

weder fallibilistisch ist wie die Wissenschaften noch pluralistisch wie die nur in 
der Mehrzahl auftretenden Lebensdeutungen der Moderne.«227 

Es stellt sich daher zunächst die Frage, ob Habermas seinen Anspruch, das 

Faktum der Vernunft durch einen transzendentalpragmatischen Begründungsver-
such zu ersetzen, überhaupt als Letztbegründung verstanden wissen will. Sollte 

dieses Vorgehen  dem Selbstverständnis nach jedoch kein Letztbegründungsver-

such sein, so bleibt fraglich, mit welchem Recht Habermas den Geltungsan-
spruch des Universalisierungsgrundsatzes als »universal« bezeichnet und wel-

chen genauen Status die transzendentalpragmatische Begründung eigentlich ein-

nimmt. 
Die erste Frage lässt sich schnell beantworten: Obwohl Habermas an einer 

transzendentalpragmatischen Begründungsstrategie im Sinne Apels festhält, er-

hebt er im Gegensatz zu diesem keinen Anspruch auf eine Letztbegründung sei-
nes diskursethischen Ansatzes.228 »Eine Letztbegründung der Ethik ist weder 

möglich noch nötig.«229 Und an anderer Stelle: »Gegen den Einwand des ethno-

zentristischen Fehlschlusses will ich […] Apels Vorschlag einer transzendental-
pragmatischen Begründung der Ethik ins Feld führen. Ich werde Apels Argument 

[…] so modifizieren, daß ich den Anspruch auf ›Letztbegründung‹ unbeschadet 

preisgeben kann.«230 

                                              
226 Ebd. S. 12. 
227 Habermas, Rückkehr zur Metaphysik, S. 902. 
228 Vgl. auch Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 16 und S. 

198. 
229 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 195. 
230 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Die Diskrepanz zwischen den Begründungsprogrammen Apels und Haber-

mas’ sind für die Frage nach den metaphysischen Implikationen äußerst wichtig. 

Im Folgenden wird daher zunächst die transzendentalpragmatische Letztbegrün-
dungskonzeption im Sinne Karl-Otto Apels vorgestellt, um diese anschließend 

der universalpragmatischen Konzeption Habermas’ gegenüber zu stellen.  

 
4.1 Die transzendentalpragmatische Letztbegründung der Ethik bei 

Karl-Otto Apel. 
 

Apel hatte in der Auseinandersetzung mit Popper und Albert festgestellt, dass die 

philosophischen Strömungen im Westen zu einem Komplementaritätssystem ge-
führt haben, in dem strikt zwischen privater Moral(entscheidung) und objektiver 

Wissenschaft unterschieden wird.231 Nach einer anthropologischen Analyse der 

Herausforderungen der Moderne kam Apel allerdings zu dem Schluss, dass die 
Notwendigkeit einer Ethik besteht, in der eine Unterscheidung in dieser Form ge-

rade nicht vorgenommen werden darf. Zwar will Apel die theoretische mit der 

praktischen Vernunft nicht gleichsetzen, seine Differenzierung beider fällt jedoch 
vor dem Hintergrund der modernen Problemsituation anders aus als bei Popper 

oder Hans Albert.  

Das grundlegende Problem, das Apel herausgearbeitet hatte, war die Beant-
wortung der Frage, wie die  »Philosophie überhaupt mit inter-subjektivem Gel-

tungsanspruch über das reden [kann], was per definitionem subjektiv und 

singular ist«.232 Mit anderen Worten, es muss geklärt werden, ob und wie morali-
schen Entscheidungen – die im Szientismus ausschließlich einen auf das einzelne 

Subjekt beschränkten Geltungsbereich beanspruchen – ein intersubjektiv gültiger 

Geltungsanspruch zugewiesen werden kann. In Frage steht damit letztlich die 
Begründung der Ethik.233 Dass diese Begründung überhaupt möglich sein soll, 

wird von vielen Philosophen mit starken Argumenten bezweifelt. Apel fasst eini-

ge dieser Argumente zusammen: 
• Humes Prinzip: Aus Tatsachen lassen sich keine Normen ableiten. 

• Objektivität vs. Normativität: da Wissenschaften nur von Tatsachen handeln 

(die per se nicht-normativ sind), ist eine wissenschaftliche Begründung einer 
normativen Ethik unmöglich 

• Wissenschaft, Intersubjektivität und Ethik: Da nur die Wissenschaft objekti-

ves Wissen liefert und Objektivität mit intersubjektiver Geltung identisch ist, 
ist eine Begründung der Ethik, die intersubjektive Geltung beanspruchen 

kann, unmöglich. 

 
Apel ist allerdings der Ansicht, dass sich diese Argumente widerlegen lassen. Die 

entscheidende, operative These lautet, »daß schon die, nicht nur in jeder Wissen-

                                              
231 Vgl. oben. 
232 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 369. 
233 Vgl. ebd. S. 378. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 155 

schaft, sondern in jeder Problemerörterung vorausgesetzte, rationale Argumenta-

tion die Geltung universaler ethischer Normen voraussetzt«234. Zur Begründung 

dieser These verweist Apel auf den Umstand, dass die Überprüfung der Geltung 
von Argumenten keinesfalls privatim geschehen kann, sondern a priori auf eine 

Gemeinschaft von Wissenschaftlern bzw. Argumentationsteilnehmern angewie-

sen ist. Daraus schließt Apel, dass moralische Normen bereits einen Einfluss auf 
die Geltung von Argumenten selbst haben.235 Dies folge aus dem Umstand, dass 

jede Argumentationsgemeinschaft an bestimmte, auch moralische Normen ge-

bunden sei. Apel verdeutlicht diesen Gedankengang mit dem Hinweis auf die 
Unterscheidung von performativen und propositionalen Bestandteilen der Re-

de236: da jeder Sprechakt im Sinne seines performativen Bestandteils zugleich ei-

ne Handlung darstellt, ergibt sich ein Bedarf nach moralischer Regulation von 
Sprech-Handlungen, auf dessen Grundlage die propositionalen Aussagen getrof-

fen bzw. in eine funktionierende Argumentation implementiert werden können. 

Die (auch von Habermas vorgenommene) Differenzierung von performativen 
und propositionalen Redebestandteilen spiegelt damit für Apel auf sprachanalyti-

scher Ebene die Problematik der ethischen Fundierung wissenschaftlicher Objek-

tivität wider. 
Das Argument von Apel lässt sich unter dem Stichwort der ›Überwindung 

des methodischen Individualismus‹ zusammenfassen: mit Wittgenstein und Peir-

ce geht er davon aus, dass der Begriff der Geltung nur im Rückgriff auf eine 
Argumentationsgemeinschaft, die sich an bestimmten Regeln orientiert, rekonst-

ruiert bzw. überhaupt begriffen werden kann. Das einzelne Subjekt hat demnach 

a priori keine Möglichkeit, die Berechtigung bestimmter Behauptungen zu prü-
fen.237 Im Gegensatz zu Wittgenstein geht Apel allerdings davon aus, dass diese 

Regeln einen moralischen Kern besitzen, dessen Geltung universell ist. Die Ob-

jektivität der Wissenschaft ist damit immer schon in einen sozialen, normativ be-
stimmten Kontext eingelassen, der sie mitkonstituiert.238 

                                              
234 Ebd. S. 397. 
235 Vgl. Wittgensteins Privatsprachenargumentin:Wittgenstein, Philosophische Un-

tersuchungen, §§ 243; S. 256-272; S. 293; S. 311. Siehe dazu auch Wellmer, Alb-
recht: Sprachphilosophie. Eine Vorlesung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004, S. 
53-119 (Vorlesung 2 und 3). 

236 Vgl. dazu das Kapitel III. 2. »Handlungskoordinierung und Sprechaktanalyse«. 
237 Natürlich kann ein einzelnes Individuum für sich prüfen, ob ein bestimmter An-

spruch berechtigt ist. Entscheidend ist jedoch, dass diese Prüfung auf die Interna-
lisierung regelgeleiteten und insofern intersubjektiven Verhaltens angewiesen ist 
und dieses Verhalten erst anschließend in foro interno vollzogen werden kann. 

238 Wittgenstein hebt zwar die Notwendigkeit eines Regelsystems zum Zwecke einer 
funktionierenden Sprache besonders hervor, geht aber nicht von einem transzen-
dentalen Element oder Kern einzelner Sprachspiele aus. Auf diesen Aspekt be-
zieht sich Apel vermittels der bei Peirce notwendigen Annahme einer universellen 
Kommunikationsgemeinschaft, die jedes einzelne Sprachspiel voraussetzen muss, 
um überhaupt ein solches zu sein. In dieser Hinsicht muss die Differenz zwischen 
Apel und Wittgenstein besonders betont werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Kurz: Die normative Wissenschaftslogik (Szientistik) setzt normative Hermeneutik und mit 

dieser zugleich normative Ethik voraus, weil ›einer allein‹ nicht Wissenschaft treiben und 

etwa seine Mitmenschen mit Hilfe einer privaten Logik zu bloßen Objekten der ›Beschrei-

bung‹ und ›Erklärung‹ reduzieren kann.239 

 
Eine erste mögliche Kritik an diesem Ansatz bezieht sich auf die potentielle Zir-

kularität der dargestellten Argumentation. Apel selbst gibt einen Hinweis darauf, 

dass man behaupten könnte, Argumentation mit Argumentationspartnern sei na-
türlich auch auf moralische Verhaltensweisen angewiesen – aber eben nur dann, 

wenn ich mich tatsächlich auch als moralisches Wesen verstehe und demgemäß 

pflichtbewusst handle. Anders ausgedrückt, ich kann durchaus unter regelkon-
formen Verhalten an einer Argumentation teilnehmen aber tatsächlich eine un-

moralische Absicht verfolgen. Diese, schon von Kant untersuchten Differenz 

zwischen »pflichtgemäßem Handeln« und »Handeln aus Pflicht« hält Apel je-
doch nicht für triftig. Auf Grundlage der bisherigen Argumentation könne eine 

solche Differenzierung nicht mehr aufrechterhalten werden, da jeder rein zweck-

rational und nur scheinbar moralisch eingestellte Argumentationsteilnehmer sich 
bei der Teilnahme an einer bestimmten Diskussion in genau gleicher Weise an 

die vorgegebenen Regeln halten müsse, wie das tatsächlich moralische gesonne-

ne Subjekt. Dies folge aus der Tatsache, dass die Realisierung des Zwecks einer 
Argumentation eben gerade von der Befolgung der (moralischen) Regeln der Ar-

gumentation abhängig sei. Schon Peirce habe darauf hingewiesen, dass Wahrheit 

nur in Bezug auf eine ideale, nicht realisierbare Kommunikationsgemeinschaft 
aller Subjekte bestimmt werden könne. Ein instrumentalistisch eingestellter Ar-

gumentationsteilnehmer müsste sich daher in sämtlichen Argumentationen, deren 

Zweck zumindest implizit Wahrheit ist, regelkonform verhalten. Dies bedeutet 
nach Peirce jedoch, dass er sich immer in dieser (moralischen) Weise verhalten 

müsse, denn eine Realisierung des Ideals sei erstens ausgeschlossen, werde aber 

zweitens dennoch immer angestrebt. Damit wird das »pflichtgemäße Handeln« 
vom »Handeln aus Pflicht« ununterscheidbar.  

Für Apel verweist die Tatsache, dass Sprechen immer auch Handeln ist, bzw. 

dass ein Sachverhalt nur unter Verwendung von Illokutionen mitgeteilt werden 
kann – kurz: dass Argumentieren auch immer ein sozialer Akt ist – auf ein rezip-

rokes Abhängigkeitsverhältnis von Wahrheit und Moral Apel erkennt in diesem 

Abhängigkeitsverhältnis eine Parallele zu spezifischen Aussagen der klassischen 
Metaphysik, denn die Untrennbarkeit von Gutem und Wahrem entspreche der 

von der klassischen Metaphysik behaupteten Identität von bonum und verum. 

Daher behauptet er auch, dass jenes Gut, welches die Metaphysik bei Parmenides 
und Platon einstmals als seiend postulierte, um an diesem alles Existierende aus-

zurichten, auch von der modernen Philosophie noch immer verteidigt werden 

müsse. 
 
                                              
239 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 403. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 157 

Was die klassische Metaphysik sub specie aeternitatis als seiend unterstellte – die Identität 

des unum, bonum, verum –, das muss die moderne Philosophie einer geschichtlich riskanten 

Vermittlung von Theorie und Praxis immer noch als sinnkritisch notwendiges Postulat und 

– hinsichtlich der Realisierung – als ›Prinzip Hoffnung‹ unterstellen.240 

 
Wie aber glaubt Apel dieses bonum im Argumentationskontext moderner Philo-

sophie rechtfertigen zu können? Diese Frage lässt sich besonders gut anhand der 

Auseinandersetzung Apels mit Karl Popper und Hans Albert darstellen. Auch 
wenn der Standpunkt Apels in beiden Debatten letztendlich der gleiche ist, lassen 

sich doch systematisch jeweils verschiedene Bedeutungsaspekte auseinander hal-

ten: in der Auseinandersetzung mit Popper legt Apel den Schwerpunkt auf eine 
Argumentation, die man als ›Strategie des performativen Widerspruchs‹ bezeich-

nen könnte, in der Auseinandersetzung mit Albert orientiert er sich vor allem am 

so genannten »Münchhausen-Trilemma«. 
 

Letztbegründung als Konsequenz der Frage »Was soll ich tun?« 
 

Popper ist, wie oben gezeigt, der Ansicht, dass es keine Letztbegründung geben 

kann. Die Begründungskette einer ethischen Konzeption kann seiner Auffassung 

nach nur durch eine irrationale Entscheidung beendet werden. Apel erklärt sei-
nerseits, dass die einzigen Argumente, die Popper für die Akzeptanz seiner eige-

nen Philosophie anführen könne, »pragmatische Zweckmäßigkeitsargumente«241 

seien - die Entscheidung selbst müsse Popper jedoch jedem Einzelnen überlas-
sen. Apel teilt zwar die Ansicht Poppers, dass ein Willensentschluss nicht deter-

miniert werden kann,, dies ziehe aber nicht die Schlussfolgerung nach sich, dass 

die Entscheidung für oder gegen eine bestimmte Theorie an sich irrational sei. 
Man müsse zwar durchaus zugestehen, dass auch ein völlig rational begründetes 

Prinzip nicht allein aufgrund seiner Rationalität den Entschluss zu seiner Befol-

gung impliziere - dazu sei vielmehr immer eine praktische Motivation nötig, die 
der Rationalität selbst nicht inhärent ist. In dieser Hinsicht, so erklärt Apel, könne 

man also durchaus von der Irrationalität der Entscheidung sprechen - damit sei 

aber keineswegs die Möglichkeit der rationalen Begründung des betreffenden 
Prinzips selbst negiert.  

 
Insofern bedarf die praktische Realisierung der Vernunft durch den (guten) Willen immer 

eines Engagements, das sich nicht andemonstrieren läßt und das man insofern ›irrational‹ 

nennen mag. Aber diese – zugegebene – Einschränkung des ›Rationalismus‹ ist nicht – wie 

Popper und Albert zu glauben scheinen – mit dem Verzicht auf eine rationale Begründung 

des primären Engagements für die Vernunft identisch. 242 

                                              
240 Ebd. 
241 Ebd. S. 412. 
242 Ebd. S. 413. Dies entspricht der Problematik des Begriffs der ›Achtung‹ in der 

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten bei Kant. Auch Kant musste erklären, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Dieses rein praktische Moment der Realisierung von Vernunft wird uns bei Ha-

bermas als Notwendigkeit von ›entgegenkommenden Lebensformen‹ wieder be-

gegnen. Apel akzeptiert allerdings nicht, dass auf der einen Seite eine theoreti-
sche Begründung von Prinzipien möglich sein soll, deren Relevanz auf der prak-

tischen Seite durch die rein subjektive Entscheidung des Einzelnen ausgehebelt 

wird. Er erklärt daher, dass bereits die Frage des Einzelnen, nach welchen Regeln 
er sich verhalten müsse – also die Frage: »Was soll ich tun?« – den Fragenden 

auf bestimmte Regeln festlegt, die von diesem selbst nur um den Preis des »Obs-

kurantismus«243 ignoriert werden können. Wie ist das zu verstehen?  
Der methodische Individualismus – Apel spricht sogar von einem »methodi-

schen Solipsismus«244 – geht davon aus, dass die Beantwortung der Frage »Was 

soll ich tun?« vom jeweils einzelnen Subjekt durchgeführt werden kann. Haber-
mas ist, wie im Kapitel zur Detranszendentalisierung der kantischen Ethik darge-

stellt, der Ansicht, dass bei Kant eine Harmonisierung der empirischen Einzel-

subjekte durch das transzendentale Subjekt stattfindet, sodass die Ergebnisse die-
ser autonomen Reflexion insofern verallgemeinert werden können, als das empi-

rische Subjekt sich in dieser Reflexion als dem mundus intelligibilis zugehörig 

erweist.245 Habermas hatte diese metaphysische Konzeption durch den Diskurs, 
in dem die Subjekte faktisch miteinander vermittelt werden können, ersetzt. Wird 

nun die Prämisse eines vermittelnden Elements wie bei Popper und Albert ohne 

Ersatz aufgegeben, so findet eine Harmonisierung der Einzelsubjekte überhaupt 
nicht mehr statt. Die einzelnen Subjekte bleiben intellektuell autonom, was zur 

Folge hat, dass das Ergebnis moralischer Reflexion insofern als irrational ange-

sehen werden kann, als es keinen inneren Bezug mehr auf Allgemeinheit, auf ei-
ne volonté général hat. Mit anderen Worten, die Detranszendentalisierung des 

transzendentalen Subjekts führt, insofern eine begriffliche Substituierung nicht 

stattfindet, zur Vereinzelung der Subjekte, mit dezisionistischen Folgen für die 
Moralphilosophie. Popper gibt daher zwar zu, dass ein Diskurs über Fragen der 

Ethik sinnvoll sei (criticist frame), er ist allerdings weiter der Ansicht, dass die 

Entscheidung für den Eintritt in diesen Diskurs selbst wiederum nicht rational 
begründet werden könne. Genau diese bestreitet Apel: 

 

                                                                                                                                     

der Wille des Einzelnen (in kantischer Terminologie »subjektiv«) durch das Ge-
setz bestimmt werden könne. Dazu führt er den Begriff der ›Achtung vor dem Ge-
setz‹ ein (Kant IV, S. 400), sieht darin aber keinen Einbruch von Irrationalismus 
in seine Theorie (siehe ebd. Fußnote S. 401). 

243 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 413. 
244 Ebd. S. 414. 
245 Natürlich geht auch Kant nicht davon aus, dass jedes einzelne Subjekt sich fak-

tisch moralisch verhält. Dies kann jedoch entweder darauf zurückgeführt werden, 
dass es in seiner Reflexion nicht vernunftbestimmt ist, d.h. heterogener Bestim-
mung unterliegt, oder nicht die Kraft hat, die Vernunftüberlegungen praktisch 
werden zu lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 159 

Ich möchte jedoch noch weiter gehen, um dem Einwand zu begegnen, daß immerhin der 

Entschluß zum Eintritt in die (rationale) Diskussion, der Entschluß also zum Philosophieren 

eine irrationale, moralische Entscheidung im Sinne Poppers darstellen könnte: wäre dies 

richtig, dann müßte es möglich sein im Sinne einer Diskussion, d.h. einer intendierten Ver-

ständigung über gute und schlechte Gründe, sich in die Lage eines Menschen zu versetzen, 

der noch vor dem Eintritt in genau diese Diskussion steht.246 

 

Apel will damit sagen, dass die Entscheidung, nicht an einem Diskurs teilzuneh-

men, selbst nicht im »luftleeren Raum« getroffen werden könne. Apel nutzt hier 
erneut mutatis mutandis das Privatsprachenargument von Wittgenstein, um zu 

verdeutlichen, dass ein einzelnes Subjekt keine Möglichkeit hat, eine Entschei-

dung für oder gegen eine bestimmte Situation zu treffen, wenn man nicht davon 
ausgeht, dass es selbst schon bestimmte Regeln für diese Handlung erlernt hat, 

die selbst a priori intersubjektiver Natur sind. Der methodische Individualismus 

geht hingegen davon aus, »man könne schon denken und sinnvoll entscheiden, 
bevor man die Regeln der Argumentation als solche einer kritischen Kommuni-

kationsgemeinschaft zumindest implizit anerkannt hat […]«247. Insofern verhält 

sich das »transzendentale Sprachspiel der transzendentalen Kommunikationsge-
meinschaft«248 Apels Ansicht nach methodisch primär zur Entscheidung für oder 

gegen Kommunikation bzw. Argumentation.  

Obskur ist eine Entscheidung gegen den Diskurs für Apel zusätzlich auch 
deshalb, weil die »Möglichkeit des Selbstverständnisses und der Selbstidentifika-

tion«249 bei einer solchen Entscheidung immer schon vorausgesetzt werden muss. 

Der Mensch besitzt diese Fähigkeiten jedoch nur aufgrund seiner Teilnahme an 
einer diskursiven Sozialität. Genau genommen widerspricht sich ein, mit der Fä-

higkeit zur Selbstidentifikation ausgestattetes Subjekt daher selbst, wenn es die 

Entscheidung trifft, einen Diskurs zu verweigern. Dieses von Apel vorgestellte 
Argument nennt man auch das »Argument des performativen Widerspruchs«.  

Entscheidend ist nun, dass Apel aus diesen Überlegung schlussfolgert, der 

Wille zur Argumentation besitze eine transzendentale Gültigkeit, deren kategori-
scher Charakter auf jene moralischen Regeln übertragen werden kann, die im 

Begriff der Argumentation selbst enthalten sind. Mit anderen Worten, aus der 

Tatsache, dass jedem (mit Selbstbewusstsein ausgestatteten) Subjekt250, ein tran-
szendentaler Wille zur Diskussion unterstellt werden muss, kann nach Apels An-

sicht  die Schlussfolgerung gezogen werden, dass für dieses Subjekt die, im Be-

griff der Argumentation per se enthaltenen Argumentationsregeln auch praktisch-
transzendentale Geltung beanspruchen können. »Insofern ist der Wille zur Ar-
                                              
246 Ebd. 414. 
247 Ebd. 
248 Ebd. 
249 Ebd. 
250  Im Folgenden wird Selbstbewusstsein als Bedingung für den Subjektbegriff unter-

stellt, sodass auf den Zusatz »mit Selbstbewusstsein ausgestattet« verzichtet wer-
den kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

gumentation nicht empirisch bedingt, sondern transzendentale Bedingung der 

Möglichkeit jeder Erörterung hypothetisch angenommener empirischer Bedin-

gungen.«251  
Hier stellt sich zunächst die Frage, wieso Apel der Ansicht ist, er könne aus 

der Tatsache, dass sich ein Subjekt als solches nur im Zusammenhang von Spra-

che und Diskurs konstituiert, schlussfolgern, dass das gleiche Subjekt zukünftig 
einen Willen zu diesen Konstitutionsbedingungen besitzen müsse – und sei dies 

auch ein transzendentaler Wille. Mit anderen Worten, wenn ein Wesen nur durch 

Sprache und Diskurs zu einem Subjekt werden konnte, bedeutet dies nicht not-
wendigerweise, dass ihm aufgrund dieser Tatsache zukünftig ein Wille zu diesen 

subjektkonstituierenden Prozessen unterstellt werden kann: niemand muss wol-

len, was er ist.  
Es bleibt weiterhin die Frage offen, wieso der transzendentale Wille zu einer 

mit impliziten moralischen Normen ausgestatteten Argumentation zugleich 

Handlungsverpflichtungen beinhalte. Diese Kritik wird auch von Habermas ge-
übt und im Abschnitt III 4.4 »Der Status der habermasschen Begründungskon-

zeption und seine Differenzen zur Transzendentalpragmatik Apels« näher behan-

delt.  
Schließlich muss auch der von Apel in dieser Argumentation implizit ver-

wendete Regelbegriff genauer analysiert werden. Apel ist offensichtlich der An-

sicht, dass die Regeln, welche die sprachliche Handlungskoordinierung struktu-
rieren, einen transzendentalen Status haben, da sie nicht-hintergehbar sind. Diese 

Nichthintergehbarkeit legitimiert bei Apel jenen starken Theorie- und Begrün-

dungsanspruch, der aus einer anderen Perspektive einen Metaphysikverdacht 
aufkommen lässt. John R. Searle hat in seiner Publikation Sprechakte eine in die-

ser Hinsicht sehr interessante Unterscheidung zwischen regulativen und konstitu-

tiven Regeln vorgenommen252: Sprache ist demnach eine regelgeleitete Form des 
Verhaltens, deren Konstitutionsbedingungen innerhalb der (Sprach)Regeln selbst 

zu finden sind. Dieser Umstand, dass Sprache nur vor dem Hintergrund von gel-

tenden Regeln überhaupt realisierbar ist, macht für Searle das Vollziehen eines 
Sprechaktes zu einer »institutionellen Tatsache«253. Betrachten wir kurz den Un-

terschied von regulativen und konstitutiven Regeln: erstere dienen dazu, eine Tä-

tigkeit zu regulieren, deren Vorhandensein selbst nicht von den Regeln abhängig 
ist. »Regulative Regeln regeln eine bereits existierende Tätigkeit, eine Tätigkeit, 

deren Vorhandensein von den Regeln logisch unabhängig ist.«254 

Beispiele für diese Form von Regeln sind Verhaltensregeln bei Tisch oder 
andere soziale Umgangsformen. Im Gegensatz dazu sind Phänomene, die durch 

konstitutive Regeln geregelt werden, nicht unabhängig von diesen Regeln denk-

bar – konstitutive Regeln konstituieren und regeln die Tätigkeit gleichermaßen. 
                                              
251 Ebd. S. 415. 
252 Vgl. Searle, Sprechakte, S. 54ff. 
253 Ebd. S. 78ff. 
254 Ebd. S. 54f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 161 

»Konstitutive Regeln konstituieren (und regeln damit) eine Tätigkeit, deren Vor-

handensein von den Regeln logisch abhängig ist.«255 Beispiel dafür ist das Ver-

hältnis der Spielregeln zum Spiel. Ein Spiel ist ohne seine spezifischen Regeln 
nicht denkbar. Mit anderen Worten, nur durch spezielle, das Verhalten leitende 

Regeln wird aus einem Verhalten ein bestimmtes Spiel. Sprechakte basieren nun 

nach Ansicht von Searle auf konstitutiven Regeln.256 
 

Wenn ich sage, daß eine Sprache sprechen eine regelgeleitete Form des Verhaltens ist, so 

denke ich dabei nicht an die besonderen Konventionen, deren man sich bedient, wenn man 

diese oder jene Sprache spricht […], sondern an die Regeln, die […] solchen Konventionen 

als ihrer Manifestation oder Realisierung zugrunde liegen.257 

 

Der Begriff der konstitutiven Regel lässt sich nun gut auf Apels These vom tran-

szendentalen Status der Sprache beziehen. Das Argument Apels lautet dann, dass 
Sprache genau deshalb unhintergehbar ist, weil die ihr zugrunde liegenden Re-

geln konstitutive Regeln sind und man somit nicht aus dem Sprachspiel – wie 

etwa aus gutem Verhalten – aussteigen könne, ohne das gesamte Spiel zu negie-
ren. Dies würde auf die Sprache bezogen, bedeuten, nicht mehr zu sprechen. Die-

se Alternative ist für Apel jedoch, wie gezeigt, pathologische.  

Searle erklärt jedoch etwas später, dass Sprechakte als »institutionelle Tatsa-
chen« aufgefasst werden müssten – und dies ist für die Leitfrage von eminenter 

Bedeutung. Searle unterscheidet zwischen zwei verschiedenen Formen von Tat-

sachen: der natürlichen und der institutionellen Tatsache. Als Modell der natürli-
chen Tatsachen bezeichnet er die von den Naturwissenschaften bzw. ihren Me-

thoden konstituierten Aussagen über die Welt.258 Dem stehe eine andere Form 

von Tatsachen gegenüber, die ebenfalls »offenkundig objektiver Art sind und 
keineswegs auf Meinungen oder Gefühlen oder Emotionen beruhen«259, aber 

dennoch nicht in das naturwissenschaftliche Weltbild passten. Beispiele hierfür 

seien Tatsachen wie »Herr Schmidt heiratete Fräulein Jones; die Dodgers schlu-
gen die Giants mit drei zu zwei, nachdem sie einmal am Schlag waren«260 etc. 

Diese Tatsachen seien deshalb ›institutionelle Tatsachen‹, da »ihr Vorhandensein 

[…], anders als das der natürlichen Tatsachen, die Existenz bestimmter mensch-
licher Institutionen voraus[setzt]«.261 Entscheidend ist nun, dass Searle den 

Sprechakt selbst als eine institutionelle Tatsache bezeichnet und damit dessen 

                                              
255 Ebd. S. 55. 
256 Searle bestreitet allerdings nicht, dass auch regulative Regeln für die unterschied-

lichen Sprachen von Bedeutung sind (siehe dazu auch nächstes Zitat). Unter dem 
sprachphilosophischen Aspekt interessieren ihn jedoch vor allem die konstitutiven 
Sprachregeln. Zur Grenze der Spiel-Sprach-Analogie siehe ebd. S. 61 und S. 68. 

257 Ebd. S. 65. 
258 Vgl. ebd. S. 79. 
259 Ebd. S. 80. 
260 Ebd. 
261 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Abhängigkeit von bestimmten und eben auch potentiell veränderbaren Institutio-

nen herausstellt. »Unsere Hypothese, daß eine Sprache zu sprechen beutet, in 

Übereinstimmung mit konstitutiven Regeln Akte zu vollziehen, ist demnach mit 
der Hypothese verknüpft, daß die Tatsache, daß jemand einen bestimmten 

Sprechakt vollzogen hat […] eine institutionelle Tatsache darstellt.«262 Die Be-

zeichnung ›institutionelle Tatsache‹ deutet also an, dass die Bedingungen vor de-
ren Hintergrund Sprechakte zu Tatsachen werden, institutioneller und damit arti-

fizieller Art sind. Dieses »Artefakt« hat zwar keinen rein faktischen Status, bleibt 

gegenüber Veränderungen aber dennoch prinzipiell offen. Apel ignoriert genau 
diesen Umstand. Er schließt von einer momentanen Nichthintergehbarkeit der 

konstitutiven Regeln auf deren absolute Geltung und transformiert damit unzu-

lässigerweise konstitutive Regeln zu ontologischen. Aus diesem Fehlschluss ent-
stehen im weiteren Verlauf der Argumentation jene metaphysischen Annahmen, 

die Habermas zu Recht kritisiert.  

Es wird in der Erörterung der Universalpragmatik noch zu zeigen sein, dass 
Habermas die von Searle  getroffene Unterscheidung aufnimmt und ihren meta-

physikkritischen Status bewahrt. Dadurch entstehen jedoch andere, ebenfalls 

problematische Konsequenzen. Durch die Unterscheidung von natürlichen und 
institutionellen Tatsachen lehnt Searle zugleich das naturalistische Ziel ab, alle 

existierenden Phänomene ohne Bezugnahme auf intentionale Begrifflichkeiten zu 

beschreiben. »Während Beschreibungen natürlicher Tatsachen mit Hilfe institu-
tioneller Tatsachen erklärt werden können, können institutionelle Tatsachen al-

lein mit Hilfe der ihnen zugrunde liegenden konstitutiven Regeln erklärt wer-

den.«263 Searle lehnt damit den Versuch des Naturalismus, namentlich Quines ab, 
institutionelle Tatsachen ebenfalls und sogar ausschließlich unter Bezugnahme 

auf natürliche Tatsachen zu beschreiben. 

 
Apel zur Metaphysik bei Kant 

 

Apel nimmt eine der habermasschen Detranszendentalisierung vergleichbare 
Transformation der kantischen Ethik vor. Auch er ist der Ansicht, dass der Ver-

such einer Überwindung der naturalistic fallacy unter Bezugnahme auf die Zwei-

Reiche-Lehre bei Kant als metaphysisch anzusehen ist. Das Adjektiv »metaphy-
sisch« hat für Apel allerdings keine pejorative Konnotation, sondern bezieht sich 

vielmehr auf die Vorläufigkeit und Verbesserungswürdigkeit der so bezeichneten 

Theorie. »Die ›analogische‹ Sprache der Metaphysik ist gewissermaßen solange 
berechtigt, wie eine adäquatere Formulierung des Problems noch nicht gelungen 

ist.«264 Der transzendentalpragmatische Ansatz ist für Apel mithin eine rationale 

Rekonstruktion der Ethik Kants, deren metaphysische Aspekte durch diese Re-

                                              
262 Ebd. S. 81. 
263 Ebd. S. 82. 
264 Ebd. S. 418. Interessanterweise diagnostiziert Hans Joas eine ähnliche Einstellung 

zur Metaphysik bei Mead. Vgl. Joas, Praktische Intersubjektivität, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 163 

konstruktion allerdings nur zum Teil überwunden werden. Mit anderen Worten, 

durch die sprachphilosophische Rekonstruktion der kantischen Ethik werden 

Apels Ansicht nach bestimmte Aspekte »adäquater« formuliert und sind dem-
nach nicht mehr metaphysisch. Allerdings hatte Apel, wie bereits erwähnt, er-

klärt, dass auch die moderne Philosophie seiner Ansicht nach das Eine, Gute, 

Wahre der klassischen Metaphysik in zumindest heuristischer Perspektive noch 
immer unterstellen muss, auch wenn sie dessen semantischen Gehalt nicht ab-

schließend formulieren kann265: Zu diesem Zeck lehnt Apel metaphysische 

(Stellvertreter-)Argumente nicht ab und distanziert sich demnach nicht in glei-
cher Weise von metaphysischen Annahmen wie Habermas.  

Zusammenfassend lässt sich folgendes festhalten: Apel ist der Ansicht, dass, 

bereits aus dem (ernsthaften) stellen der Frage »Was sollen wir tun?« folgt, dass 
die (ernsthafte) Antwort nur per Realisierung jener Argumentationsregeln gege-

ben werden kann, die selbst moralische Normen implizieren und für alle Subjekte 

Geltung beanspruchen können. Damit grenzt sich die apelsche Begründung der 
Ethik auch vom kontraktualistischen Modell ab, in dem die Sollgeltung der Nor-

men ausschließlich aus der faktischen Akzeptanz durch die Subjekte abgeleitet 

wird. 
 

Die angedeutete Grundnorm gewinnt ihre Verbindlichkeit nicht etwa erst durch die fakti-

sche Anerkennung derer, die eine Übereinkunft treffen (›Vertragsmodell‹), sondern sie ver-

pflichtet alle, die durch den Sozialisationsprozeß ›kommunikative Kompetenz‹ erworben 

haben, in jeder Angelegenheit, welche die Interessen (die virtuellen Ansprüche) Anderer be-

rührt, eine Übereinkunft zwecks solidarischer Willenbildung anzustreben.266 

 
4.2 Letztbegründung als transzendentalpragmatische Vermittlung 

zwischen neuzeitlicher Ursprungsphilosophie und 
sprachanalytischer Philosophie  

 

Betrachten wir nun noch die, für die Problematik der Letztbegründung  wichtige 
Auseinandersetzung Apels mit Hans Albert. Die Ergebnisse, zu denen Apel 

kommt, stimmen mit denen überein, die in der Auseinandersetzung mit Popper 

bereits dargestellt wurden, seine Argumentationsstrategie setzt aber einen verän-
derten Schwerpunkt: Apel legt in dieser Auseinandersetzung großen Wert auf die 

Kritik an der abstractive fallacy des Wiener Kreises und bringt zusätzlich einen 

pragmatisch gewendeten Evidenzbegriff ins Spiel. Für die Frage nach der Meta-
physik ist diese Argumentationsstrategie von einiger Relevanz.  

Albert widmet sich der Möglichkeit einer Letztbegründung vor allem in sei-

ner 1968 erschienenen Veröffentlichung Traktat über Kritische Vernunft. Als an 
Karl Popper anschließender Vertreter des Kritischen Rationalismus geht er von 

der prinzipiellen Fehlbarkeit aller Urteile aus (Fallibilismusprinzip) und lehnt je-

                                              
265 Ebd. S. 405. 
266 Ebd. S. 426. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

de Form von Letztbegründung kategorisch ab. Die Problematik, vor die sich alle 

Letztbegründungsversuche seine Ansicht nach gestellt sehen, bezeichnet er als 

»Münchhausen-Trilemma«.267 Demnach unterliegt der Anspruch einer letztbe-
gründeten Behauptung drei gleichermaßen inakzeptablen Alternativen: entweder 

führt die Begründung durch ihre Abhängigkeit von weiteren Begründungen in 

den infiniten Regress, oder die Beweisführung nimmt schon in Anspruch, was 
bewiesen werden sollte, circulus vitiosus. Die dritte Möglichkeit besteht im Ab-

bruch der Argumentationskette, Dogmatismus. 

Apel kritisiert nun zunächst, dass Albert die Letztbegründungsfrage aus-
schließlich unter einem formallogische Aspekt analysiere und damit implizit den 

cartesianischen Evidenzbegriff missverstehe. Descartes’ Diktum der »clara et 

distincta perceptio« stehe für eine Evidenz, die dem ontologischen Korrespon-
denzgedanken vorgeordnet und »als philosophische Letztbegründung anzusehen 

und zu fordern sei«268. Daraus schließt Apel, dass das Problem der Letztbegrün-

dung mit Rücksicht auf die philosophische Tradition keineswegs mit seiner for-
mallogischen Darstellung gleichgesetzt werden dürfe. Bezogen auf den Vorwurf 

des Zirkelschlusses bei Albert bedeutet dies, dass die Begründung einer Prämis-

se, deren Geltung für die Begründung selbst immer schon in Anspruch genom-
men werden muss, nur dann als zirkulär bezeichnet werden kann, wenn man von 

der Unumgänglichkeit formallogischer Begründungsverfahren ausgehe und eine 

andere Begründungskonzeption per se ausschließe. Für Apel ist die Erkenntnis, 
dass bestimmte Prämissen in allen Begründungsverfahren notwendigerweise vor-

ausgesetzt werden müssen, allerdings kein Hinweis auf die Unmöglichkeit von 

Letztbegründung, sondern vielmehr deren transzendentale Grundlage.  
 

Wenn wir im Kontext einer philosophischen Grundlagendiskussion feststellen, daß etwas 

deshalb prinzipiell nicht begründet werden kann, weil es die Bedingung der Möglichkeit al-

ler Begründung ist, so haben wir nicht lediglich eine Aporie im Deduktionsverfahren fest-

gestellt, sondern eine Einsicht im Sinne transzendentaler Reflexion gewonnen.269 

                                              
267 Albert, Hans: Traktat über kritische Vernunft, Tübingen: Mohr 1991, S. 15. Albert 

erwähnt nicht, dass schon Jakob Friedrich Fries in seiner Veröffentlichung Neue 

oder anthropologische Kritik der Vernunft von 1807 dieses Trilemma in der Aus-
einandersetzung mit der Transzendentalen Deduktion Kants beschrieben hat. Die-
ser Umstand ist deshalb interessant, weil Fries den Versuch einer transzendentalen 
Deduktion mit Verweis auf dieses Trilemma kritisiert. Apel, dessen Absicht ja un-
ter anderem in einer transzendentalpragmatischen Reformulierung der kantischen 
Philosophie besteht, setzt sich nun unter pragmatisch veränderten Prämissen er-
neut mit diesem Problem auseinander. Vgl. Fries, Jakob Friedrich: »Neue oder an-
thropologische Kritik der Vernunft (1807)«, in: Gert König/Lutz Geldsetzer (Hg.), 
Sämtliche Schriften, Bd. 4-6, Aalen: Scentia 1967. 

268 Apel, Karl-Otto: »Das Problem der philosophischen Letztbegründung im Lichte 
einer transzendentalen Sprachpragmatik«, in: Ders. Auseinandersetzungen. In Er-
probung des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998, S. 40. 

269 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 406. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 165 

Die Gleichsetzung von formallogischer Ableitung und Evidenzbegriff bei Albert 

hat die Konsequenz, dass der cartesische Rekurs auf Evidenz nur als Argumenta-

tionsabbruch, also im Sinne der dritten Möglichkeit des Münchhausen-Trilem-
mas interpretiert werden kann. Albert ist demnach der Ansicht, dass sich die Be-

zugnahme auf Evidenz (er spricht auch von »Gewissheit« und »Intuition«270) 

dem Dogmatismusvorwurf aussetzt.  
 

Damit ist, wie man sieht, das oben skizzierte Münchhausen-Trilemma im Sinne der dritten 

Alternative beantwortet: Abbruch des Begründungsverfahrens an einem bestimmten Punkt 

durch Rekurs auf Überzeugungen, die den Stempel der Wahrheit an sich tragen und daher 

geglaubt werden müssen, auf Überzeugungen, die unantastbar sind, weil sie durch die neuen 

Autoritäten legitimiert werden.271 

 
Apel ist hingegen der Ansicht, dass der Evidenzbegriff nicht als ein formallogi-

sches Problem begriffen werden darf, denn diese Gleichsetzung bedeute die Ob-

jektivierung subjektiver Bedingungen von Argumentation. Dieses Vorgehen 
müsse allerdings mit Notwendigkeit scheitern, denn »gerade in der Feststellung 

der Nichtobjektivierbarkeit der subjektiven Bedingungen der Möglichkeit der 

Argumentation in einem syntaktisch-semantischen Modell der Argumentation 
drückt sich das selbstreflexive Wissen des transzendental-pragmatischen Subjekts 

der Argumentation aus«272.  

Folgt man der Argumentation bis zu diesem Punkt, so könnte der Eindruck 
entstehen, Apel bereite eine Verteidigung des klassischen Evidenzbegriffs vor. 

Im weiteren Verlauf distanziert er sich allerdings von dieser Form der Ursprungs-

philosophie und erklärt, er verfolge nicht die Absicht einer Erneuerung der Sub-
jektphilosophie im Sinne Descartes’ oder Husserls. Vielmehr sei er der Ansicht, 

»daß ›Evidenz‹ von Überzeugungen für ein jeweiliges Bewußtsein nicht aus-

reicht, um die Wahrheit von Aussagen sicherzustellen«273. Dass Apel den Evi-
denzbegriff dennoch keiner Kritik im Sinne Alberts unterziehen möchte, liegt, 

wie noch näher auszuführen sein wird, daran, dass Apel die Absicht verfolgt, die 

bewusstseinsphilosophische Bezugnahme auf Evidenz in eine sprachpragmatisch 
orientierte Transzendentalphilosophie zu transformieren, in der der Evidenzbe-

griff im Verständnis Descartes als grundlegendes Letztbegründungsfundament 

zwar keine Gültigkeit mehr besitzt, aber auch nicht im Sinne Alberts als purer 
Dogmatismus beiseite geschoben werden kann.  

Wie aber begründet Apel diese Überzeugung, ohne dabei den Evidenzbegriff 

der Ursprungsphilosophie wiederzubeleben? Apels Metakritik an Alberts Letzt-

                                              
270 Vgl. Albert, Traktat über kritische Vernunft, S. 24ff. 
271 Ebd. S. 28. 
272 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 407. 
273 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegründung im Lichte einer trans-

zendentalen Sprachpragmatik, S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

begründungsnegation bezieht sich vor allem auf die abstractive fallacy274. Im 

Zentrum dieser von Apel formulierten Kritik am Wiener Kreis steht die Behaup-

tung, dass eine Begründungskonzeption nicht von der pragmatischen Dimension 
abstrahieren darf, in deren Kontext die zu begründenden Behauptungen erhoben 

werden. Durch die Auseinandersetzung mit den amerikanischen Pragmatisten, 

insbesondere mit Charles S. Peirce, entwickelt Apel eines der Hauptanliegen sei-
ner eigenen Philosophie: die sprachpragmatische Rekonstruktion der klassischen 

Transzendentalphilosophie, insbesondere der Philosophie Kants.275 

 
Exkurs: Die Logic of Science und die semiotische Transformation 
der Philosophie Kants 

 

Das Verhältnis der kantischen Theorie als  Wissenschaftstheorie zur modernen 

Logik der Wissenschaften (»Logic of Science«) begreift Apel als Ablösung der 
subjektiv-psychologischen Elemente der kantischen Theorie durch die logische 

Syntax und Semantik von Wissenschaftssprachen. Anders ausgedrückt, die Frage 

nach der Möglichkeit von Erkenntnis im Bewusstsein überhaupt wird im Über-
gang von Kant zur »Logic of Science« in die Frage nach der Möglichkeit einer 

»›Rechtfertigung‹ von wissenschaftlichen Sätzen (Hypothesen) bzw. Theo-

rien«276 transformiert. 
 Allerdings konstatiert Apel zwei theorieimmanente Probleme der »Logic of 

Science«, die seiner Ansicht Konsequenzen der Ablösung des Erkenntnissubjekts 

durch die Logik der Wissenschaftssprache verstanden darstellen, und deren 
Grundlage die Abstraktion von der pragmatischen Dimension der Zeicheninter-

pretation darstellt (abstractive fallacy). Einerseits entsteht das Problem, (Wissen-

schafts-)Sprache und Tatsachen zu vermitteln (Verifikationsproblem). Diese 
Vermittlung kann nach Apel nur durch und in der (exegetischen) Verständigung 

von Wissenschaftlern vollzogen werden und ergibt sich nicht aus dem System 

einer abstrakten Wissenschaftssprache per se. Das bedeutet aber zugleich, dass 
die Wissenschaftler von der entwickelten Sprache Gebrauch machen müssen. 

Die Analyse dieses pragmatischen Elements der Wissenschaftssprache kann 

Apels Ansicht nach nicht, wie es im logischen Empirismus der Fall ist, aus-
schließlich in den Bereich der empirischen Psychologie verwiesen werden. Sie ist 

seiner Auffassung nach vielmehr der Frage nach Rechtfertigung und Wahrheit 

konstitutiv zugehörig. Apel begründet diese Behauptung mit Verweisen auf das 
Fallibilismusprinzip Poppers und den Sprachspielpluralismus Wittgensteins. Der 

Kritische Rationalismus missversteht demnach die methodische Bedeutung des 

                                              
274 Ebd. S. 48. 
275 Vgl. Apel, Transformation der Philosophie, Bd. 1+2. Hier insbesondere Bd. 2; II. 

Teil, S. 155ff. 
276 Apel, Karl-Otto: »Von Kant zu Peirce: Die semiotische Transformation der Tran-

szendentalen Logik«, in: Ders. Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1999, S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 167 

Kritikprinzips: Kritik verweise aus sich selbst nicht auf die »metaphysische Vor-

aussetzung der Vergeblichkeit aller menschlichen Erkenntnisbemühungen«277, 

sondern vielmehr auf die implizite Annahme einer prinzipiellen Korrigierbarkeit 
derselben (Fallibilismus als Meliorismus278). Apel weist damit, auf die im Prinzip 

der Korrigierbarkeit seiner Ansicht nach notwendigerweise enthaltene Implikati-

on einer universellen Kommunikationsgemeinschaft hin. Der späte Wittgenstein 
habe zwar einerseits die Notwendigkeit der »pragmatischen Zeicheninterpretati-

on als Bedingung der Möglichkeit und Gültigkeit anerkannt«279, andererseits je-

doch das transzendentale Moment von Sprache unberücksichtigt gelassen und sei 
daher auch zur Annahme eines inkompatiblen Sprachspielpluralismus gelangt. 

Apel möchte in diesem Punkt mit Wittgenstein über ihn selbst hinausgehen und 

anhand seiner Analysen zeigen, »daß ein Sprachspiel nicht aufgrund externer 
Beobachtung als solches beschrieben werden kann, sondern nur aufgrund einer – 

wenn auch distanzierten – Teilnahme am Sprachspiel«280. Demnach muss jeder 

Sprecher, der über Sprachspiele im allgemeinen Aussagen machen möchte, imp-
lizit voraussetzen, dass er prinzipiell mit allen Sprachspielen kommunizieren 

kann. Damit wird erneut die implizite Annahme einer unbegrenzten Kommunika-

tionsgemeinschaft explizit.  
Aus diesen Überlegungen zieht Apel eine für das Projekt der sprachpragmati-

schen Transformation (er selbst spricht auch von »semiotischer Transformation«) 

grundlegende Schlussfolgerung: 
 

Das Problem, auf das die moderne Diskussion geführt hat, scheint darin zu bestehen, die 

kantische Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit und Gültigkeit wissenschaftlicher 

Erkenntnis als Frage nach der Möglichkeit einer intersubjektiven Verständigung über Sinn 

und Wahrheit von Sätzen bzw. Satzsystemen zu erneuern. Das würde bedeuten, daß die 

kantische Erkenntniskritik als Bewusstseinsanalyse in eine Sinnkritik als Zeichen-Analyse 

zu transformieren wäre; deren ›höchster Punkt‹ würde nicht die schon jetzt erreichbare ob-

jektive Einheit der Vorstellungen in einem als intersubjektiv unterstellten ›Bewußtsein 

überhaupt‹ sein, sondern die durch konsistente Zeicheninterpretation dermaleinst zu errei-

chende Einheit der Verständigung in einem unbegrenzten intersubjektiven Konsens.281 

 

Apel lehnt also das Programm der Logic of Science nicht grundlegend ab: der 
Übergang der Analyse unter den Bedingungen der Bewusstseinsphilosophie zu 

einer an Syntax und Semiotik orientierten Sprachphilosophie ist ihm grundsätz-

lich sympathisch. Er kritisiert allerdings die Fixierung auf eine Wissenschafts-
sprache, die die pragmatischen Aspekte dieser Sprache nicht berücksichtigt. 

                                              
277 Ebd. S. 161. 
278 Vgl. ebd. 
279 Ebd. 
280 Ebd. S. 162. 
281 Ebd. S. 163f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Im vorliegenden Zusammenhang ist diese semiotische Transformation der 

kantischen Philosophie vor allem im Hinblick auf den apelschen Letztbegrün-

dungsansatz von Relevanz. Die albertsche Kritik an einer als hinreichende Be-
gründung interpretierten Bezugnahme auf Evidenz möchte Apel transzendental-

pragmatisch rekonstruieren und kritisch überprüfen. Grundlegend ist dabei die 

These Apels, dass die Bezugnahme auf Evidenz nur dann als Dogmatismus zu 
bewerten sei, »wenn von der Situation des erkennenden und argumentierenden 

Subjekts, das in performativ explizierten Behauptungen (statements) seine Zwei-

fel und seine Gewissheiten zur Diskussion stellt, von vornherein abgesehen 
wird«282. Damit wird eine Trennung von Subjekt und Satz bzw. Aussagendem 

und Ausgesagtem vorgenommen, die sich nach Apel dem Vorwurf der 

abstractive fallacy aussetzt: die von Subjekten geäußerten Sätze werden verge-
genständlicht und die übrigen, das Subjekt betreffenden Elemente in den Bereich 

der empirischen Psychologie ausgelagert. Die geäußerten Sätze werden aus-

schließlich nach Maßgabe formallogischer Kriterien überprüft. Unter diesen Vor-
aussetzungen, so Apel, lässt sich die Bezugnahme auf Evidenz tatsächlich als 

Dogmatismus begreifen.  

Apel hält diese Abstraktion auch deshalb für verfehlt, weil er der Ansicht ist, 
dass »ohne paradigmatische Erfahrungs-Evidenz […] ein funktionierendes 

Sprachspiel nicht zu denken [ist]«283. Um diese These zu stützen bezieht er sich 

erneut auf den vom späten Wittgenstein konstatierten und für die Konstitution ei-
nes Sprachspiels grundlegenden Zusammenhang von Sprachgebrauch und Le-

benspraxis. Durch diesen Zusammenhang wird seiner Ansicht nach deutlich, dass 

die Begründung einer Behauptung weder im Sinne einer formallogischen Ablei-
tungsfunktion noch durch Rekurs auf sprachfreie und intuitive Bewusstseins-

Evidenz geleistet werden kann. Eine Begründung besteht für Apel vielmehr aus 

zwei Komponenten: der Erkenntnis-Evidenz des einzelnen Subjekts einerseits 
und dem intersubjektiven Regelsystem, welches die Manifestationsbedingungen 

der subjektiven Erkenntnis-Evidenz darstellt andererseits. Nur innerhalb und 

nach Maßgabe dieses Regelsystems können sich die subjektiven Evidenzen über-
haupt mitteilen.  

 
Vielmehr muss Begründung als Geltungsbegründung von Erkenntnis immer zugleich auf 

die möglichen Bewusstseins-Evidenzen der einzelnen kompetenten Erkenntnis-Subjekte 

(als autonomer Repräsentanten des transzendentalen Erkenntnis-Subjekts überhaupt) und 

auf die a priori intersubjektiven Regeln eines argumentativen Diskurses sich stützen, in des-

sen Kontext die Erkenntnis-Evidenzen als subjektive Zeugnisse objektiver Geltung zur in-

tersubjektiven Geltung gebracht werden müssen.284 

 

                                              
282 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegründung im Lichte einer trans-

zendentalen Sprachpragmatik, S. 48. 
283 Ebd. S. 50. 
284 Ebd. S. 51. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 169 

Ganz abgesehen davon, dass die Rede von »kompetenten Erkenntnis-Subjekten« 

hier möglicherweise gerade voraussetzt, was an dieser Stelle zu Beweisen wäre, 

bleibt fraglich, was Apel mit »subjektiver Erkenntnis-Evidenz« eigentlich aus-
drücken will. Immerhin nimmt das Fallibilismusprinzip des Kritischen Rationa-

lismus gerade auch die Kritik am subjektiven Evidenzbezug nicht aus. Auch 

wenn die Bedeutung des Fallibilismusprinzips für die empirische Wissenschaft, 
die Formalwissenschaften (Logik und Mathematik) und in gewisser Hinsicht so-

gar für die Transzendentalphilosophie unbestreitbar sei, ist Apel dennoch der An-

sicht, dass »selbst für die empirischen Wissenschaften die methodologische Un-
entbehrlichkeit von Evidenz im Sinne von unbezweifelbarer Gewißheit«285 nicht 

geleugnet werden kann. Mit Bezugnahme auf Peirce (den er im Übrigen als ei-

gentlichen Begründer des Fallibilismusprinzips bezeichnet286) und Wittgenstein 
verweist Apel darauf, dass schon der Zweifel selbst Annahmen voraussetzt, die 

den Status der Gewissheit beanspruchen müssen, wenn sie nicht entweder als 

»paper doubt« (Peirce) oder leer laufendes Sprachspiel (Wittgenstein) auftreten 
wollen. Apel gibt allerdings zunächst zu, dass diese Kritik dem Kritischen Ratio-

nalismus prima facie nicht wirklich gerecht werde, da auch Peirce das 

Fallibilismusprinzip im Sinne eines virtuell universalen Zweifels verstanden ha-
be. Demnach könne auch an den Voraussetzungen der Kritik selbst zumindest 

virtuell gezweifelt werden.287 Apel unterscheidet daher zwischen einer ›wissen-

schaftlichen‹ und einer ›transzendentalpragmatischen Reflexion‹. Letztere gebe 
den Blick auf jene Voraussetzungen frei, die auch der virtuelle Zweifel immer in 

Anspruch nehmen müsse, um überhaupt ein ernstzunehmender Zweifel zu sein. 

 
Vom philosophisch Reflexions-Standpunkt lässt sich dann mit Bezug auf jedes Sprachspiel 

überhaupt – einschließlich des philosophischen Sprachspiels – sagen, daß in seinem Rah-

men Zweifel und Kritik nur unter der Voraussetzung ihrer zureichenden Begründbarkeit 

durch Rekurs auf unbezweifelbare paradigmatische Evidenz sinnvoll sind.288 

 
Apel gibt sich letztendlich allerdings auch mit dieser Einteilung nicht zufrieden, 

sondern erklärt, dass die Frage nach dem Grund für die Existenzberechtigung 

beider Prinzipien – des Fallibilismusprinzips und des Evidenzprinzips – gestellt 
werden muss, und dass die Antwort auf diese Frage »nicht mehr und nicht weni-

ger als eine angemessene transzendentalpragmatische Unterscheidung und Ver-

                                              
285 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegründung im Lichte einer trans-

zendentalen Sprachpragmatik, S. 53. 
286 Vgl. ebd. 
287 Dass dennoch eine Differenzierung zwischen dem ›virtuell universellen Zweifel‹ 

und dem ›paper doubt‹ im Sinne Peirce’ vorgenommen werden kann, liegt nach 
Apel allein daran, »daß der Fallibilismus-Vorbehalt noch gar nicht den Anspruch 
erhebt, eine Aussage der empirischen Wissenschaft mit empirischen Gründen zu 
bezweifeln, sondern diese Möglichkeit nur im Prinzip eröffnet bzw. offenhält« 
(Ebd. S. 58). 

288 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

mittlung zwischen der epistemologischen Ursprungsphilosophie der Neuzeit und 

der sprachanalytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts [erfordert, Anm. 

dch]«289. Apels Programm lässt sich insofern als Vermittlung von Bewusstseins-
Evidenz und intersubjektiv-spachlicher Geltung formulieren. Dabei lehnt er jede 

Lösung ab, die eine der beiden Aspekte auf den jeweils anderen zu reduzieren 

versucht. Er teilt daher auch nicht die These des späten Wittgenstein, dass die 
Verifikation der Existenz vereinzelter Bewusstseins-Evidenzen nicht möglich sei, 

da diese selbst nur nach den genuin intersubjektiven Regeln der Sprache vollzo-

gen werden könne. Andererseits lehnt er gleichzeitig jedoch auch jenes seman-
tisch orientierte Modell der Wissenschaftslogik ab, welches davon ausgeht, dass 

Bewusstseins-Evidenzen ein, der Proposition äußerlich bleibendes Element dar-

stellen, welches nicht von der Philosophie, sondern der empirischen Psychologie 
untersucht werden müsse. Schließlich möchte Apel jedoch auch nicht, wie bereits 

erwähnt, die cartesianische Ursprungsphilosophie wieder beleben, in der dass 

Evidenzerlebnis selbst zum rationalen Argument erhoben wird.  
Er schlägt daher vor, die Lösung in der eigentümlichen Verwobenheit beider 

Elemente (Bewusstseins-Evidenz und intersubjektiv-spachlicher Geltung) inner-

halb des Sprachspiels selbst zu suchen. 
 

Eine Auflösung dieses Dilemmas scheint mir nur unter der (transzendentalpragmatischen) 

Voraussetzung möglich, daß Bewußtseins-Evidenz und intersubjektive Geltung von sprach-

lich formulierten Argumenten einerseits nicht aufeinander reduzierbare Instanzen der 

Wahrheitsproblematik sind, andererseits aber solche Instanzen in Sprachspielen immer 

schon in eigentümlicher Weise verwoben sind.290 

 
Die Ablehnung der Ursprungsphilosophie veranlasst Apel, die Begriffe Geltung 

und Begründung nicht ausschließlich mit Bezug auf Bewusstseins-Evidenz, son-

dern im Hinblick auf einen, durch argumentativen Diskurs herbeigeführten Kon-
sens zu erklären.291 Dieser Konsens selbst – und das ist ein wichtiges Spezifikum 

der apelschen Theorie – benötigt jedoch ebenfalls einen Rekurs auf Erkenntnis-

Evidenz. »Die Konsens-Bildung in der Interpretationsgemeinschaft der Wissen-
schaftler [kann] aufgrund des argumentativen Diskurses keineswegs ohne einen 

epistemologischen Rückgang auf Erkenntnis-Evidenzen gedacht werden […].«292 

Es folgt nun ein entscheidender Schritt in der Argumentation: Apel unter-
scheidet eine – wie ich es nennen möchte – Erkenntnis-Evidenz erster von einer 

Erkenntnis-Evidenz zweiter Stufe. Zwar sei prinzipiell jedes Sprachspiel und je-

de darin integrierte Erkenntnis-Evidenz selbst hinterfragbar, die philosophische 
                                              
289 Ebd. S. 59. 
290 Ebd. S. 59f. 
291 Da für Apel an dieser Stelle nicht die Frage nach der Bedeutung des Diskurses für 

die Konsensbildung bzw. den Wahrheitsbegriff im Mittelpunkt des Interesses 
steht, wird der Diskurs- und Konsensbegriff hier als Grundlage für den Begrün-
dungsbegriff in Abgrenzung zur Ursprungsphilosophie eingeführt. 

292 Ebd. S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 171 

Theorie jedoch, welche diese Feststellung zum Ergebnis ihrer Analysen erheben 

möchte, müsse eine Evidenz in Anspruch nehmen, die dieser Hinterfragbarkeit 

nicht in gleicher Weise ausgesetzt sei und deshalb auf eine Letztbegründung hin-
deute. 

 
Dem Umstand, der für den letzthinnigen Vorrang der Kritik zu sprechen schien […], korre-

spondiert jetzt der Umstand, daß das philosophische Sprachspiel selbst auf Evidenzen muß 

rekurrieren können, die im Prinzip keinem der empirisch revidierbaren Sprachspiel-

Paradigmata gleichgestellt werden können. Und dieser Umstand scheint eher für den Vor-

rang der Letztbegründung vor dem Prinzip permanenter Kritik zu sprechen.293 

 

Wie begründet Apel diese Behauptung? Ein entscheidendes Argument gegen die 

(nahe liegende) These, dass auch die philosophische Reflexion auf die Bedin-
gungen der Kritik selbst fallibel sei, liegt darin, dass die Selbstanwendung des 

Fallibilismusprinzips in eine Paradoxie führen muss. Denn insofern das Fallibi-

lismusprinzip selbst fallibel ist, ergibt sich daraus die Möglichkeit, dass eben ge-
rade nicht alles fallibel ist. Daraus zieht Apel die Schlussfolgerung, dass die Gel-

tung des Fallibilismusprinzips nicht auf die Bedingungen des Prinzips selbst 

angewendet werden kann. Damit ergibt sich Aples Ansicht nach die Möglichkeit, 
den Anspruch auf Letztbegründung rational zu verteidigen. Dieser Bereich be-

steht in den Voraussetzungen bzw. Bedingungen, die das Fallibilismusprinzip 

selbst in Anspruch nehmen muss, und die seinem Geltungsbereich entzogen sind. 

 
Damit ist nun aber die transzendentalpragmatische Dimension der nichtkritisierbaren Be-

dingungen der Möglichkeit intersubjektiv gültiger philosophischer Kritik und Selbstkritik in 

hinreichend radikaler Form eröffnet: Was gehört zu diesen Bedingungen? – In dieser Frage 

konzentriert sich m.E. das Problem der philosophischen Letztbegründung.294 

 

Die Konzeption einer Letztbegründung besteht nach Ansicht von Apel demnach 
darin, Voraussetzungen freizulegen, »die weder ohne Selbstwiderspruch durch 

Kritik in Frage gestellt werden können noch ohne Voraussetzung ihrer selbst de-

duktiv begründet werden können«.295 Damit verkehrt Apel den Vorwurf des Zir-
kelschlusses, der innerhalb des Münchhausen-Trilemmas eines der drei Argu-

mente gegen eine Letztbegründung darstellt, in ein Argument für die Möglichkeit 

einer Letztbegründung.  
 

Wenn ich etwas nicht ohne aktuellen Selbstwiderspruch bestreiten und zugleich nicht ohne 

formallogische petitio principii deduktiv begründen kann, dann gehört es eben zu jenen 

                                              
293 Ebd. S. 64. 
294 Ebd. S. 66. 
295 Ebd. S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

transzendentalpragmatischen Voraussetzungen der Argumentation, die man immer schon 

erkannt haben muss, wenn das Sprachspiel der Argumentation Sinn behalten soll.296 

 

Von besonderem Interesse für unseren Zusammenhang ist an dieser Stelle auch, 
dass Apel gemeinsam mit Jaakko Hintikka297 der Ansicht ist, dass der cartesische 

Satz des cogito ergo sum nicht als formallogischer Schluss begriffen werden 

kann, da ansonsten die Existenz des Ego in der Majorprämisse implizit vorausge-
setzt werden muss.298 Damit sei widerlegt, dass der cartesische Beweis der Ich-

Existenz mit formallogischen Mitteln rekonstruiert werden könne. Interessant ist 

dies vor allem deshalb, weil Apel andererseits ja auch die Bezugnahme auf eine 
Bewusstseins-Evidenz im Sinne der Introspektion ablehnt und so zu dem Schluss 

gelangt, dass die Gewissheit des cogito ergo sum »auf dem Primat einer zugleich 

kommunikativen und reflexiven Situations-Erfahrung [beruht, Anm. dch], in der 
das aktuelle Selbstverständnis (und damit das Ich-Bewußtsein) und das Verste-

hen der Existenz der Anderen gleichursprünglich sind – so wie es in der Tat von 

G.H. Mead und von M. Heidegger übereinstimmend behauptet wird«299.  
Apel gibt also die Rede von der Notwendigkeit der Evidenzerfahrung zum 

Zwecke der Möglichkeit einer Letztbegründung nicht auf, verändert jedoch die 

Genese ihres Bezugspunktes: sie speist sich nicht mehr aus der Introspektion des 
einzelnen Subjekts nach dem Modell der Bewusstseinsphilosophie, sondern fin-

det ihre Grundlage in einem Ich-Bewusstsein, welches als Resultat kommunika-

tiver bzw. intersubjektiver Prozesse verstanden wird. Damit wird ein Zusammen-
hang zwischen dem Identitätskonzept von Habermas und der Letztbegründungs-

konzeption Apels deutlich, aus dem sich der systematische Zusammenhang zwi-

schen dem ersten und dem zweiten Kapitel der vorliegenden Arbeit begründet. 
 

Fassen wir zusammen: Die erste der beiden von Apel selbst nicht systematisch 

unterschiedenen Letztbegründungskonzeptionen bezieht sich auf die Rekonstruk-
tion der transzendentalen Voraussetzung bestimmter moralisch imprägnierter 

Regeln, die jeder Sprecher notwendigerweise in Anspruch nehmen muss und 

welche nach Apels Ansicht sogar Bedingung der Möglichkeit von Erkenntnis 
und Selbstbewusstsein überhaupt sind. Apel schließt dann von der Unumgäng-

lichkeit der transzendentalen Akzeptanz auf die Geltung der Normen für jenes 

Subjekt, welches sich nur unter Inanspruchnahme dieser Regeln bzw. Argumen-

                                              
296 Ebd. S. 69. 
297 Hintikka, Jaakko: »Cogito, Ergo Sum: Inference or Perfomence?” in: The Phi-

losophical Review 72 (1961), S. 3-32. 
298 Vgl. dazu auch Zimmerli, Walter Ch.: »Transzendentale Argumente oder: Die 

Frage nach der Philosophie als Frage nach dem Philosophieren«, in: Martin Götze 
u.a. (Hg.), Philosophie als Denkwerkzeug. Zur Aktualität transzendetalphilosophi-
scher Argumentation. Festschrift für Albert Mues zum 60. Geburtstag, Würzburg: 
Königshausen und Neumann 1998, S. 129. 

299 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegründung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 173 

tationsvoraussetzungen zum Subjekt entwickeln konnte. Vorausgesetzt wird bei 

dieser Argumentation von Apel nur noch, dass überhaupt die moralische bzw. ir-

gendeine Frage ernsthaft gestellt werden soll. Insofern dies nicht der Fall ist, gibt 
es keine Notwendigkeit für eine Antwort und damit auch nicht für eine Ethik mit 

Letztbegründungsanspruch. Auf die moralische Frage beschränkt, folgt daraus, 

dass eine Antwort im Sinne Apels nur dann gegeben werden kann, wenn über-
haupt nach der Möglichkeit der Legitimation der Sollgeltung von Normen ge-

fragt wird. Ist dies der Fall, so lautet Apels starke These, muss die Antwort so 

ausfallen, wie sie von ihm formuliert worden ist. Seiner Ansicht nach sind also 
die transzendentalpragmatischen Voraussetzungen von Argumentation weder zu 

leugnen noch in irgendeiner Weise fallibilistisch. 

Die zweite Begründungsstrategie kann als eine an der Kritik des Kritischen 
Rationalismus gewachsene Transformation des Evidenzbegriffs beschrieben 

werden, die sich vor allem auf die abstractive fallacy der »Logic of Science« be-

zieht und zu dem Schluss kommt, dass der Evidenzbegriff dergestalt mit der in-
tersubjektiven Geltung sprachlich vermittelter Argumentation verwoben ist, dass 

weder eine Reduzierung des einen auf das andere möglich ist, noch die Strei-

chung eines der beiden Elemente. Letztendlich stellt sich diese zweite Argumen-
tationsstrategie als Versuch dar, Annahmen der Ursprungsphilosophie in einer 

Art und Weise mit dem Privatsprachenargument Wittgensteins zu verbinden, 

dass einerseits der transzendentale Charakter des Evidenzbegriffs beibehalten 
werden kann, ohne dabei andererseits auf den Regelbegriff Wittgensteins zu ver-

zichten. Descartes’ methodischer Individualismus bietet mit seinen Problemen 

der Verifikation der res cogitans300 allein keine Anknüpfungsmöglichkeit für ei-
nen an Hegels Kantkritik orientierten Entwurf einer modernen Ethik und Witt-

gensteins unversöhnlicher Sprachspielpluralismus gefährdet andererseits die 

Durchführung einer letztbegründeten Ethik, deren Notwendigkeit Apel in Ausei-
nandersetzung mit dem Positivismus ausgearbeitet hat. Apel sucht hier mithin ei-

ne Synthese der verschiedenen Konzeptionen herzustellen, ohne gleichzeitig die 

für problematisch erachteten Theorieimplikationen zu übernehmen.  
 

4.3 Die universalpragmatische Begründungskonzeption 
von Habermas 

 
Der Positivismusstreit  

 

Auch zwischen Albert und Habermas war es im Zusammenhang des Positivis-

musstreits in den sechziger Jahren zu einer Diskussion über die Methoden der 
Sozialwissenschaften gekommen, in deren Verlauf Habermas gegenüber Albert 

eine Kritik formuliert, die der apelschen durchaus ähnlich ist. Obwohl Habermas 

damals noch stärker als heute aus der Perspektive einer Kritischen Theorie argu-

                                              
300 Vgl. auch Rorty, Der Spiegel der Natur. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

mentiert, erweisen sich einige seiner Argumente bereits als grundlegend für seine 

heutige Auffassung von der Möglichkeit und Notwendigkeit einer Letztbegrün-

dung.  
Im Zentrum der Auseinandersetzung zwischen Habermas und Albert steht die 

Philosophie Karl Poppers, um deren Interpretation und Implikationen beide The-

oretiker streiten. Nach Ansicht Habermas’ richtet sich die von Popper vorge-
schlagene Methode der Sozialwissenschaften zu stark am Vorbild der Naturwis-

senschaft aus. Darin liegt auch der Grund, dass Habermas Popper als Positivisten 

begreift, und Albert weist zu recht darauf hin, dass Habermas den Begriff »Posi-
tivismus« in einem sehr umfassenden Sinn verwendet301. Habermas antwortet da-

rauf zunächst mit dem interessanten Hinweis, dass Popper tatsächlich kein reiner 

Vertreter einer positivistischen Lehre sei, sondern in einigen Punkten seiner ei-
genen Auffassung durchaus entgegenkomme. Dies sei sogar der Grund für seine 

Beschäftigung mit Popper. »Poppers Theorie habe ich für die Auseinanderset-

zung gewählt, weil er meinen Bedenken gegen den Positivismus bereits einen 
Schritt entgegenkommt.«302 

Dennoch weist Habermas auf grundlegende Differenzen zwischen einer Kri-

tischen Theorie der Gesellschaft und dem Kritischen Rationalismus hin, wobei 
für den vorliegenden Zusammenhang vor allem die Überlegungen zum Begrün-

dungsproblem von Interesse sind.  

Den empirisch verfahrenden Sozialwissenschaften wirft Habermas zunächst 
vor, im Begriff des Systems den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang, oder 

»das Ganze« 303 wie Habermas sich hier noch ausdrückt, als System zu beschrei-

ben. Dieser System-Perspektive liege ein funktionales Verständnis sozialer Zu-
sammenhänge zugrunde, das der Übertragung des Erkenntnisinteresses der Na-

turwissenschaften (Naturbeherrschung) auf die Sozialwissenschaften geschuldet 

sei, deren Gegenstandsbereich sich nach Ansicht der Kritischen Theorie einer 
solchen Analyse nur um den Preis der Vergegenständlichung fügen kann. Nur 

wenn der Begriff des »Systems« durch den Begriff der »Totalität« im Sinne einer 

dialektischen Analyse ersetzt und die Rückwirkung dieser Totalität auf den For-
schungsprozess selbst begriffen werde, könne eine »Verfälschung des Ob-

jekts«304 im Sinne einer Vergegenständlichung verhindert werden. Habermas 

bringt dieses reziproke Verhältnis von Analysegegenstand und gesellschaftlicher 
Totalität auf den Punkt, indem er erklärt, »daß es unvermitteltes Wissen nicht 

gibt«305. Eine Wissenschaft, die sich scheinbar direkt auf das vermeintlich vor-

aussetzungslose Objekt »dort draußen« richtet, übersieht demnach die in diesem 

                                              
301 Albert, Der Mythos der totalen Vernunft, 196, Fußnote 4. 
302 Habermas, Jürgen: »Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus«, in: 

Theodor W. Adorno u.a. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziolo-
gie, Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 236. 

303 Habermas, Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, 155f. 
304 Ebd. 158. 
305 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 175 

enthaltenen Vermittlungsmomente und wird zur blinden Apologetin einer hinter 

ihrem Rücken agierenden Totalität. Diese Feststellung beinhaltet das auch für die 

Diskursethik bedeutsame Moment eines Zirkels der »natürlichen Hermeneutik 
der sozialen Lebenswelt«306. Mit anderen Worten, wer etwas erforschen will, 

handelt niemals voraussetzungslos, sondern muss berücksichtigen, dass der Kon-

text (Lebenswelt) in und aus dem heraus er handelt und forscht, den Gegenstand 
seiner Analyse erst als solchen herstellt bzw. den Blick auf den Gegenstand als 

Analysegegenstand lenkt. Da sich dieser (Hintergrund)Kontext als Objektbereich 

der Analyse niemals völlig erschließt, sondern ihr immer »einen Schritt voraus« 
ist, entsteht ein Zirkel, der die Intentionen der analytischen Methode im Bereich 

der Sozialwissenschaft ad absurdum führt und die Bedeutsamkeit der Hermeneu-

tik zum Vorschein bringt.307 Gleiches trifft auf den Kritikbegriff des Kritischen 
Rationalismus zu: auch er benötigt, um überhaupt angewandt werden zu können, 

bestimmte Voraussetzungen, die zur Bedingung der Möglichkeit von Kritik ü-

berhaupt werden. Bei Apel war die Analyse dieser Präsuppositionen integraler 
Bestandteil der transzendentalpragmatischen Begründungskonzeption.  

Albert bestreitet in seiner Erwiderung auf Habermas308 die Notwendigkeit ei-

ner Begründung des Kritikprinzips, indem er im Anschluss an Popper erklärt, 
dass eine rationale Selbstbegründung des Kritischen Rationalismus nicht möglich 

sei. Das bedeutet allerdings, dass die Bedingung der Möglichkeit von Kritik 

selbst weder analysiert werden kann noch überhaupt zur Kritik freigegeben ist. 
Die reflexive Anwendung des Kritikprinzips ist demnach nicht möglich. Haber-

mas fasst dies in einer Bemerkung zu Bartley folgendermaßen zusammen: 

»Durch eine Festsetzung entzieht er [William W. Bartley, Anm. dch] nämlich al-
le die Maßstäbe der Kritik, die wir, um zu kritisieren, voraussetzen müssen.«309 

Genau darin liegt nach Einschätzung von Habermas das Problem der positivisti-

schen Einstellung des Kritischen Rationalismus, denn diese Stilllegung der Kritik 
in Bezug auf ihre eigenen Voraussetzungen entspricht der Ignoranz des dedukti-

ven Ansatzes gegenüber jener Theorie, die in der Tradition von Hegel der Über-

zeugung ist, dass es unvermitteltes Wissen nicht geben kann. Habermas stellt 
dieser Methode das Prinzip der Argumentation gegenüber, die sich von der Me-

thode Poppers und Alberts dadurch unterscheidet, »daß sie die Prinzipien, nach 

denen sie verfährt, stets mit zur Diskussion stellt«310. Entscheidend ist hier das 
reflexive Moment der Argumentation im Vergleich zur deduktiven Schlussform: 

die Argumentation kann (als Kommunikationsform des Diskurses) implizite Vo-

raussetzungen direkt selbst zum Inhalt ihrer Erörterungen machen. Der Dedukti-

                                              
306 Habermas, Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, 158. 
307 Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode.  
308 Albert, Hans: »Der Mythos der totalen Vernunft«, in: Theodor W. Adorno u.a. 

(Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Darmstadt: Luchter-
hand 1988, S. 193 – 234. 

309 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 253. 
310 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

on fehlt diese »Fähigkeit«, sie erliegt dem Schein der Tatsachen, die sich als rei-

nes Faktum ohne Konstitutionsbedingung präsentieren. In diesem Hinweis auf 

die Naivität der methodischen Annahmen des Kritischen Rationalismus liegt ein 
wichtiger Aspekt der Kritik Habermas’ am Kritischen Rationalismus.311 Festge-

halten werden muss vor allem, dass Habermas dem Fallibilismusprinzip hier, ei-

nige Zeit vor der Publikation der Theorie des kommunikativen Handelns, das 
Prinzip der Argumentation entgegenstellt und erklärt, dass in diesem eine Form 

umfassender Rationalität enthalten sei. Besonders bedeutsam für die Leitfrage ist 

dabei, dass Habermas bereits damals die Möglichkeit einer Letztbegründung 
generell bestreitet. Rationalität konstituiert sich demnach aus dem reflexiven 

Bedingungsverhältnis von Kritik und deren Möglichkeitsbedingungen. Beides 

steht in einem zirkulären Verhältnis, welches durch die deduktive Methode nicht 
erschlossen werden kann. 

 
Was als Kritik gelten kann, darüber läßt sich immer nur anhand von Kriterien befinden, die 

im Prozeß der Kritik erst gefunden, geklärt und möglicherweise revidiert werden. Das ist 

die Dimension umfassender Rationalität, die, einer Letztbegründung unfähig, sich gleich-

wohl in einem Zirkel der reflexiven Selbstrechtfertigung entfaltet.312 

 

Die Behauptung des Kritischen Rationalismus, die Voraussetzungen des Kritik-
prinzips seien gegenüber Kritik selbst sakrosankt, ist nach Habermas und Apel 

inakzeptabel. Habermas legt den Schwerpunkt im Zusammenhang des Positivis-

musstreits auf eine Kritik der Vergegenständlichung subjektiver Elemente als 
Folge des Wertfreiheitspostulats der Wissenschaft. Dabei macht er deutlich, in-

wiefern dass Wertfreiheitspostulat auf die Selbstvergessenheit des Interesses der 

Wissenschaft zurückzuführen ist, um anschließend diese Selbstvergessenheit 
durch die Analyse des Zusammenhangs von Arbeit und Wissenschaft in der bür-

gerlichen Gesellschaft zu durchbrechen:313 Der Sphäre der Arbeit stellt Habermas 

die Sphäre der Interaktion gegenüber314, wobei für letztere das Prinzip der Kom-
munikation bzw. Argumentation grundlegend ist.  

                                              
311 Natürlich kritisiert Habermas weder die Deduktion als Schlussform überhaupt, 

noch die Naturwissenschaft als solche – im Gegenteil: Seine Kritik richtet sich 
vielmehr gegen die Übertragung der deduktiven Methode auf den Bereich der So-
zialwissenschaft, wobei der entscheidende Aspekt in der Anwendung einer positi-
vistischen Methode liegt, die von ihren eigenen Voraussetzungen abstrahiert bzw. 
sich dieser nicht bewusst ist. Insofern kritisiert auch Habermas nicht jede spezifi-
sche Anwendung in diesem Bereich, sondern nur ihre ›selbstvergessene‹ Übertra-
gung. Vgl. dazu vor allem Habermas, Jürgen: »Analytische Wissenschaftstheorie 
und Dialektik«, in: Theodor W. Adorno u.a. (Hg.), Der Positivismusstreit in der 
deutschen Soziologie, Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 170ff. 

312 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, 253f. [Hervorhe-
bung dch]. 

313 Vgl. auch Habermas, Technik und Wissenschaft als Ideologie. Habermas, Er-
kenntnis und Interesse. 

314 Vgl. Habermas, Arbeit und Interaktion. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 177 

Da die vorliegende Arbeit vor allem die Diskursethik zum Gegenstand hat, 

wird insbesondere auf die Einführung des Argumentationsbegriffs eingegangen, 

aus dessen Voraussetzungen nach Ansicht von Apel und Habermas, wie bereits 
gezeigt, die formalen Bedingungen einer Ethik des Diskurses extrahiert werden 

können, die sich als deontologisch, formalistisch, kognitivistisch und universalis-

tisch versteht. Schon im Zusammenhang des Positivismusstreits wird also deut-
lich, dass der Begriff der Argumentation und des Diskurses zwar – ähnlich den 

Prinzipien des Kritischen Rationalismus – auf uneingeschränkte Kritik ausgerich-

tet ist, diese im Diskurs jedoch aufgrund ihrer Einbettung in kommunikatives 
Handeln einerseits einen reflexiven Charakter besitzt und andererseits auf die 

»Idee eines allgemeinen und ungezwungenen Konsensus«315 ausgerichtet bleibt.  

 
Wir können Kritik, die nicht definiert werden kann, weil sich die Maßstäbe der Rationalität 

in ihr selbst erst explizieren lassen, behelfsweise als einen Prozess auffassen, der in herr-

schaftsfreier Diskussion fortschreitende Auflösung von Dissens einschließt.316 

 

Zusammenfassend kann zunächst darauf hingewiesen werden, dass Habermas 

und Apel nicht das Kritikprinzip des Kritischen Rationalismus als solches ableh-
nen, sondern vielmehr den Status desselben anders beurteilen. Habermas bringt 

die Kriterien für Kritik in ein direktes Verhältnis zum Prozess der Konsensfin-

dung und übt damit Kritik am rein deduktiven Argumentationsmodell des Kriti-
schen Rationalismus. »Vielmehr sind die Kriterien, anhand deren jeweils Über-

einstimmung erzielt werden kann, selber abhängig von dem Prozeß, den wir als 

einen Prozeß zur Erzielung von Konsensus  auffassen.«317 
Prima facie würde auch Apel diesem Vorschlag zustimmen. Letztendlich 

lässt sich aber der jeweiligen Kritik beider Theoretiker am Kritischen Rationa-

lismus schon ein Hinweis auf ihre Differenzen entnehmen. Apel hatte gegenüber 
Albert argumentiert, dass die Selbstanwendung des Kritikprinzips auf die Vor-

aussetzung von Kritik zu einem performativen Widerspruch führen müsste, durch 

den, unter Voraussetzung der Notwendigkeit rationaler Fragen, ein Bereich infal-
libler Erkenntnis ausgezeichnet werden kann. Habermas hingegen bringt die Vo-

raussetzungen von Kritik und den Diskurs in ein wechselseitiges Abhängigkeits-

verhältnis, in dem kein Bereich ex ante einer möglichen Veränderung entzogen 
ist. So hält er fest: »Die Idee der Übereinstimmung schließt die Unterscheidung 

von wahrem und falschem Konsensus nicht aus; aber diese Wahrheit läßt sich 

nicht revisionsfrei definieren.«318 

                                              
315 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 254. 
316 Ebd. 
317 Ebd. 
318 Ebd [Hervorhebung dch]. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Unter der Voraussetzung, dass metaphysisches Denken an der Auszeichnung 

infalliblen Wissens zu erkennen ist319, bleibt Habermas damit seinem eigenen 

nachmetaphysischen Anspruch treu.  
 

Methodenfallibilismus und Datenontologie: Zur methodischen Bedeutung 
der Universalpragmatik  

 

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Habermas universale Elemente kom-
munikativen Handelns analysiert, auf deren Geltungsgehalt sich die Diskursethik 

bei ihrem Anspruch auf Universalismus bezieht. Diese Methode nennt Habermas 

»Universalpragmatik«.320 Es stellt sich nun die Frage, worin die spezifische Dif-
ferenz zwischen Habermas’ Universalpragmatik und Apels Transzendentalprag-

matik besteht, wenn vorausgesetzt werden kann, dass Habermas zwar das Ziel 

verfolgt, eine universale Ethik zu entwickeln, allerdings gleichzeitig keinen Be-
reich auszeichnen möchte, der jeder Revidierbarkeit entzogen ist.  

Streng genommen bezieht sich eigentlich nur einer der in der Universalprag-

matik analysierten Geltungsansprüche auf das Programm der Begründung einer 
Ethik: der Geltungsanspruch der Richtigkeit. Da die Universalpragmatik aller-

dings den Anspruch erhebt, sämtliche Geltungsansprüche der Rede zu analysie-

ren, ist sie im Ganzen als eine Analyse der, in kommunikatives Handeln einge-
lassenen Rationalität anzusehen und stellt gleichzeitig die systematische Grund-

lage einer Begründung der Diskursethik zur Verfügung. »Normativität im enge-

ren Sinne der verpflichtenden Orientierung des Handelns fällt nicht mit der Rati-
onalität verständigungsorientierten Handelns im ganzen zusammen.«321 

Im Folgenden soll daher genauer auf den systematischen Status und die Be-

gründungsansprüche der Universalpragmatik eingegangen werden. Habermas 
schließt zunächst an Apels Kritik des abstraktiven Fehlschlusses (abstractive fal-

lacy) an, wenn er erklärt, »daß nicht nur Sprache, sondern auch Rede, also die 

Verwendung von Sätzen in Äußerungen, einer logischen Analyse zugänglich 
ist«322. Habermas verwendet den Terminus »logische Analyse« an dieser Stelle 

als Gegenbegriff zur empirisch-deduktiven Methode des Positivismus oder der 

»Logic of Science« und bezeichnet damit die methodische Einstellung, »die wir 
bei rationalen Nachkonstruktionen von Begriffen, Kriterien, Regeln und Schema-

ta einnehmen«.323 Dieses Verfahren verfolgt nach Habermas vor allem die Ab-

sicht, vortheoretisches Wissen zu rekonstruieren und bezieht sich dabei auf den 
Begriff des »Verstehens« oder »Explizierens« (kommunikative Erfahrung). Sys-

tematisch steht dem Begriff des »Verstehens« das methodische Vorgehen der 

                                              
319 Habermas, Rückkehr zur Metaphysik, S. 902. 
320 Vgl. Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 174. 
321 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 191f. Vgl. auch Habermas, Faktizi-

tät und Geltung, S. 19. 
322 Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 180. 
323 Vgl. ebd. S. 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 179 

nomologischen Wissenschaften gegenüber, deren Interesse sich in den Begriffen 

»Beobachten« oder »Beschreiben« zentriert (sensorische Erfahrung).324 Für Ha-

bermas’ Analyse ist das Begriffspaar »Verstehen/Explizieren« entscheidend. Je-
des sinnhafte symbolische Gebilde ist in verschiedener Hinsicht explizierbar. 

Habermas unterscheidet zwischen zwei Stufen der Bedeutungsexplikation: ers-

tens besteht die Möglichkeit, einen Satz oder ein Schriftstück ausschließlich in 
Bezug auf den semantischen Gehalt, d.h. den darin enthaltenen Sinn zu explizie-

ren. Andererseits kann die symbolische Struktur auch auf ihre impliziten Konsti-

tutionsregeln hin analysiert werden. Mit anderen Worten, ein Leser/Hörer ver-
sucht entweder zu begreifen, was der Autor/Sprecher sagen will, oder wie er es 

sagen kann. Dies entspricht der von Gilbert Ryle eingeführten Differenzierung 

von »know how« und »know that«325, auf die Habermas an dieser Stelle Bezug 
nimmt326. Insofern nun die Analyse des »know that« unvermeidbare Konstituti-

onsbedingungen der Sprache freilegt, können daraus Rückschlüsse auf die Inan-

spruchnahme bestimmter Voraussetzungen all jener Subjekte gezogen werden, 
die die Fähigkeit zur Realisierung der analysierten symbolischen Struktur besit-

zen.  

 
Wenn das zu rekonstruierende vortheoretische Wissen allgemeiner Art ein universelles 

Können, eine allgemeine kognitive, sprachliche oder interaktive Kompetenz (oder Teilkom-

petenz) ausdrückt, zielt das, was als Bedeutungsexplikation beginnt, auf die Rekonstruktion 

von Gattungskompetenzen.327 

 
Die Universalpragmatik versteht sich insofern als eine rekonstruktive Analyse 

der Konstitutionsbedingungen kommunikativen Handelns. Damit bezieht sie sich 

auf das »know that« zweiter Stufe von Äußerungen. Wenn bei dieser Analyse u-
niversale Regeln extrahiert werden können, wird deutlich, dass jeder Sprecher 

bestimme Voraussetzungen machen muss, um korrekte Äußerungen zu formulie-

ren. Bemerkenswerterweise erklärt Habermas nun, dass es Chomskys Verdienst 
sei, »diese Idee am Beispiel der Grammatiktheorie […] entwickelt zu haben«328. 

Auch hält Habermas Chomskys methodisches Vorgehen dabei für legitim und 

hinreichend: 
  

Daher scheint mir das von Chomsky und vielen anderen praktizierte Verfahren sinnvoll und 

hinreichend zu sein: man geht von klaren Fällen, bei denen die Reaktionen der Befragten 

                                              
324 Vgl. hierzu Henrich Henrich, Daniel C: »Vom Sehen zum Sprechen – vom Beob-

achten zum Reden. Anmerkungen zum Identitätsbegriff bei Jürgen Habermas«, in: 
Wilhelm Hofmann/Franz Lesske (Hg.), Politische Identität – visuell, Münster: 
LIT 2005, S. 27-42. 

325 Vgl. Ryle, Gilbert: Der Begriff des Geistes, Ditzingen: Reclam 1969. 
326 Vgl. Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 188. 
327 Ebd. S. 190. 
328 Ebd. Vgl. auch Chomsky, Syntactic Structures. Chomsky, Reflexionen über Spra-

che. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

nicht streuen, aus, um auf dieser Grundlage Strukturbeschreibungen zu entwickeln und im 

Lichte der gewonnenen Hypothesen sodann die unklaren Fälle in der Weise zu präsentieren, 

daß der Befragungsprozeß eine hinreichende Klärung auch in diesen Fällen herbeiführen 

kann. Ich sehe in einem solchen Zirkel nichts Falsches; in einem solchen Zirkel zwischen 

Präzisierung des Gegenstandsbereichs und Theoriebildung bewegen sich alle Forschungs-

prozesse.329 

 

Ohne auf die Details der Theorie Chomskys eingehen zu können, soll die Bedeu-

tung des letzten Satzes im Zitate hervorgehoben werden: im Gegensatz zu Apel 
sieht Habermas offensichtlich kein Problem darin, die Methode der Rekonstruk-

tion an das Vorgehen empirischer Wissenschaften anzugleichen. Eine auf empiri-

sche Erhebungen gegründete These bleibt nach dem Falsifikationsprinzip aller-
dings notwendigerweise vorläufig und kann nicht den Anspruch auf absolute 

Gültigkeit erheben. Damit bleibt die Methode der Universalpragmatik selbst fal-

libel, was dem Anspruch von Apel widerspricht.  
 

Die Rekonstruktion allgemeiner und notweniger Präsuppositionen, unter denen sich sprach- 

und handlungsfähige Subjekte miteinander über etwas in der Welt verständigen – diese Er-

kenntnisbemühung des Philosophen ist nicht weniger fallibel als alles übrige, was dem läu-

ternden und zermürbenden Prozeß der wissenschaftlichen Diskussion ausgesetzt wird und – 

for the time being – stand hält.330 

 

Dies deutet darauf hin, dass Habermas bereit ist, den metaphysischen Anspruch 

der Begründungskonzeption Apels durch die Falsifizierbarkeit empirischer An-
nahmen zu ersetzen. Besteht der Unterschied zwischen Apels Transzendental-

pragmatik und Habermas’ Universalpragmatik also in dem unterschiedlichen An-

spruch beider Konzeptionen an die eigene Reichweite? Immerhin unterscheidet 
auch Habermas zwischen zwei ontologischen Ebenen der Sprachanalyse331, die 

an der Unterscheidung von »know how« und »know that« orientiert sind: einer-

seits die Ebene des positiven  Sprachverhaltens, andererseits die Ebene des (für 
die erste Ebene) konstitutiven Regelbewusstseins. Eine ontologische Differenz 

erkennt Habermas hier unter anderem deshalb, weil »Beobachtungen stets ein 

Wissen von etwas Partikularem [bedeuten], während das Regelbewusstsein kate-
goriales Wissen enthält«332. Die Begriffe »Beschreiben« und »Explizieren« kön-

nen nun auf jenen Teil der Sprachwissenschaft angewendet werden, der sich 

entweder mit dem rein positiven Sprachverhalten oder dem kategorialen Regel-
bewusstsein auseinandersetzt: während die linguistische Theorie der existieren-

den, positiven Sprachen dann einer empirischen Wissenschaft entspricht, verhält 

sich die Theorie der Rekonstruktion, die Habermas mit der Universalpragmatik 

                                              
329 Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 197. 
330 Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, S. 129f.  
331 Vgl. Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 191. 
332 Ebd. S. 191f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 181 

entwirft, »zu ihrem Gegenstandsbereich wie eine Bedeutungsexplikation zu ih-

rem Explikandum«.333  

Halten wir fest: Habermas orientiert sich methodisch am empirisch-
linguistischen Verfahren der Phänomenbeschreibung, unterscheidet anschließend 

aber dennoch zwischen zwei verschiedenen ontologischen Stufen der Daten. »So 

unterscheiden sich die Daten, wenn man will, nach ihrer ontologischen Stufe.«334 
Auf der methodischen Ebene der Datenerhebung bleibt damit das Moment der 

Fallibilität erhalten, wohingegen auf der Datenebene selbst eine Differenzierung 

des Status der Gültigkeitsbedingungen auch nach Habermas angebracht ist.  
Die Universalpragmatik ist stark an den sprachphilosophischen Überlegun-

gen von John L. Searle orientiert.335 Im Kontext der Kritik an Apel wurde bereits 

auf die Begriffe der regulativen und konstitutiven Regeln sowie der institutionel-
len Tatsachen bei Searle hingewiesen. Apel wurde dahingehend kritisiert, dass er 

konstitutive Regeln zu ontologischen Regeln erhebt. Habermas orientiert sich 

seinerseits auch in Bezug auf den Regelstatus an Searle und hält daher an dem 
institutionellen Charakter von konstitutiven Regeln fest. Die Rede von einer on-

tologischen Differenz zwischen »know how« und »know that« ist insofern irre-

führend. Habermas möchte damit letztendlich nur deutlich machen, dass er an 
dem Erbe der kantischen Transzendentalphilosophie in Form von Regeldifferen-

zierungen festhält: wenn Kant die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung 

zu den Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung erklärt336 
und diese in Form von Kategorien analysiert und sogar deduziert, so sind bei Ha-

bermas und Searle die Bedingungen der Sprache zugleich die Bedingungen der 

Sprache als institutionelle Tatsache. Diese Bedingungen treten bei Searle und 
Habermas allerdings nicht als Kategorien, sondern als (konstitutive) Regeln in 

den Blick. Der Kategorienbegriff bei Kant wird damit durch den Regelbegriff 

abgelöst Der entscheidende Unterschied zu Kant besteht dann darin, dass es eine 
Deduktion der konstitutiven Regeln bei Searle und Habermas nicht gibt.337 

 
Der Abschluss der Begründungskonzeption bei Habermas  

 

Im Kapitel III.3. wurden die grundlegenden Merkmale und die systematischen 

Überlegungen der Diskursethik als eine Neuaufnahme der kantischen Ethik vor-
gestellt. Der Universalisierungsgrundsatz ›U‹ wurde dabei als zentrales Prinzip 

der Diskursethik vorgestellt. Anschließend wurde die Detranszendentalisierung 

der kantischen Ethik durch die Diskursethik analysiert. Nach den bisher erfolgten 

                                              
333 Ebd. S. 192. 
334 Ebd. S. 191. 
335 Vgl. Searle, Sprechakte. 
336 Kant, IV S. 158 (KrV A). 
337 Diese Parallelisierung der theoretischen Philosophie Kants mit der Sprachphiloso-

phie Searles und Habermas’ wird hier nicht weiter verfolgt, da der Schwerpunkt 
der Arbeit auf der praktischen Philosophie von Habermas liegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Überlegungen zur Universalpragmatik ist nun der Punkt erreicht, an dem wir di-

rekt an das Kapitel über die Diskursethik als Rekonstruktion der kantischen Ethik 

anschließen können, um unter Bezugnahme auf die zwischenzeitlich erarbeiteten  
Erkenntnisse den Abschluss der Begründungskonzeption bei Habermas darzu-

stellen. Zwar ist nach Auffassung von Habermas schon mit der Einführung des 

Universalisierungsgrundsatzes ›U‹ »ein erster Schritt zur Begründung einer Dis-
kursethik getan«338. Dies ist unter anderem deshalb der Fall, weil ›U‹ als ein Brü-

ckenprinzip des praktischen Diskurses eingeführt wurde, das als Analogon zum 

Induktionsprinzip des theoretischen Diskurses fungiert.339 Ohne weitere Argu-
mentation setzt sich die Begründungskonzeption dann allerdings noch dem Vor-

wurf des ethnozentristischen Fehlschlusses aus, denn eine Ethikkonzeption, die 

den Begründungsversuch an dieser Stelle für beendet erklärte, hätte nicht deut-
lich gemacht, wieso der Universalisierungsgrundsatz ›U‹ nicht – wie der Ein-

wand des ethnozentristischen Fehlschlusses behauptet – nur das Ergebnis einer 

ethischen Reflexion sein sollte, die sich ausschließlich aus dem Kontext einer 
ganz bestimmten (in diesem Falle westeuropäischen) Kultur ergibt.340 Um diesem 

Einwand zu begegnen, bezieht sich Habermas auf Apels transzendentalpragmati-

schen Begründungsansatz, wobei er den Begriff des »performativen Wider-
spruchs« in den Vordergrund stellt, sich zur Bedeutung des Evidenzbegriffs aber 

kaum äußert.341 Zur Erinnerung sei hier noch einmal ein Ergebnis an einem oben 

schon genannten Zitat Apels verdeutlicht:  
 

Wenn ich etwas nicht ohne aktuellen Selbstwiderspruch bestreiten und zugleich nicht ohne 

formallogische petitio principii deduktiv begründen kann, dann gehört es eben zu jenen 

transzendentalpragmatischen Voraussetzungen der Argumentation, die man immer schon 

erkannt haben muss, wenn das Sprachspiel der Argumentation Sinn behalten soll.342 

 

Habermas bringt nun die transzendentalpragmatischen Voraussetzungen und den 

Universalisierungsgrundsatz ›U‹ in ein (mögliches343) Verhältnis, in dem sich ›U‹ 
aus den analysierten Voraussetzungen ableiten lässt. Mit anderen Worten, inso-

                                              
338 Habermas, Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 86 [Her-

vorhebung dch]. 
339 Vgl. oben. 
340 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik 

zu, S. 12. 
341 Vgl. Habermas, Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 90ff.  
342 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegründung im Lichte einer trans-

zendentalen Sprachpragmatik, S. 69. 
343 Die Verwendung des Wortes ›möglich‹ soll an dieser Stelle darauf hindeuten, dass 

Habermas sein Begründungsprogramm nicht als abgeschlossen ansieht. Dies 
macht auch die Verwendung des Konjunktivs im folgenden Zitat deutlich. Ein 
letztgültiger Abschluss ist schon deshalb nicht möglich, weil Habermas eine De-
duktion der Argumentationsvoraussetzungen (etwa im Sinne einer Deduktion der 
reinen Verstandesbegriffe in der Kritik der reinen Vernunft bei Kant) für unmög-
lich hält. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 183 

fern jeder Sprecher bestimmte pragmatische Voraussetzung machen muss, aus 

deren Gehalt sich der Universalisierungsgrundsatz ›U‹ ableiten lässt, so wäre ei-

ne Begründung der Diskursethik gelungen, die erstens nicht deduktiv und daher 
zweitens auch nicht im genau gleichen Sinne fallibel ist, wie empirisch-

analytische Theorien.344 Dieses Verhältnis stellt die Grundlage des Begründungs-

ansatzes der Diskursethik im Sinne von Habermas dar. 
 

Die geforderte Prüfung des vorgeschlagenen Moralprinzips könnte demnach die Form an-

nehmen, daß jede Argumentation, in welchen Kontexten sie auch immer durchgeführt wür-

de, auf pragmatischen Voraussetzungen beruht, aus deren propositionalen Gehalt der Uni-

versalisierungsgrundsatz ›U‹ abgeleitet werden kann.345 

 

Darin liegt die eigentliche Idee einer Letztbegründung der Diskursethik im Sinne 

von Habermas. Hieraus folgt für ihn eine andere Form des Fallibilismus, da die 
analysierten Voraussetzungen, wie schon im Zusammenhang der methodischen 

Analyse der Universalpragmatik verdeutlicht wurde, auf einer ontologisch »tiefe-

ren« Stufe liegen. Konkret verdeutlicht sich dies beispielsweise darin, dass für 
die Diskursethik die faktische Verwendung der Sprache bzw. das faktische Han-

deln der Subjekte nicht als (empirische) Argumente zur Falsifikation der Sollgel-

tung von Normen verwendet werden können.  
Was sind aber die konkreten pragmatischen Voraussetzungen einer jeden Ar-

gumentation, zu denen ein Sprecher in einen performativen Widerspruch geraten 

kann und in welchem Verhältnis stehen sie zum Universalisierungsgrundsatz 
›U‹? Habermas geht hier in der Deutlichkeit über Apel hinaus. Er unterscheidet 

unter Bezugnahme auf Robert Alexy zunächst drei Ebenen von Argumentations-

voraussetzungen: die logische Ebene der Produkte (1), die dialektische Ebene der 
Prozeduren (2) und die rhetorische Ebene der Prozesse (3).346  

Zu (1): Auf der logisch-semantischen Ebene, stehen grundlegende logische 

und bedeutungstheoretische Voraussetzungen der Sprache im Mittelpunkt. Es 
darf sich beispielsweise kein Sprecher (logisch) widersprechen, ein Ausdruck 

darf nicht gleichzeitig in verschiedenen Bedeutungen verwendet werden etc.  

Zu (2): Die prozeduralen Aspekte der Argumentation beziehen sich auf die 
Argumentation als Verständigungsprozess, in dem vorausgesetzt wird, dass Gel-

tungsansprüche gegenseitig anerkannt und gegebenenfalls thematisiert werden 

können. Diese Anerkennung der Geltungsansprüche realisiert sich – wie gezeigt 
– in einer interpersonalen Beziehung zwischen Sprecher und Hörer und führt auf 

der prozeduralen Ebene der Argumentation zu bestimmten Regeln, die anerkannt 

sein müssen, damit von einer ernsthaften  Argumentation gesprochen werden 
kann. Beispiele die Habermas hier nennt sind die wechselseitige Zuschreibung 

                                              
344 Damit löst Habermas zugleich einen Anspruch ein, den er bereits im Positivis-

musstreit formuliert hat. 
345 Habermas, Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 92f. 
346 Ebd. S. 97f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

der Zurechnungsfähigkeit und die wechselseitige Aufrichtigkeitsunterstellung der 

Teilnehmer. Kann aus den Regeln der logisch-semantischen Ebene noch kein 

ethischer Gehalt abgeleitet werden, so ist dies auf der prozeduralen Ebene anders, 
denn »einige dieser Regeln haben ersichtlich einen ethischen Gehalt«347. 

Zu (3): Als Prozess ist der Diskurs auf ein Einverständnis unter den Diskurs-

teilnehmern angelegt, das im Zusammenhang der »idealen Sprechsituation« auf 
die »unbegrenzte Kommunikationsgemeinschaft« verweist.348 Die Argumentati-

onsvoraussetzungen auf dieser dritten Ebene beziehen sich auf die Struktur der 

Argumentation, die zum Zweck einer ernsthaften Diskussion angenommen wer-
den muss.349 

Habermas erklärt nun – wenn auch sehr zurückhaltend –, dass eine Ableitung 

des Universalisierungsgrundsatzes ›U‹ aus diesen Voraussetzungen möglich ist. 
 

Wenn wir, nach diesen kursorischen Erläuterungen und vorbehaltlich genauerer Analysen, 

die von Alexy vorläufig aufgestellten Regeln akzeptieren, verfügen wir, in Verbindung mit 

einem schwachen, d.h. nicht-präjudizierten Begriff von Normenrechtfertigung, über hinrei-

chend starke Prämissen für die Ableitung von ›U‹.350 

 

Damit ist die Begründungskonzeption im Sinne von Habermas abgeschlossen 

und der Universalisierungsgrundsatz ›U‹ kann anschließend auf den Grundsatz 
›D‹ reduziert werden. Dieser besagt »daß nur die Normen Geltung beanspruchen 

dürfen, die die Zustimmung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen 

Diskurses finden (oder finden könnten)«351. 
 

4.4 Der Status der habermasschen Begründungskonzeption und 
seine Differenzen zur Transzendentalpragmatik Apels 

 

Berücksichtigt man ausschließlich die habermasschen Aussagen zu den Merkma-
len der Diskursethik und die universalistische Tradition der kantischen Ethik, 

kann der Eindruck entstehen, Habermas vertrete eine der apelschen Konzeption 

vergleichbare Letztbegründung. Dem widersprechen allerdings die Aussagen 
Habermas’ zur Möglichkeit und Notwendigkeit einer Letztbegründung der Dis-

kursethik352, seine Position im Positivismusstreit, der methodische Status der 

                                              
347 Ebd. S. 97. 
348 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien. 
349 Habermas will mit der Darstellung dieser Regeln keineswegs behaupten, dass je-

der Sprechakt nur dann tatsächlich als ein solcher bezeichnet werden kann, wenn 
die extrahierten Voraussetzungen faktisch erfüllt werden. Insofern Habermas die-
se Argumentationspräsuppositionen als Diskursregeln bezeichnet, ist damit kei-
neswegs eine Übereinstimmung mit einem Regelbegriff ausgesprochen, der sich 
auf den Begriff des Spielens bezieht. Vgl. ebd. S. 101. 

350 Ebd. S. 102. 
351 Ebd. S. 103. 
352 Vgl. Habermas, Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 185 

Universalpragmatik und nicht zuletzt die Kritik von Habermas an Apels Begrün-

dungskonzeption. Durch diese Kritik werden die Differenzen zwischen beiden 

Philosophen sehr deutlich und sie erleichtert zugleich, die Position von Habermas 
zum Metaphysikproblem zu erfassen. Sie soll daher im Folgenden näher betrach-

tet werden.  

Habermas stellt zunächst fest, dass Apel der Philosophie durch das Diskurs-
prinzip ein Fundament aufgezeigt zu haben glaubt, dass jeder weiteren Fallibilität 

entzogen ist. »Apel glaubt nämlich, dem philosophischen Denken mit der Zu-

ständigkeit für das Diskursprinzip einen nicht-hintergehbaren archimedischen 
Punkt der Selbstreflexion sichern zu können.«353 Dass Habermas sich der An-

nahme einer solchen Nichthintergehbarkeit verweigert, wurde bereits im Zu-

sammenhang der Auseinandersetzung mit Dieter Henrich deutlich. Die dort vor-
gelegte Definition metaphysischen Denkens lässt sich nun anhand der Debatte 

mit Apel noch genauer fassen. Von Apels »Restfundamentalismus«354 unter-

scheiden Habermas vor allem zwei Aspekte: die Einstellung zum Verhältnis von 
praktischer und kommunikativer Vernunft (1) und die Einschätzung des Status 

transzendentaler Argumente (2).  

 
Zu (1): Argumentationsregeln und Handlungsnormen 

In dem Kapitel »Letztbegründung als Konsequenz der Frage »Was soll ich 

tun«?« wurde bereits darauf hingewiesen, dass Apel die transzendentalpragmati-
schen Kommunikationsvoraussetzungen mit einer praktisch-moralischen Geltung 

für das einzelne Subjekt verbindet. Die bereits erwähnte Frage an dieser Stelle 

lautete, inwiefern die impliziten moralischen Regeln der Argumentation die Ver-
pflichtung zur Handlung nach diesen Regeln überhaupt beinhalten. Diese Kritik 

kann als Variante des naturalistic fallacy-Vorwurfs beschrieben werden: nach der 

Humschen Einsicht, der zufolge aus Fakten keine Normen abgeleitet werden 
können, ist es nicht möglich, aus dem Faktum der impliziten Akzeptanz von Ar-

gumentationsregeln ein moralisches Sollen abzuleiten.355 Apel reagiert auf dieses 

Argument mit dem Verweis auf drei Aspekte des transzendentalen Charakters 
der Regelakzeptanz. Diese Akzeptanz sei demnach erstens kein empirisches Fak-

tum, sondern zähle vielmehr zu den Möglichkeitsbedingungen der Feststellung 

empirischer Fakten selbst.356 Zweitens weist Apel erneut auf den Umstand hin, 

                                              
353 Ebd. S. 190. 
354 Ebd.; Zur Verwendung des Begriffs ›Fundamentalismus‹ bei Habermas siehe auch 

Habermas, Jürgen: »Fundamentalismus und Terror«, in: Ders. Der gespaltene 
Westen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004, S. 17.  

355 Vgl. dazu auch Apel, Karl-Otto: »Sprechakttheorie und transzendentale Sprach-
pragmatik zur Frage ethischer Normen«, in: Ders. Auseinandersetzungen. In Er-
probung des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998, S. 281 – 412. 

356 Dass selbst die Feststellung empirischer Fakten von Kommunikations- und Ar-
gumentationsregeln abhängig sein soll, geht auf eine komplexe Argumentation der 
Sprachphilosophie zurück, die hier nicht genauer dargestellt werden kann. Siehe 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

dass die moralischen Grundnormen zu den Bedingungen der Möglichkeit von 

Argumentation überhaupt gehören und schließlich auch darauf, dass schon die 

Möglichkeit ein Selbstverständnis zu entwickeln von diesen Normen abhängig 
ist. Hieraus zieht Apel eine wichtige Schlussfolgerung: 

 
Daraus folgt m.E., daß der Akzeptierung der moralischen Grundnorm selbst der modale 

Charakter des Sollens zukommt – unter der Bedingung allerdings, daß die Fragen der philo-

sophischen Grundlagendiskussion – ja überhaupt irgendwelche Fragen – sinnvoll gestellt 

werden sollen.357 

 

Habermas fasst dies zusammen, in dem er erklärt, dass Apel »die Bindungskraft 
des normativen Gehalts dieser Argumentationsvoraussetzungen sogleich in ei-

nem starken, deontologisch verpflichtenden Sinne [interpretiert]« und daher die 

These vertrete, »aus der reflexiven Vergewisserung dieses Gehalts direkt Grund-
normen – wie die Pflicht zur Gleichbehandlung oder das Gebot der Wahrhaftig-

keit – ableiten zu können«358. Da Habermas im Gegensatz zu Apel allerdings 

zwischen praktischer und kommunikativer Vernunft unterscheidet, stehen ihm 
die begrifflichen Mittel zur Verfügung, diesen Schritt zu bestreiten. Für ihn kön-

nen die in kommunikatives Handeln eingelassenen, normativ gehaltvollen Regeln 

nicht per se als handlungsregulierende Normen aufgefasst werden. 
 

Ich gestehe, daß ich diese umstandslose Extrapolation von Anbeginn nicht habe nachvoll-

ziehen können. Es ist nämlich keineswegs selbstverständlich, daß Regeln, die für die Argu-

mentationspraxis als solche konstitutiv und daher innerhalb von Diskursen unausweichlich 

sind, auch für die Regulierung außerhalb dieser unwahrscheinlichen Praxis verbindlich 

bleiben.359 

 
Habermas setzt das Wort »umstandslos« deshalb kursiv, weil er die Verbindung 

von Kommunikationsvoraussetzungen mit praktisch handlungsleitenden Regeln 

keineswegs prinzipiell bestreiten will. Auch er geht davon aus, dass die von je-
dem Sprecher vorgenommenen Idealisierungen eine Bedeutung für das morali-

sche Verhalten des Sprechers haben, spricht allerdings nur von einer »schwach 

transzendentalen Nötigung«360. Diese schwache Nötigung trete dem Sprecher al-
lerdings keineswegs als »präskriptives ›Muß‹ einer Handlungsregel«361 entgegen. 

Grundlage dieser Fehleinschätzung seitens Apels ist nach Ansicht Habermas’ die 

                                                                                                                                     

dazu vor allem Tugendhat, Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische 
Philosophie. 

357 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 416. 
358 Habermas, Jürgen: »Zur Architektonik der Diskursdifferenzierung. Kleine replik 

auf eine große Auseinandersetzung«, in: Ders. Zwischen Naturalismus und Reli-
gion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005, S. 49. 

359 Ebd. S. 50. 
360 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 191.  
361 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 187 

Gleichsetzung von kommunikativer und praktischer Vernunft: zwar ist auch Ha-

bermas der Ansicht, dass die praktische Vernunft als Autorität handlungsleiten-

der Gesetzgebung auftreten muss, doch unterscheidet er die kommunikative Ver-
nunft klar von der praktischen und entzieht jener damit zugleich die alleinige Zu-

ständigkeit für die Konstituierung handlungsleitender Normen. »Die kommuni-

kative Vernunft ist nicht wie die praktische Vernunft per se eine Quelle für Nor-
men richtigen Handelns.«362 

Wie bereits erläutert, stellt der normative Aspekt für Habermas nur einen 

spezifischen Geltungsanspruch kommunikativer Vernunft dar – die Diskursethik 
versteht sich als Theorie dieses speziellen Geltungsanspruchs. Normativität ist 

für Habermas ein Aspekt von Rationalität und beide »überschneiden sich auf 

dem Feld der Begründung von moralischen Einsichten«363. Die Bedeutung der 
drei weiteren Geltungsansprüche und ihre Bedeutung im Zusammenhang des Ra-

tionalitätsbegriffs hat Habermas in der Theorie des kommunikativen Handelns 

ausformuliert. 
 

Zu (2) Der Status transzendentaler Argumente: for the time being. 

Damit wird gleichzeitig deutlich, dass auch der Status transzendentaler Argu-
mente, ja der Status der Sprache als solcher zwischen Apel und Habermas strittig 

ist. Durch eine transzendentalpragmatische Analyse lässt sich nach Ansicht von 

Habermas zwar die faktische Nichtverwerfbarkeit kommunikativer Präsuppositi-
onen nachweisen, diese hat aber erstens keinen direkt verpflichtenden Charakter 

für Handlungsanweisungen und ist zweitens aufgrund ihrer engen Verbindung 

mit der kommunikativen Interaktion auch nicht vor strukturellen Veränderungen 
geschützt. Denn »der Nachweis der faktischen Nichtverwerfbarkeit von normativ 

gehaltvollen Präsuppositionen einer mit unserer soziokulturellen Lebensform in-

tern verschränkten Praxis steht gewiß unter dem Vorbehalt der Konstanz dieser 
Lebensform«364, d.h. die Notwendigkeit mit der der kommunikativ Handelnde 

unter dem normativen Gehalt der Kommunikationsvoraussetzungen steht, kann 

nur solange als gültig bezeichnet werden, wie sich diese Lebens- und Kommuni-
kationsform nicht strukturell verändert. So können wir Habermas zufolge nur da-

von sprechen, dass es derzeit keine Alternative zu den Annahmen der transzen-

dentalpragmatischen Argumentation gibt.365  
Es wurde schon darauf hingewiesen, dass Habermas bereits im Positivismus-

streit die Ansicht vertreten hat, dass »die Kriterien, anhand deren jeweils Über-

einstimmung erzielt werden kann, selber abhängig von dem Prozeß [sind], den 
wir als einen Prozeß zur Erzielung von Konsensus auffassen«366. Es besteht dem-

nach ein reziprokes Konstitutionsverhältnis von Normen und Sprache, das nicht 

                                              
362 Ebd. 
363 Ebd. S. 192. 
364 Ebd. S. 194. 
365 Vgl. Habermas, Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 105.  
366 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

im Sinne von Apel als unhintergehbar bezeichnet werden kann. Zwar ist es auch 

nach Ansicht von Habermas möglich, durch eine Analyse, die sich an der Me-

thode der Universalpragmatik orientiert, eine Differenzierung unterschiedlicher 
Explikationsebenen vorzunehmen (»know how«/«know that«) und Habermas 

gibt auch wie bereits angeführt zu, dass »Beobachtungen stets ein Wissen von 

etwas Partikularem [bedeuten], während das Regelbewusstsein kategoriales Wis-
sen enthält«367, doch letztendlich bleibt für Habermas die Rekonstruktion kom-

munikativer Verständigung und ihrer impliziten Regelstruktur trotz der innerhalb 

der Rekonstruktion unterschiedenen Ebenen, fallibel. Daher sei an dieser Stelle 
noch einmal auf ein wichtiges, oben bereits erwähntes Zitat verwiesen. 

 
Die Rekonstruktion allgemeiner und notweniger Präsuppositionen, unter denen sich sprach- 

und handlungsfähige Subjekte miteinander über etwas in der Welt verständigen – diese Er-

kenntnisbemühung des Philosophen ist nicht weniger fallibel als alles übrige, was dem läu-

ternden und zermürbenden Prozeß der wissenschaftlichen Diskussion ausgesetzt wird und – 

for the time being – stand hält.368 

 

Aus diesen Gründen spricht Habermas in Bezug auf seine eigene Begründung der 

Ethik auch von einem ›schwach transzendentalen Argument‹, das im Gegensatz 
zu Apels starker transzendentaler Argumentation steht.  

Will man daher das Ergebnis des dritten Teils allgemein zusammenfassen, so 

kann man sagen, dass jener eigentümliche, zwischen Geist und Materie verortete 
Status der Sprache, den bereits Dieter Henrich als den Versuch einer »dritten Ka-

tegorie« bei Habermas kritisiert hat, letztendlich so doppeldeutig nicht ist. Zwar 

versucht Habermas die Unterscheidung zwischen »know how« und »know that« 
durch die Rede von einer ontologischen Ebenendifferenz stark zu machen, letzt-

endlich kann der Sprache aufgrund der Analyse im dritten Teil jedoch nur ein 

empirischer Status zuerkannt werden.369  
Damit wird auch deutlich, weshalb Habermas eine Letztbegründung der 

Ethik nicht für möglich hält.370 Letztendlich finden die Differenzen von Haber-

                                              
367 Habermas, Was heißt Universalpragmatik, S. 191f. 
368 Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, S. 129f.  
369 Dews ist der Ansicht, dass die Sprache als dritte Kategorie entweder »eine vermit-

telnde Rolle zwischen Intelligiblem und Phänomenalem, Transzendentalem und 
Empirischem [spielt]«. In diesem Fall, »entsteht – wie bei Aristoteles’ Argument 
des ›dritten Mannes‹ – das Problem der Verbindung zwischen dem mittlerem 
Term und den äußeren Termen, oder aber die dritte Kategorie wird zu weit ausge-
dehnt, um einleuchtend zu sein«. (Dews, Naturalismus und Anti-Naturalismus bei 
Habermas, S. 870.) An dieser Stelle wird nun behauptet, dass Habermas die Spra-
che durchaus als ›natürliches Phänomen‹ begreift, aber dennoch hofft, ihr eine 
vermittelnde Rolle zuschreiben zu können. Diese Interpretation widerspricht nicht 
der Bezeichnung ›dritte Kategorie‹, sie setzt allerdings einen anderen Schwer-
punkt als es in der Lesart von Peter Dews geschieht. 

370 Vgl. Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik S. 195. Die Frage, wieso Haber-
mas eine Letztbegründung nicht für nötig hält, ist damit allerdings nicht beantwor-

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 189 

mas und Apel ihren Ausgangspunkt im unterschiedlichen Philosophiebegriff der 

beiden Denker. Obwohl beide in ihrem Werk eine Transformation der kantischen 

Philosophie vorgenommen haben, ist Habermas der Auffassung, dass Apel mit 
seinem eigenen Entwurf den Aufgabenbereich der Philosophie zwar einerseits 

beschränken möchte, ihr aber dennoch bzw. gerade deshalb einen infalliblen Gel-

tungsanspruch zu sichern versucht.  
 

Dieser [der apelschen, Anm. dch] ›Transformation der Philosophie‹ liegt die Idee zugrunde, 

daß sich die substantiellen Gehalte der Metaphysik heute nur noch in der Form wissen-

schaftlicher Globalhypothesen, die einen falliblen Status haben, bewähren können, während 

die transzendentale Reflexion auf die Bedingungen objektiv gültiger Erfahrung und Argu-

mentation überhaupt einen Bereich genuin philosophischer Erkenntnis einschließt, die, sel-

ber infallibel, die Voraussetzungen des Fallibilismus erklärt – und insofern Letztbegrün-

dungsansprüchen genügt.371 

 

Die Gegenüberstellung von Philosophie und Einzelwissenschaften gehört nach 

Habermas zum Erbe der Bewusstseinphilosophie und ist, wie er weiter erklärt, in 
dieser Form heute nicht mehr aufrechtzuerhalten, da die Philosophie aus metho-

dischen Gründen in komplexe Kooperationen mit dem Wissenschaftssystem ein-

gelassen ist. Seiner Ansicht nach hat »das fallibilistische Bewußtsein der Wissen-
schaften [...] längst auch die Philosophie ereilt«372. In dieser Überzeugung ist 

auch Habermas’ Hinweis auf den methodischen Status der Universalpragmatik, 

sowie auf die Fallibilität der Rekonstruktion von Kommunikationsvoraussetzun-
gen insgesamt begründet.  

 

 
5.  Resul tate  

 

Im Folgenden werden die bisherigen Überlegungen noch einmal im Hinblick  auf 
die Leifrage zusammengefasst und ausgewertet. Um zu verdeutlichen, was Ha-

bermas unter dem Begriff »Metaphysik« versteht, wurden im ersten Teil zu-

nächst vier, von Habermas selbst genannte Merkmale metaphysischen Denkens 
eingeführt: Identitätsdenken, Idealismus, bewusstseinsphilosophisches Denken 

und starker Theoriebegriff. Teil II und III der Arbeit stellen eine detaillierte Aus-

einandersetzung mit den beiden letzten Aspekten dar: mit welchen theoriestrate-
gischen Mitteln versucht Habermas diese Elemente metaphysischen Denkens in 

seiner eigenen Philosophie zu überwinden, auf welche Theoretiker nimmt er Be-

zug und welche Konsequenzen hat sein Vorgehen für seinen eigenen Ansatz? 

                                                                                                                                     

tet. Diese These kann letztlich nur unter Bezugnahme auf Habermas’ Rechtstheo-
rie beantwortet werden, was für den vorliegenden Zusammenhang jedoch keine 
Rolle spielt. Vgl. Habermas, Faktizität und Geltung.  

371 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, S. 192. 
372 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Auch wenn das Vorgehen Habermas’ dabei unter verschiedene Bezeichnungen 

subsumiert werden kann (Detranszendentalisierung, Neusituierung der Vernunft, 

sprachpragmatische Transformation der kantischen Ethik etc.), ist im vorliegen-
den Zusammenhang aber vor allem eine, zumindest für die Überwindung der 

Bewusstseinsphilosophie unübersehbare Naturalisierungstendenz von größter 

Bedeutsamkeit. Wichtig ist allerdings ebenfalls, dass Habermas die metaphysi-
schen Aspekte auflösen möchte, ohne dabei die transzendentale in eine rein em-

pirische oder rein naturalistische Fragstellung zu transformieren. Daher spricht er 

auch immer wieder von der Notwendigkeit der Vereinigung von Kant und Dar-
win. Zu diesem Zweck entwickelt Habermas in seinen neueren Schriften das 

Konzept des so genannten »schwachen«373 bzw. »weichen«374 Naturalismus.  

Die im Teil II der Arbeit behandelte Auseinandersetzung Habermas’ mit der 
Bewusstseinsphilosophie wurde mit der Habermas-Henrich Debatte eingeleitet: 

Habermas wirft Henrich hier vor, einen inakzeptablen Infallibilismus zu vertre-

ten, der gleichzeitig zeige, dass Henrich sich nicht vom metaphysischen Denken 
verabschiedet habe. Dabei stellte sich heraus, dass im Zentrum der Differenzen 

der Begriff des Selbstbewusstseins steht. Es musste also analysiert werden, wie 

sich Habermas eine nachmetaphysische Rekonstruktion dieses Begriffs vorstellt 
und welche Konsequenzen diese Rekonstruktion nach sich zieht. Bemerkenswert 

war zunächst, dass diese Begriffsrekonstruktion nicht ohne das Verständnis der 

Kombination von philosophischen und soziologischen Analysen nachzuvollzie-
hen ist. Die Verbindung, oder besser: Verkopplung beider Aspekte für die Ent-

wicklung des Selbstbewusstseinsbegriffs und seine gesamte Theorie kann als sys-

tematische Reaktion Habermas’ auf die eigene Metaphysikkritik interpretiert 
werden: behauptet Habermas auf philosophischer Ebene mit Mead, dass die Phä-

nomene Geist, Identität und Individualität nicht jenseits sozialer, speziell sprach-

licher Strukturen denkbar sind, so analysiert er in der Theorie des Kommunikati-

ven Handelns unter anderem unter Bezug auf Max Weber den Verlauf der Ver-

änderung dieser Strukturen und verdeutlicht, welche Herausforderungen diese 

Strukturveränderungen für den Identitäts- und Selbstbewusstseinsbegriff bedeu-
ten. Habermas’ Bestreben, die zu analysierenden Phänomene auf eine empirische 

Ausgangssituation zurückzuführen, zeigt sich damit nicht erst im Teil III. der Ar-

beit, sondern bereits im Zusammenhang der Diskussion um den Selbstbewusst-
seinsbegriff: einerseits an dem Versuch, die Ausgangssituation der Individualität 

im strukturellen Zusammenhang moderner Gesellschaften soziologisch fassbar 

zu machen. Andererseits, und dies bildet den Schwerpunkt des zweiten Teils, 
wird die empirische Orientierung vor allem an der Übernahme der naturalisti-

schen Aspekte der meadschen Theorie für den Selbstbewusstseinsbegriff deut-

lich. Auf die eher kurzen Darstellungen der soziologischen Aspekte (II.1. Ratio-
nalisierung und Individuum bei Jürgen Habermas) folgte daher eine detaillierte 

                                              
373 Vgl. Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung. 
374 Vgl. Habermas, Freiheit und Determinismus. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 191 

Darstellung der systematischen Bedeutung Meads. Diese wurde zunächst für das 

Paradigmenmodell von Habermas vorgestellt (II.2. Mead als Philosoph des Para-

digmenwechsels), um anschließend die Details der habermasschen Bezugnahme 
auf Mead zu verdeutlichen (II.3. Individuierung durch Vergesellschaftung). 

Daraus ergab sich, was ich in Kapitel II.4. als »Säkularisierung des Selbstbe-

wusstseins« bezeichne. So wird deutlich, dass die Naturalisierungsstrategie für 
das nachmetaphysische Projekt von Habermas im Ganzen eine systematisch emi-

nente Bedeutung hat; aufgrund des Einflusses, den Meads Ethikentwurf375 auf die 

praktische Philosophie von Habermas’ hat, können allerdings gleichzeitig die 
Auswirkungen dieser Strategie auf die Diskursethik sehr gut dargestellt werden. 

Ein Ziel des zweiten Teils ist es daher, aufzuzeigen, dass durch die Naturalisie-

rung neue Herausforderungen für die Diskursethik entstehen, welche sich in 
Form spezifischer Konsequenzen der naturalistischen Argumentationsstrategien 

darstellen. In der Kritik an Habermas (II.5. Kritik und Ausblick) wurde daher da-

rauf hingewiesen, dass diese Konsequenzen mit einigen moralphilosophischen 
Stellungnahmen der Diskursethik, wie sie erst im Teil III. der Arbeit detaillierter 

dargestellt werden376, nicht vereinbar sind. Eine These des zweiten Teils kann 

damit folgendermaßen zusammengefasst werden: Habermas versucht, die von 
ihm selbst als metaphysisch bezeichneten Selbstbewusstseinskonzeptionen der 

Bewusstseinsphilosophie bis hin zu Dieter Henrich mit einer Kombination aus 

soziologischen und naturalistischen Argumentationsstrategien zu überwinden.  
Speziell die naturalistischen Aspekte führten dann zu einer Kritik an Haber-

mas, aufgrund derer zwar der Versuch, die Metaphysikkritik in der eigenen The-

orie kohärent zu verarbeiten nicht als gescheitert angesehen werden muss, die 
aber zu moralphilosophischen Konsequenzen führt, denen Habermas nicht zu-

stimmen kann, da sie im Widerspruch zu seinen, in der Diskursethik entwickelten 

Ansichten stehen.377 
Teil III der Arbeit stellt sich dann als Ausformulierung der habermasschen 

Auseinandersetzung mit dem vierten Metaphysikmerkmal, dem starken Theorie-

begriff dar. Hier wird besonders deutlich, dass Habermas versucht, die Differen-
zierungen der kantischen Transzendentalphilosophie in Form einer deflationier-

ten Begrifflichkeit zu retten, um so den metaphysischen Ansprüchen der kanti-

schen Ethik zu entgehen, ohne ihre Erkenntnisse preisgeben zu müssen. Um zu 
erläutern, wie Habermas diesen Anspruch zu realisieren versucht, wurde die Dis-

kursethik (als Theorie von Habermas und Apel) zunächst als moderne Form der 

Moralphilosophie mit ihren systematischen Fragestellungen (III.1.) und sprach-

                                              
375 Vgl. zur meadschen Ethik vor allem Joas, Praktische Intersubjektivität, S. 120ff. 
376 Die Notwendigkeit dieser systematisch nachgelagerten Darstellung ergibt sich aus 

der Orientierung an den vier Merkmalen und ist auch im Hinblick auf die dadurch 
mögliche primäre Darstellung Meads gerechtfertigt. 

377 Ich lasse hier die Kritik, die im Kapitel II. 5.1 »Der Zirkel des habermasschen An-
satzes: Selbstbezug als Bedingung der Möglichkeit von Naturalisierung« darge-
stellt wurde, außer Acht.  

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

philosophischen Grundlagen (III.2.) vorgestellt. Anschließend wurden die 

sprachphilosophischen Grundlagen der Diskursethik in ein Verhältnis zur Meta-

physikkritik gebracht (III.3.), was konkret durch eine Darstellung ihrer Merkmale 
(III.3.1) und Grundbegriffe (III.3.2) sowie eine Erörterung des  Verhältnisses der 

Diskursethik zur kantischen Ethik (III.3.3) geleistet wurde. Damit waren gleich-

zeitig die Ausgangsbedingungen für eine Explikation der Begründungskonzepti-
on bei Habermas und Apel geschaffen (III.4.). Diese Explikation verfolgte den 

Zweck, zu analysieren, inwiefern die Begründungskonzeption von Habermas 

nicht seiner eigenen Metaphysikkritik am starken Theoriebegriff unterliegt. 
Zunächst wurde daher die transzendentalpragmatische Letztbegründungskonzep-

tion von Apel näher dargestellt (III.4.1), um dieser anschließend die universal-

pragmatische Begründungskonzeption von Habermas gegenüberzustellen 
(III.4.2). Für die verfolgte Absicht war diese Gegenüberstellung instruktiv, da im 

Kontrast zur Einstellung Apels der Standpunkt Habermas’ besonders gut deutlich 

wird. Auf dieses Kapitel folgte eine abschließende Erörterung der Begründungs-
konzeption von Habermas (III.4.3), in der die Abgrenzung seiner Konzeption ge-

genüber Apel noch einmal konkretisiert und ausgewertet wird.  

Die Ablehnung eines starken Theoriebegriffs als Merkmal metaphysischen 
Denkens, führt bei habermas im Gegensatz zu Apel zu einer, wenn nicht Anglei-

chung so doch Annäherung der Philosophie an den empirischen Forschungspro-

zess378: Im Gegensatz zu Apel, der zeigen möchte, dass bestimmte Bedingungen 
des Diskurses nicht ohne performativen Widerspruch bestritten werden können 

und daraus die Schlussfolgerung zieht, dass bestimmte Voraussetzungen absolute 

Geltung haben müssen, möchte Habermas zeigen, dass auf der methodischen 
Ebene der Datenerhebung Fallibilismus unverzichtbar ist. Dies wurde hier als 

»Methodenfallibilismus« der Universalpragmatik bezeichnet und an der Bezug-

nahme Habermas’ auf die Begrifflichkeit Searles verdeutlicht. Hinsichtlich der 
Letztbegründung besteht damit ein erheblicher Unterschied zwischen Habermas 

und Apel. Habermas lehnt jede Form von Letztbegründung ab. Er tut dies, weil 

Letztbegründung seiner Ansicht nach einem Theoriebegriff entspricht, der meta-
physisch ist. In diesem Vorgehen liegt zugleich die Berechtigung, auch im dritten 

Teil von einem ›methodischen Naturalismus‹ bei Habermas zu sprechen.379 

Natürlich soll damit nicht behauptet werden, dass sich in dem Vorgehen von 
Apel und Habermas keine Überseinstimungen finden lassen. Immerhin knüpfen 

beide an den amerikanischen Pragmatismus sowie an die kantische Ethik an und 

versuchen daraus, eine neue, den Herausforderungen der Moderne gewachsene 
Ethik des Diskurses zu entwickeln. Nicht nur in dieser Hinsicht steht Habermas 

Apel natürlich viel näher als dem Kritischen Rationalismus. Eine detailliertere 

Darstellung der Differenzen zwischen Habermas und dem Kritischen Rationa-
lismus wurde außerdem bereits im Kapitel »Der Positivismusstreit« vorgelegt: 

                                              
378 Habermas, Die Philosophie als Platzhalter und Interpret. 
379 Vg. oben »Einleitung. Zur Verwendung des Begriffs ›Naturalismus‹«. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 193 

hier wurde deutlich gemacht, dass Habermas keineswegs die Einstellung des Kri-

tischen Rationalismus teilt, der das Ganze als System behandelt und nicht begrei-

fen möchte, »daß es unvermitteltes Wissen nicht gibt«380. In diesem letzten Punkt 
offenbart sich eine weitere Überseinstimung zwischen Apel und Habermas einer-

seits und eine entscheidende Differenz zwischen dem Kritischen Rationalismus 

und Habermas’ Philosophie andererseits. Es ist dies der Versuch, die transzen-
dentale Fragestellung auch nach der Detranszendentalisierung nicht gänzlich auf-

zugeben.381 In Bezug auf die Frage nach der Begründungskonzeption ethischer 

Sollgeltung manifestiert sich dieser Unterschied unter anderem in der (von mir so 
genannten) Datenontologie382. Weder Albert noch Popper nehmen eine Differen-

zierung der Daten nach ihrer »ontologischen Stufe«383 vor. Habermas verdeut-

licht hier, dass sich aus der Erkenntnis, eine Letztbegründung sei nicht möglich, 
nicht von selbst die Notwendigkeit des Komplementaritätssystems ergebe, wel-

ches behauptet, ethische Entscheidungen seien reine Privatsache. Habermas ent-

spricht, wie auch sein Entwurf der Diskursethik zeigt, damit der Kritik Apels an 
der Privatisierung der Moral, ohne allerdings die einzige Alternative in einer 

Letztbegründungskonzeption zu sehen: Habermas Zwischenposition ist vielmehr 

der Versuch, einen unterschiedlichen Gewissheitsstatus von »beschreiben« und 
»verstehen«, »beobachten« und »rekonstruieren«, »know how« und »know that« 

zu verteidigen, ohne einen metaphysischen Anspruch des Verstehens, des Rekon-

struierens oder des knowing that zu behaupten. Das rekonstruierte Regelbewusst-
sein bezeichnet er daher auch als kategoriales Wissen, womit er ihm eine ähnli-

che Bedeutung gibt, wie Searle den konstitutiven Regeln. Habermas’ Ansicht 

nach ist dieses Wissen jedoch nicht hinreichend, um eine letzte Begründung mo-
ralischer Sollgeltung abzuleiten, denn erstens könne sich die Methode der Daten-

erhebung und mit ihr das Ergebnis ändern und zweitens könnten sich auch die 

Daten ändern, was, aufgrund des Zirkels von Datenerhebung und Analyse, eben-
falls zu veränderten Ergebnissen führen würde.384 »Auch wahre Aussagen kön-

nen nur die Erkenntnismöglichkeiten realisieren, die uns durch soziokulturelle 

Lebensformen überhaupt eröffnet werden.385 »Die Kritik an Apel wurde in dieser 

                                              
380 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 239. 
381 Vgl. Habermas, Wege der Detranszendentalisierung. 
382 Mit ›Datenontologie‹ soll nicht ausgedrückt werden, dass Habermas jeder Form 

von Daten einen ontologischen Status zuschreibt. Der Begriff bezieht sich viel-
mehr auf die Unterscheidung einer konstituierten von einer konstitutiven Datene-
bene. 

383 Ebd. S. 191. 
384 Dass sich nach Ansicht von Habermas die Daten und ihre Strukturen ändern kön-

nen, widerspricht nicht direkt der ›Datenontologie‹ Habermas’, denn diese be-
hauptet lediglich, dass wenn Daten analysiert wurden, eine Unterscheidung zwi-
schen ihnen selbst und den sie konstituierenden Regeln getroffen werden kann. 
Allerdings ist die Rede von einem unterschiedlichen ontologischen Status der Da-
ten in diesem Zusammenhang zumindest missverständlich – was weiter unten 
noch erläutert wird. 

385 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Hinsicht unter anderem anhand des Begriffs der institutionellen Tatsache bei 

Searle verdeutlicht.  

Bezüglich der Begründungsproblematik kann mit Gerhard Schönrich behaup-
tet werden, dass es sich letztendlich nur noch um eine »quasi empirische Gel-

tung«386 moralischer Normen handelt, denn Habermas’ Methodenfallibilismus 

hat zur Konsequenz, dass in prinzipieller Hinsicht nicht mehr von einer absoluten 
moralischen Sollgeltung gesprochen werden kann. Schönrich hat dies in seiner 

Publikation Kategorien und transzendentale Argumentation vorzüglich deutlich 

gemacht: Im vierten Teil rekapituliert er zunächst die Struktur verschiedener 
transzendentalpragmatischer Letztbegründungskonzeptionen, um anschließend 

den Status der bei Apel angeblich letztbegründeten Regeln am Beispiel des Sta-

tus der Substanzkategorie in Humes Zweifel zu verdeutlichen.  
 

So könnte man zwar zeigen, daß der Versuch, die Substanzkategorie zu bestreiten, auf die 

Beanspruchung eines gerade Aufzuhebenden hinausläuft, aber über die Notwendigkeit, d.h. 

den Status dieser Substanzkategorie, ist damit nicht mehr ausgesagt, als daß ohne diese An-

nahme Erfahrung nicht möglich ist. Allgemein formuliert: Ohne die Regel funktioniert das 

durch die Regel konstituierte Spiel nicht. Die Regel selbst könnte auch eine faktische 

sein.387 

 

Schönrich will damit deutlich machen, was hier für das Verhältnis von Sprache 
und moralischen Implikationen gezeigt wurde: die Tatsache, dass Sprache nur 

mit den in Anspruch genommenen moralischen Implikationen realisierbar ist, 

sagt ausschließlich etwas über die Unmöglichkeit der Realisierbarkeit einer fakti-
schen Sprache ohne moralische Implikationen aus, es lässt sich damit jedoch 

nicht gleichzeitig zeigen, dass diese Implikationen letztbegründet sind. Vielmehr 

ist zutreffend, was Schönrich in Bezug auf Hans Lenk verdeutlicht: »wenn etwas 
nicht ohne Selbstwiderspruch bestritten und ohne petitio principii deduktiv be-

gründet werden kann, dann handelt es sich um die Form einer petitio tollendi 

(und nicht schon der Letztbegründung), in der ein gerade Aufzuhebendes bean-
sprucht wird«388. Mit dieser Argumentationsstrategie kann aber der Zweifel eines 

radikalen Skeptikers nur in der Hinsicht widerlegt werden, als man ihm zeigen 

kann, dass er bestimmte normative Regeln »schon immer« in Anspruch nimmt, 
nicht aber, dass der Status dieser Regeln letztbegründet ist.389 Worauf sich das 

transzendentalpragmatische Letztbegründungsargument mithin stützt, ist die 

Alternativlosigkeit der bereits in Anspruch genommenen Sprachstruktur.390 Daher 
sei auch die These Rortys »the only good ›transcendental argument‹ is a 
                                              
386 Schönrich, Gerhard: Kategorien und transzendentale Argumentation. Kant und die 

Idee einer transzendentalen Semiotik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, S. 
200. 

387 Vgl. ebd. S. 190. 
388 Ebd. S. 191. 
389 Vgl. ebd. S. 193. 
390 Vgl. ebd. S. 166ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 195 

›parasitism argument‹«391 insofern zutreffend, als damit die Zweischneidigkeit 

des transzendentalpragmatischen Arguments verdeutlicht werden könne. »Einmal 

schreibt es [Rortys Diktum, Anm dch] die Rolle des transzendentalen Arguments 
auf den Nachweis des parasitären Charakters jeder skeptischen Position fest. […] 

Zum anderen aber verhält sich der transzendentale Proponent selbst parasitär.«392 

Habermas selbst scheint mit dieser These übereinzustimmen, denn er zitiert die 
Einschätzung Schönrichs selbst, ohne sie in irgendeiner Form zu kritisieren.393 So 

verortet sich Habermas also mit seinem Versuch, die transzendentale Logik 

Kants nicht aufzugeben, aber dennoch ohne metaphysische Rückendeckung zu 
operieren zwischen zwei starken Positionen: Transzendentalphilosophie und Na-

turalismus. Durch sein Konzept des »schwachen Naturalismus« hat Habermas in 

einer Aufsatzsammlung von 1999394 deutlich gemacht, dass er sich in Hinblick 
auf Probleme der theoretischen Philosophie mehr und mehr in Richtung natura-

listischer Argumentationsstrategien bewegt. Im Anschluss wird dieses Konzept 

näher vorgestellt und auf das hier herausgearbeitete Problem des Konflikts von 
Naturalismus und praktischer Philosophie bezogen.  

 

 
6.  Schw acher  Natura l ismus a ls  Problemlösung? 

 

Auf das Konzept des »schwachen« bzw. »weichen Naturalismus« bei Habermas 
wurde bereits mehrfach hingewiesen; im Folgenden soll genauer untersucht wer-

den, wie Habermas mit dieser Konzeption sein Ziel, zwischen Transzendental-

philosophie und starkem Naturalismus zu vermitteln, umsetzen will. Damit soll 
zum einen die habermassche Verwendungsweise des Naturalismusbegriffs ver-

ständlicher gemacht werden. Zum anderen ist die Konzeption eines schwachen 

Naturalismus aber zugleich eine konsequente Weiterentwicklung früherer Positi-
onen von Habermas: die Auseinandersetzung mit ihr soll daher auch zeigen, ob 

sie die hier geäußerte Kritik aufheben oder zumindest relativieren kann.  

Da Habermas seinen Ansatz in Übereinstimmung mit dem allgemeinen Ent-
stehungskontext des Naturalismus aus epistemologischer Perspektive beschreibt, 

wird das Konzept auch hier zunächst in diesem erkenntnistheoretischen Zusam-

menhang vorgestellt. Die Bezugnahme auf die diskursethisch ausgerichtete Fra-
gestellung der Arbeit kann anschließend sehr kurz durchgeführt werden, da sich 

herausstellen wird, dass das Konzept des schwachen Naturalismus mit dem im 

zweiten und dritten Teil analysierten Vorgehen von Habermas im Großen und 
Ganzen übereinstimmt und daher die hier geäußerte Kritik auch auf dieses Kon-

zept zutrifft.  

                                              
391 Rorty, Richard: »Verificationism and Transcendental Arguments«, in: Noûs 5 

(1971), S. 10. 
392 Schönrich, Kategorien und transzendentale Argumentation, S. 199f. 
393 Vgl. Habermas, Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm, S. 106.  
394 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Grundlegend für die epistemologische Deflationierung der kantischen Trans-

zendentalphilosophie und ihre Vereinigung mit Darwin ist, dass die transzenden-

talen Erkenntnisbedingungen nicht mehr in einer, Zeit und Raum enthobenen 
Sphäre unumgänglicher, subjektiver Erkenntnisvoraussetzungen verortet werden, 

sondern sich als konstitutives Produkt des potentiell veränderbaren Bereichs der 

materiellen Zusammenhänge des Daseins zu erkennen geben – sie sind nur noch 
»de facto unvermeidliche Bedingungen«395. Die generelle Herausforderung einer 

Vereinigung von Kant und Darwin beschreibt Habermas folgendermaßen:  
Schon der klassische Pragmatismus hatte Kant mit Darwin in Einklang bringen wollen. 

Nach der Auffassung von G.H. Mead und John Dewey sind die detranszendentalisierten 

Bedingungen problemlösenden Verhaltens in Praktiken verkörpert, die für unsere naturge-

schichtlich entstandenen soziokulturellen Lebensformen als solche charakteristisch sind. 

Dann muß aber die transzendentale Fragestellung, ohne ihr Spezifisches einzubüßen, eine 

Fassung erhalten, die mit einer naturalistischen Sicht vereinbar ist.396 

 
Obwohl sich Habermas selbst in der pragmatischen Tradition einer »Deflatio-

nierung der kantischen Begrifflichkeit«397 verortet, ist er, wie die vorliegende Ar-

beit versucht hat, deutlich zu machen, nicht bereit, die Differenzierung von trans-
zendentaler und empirischer Fragestellung zugunsten letzterer aufzugeben. Im 

Zusammenhang des Programms eines schwachen Naturalismus stellt sich dieses 

Vorgehen als Substitution des transzendental-idealistischen Erkenntnisbegriffs 
durch ein pragmatisches (Lern-)Verständnis dar398: Erkenntnis ist nicht mehr die 

Leistung eines, von vornherein mit erkenntniskonstituierenden Kategorien und 

Anschauungsformen ausgestatteten Subjekts, sondern eine Funktion von Lern-
prozessen, welche innerhalb der Lebenswelt angeeignet und angewendet werden. 

»Aus pragmatistischer Sicht ergeben sich ›Erkenntnisse‹ aus der intelligenten 

Verarbeitung performativ erfahrener Enttäuschungen.«399  
Vergleichbar der Detranszendentalisierung jener Kluft von mundus sensibilis 

und mundus intelligibilis zur Spannung, die »sich in der faktischen Kraft kontra-

faktischer Unterstellungen innerhalb der kommunikativen Alltagspraxis selber 
bemerkbar macht«400, verlagert sich das Interesse der Analyse also von der Struk-

tur der konstitutiven Erkenntnisbedingungen des Subjekts auf die Details der re-

ziproken Verhältnisse von Lernprozess und Lebenswelt.401 Dieser Lernprozess 

                                              
395 Ebd. S. 19. Vgl. dazu auch die Überlegungen zum Staus der Sprache bei Haber-

mas im Teil III. der vorliegenden Arbeit. 
396 Ebd. S. 17. 
397 Ebd. S. 19. 
398 Vgl. dazu auch Joas, Praktische Intersubjektivität, S. 143ff. 
399 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 21. 
400 Ebd. Habermas, Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf die Diskursethik 

zu, S. 20. 
401 Zum Begriff der Lebenswelt siehe auch folgende Literatur: Husserl, Edmund: Ge-

sammelte Schriften, Bd. 8 (Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 
transzendentale Philosophie), E. Ströker (Hg.), Hamburg: Meiner 1992. Schütz, 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 197 

vollzieht sich an einer »objektiven Welt«, die Habermas im Sinne des Pragma-

tismus als notwendige pragmatische Voraussetzung eines jeden praktisch enga-

gierten Aktors versteht. »Sie [die Sprachbenutzer, Anm. dch] unterstellen ge-
meinsam eine objektive Welt als Totalität der Gegenstände, die überhaupt be-

handelt oder beurteilt werden können.«402 Die Lebenswelt bildet zu dieser objek-

tiven Welt das soziale Pendant.403 Auf diese Unterscheidung von objektiver Welt 
und Lebenswelt bezieht Habermas nun jene, auch in der Universalpragmatik be-

handelte Differenzierung von Beobachten und Verstehen: die (wie auch immer 

gearteten) Entitäten der objektiven Welt treten demnach als Analysegegenstände 
der Naturwissenschaften, des Beobachtens in den Blick, die Entitäten der Le-

benswelt stellen das Erkenntnisinteresse der hermeneutisch orientierten Wissen-

schaften, des Verstehens dar. Entscheidend ist, dass Habermas diese Differenzie-
rung als deflationierte Version der Differenzierung von transzendentaler und em-

pirischer Erkenntnis begreift.  

 
Diese Architektonik von ›Lebenswelt‹ und ›objektiver Welt‹ geht mit einem methodischen 

Dualismus zwischen Verstehen und Beobachten zusammen. Darin findet die Unterschei-

dung zwischen transzendentaler und empirischer Erkenntnis gewissermaßen ihr Echo.404 

 

›Schwacher Naturalismu‹s bedeutet demnach nicht die Aufhebung der Transzen-

dentalphilosophie, sondern deren naturalistische Transformation: nicht mehr die 
transzendentalen Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis sind regelkonsti-

tuierend, sondern eine, durch Lernvorgänge konstituierte lebensweltliche Hinter-

grundstruktur, in die jedes Subjekt eingebunden ist. Die Tatsache, dass Habermas 
die Bedeutung einer Ebenendifferenzierung der Erkenntnisbedingungen nicht 

aufgeben will, unterscheidet ihn von den Vertretern stark naturalistischer Ansät-

ze: diese gehen von der methodischen Prämisse aus, dass die Differenzierung 
von Beobachten und Verstehen zugunsten des Beobachtens aufgehoben werden 

kann und soll. Es ist genau dieser Reduktionismus, den Habermas bestreitet. Roy 

Bhaskar ist daher auch der Ansicht, dass Habermas sich durch seine Unterschei-
dung von natur- und sozialwissenschaftlicher Methode in die hermeneutische 

Tradition von Schleiermacher über Kant, Dilthey bis Weber stellt.405 »An anti-

naturalist tradition has posited a cleavage in method between natural and social 
sciences, grounded in a differentiation of their subject-matters.«406 Die haber-

                                                                                                                                     

Alfred/Luckmann, Thomas: Strukturen der Lebenswelt. Tübingen: UTB 2003. 
Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 171ff.  

402 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 24 
403 Vgl. dazu auch Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 

114ff. 
404 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 25. 
405 Bhaskar, Roy: The Possibility of Naturalism. A Philosophical Critique of the Con-

temporary Human Sciences, London: Routledge 1998. 
406 Ebd. S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

massche Philosophie wäre demnach eher einer Tradition zuzuordnen, die man als 

antinaturalistisch bezeichnen könnte – diese Beschreibung prägt bis heute das 

Bild von Habermas.  
Andererseits wird mit der vorliegenden Arbeit auch nicht zum ersten Mal 

auf einen problematischen Naturalismus bei Habermas hingewiesen: Auch Theo-

retiker, wie Dieter Henrich oder Peter Dews407 weisen auf die ambivalente Selbst-
verortung der habermasschen Philosophie zwischen Naturalismus und Transzen-

dentalphilosophie hin: durch die naturalistische Deflationierung der kantischen 

Begrifflichkeit auf der einen und das Festhalten an der Unterscheidung von Ver-
stehen und Beobachten auf der anderen Seite, sieht sich Habermas vor das Prob-

lem gestellt, die Unterscheidung von Beobachten und Verstehen in einer Art und 

Weise zu beschreiben, die die Reduktion des einen auf das andere vermeidet oh-
ne dabei einer Rückkehr zur transzendental-metaphysischen Differenzierung das 

Wort zu reden.  

 
Der epistemische Dualismus darf nicht vom transzendentalen Himmel gefallen sein. Er 

muss aus einem evolutionären Lernprozess hervorgegangen sein und sich in der kognitiven 

Auseinandersetzung von homo sapiens mit den Herausforderungen einer riskanten Umwelt 

schon bewährt haben. Die Kontinuität einer Naturgeschichte, von der wir uns wenigstens in 

Analogie zu Darwins natürlicher Evolution eine Vorstellung, wenn auch noch keinen theo-

retisch befriedigenden Begriff machen können, sichert dann – über die epistemische Kluft 

zwischen der naturwissenschaftlich objektivierten Natur und einer intuitiv immer schon 

verstandenen, weil intersubjektiv geteilten Kultur hinweg – die Einheit eines Universums, 

dem die Menschen als Naturwesen angehören.408 

 

Das Zitat ist aus verschiedenen Gründen sehr aufschlussreich. Vor allem die bei-

den Kursivsetzungen weisen auf Probleme hin, die mit der in Teil II erörterten 
Kritik in direkter Verbindung stehen: eine der Kritiken war, dass der Status mo-

ralischer Sollgeltung aus der meadschen Konzeption nicht in der gleichen Weise 

rekonstruiert werden kann, wie es für das Verständnis moralischen Handelns in 
der Diskursethik notwendig wäre. Die Rede vom »Hervorgehen« des transzen-

dentalen Dualismus und vom »analogischen« Verständnis der Evolutionstheorie 

weist darauf hin, dass auch bei Habermas ein Bewusstsein für diese Anschluss-
problematik vorhanden ist.409 Der Ausdruck »Hervorgehen« bezieht sich auf den 

Begriff der »Emergenz«, den Habermas an vergleichbaren Stellen auch direkt 

verwendet410, und der schon bei Mead eine systematische Bedeutung entfaltet, 
um die Entstehung spezifischer Phänomene aus dem Naturzusammenhang zu er-

klären. 
                                              
407 Vgl. Dews, Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas. 
408 Habermas, Freiheit und Determinismus, S. 881. 
409 Interessanterweise verwendet Habermas den Analogiebegriff an folgenden Stelle 

ebenfalls: Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wen-
de, S. 17. Habermas, Freiheit und Determinismus, S. 39. 

410 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 199 

Dies macht es ihm [Mead, Anm. dch] möglich, jede Erfahrung überhaupt als Schritt der Na-

tur aufzufassen: der kreative Charakter der menschlichen Intelligenz ist nicht Gegensatz zur 

Natur, sondern deren Resultat und Teil! Der Begriff, in dem diese Auffassung sich kristalli-

sierte, war der der ›emergence‹.411  

 
Das Ergebnis aus Teil II kann nun auch folgendermaßen formuliert werden: die 

von Habermas eingenommene Zwischenposition zeitigt zumindest aufgrund der 

Auswirkungen auf den Selbstbewusstseinsbegriff ethische Folgen, die Habermas 
nicht akzeptieren kann, da diese gerade jenen Folgen entsprechen, die er selbst 

am Konzept eines starken Naturalismus kritisiert. Grund für diese Folgen sind 

die, auch durch einen schwachen Naturalismus nicht eindämmbaren Konsequen-
zen der Naturalisierung.  

Bemerkenswerterweise weist Habermas auch selbst auf die schwerwiegenden 

Folgen der Deflationierung hin: 
 

Der Abstieg vom ursprünglichen zum deflationierten Verständnis des Transzendentalen hat 

erhebliche Konsequenzen. Wenn die transzendentalen Regeln nicht länger etwas intelligib-

les außerhalb der Welt sind, mutieren sie zum Ausdruck kultureller Lebensformen und ha-

ben einen Anfang in der Zeit. Das hat (1) die Konsequenz, dass wir für die transzendental 

ermöglichte Erfahrungserkenntnis nicht mehr ohne weiteres ›Allgemeinheit‹ und ›Notwen-

digkeit‹ also Objektivität beanspruchen können. Und (2) müssen die transzendentalen Be-

dingungen für einen epistemischen Zugang zu Welt als etwas in der Welt begriffen wer-

den.412 

 
Dieses Zitat liest sich wie eine Zusammenfassung wichtiger Punkte des zweiten 

und dritten Teils unter erkenntnistheoretische Perspektive – die ethischen Konse-

quenzen werden allerdings auch an dieser Stelle nicht berücksichtigt. 
Die Rolle der Sprache betreffend wurde im dritten Teil verdeutlicht, dass die 

Möglichkeit einer Ebenendifferenzierung im Sinne von Verstehen und Beobach-

ten, »know that« und »know how« zwar auch nach der Detranszendentalisierung 
gegeben ist, ihr Status aber nicht transzendentalphilosophisch begriffen werden 

darf. In epistemologischer Hinsicht ist eine Deduktion der Kategorien, wie man 

sie bei Kant findet, für Habermas keine Option mehr und auch die in der Ethik 
wichtige Zwei-Welten-Lehre bleibt für Habermas ein Relikt metaphysischen 

Denkens und wird im Sinne der Detranszendentalisierung transformiert. Damit 

erfüllt Habermas zwar seinen eigenen, durch die Metaphysikkritik aufgestellten 
Anspruch, verliert aber die Möglichkeit eine bestimmte Form des moralischen 

Verhaltens als alternativlos auszuzeichnen (naturalistic fallacy). Das bei Apel 

unhintergehbare, Letztbegründungsanforderungen genügende Medium »Spra-
che«, wird nach der Deflationierung der Transzendentalphilosophie durch den 

schwachen Naturalismus bei Habermas zu einer »empirisch allgemeine[n] Form 

                                              
411 Joas, Praktische Intersubjektivität, S. 173. 
412 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

der Kommunikation […], für die es in keiner bekannten Lebensform eine Alter-

native gibt«413 – zumindest nicht bisher.  

Auch die im zweiten Teil ausgearbeitete Kritik muss im Zusammenhang, der 
im Zitat angesprochenen Deflationierung der transzendentalen Begrifflichkeit 

verstanden werden: Habermas beschreibt die Probleme, die sich durch eine natu-

ralistisch-pragmatische Rekonstruktion des Selbstbewusstseinsbegriffs ergeben, 
als die Paradoxie, »intersubjektive Ermöglichungsbedingungen von Erfahrung 

überhaupt ihrerseits empirisch zu erklären«414. Eine radikal naturalistische Theo-

rie, wie die Willard van Quines löst dieses Problem durch einen nicht-transzen-
dentalphilosophischen Ansatz, in dem die Möglichkeit und Notwendigkeit der 

Unterscheidung von Beobachten und Verstehen negiert und letzteres auf ersteres 

reduziert wird. Durch diesen Reduktionismus wird gleichzeitig, wie von Zauber-
hand, das alte philosophische Problem der Vermittlung von Kausalität und Frei-

heit »gelöst«.  

 
[…] Mit dem methodischen Dualismus zwischen der verstehenden Rekonstruktion unserer 

Lebenswelt einerseits, der Erklärung von Vorgängen in der objektiven Welt andererseits 

verschwindet zudem die paradoxe Aufgabe, die ›Innenansicht‹ der transzendental begriffe-

nen Praktiken der Lebenswelt mit der ›Außenansicht‹ ihrer kausal erklärten Genese zusam-

menzubringen.415 

 

Die Konsequenzen, die aus diesem Konzept resultieren, sind für Habermas inak-
zeptabel. Ein entscheidender Einwand ist die Objektivierung normativer Aspekte 

sozialen Verhaltens. »Die naturalistische Fortsetzung der empirischen Tradition 

fordert jedoch ihren Preis – nämlich eine objektivistische Angleichung unserer 
normativen Praktiken an die beobachtbaren Ereignisse in der Welt.«416 

In dieser Objektivierung liegt für Habermas die Achillesverse des strengen 

Naturalismus, da dieser dem normativen Selbstverständnis sprach- und hand-
lungsfähiger Subjekte widerspreche, denn diese »können gar nicht umhin, sich in 

ihrem Denken und Tun nach Normen zu richten und von Gründen affizieren zu 

lassen«.417 Habermas ist daher der Ansicht, dass »der strenge Naturalismus […] 
an der kognitiven Dissonanz zwischen dem gut nachprüfbaren Selbstverständnis 

von kompetenten Sprechern und einer kontraintuitiven, rücksichtslos revisionisti-

schen Selbstbeschreibung [scheitert]«418. Damit äußert Habermas selbst eine Kri-
tik am strengen Naturalismus, die derjenigen ähnelt, die hier im zweiten Teil ge-

genüber der von Habermas vertretenen Verkopplung des Selbstbewusstseinbe-

                                              
413 Ebd. S. 29. 
414 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 30f. 
415 Ebd. S. 33. 
416 Ebd.  
417 Ebd. S. 34. 
418 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 201 

Selbstbewusstseinbegriffs mit den naturalistischen Überlegungen von G.H. Mead 

herausgearbeitet wurde.  

 
Zusammenfassend kann das Konzept des schwachen Naturalismus folgenderma-

ßen rekonstruiert werden419: zunächst erklärt Habermas, dass die epistemologi-

schen Voraussetzungen des Naturalismus im Szientismus gründen, der seinen 
systematischen Ausgangspunkt seinerseits im repräsentationalistischen Modell 

der Erkenntnis findet.420 Dieses Modell möchte Habermas, wie weiter oben be-

reits erwähnt, durch ein pragmatistisches Verständnis von Erkenntnis ersetzen (1. 
und 2. Schritt), welches davon ausgeht, dass die Erkenntnis keine transzendenta-

len Ermöglichungsbedingungen kennt, sondern vielmehr Folge eines (phylogene-

tischen) Lernprozesses ist (3. Schritt), anhand dessen sich zugleich die Unter-
scheidung von äußerem und innerem Weltverständnis (Beobachten/Verstehen) 

legitimieren lässt. 

 
1. Schritt: Ablösung des Naturalismus vom Szientismus  

Anforderung/Implikation: Aufgabe des repräsentationalistischen Modells der Er-

kenntnis 
 

2. Schritt: Ersetzung des repräsentationalistischen Modells der Erkenntnis durch 

das pragmatistische Modell der Erkenntnis 
 

3. Schritt: in diesem pragmatistischen Modell der Erkenntnis ist der schwache 

Naturalismus in Form einer evolutionären Lerntheorie enthalten 
 

Das Konzept eines »schwachen Naturalismus« bedeutet bei Habermas allgemein 

gesprochen also eine Naturalisierung der Erkenntnisbedingungen bei gleichzeiti-
ger Aufrechterhaltung einer Differenz der Erkenntnisebenen.  Habermas versucht 

damit eine Zwischenposition zwischen strengem Naturalismus auf der einen und 

metaphysischer Transzendentalphilosophie auf der anderen Seite einzunehmen.  
 

Wenn man diesen pragmatistischen Begriff von Erkenntnis zugrunde legt, bietet sich ein 

Naturalismus an, der die transzendentale Differenz zwischen Welt und Innerweltlichem – 

der Detranszendentalisierung zum Trotz – intakt lässt. Diese Auffassung beruht auf einer 

einzigen metatheoretischen Annahme: dass ›unsere‹ – im Rahmen soziokultureller Lebens-

formen möglichen – Lernprozesse vorgängige ›evolutionäre Lernprozesse‹, die ihrerseits 

die Strukturen unserer Lebensformen hervorgebracht haben, in gewisser Weise nur fortset-

zen.421 

                                              
419 Vgl. ebd. S. 36f. 
420 Da es für die Leitfrage der Arbeit nicht von Interesse ist, wird an dieser Stelle 

nicht darauf eingegangen, inwiefern diese Darstellung des Naturalismus durch 
Habermas angemessen ist. Vergleiche dazu Keil/Schnädelbach, Naturalismus. 

421 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Hat man das Programm des »schwachen Naturalismus« bei Habermas erst ein-

mal in dieser Form rekonstruiert, so wird deutlich, dass er in der Ausarbeitung 

seines Selbstbewusstseinsbegriffs und der Bezugnahme auf Mead genau dieses 
Programm bereits en detail durchgeführt hat. Demnach trifft jedoch die bisher 

geübte Kritik trifft also auch auf das Konzept des schwachen Naturalismus zu 

und wird durch dieses keineswegs aufgehoben. 
Auch der Status der Sprache, der im dritten Teil behandelt wurde, lässt sich 

nun zu dem Konzept des schwachen Naturalismus in ein Verhältnis setzen: er er-

fährt das gleiche Schicksal, wie der naturalisierte Selbstbewusstseinsbegriff und 
wird zum quasi-empirischen Konstitutionsmedium normativer Implikationen he-

rabgestuft. Auch wenn sich mit dem Konzept von Habermas eine nachkantische 

Unterscheidung von »know how« und »know that« aufrechterhalten lässt, so fin-
det diese ihre begriffliche Ausarbeitung nicht mehr in einer transzendentalen Äs-

thetik oder Logik, sondern in einer evolutionstheoretischen Lerntheorie, durch 

die sich konstitutive von regulativen Regeln unterscheiden lassen.  
 

Es lässt sich nun unter zwei Prämissen, deren Berechtigung im Verlauf der Ar-

beit bereits deutlich gemacht wurde, folgendes festhalten:  
I. vorausgesetzt, die hier im zweiten Teil geäußerte Kritik an der auch bei 

Habermas vorhandenen Objektivierungen des normativen Selbstverständnisses 

ist zutreffend (siehe Kapitel  II.5. Kritik und Ausblick) und  
II. vorausgesetzt, die Bezugnahme des Konzepts des schwachen Naturalis-

mus auf das Konzept der »evolutionären Lernprozesse« lässt die, im Zusammen-

hang des Meadbezugs geäußerte Kritik auch für den schwachen Naturalismus 
wirksam werden (siehe vorliegendes Kapitel weiter oben), dann lässt sich 

schlussfolgern, 

dass sich die angebliche Alternative des »schwachen Naturalismus« der glei-
chen Kritik gegenübergestellt sieht, die Habermas selbst am »strengen Natura-

lismus« übt. Habermas reproduziert demnach in gewisser Hinsicht das Problem 

des strengen Naturalismus, will aber gleichzeitig an einer kategorialen Unter-
scheidung zwischen weltlichem und innerweltlichem Wissen festhalten. Denn 

nur so sieht er, völlig zu Recht, eine Möglichkeit, das normative Selbstverständ-

nis der Subjekte begrifflich einzuholen.  
Für die Universalpragmatik und den »quasi-empirischen«422 Status der Spra-

che hat diese Kritik folgende Konsequenzen: insofern Sprache einen rekonstru-

ierbaren evolutionären Ursprung hat, gilt zwar tatsächlich, dass eine Letztbe-
gründung nicht möglich ist, allerdings gilt dann für die normativen Implikationen 

der Sprache auch, dass sie – selbst wenn eine Differenzierung zwischen regel-

konstituierender Sprache und parole möglich ist – durchaus im Sinne eines rein 
anpassungstheoretischen Verhaltens rekonstruiert werden können. Damit fehlt 

dem habermasschen Kommunikationsbegriff aber gerade jene Sphäre spezifi-

                                              
422 Vgl. oben. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III. METAPHYSISCHE LETZTBEGRÜNDUNG? | 203 

scher Moralität, die Kant noch aufgrund seiner Unterscheidung von mundus in-

telligibilis und mundus sensibilis behaupten konnte.  

Letztendlich ist das habermassche Argument gegen den strengen Naturalis-
mus ein reductio-Argument: folgt man den Aussagen des strengen Naturalismus, 

so ergibt sich daraus eine begriffliche Beschreibung der sozialen Verhältnisse, 

die das Selbstverständnis der Subjekte nicht einholen kann. Der strenge Natura-
lismus ist demnach nicht akzeptabel. Problematisch bleibt allerdings, dass sich 

Habermas in seinem eigenen Konzept dem gleichen oder zumindest einem ähnli-

chen Argument gegenüber sieht. 
Es liegt daher folgender Schluss nahe: Legt man den Metaphysikbegriff von 

Habermas zugrunde, so kann tatsächlich behauptet werden, dass seine Theorie 

nicht mehr mit metaphysischen Implikationen operiert. Die nach Habermas’ An-
sicht metaphysischen Begriffe wie der Selbstbewusstseinsbegriff der Bewusst-

seinsphilosophie und die moralphilosophische Letztbegründungskonzeption von 

Kant bis Apel werden bei Habermas einer (schwachen) Naturalisierung unterzo-
gen. Habermas sieht jedoch nicht, dass seine Konzeption des schwachen Natura-

lismus, genau jene Konsequenzen nach sich zieht, die er selbst beim strengen Na-

turalismus berechtigterweise kritisiert. Da Habermas versucht, eine Objektivie-
rung des normativen Selbstverständnisses der Menschen zu vermeiden, liegt der 

Schluss nahe, dass er in dieser Hinsicht seinem eigenen Anspruch nicht gerecht 

wird.423  
Das weitere Vorgehen sollte sich daher an dem von Habermas vorgegebenen 

Versuch orientieren, das moralphilosophische Selbstverständnis der Subjekte 

einzuholen, ohne dabei einerseits die metaphysischen Grundlagen der kantischen 
Begrifflichkeiten zu übernehmen und ohne andererseits die, das moralische 

Selbstverständnis verfehlende Objektivierung des modernen Naturalismus voran-

zutreiben. Das anschließende Kapitel wird sich mit möglichen Alternativen aus-
einandersetzen.

                                              
423 Habermas, Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wen-

de, S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003 - am 14.02.2026, 11:52:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

