lll. Metaphysische Letztbegriindung?

1. Die Diskursethik als Antwort auf die ethischen
Herausforderungen der Moderne

Systematische Bedeutung und Status der diskursethischen Begriindungskonzep-
tion sollen im Folgenden aus dem Zusammenhang der Ausgangsfragestellungen
entwickelt werden, die fiir die beiden Begriinder der Diskursethik, Karl-Otto
Apel und Jirgen Habermas am Anfang standen. Damit wird die Zielrichtung der
Diskursethik als einer Ethik der Moderne deutlicher und ihre Begriindungsprob-
lematik erscheint nicht als philosophisches Glasperlenspiel.

1.1 Karl-Otto Apel

Apel gilt als eigentlicher Begriinder des diskursethischen Ansatzes und hat mit
dem Aufsatz Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grundlagen
der Ethik' auch den grundlegenden Text zur Diskursethik vorgelegt. Aus diesem
Text wird ersichtlich, vor welchem Problemhorizont sich die Diskursethik entwi-
ckelt und welchen ethischen Herausforderungen sie sich entgegenstellt. Dabei
wird hier zunéchst nicht zwischen dem apelschen und dem habermasschen An-
satz unterschieden. Diese Differenzierung wird erst im weiteren Verlauf der Be-
griindungsfrage eine wichtige Rolle spielen.

Apel beginnt seine Analyse mit dem Hinweis auf eine gegenldufige Entwick-
lung: zum einen nehmen die moralischen Herausforderungen im Verlauf der Ge-
schichte regelmifBig zu, zum anderen nimmt die Uberzeugung, dass eine Begriin-
dung der Moral méglich ist, jedoch stetig ab. Apel rekonstruiert diese Zuspitzung
der ethischen Situation in einer seiner jiingeren Vorlesungen als Rekonstruktion

1 Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie, Bd. 1+2, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1999, Bd. 2, S. 358-435.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

der menschlichen Kulturevolution.? Diese wird unter drei unterschiedlichen Per-
spektiven analysiert: der Transformation des tierischen Verhaltens zur menschli-
chen Handlungskoordinierung (1), der Genese der speziellen ethischen Situation
des Menschen in der modernen Gesellschaft (2) und der ethischen Problemls-
sungskapazititen, die in der modernen Gesellschaft fiir die neuen Anforderungen
zur Verfiigung stehen (3).

(1) Das erste bedeutsame Ereignis fiir eine Bestimmung der ethischen Situa-
tion des Menschen in der Gegenwart sicht Apel im Ubergang vom natiirlichen
Verhalten zur willentlichen Handlungskoordinierung.

Nach dieser Deutung der Menschwerdung lége also der tiefste Grund dafiir, daf3 die Situati-
on des Menschen iiberhaupt ein ethisches Problem darstellt, darin, dal das menschliche
Verhalten nicht mehr von Instinkten — also von Naturgesetzen — determiniert ist, sondern
auf die Selbstvorstellung von Verhaltensgesetzen oder Prinzipien durch den freien Willen
oder die praktische Vernunft angewiesen ist.

Bei der Analyse dieses Ubergangs bezieht sich Apel auf Arnold Gehlen, der die-
se Transformation in Zusammenhang mit dem Vorgang der Institutionalisierung
gebracht hat.* Demnach iibernehmen die Institutionen die Funktion der Regulati-
on und Stabilisierung der neuen soziokulturellen Lebensformen. Zwar hilt Apel
diesen Gedanken fiir dulerst wichtig, erkennt jedoch auch die reaktiondre Ten-
denz in Gehlens Ansatz, der die Aufgabe der Verwirklichung der praktischen
Vernunft ausschlieBlich den Institutionen tibertragt. Eine kritische oder gar revo-
lutiondre Haltung kann ihnen gegeniiber legitimerweise nicht mehr eingenom-
men werden. Apel entwickelt daher, mit Verweis auf Hegel, eine dreistufige »di-
alektische >Aufhebung« der Institutionentheorie«’ Gehlens. In diesem Modell der
Gesellschaftsentwicklung nehmen die Institutionen eine wichtige Rolle ein und
werden auf der dritten Stufe durch reflexive Bewusstmachung ihrer uneinge-
schrinkten Autoritét, nicht aber ihrer Funktion beraubt.

(2) Die zweite Perspektive der kulturrevolutiondren Rekonstruktion bezieht
sich direkt auf die fiir den vorliegenden Zusammenhang besonders bedeutsame
Genese der ethischen Herausforderung des Menschen in der Moderne: Unter
Riickgriff auf den Biologen Jakob von Uexkiill unterscheidet Apel zwischen ei-
ner Merk- und einer Wirkwelt. Erstere sei dadurch gekennzeichnet, dass in ihr
ausschlieBlich alle potentiell instinktauslosenden Reize fiir ein Tier enthalten

2 Apel, Karl-Otto/Niquet, Marcel: Diskursethik und Diskursanthropologie. Aachener
Vorlesungen, Miinchen: Alber 2002, S. 15-36.

3 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 19.

4 Gehlen, Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wiebels-
heim: Aula 2004.

5 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 21. Interessant ist hier die
Kritik, die Honneth an Hegels »Uberinstitutionalisierung der »Sittlichkeit» tibt
(Honneth, Axel: Leiden an Unbestimmtheit. Hegels Rechtsphilosophie als Theorie
der Gerechtigkeit, Stuttgart: Reclam 2001, S. 102ff.).

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 99

sind. Der Begriff Wirkwelt bezieht sich hingegen auf alle Sachverhalte, die von
dem Verhalten des Tieres beeinflusst bzw. verindert werden konnen. Systema-
tisch bedeutsam ist nun Apels These, dass das beim Tier vorhandene Gleichge-
wicht zwischen Merk- und Wirkwelt durch die Hominisation gestdrt und im
Laufe der Zeit immer stirker beschéddigt wird. Ausloser dieser Entwicklung sei
die Erfindung von Waffen und Werkzeugen. Damit werde ein Prozess in Gang
gesetzt, in dessen Verlauf sich die Handlungen immer stirker von ihren direkten
Konsequenzen entfernen. Dieses Ungleichgewicht gilt Apel als eine der Ursa-
chen der Problemsituation, in der sich der moderne Mensch befindet.

Durch diese fiir den Menschen als >homo faber< konstitutive Erfindung wurde das Gleich-
gewicht bzw. der Feedback-Kreis zwischen »Merkwelt< und »Wirkwelt< tendenziell aufge-
hoben; und man muss jetzt die Erfindung des Faustkeils als Beginn einer Karriere des
»homo faber« verstehen, die bei der Atombombe und beim Computer vorerst ihr Ende er-
reicht hat.®

Diese Thesen stimmen noch immer mit jener Uberzeugung iiberein, die Apel
1971 formulierte und aus deren Konsequenzen er die Notwendigkeit einer Mak-
roethik ableitete.”

(3) Im dritten und letzten Durchgang seiner Rekonstruktion der Kulturevolu-
tion geht Apel auf eine anthropologische Analyse der internen Ressourcen ein,
auf die eine Begriindung der Ethik unter den diagnostizierten Bedingungen zu-
rickgreifen kann. Schon im ersten Durchgang hat Apel auf die Bedeutung der
Transformation der natiirlichen zur willentlichen Handlungskoordinierung hin-
gewiesen. Ein wichtiger Aspekt dieses Ubergangs ist die »teleologische Unde-
terminiertheit des menschlichen Verhaltens«®: Im Gegensatz zum tierischen Ver-
halten bestehe ein wesentliches Moment der menschlichen Freiheit im Verlust
eines vorgegebenen Instinktziels. An diese Analyse kniipft Apel zugleich eine
wichtige Kritik derjenigen Ethikkonzeptionen, die die Sollgeltung von Normen
ausschlieBlich an einen strategischen Rationalitétsbegriff koppeln. Insofern die
Ziele einer Handlung oder eines Verhaltens ndmlich nicht mehr (instinktiv) vor-
handen sind, fithre ein rein pragmatisches Moralverstindnis letztendlich zu einer
Situation, in der die Frage nach der Legitimation der Ziele nicht mehr in den Be-
reich der Moralphilosophie falle. Die Ziele werden dann entweder als schlicht-
weg existierend angenommen oder als reine Entscheidungen gesetzt (Dezisio-
nismus). Damit kann aber nicht gewéhrleistet werden, dass die Zwecke selbst
moralischen Gehalt besitzen. Diese Kritik an einer »Ethik der rationalen Wahl«
ist ein wichtiger Bestandteil der allgemeinen Kritik der Diskursethik an nicht-

6  Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 24.

7  Apel, Karl-Otto: »Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grundla-
gen der Ethike, in: Apel, Karl-Otto. Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1999, S. 359ff.

8 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 29.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

formalen Ethikentwiirfen Gleichzeitig wird deutlich, weshalb Apel die Begriin-
dung der Ethik nicht von einem Rationalitdtsbegriff abhéngig machen will: denn
bevor eine rationale Mittelwahl iiberhaupt zur Anwendung kommen kann, muss
eine Verstindigung tiber die eigentlich zu erreichenden Zwecke erfolgen. . Die
Regeln dieser Verstandigung sind selbst Gegenstand der Ethik und kénnen nicht
stillschweigend vorausgesetzt werden.

Kurz, die primordiale Funktion der sprachlichen Kommunikation, die im Unterschied zum

tierischen Verhalten nicht feste Instinktziele schon voraussetzt, sondern neuartige Hand-

lungsziele frei zu bestimmen erlaubt, kann nicht in der strategischen Beeinflussung liegen;

sie setzt vielmehr eine ganz andere, nicht auf Mittel-Zweck-Rationalitdt reduzierbare Form
o . . . 9

der Kommunikations- und Interaktionsrationalitdit voraus.

Von dieser anthropologischen Problembeschreibung ldsst sich auch bei Apel eine
philosophisch-begriffliche Darstellung der ethischen Herausforderung in der
Moderne unterscheiden.

Interne Ressourcen der Diskursethik

Die potentiellen Konsequenzen der von Apel konstatierten anthropologisch-
technischen Entwicklung machen eine universelle Regelung der Handlungsnor-
men und damit eine globale Verantwortungsethik nach Apels Auffassung unum-
ginglich. Genau diese Forderung werde jedoch, so die These Apels, durch die,
fur die moderne Philosophie typische Einschrankung des Geltungsbereichs der
Moral auf den Privatbereich konterkariert. Verantwortlich fiir diese Einschrin-
kung ist nach Apel die VergroBerung des Einflussbereichs der Wissenschaft, ge-
nauer deren »szientistische Idee der normativ neutralen oder wertfreien >Objekti-
vitito'”,

Apel unterscheidet nun zwischen zwei »internen Ressourcen«'' auf die die-
sen Entwicklungen folgende Ethik nach dem zweiten Weltkrieg zuriickgreifen
konnte: einer stlichen und einer westlichen. Hintergrund dieser Uberlegung ist
die Annahme, dass die verschiedenen Gesellschaftsmodelle im Osten und Wes-
ten auch verschiedene Formen der ethischen Reflexion bereitstellen und daher
unterschiedliche Wege in der Reaktion auf die neuen Herausforderungen einge-
schlagen haben. Im Westen entwickelte sich nach Apel das von ihm so genannte
yKomplementarititssystem<: Die beiden zu dieser Zeit vorherrschenden philoso-
phischen Hauptstromungen, Szientismus und Existenzialismus, forderten eine
begriffliche Unterscheidung von wertfreiem Objektivismus der Wissenschaft auf
der einen und ethischen Privatentscheidungen auf der anderen Seite. Apel ver-
gleicht diese Entwicklung mit dem Prozess der Privatisierung religioser Uber-

9 Ebd.31.
10 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 359.
11 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 41.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 101

zeugungen im Kontext der Aufklarung. »Kurz: Moral — so schien es — war Pri-
vatsache, so wie zuvor schon, seit der Aufkldrung, die Religion zur Privatsache
erkldrt worden war.«'? Damit konstatiert Apel auch fiir die ethische Entwicklung
eine Verkniipfung von Wissenschaft und Technik. Resultat dieser Geistesver-
wandtschaft ist demnach in der Philosophie der Szientismus. Wissenschaftsglau-
bigkeit und Technisierung lieBen dabei einerseits die ethische Herausforderungen
steigen, reduzierten durch die vom Szientismus vertretene Privatisierung der Mo-
ral aber gleichzeitig die Ressourcen fiir die Losung dieser Probleme. '

Als Vertreter einer solchen Auffassung macht Apel neben Hans Albert Karl
Popper aus, der im Zusammenhang mit seinem liberalen Staatsverstindnis'* ge-
nau jene Auffassung einer privatisierten Moral vertrete, die fiir Apel Ausdruck
der von ihm diagnostizierten paradoxen Situation ist. Die politisch motivierte
strikte Trennung von 6ffentlichem und privatem Bereich habe zur Folge, dass die
moralischen Begriindungen der Praxis zunehmend durch pragmatische Uberle-
gungen ersetzt wiirden."> Apel kritisiert diese Einstellung erneut mit jenem Ar-
gument, das bereits im Zusammenhang der anthropologischen Analyse der inter-
nen ethischen Ressourcen erwidhnt worden ist: eine pragmatische »Legitimation«
der Handlungspraxis bezieht sich immer auf die Methode einer angemessenen
Mittelauswahl zu einem gegebenen Zweck. Nur wenn der Zweck vorgegeben ist,
kann tiberhaupt von einer rationalen Auswahl der Mittel gesprochen werden. Die
Kriterien zur Auswahl der Zwecke konnen jedoch ihrerseits nicht pragmatisch
festgelegt werden, da andernfalls ein infiniter Regress entsteht.'® Die Reduktion
der praktischen auf die pragmatische Vernunft'’, wirft die Frage auf, worin die
gesetzten Zwecke legitimiert sind.

Eine weitere Kritik, die Apel an dem liberalen Moralverstiandnis iibt, bezieht
sich auf dessen vertragstheoretische Grundlegung. Insofern ndmlich die Motiva-
tion zu moralischem Verhalten als egoistisches Nutzen-Kalkiil interpretiert werde
— wie es letztendlich beim vertragstheoretischen Ansatz der Fall sei — und dessen
Geltung durch vertragliche Festlegung garantiert sei, konne nicht mehr erklart
werden, wieso der Vertrag »auch dann Geltung haben sollte, wenn er nicht mehr
im Interesse der einzelnen Beteiligten liegt oder wenn der Einzelne durch das
Brechen des Vertrages einen Surplus-Vorteil gegeniiber denen, die ihn halten, er-

12 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 41.

13 Im Folgenden wird vor allem das Komplementaritéitssystem des Westens behandelt.
Das ostliche »Integrationssystem der wissenschaftlichen Rationalitdt und der offent-
lichen und privaten Moral« (ebd. S. 43) kann in diesem Zusammenhang vernachlés-
sigt werden.

14 Vgl. Popper, Die offene Gesellschaft, Bd. 1 u. 2.

15 Vgl. Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschatft, S. 370.

16 Siehe ebd. S. 371. Vgl. auch Wieland, Wolfgang: »Verantwortungsethik als Spielart
des Utilitarismus«, in: Akademie-Journal 1 (1998) S. 37-40.

17 Vgl. Habermas, Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der
praktischen Vernunft. Vgl. auch Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften Band 6.
Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt am Main: Fischer1991.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

zielen kann«'®. Prinzipiell wire ein solches vertragsabweichendes Verhalten so-
gar mit dem »Geist« des Vertrages konform, da dessen konstitutives Moment in
der effektiven Realisierung egoistischer Ziele liege.

Worin aber liegen die Ursachen fiir die Entstehung einer Ethik, die sich
Apels Ansicht nach solch gravierenden Einwénden ausgesetzt sieht? Eine grund-
legende Ursache liege in der Trennung von Offentlichkeits- und Privatsphire, die
als Folge der Differenzierung von Staat und Kirche entstanden sei.'” Das Komp-
lementarititssystem begreift Apel als »philosophisch-ideologischen Ausdruck«®
dieser Trennung. Allerdings sehen sich auch die liberalen Ethikkonzepte vor die
Frage gestellt, wie die universalen Probleme der Gegenwart mit einer Theorie
bearbeitet werden sollen, die die ethischen Entscheidungen im Privatbereich ver-
ortet, denn ohne die Moglichkeit einer Harmonisierung der einzelnen Antworten
lasst sich keine allgemeine Grundlage fiir die Uberwindung der Probleme in Aus-
sicht stellen. »Wie konnen diese Gewissensentscheidungen der einzelnen nach
normativen Regeln zur Ubereinstimmung gebracht werden, so daB sie die solida-
rische Verantwortung fiir die gesellschaftliche Praxis iibernehmen kénnen?«'

Fiir den Liberalismus liegt die Antwort auf diese Frage in der Willensbildung
durch Konvention und Ubereinkunft. Anhand dieser Elemente werden die ein-
zelnen, subjektiven Entscheidungen miteinander verbunden, um daraus anschlie-
Bend den verpflichtenden Charakter von Normen zu begriinden. Konkret stellt
sich dies dann beispielsweise als Abstimmung (bewusste Ubereinkunft) oder als
allgemeines Einstellungsmuster (Konvention) dar. Apel sieht in dieser Antwort
jedoch eine Verschleierung des eigentlichen Problems, denn die entscheidende
Frage sei schlieBlich, ob es tiberhaupt moglich sei, eine ethische Grundnorm an-
zugeben, die den Einzelnen zu einer solchen Ubereinkunft verpflichtet und an-
schlieBend auch an diese bindet. Vor dem Hintergrund der Pramissen des Libera-
lismus lassen sich nach Apel diese Phdnomene nur mit Hilfe der Annahmen des
Kontraktualismus erkldren, aus dessen vertragstheoretischen Grundlagen, wie
oben dargestellt, allerdings keine intersubjektive Grundnorm begriindbar ist.
Daraus folgt fiir Apel, dass die theoretischen Grundlagen des Liberalismus die
moralische Verbindlichkeit der juristischen Grundlagen von Demokratie (Staats-
vertridge, Verfassungen etc.) nicht erkliren konnen. Vielmehr ergebe sich aus
dem Konzept, dass eine moralische Verpflichtung des Einzelnen zu irgendeiner
Ubereinkunft oder ihrer Einhaltung gar nicht bestehe.

Zusammenfassend lédsst sich zundchst festhalten, dass Apel eine makrohistorische
Entwicklung (Hominisation) konstatiert, in deren Verlauf der Fortschritt der

18 Apel/Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, S. 49.

19 Vgl. auch Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit. Dies bedeutet natiirlich
nicht, dass Apel diese Trennung aufgrund moralphilosophischer Uberlegungen
riickgéingig machen mochte.

20 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 370.

21 Ebd. S. 374.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 103

Technik und die ethischen Herausforderungen in einen reziproken Zusammen-
hang gebracht werden. Der Argumentation in der Dialektik der Aufkldrung ver-
gleichbar, behauptet er, dass die Menschen mit der Steigerung der Effizienz einer
technischen Verfiigung tiber die Natur einen Vorgang vorantreiben, der sich
letztlich gegen sie selbst wendet. Jene philosophischen Theorien, die dem techni-
schen Fortschritt ausschlieBlich affirmativ gegeniiberstehen (Szientismus), ver-
treten demgemél nach Auffassung von Apel eine Ethik, in der moralische Ent-
scheidungen ausschlielich der Privatsphire des Individuums zugerechnet wer-
den konnen und die allgemeine Handlungskoordinierung einer Rechtspraxis
iberlassen werden muss, deren Regeln nach pragmatischen bzw. vertragstheore-
tischen Kriterien konstituiert sind. Letztlich werde damit einer Gesellschaftstheo-
rie Vorschub geleistet, die die gesellschaftlichen Entwicklungen einer Kritik an
bestimmten Tendenzen entzieht, da ihr die Kriterien fiir diese abhanden gekom-
men sind. Das grundlegende Problem fiir eine moralphilosophische Betrachtung
besteht daher Apels Ansicht nach im Gegensatz des intersubjektiven Geltungsan-
spruchs der Moraltheorie zur angeblichen Vereinzelung und Privatisierung der
Geltung von Normanspriichen. »Die Schwierigkeit liegt hier immer wieder darin:
wie kann theoretische Philosophie tiberhaupt mit inter-subjektivem Geltungsan-
spruch iiber das reden, was per definitionem subjektiv und singular ist.«*> Der
Losungsansatz, den Apel als Antwort auf die allgemeine Problemlage der Situa-
tion des modernen Menschen und auf die internen Paradoxien aktueller moral-
philosophischer Konzeptionen entwirft, besteht in einer »Ethik des Diskurses«.
Diese Ethik steht also vor der Aufgabe, die Paradoxien der moralischen Pri-
vatisierung aufzuheben, ohne hinter die Trennung von Staat und Kirche bzw. das
Verbot der 6ffentlichen Bezugnahme auf religiose Begriindungen zuriickzufallen
— sie hat einen postreligiésen Anspruch. Damit wird die nachmetaphysische Be-
griindungsanforderung fiir die Diskursethik aus einer anderen Perspektive deut-
lich: sie muss ein Prinzip angeben, das eine »Verpflichtung zur Ubereinkunft«
einerseits jenseits religioser Behauptungen und andererseits ohne Bezugnahme
auf ein subjektives Evidenzpotential leisten kann. Es wird noch zu zeigen sein,
dass Apel seine Ethik im Gegensatz zu Habermas nicht explizit als metaphysik-

22 Ebd. S. 369.

22 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 457.

22 Es wire lohnenswert, zu untersuchen, ob die (resignierte) Perspektive der Dialektik
der Aufkldrung aus der Sicht von Habermas nicht als eine widerwillige Vorberei-
tung systemtheoretischer Entwicklungen rekonstruiert werden konnte.

22 Ebd.

22 Habermas gibt allerdings ebenfalls zu, dass man »in anderer Hinsicht« auch von
»gegenldufigen Tendenzen« (ebd.) sprechen kann. Da die Auseinandersetzung von
Luhmann und Habermas fiir das hier vorliegende Thema nicht von Bedeutung ist,
wird sie an dieser Stelle nicht weiter untersucht.

22 Ebd. S. 459.

22 Siehe dazu die Kritik im ersten Teil.

22 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 74.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

frei verstanden wissen will. Apel hilt die »analogische« Sprache der Metaphy-
sik«® immerhin solange fiir berechtigt, wie eine bessere Formulierung fiir die
Losung des Begriindungsproblems nicht gefunden wurde. Es wird sich auch zei-
gen, dass dies zu einem Sonderstatus der Sprache bei Apel fiithrt, der auch im ha-
bermasschen Sinne als metaphysisch bezeichnet werden kann. Demgegeniiber
hat es der ethische Liberalismus insofern leichter, als er keine letzte Begriindung
fiir die Notwendigkeit zur Ubereinkunft zu geben versucht, sondern sich auf ex-
terne Ursachen und nicht auf interne Griinde fiir das Zustandekommen einer
Ubereinkunft bezieht. Er vertritt damit einen Dezisionismus aus dem fiir Apel der
Widerspruch des historisch abgeleiteten Geltungsanspruchs zur (kontrafakti-
schen) Geltung getroffener Ubereinkiinfte folgt. Mit anderen Worten, wieso soll-
te ein Vertrag gelten, wenn sein Zustandekommen ausschlieflich von faktischen
Umstidnden abhingt? Die Diskursethik {ibernimmt damit die schwierige Aufgabe,
die Begriindung der kontrafaktischen Geltung von Normen ohne religiose (Apel)
oder sogar metaphysische (Habermas) Argumentationen zu leisten.

1.2 Jirgen Habermas

Im Folgenden wird die Diskursethik im Verstidndnis von Jiirgen Habermas darge-
stellt. Die spezielle Art der Einbettung des habermasschen Diskursethikverstind-
nisses in seine Theorie, speziell in die Theorie des kommunikativen Handelns,
entfaltet im weiteren Verlauf eine systematische Bedeutung fiir die Frage nach
den metaphysischen Implikationen der Diskursethik. Dabei wird sich zunéchst
zeigen, dass die Diskursethik bei Habermas als eine Analyse der normativen
Elemente von Handlungskoordinierung aufgefasst werden kann (1). Diese, an
Weber und Mead orientierte Erdrterung, wird aufgrund einer »phylogenetischen
Erklarungsliicke« bei Mead in einem zweiten Schritt durch die Bezugnahme auf
Durkheim erginzt

(1) Diskursethik als Analyse der normativen Aspekte
der Handlungskoordinierung

Stand im zweiten Teil der Arbeit die Beschiftigung Habermas’ mit Max Weber
vor allem im Hinblick auf den Prozess der Individuierung und des Selbstbe-
wusstseinsbegriffs im Vordergrund, so wird nun die Diskursethik als Analyse ei-
ner verstindigungsvermittelten und normativ durchsetzten Handlungskoordinie-
rung vorgestellt. Dabei ist zunichst erneut Max Weber von Bedeutung, denn Ha-
bermas betrachtet das Problem der Lebensweltrationalisierung auch aus der Pers-
pektive des verstdndigungsorientierten Handelns. Dadurch riickt er den Bereich
des Alltagslebens in den Blick, zu dem Weber nach Ansicht von Habermas kei-
nen begrifflichen Zugang gefunden hatte.

23 Ebd. S. 418.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 105

Aus der begrifflichen Perspektive verstindigungsorientierten Handelns erscheint also
Rationalisierung zundchst als eine Umstrukturierung der Lebenswelt, als ein ProzeB3, der
tiber die Ausdifferenzierung von Wissenssystemen auf Alltagskommunikation einwirkt
und so die Formen sowohl der kulturellen Reproduktion wie der sozialen Integration
und der Sozialisation erfasst.**

Rationalisierung bedeutet fiir Habermas also einerseits eine Ausdifferenzierung
von Wissenssystemen innerhalb des lebensweltlichen Kontextes, andererseits
aber zugleich eine Riickwirkung dieser ausdifferenzierten Systeme auf die »ver-
bliebene« Alltagskommunikation. Dabei ist die Gegeniiberstellung von verstin-
digungsorientierter Alltagskommunikation und erfolgsorientiertem Systemhan-
deln fiir die habermassche Theorie von besonderer Bedeutung, da sie einerseits
die Grundlage der Kritik an einer einseitigen Theorie der Rationalisierung bildet,
die den Rationalisierungsprozess ausschlieBlich als Ausdifferenzierung von
zweckorientierten Subsystemen begreift (Horkheimer und Adorno) und anderer-
seits gleichzeitig die begrifflichen Mittel fiir die Kritik an einer reinen System-
theorie luhmannscher Prigung zur Verfiigung stellt.”> Im Gegensatz zur Kritik
der instrumentellen Vernunft von Horkheimer und Adorno spricht Habermas zu-
nédchst von einer »komplementdren Entwicklung« zwischen »kommunikativer
Rationalisierung des Alltagshandelns und [...] Subsystembildung fiir zweckrati-
onales Wirtschafts- und Verwaltungshandeln«®®. Die Subsysteme bilden spezifi-
sche Integrationsmedien aus, die der priméren Integrationsform »Sprache« inner-
halb der Lebenswelt gegeniiberstehen®” und ein konkurrierendes Modell der Inte-
gration anbieten. Durch die Rationalisierung der Lebenswelt gewinnt eine ausdif-
ferenzierte, rationalisierte und nicht mehr an religiose Vorgaben gebundene
sprachliche Handlungskoordinierung an Bedeutung. Gleichzeitig entkoppeln sich
die Subsysteme und prigen eigene Codes aus, sodass eine Integration hier immer
weniger der sprachlichen Steuerung bedarf. Damit besteht das Konkurrenzver-
héltnis fiir Habermas also nicht auf der Ebene von verstidndigungs- und erfolgso-
rientiertem Handeln, sondern vielmehr auf der Ebene der Integration in die ein-
zelnen Systeme. Das heifit die Berechtigung zur Miteinbeziehung in eines der
verschiedenen Subsysteme wird nicht durch sprachliche Inklusion, sondern (bei-
spielsweise) durch Teilnahme an nicht-verstandigungsorientierten Tauschprozes-
sen (Wirtschaftssystem) gewihrleistet.

24 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 457.

25 Es wire lohnenswert, zu untersuchen, ob die (resignierte) Perspektive der Dialektik
der Aufkldrung aus der Sicht von Habermas nicht als eine widerwillige Vorberei-
tung systemtheoretischer Entwicklungen rekonstruiert werden konnte.

26 Ebd.

27 Habermas gibt allerdings ebenfalls zu, dass man »in anderer Hinsicht« auch von
»gegenldufigen Tendenzen« (ebd.) sprechen kann. Da die Auseinandersetzung von
Luhmann und Habermas fiir das hier vorliegende Thema nicht von Bedeutung ist,
wird sie an dieser Stelle nicht weiter untersucht.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Eine Konkurrenz besteht also nicht zwischen den Typen des verstindigungs- und erfolgso-
rientierten Handelns, sondern zwischen Prinzipien der gesellschafilichen Integration: zwi-
schen dem aus der Rationalisierung der Lebenswelt immer reiner hervorgehenden Mecha-
nismus einer an Geltungsanspriichen orientierten sprachlichen Kommunikation und jenen
entsprachlichten Steuerungsmedien, iiber die Systeme erfolgsorientierten Handelns ausdif-
ferenziert werden.”®

Es darf allerdings nicht iibersechen werden, dass Habermas der sprachlichen
Handlungskoordinierung eine systematische Primérfunktion zugesteht. Damit
wendet er sich gegen die in der Systemtheorie Luhmanns implizierten ethischen
Folgen einer Aufteilung in autonome Teilsysteme mit gleichwertigen Integrati-
onsmedien, durch die eine kritische Gesellschaftstheorie ad absurdum gefiihrt
wird. Die Diskursethik stellt sich vor diesem Hintergrund als die Analyse des le-
bensweltlichen Integrationsmediums »Sprache« dar. Mit anderen Worten, die
Ethik tritt als eine detaillierte Analyse der handlungskoordinierenden Mechanis-
men in der Lebenswelt auf, da diese genuin normativer Natur sind. Die Diskurse-
thik kann somit als eine Analyse der normativen Implikationen lebensweltlicher
Handlungskoordinierung in einer ausdifferenzierten und nachmetaphysischen
Moderne beschrieben werden.

Die Schnittstelle von Handlungstheorie und Diskursethik bildet der meadsche
Sozialbehaviorismus (vgl. Teil II der Arbeit): Dieser stellt eine Theorie der Sub-
jektbildung unter kommunikationstheoretischen Bedingungen dar und versucht
aufzuzeigen, dass sich ein Subjekt nur im sozialen, kommunikativen Kontakt zu
anderen Subjekten zu einem mit Selbstbewusstsein ausgestatteten Individuum
entwickeln kann. Der Mechanismus der Handlungskoordinierung wird dabei vor
allem durch das praktische Selbstverhiltnis gesteuert. Da dieses bei Mead nach
Ansicht von Habermas vernachldssigt wird, orientiert sich Habermas zunéchst
vor allem an Meads Erorterungen zum epistemischen Selbstverhiltnis, in dem
das Subjekt sich selbst nur iiber die (symbolische) Vermittlung durch andere
Subjekte erkennen kann. Dieser Struktur vergleichbar iibernimmt das Subjekt im
praktischen Selbstverhiltnis nach Ansicht von Habermas die Koordinierung der
eigenen Handlungen aufgrund einer Rolleniibernahme anderer Subjekte. Der Be-
griff des »generalized other« bezieht sich dabei insofern auf diese »anderen Sub-
jekte«, als er verdeutlicht, dass der gesamte Prozess der praktischen Handlungs-
koordinierung auf einen »allgemeinen Anderen« verweist. Anders ausgedriickt,
die eigene Handlungskoordinierung erweist sich erst dann als wirklich angepasst
und effizient®, wenn nicht mehr die Rolle eines konkreten Anderen iibernommen
wird, sondern die eigenen Handlungen die potentielle Perspektive aller mogli-
chen Interaktionspartner vorwegnimmt.

Damit wird einerseits der Zusammenhang von Individuierung und Ethik
deutlicher. Gleichzeitig wird andererseits aus handlungstheoretischer Perspektive

28 Ebd. S. 459.
29 Siehe dazu die Kritik im ersten Teil.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 107

verstandlich, wieso es sich um eine Ethik des Diskurses handelt, denn der Pro-
zess der Subjektbildung steht fiir Habermas sowohl in epistemischer als auch in
praktischer Hinsicht in einem direkten Zusammenhang zur Entstehung der sym-
bolischen Interaktion bzw. zur sprachlichen Kommunikation. Habermas tiiber-
nimmt von Mead die Vorstellung, dass Subjekte und Individuen sich im Prozess
der Sozialisation erst bilden. Damit setzt er sich nicht nur von der Subjektphilo-
sophie ab, sondern macht auch politische Implikationen geltend, die sich gegen
eine rein liberale Einstellung richten. Die Bedeutung des Diskurses fiir die Ethik
kann damit bei Habermas, verkiirzt gesagt, aus der Bedeutung der Kommunikati-
on fiir die Genese von Subjekten bzw. Individuen gefolgert werden. Die Frage,
welche genaue systematische Bedeutung der Begriff des Diskurses in der Ethik
von Habermas hat, ist fiir die Leitfrage nach der Letztbegriindung der Ethik von
erheblicher Bedeutung und wird daher noch ausfiihrlicher zu erértern sein.

(2) Die Versprachlichung des Sakralen: Kommunikative Rationalitat statt
sakraler Symbolik

Um die systematische Stellung der Diskursethik bei Habermas richtig einschét-
zen zu koénnen, muss noch ein weiterer Theoretiker genannt werden, dessen Ein-
fluss auf Habermas zwar nicht so grof3 ist, wie der G.H. Meads, der aber dennoch
eine Bedeutung fiir die Leitfrage der vorliegende Arbeit entfaltet: Emile
Durkheim. Habermas nutzt Durkheim, um den Zusammenhang zwischen der
Geltung moralischer Normen in postmetaphysischen Gesellschaften und der reli-
giésen Uberzeugung in fritheren Gesellschaftsformationen zu verdeutlichen. Sei-
ner Ansicht nach bildet der religiose Symbolismus, »der unterhalb der Schwelle
der grammatischen Rede steht, [...] offenbar den archaischen Kern des Normbe-
wusstseins«’".

Fur die vorliegende Absicht ist die Analyse der Transformation religidser
Symbole in die moralischen Implikationen sprachlicher Verstdndigung nicht nur
deshalb von Bedeutung, weil dadurch der Prozess der Genese postmetaphysi-
scher Strukturen aus religionssoziologischer Sicht deutlicher wird, sondern auch
weil ein rationaler Zusammenhang zwischen der Geltung religioser Symbole und
der Sollgeltung moralischer Normen hergestellt wird. Insofern versucht Haber-
mas zwar eine Ethik ohne Metaphysik zu entwerfen, negiert dabei jedoch nicht
die Bedeutung der Religion fiir die Geltung der (modernen) Moral.

Systematisch ist Durkheim auch deshalb fiir Habermas als Ankniipfungs-
punkt besonders geeignet, da er, dhnlich wie Habermas selbst, die Verpflichtung
zum normkonformen Handeln nicht aus Sanktionen ableitet, sondern umgekehrt
die Sanktionen als eine Konsequenz des verpflichtenden Charakters giiltiger
Normen begreift. Dieses Verstidndnis moralischer Sollgeltung wird - unter sozio-

30 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 74.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

logischer Perspektive - durch die Transformation der Autoritit des Sakralen in
die Autoritit giiltiger Normen erklirt.’!

Fiir das genauere Verstiandnis dieser Transformation ist zunichst die Analyse
der Herkunft des Sakralen von Bedeutung. Durkheim néhert sich dieser Frage
iiber eine Untersuchung des religiosen Ritus und Habermas teilt seine Auffas-
sung, dass im rituellen Handeln ein Kollektivbewusstsein entstehe, dessen ent-
scheidender Aspekt in der Struktur der kollektiven Identitdt einer Gruppe besteht
und weniger in den Inhalten, auf die sich dieses Kollektivbewusstsein bezieht.
Habermas® Ansicht nach besteht ein entscheidender Aspekt der religiésen Sym-
bolik daher in der Herstellung eines pradiskursiven Konsenses. Demnach schlief3t
die rituelle Handlung die einzelnen Gruppenangehdrigen zu einer kollektiven
Identitit zusammen, deren Struktur einem normativen Konsens gleicht, ohne je-
doch von den jeweiligen Gruppenangehdrigen selbst (bewusst) auf dieses Ziel
hin hergestellt worden zu sein. Eine bewusste Konsenskonstituierung ist schon
deshalb nicht moglich, weil die Identitdt des Einzelnen auf dieser Stufe von der
Identitdt der Gruppe noch nicht zu trennen ist — denn eine Differenzierung der
Alltagskommunikation im Sinne der habermasschen Rationalitédtsrekonstruktion
hat noch nicht stattgefunden. »Die kollektive Identitdt bildet sich in Gestalt eines
normativen Konsenses; dabei kann es sich freilich nicht um einen erzielten Kon-
sens handeln, denn die Identitdt der Gruppenangehorigen stellt sich gleichur-
spriinglich mit der Identitéit der Gruppe her.«*

Habermas hatte mit Bezug auf Max Webers Rationalisierungstheorie schon
gezeigt, dass die Entstehung moderner Gesellschaften eng mit dem Begriff der
'Entzauberung' verbunden ist. In diesem Kontext bezieht sich die Rede von der
Entzauberung auf den Prozess genau jener rituellen Bindungsfunktionen, die zur
Genese des, fiir die kollektive Identitit konstitutiven Konsenses fiithrten. Im Fol-

31 In jungster Zeit hat sich Habermas erneut zum Thema Religion und Moral gedufert.
(Vgl. Habermas, Jirgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des deutschen Buch-
handels 2001, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001. Jiirgen Habermas/Joseph Rat-
zinger: Dialektik der Sikularisierung. Uber Vernunft und Religion, Freiburg: Her-
der 2005.) Es ist immer wieder erstaunlich, welche verwunderten Kommentare die
Aussagen Habermas® zum Verhiltnis von Religion und Moral hervorrufen (vgl. et-
wa Kissler, Die Entgleisungen der Moderne, Siiddeutsche Zeitung, 21.01.04.). Die
Kommentatoren iibersehen dabei offensichtlich — von positiven Ausnahmen wie
beispielsweise Justus Wenzels Rezension in der Neuen Ziiricher Zeitung vom
30.08.05 einmal abgesehen — dass Habermas schon in fritheren Schriften (Theorie
des Kommunikativen Handelns, Nachmetaphysisches Denken, Texte und Kontexte)
nicht nur explizit von einem internen Zusammenhang zwischen religioser Symbolik
und moralischen Normen spricht, sondern auch zugibt, dass die Philosophie »in ih-
rer nachmetaphysischen Gestalt« die Religion (»vorerst?«) nicht ersetzen kénnen
wird (Habermas, Motive nachmetaphysischen Denkens, S. 60). Vgl. zu diesem
Thema auch Habermas, Jirgen: »Transzendenz von innen, Transzendenz ins Dies-
seits«, in: Ders. Texte und Kontexte. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 127-
156.

32 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 85.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 109

genden stehen weniger die verschiedenen Konsequenzen, die dieser Prozess nach
sich zieht, im Mittelpunkt des Interesses, sondern vielmehr die Frage nach der
Moglichkeit und dem Bestand eines normativen Konsenses im Anschluss an den
Prozess der Entzauberung. Mit anderen Worten, wenn religioser Glaube inner-
halb traditioneller Gesellschaftsstrukturen maf3igeblich an der Herstellung eines
normativen Konsenses beteiligt war, wie kann dieser normative Konsens ohne
die bindende Kraft religioser Symbolik erhalten bleiben? Um diese Frage zu be-
antworten, stellt Habermas die operative Hypothese auf, dass eine Ubertragung
der integrativen Kraft ritueller Regeln auf die integrative Kraft kommunikativer
Regeln stattfindet. »Bei der Beantwortung dieser Frage, lasse ich mich von der
Hypothese leiten, da3 die sozialintegrativen und expressiven Funktionen, die zu-
nichst von der rituellen Praxis erfiillt werden, auf das kommunikative Handeln
iibergehen.«** Auch aus dieser Perspektive stellt die Diskursethik also eine Ana-
lyse der integrativ-normativen Kraft sprachlicher Handlungskoordinierung dar.
Im Folgenden muss daher verdeutlicht werden, wie Habermas diese Analyse der
kommunikativen Handlungskoordinierung durchfiihrt und welche Schlussfolge-
rungen sich dadurch fiir metaphysische und naturalistische Implikationen erge-
ben.

2. Handlungskoordinierung und Sprechaktanalyse

Im Mittelpunkt der Theorie des kommunikativen Handelns steht »die sprachliche
Verstindigung als Mechanismus der Handlungskoordinierung«**. Deren norma-
tive Aspekte werden durch eine Ethik des Diskurses ausformuliert. So kann in al-
ler Kiirze die Einordnung der Diskursethik in die Gesamttheorie von Jirgen Ha-
bermas zusammengefasst werden. Dies bedeutet allerdings nicht, dass die Dis-
kursethik ihre normativen Analysen ausschlieBlich auf sprachliche Handlungen
begrenzt. Es geht ihr, wie jeder Ethik, um die normativen Elemente sozialer Be-
zichungen im Ganzen. Dabei bezieht sie, im Gegensatz zu anderen Ethikansit-
zen, ihre normativen Grundsétze aus der Analyse sprachlicher Handlungskoordi-
nierung. Was das bedeutet, soll im Folgenden deutlich gemacht werden.

2.1 Die Sprechaktanalyse von John Austin

Die sprechakttheoretischen Grundlagen der Analyse normativer Aspekte sprach-
licher Handlungen fiir die Diskursethik finden sich vor allem bei John L. Austin®

33 Ebd. S. 118.

34 Ebd. S. 370.

35 Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte. (How to do things with words.), Stutt-
gart: Reclam 1985.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

und John R. Searle*®. Im Folgenden sollen die Grundziige dieser sprechakttheore-
tischen Uberlegungen und ihre Verwendung bei Habermas vor allem anhand der
Theorie von Austin vorgestellt werden, um so neben ihrer Bedeutung fiir die
Diskursethik gleichzeitig auch die durch Durkheim inspirierte Theorie von der
Ubertragung der integrativen Kraft ritueller Handlungen auf die integrative Kraft
kommunikativer Regeln zu verdeutlichen.

Im Zentrum der Theorien von Austin und Searle steht die Erkenntnis, dass
Sprechen immer auch Handeln bedeutet. Searle erklart daher, »daf3 eine Sprach-
theorie [...] Teil einer Handlungstheorie ist, und zwar einfach deshalb, weil
Sprechen eine regelgeleitete Form des Verhaltens ist«’’. Die Grundeinheit
sprachlicher Kommunikation ist fiir Searle mithin nicht ein Symbol, Wort oder
Satz, »sondern die Hervorbringung des Symbols oder Wortes oder Satzes im
Vollzug des Sprechaktes«’®. Austin erldutert, dass viele der traditionellen philo-
sophischen Probleme durch die Auffassung entstanden sind, AuBerungen seien
entweder als AuBerungen iiber Tatsachen aufzufassen — Austin spricht hier von
skonstativen AuBerungen< — oder keiner Analyse wert.” Diese »Tatsachenfixie-
rung« der Sprachanalyse, die Austin auch als »deskriptiven Fehlschluss«* be-
zeichnet, habe dazu gefiihrt, den Umstand zu vernachldssigen, dass Sprechen
immer gleichzeitig auch Handeln bedeute. Begrifflich holt Austin diese Erkennt-
nis durch den Terminus der >performativen AuBerung« ein; diese ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass ihre Aktualisierung, also das Vollziehen der AuBerung, kein
Bericht ist, sondern den Vollzug einer Handlung bedeutet. »Das Schiff taufen
heift (unter passenden Umstinden) die Worte >Ich taufe< usw. duflern. Wenn ich
vor dem Standesbeamten oder dem Altar sage »Ja¢, dann berichte ich nicht, da3
ich die Ehe schlieBe, sondern ich schlieBe sie.«*' Allerdings ist die Trennung in
den seltensten Fillen so deutlich, wie in dem genannten Beispiel. In vielen
Sprechakten finden gleichzeitig Handlungen und propositionale Aussagen bzw.
performative und konstative AuBerungen statt.*> Austin unterscheidet zu diesem
Zweck zwischen zwei verschiedenen Hinsichten einen Satz zu analysieren: in lo-
kutionirer und in illokutionirer Hinsicht.* Den lokutiondren Akt bezeichnet er

36 Searle, John R.: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1983.

37 Ebd.S.31.

38 Ebd. S. 30.

39 Vgl. ebd. S. 27. Diese Ansicht entspricht in sprachphilosophischer Hinsicht der
Kritik Habermas’ an der Objektbezogenheit der Bewusstseinsphilosophie.

40 Ebd.S.27 undS. 117.

41 Ebd. S. 29.

42 Vgl. ebd. S. 168.

43 Spiter wird deutlich, dass die beiden Begriffe Bestandteile von Sétzen bzw. AuBe-
rungen darstellen. Allerdings wird die Differenzierung von performativen und
konstativen AuBerungen durch die Differenzierung von illokutiondren und lokutio-
nédren Satzaspekten von Austin nicht zuriickgenommen. Vielmehr verhilt sich die
erste Unterscheidung zur zweiten wie die generelle zur speziellen Theorie (vgl. ebd.
S. 166).

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 111

als »diese gesamte Handlung >etwas zu sageno»** Mit »etwas« bezicht sich Aus-
tin allerdings nicht ausschlielich auf den propositionalen Gehalt eines Satzes,
sondern auf seine Gesamtheit als phonetischer, pathischer und rethischer Akt.*
Die phonetische Perspektive berticksichtigt einen Satz in Hinblick auf die Laute,
die notig sind, um ihn zu &uBern. Das pathische Moment bezieht sich auf die
strukturelle Einheit der AuBerung, als Satz, der aus Wortern besteht, die nach
grammatischen Regeln zusammengesetzt sind. Der rethische Akt besteht schlief3-
lich »darin, dall man diese Vokabeln dazu benutzt, {iber etwas mehr oder weniger
genau Festgelegtes zu reden und dariiber etwas mehr oder weniger genau Be-
stimmtes zu sagen«*®. Habermas verkiirzt nun in der Theorie des kommunikativen
Handelns den lokutiondren Akt auf »den Gehalt von Aussagesitzen (>p<) oder
von nominalisierten Aussagesitzen (>-da p<)«*’, sodass die Rede vom >lokutio-
ndren Teil¢ eingefiihrt werden kann. Was Habermas als Gehalt des lokutiondren
Teils beschreibt, ist bei Austin genau genommen nur der rethische Aspekt des lo-
kutiondren Akts.*® Der »illokutionire Aspekt bezicht sich auf die AuBerung als
Handlung im Ganzen. Austin unterscheidet neben dem lokutionédren und dem il-
lokutionéren allerdings noch ein drittes Moment der Analyse von Sétzen, das er
yperlokutiondr« nennt. Der Satz als perlokutionédrer Akt bezeichnet ausschlieflich
die Wirkung, die Sprechhandlung beim Hérer auslésen soll, denn »die AuBerung
kann mit dem Plan, in der Absicht, zu dem Zweck getan worden sein, die Wir-
kung hervorzubringen«®’.

Dies sind die begrifflichen Grunddifferenzierungen, die Austin in Theorie der
Sprechakte entwickelt, und die er im Verlauf des Buches detaillierten Analysen
unterzieht. Die Grundstruktur einer in sich abgeschlossenen AuBerung besteht fiir
Austin also aus einem lokutiondren und einem illokutiondren Teil, und wird for-
malisiert als >M,« dargestellt. Die Wirkung, auf die ein Satz der Form »M,< hin
gedufert wird, ist der »perlokutionsre Effektc.”

Anhand des Beispielsatzes »Ich verspreche dir, dass ich morgen komme.«
lasst sich die Unterscheidung zwischen illokutiondrem und lokutiondrem Be-
standteil verdeutlichen: Inhaltlicher Aspekt des Versprechens ist der nominali-

44 Ebd. S. 112.

45 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 112f.

46 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 113.

47 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 388f.

48 Hier wird daher in Zukunft statt von >Lokution< von >Proposition< die Rede sein.
Vgl. dazu Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philo-
sophie.

49 Ebd. S. 118. Da sich am Aspekt des perlokutiondren Effektes eine Problematik
deutlich machen lasst, die fiir die Theorie Habermas’ von besonderer Bedeutung ist,
wird der perlokutiondre Effekt weiter unten noch detaillierter dargestellt.

50 Austin gibt selbst zu, dass die Unterscheidung zwischen illokutiondrem und perlo-
kutivem Akt schwierig ist, denn Sprache sei per se auf »>Auswirkungen< beim Horer
angelegt — etwa, das Gesagte zu verstehen oder immerhin zu horen. (vgl. ebd. S.
127, FuBinote S. 31). Die genaue Analyse der Unterschiede findet sich in der neun-
ten Vorlesung (ebd. S. 1271f.).

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

sierte Satz”' »dass ich morgen komme«. Die Proposition p des Satzes besteht hier
also im morgigen Kommen des Sprechers. Die Verwendungsweise bzw. Illokuti-
on M dieses rethisch-lokutiondren Teils (bzw. des propositionalen Aspekts bei
Habermas ) wird durch das Verb »versprechen« festgelegt und kann von dem
propositionalen Teil analytisch getrennt werden. Der Sprecher stellt damit eine
Handlungsrelation oder -beziehung zu seinem Gegentiber her. So konnte er eben-
falls sagen, dass er sein Gegeniiber warne, morgen zu kommen, was eine andere
Verwendungsweise der Préposition bedeuten wiirde und zu einem anderen Be-
zichungsangebot gegeniiber dem Hoérer fithren wiirde. Fiir die vorliegende Ab-
sicht ist der illokutiondre Aspekt der Rede von besonderer Bedeutung.*® Dieser
wird bei Habermas als »illokutiondre Kraft« wieder aufgenommen.

Die illokutionare Kraft bei Habermas

Um die Sprechaktanalysen von Searle und Austin fiir eine Ethik fruchtbar zu ma-
chen, transformiert Habermas ihre zentralen Momente unter einer sozialen Pers-
pektive. So tritt einer der wichtigsten Aspekte von Austins Vorlesungen, die
Analyse der illokutiondren Handlung,*® bei Habermas als »illokutionére Kraft< in
Erscheinung, durch die die Verwendung des Inhalts einer Aussage festgelegt
wird. »Wir konnen auch sagen, daB die illokutive Kraft einer Sprechhandlung da-
rin besteht, die kommunikative Funktion des geduBerten Inhalts festzulegen.«’*
Die Differenzierung von illokutiondrem und lokutiondrem (bzw. lokutionir-
rethischem) Akt, wird von Habermas in die Unterscheidung des Inhalts- und Be-
zichungsaspekts von Aussagen transformiert. Letzterer wird durch den illokutio-
ndren Bestandteil einer Sprechhandlung bestimmt und ist daher fiir die »generati-
ve Kraft« von Sprechakten verantwortlich. Diese generative Kraft des illokutiven
Teils bewirkt nach Ansicht von Habermas, dass ein Sprechakt {iberhaupt ge-
bzw. misslingen kann, da durch seine Verwendung versucht wird, eine Bezie-
hung zwischen Sprecher und Hérer aufzubauen. Scheitert dieser Versuch, ist die
Verstandigung misslungen, akzeptiert der Horer jedoch das im illokutiven Teil
implizierte Beziehungsangebot, ist der Versuch gelungen. Bei Austin kommt dies
in der »Lehre von den Ungliicksfillen (infelicities)«’® zum Ausdruck. Austin er-
lautert hier, dass performative AuBerungen nicht wie konstative AuBerungen
»wahr« oder »falsch« sein kénnen, vielmehr konnen sie »schief laufen« oder
»verungliicken«.”® Dies ist nach Austin auf den oben bereits erwihnten Umstand

51 Zum Begriff »nominalisierter Satz< vgl. auch Tugendhat, Vorlesungen zur Einfiih-
rung in die sprachanalytische Philosophie, S. 97f.

52 Auf eine detaillierte Darstellung des perlokutiondren Effekts wird im Folgenden
verzichtet.

53 Austin, Theorie der Sprechakte, S. 120.

54 Habermas, Jirgen: »Was heift Universalpragmatik?« in: Apel, Karl-Otto (Hg.),
Sprachpragmatik und Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1982, S. 216.

55 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 36.

56 Vgl. ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 113

zuriickzufiihren, dass es Rahmenbedingungen gibt, die erfiillt sein miissen, damit
eine performative AuBerung richtig verwendet wird. Ist dies nicht der Fall — Aus-
tin bringt hier das Beispiel des Anbietens einer Wette nach dem Rennen, auf das
sich die Wette bezieht — so »konnen wir die AuBerung [...] nicht falsch nennen;
sie ist im allgemeinen verungliickt«®’. Dass die Mdglichkeit des Miss- bzw. Ge-
lingens einer Sprechhandlung also {iberhaupt besteht, kann demnach nicht auf die
Rolle des propositionalen Gehalts einer Aussage zuriickgefiihrt werden, sondern
ausschlieBlich auf das in dem Satz enthaltene Angebot zu einer interpersonalen
Beziehung: der generativen Kraft des illokutiondren Teils. Dies ldsst sich durch
die dreifache Wirkung verdeutlichen, die ein illokutiondrer Akt auf den Horer
nach Ansicht von Austin haben kann bzw. soll: »das Verstidndnis sichern, wirk-
sam sein und zu einer Antwort auffordern«.”® Damit wird klar, was Habermas
meint, wenn er erkldrt, die generative Kraft eines Sprechaktes bestehe darin,
»dall der Sprecher in Ausfithrung eines Sprechaktes auf den Horer derart ein-
wirkt, daB dieser mit ihm eine interpersonale Bezichung aufnehmen kann«*’.

Der perlokutionare Effekt und seine Konsequenzen fiir Habermas

Die weitergehende Differenzierung zwischen illokutiondrem und perlokutivem
Akt ist, wie auch Austin zugibt™, schwierig, denn in gewisser Hinsicht sind beide
— und nicht nur der perlokutiondre Akt — auf Zielerreichung angelegt. Fiir den il-
lokutiven Akt gilt ndmlich ebenfalls, dass er darauf abzielt:

e verstanden zu werden,

e wirksam zu sein, d.h. nicht zu misslingen

e zu einer Antwort aufzufordern

e cine interpersonale Bezichung aufzubauen

Austin und Searle halten dennoch an der Unterscheidung von illokutiondrem und
perlokutionidrem Effekt fest und Searle behauptet, es gibe »zahlreiche zum Voll-
zug illokutiondrer Akte verwendete Arten von Sdtzen, mit deren Bedeutung kein
perlokutionirer Effekt verkniipft ist«’’. Um dies zu erldutern, unterscheidet er
zwischen einer Wirkung und dem reinen Verstehen einer AuBerung. Er méchte
nicht gelten lassen, dass das Verstehen selbst bereits eine Wirkung ist und daher
der illokutionére auf den perlokutiven Effekt reduziert werden konne.

Wenn ich »Hallo< sage und auch meine, so habe ich nicht unbedingt die Absicht, damit bei
meinem Zuhérer einen anderen Zustand oder eine andere Reaktion hervorzurufen als blof3

57 Ebd.

58 Ebd. S. 134.

59 Habermas, Was heif3t Universalpragmatik, S. 216.
60 Vgl. ebd. S. 127, Fufinote S. 31.

61 Searle, Sprechakte, S. 73.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

die, daB3 er weil}, daf} er gegriilt wird. Dieses Wissen ist aber einfach sein Verstehen dessen,
was ich gesagt habe, und keine zusitzliche Reaktion oder Wirkung.62

Das entscheidende Merkmal einer Unterscheidung von perlokutiondrem Effekt
und illokutiver Kraft ist bei Austin letztendlich die Notwendigkeit der Existenz
von Konventionen zur Aktualisierung illokutionédrer Bindungskréfte. Anders aus-
gedriickt, die illokutiondre Kraft kann nur dann tatsdchlich wirksam werden,
wenn bestimmte Rahmenbedingungen gegeben sind, die die Bedeutung des
Sprechangebotes »decodieren<. Um hingegen einen perlokutiondren Effekt zu re-
alisieren, miisse dieser konventionelle Rahmen nicht notwendig vorhanden sein.
»Fiir illokutiondre Akte gilt ausnahmslos, dal man sich fiir sie konventionaler
Mittel bedienen muss, und das muss daher auch dann gelten, wenn die Mittel
einmal auBersprachlich sind. [...] Perlokutiondre Akte sind dagegen nicht kon-
ventional.«**

Bei Habermas tritt das perlokutionére Handeln als ein bestimmter Fall >stra-
tegischen Handelns< in den Blickpunkt.** Strategisches Handeln ist selbst eine
Unterkategorie teleologischen Handelns. Letzteres bezeichnet allgemein ein
Handeln, das auf einen Zweck bzw. das Hervorbringen eines gewiinschten Zu-
standes ausgerichtet ist. Teleologisches Handeln wird zu strategischem Handeln,
»wenn in das Erfolgskalkiil des Handelnden die Erwartung von Entscheidungen
mindestens eines weiteren zielgerichtet handelnden Aktors eingehen kann«®. Ei-
ne perlokutiondre Handlung wird von Habermas nun so begriffen, dass sie der
Definition von strategischem Handeln das Merkmal der Tauschung hinzufiigt:
ein perlokutiondres Ziel kann ein Sprecher nur dann verfolgen, wenn er den Ho-
rer iiber das tatsichliche Ziel der (Sprech)Handlung tiuscht. * Der perlokutionére
Effekt ist fir Habermas demnach eine bestimmte Form des sprachlich-zweck-
orientierten Handelns und kann damit vom illokutiondren Handeln, welches nicht
zum strategischen Handeln zu z&hlen ist, unterschieden werden. So hat Habermas
seiner eigenen Ansicht nach im Riickgriff auf Austins Differenzierungen einen
Handlungstypus extrahiert, der nicht zweckrational orientiert ist und damit der
Kritik am Rationalititsbegriff Webers entgeht.

Der fiir seine Theorie so zentrale Begriff der ykommunikativen Handlung«
wird daher von Habermas auch direkt mit der illokutiondren Kraft einer Sprech-
handlung in Verbindung gebracht. »Ich rechne also diejenigen sprachlich vermit-
telten Interaktionen, in denen alle Beteiligten mit ihren Sprechhandlungen illoku-
tionire Ziele und nur solche verfolgen, zum kommunikativen Handeln.«®’

62 Ebd.

63 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 136f.

64 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 390ff und besonders S.
395.

65 Ebd. S. 127.

66 Ebd. S. 396.

67 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 115

Kommunikatives Handeln ist damit per definitionem das Gegenstiick zu stra-
tegischem Handeln® und zeichnet sich dadurch aus, dass das Ziel der Sprech-
handlung nicht strategisch, sondern offen und im Einvernehmen mit dem Ge-
spriichspartner erreicht werden soll.”

Die Frage, was hier »Einvernehmen« bedeutet, ist fiir die Diskursethik von emi-
nenter Bedeutung und muss deshalb niher analysiert werden: Da kommunikati-
ves Handeln selbst nicht-manipulativer Natur ist, stellt es nach Ansicht von Ha-
bermas einen Typus der Handlungskoordinierung bereit, dessen Analyse die ge-
stellte Frage beantwortet.

Kommunikatives Handeln zeichnet sich gegeniiber strategischen Interaktionen dadurch aus,
daB alle Beteiligten illokutiondre Ziele vorbehaltlos verfolgen, um ein Einverstdndnis zu er-
zielen, das die Grundlage fuir eine einvernehmliche Koordinierung der jeweils individuell
verfolgten Handlungspléne bietet.””

In einem Sprechakt stellt der Sprecher S einen bestimmten Geltungsanspruch an

den Horer H. Beispielsweise kann er

(a) vom Horer fordern, dass dieser das Fenster 6ffnen soll (und damit unter ande-
rem implizit den Anspruch stellen, dass seine Forderung gerechtfertigt ist)
oder etwa

(b) behaupten, dass das Haus rot ist (und damit unter anderem implizit den An-
spruch stellen, dass er die Wahrheit sagt).

Wie bereits erldutert, impliziert jeder Sprechakt einen Beziehungsaspekt zwi-
schen Sprecher und Hérer, der in der Illokution des Sprechakts enthalten ist. Au-
Berung (a) enthilt als Illokution eine Forderung, AuBerung (b) eine Behauptung:
(a’)S fordert, dass H p.

(b”)S behauptet, dass p.

Wie aber fiihrt die jeweilige AuBerung zu einer Handlungskoordinierung zwi-
schen S und H? Zunichst muss H die AuBerung verstehen: Mit Bezugnahme auf
seinen eigenen Wahrheitsbegriff’' erklirt Habermas, dass man eine AuBerung

68 Vgl. auch Habermas, Arbeit und Interaktion.

69 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 398. Letztlich
geht Habermas nicht von einer kategorialen Differenz zwischen strategischem und
kommunikativem Handeln aus, sondern behauptet, dass das strategische Handeln
als Derivat des kommunikativen begriffen werden muss. Vgl. Habermas, Was heifit
Universalpragmatik, S. 174.

70 Ebd.

71 Vgl. Habermas, Jiirgen, »Wahrheitstheorien«, in: Ders. Vorstudien und Ergidnzun-
gen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1995. S. 127-187.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

dann versteht, wenn man die Griinde kennt, die sie akzeptabel machen.”? Haber-
mas unterscheidet daher an dieser Stelle zwei Ebenen von Akzeptabilititsbedin-
gungen: die allgemeinen und die speziellen. Neben den allgemeinen Bedingun-
gen (Verstehen der AuBerung eines Sprechers durch den Hérer, grammatische
Wohlgeformtheits- und allgemeine Kontextbedingungen) sind vor allem die spe-
ziellen Akzeptabilititsbedingungen relevant. Diese orientieren sich an den beiden
Komponenten des Sprechaktes, Proposition und Illokution. Damit ein Horer die
AuBerung eines Sprechers verstehen kann, muss er zusitzlich zu den allgemeinen
Akzeptabilitdtsbedingungen einerseits die Erfiillungsbedingungen kennen, unter
denen der im Sprechakt geduBlerte Anspruch eingelost ist. Im Beispielsatz (a) ist
die Erfiillungsbedingung dann gegeben, wenn der Horer weill, was er tun muss,
damit ein (bestimmtes) Fenster gedffnet ist. Die Erfiillungsbedingungen beziehen
sich daher immer auf die Proposition des Sprechaktes. Andererseits miissen Ein-
verstiandnisbedingungen vorhanden sein, damit die Akzeptabilitit einer AuBe-
rung gewihrleistet werden kann. Diese sind dann vorhanden, wenn Sprecher und
Horer wechselseitig um die Griinde wissen, die S zu dem in seiner AuBerung
enthaltenen Anspruch berechtigt.

Fiir den Versuch einen Rationalititsbegriff auf der Basis nicht-strategischer
Handlungskoordinierung zu explizieren, sind vor allem die Einverstdndnisbedin-
gungen wichtig, da diese auf den Begriff des Geltungsanspruchs und der Be-
griindung verweisen. Die generative Kraft des illokutiven Bestandteils eines
Sprechaktes verweist also nach Auffassung von Habermas implizit auf die Be-
grindung des in der Illokution erhobenen Geltungsanspruches. Anders ausge-
driickt, die in der Illokution durch den Sprecher angebotene Beziechung zum Ho-
rer wird dieser genau dann akzeptieren, wenn er der Auffassung ist, dass der
Sprecher den erhobenen Anspruch mit Griinden verteidigen kann.

Ein Sprecher kann einen Horer zur Annahme seines Sprechaktangebotes, wie wir nun sagen
konnen, rational motivieren, weil er aufgrund eines internen Zusammenhangs zwischen
Giltigkeit, Geltungsanspruch und Einlosung des Geltungsanspruchs die Gewdhr dafiir
ibernehmen kann, erforderlichenfalls iiberzeugende Griinde anzugeben, die einer Kritik des
Horers am Geltungsanspruch standhalten.””

Allerdings gibt es verschiedene Formen von Geltungsanspriichen.”* Schon die
Beispielsitze (a) und (b) verdeutlichen dies. (a) kann einerseits im Sinne eines
reinen Imperatives (»Ich fordere sie auf, x zu tun!«) oder einer autorisierten Auf-
forderung (»Ich weise sie hiermit an, x zu tun.«) formuliert werden. Im Falle ei-
nes reinen Imperatives sind, so Habermas, die Griinde die H dazu motivieren, der
Aufforderung Folge zu leisten, empirischer Natur, d.h. die Nichtbefolgung wird,
in welcher Form auch immer, sanktioniert. Im Falle der autorisierten Aufforde-

72 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 400.
73 Ebd. S. 406.
74 Zu dem Thema >Geltungsanspriiche« siche auch néchstes Kapitel.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 117

rung kann S implizit oder explizit auf Griinde, wie beispielsweise seinen Status
als General verweisen. Er erhebt damit unter anderem den normativen Anspruch,
dass sein Status als General berechtigt ist. Es wird damit deutlich, von welcher
Bedeutung die Unterscheidung der perlokutiondren und der illokutionéren Effek-
te auch fiir die Theorie von Habermas ist.

Der perlokutionare Effekt und der Naturalismus

Ich moéchte nun behaupten, dass die Kritik, an der habermasschen Bezugnahme
auf die naturalistische Theorie von Mead, die im zweiten Teil herausgearbeitet
wurde, in diesen Uberlegungen ihr sprachphilosophisches Pendant findet. Eines
der Hauptargumente der Kritik im zweiten Teil war, dass die Theorie der Hand-
lungskoordinierung bei Habermas aufgrund der Bezugnahme auf Mead auch als
eine funktionale Verhaltenskoordinierung rekonstruiert werden kann (siehe Kapi-
tel I1.5.2 Naturalistische Implikationen und ihre Konsequenzen). Durch den Be-
griff des >perlokutiondren Effektes< wird es moglich, die Kritik nun in eine
sprachphilosophische Terminologie zu libersetzten. Was bei Mead »the adjust-
ment to one another of the acts of different human individuals within the human
social process«’ ist, wire in der Terminologie von Searle und Austin die Ver-
wendung der Sprache im Sinne perlokutiondrer Effekte. Insofern Sprache ndm-
lich im Sinne reiner Anpassung an die (soziale) Umwelt interpretiert wird und
das Reiz-Reaktionsschema am Beginn der Sprachanalyse steht, besteht neben der
ausschlielich auf Wirkung ausgerichteten Sprechakte keine Notwendigkeit mehr
fir illokutionére Effekte: Der illokutiondre Effekt wiirde seinen eigentlichen Sinn
im perlokutiondren finden, die Differenzierung eines illokutionédren Teils wére
sinnlos. Searle selbst bringt diese Reduktionstheorie direkt in Verbindung mit ei-
ner naturalistischen Theorie der Sprache:

Wie wohl aus allem, was ich gesagt habe, hervorgeht, halte ich eine solche Reduktion des
Illokutiven auf das Perlokutionére [...] fiir undurchfiihrbar. In diesem Punkt unterscheiden
sich die — wie man sie nennen konnte — institutionellen Theorien der Kommunikation, wie
zum Beispiel Austins Theorie, meine und, so glaube ich, Wittgensteins, von den — wie man
sie nennen konnte — naturalistischen Theorien der Bedeutung, wie z.B. jenen, die eine Be-

schreibung der Bedeutung in den Kategorien von Reiz und Reaktion vornehmen.”®

Genau als eine solche Theorie tritt jedoch Meads Sozialbehaviorismus in Er-
scheinung. Wenn sich aber Meads Theorie im Sinne einer Reduktion des Illoku-
tiven auf das Perlokutionére rekonstruieren liefe und sich diese Reduktion durch
die Bezugnahme von Habermas auf Mead auch in die Theorie von Habermas
einschleicht, dann bekommt Habermas neben den hier behandelten ethischen
Folgeproblemen zusétzlich noch ein weit reichendes Problem fiir seine Differen-

75 Mead, Mind, Self, and Society, S. 75.
76 Searle, Sprechakte, S. 113.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

118 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

zierung von kommunikativer und strategischer Kommunikation und damit auch
fiir seinen Begriff der kommunikativen Vernunft im Ganzen. Dieser Punkt ist fiir
die vorliegende Frage nicht von direkter Relevanz, aber fiir die allgemeine Theo-
rie von Habermas durchaus wichtig. Im vorliegenden Kontext sind vor allem die
moralphilosophischen Folgen der von Searle angedeuteten Reduktion des Illoku-
tiven auf das Perlokutiondre innerhalb einer naturalistische Theorie der Bedeu-
tung wichtig: wenn Sprache auch bei Habermas im Sinne perlokutionirer Effekte
rekonstruiert werden kann — und gerade dies sollte hier gezeigt werden — dann
bedeutet dies fiir die Diskursethik, dass der zu erzielende Konsens auch in be-
grifflicher (und nicht ausschlielich faktischer) Hinsicht einen rein zweckrationa-
len Kompromiss oder, in anderen Worten, eine Form von Vertrag darstellt. Wir
werden weiter unten noch sehen, wieso dies eine Konsequenz ist, die fiir die Dis-
kursethik von Apel und Habermas inakzeptabel ist.

Die verschiedenen Geltungsanspriiche und die Bedeutung des
Geltungsanspruchs der Richtigkeit fir die Diskursethik

Jeder Sprechakt enthilt nach Habermas einen expliziten oder impliziten illokuti-
ondren Bestandteil, mit dem spezifische Geltungsanspriiche erhoben werden, die
letztendlich die generative Kraft des Sprechaktes bzw. die Moglichkeit seines
Miss- oder Gelingens erkldren. Habermas will also die illokutiondre Rolle eines
Sprechaktes »nicht als eine irrationale Kraft dem geltungsbegriindenden proposi-
tionalen Bestandteil gegeniiberzustellen, sondern als diejenige Komponente [...]
begreifen, die spezifiziert, welchen Geltungsanspruch ein Sprecher mit seiner
AuBerung erhebt, wie er ihn erhebt und fiir was er ihn erhebt«.””

Im Sinne der Unterscheidung von illokutivem und propositionalem Bestand-
teil der Rede differenziert Habermas anschliefend einen »eher interaktiven« von
einem »eher kognitiven Gebrauch«™® der Sprache. Im interaktiven Sprachge-
brauch sind die Beziehungen zwischen Sprecher und Horer Thema (wie etwa im
Fall von Warnungen, Versprechen oder Aufforderungen), wohingegen im kogni-
tiven Sprachgebrauch der »Inhalt der AuBerung als eine Proposition iiber etwas,
das in der Welt statthat [thematisiert wird, Anm. dch], wihrend wir die interper-
sonale Bezichung nur beildufig erwihnen«’®. Beiden Arten von Sprachgebrauch
ordnet Habermas einen jeweils anderen (expliziten) Geltungsanspruch zu: Im ko-
gnitiven Gebrauch der Sprache wird ein Anspruch auf Wahrheit geltend gemacht,
im interaktiven Gebrauch ist hingegen der Anspruch auf Richtigkeit zentral, da
ein normatives Muster (bei Austin die »konventionellen Rahmenbedingungen«)
vorausgesetzt werden muss, auf das sich die Gesprachspartner implizit beziehen,
denn »die illokutive Kraft des Sprechakts, die zwischen Beteiligten eine interper-
sonale Beziehung erzeugt, ist der bindenden Kraft anerkannter Normen des

77 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 375f.
78 Habermas, Was heifit Universalpragmatik, S. 239
79 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 119

Handelns (oder der Bewertung) entlehnt; soweit der Sprechakt Handlung ist, ak-
tualisiert er ein bereits etabliertes Beziehungsmuster«*’. Der interaktive Sprach-
gebrauch setzt also, wie auch Austin deutlich macht®', immer schon »die Geltung
eines normativen Hintergrundes von Institutionen, Rollen, sozikulturell einge-
wohnten Lebensformen, d.h. von Konventionen«*? voraus. Damit ein Sprechakt
gelingen kann, muss dieser normative Hintergrund zum Zwecke der Aktualisie-
rung des Beziehungsaspektes in Anspruch genommen werden. Habermas ist mit-
hin der Ansicht, dass Sprechhandlungen aufgrund ihres illokutiven Anteils in je-
dem Fall bestimmte Geltungsanspriiche zugrunde liegen: dem kognitiven
Sprachgebrauch ordnet er die konstativen Sprechakte zu, die den Geltungsan-
spruch der Wahrheit erheben; den interaktiven Sprachgebrauch nennt er auch
regulative Sprechhandlungen<. In diesen wird ein bestimmtes interpersonales
Verhiltnis ausgedriickt, das die Gesprachspartner zu Handlungs- und Bewer-
tungsnormen einnehmen konnen. Hier spricht Habermas vom Geltungsanspruch
der Richtigkeit. »Mit der illokutiven Kraft der Sprechhandlungen ist der normati-
ve Geltungsanspruch — Richtigkeit bzw. Angemessenheit — ebenso universal in
die Redestrukturen eingebaut wie der Wahrheitsanspruch.«**

Firr die Diskursethik ist der Geltungsanspruch der Richtigkeit von groerer
Bedeutung als der Wahrheitsanspruch, da in ihm die Konstituierung eines norma-
tiven Beziehungsmusters thematisch ist. Der Geltungsanspruch der Wahrheit be-
zieht sich hingegen auf den Wahrheitsgehalt einer Aussage. Es ist wichtig, darauf
hinzuweisen, dass die Trennung von interaktivem und kognitivem Sprachge-
brauch faktisch nicht vorkommt (daher die Rede vom »eher interaktiven« und
weher kognitiven Gebrauch« der Sprache™): jeder Sprechakt beinhalte einen in-
teraktiven Aspekt, der ihn zu einem normativen Hintergrund in Relation setze.

In konstativen Sprechakten bleibt [...] der normative Geltungsanspruch implizit, obgleich
auch diese (beispielsweise Berichte, Erkldrungen, Mitteilungen, Erlduterungen, Erzahlun-
gen usw.) einem etablierten Beziehungsmuster entsprechen, d.h. von einem anerkannten
normativen Hintergrund gedeckt sein miissen, wenn die mit ihnen beabsichtigten interper-

. 85
sonalen Beziehungen zustandekommen sollen.

Dem entspricht der Umstand, dass ein propositionaler Akt niemals ohne einen il-
lokutionidren Teil gebildet werden kann; »d.h. man kann nicht nur hinweisen und
pradizieren, ohne eine Behauptung aufzustellen, eine Frage zu stellen oder ir-
gendeinen anderen illokutioniren Akt zu vollziechen«™®. Auf der anderen Seite ist

80 Ebd. S. 240 [Hervorhebung dch].

81 Austin, Zur Theorie der Sprechakte, S. 36.

82 Habermas, Was heifit Universalpragmatik, S. 240.
83 Ebd. S. 241.

84 Ebd. S. 239.

85 Ebd. S. 241.

86 Searle, Sprechakte, S. 43f.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

es durchaus moglich, einen illokutiondren Akt ohne propositionalen Bestandteil
zu realisieren.

Entscheidend ist, dass die Diskursethik die Aufgabe tibernimmt, einen (for-
malen) Weg zu beschreiben, wie die Geltungsberechtigung der in Anspruch ge-
nommenen Normen »iiberpriift« werden kénnen, d.h. wie gekldrt werden kann,
ob die Norm auf die sich bestimmte soziale Interaktionen beziehen, intersubjek-
tiv anerkannt werden sollten.

Als Teil des interaktiven Sprachgebrauchs konnen Warnungen und Ratschlige auch einen
normativen Sinn haben; dann hingt die Berechtigung zu bestimmten Warnungen und Rat-
schldgen wiederum davon ab, ob die vorausgesetzte Norm, auf die sie sich beziehen, gilt
(intersubjektiv anerkannt ist) oder nicht (und auf einer nichsten Stufe: gelten, d.h. intersub-
jektiv anerkannt werden sollte oder nicht).87

Die Absicht der Diskursethik ist es also, die Geltung jener Normen zu iiberprii-
fen, die zur Realisierung von interpersonalen Beziehungen in Anspruch genom-
men werden.

Habermas hat den Sprechakten damit bisher zwei Geltungsanspriiche zuge-
wiesen: den Geltungsanspruch der Wahrheit fiir konstative Sprechkate und den
Geltungsanspruch der Richtigkeit flir regulative Sprechakte. Einen dritten Gel-
tungsanspruch konstatiert er in den so genannten expressiven Sprechakten, die
durch illokutive AuBerungen wie beispielsweise »Ich wiinsche mir...«, »Ich glau-
be, dass...« ausgedriickt werden. Diese Sprechakte stellen einen Ausdruck des
»inneren Zustandes« des Sprechers dar; der Sprecher ist wahrhaftig, wenn der
ausgesprochene Zustand tatsdchlich seinem »inneren Zustand« entspricht, denn
»Wahrhaftigkeit verbiirgt die Transparenz einer sprachlich sich darstellenden
Subjektivitit«®™. Auch der Anspruch der Wahrhaftigkeit ist fiir Habermas eine
Universalimplikation des Sprechens® und daher seiner Ansicht nach auch in je-
dem Satz explizit oder implizit enthalten. Sein Vorhandensein ist allerdings nicht
in gleicher Weise offensichtlich, wie das der beiden anderen Geltungsanspriiche,
was darauf zurlickzufiihren ist, dass dem Personalpronomen der ersten Person in-
nerhalb eines Satzes eine Doppelbedeutung zukommt™: einerseits die Bedeutung
der Illokution im Sinne der generativen Kraft von Sprechakten, d.h. als bezie-
hungsgenerierendes Moment, und andererseits die Bedeutung der Erlebnisbe-
schreibung des Sprechers. Die Illokution in dem Satz »Ich versichere dir, dass es
keine schwarzen Schwine gibt.« vermittelt einerseits das Versichern des proposi-
tionalen Gehaltes »...dass es keine schwarzen Schwine gibt« und stellt damit ei-
ne Beziehung zum Hoérer her, andererseits driickt das Verb »versichern« an die-
ser Stelle jedoch zugleich einen Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit aus, in

87 Habermas, Was heifit Universalpragmatik, S. 242.

88 Ebd. S. 244.

89 Ebd. S. 245.

90 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 105.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 121

dem der Sprecher behauptet, selbst sicher zu sein, dass es keine schwarzen

Schwine gibt. Ist er sich dessen nicht sicher, dulert den genannten Satz aber den-

noch, so hat er die Absicht, seinen Horer zu tduschen.
Es kénnen somit drei Geltungsanspriiche unterschieden werden:

1. Geltungsanspruch der Wahrheit fur den kognitiven Kommunikationsmodus
(assertorische Sitze)

2. Geltungsanspruch der Richtigkeit oder Angemessenheit fiir den interpersona-
len Aspekt der Kommunikation (performative Sétze)

3. Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit fiir den expressiven Kommunikati-
onsmodus

Die Geltungsanspriiche werden von jedem Sprecher erhoben, »je nachdem, ob
sie sich [sic!, Anm. dch] auf etwas in der objektiven Welt [...], auf etwas in der
gemeinsamen sozialen Welt [...] oder auf etwas in der eigenen subjektiven Welt
[...] Bezug nehmen«’>. Assertorische Sitze konnen wahr oder falsch sein; fiir per-
formative Sitze gilt dies nicht, sie konnen nur gelingen oder misslingen (siche
dazu die »Lehre von den Ungliicksfillen« bei Austin®®). Der Geltungsanspruch
der Wahrhaftigkeit in expressiven Sétzen ist ein Sonderfall, der an dieser Stelle
nicht ausfithrlich diskutiert werden muss. Seine Eigentiimlichkeit besteht unter
anderem darin, dass sich der Sprecher in der Verwendung eines expressiven Gel-
tungsanspruches nicht irren kann, da er sich auf einen »inneren Zustand« be-
zieht.”* Insofern wiire es interessant, den Geltungsanspruch der Wahrhaftigkeit in
ein Verhiltnis zur Frage nach dem privilegierten Zugang zu den res cogitans zu
stellen und zu analysieren, welche Rolle dieser Anspruch unter der Vorausset-
zung eines nicht-privilegierten Zuganges spielen wiirde (vgl. 11.3.5 Der Verlust
des privilegierten Zugangs zu den res cogitans). Bezogen auf die Diskursethik ist

91 Urspriinglich unterscheidet Habermas noch einen weiteren, jedem Sprechakt inne-
wohnenden Geltungsanspruch: >Verstandlichkeit<. Dieser wurde von ihm jedoch
spéter von den drei anderen Anspriichen klar unterschieden, da er eine Bedingung
fiir Kommunikation tiberhaupt darstellt und im Gegensatz zu den anderen Geltungs-
anspriichen immer schon eingelost ist, wenn die Kommunikation ungestort verlduft:
»Daher mochte ich »Verstdndlichkeit« zu den Bedingungen der Kommunikation
rechnen und nicht zu den in der Kommunikation erhobenen, sei es diskursiven oder
nicht diskursiven Geltungsanspriichen« (Habermas, Wahrheitstheorien, S. 139).

92 Habermas, Jurgen: »Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramme, in:
Ders. MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1996, S. 68.

93 Austin, Theorie der Sprechakte, S. 36.

94 Die Frage nach dem Status der expressiven Geltungsanspriiche kann auch im Zu-
sammenhang zur Analyse der »mentalen Zusténde< in der sprachanalytischen Philo-
sophie betrachtet werden: Philosophen wie Kripke auf der einen und Rorty auf der
anderen Seite versuchen den genauen Status dieser Zustinde in neuer, nicht-
cartesianischen Terminologie zu beschreiben. Vgl. dazu etwa Tugendhat, Vorlesun-
gen zur Einfilhrung in die sprachanalytische Philosophie. Rorty, Der Spiegel der
Natur. Kripke, Saul A: Naming and Necessity, Harvard: University Press 2005.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

vor allem die Tatsache von Bedeutung, dass der Geltungsanspruch der Wahrhaf-
tigkeit diskursiv nicht einldsbar ist.”> Fiir den vorliegenden Zusammenhang sind
vor allem der Geltungsanspruch der Richtigkeit und der Wahrheit wichtig. Letz-
ter vor allem deshalb, weil er im Prozess der Versprachlichung des Sakralen eine
systematische Rolle spielt.

Die sakralen Grundlagen der Geltungsanspriiche

In dem Kapitel zur »Versprachlichung des Sakralen« bei Emile Durkheim (IL.1.2
(2)) wurde die Frage aufgeworfen, was Habermas mit dem Ubergang der sozial-
integrativen und expressiven Funktionen innerhalb der rituellen Praxis auf das
kommunikative Handeln ausdriicken méchte und welche Konsequenz dies fiir die
Leitfrage hat. Nachdem nun der Begriff des Geltungsanspruchs verdeutlicht wur-
de, ist es moglich, diese Frage noch detaillierter zu beantworten.

Mit Bezugnahme auf Mead und Durkheim stellt Habermas zunichst die Hy-
pothese auf, »daBl sich der Begriff eines kritisierbaren Geltungsanspruchs einer
Assimilation der Wahrheit von Aussagen an die (zunichst keineswegs kritisier-
bare) Geltung von Normen verdankt«’®. Habermas deutet damit eine soziale bzw.
sakrale Grundlage aller Geltungsanspriiche, insbesondere aber des Wahrheitsan-
spruches an. »Die Idee der Wahrheit als eines idealen Geltungsanspruchs ver-
dankt sich den der kollektiven Identitit innewohnenden Idealisierungen.«’’ Un-
terstiitzt wird diese Annahme zunichst durch die strukturelle Analogie zwischen
konstativen und normativen Geltungsanspriichen, die nach Habermas’ Ansicht
moglicherweise™ darauf hinweist, dass der auf Kritisierbarkeit angewiesene Gel-
tungsanspruch der Wahrheit seinen Status aus dem Geltungsanspruch der Rich-
tigkeit bezieht und gleichzeitig seine autoritiren Geltungsbedingungen in Be-
griindungsforderungen transformiert hat.

Einerseits konnte der Anspruch auf propositionale Wahrheit die Struktur eines Geltungsan-
spruchs, der berechtigterweise eingeldst werden kann, jener Art von Anspriichen entlehnt
haben, die sich auf giiltige Normen stiitzen, andererseits muss er sogleich in einer radikali-
sierten, namlich auf Begriindungen abzielenden Version auftreten.”

Der (nicht-erzielte) normative Konsens, {iber den sich die kollektive Identitdt der
Gruppen in fritheren Gesellschaften herstellt, verweist demnach auf ein gesell-
schaftliches Idealbild. Diese Idealisierung transzendiere die raum-zeitliche Fakti-

95 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien, S. 139.

96 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 109.

97 Ebd.S.111.

98 Die Ausdriicke »Hypothese« und »Vermutung« verweisen darauf, dass Habermas
hier nur einen schwachen Anspruch erhebt. Klar ist jedoch, dass Habermas den
Wabhrheitsbegriff keinesfalls einseitig aus dem Begriff der Normengeltung ableiten
mochte.

99 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, 109.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 123

zitdt und wird daher von Habermas als »Modell fiir alle Geltungsanspriiche«'®
bezeichnet. Jedoch soll diese Darstellung keine einseitige Ableitungsfunktion des
Wabhrheitsbegriffs aus dem Begriff der Normengeltung bedeuten. Die »Harmonie
mit der Natur« (Wahrheit) kann letztlich auch nach Ansicht von Habermas nicht
auf die »Harmonie der Geister« (Normativitit) reduziert werden. Der Wahrheits-
begriff »verbindet vielmehr die Objektivitit der Erfahrung mit dem Anspruch auf
intersubjektive Geltung einer entsprechenden deskriptiven Aussage [...]«'"".
Dieser Vorgang wird von Habermas am Beispiel der Rechtstheorie Durk-
heims verdeutlicht, deren zentrale Frage sich auf die Herstellung jenes Bindungs-
effektes bezieht, den ein Vertrag nach dem Wegfall der sakralen Grundlage des
Rechts haben kann. Durkheim erdrtert also die Frage, wieso sich vertragsschlie-
Bende Parteien dem Vertrag geméf verhalten, wenn dieses vertragskonforme
Verhalten selbst nicht mehr religios motiviert ist. Eine klassische Antwort liegt
im Hinweis der Kontraktualisten auf die ZwangsmaBnahmen, die das moderne
Recht im Falle vertragsbriichigen Verhaltens vorsieht: der Einzelne verhélt sich
rechts- bzw. vertragskonform, weil ihm andernfalls Sanktionen drohen. Fiir Ha-
bermas ist diese Erkldrung jedoch nicht ausreichend, denn das Faktum einer
freiwilligen, vertraglichen Ubereinkunft begriindet seiner Ansicht nach nicht den
verpflichtenden Charakter des Vertrages selbst.'”> Sein Gegenvorschlag bezieht
sich auf die sanktionsunabhingige Legitimation des Rechts: nur wenn erklart
werden kann, inwiefern die zum vertragskonformen Verhalten verpflichtenden
Rechtsnormen begriindet sind, ist auch der verpflichtende Charakter des Vertra-
ges gewihrleistet. Habermas begreift die Rechtslegitimation mit Durkheim des-
halb als Ausdruck eines allgemeinen Interesses.'” Allerdings — und dies ist auch
fur die Diskursethik von Bedeutung — bezieht sich Habermas nicht auf dieses
Rechtsverstandnis, weil damit eine materiale, gleichsam utilitaristische Grundla-
ge des Rechts geschaffen worden ist. Vielmehr verweist der Begriff des allge-
meinen Interesses auf ein Argumentationsziel, welches das rationale Substitut
des autoritativen Anspruchs sakraler Gemeinschaften darstellt. Mit anderen Wor-
ten, Habermas begreift das Allgemeininteresse als starkes (und méglicherweise
letztes) Begriindungsziel innerhalb einer Gemeinschaft, in der die normativen
Rahmenbedingungen illokutiver Sprechhandlungen nicht mehr autoritér festge-
setzt sind, sondern durch Begriindungsforderungen ersetzt wurden. Damit wird
die Autoritdt des nicht-erzielten normativen Konsenses nach Ansicht von Ha-
bermas durch den geschichtlichen Rationalisierungsprozess in die Autoritét eines

100 Ebd. S. 110.

101 Ebd. S. 111.

102 Dies ist eine der klassischen Fragen der Rechtstheorie, deren Erdrterung uns bei
der Analyse des apelschen Ansatzes noch beschéftigen wird. (Zum besseren Ver-
standnis siche Apel, Niquet, Diskursethik und Diskursanthropologie, 48f. Apel er-
lautert hier aus Sicht der Diskursethik weshalb die vertragstheoretische Antwort
nicht ausreichend ist.)

103 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 123f.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

erzielten Konsenses tiberfiihrt. Die Legitimation dieser Autoritdt wird nicht mehr
durch eine sakrale Symbolik, sondern durch das, in jeder Diskussion implizierte
Argumentationsziel eines Konsenses, der das allgemeine Interesse aller Diskus-
sionsteilnehmer widerspiegelt, sicher gestellt.

Es fallt allerdings auf, dass Habermas’ Ausfithrungen an dieser Stelle eher
konjunktivisch formuliert sind und er zwischen zwei Positionen schwankt: Einer-
seits spricht er vom Entlehnen des Anspruchs auf propositionale Wahrheit aus
giiltigen Richtigkeitsanspriichen, andererseits weist er darauf hin, dass die »Har-
monie mit der Natur« nicht mit der »Harmonie der Geister« zusammenfalle.
Letztendlich bleibt damit aber die Relationsstruktur von sakraler Geltung und
Wahrheit im Dunkeln. Habermas hitte hier die Moglichkeit, saémtliche metaphy-
sischen Implikationen des Wahrheitsanspruchs und damit auch jede Tendenz zu
einem ontologischen Naturalismus im Keim zu ersticken, indem er den Wahr-
heitsanspruch tatsdchlich in das angedeutete Ableitungsverhéltnis zum Anspruch
auf Richtigkeit bringt. Weshalb dies fiir Habermas inakzeptabel ist, kann man an
seiner Auseinandersetzung mit Richard Rorty'™ nachvollzichen. Rorty entwirft
das Bild einer Theorie der Wahrheit, die sich am ethischen Aspekt der Solidaritit
und nicht der Objektivitit ausrichtet.

Aber der Pragmatist vertritt keine Theorie der Wahrheit, erst recht keine relativistische. Da
er auf seiten [sic!] der Solidaritit steht, hat seine Darstellung des Werts der kooperativen
menschlichen Forschung keine erkenntnistheoretische oder metaphysische Basis, sondern

nur eine ethische.'®

Wahrheit ist damit nicht mehr der Wunsch nach Objektivitét, sondern »einfach
der Wunsch nach moglichst weitgehender intersubjektiver Ubereinstimmung, der
Wunsch nach moglichst umfassender Erweiterung des Anwendungsbereichs des
Wortes >wiro»'*. Damit reduziert sich die Reichweite des Wahrheitsanspruchs
allerdings auf den Bereich konkreter Gesellschaften und findet an deren Grenze
zugleich die Beschrinkung ihres eigenen Geltungsbereiches. Trotz dieser Be-
schrinkung lehnt Rorty die Bezeichnung »Relativismus« ab'”’ und wirft stattdes-
sen Habermas vor ein Metaphysiker zu sein, da er versuche, Antworten auf Fra-
gen zu finden, auf die es jenseits der Metaphysik keine Antworten geben kon-
ne. 108

Habermas® Position bleibt zwiespéltig: Einerseits lehnt er aufgrund seiner
Orientierung am Pragmatismus einen ontologischen Realismus ab, méchte aber

104 Vgl. dazu vor allem auch die Auseinandersetzung von Rorty und Habermas in
dem bisher nur auf englisch erschienenen Buch Brandom, Rorty and his Critics, S.
31-64.

105 Rorty, Richard: Solidaritit oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays. Stutt-
gart: Reclam 1995, S. 16.

106 Ebd.S. 14.

107 Vgl. ebd. 14ff.

108 Vgl. Rorty, Contingency, irony, and solidarity, S. XV.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 125

andererseits auch nicht auf implizite Universalisierungsanspriiche verzichten,
weder in der Ethik noch in der theoretischen Philosophie. In dieser Diskrepanz
findet jene Schwierigkeit ihren Ausdruck, in die Habermas bei dem Versuch ge-
rdt, ein Auseinanderfallen von praktischer und theoretischer Vernunft zu verhin-
dern, ohne dabei die eine auf die andere zu reduzieren. Habermas sieht diese
Einheit in einer immanenten Transzendenz der kommunikativen Vernunft ver-
wirklicht.'” Allerdings stellt sich die Frage, welchen genauen Status diese kom-
munikative Vernunft haben kann, wenn sie einerseits aufgrund ihres nachmeta-
physischen Charakters nicht infallibel sein darf und andererseits dennoch das
verbindende Element von theoretischer und praktischer Vernunft darstellen soll.
Es gilt daher den Status der Sprache bei Habermas zu kldren und zu untersuchen,
ob sich in einer kommunikativen Grundlegung des Vernunftbegriffs dieser starke
Anspruch tatséchlich verwirklichen ldsst.

Schlussfolgerung: Die Diskursethik

Die Diskursethik versteht sich somit als eine Ethik, die in Anspruch genommene
Normen der Handlungskoordinierung und Beziehungsgenerierung auf Giiltigkeit
iberpriift. Prima facie scheint sie hierin mit Ethikkonzeptionen, die nicht auf dem
Diskursprinzip basieren, tibereinzustimmen.

Bevor im Folgenden daher dieser Aspekt in seinem Verhiltnis zur ethischen
Tradition beleuchtet wird, soll allerdings auf eine Implikation der bisherigen
Darstellung hingewiesen werden, die auch als ein Aspekt des nachmetaphysi-
schen Anspruchs der Diskursethik begriffen werden kann: Habermas hat mit
Searle und Austin verdeutlicht, dass ein Sprechakt immer auf einen bereits be-
stehenden Normenkontext Bezug nehmen muss. Die Diskursethik muss daher als
eine Ethik verstanden werden, die sich vor allem auf die Uberpriifung der Giil-
tigkeit bereits vorhandener Normen bezieht. Sie stellt somit einen rekonstruie-
renden und keinen konstituierenden Normenbegriindungsanspruch und wendet
sich damit auch gegen den starken Autonomiebegriff Immanuel Kants, der die
Begriindung der Sollgeltung von Normen radikal von allen Motiven und sozialen
Zusammenhingen trennen wollte (siche folgendes Kapitel). Fiir die Diskursethik
stellen sich die ethischen Fragen nur im Zusammenhang einer konkreten Gesell-
schaft und kénnen auch nur im Hinblick auf diese beantwortet werden. Trotz des
universalistischen Anspruchs, weist Habermas damit auf die Bedeutung unter-
stiitzender sozialer Strukturen hin.

Jede universalistische Moral ist auf entgegenkommende Lebensformen angewiesen. Sie be-
darf einer gewissen Ubereinstimmung mit Sozialisations- und Erziehungspraktiken, welche
in den Heranwachsenden stark internalisierte Gewissenskontrollen anlegen und verhéltnis-
miBig abstrakte Ich-Identitdten férdern. [...] Tatsdchlich ist ja der moralische Universalis-

109 Vgl. dazu auch Habermas, Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

mus durch Rousseau und Kant erst im Kontext einer Gesellschaft entstanden, die solche

korrespondierenden Ziige aufweist.'"°

In einer radikalen Interpretation bedeutet dies, dass eine Rechtfertigung von
Normen jenseits kultureller Kontexte nicht méglich ist. Damit scheint Habermas
allerdings erneut in einen Widerspruch zum universalistischen Anspruch der Dis-
kursethik zu geraten, der im ndchsten Kapitel ndher behandelt wird. Zumindest
wird deutlich, dass der universalistische Anspruch selbst in einen Entstehungs-
kontext eingebettet ist, dessen Bedeutung fiir die Geltungsreichweite des An-
spruchs von Habermas nicht weiter thematisiert wird. Richard Rorty hélt diese
Kontextualisierung des Universalismusanspruchs allerdings fiir einen Grund, ei-
nen Uberzeitlichen und damit metaphysischen Anspruch der Ethik abzulehnen.

Wenn die Diskursethik sich aber einerseits als eine Ethik versteht, die nicht
versucht, Normen jenseits aller kontextuellen Zusammenhénge zu legitimieren,
sondern sich der Genese ihres eigenen, starken Anspruchs bewusst ist, muss die
Frage gestellt werden, welchen Status die universelle Geltung tiberhaupt haben
kann. Dies ist eine wichtige Frage an eine nachmetaphysische Ethik, die sich
noch immer in der Tradition der praktischen Philosophie Kants verortet, zugleich
aber die Sprache in den Mittelpunkt ihrer Analyse stellt.

3. Sprache statt Metaphysik:
Die Diskursethik und die kantische Ethik

Um die Bedeutung der Sprache fiir die moglichen metaphysischen Implikationen
der Diskursethik zu untersuchen, ist es notwendig, die Diskursethik als eine spe-
zifische, auf dem Begriff des Diskurses basierende Form der Ethik genauer vor-
zustellen. Dies soll im Folgenden Kapitel vor allem anhand ihres Verhiltnisses
zur kantischen Ethik und mit Bezugnahme auf ihre wichtigsten Grundbegriffe
geschehen. Ziel ist es, dadurch die doppelte Bedeutung der Sprache fiir die Leit-
frage starker hervorzuheben: einerseits steht sie im Mittelpunkt einer universalis-
tischen Begriindungskonzeption und kénnte daher auch als zentrales Element je-
nes starken Theorieanspruch verstanden werden, den Habermas selbst als Merk-
mal metaphysischen Denkens beschrieben hatte. Andererseits soll die Sprache
jedoch zugleich als entscheidendes Medium der Authebung jener metaphysi-
schen oder transzendentalen Aspekte dienen, die nach Ansicht von Habermas in
der praktischen Philosophie Kants enthalten sind.

110 Habermas, Jurgen: »Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskurse-
thik zu?« in: Ders. Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1992, S. 9-30.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 127

3.1 Merkmale der Diskursethik und die kantische Ethik

Die einflussreichste Ethikkonzeption der Philosophiegeschichte, in der eine rati-
onale Geltung moralischer Normen behauptet wird, stammt von Immanuel Kant.
! Die Diskursethik stellt sich zwar explizit in diese Tradition, versteht sich je-
doch gleichzeitig auch als Versuch, »die kantische Moraltheorie mit kommunika-
tionstheoretischen Mitteln neu zu formulieren«''>. Im Folgenden wird die Dis-
kursethik anhand von vier Merkmalen beschrieben, die gleichzeitig eine Verhélt-
nisbestimmung zur kantischen Ethik erméglichen.'"”

(a) kognitivistisch

Der Ausdruck »kognitivistisch« bezieht sich auf das wahrheitsanaloge Versténd-
nis der Sollgeltung moralischer Normen (siche dazu auch das néchste Kapitel).
»Normative Richtigkeit begreife ich als wahrheitsanalogen Geltungsanspruch. In
diesem Sinne sprechen wir auch von einer kognitivistischen Ethik.«'"* Thre
Rechtfertigung findet diese These einerseits in dem Argument, dass sich die
Sollgeltung mit rationalen Argumenten begriinden ldsst und andererseits darin,
dass sie, aufgrund des gegeniiber dem Wahrheitsbegriff fehlenden Realitétsbezu-
ges, nur wahrheitsanalog ist. In erster Linie grenzt sich die Diskursethik damit
gegeniiber nonkognitivistischen Ethiken ab, die nicht bereit sind, Normen einen
wahrheitsanalogen Geltungsanspruch zuzugestehen. Nonkognitivistische Ethiken
gehen davon aus, dass moralische Urteile keinerlei rationalen Kern haben, son-
dern vielmehr Empfehlungen, Haltungen, Gefiihle etc. ausdriicken.''> Anderer-
seits richtet sich die Diskursethik damit aber auch gegen Konzepte, die die Soll-
geltung moralischer Normen génzlich bestreiten, wie etwa der Nihilismus oder
der Skeptizismus.

Thren Ursprung findet diese Konzeption bei Immanuel Kant. Dieser hatte den
Kategorischen Imperativ im Zusammenhang der Kritik einer praktischen Ver-
nunft entworfen und diese von der theoretischen Vernunft klar unterschieden. An
diese Differenzierung kniipft Habermas mit seiner Auffassung der Wahrheitsana-
logie moralischer Sollgeltung an. »Allerdings darf die moralische »Wahrheit< von

111 Vgl. dazu auch das Kapitel »Founder of a Metaphysics of Moral« in: Kithn, Man-
fred: Kant. A Biography, Cambridge: Cambridge University Press 2002, S. 277ff.

112 Habermas, Jirgen: »Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskurse-
thik zu?« S. 9. Vgl. auch Apel, Karl-Otto: »Diskursethik als Verantwortungsethik
und das Problem der 6konomischen Rationalitit«, in: Ders. Diskurs und Verant-
wortung. Das Problem des Ubergangs zur postkonventionellen Moral, Frankfurt
a.M: Suhrkamp 1988, S. 270 — 305.

113 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu?

114 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
11.

115 Ein Beispiel fiir eine solche Konzeption ist der Emotivismus von Alfred J. Ayer
und Charles L. Stevenson.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Sollsétzen nicht — wie im Intuitionismus oder in der Wertethik — an die assertori-
sche Geltung von Aussagesitzen assimiliert werden. Kant wirft die theoretische
mit der praktischen Vernunft nicht zusammen.«''®

Die wahrheitstheoretische Explikation der Geltung moralischer Normen als
»wahrheitsanalog« innerhalb der Diskursethik ldsst sich somit als moderne Re-
konstruktion der kantischen Differenzierung von theoretischer und praktischer
Vernunft verstehen.

Exkurs: Zur Wahrheitsanalogie moralischer Sollgeltung in der
Diskursethik

Da sich die Diskursethik als kognitivistische Ethik versteht, erhebt sie den An-
spruch, legitimerweise behaupten zu koénnen, dass die Sollgeltung von Normen
wahrheitsanalog verstanden werden kann. Was ist damit genau gemeint? Schon
im Zusammenhang der Analyse sakraler Grundlagen der Geltungsanspriiche
wurde darauf hingewiesen, dass Habermas die Hypothese einer sakralen bzw. so-
zialen Wurzel des Geltungsanspruchs der Wahrheit verteidigt. Der im Kontext ri-
tueller Handlungen entstehende, nicht-erzielte Konsens wurde als moglicher Ur-
sprung des Wahrheitsanspruches vorgestellt. Habermas versdumt dabei allerdings
nicht, auf die signifikanten Unterschiede eines sozialen Konsenses (»Harmonie
der Geister«) von empirischen Feststellungen (»Harmonie mit der Natur«) zu
verweisen. In welchem Verhiltnis stehen dieser Theorie zufolge moralische
Sollgeltung und Wahrheitsanspruch?

Fiir den Wahrheitsbegriff Habermas’ ist erneut dessen Epocheneinteilung der
philosophischen Denkbewegung relevant: der »linguistic turn« bezeichnet den
Ubergang der Bewusstseins- zur Sprachphilosophie und meint genauer, dass »das
Paradigma des SelbstbewuBtseins, des Selbstbezuges eines einsamen erkennen-
den und handelnden Subjekts, durch ein anderes ersetzt wird — durch das Para-
digma der Verstindigung, d.h. der intersubjektiven Beziehung kommunikativ
vergesellschafteter und sich reziprok anerkennender Individuen«''’. Mit der lin-
guistischen Wende gehen die »weltkonstituierenden Leistungen von der trans-
zendentalen Subjektivitit auf grammatische Strukturen iiber« und »die Relatio-
nen zwischen Sprache und Welt, Satz und Sachverhalt 16sen die Subjekt-Objekt-
Beziehungen ab«''®. Dadurch wird die fragwiirdige »Introspektion, die fiir die
Philosophie des Bewusstseinsparadigmas so bedeutsam war, in die rekonstrukti-
ve Arbeit des Sprache analysierenden Philosophen (Habermas spricht hier vom
»Linguisten«''®) iiberfiihrt. Fiir den Wahrheitsbegriff bedeutet dies, dass sich

116 Ebd.
117 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 361.
118 Habermas, Der Horizont der Moderne verschiebt sich, S. 15.
119 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 129

»Sprache und Realitit auf eine fiir uns unentwirrbare Weise durchdringen«'?’.
Sprache vermittelt Realitét und Realitét ldsst sich aulersprachlich nicht begrei-
fen. Dadurch ist auch der Wahrheitsbegriff in einer systematischen Weise auf
den Status der Sprache verwiesen'”' und somit auch an deren logisch-gramma-
tikalische Struktur gekoppelt.'” Eine Philosophie in der diese Auffassung vertre-
ten wird, muss also das Verhéltnis von Sprache und Objekt, bzw. Grammatik und
Wahrheit genauer beschreiben.'” Apel und Habermas entwerfen hier das Kon-
zept einer >Diskurstheorie der Wahrheit«.'** Habermas gibt allerdings auch zu,
dass die Ergebnisse rationaler Wahrheitsdiskurse nicht gleichbedeutend mit
Wahrheit sein konnen,'> da die Welt nicht immer in »der erwarteten Weise mit-
spielt«'*®. Der Wahrheitsanspruch kann demnach also auch nach dem »linguistic
turn« und trotz seiner sprachlichen Vermittlung auf einen wie auch immer gearte-
ten Realitdtsbezug nicht verzichten. Darin liegt ein entscheidender Unterschied
zum moralischen Geltungsanspruch:

Einerseits stellt sich die Richtigkeit moralischer Urteile auf demselben Wege heraus wie die
Wabhrheit deskriptiver Aussagen — durch Argumentation. [...] In beiden Féllen kann sich al-
so die Giiltigkeit von Aussagen nur im diskursiven Durchgang durch das Medium verfiigba-
rer Griinde erweisen. Auf der anderen Seite fehlt moralischen Geltungsanspriichen der fiir

Wahrheitsanspriiche charakteristische Weltbezug.'?’

In dieser Differenz liegt eine klare Unterscheidung zwischen moralischem und
theoretischem Diskurs begriindet: Eine Angleichung des moralischen Richtig-
keitsbegriffs an den theoretischen Wahrheitsbegriff ist damit ausgeschlossen.

120 Habermas, Jiirgen: »Richtigkeit versus Wahrheit. Zum Sinn der Sollgeltung mora-
lischer Urteile und Normen, in: Ders. Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophi-
sche Aufsitze. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 284.

121 Vgl. dazu vor allem Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalyti-
sche Philosophie.

122 Eine radikale Auffassung dieser These vertritt Ludwig Wittgenstein in seinen spé-
teren Schriften: Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1995. Zum Verhiltnis von Habermas zu Wittgenstein siehe
unter anderem Habermas, Jurgen: Philosophisch-politische Profile, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1998, 217ff und auch: Créau, Anne: Kommunikative Vernunft
als »entmystifiziertes Schicksal«: Denkmotive des frithen Hegel in der Theorie
von Jiirgen Habermas, Frankfurt am Main: Anton Hain 1991, 100ff.

123 Vgl. Tugendhat, Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philoso-
phie, S. 161ff.

124 Vgl. zum besseren Verstdndnis auch Apel, Karl-Otto. »Fallibilismus, Konsensthe-
orie der Wahrheit und Letztbegriindung«, in: Forum fiir Philosophie/Bad Hom-
burg (Hg.), Philosophie und Begriindung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1987, S.
116-211.

125 »Das bedeutet nun freilich nicht, dafl die Kohédrenz unserer Meinungen hinreicht,
um die Bedeutung des [...] Wahrheitsbegriffs zu kldren.« (Habermas, Wahrheit
und Rechtfertigung, S. 246).

126 Habermas, Richtigkeit versus Wahrheit, S. 294.

127 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Wenn ein moralisches Urteil dem theoretischen jedoch nicht gleichgesetzt
werden kann, muss gekldrt werden, welchen spezifischen Status »moralische
Wabhrheiten« eigentlich beanspruchen kénnen. Habermas beantwortet diese Frage
unter anderem durch die Analyse der Differenz der beiden zugeordneten Gel-
tungsanspriiche: Wahrheit und Richtigkeit. Er erkldrt erneut, dass es zunéchst so
scheint, als wire der Bezug des Geltungsanspruchs der Wahrheit auf Tatsachen
dem Bezug des Geltungsanspruchs der Richtigkeit auf legitime soziale Bezie-
hungen vergleichbar. »Auf den ersten Blick scheinen sich die in konstativen
Sprechhandlungen verwendeten assertorischen Scitze zu Tatsachen auf dhnliche
Weise zu verhalten, wie die in regulativen Sprechhandlungen verwendeten nor-
mativen Siitze zu legitim geordneten interpersonalen Beziehungen.«'**

Betrachtet man beide Relationen allerdings genauer, fallen signifikante Un-
terschiede auf. So erklart Habermas, dass ein Satz wie »Es ist geboten, nieman-
den zu toten.« (Geltungsanspruch der Richtigkeit) nicht in der gleichen Weise
verstanden werden kann, wie der Satz »Es ist der Fall, dass Eisen magnetisch
ist.« (Geltungsanspruch der Wahrheit), denn eine Norm erhebt Anspruch auf
Giltigkeit »auch unabhingig davon, ob sie verkiindet und in dieser oder jener
Weise in Anspruch genommen wird«'”. Im Gegensatz dazu bestehe ein Wahr-
heitsanspruch niemals unabhingig von der Behauptung, in der er formuliert wer-
de. Habermas vertritt daher die starke These, die auch zu seiner Annahme der so-
zialen Grundlage des Wahrheitsbegriffs passt, dass dem Geltungsanspruch der
Richtigkeit dem der Wahrheit in gewisser Weise »vorgelagert« ist. »Einerseits
hat also die Welt der Normen [...] gegeniiber den regulativen Sprechakten eine
merkwiirdige Art von Objektivitit, die die Welt der Tatsachen gegeniiber konsta-
tiven Sprechhandlungen nicht genieBt.«'*° Dies bedeutet jedoch nicht, dass die
Beziehung von regulativen Sprechhandlungen und Normen impliziert, jede vor-
handene Norm und die daran ausgerichtete Sprechhandlung konne faktische
Giiltigkeit beanspruchen. Genau dies lésst sich erst anhand einer diskursiven Prii-
fung feststellen, deren Mallstab die Giiltigkeit rationaler Argumente ist. Die
Richtigkeit bestehender Normen ist nach Ansicht von Habermas demnach ratio-
nal begriindbar, wodurch dann auch der universalistische Anspruch bestehender
Normen legitimiert werden kann."'

Habermas ist also einerseits der Ansicht, dass die Parallelen zwischen Wahr-
heit und Richtigkeit in der Abhéngigkeit beider Begriffe von ihrer sprachlichen

128 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 69.

129 Ebd. S. 70.

130 Ebd. S. 71. Um deutlicher zu verstehen, welchen Wahrheitsbegriff Habermas hier
verwendet, wire es notwenig seine Diskurstheorie der Wahrheit genauer darzu-
stellen. »Wenn wir sagen, da3 Tatsachen existierende Sachverhalte sind, dann
meinen wir nicht die Existenz von Gegenstanden, sondern die Wahrheit von Pro-
positionen, wobei wir freilich die Existenz identifizierbarer Gegenstiande [...] un-
terstellen.« (Habermas, Wahrheitstheorien, S. 134f.) Vgl. dazu auch Tugendhat,
Vorlesungen zur Einfithrung in die sprachanalytische Philosophie.

131 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien, S. 148.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 131

Vermittlung und damit in ihrer Diskursivitit liegen. Andererseits zeigt er die Dif-
ferenzen in ihrer jeweiligen Bezugnahme auf »Objektivitit« auf: Richtigkeit be-
zieht sich auf eine Form sozialer Objektivitit, die dem Begriff der Wahrheit nicht
zur Verfiigung steht; dieser jedoch bezieht sich in einer spezifischen Weise auf
Entitéten, die mit sozialer Objektivitit letztlich ebenfalls nicht vergleichbar sind.
Habermas spricht daher in Bezug auf moralische Urteile von »Wahrheitsanalo-
gie«: Die Diskursethik »versteht die Richtigkeit von Normen oder Geboten in
Analogie zur Wahrheit eines assertorischen Satzes«.'>

Die Diskursivitit »moralischer Wahrheit« ist ein zentrales Moment der Dis-
kursethik, denn Habermas vertritt ganz im Sinne der Akzeptabilititstheorie des
Verstehens die These, dass »der Sinn von >Richtigkeit< in ideal gerechtfertigter
Akzeptabilitit [aufgeht, Anm. dch]«'**. Die Diskursethik von Jiirgen Habermas
ist damit nicht bereit, wie viele andere moderne Konzeptionen, die rationale Gel-
tung von Normen aufzugeben. Sie versteht sich vielmehr als eine moraltheoreti-
sche Konzeption, die mit nachmetaphysischen Mitteln eine verniinftige Rekonst-
ruktion der Sollgeltung moralischer Normen leisten will.

(b) deontologisch

Durch die praktische Philosophie Kants hat der Geltungsbereich der Moralphilo-
sophie nach Habermas’ Ansicht eine wichtige und berechtigte Einengung erfah-
ren. Wurde vor Kant die Frage nach dem »guten Leben« als Bestandteil ethischer
Reflexion betrachtet, so unterscheidet die praktische Philosophie Kants klar zwi-
schen Fragen des »guten Lebens« und Fragen des moralischen Handelns.

Was bedeutet das? Eine Ethik, die die Frage nach dem »guten Leben« in sich
aufnimmt, wie beispielsweise die Nikomachische Ethik von Aristoteles, bezieht
sich auf das Ganze des Lebensentwurfs und trennt Fragen der Gerechtigkeit (Mo-
ral) nicht von ausgezeichneten Lebenskonzeptionen. Sie sieht im Gegenteil die
Frage nach dem was moralisch richtig ist untrennbar mit der Frage nach einem
positiven Lebensentwurf verbunden. »Die klassischen Ethiken hatten sich auf al-
le Fragen des >guten Lebens< bezogen; Kants Ethik bezieht sich nur noch auf
Probleme richtigen oder gerechten Handelns.«'** Auch die Diskursethik stellt
ausschlieBlich die Sollgeltung von Geboten und Handlungsnormen als das erkla-
rungsbediirftige Phdnomen in den Mittelpunkt und schlieit damit Fragen, nach

132 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
11. Aus diesem Grund erkldart Gordon Finlayson, dass Habermas kein Kognitivist
im eigentlichen Sinne sei: »Habermas is not a cognitivist in the usual sense. He
does not think that normative statements are capable of being true or false in the
same way that descriptive statements are.” (Finlayson, Gordon: »Does Hegel’s
Critique of Kant’s Moral Theory Apply to Discourse Ethics?« In: Peter Dews
(Hg.), Habermas: A Critical Reader, Massachusetts: Blackwell Publishers 1999,
S.31).

133 Habermas, Richtigkeit versus Wahrheit, S. 285.

134 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
11.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

dem, was es bedeutet, ein gelungenes Leben zu fithren, aus dem Bereich der
Ethik aus. Dabei ist es ist fiir das Verstindnis der habermasschen Texte wichtig,
zu beriicksichtigen, dass Habermas in signifikanter Weise zwischen den Adjekti-
ven »ethisch« und »moralisch« unterscheidet: »Die Diskursethik bezieht sich in
je anderer Weise auf moralische, [und] ethische [...] Fragen«.135 Die ethischen
Fragen bleiben »in den thematisierten lebensgeschichtlichen Kontext eingebet-
tet«'*® und erheben keinen Anspruch auf universelle Giiltigkeit. Es sind vielmehr
Fragen nach dem eigenen Lebensentwurf vor dem Hintergrund der jeweiligen
kulturellen Gemeinschaft. Dagegen erfordern »moralisch-praktische Diskurse
[...] den Bruch mit allen Selbstverstindlichkeiten der eingewoéhnten konkreten
Sittlichkeit wie auch die Distanzierung von jenen Lebenskontexten, mit denen
die eigene Identitit unauflslich verbunden ist«."*” »Wir machen von der prakti-
schen Vernunft einen moralischen Gebrauch, wenn wir fragen, was gleicherma-
Ben gut ist fiir jeden; einen ethischen Gebrauch, wenn wir fragen, was jeweils gut
ist fiir mich oder fiir uns.«'*® Daher sagt Habermas an anderer Stelle auch, dass
sich »moralische [...] von ethischen Fragen nur nach dem Grad ihrer Kontextun-
abhingigkeit [unterscheiden, Anm. dch]*?«. Diese Unterscheidung ist vor allem
deshalb bemerkenswert, weil sie nicht sehr gebrduchlich ist, sich aber bei Ha-
bermas bis in jiingere Schriften durchhélt. Habermas erklart aufgrund dieser be-
grifflichen Differenzierung auch, dass man genau genommen nicht von »Dis-
kursethik«, sondern von einer »Diskurstheorie der Moral« sprechen miisste. Er
hilt aber aufgrund des eingebiirgerten Sprachgebrauchs an dem Begriff »Dis-
kursethik« fest.'*’

Allerdings muss bereits an dieser Stelle auf einen wichtigen Unterschied zwi-
schen der Diskursethik und der Ethik Kants hingewiesen werden: Zwar schlief3t
sich Habermas der Auffassung Kants an, dass die Theorie der Moral von der
Theorie des guten Lebens getrennt werden muss, jedoch ist er nicht bereit, die
Folgen einer Handlung bei der Beurteilung ihres moralischen Gehaltes génzlich
auBBer Acht zu lassen. Diese Folgenabstraktion hatte fiir die Trennung von Ethik
und Moral innerhalb der kantischen Moralphilosophie entscheidende Auswir-
kungen: Da Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten die Folgen einer
Handlung radikal von der Frage nach dem moralischen Gehalt der Handlung ge-
trennt hatte, besteht. letzterer fiir ihn nur im Prinzip des die Handlung bestim-
menden Willens und nicht im Zweck der jeweiligen Handlung."*' Damit entwirft
Kant eine Ethik, die die moralische Beurteilung einer Handlung nicht aufgrund

135 Habermas, Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der prakti-
schen Vernuntft, S. 101

136 Ebd. S. 112.

137 Ebd.S. 113.

138 Habermas, Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits, S. 149.

139 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 219.

140 Vgl. auch Habermas, Vorwort in Erlduterungen zur Diskursethik, S. 7.

141 Vgl. Kant IV, S. 400.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 133

der Folgen dieser Handlung, sondern allein aufgrund des die Handlung bestim-
menden Willens vorzunehmen versucht. »Es ist iiberall nichts in der Welt, ja
tiberhaupt auch auBer derselben zu denken moglich, was ohne Einschrankung fiir
gut konnte gehalten werden, als allein ein guter Wille.«'*

Nicht mehr die Folgen sollen als Maf3stab fiir die moralische Richtigkeit ei-
ner Handlung gelten, sondern allein die Frage, ob die Maxime'* der Handlung
eine moralische Sollgeltung impliziert und die Handlung damit, weil sie unab-
hingig von allen Neigungen und Folgenabschdtzungen vollzogen wurde, aus rei-
ner Pflicht geschehen ist."** Der Ausdruck »deontologisch« bezeichnet letztlich
genau diese Pflichtgebundenheit moralischer Sollgeltung.

Auch wenn die Diskursethik die Folgenabstraktion Kants nicht iibernimmt, versteht sie sich
doch ebenfalls als deontologische Ethik.'*’ Bezogen auf die Diskursethik bezeichnet dieser
Begriff daher ausschlieBlich die Behauptung, dass die Sollgeltung von Geboten oder Hand-
lungsnormen verpflichtend ist.

(c) formalistisch

Das formalistische Moment bezieht sich auf eine Abgrenzung gegeniiber mate-
rialen Wertethiken: Diese zielen darauf ab, bestimmte Giiter als erstrebenswert
und damit zugleich als moralisch geboten auszuzeichnen. Dadurch entsteht bei-
spielsweise das Problem der Legitimation einer wertenden Rangfolge der ausge-
zeichneten Giiter.'*® Die Diskursethik umgeht dieses Problem, indem sie auch
hier mit noch genauer zu diskutierenden Anderungen, an Kants Ethik und dessen
Bestimmung des Kategorischen Imperativs ankniipft: Vergleichbar der kanti-
schen Ethik formuliert die Diskursethik ein Zentrales Prinzip: das (formale) Prin-
zip des Universalisierungsgrundsatzes >U«. Sinn und Zweck dieses Prinzips ist
die Moglichkeit einer unparteilichen Urteilsfindung im Fall moralischer Konflik-
te ohne direkte Bezugnahme auf inhaltliche Fragen. Die Diskursethik versucht
damit ein Prinzip an die Hand zu geben, welches formal, das heif3t unabhingig
von inhaltlichen Vorgaben, die Méglichkeit erdffnet, darzustellen, welche Nor-
men tatsdchlich moralische Geltung beanspruchen kénnen. Da mit Hilfe dieses

142 Kant IV, S. 393.

143 Zum Begriff der yMaxime« vgl. auch Kiihn, Kant, S. 144ff.

144 »Die Handlung, die nach diesem Gesetze mit AusschlieBung aller Bestimmungs-
griinde aus Neigung objectiv praktisch ist, heifit Pflicht, welche um dieser Aus-
schlieBung willen in ihrem Begriffe praktische Nothigung, d.i. Bestimmung zu
Handlungen so ungerne, wie sie auch geschehen mogen, enthélt« (Kant V, S. 80).

145 Rainer Forst hat allerdings zu Recht darauf hingewiesen, dass Habermas in einer
neueren Publikation, in der er sich mit den Herausforderungen einer liberalen Eu-
genik beschéftigt, durch die (Wieder-)Einfiihrung des Gattungsbegriffs vom »Pfad
der deontologischen Tugend« (Habermas, Jiirgen: Die Zukunft der menschlichen
Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik? Frankfurt am Main: Suhrkamp
2001, S. 121, FuBnote) abweiche.

146 Vgl. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Prinzips also eine rein formale Bestimmung moralischer Urteile ermdglicht wer-
den soll, spricht man von einer formalistischen Ethik.

Das formale Prinzip der Moralphilosophie Kants besteht im Kategorischen
Imperativ. Kant hat von diesem Prinzip verschiedene Formulierungen entwickelt:
In einer seiner Hauptformulierungen fordert der Kategorischer Imperativ, man
solle nur nach derjenigen Maxime handeln, von der man zugleich wollen kénne,
dass sie zu einem allgemeinen Gesetz werde.'*” »Der kategorische Imperativ ist
also nur ein einziger und zwar dieser: handle nur nach derjenigen Maxime, durch
die du zugleich wollen kannst, daf sie ein allgemeines Gesetz werde.«'** Dieses
Prinzip dient nach Habermas’ Lesart der Uberpriifung existierender moralischer
Normen auf Giiltigkeit'*’, sodass er den Kategorischen Imperativ als ein »Recht-
fertigungsprinzip«'>® verstehen kann, das die Giiltigkeit der Normen mit ihrer
Verallgemeinerungsfihigkeit verbindet. Da Habermas und Apel in der Diskurse-
thik mit dem Universalisierungsgrundsatz »U«< an den Kategorischen Imperativ
anschlieBen, iibernehmen sie auch im Hinblick auf den Formalismus der Dis-
kursethik eine wichtige Grundiiberzeugung der kantischen Ethik, deren Wurzeln
unter anderem in der volonté générale bei Rousseau zu finden sind. »Ein Gesetz
ist im moralischen Sinne giiltig, wenn es aus der Perspektive eines jeden von al-
len akzeptiert werden konnte.«'”!

(d) universalistisch

SchlieBlich beschreibt Habermas die Diskursethik — ebenfalls im Anschluss an
Kant — als eine universalistische Ethik. Darunter ist eine Ethik zu verstehen, die
davon ausgeht, dass die Geltung der von ihr tiber ein formales Prinzip ausge-
zeichneten Normen weder auf einen bestimmten Kulturkreis noch auf einen be-
stimmten Zeitraum beschrinkt ist. »Universalistisch nennen wir schlieflich eine
Ethik, die behauptet, dafl dieses (oder ein dhnliches) Moralprinzip nicht nur die
Intuition einer bestimmten Kultur oder einer bestimmten Epoche ausdriickt, son-
dern allgemein gilt.«'>* Um diese These zu begriinden, ist es notwendig, eine Be-
griindungskonzeption der Sollgeltung moralischer Normen zu entwickeln, die
aufzeigen kann, »dafl unser Moralprinzip nicht nur die Vorurteile des erwachse-
nen, weilen, ménnlichen, biirgerlich erzogenen Mitteleuropders von heute wider-
spiegelt«'>, sondern aufgrund ihrer iiberzeugenden Kraft auch auf Kulturen be-
zogen werden kann, deren moralische Vorstellungen nicht durch die Geschichte

147 Vgl. Kant 1V, S. 421.

148 Vgl. Kant IV, S. 421.

149 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 11.

150 Vgl. ebd.

151 Habermas, Habermas, Jiirgen: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven
Gehalt der Moralg, in: Ders. Die Einbeziehung des Andern. Studien zur politi-
schen Theorie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 46.

152 Ebd. S. 12.

153 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 135

der Aufkldrung beeinflusst wurden. Habermas bezeichnet dies als den »schwie-
rigsten Teil der Ethik«'**. Eine Abgrenzung erfihrt die Diskursethik dadurch er-
neut gegeniiber einigen der schon erwéihnten Konzeptionen: wenn aus der Sicht
des Nihilismus oder des Skeptizismus bereits die objektive Giiltigkeit von Nor-
men in Frage steht, so kann aus dieser Perspektive von einer universellen Gel-
tung erst recht keine Rede sein. Aber auch gegeniiber Ethiken, die zwar die Gel-
tung von Normen nicht bestreiten, diese jedoch auf einen bestimmten Kulturkreis
beschranken, nimmt die Diskursethik hier Distanz ein. Allerdings muss Haber-
mas auch zeigen, wie er diesen Anspruch ohne Riickgriff auf metaphysische
Elemente einldsen will. Immerhin bezeichnet er einen »starken Theorieanspruch«
als Merkmal metaphysischen Denkens und man konnte, wie bereits erwihnt,
durchaus behaupten, dass gerade der ethische Universalismus einen solchen The-
orieanspruch darstellt.

Bei Kant gilt der Kategorische Imperativ fiir alle verniinftigen Wesen, die ei-
nen Willen, »d.i. ein Vermogen [...], ihre Causalitit durch die Vorstellung von
Regeln zu bestimmen«'>, haben. Er geht noch einen Schritt weiter, wenn er be-
hauptet, dass dieses Prinzip zugleich fiir »das unendliche Wesen als oberste Intel-
ligenz«'*° gilt.

Von den nun kurz erlduterten Merkmalen der Diskursethik, ist fiir die Leitfrage
vor allem der letzte Aspekt von Relevanz, denn es ist fraglich, wie der Geltungs-
anspruch der Universalitit ohne Bezugnahme auf metaphysische Behauptungen
gerechtfertigt werden kann. Dabei darf allerdings nicht ibersehen werden, dass
die anderen Aspekte (kognitivistisch, deontologisch und formalistisch) ebenfalls
zum Begriindungsteil der Diskursethik gerechnet werden koénnen, namlich inso-
fern, als diese Merkmale Behauptungen iiber die Reichweite der Sollgeltung mo-
ralischer Normen enthalten. Immerhin begriinden auch andere Ethikkonzeptionen
die Geltung von Normen, wenn auch nicht unbedingt im universellen Sinn. Wird
diese Geltung beispiclsweise auf spezifische Kulturen begrenzt, so verliert die
Legitimation dieser Geltung deshalb nicht ihren Status als Begriindung, sondern
bezieht sich nur auf einen eingeschrinkten Geltungsbereich. Um den genauen
Status der diskursethischen Begriindungskonzeption analysieren und einschétzen
zu konnen, ist es notwendig, die Bedeutung der Sprache fiir die Diskursethik her-
auszuarbeiten. Zu diesem Zweck werden im Folgenden zunichst die Begriffe
»Diskurs« und »Universalisierungsgrundsatz »U» vorgestellt. AnschlieBend wird
die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik durch die Diskursethik behan-
delt, woran sich besonders gut zeigen ldsst, dass der Diskurs- und Sprachbegriff
fiir den Prozess der Entledigung metaphysischer Gehalte in der Diskursethik von
besonderer Bedeutung ist.

154 Ebd.
155 Kant,V, S. 32
156 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

3.2 Grundbegriffe der Diskursethik:
Der Diskurs und der Universalisierungsgrundsatz »U«

Der Diskurs und die Aufhebung der monologischen Struktur
der kantischen Ethik

Ein grundlegendes Problem der kantischen Ethik besteht nach Ansicht von Ha-
bermas in dem Umstand, dass Kant kein Verfahren zur Priifung der Verallgemei-
nerungsfihigkeit von Normen angibt: der Kategorische Imperativ enthélt zwar
die Formulierung, nach der eine Handlungsnorm auf moralische Giiltigkeit hin
tiberpriift werden kann, die faktische Durchfiihrung dieser Uberpriifung bleibt
aber dem Einzelnen tiberlassen. Dem Einzelnen wird bei Kant also mit dem Ka-
tegorischen Imperativ die Moglichkeit er6ffnet, die Maxime einer Handlung fiir
sich auf Allgemeingiiltigkeit zu priifen, um danach, ebenfalls fiir sich, zu einem
Urteil iiber den moralischen Gehalt dieser Maxime zu gelangen."”’” Diese mono-
logische Priifungssituation setzt nach Habermas jedoch voraus, was gerade nicht
vorausgesetzt werden kann: dass eine Ubereinstimmung der Perspektiven aller
Betroffenen besteht. Zwar gibt Habermas zu, dass auch Kant »zwischen einer
ich-bezogenen Verallgemeinerung im laxen Sinn der Goldenen Regel und der
streng universalistischen Verallgemeinerungsoperation«'™ unterscheidet, doch
bei der Priifung der Maximen rechne Kant mit dem Einzelnen als Stellvertreter
der Allgemeinheit und gehe daher davon aus, dass es keine Notwendigkeit fiir ein
intersubjektives Verfahren zur Uberpriifung der Handlungsmaximen gebe. Dass
Kant den Einzelnen als Stellvertreter einer Allgemeinheit begreift, hat Habermas’
Ansicht nach systematische Griinde, denn im aufgrund der Annahme eines trans-
zendentalen Subjektes'”” gehe Kant von einer Harmonisierung und Vorverstindi-
gung der empirischen Iche im transzendentalen Bewusstsein aus.'® Es wurde be-
reits dargestellt, dass Habermas Normen seinerseits schon in der Theorie des
kommunikativen Handelns unter einem soziologischen Aspekt als handlungsko-

157 Das Verstindnis des Kategorischen Imperativs, das Habermas hier entwickelt, ist
nicht unumstritten. Fiir Wellmer beispielsweise konstituiert der Kategorische Im-
perativ nur negative moralische Pflichten, d.h. eine moralische Verpflichtung ent-
steht nur dann, wenn die Frage nach der Verallgemeinerungsféhigkeit einer Hand-
lungsmaxime mit »nein< beantwortet werden muss. Im Falle einer Beantwortung
mit »ja< entsteht keine zwingende moralische Pflicht. »Die Frage, die sich jeweils
stellt, ist, ob wir [...] wollen kénnen, daf} eine bestimmte Handlungsweise allge-
mein wird. Und erst die negative Antwort konstituiert ein moralisches »muf3«»
(Wellmer, Albrecht: Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant
und in der Diskursethik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 120).

158 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 156.

159 Vgl. dazu auch Paimann, Rebecca: Formale Strukturen der Subjektivitit: Egologi-
sche Grundlagen des System der Transzendentalphilosophie bei Kant und Husserl,
Hamburg: Meiner 2002.

160 Siehe Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 21.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 137

ordinierende Elemente begreift. Damit hat Normativitit bei Habermas bereits in
begrifflicher Hinsicht einen intersubjektiven Kern, was die Behauptung, die Prii-
fung der Sollgeltung von Normen sei monologisch durchfiihrbar, systematisch
unmoglich macht. Des Weiteren teilt Habermas auch nicht die kantische Prasup-
position eines transzendentalen Subjekts, durch das eine Art Vorverstindigung
der Einzelsubjekte geleistet werden konnte.

Es geniigt nicht [...], daB alle Einzelnen, und zwar jeder fiir sich, diese Uberlegungen
durchfiihren, um dann ihre Voten registrieren zu lassen. Erforderlich ist vielmehr eine >rea-
le< Argumentation, an der die Betroffenen kooperativ teilnehmen. Nur ein intersubjektiver
Verstédndigungsprozef kann zu einem Einverstidndnis fithren, das reflexiver Natur ist: nur

dann konnen die Beteiligten wissen, daB sie sich gemeinsam von etwas iiberzeugt haben.'®’

Anstelle der vereinzelten Priifung moralischer Normen auf potenzielle Geltung
tritt eine Instanz, in der sich mutatis mutandis viele der theoretischen Ansichten
Habermas’ von Mead bis Kant vereinigen lassen: der Diskurs.

Im Zusammenhang der Bezugnahme der Diskursethik auf die kantische Ethik
stellt sich der Diskurs als Losung jenes monologischen Reduktionismus dar, den
Habermas und Apel an der praktischen Ethik Kants kritisieren und kann insofern
als Mittel zur kommunikationstheoretischen Rekonstruktion der kantischen Ethik
beschrieben werden.

Die Diskursethik [iiberwindet] den bloB innerlichen, monologischen Ansatz Kants, der da-
mit rechnet, daf jeder Einzelne in foro interno [...] die Priifung seiner Handlungsmaximen
vornimmt. [...] Dagegen erwartet die Diskursethik eine Verstindigung iiber die Verallge-
meinerungstfahigkeit von Interessen nur als Ergebnis eines intersubjektiv veranstalteten 7

fentlichen Diskurses.'®

Allerdings reicht die Bedeutung des Diskursbegriffs {iber die Rekonstruktion des
Kategorischen Imperativs hinaus, denn sie versteht sich nicht ausschliefSlich als
eine moderne Reformulierung der praktischen Philosophie Kants unter verdnder-
ten Pramissen, sondern geht vielmehr davon aus, dass die Ethik Kants grundle-
gende moralphilosophische Einsichten unter falschen Voraussetzungen auf den
Punkt bringt. Daher erhebt die Diskursethik auch den Anspruch durch den Be-
griff des Diskurses im Gegensatz zu anderen Konzeptionen einen legitimen An-
wirter auf den »moral point of view« ausgezeichnet zu haben.

Der Diskurs und der moral point of view

Eine Ethik, die sich als universalistisch und formalistisch versteht, steht vor der
Schwierigkeit, einen konzeptionellen Standpunkt, den so genannten »moral point

161 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 77.
162 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S. 20f.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

of view<<163, auszeichnen zu miissen, der es ermoglicht, die Geltung moralischer
Normen kontextunabhéngig zu bestimmen. Dieser »moral point of view« wird in
verschiedenen Ethiktypen auf unterschiedliche Weise herausgearbeitet. Haber-
mas positioniert seinen eigenen Entwurf zwischen den Modellen von John Rawls
und Mead. Rawls konzipiert in seiner Theorie der Gerechtigkeit'® den »moral
point of view« anhand eines fiktiven Urzustandes, in dem sich die Gesell-
schaftsmitglieder, geschiitzt durch den »Schleier des Nichtwissens«, als Ver-
tragspartner gegeniibertreten, ohne dabei um ihre gesellschaftliche Stellung zu
wissen. Durch das so entstandene »Uberlegungs-Gleichgewicht« (»reflective
equilibrium«)'®® einigen sich die Partner in der Theorie von Rawls auf einen ge-
rechten Zustand, der unter diesen Voraussetzungen als rationale Verhaltensweise
vorgestellt werden kann. In Meads Konzept individuierender Vergesellschaftung,
dem der Begriff der »idealen Rolleniibernahme« zugrunde liegt, wird davon aus-
gegangen, dass die Priifung auf normative Giiltigkeit durch die reziproke Pers-
pektiviibbernahme moralisch urteilender Subjekte vollzogen wird. »Mead emp-
fiehlt [...] eine ideale Rolleniibernahme, die verlangt, daB3 sich das moralisch ur-
teilende Subjekt in die Lage all derer versetzt, die von der Inkraftsetzung einer
fraglichen Norm betroffen wiirden.«'®

Habermas ist allerdings der Ansicht, dass »das Verfahren des praktischen
Diskurses [...] Vorziige gegeniiber beiden Konstruktionen [hat, Anm. dch]«'®.
Rawls bestimme das Verhiltnis der Gesellschaftsmitglieder innerhalb des fikti-
ven Urzustandes als Vertragspartner und stelle sich damit in die Nachfolge der
Vertragstheoretiker, die das gesellschaftliche Verhiltnis der Subjekte im Sinne
eines Gesellschaftsvertrages interpretieren, damit aber das immer schon verge-
sellschaftete Individuum durch ein monadologisches Verstdndnis des Subjektes
ersetzen. Habermas verwendet hier ein klassisches Argument der Kritik am
Kontraktualismus, welches sich gegen den methodischen Individualismus der
Vertragstheoretiker wendet. Dieser gehe von préexistierenden Individuen aus und
hinterlasse daher bei der Explikation der Genese des Individuums eine systemati-
sche Liicke. Mead hingegen arbeitet nach Ansicht von Habermas das reziproke
Verhiltnis von Gesellschaft und Individuum anhand einer Kommunikationstheo-
rie zwar sehr gut aus und iiberwinde damit auch den methodischen Individualis-
mus, Uberlasse aber letztlich, dhnlich wie Kant, die Durchfithrung der idealen
Rolleniibernahme dem (Gedankenexperiment des) Einzelnen: Die Priifung der
Geltung moralischer Normen kann in Meads Konzept ohne Kontakt zur Auflen-
welt stattfinden, da dieser Kontakt beim Subjekt als Individuum aufgrund der

163 Vgl. Habermas, Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Mo-
ral, S. 13.

164 Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit.

165 Ebd. S. 38.

166 Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
13.

167 Ebd. [Hervorhebung dch.]

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 139

Struktur der Individuierung immer schon vorausgesetzt ist. Die Harmonisierung
der Subjekte durch das transzendentale Subjekt bei Kant wird bei Mead nach An-
sicht von Habermas durch die Struktur der vergesellschaftenden Individuierung
ersetzt. Habermas {ibernimmt von Mead zwar, wie im ersten Teil gezeigt, die
Ansicht des reziproken Konstitutionsverhiltnisses von Gesellschaft und Indivi-
duum. Doch die Bestimmung des »moral point of view« ist auch bei Mead nach
Auffassung von Habermas nicht hinreichend, da die Uberpriifung der legitimen
Sollgeltung von Normen auch dann nicht dem Einzelnen iiberlassen werden kon-
ne, wenn formale Strukturen der sozialen Gemeinschaft fiir die Genese des Indi-
viduums verantwortlich sind. Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass iiber die in-
haltsbezogene Losung von Konfliktsituationen auch durch die genannte formale
Wechselwirkung keine Vorentscheidung fallen kann. Vielmehr vollziehe sich bei
der Priifung durch den Einzelnen auch im Falle Meads »die Urteilsbildung relativ
zum Standort und zur Perspektive einiger und nicht aller Betroffenen«'®®. Mit
anderen Worten, auch wenn der Einzelne durch Vergesellschaftung individuiert
wird, folgt daraus nicht, dass er seinen Mitmenschen in dessen Entscheidungen
vertreten konne.

Im diskurstheoretischen Konzept, so Habermas, werden die Vorteile beider
Konstruktionen vereint, ohne dabei das Verhiltnis der Gesellschaftsmitglieder als
Vertragsverhiltnis (Kontraktualismus bei Rawls) zu bestimmen oder die Priifung
auf moralische Geltung dem Einzelnen zu iiberlassen (Kategorischer Imperativ
bei Kant und ideale Rolleniibernahme bei Mead): Der Diskurs hélt die Teilneh-
mer dazu an, sich gegenseitig »als Freie und Gleiche« zu beriicksichtigen, die
gemeinsam an einer »Wahrheitssuche teilnehmen, bei der einzig der Zwang des
besseren Arguments zum Zuge kommen darf«'®’. Die These, dass diese ideali-
sierte Beschreibung (zumindest kontrafaktisch) auf den Diskurs zutrifft, steht im
direkten Zusammenhang zum diskursethischen Begriindungskonzept der Sollgel-
tung moralischer Normen, denn letztlich leistet der Diskurs diese Synthese nach
Ansicht von Habermas und Apel aufgrund von notwendigen Prasuppositionen,
die die Sprecher wechselseitig unterstellen miissen.'”” Diese idealisierenden Un-
terstellungen fithren einerseits zu der Aufhebung eines Arrangements artifizieller
Unwissenheit, wie es bei Rawls auftritt, andererseits »1d6t sich der praktische
Diskurs als ein Verstindigungsprozef3 begreifen, der seiner Form nach alle Betei-
ligten gleichzeitig zur idealen Rolleniibernahme anhilt« und damit »die (bei
Mead) von jedem einzeln und privatim vorgenommene ideale Rolleniibernahme
in eine dffentliche, von allen intersubjektiv gemeinsam praktizierte Veranstaltung

168 Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 75.

169 Ebd.

170 Vgl. dazu auch Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 151. Habermas,
Wahrheit und Rechtfertigung, S. 258; Habermas, Eine genealogische Betrachtung
zum kognitiven Gehalt der Moral, S. 53.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

[transformiert, Anm. dch]«'”'. Diese Bestimmung des Diskurses entspricht dem

»universal discourse« bei Mead, wobei die idealisierten Unterstellungen von de-
nen Habermas an dieser Stelle spricht, als genauere Analyse der generalisierten
Verhaltenserwartungen im praktischen Selbstbezug bei Mead begriffen werden
konnen: da Habermas eine gewisse Unschérfe in der Unterscheidung von episte-
mischem und praktischem Selbstbezug bei Mead konstatiert, wurde der Begriff
des universellen Diskurses schon dort eingefiihrt, um eine (kontrafaktische) Situ-
ation als Moglichkeit der moralischen Normenfundierung im Zeitalter eines
postkonventionellen Moralverstindnisses zu konstituieren. Damit geht Habermas
tiber Mead hinaus und trennt den erkenntnistheoretischen klar vom praktischen
Selbstbezug des Subjekts. Weiterhin impliziert der moralische Diskurs als Mittel
der Normkonstituierung gewisse Merkmale, die der Bestimmung der Diskurse-
thik als kognitivistische Ethik entgegenkommen. Denn Habermas sicht, wie dar-
gestellt, eine Parallele zwischen Wahrheits- und Moraldiskurs im Begriff der Ar-
gumentation, da er der Ansicht ist, »dal praktische Fragen grundsitzlich argu-
mentativ entschieden werden konnen«'””. Fiir einen argumentativen Austausch
iiber moralische Fragen bietet sich der Diskurs jedoch in einer anderen, konstruk-
tiveren Weise an, als das Gesprich.

Der Diskurs als spezifische Form der Kommunikation

Konsequenterweise nimmt Habermas daher auch eine klare terminologische Un-
terscheidung zwischen »Diskurs« und »Gespriach« vor. Im Sprechhandeln wer-
den Geltungsanspriiche erhoben, von deren Thematisierung normalerweise, d.h.
insofern sie nicht fraglich sind, abgesehen wird. Dies gilt sowohl fiir den Gel-
tungsanspruch der Richtigkeit als auch fiir den der Wahrheit. Es kommen aller-
dings Fille vor, in denen die erhobenen Anspriiche nicht unhinterfragt Geltung
beanspruchen kénnen, sondern strittig werden. In diesem Fall ist die Handlungs-
koordinierung erster Stufe gestort, und ein Wechsel zur Ebene des Diskurses'”
wird notwendig, in dem die »sonst implizit bleibenden, weil performativ erhobe-
nen Geltungsanspriiche eigens zum Thema gemacht [werden, Anm. dch]«'™*. Da
es unmoglich ist, ethobene Behauptungen permanent zu hinterfragen, spricht Ha-
bermas auch von einem Alltagsrealismus.'” Dort jedoch, wo Geltungsanspriiche
fraglich geworden sind, und ein Wechsel zur Ebene des Diskurses notwendig
wird, wird die sonst unhinterfragt anerkannte Erfahrungsebene der Handlung
problematisch, und es gilt, sich argumentativ {iber die fraglichen Anspriiche zu

171 Habermas, Treffen Hegels Einwédnde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
14.

172 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 40.

173 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien, S. 130; Habermas, Eine genealogische Be-
trachtung zum kognitiven Gehalt der Moral, S. 11.

174 Habermas, Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits, S. 146.

175 Vgl. Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 262.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 141

verstidndigen. Dabei weist die Diskursebene zwei signifikante Merkmale auf: zu-
néchst hebt sie die, auf der Ebene der Handlung bestechenden Zwinge idealiter
auf, damit das Ergebnis des Diskurses nicht durch irrationale Einfliisse wie
Macht, Angste etc. verfilscht wird. »Diskurse verlangen erstens eine Suspendie-
rung von Handlungszwiéngen, welche dazu fiithren soll, dall alle Motive auler
dem einzigen kooperativer Verstdndigungsbereitschaft auBer Kraft gesetzt [...]
werden konnen.«'’® Weiterhin werden die auf der Handlungsebene als evident
anerkannten Erfahrungen relativiert, um sie so fiir eine offene, argumentative
Problematisierung zuginglich zu machen. Der Diskurs erfordert also »eine Vir-
tualisierung von Geltungsanspriichen, welche dazu fiihren soll, da} wir gegenti-
ber Gegenstinden der Erfahrung (Dingen, Ereignissen, Personen, AuBerungen)
einen Existenzvorbehalt anmelden und Tatsachen wie Normen unter dem Ge-
sichtspunkt madglicher Existenz bzw. Legitimitdt (d.h. hypothetisch behandeln)
konnen«'””. Habermas bestimmt den Diskurs damit als Problematisierungsebene,
auf der die sonst implizit bleibenden Geltungsanspriiche des kommunikativen
Handelns zur Diskussion freigegeben werden. Dabei werden bestimmte implizite
Idealisierungen vorgenommen, die faktisch nicht, oder zumindest selten vorhan-
den sind. Bemerkenswert ist, dass Habermas zwischen »Prasuppositionen des
verstindigungsorientierten Sprachgebrauchs innerhalb der Alltagspraxis«'’® und
Priasuppositionen der Argumentation innerhalb des Diskurses unterscheidet. Im
Gegensatz zu ersteren bilden die Argumentationsvoraussetzungen Habermas’
Ansicht nach den moralischen und universalistischen Gehalt des kommunikati-
ven Handelns besser ab, weshalb er seine Ethik auch eine Ethik des Diskurses
und nicht des Gespriches nennt.

Die diskursethische Strategie, die Gehalte einer universalistischen Moral aus allgemeinen
Argumentationsvoraussetzungen zu gewinnen, ist gerade darum aussichtsreich, weil der
Diskurs die anspruchsvollere, iiber konkrete Lebensformen hinausgreifende Kommunikati-
onsform darstellt, in der die Prasuppositionen verstindigungsorientierten Handelns verall-
gemeinert, abstrahiert und entschréinkt, nimlich auf eine ideale, alle sprach- und handlungs-

fihigen Subjekte einbezichende Kommunikationsgemeinschaft ausgedehnt werden.'”

Entscheidend ist nun die These Habermas’, dass sich der Diskurs a priori auf eine
ideale Kommunikationsgemeinschaft bezieht. Diese Kommunikationsgemein-
schaft beinhaltet zugleich die ideale Moglichkeit des rationalen Einverstédndnis-
ses, wodurch sich der Diskurs vom Gespréich unterscheidet. Mit anderen Worten,
im Diskurs muss die Moglichkeit eines Konsenses unterstellt werden, wohinge-
gen sich die Kommunikationspartner im Gesprach nicht unter einer solchen
(transzendentalen) N6tigung befinden.

176 Habermas, Wahrheitstheorien, S. 131.

177 Ebd.

178 Habermas, Erldauterungen zur Diskursethik, S. 17.
179 Ebd. S. 18.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Von »Diskursen< will ich nur dann sprechen, wenn der Sinn des problematisierten Geltungs-
anspruches die Teilnehmer konzeptuell zu der Unterstellung nétigt, dall grundsétzlich ein
rational motiviertes Einversténdnis erzielt werden konnte, wobei »grundsitzlich« den ideali-
sierenden Vorbehalt ausdriickt: wenn die Argumentation nur offen genug gefiihrt und lange

genug fortgesetzt werden konnte.'®

Das wirft die Frage auf, was die Rede von Idealisierung in diesem Zusammen-
hang genau bedeutet.

Kommunikationsidealisierungen und der Universalisierungsgrundsatz »U«

Im Folgenden wird zunédchst kurz Habermas’ Einstellung zur Bedeutung der Ide-
alisierung im Allgemeinen skizziert, um danach auf ihre Bedeutung fiir die Dis-
kursethik im Speziellen einzugehen.

Habermas erldutert zunichst, anhand einiger Beispiele, dass die Bedeutung
des Begriffs »ldealisierung« stark kontextabhéngig sei. Dabei bezieht er sich un-
ter anderem auf die linguistische Idealisierung der Bedeutungsallgemeinheit, »die
es uns erlaubt, in singuldren Zeichenereignissen denselben Zeichentypus und in
verschiedenen AufBerungen denselben grammatisch gebildeten Satz zu erken-
nen«'®'. Weiterhin nennt er die (operativ) idealisierten Objekte der Geometrie,
deren reale Existenz faktisch ausgeschlossen sei. Man begegne diesem Phéno-
men weiterhin bei physikalischen Messoperationen oder im Falle von Simulatio-
nen. Mit dem Begriff der »regulativen Idee« werde diese eher technische Ver-
wendung des Idealisierungsbegriffs auf soziale Interaktion iibertragen.'®
Entscheidend ist aber die Auffassung Habermas’, dass auch das kommunikative
Handeln und die Argumentation von impliziten Idealisierungen geprigt seien.
Kommunikation enthilt fiir Habermas demnach Formen der Idealisierung, die in
einer reflexiven Einstellung rekonstruiert werden konnen. Diese Idealisierungen
nennt er >pragmatische Voraussetzungen der Kommunikation<. Festgestellt wer-
den konnen diese Idealisierungen aus der performativen Perspektive von Spre-
cher und Horer. Hier »stoBen wir ndmlich auf Idealisierungen als jene zugleich
unvermeidlichen und trivialen Leistungen, von denen das kommunikative Han-
deln und die Argumentation durchzogen sind«'**. Als Beispicle dieser Idealisie-
rungen nennt Habermas die Zuschreibung identischer Bedeutungen zu Ausdrii-
cken, den transzendendierenden Sinn von Geltungsanspriichen und die Unterstel-
lung von Rationalitédt und Zurechnungsfahigkeit eines Sprechers.

180 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 71.

181 Habermas, Erlauterungen zur Diskursethik, S.160.

182 Allerdings unterscheidet Habermas in Bezug auf die Idealisierungen der Kommu-
nikation noch einmal zwischen j>regulativem Sinn< und >transzendentaler Noti-
gung«. Vgl. dazu auch weiter unten.

183 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 161.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 143

Der Verweis auf diese, in der Kommunikation enthaltenen Idealisierungen ist
fiir die Diskursethik sehr bedeutsam, denn die idealisierenden Kommunikations-
voraussetzungen beziehen sich auf Priasuppositionen der Kommunikation, die je-
der Sprecher immer schon voraussetzen muss, wenn er iiberhaupt ernsthaft an ei-
nem Gesprich teilnehmen will. In jeder Gespréchssituation unterstellen sich die
Teilnehmer demnach — wenn auch implizit — wechselseitig, dass das Gespriach
beispielsweise von der Offentlichkeit des Zugangs, der gleichberechtigten Teil-
nahme und der Zwanglosigkeit der Stellungnahme gepragt ist. Auch unabhéngig
von ihrer faktischen Realisierung ist es fiir Habermas evident, dass dem Begriff
der Kommunikation diese Elemente unterstellt werden miissen, damit iiberhaupt
ernsthaft von »Kommunikation« gesprochen werden kann. Der Begriff »Ideali-
sierung« driickt also aus, dass die Voraussetzungen selbst faktisch nicht oder
noch nicht erfiillt werden. In diesem Fall spricht Habermas von »kontrafakti-
schen Voraussetzungen«.

Wir kénnen im Vollzug einer Kommunikation selbstbeziiglich eine pragmatische Be-
dingung fiir diese Kommunikation als erfiillt unterstellen, obgleich diese Unterstellung
objektiv nicht zutreffen mag; wenn die Kommunikation die unterstellte Bedingung nicht
erfullt, haben wir unter einer kontrafaktischen Voraussetzung gehandelt.184

Es ist allerdings wichtig, zu berticksichtigen, dass Habermas diese kommunikati-
ven Idealisierungen nicht als »regulative Ideen« verstanden wissen will.'** .Zwar
gibt er zu, dass gesellschaftliche Bereiche existieren, in denen die Kommunikati-
onsvoraussetzungen handlungsverpflichtend wirken, und die Unterstellungen so-
zusagen institutionalisiert sind, wie etwa in Universitdtsseminaren, vor Gericht
oder bei einer parlamentarischen Anhorung, iiblicherweise triten sie jedoch eher
als transzendentale No6tigung und nicht als regulative Idee fiir faktische Kommu-
nikation auf. Denn auch wenn die Sprecher in ihrer Kommunikation gewissen,
nicht zu umgehenden Idealisierungen unterliegen, so regulierten diese nicht die
zwischen den Sprechern stattfindende Kommunikation. Diese kommunikativen
Idealisierungen haben daher auch nur »einen im weiteren Sinne normativen Ge-
halt, der freilich nicht mit dem obligatorischen Gehalt von Interaktionsnormen
gleichgesetzt werden darf«'®. Die Unterscheidung von Kommunikationsvoraus-
setzungen und Interaktionsnormen stellt auch eine systematisch wichtige Diffe-
renz zur apelschen Konzeption der Diskursethik dar. Dazu spéter mehr. Haber-
mas spricht im Zusammenhang der Spezifizierung von kommunikativen Ideali-
sierungen zundchst von der Offentlichkeit des Zugangs, der gleichberechtigten

184 Ebd. S. 161.

185 So setzt etwa Albrecht Wellmer die von Habermas analysierten Kommunikati-
onsvoraussetzungen mit diskursregulierenden Handlungsverpflichtungen gleich.
Wellmer, Ethik und Dialog, S. 108ff.

186 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 132.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Teilnahme, der Wahrhaftigkeit der Teilnehmer, und der Zwanglosigkeit der Stel-
lungnahme.

Diese idealisierenden Prasuppositionen finden ihre systematische Zusammen-
fassung in einem einzigen Grundsatz, der als das grundlegende Prinzip der Dis-
kursethik bezeichnet werden kann: dem Universalisierungsgrundsatz »U<. Ein
zentrales Merkmal des Diskurses ist seine argumentative Struktur. Allerdings
kann Argumentation ohne Bezugnahme auf Erfahrung keine substantiell neuen
Erkenntnisse zu Tage férdern, und muss sich deshalb auf »Erfahrungen oder Be-
diirfnisse, die im Lichte wechselnder Theorien mit Hilfe wechselnder Beschrei-
bungssysteme verschieden interpretiert werden konnen, [stiitzen, Anm. dch]«'®’.
Im theoretischen (oder Wahrheits-)Diskurs liegt der argumentativen Begriindung
einer Hypothese, bzw. der Uberwindung der Kluft zwischen singuliren Beobach-
tungen und prinzipiellen Aussagen das so genannte Induktionsprinzip zugrunde,
welches es unter spezifischen Einschriankungen erlaubt, von einzelnen Beobach-
tungen auf allgemeine Aussagen zu schlieBen. Habermas vertritt nun die Ansicht,
dass auch der praktische Diskurs ein solches »Briickenprinzip« benétige. »Im
theoretischen Diskurs wird nun die Kluft zwischen singuldren Beobachtungen
und allgemeinen Hypothesen durch verschiedenartige Kanons der Induktion
iiberbriickt. Im praktischen Diskurs bedarf es eines entsprechenden Briickenprin-
zips.«'® Dieses Briickenprinzip fungiert im praktischen Diskurs als Argumenta-
tionsregel: es gibt vor, an welchen Regeln sich die Diskursteilnehmer orientieren
missen, damit die Rede vom Diskurs tiberhaupt berechtigt ist.

Deshalb fiihren alle Untersuchungen zur Logik der moralischen Argumentation alsbald zu
der Notwendigkeit, ein Moralprinzip einzufiihren, das als Argumentationsregel eine dquiva-
lente Rolle spielt wie das Induktionsprinzip im erfahrungswissenschaftlichen Diskurs.'®

Die von Habermas hergestellte Parallele zwischen Induktions- und Briickenprin-
zip ist gerade vor dem diskursethischen Anspruch der Wahrheitsanalogie morali-
scher Sollgeltung leicht einzusehen. Habermas zufolge ist das entscheidende
Merkmal dieses Briickenprinzips die Relation zwischen der allgemeinen Zu-
stimmungsfihigkeit einer Norm und ihrer Geltungsberechtigung. »Das Moral-
prinzip wird so gefaft, dafl es die Normen als ungiiltig ausschliet, die nicht die
qualifizierte Zustimmung aller méglichen Betroffenen finden kénnten.«'*’

Durch dieses Prinzip soll also gewéhrleistet werden, dass es sich bei den
formulierten Normen um verallgemeinerungsfihige Normen, genauer, um einen
wallgemeinen Willen<'®', eine volonté générale handelt. Wichtig ist, dass die
Diskursethik ebenso wie die kantische Ethik eine formale Argumentationsregel

187 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 73.
188 Ebd. Vgl. auch Habermas, Wahrheitstheorien, S. 167 und S. 173.

189 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 73.
190 Ebd.

191 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 145

in den Mittelpunkt stellt: »Formal« bedeutet, dass innerhalb dieses Prinzips keine
inhaltlichen Vorgaben — wie es etwa bei Giiterethiken der Fall ist — existieren.
Das Ziel ist vielmehr die Auszeichnung einer begriindeten formalen Struktur, an
die sich die beteiligten Parteien halten miissen, um gerechte Normen zu konstitu-
ieren. Die Giiltigkeit von Normen ist sich fiir Habermas also vor allem von der
(intersubjektiven) Zustimmung aller Betroffenen abhidngig. Diese Zustimmung
kann nicht durch die Priifung eines Einzelnen ersetzt werden und findet daher
seiner Ansicht nach nur im Diskurs die optimale Umsetzung. Thre systematischen
Ausdruck finden diese Uberlegungen in dem zentralen Prinzip der Diskursethik,
dem Universalisierungsgrundsatz »Uc:

Jede giiltige Norm muf} der Bedingung geniigen, daf die voraussichtlichen Folgen und Ne-
benwirkungen, die sich aus ihrer allgemeinen Befolgung fiir die Befriedigung der Interessen
eines jeden voraussichtlich ergeben, von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert (und den
Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmdglichkeiten vorgezogen) werden

konnen.'??

3.3 Die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik
Kontrafaktische Unterstellungen statt transzendentaler Subjektivitat

Da Habermas die transzendentalen Elemente der kantischen Philosophie ablehnt,
beschreibt er seine Bezugnahme auf Kant auch als eine Detranszendentalisie-
rung, die die Transzendentalphilosophie Kants in kommunikationstheoretischen
Termini neu formuliert.'”® Die Differenzen zwischen Diskurs- und kantischer E-
thik konnen daher auch als Folge dieser Detranszendentalisierung beschrieben
werden, durch die Habermas auch die metaphysischen Elemente der Transzen-
dentalphilosophie Kants zu iiberwinden kénnen glaubt. Die Detranszendentalisie-
rung spielt daher fiir die Leitfrage der Arbeit eine wichtige Rolle. Auf einige
Details dieser Transformation wurde bereits im Zusammenhang des Ubergangs
der monologischen zur intersubjektiv-argumentativen Normenpriifung hinge-
wiesen. Zusammenfassend ldsst sich daher bereits an dieser Stelle festhalten,
dass zunichst vor allem zwei Verdnderungen vorgenommen werden: einerseits
wird das Verfahren der monologischen Priifung auf normative Sollgeltung bei
Kant in der Diskursethik durch das Verfahren der moralischen Argumentation
ersetzt. Andererseits findet der Kategorische Imperativ als Rechtfertigungsprin-
zip sein Pendant im Universalisierungsgrundsatz »U< als Argumentationsregel.

192 Habermas, Erléduterungen zur Diskursethik, S. 134. Vgl. auch Habermas, Diskurs-
ethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 75f. Habermas, Richtigkeit
versus Wahrheit, 301. Habermas, Was macht eine Lebensform rational, S. 32.

193 Vgl. Habermas, Wege der Detranszendentalisierung.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

In der Diskursethik tritt an die Stelle des Kategorischen Imperativs das Verfahren der mora-
lischen Argumentation. [...] Zugleich wird der Kategorische Imperativ zu einem Universali-
sierungsgrundsatz »U< herabgestuft, der in praktischen Diskursen die Rolle einer Argumen-

tationsregel {ibernimmt.'*

Kant unterscheidet in der Kritik der reinen Venrunft zwischen einem empirischen
(sensiblen) und einem transzendentalen (intelligiblen) Subjekt. Das intelligible
Subjekt wird als vernunftbestimmt beschrieben, als empirisches unterliege es je-
doch den Bediirfnissen und Zwingen einer Welt, die nicht ausschlieBlich als ein
Resultat reiner Vernunft begriffen werden konne.

So kann man die Causalitit dieses Wesens auf zwei Seiten betrachten, als intelligibel nach
ihrer Handlung als eines Dinges an sich selbst, und als sensibel nach den Wirkungen dersel-
ben als einer Erscheinung in der Sinnenwelt. Wir wiirden uns demnach von dem Vermégen
eines solchen Subjects einen empirischen, imgleichen auch einen intellectuellen Begriff sei-

ner Causalitéit machen, welche bei einer und derselben Wirkung zusammen stattfinden.'*®

Gestiitzt auf die Annahme eines transzendentalen Bewusstseins, iiberldsst Kant,
nach Auffassung von Habermas, die Uberpriifung der Allgemeingiiltigkeit von
Normen dem einzelnen, empirischen Subjekt, was nur deshalb moglich sei, weil
Kant davon ausgehe, dass die empirischen Subjekte durch das transzendentale
Subjekt »vorverstandigt« sind. »Im Singular des transzendentalen BewufBtseins
sind die Iche vorverstindigt und im vorhinein harmonisiert.«'*® In seiner eigenen
Philosophie gibt Habermas diese Vorstellung auf. Die Moglichkeit der Losung
moralischer Probleme liegt bei ihm nicht mehr in der Annahme eines, die empiri-
schen Subjekte vorverstindigenden transzendentalen Subjektes, sondern im Her-
stellen eines diskursiven Konsenses. Die konstituierenden Voraussetzungen fiir
diesen konsensherstellenden Diskurs sind in der Verbundenheit der einzelnen
Subjekte durch symbolisch vermittelte Interaktion als spezifische Universalien
eingelassen, aus denen sich der Universalisierungsgrundsatz »U< ableiten lisst.
»Einzig die Universalien des Sprachgebrauchs bilden eine den Individuen vor-
gingig gemeinsame Struktur.«'”’ Eine verallgemeinerungsfihige Norm kann fiir
Habermas daher ausschlie8lich als Resultat eines intersubjektiven und 6ffentli-
chen Diskurses begriffen werden. Er ersetzt die Annahme eines transzendentalen
Subjekts durch die empirisch analysierbare allgemeine Struktur der Sprache,

194 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
12.

195 Kant, III, A, S. 366 / B, S. 566.

196 Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
21.

197 Ebd. S.21.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 147

bzw. durch die in diese eingelassenen Unterstellungen, in die die individualisier-
ten Subjekte notwendig'*® eingebunden sind.

Folgenabschatzung statt Pflichtgehorsam

Auf eine weitere wichtige Differenz zwischen dem Universalisierungsgrundsatz
»Uc¢ und dem Kategorischen Imperativ wurde bei der Darstellung der Diskurse-
thik als deontologische Ethik bereits implizit hingewiesen: obwohl Habermas die
Diskursethik als deontologische und formalistische Ethik bezeichnet, ist er nicht
bereit, die Folgen einer Handlung unberiicksichtigt zu lassen. Daher werden die
(absehbaren) Folgen und Nebenfolgen der allgemeinen Anerkennung einer Norm
in die diskursive Normenkonstitution eingebunden. .

Jede giiltige Norm muf3 der Bedingung geniigen, da3 die voraussichtlichen Folgen und Ne-
benwirkungen, die sich aus ihrer allgemeinen Befolgung fiir die Befriedigung der Interessen
eines jeden voraussichtlich ergeben, von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert (und den
Auswirkungen der bekannten alternativen Regelungsmdoglichkeiten vorgezogen) werden

konnen.'”’

Habermas bezieht also die Frage nach den Folgen und Nebenwirkungen einer
Norm explizit in die Diskussion tiber ihre Verallgemeinerungsfahigkeit mit ein.
Diese Einsicht geht nicht zuletzt auf die Kritik Hegels an Kant zurtick: Kant hatte
noch den reinen Willen zur einzig moéglichen Erkenntnisquelle fiir das, was mo-
ralisch Gut sein kann, erhoben und die Folgen und Wirkungen einer Handlung
radikal von dieser Bewertung getrennt. »Denn alle Wirkungen [...] konnten auch
durch andere Ursachen zu Stande gebracht werden, und es brauchte also dazu
nicht des Willens eines verniinftigen Wesens, worin gleichwohl das hichste und
unbedingte Gute allein angetroffen werden kann.«*”

Hegel erkennt in dieser Argumentation einen »abstrakten Universalismus,
demzufolge eine moralische Handlung nur um ihrer selbst willen moralisch sei.
Pflicht werde damit zum leeren Begriff, der der Komplexitit konkreter morali-
scher Problemsituationen weder angemessen noch gewachsen sei. »Das morali-
sche BewulBltsein ist als das einfache Wissen und Wollen der reinen Pflicht im
Handeln auf den seiner Einfachheit entgegengesetzten Gegenstand, auf die Wirk-
lichkeit des mannigfaltigen Falles bezogen und hat dadurch ein mannigfaltiges
moralisches Verhiltnis.«*°! Habermas teilt diese Ansicht®®? und erldutert, dass die

198 Notwendig ist dieses Eingebundensein deshalb, weil Individualisierung fiir Ha-
bermas mit Mead nur im Sprachgebrauch vollzogen werden kann und Sprache
selbst zur Individuierung zwingt.

199 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 134 [Hervorhebung dch].

200 KantIV, S.401.

201 Hegel, Werke Bd. 3 (Phidnomenologie des Geistes), S. 448.

202 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwande gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 23.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Implementierung der Folgenabschitzung in den Universalisierungsgrundsatzes
»U< als eine an der Kritik Hegels orientierte Erweiterung des Kategorischen Im-
perativs begriffen werden kann. Seiner Ansicht nach schlieft somit »die dis-
kursethische Fassung des Moralprinzips eine gesinnungsethische Verengung des
moralischen Urteils [aus, Anm. dch]«m. Habermas gibt damit allerdings den ra-
dikalen Sinn des formalistischen und des deontologischen Moments der kanti-
schen Ethik preis.

Die Preisgabe der Zwei-Reiche-Lehre und ihre Transformation in
das Spannungsverhaltnis von Faktizitat und Geltung

Eine weitere Folge der Detranszendentalisierung der kantischen Ethik stellt die
Ablehnung der Zwei-Reiche-Lehre dar: In der Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten macht Kant die, aus der Kritik der reinen Vernunft stammende Unterschei-
dung®® zwischen Erscheinung und Ding an sich als Differenzierung von mundus
intelligibilis (Verstandeswelt) und mundus sensibilis (Sinnenwelt) fiir die prakti-
sche Philosophie fruchtbar.

Dieses muf} eine, obzwar rohe, Unterscheidung einer Sinnenwelt von der Verstandeswelt
abgeben, davon die erstere nach Verschiedenheit der Sinnlichkeit in mancherlei Weltbe-
schauern auch sehr verschieden sein kann, indessen die zweite, die ihr zum Grunde liegt,

immer dieselbe bleibt.2%

Da Kant »Freiheit« als eine Bedingung fiir die Moglichkeit von Moral bezeichnet
und der Mensch fiir ihn nur als Teilhaber des mundus intelligibilis als freies Sub-
jekt gedacht werden kann, ist die Zwei-Reiche-Lehre ein wichtiger Bestandteil
seiner Moralphilosophie: frei ist der Mensch nur als Mitglied der Verstandeswelt,
die damit als Bedingung der Moglichkeit von Moralitdt auftritt und in ihrer Ab-
grenzung gegeniiber der Sinnenwelt auch den Begriff der »Verpflichtung« ver-
stindlich macht. Denn nur aufgrund der gleichzeitigen Teilnahme der Subjekte
an einer Verstandes- und einer Sinnenwelt wird ersichtlich, wieso die Subjekte
nicht sui generis moralisch handeln, sondern sich der Pflicht unterstellt sehen.**
Die Notigung, sich in der empirischen Welt moralisch zu verhalten, resultiert
damit fiir Kant aus der Widerspruchslosigkeit mit der die moralischen Prinzipien
als Gesetze des mundus intelligibili gedacht werden konnen.

In der nachmetaphysischen Konzeption der habermasschen Diskursethik
kann jedoch weder die Bedingung fiir, noch die N&tigung zur Moral von einer,
durch transzendentale Annahmen begriindeten Unterscheidung der Welt in einen

203 Habermas, Was macht eine Lebensform rational, S. 43.

204 Vgl. dazu auch das Kapitel »All Crushing« Critic of Metphysics« in: Kiihn,
Kant, S. 238ff.

205 KantIV, S. 451.

206 Vgl. Kant IV, S. 452.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 149

rein intellektuellen und einen empirischen Raum abhédngig gemacht werden.
Daher wird die Moglichkeit der Moral an die Struktur von Kommunikation in-
nerhalb der Lebenswelt gekoppelt und so die Konzeption einer Zwei-Reiche-
Lehre ausgeschlossen.

Die Diskursethik [gibt] die Zwei-Reiche-Lehre auf; sie verzichtet auf die kategoriale Un-
terscheidung zwischen dem Reich des Intelligiblen, dem Pflicht und freier Wille angehéren,
und dem Reich des Phdnomenalen, das u.a. die Neigungen, die blof3 subjektiven Motive,
auch die Institutionen des Staates und der Gesellschaft umfaft.>”’

Habermas reduziert die Zwei-Reiche-Lehre auf das Spannungsverhiltnis, das
sich zwischen den weiter oben bereits erlduterten kontrafaktischen Prasuppositi-
onen von Kommunikation und Faktizitdt bildet. Denn trotz der universalen Vor-
aussetzungen, die in Sprache immer schon vorhanden sind, existieren in der fak-
tischen Welt moralische Probleme, die eine diskursive Kldrung gerade notwendig
machen. Damit reduziert Habermas den »Hiatus zwischen Intelligiblem und Em-
pirischem« auf das Spannungsfeld, das »sich in der faktischen Kraft kontrafakti-
scher Unterstellungen innerhalb der kommunikativen Alltagspraxis selber be-
merkbar macht«**®. Durch die Institution des Diskurses wird daher nicht nur der
monologische Ansatz des Kategorischen Imperativs, sondern zugleich die Not-
wendigkeit der Annahme eines transzendentalen Subjekts und der Zwei-Reiche-
Lehre tiberwunden. Die Begegnung von Subjekten, die sich innerhalb eines Dis-
kurses tiber moralische Normen verstiandigen, ist nach der Preisgabe der Zwei-
Reiche-Lehre nicht mehr abhédngig von einer transzendentalen Vorverstindigung
dieser Subjekte.””

Begrindungsdifferenzen:
Das Faktum der Vernunft als Ausweichmanéver

Eine weitere Differenz zwischen den Ansidtzen von Kant und Habermas liegt in
ihren jeweiligen Begriindungskonzeptionen. Es wurde bereits darauf hingewie-
sen, dass sich der moralische Wille fiir Kant ausschlieflich durch Freiheit be-
stimmt: Nur wenn ein Wille nicht durch duflere Antriebe, sondern ausschlief3lich
aus Freiheit durch das praktische Gesetz bestimmt wird, kann er als ein guter
Wille gelten. Insofern stellt Freiheit die Bedingung fiir Moralitét dar, der Begriff
der Moralitit wird also von Kant letztlich auf Freiheit zuriickfiihrt.*' Damit stellt
sich die Frage, wie der Begriff der Freiheit bei Kant — zumindest in praktischer

207 Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
22.

208 Ebd. S. 20.

209 Vgl. Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 156.

210 Vgl. Kant V, S. 28f.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

21 Kant erldutert zunidchst, dass, obwohl der

moralische Wille von allen sinnlichen Antrieben frei zu sein hat, er zugleich, um
praktisch zu werden, auch bestimmt werden muss. Das entspricht dem Umstand,
dass eine Handlung ohne Motiv nicht gedacht werden kann. Die Motivation einer
Handlung fillt bei Kant jedoch allzu leicht mit jener heteronomen Willenssteue-
rung zusammen, die fiir ihn das Gegenstiick zur Handlung aus Freiheit bedeutet.
Insofern jeder Wille, um praktisch zu werden, bestimmt werden muss, entsteht
damit das Problem, dass der moralische Wille bestimmt, aber zugleich auch frei
zu sein hat. Kant zieht daraus die Schlussfolgerung, dass nur die gesetzgebende
Form selbst als Bestimmungsgrund des Willens auftreten kann. Ohne dieses Ge-
setzesverstdndnis hier einer genaueren Kritik unterziehen zu konnen, kann fest-
gehalten werden, dass Kant in der Herleitung des praktischen Gesetzes und sei-
ner Bestimmung des Willens schon von der Freiheit des Willens ausgeht: er
bringt Freiheit und Moralitit also in einen wechselseitigen Zusammenhang.
»Freiheit und unbedingtes praktisches Gesetz weisen also wechselweise auf ein-
ander zuriick.«*'> Die Begriindung des praktischen Gesetzes steht bei Kant also
in einer zirkuldren Verhéltnis zum Begriff der Freiheit, denn zunéchst wird pos-

Hinsicht — verstanden werden kann.

tuliert, dass der Mensch als intelligibles Wesen frei sei, damit man ihn ohne Wi-
derspruch unter das sittliche Gesetz stellen kann, anschlieBend steht er unter dem
sittlichen Gesetz, weil er als freies Wesen postuliert wurde.””> Habermas wirft
Kant daher einen Zirkelschluss vor. Fiir ihn stiitzt sich die Begriindung des Kate-
gorischen Imperativs, »soweit er sich nicht einfach auf ein »Faktum der Ver-
nunft« beruft, auf die normativ gehaltvollen Begriffe von Autonomie und freiem
Willen; damit setzt er sich dem Bedenken einer petitio principii aus«?'*.

Welche Rolle genaue Rolle aber spielt das »Faktum der Vernunft« bei Kant?
Kant bezeichnet die Freiheit auch als den Seinsgrund, die ratio essendi des prak-
tischen Gesetzes und das praktische Gesetz als den Erkenntnisgrund, die ratio
cognoscendi der Freiheit.”"> Diese Unterscheidung fiihrt zu einer wichtigen Ein-
sicht Kants in der Frage nach der Begriindung des praktischen Gesetzes: Zwar
tritt die Freiheit fiir Kant als die ratio essendi des praktischen Gesetzes auf, doch
konne Freiheit selbst wiederum nicht ohne den Verweis auf das praktische Ge-
setz erklart werden. Des Weiteren sei die Freiheit weder in der Erfahrung noch
unmittelbar gegeben.

Ich frage hier nun [...] wovon unsere Erkenntnif3 des unbedingt Praktischen anhebe, ob von
der Freiheit, oder dem praktischen Gesetze. Von der Freiheit kann es nicht anheben; denn

211 An dieser Stelle ist ein erneuter Verweis auf die weiter oben bereits behandelte
Zwei-Reiche-Lehre nicht mehr ausreichend, denn diese stammt aus der theoreti-
schen Philosophie und kann daher die Fragestellung der praktischen Philosophie
nicht hinreichend beantworten.

212 KantV, S. 29.

213 Vgl Kant IV, S. 450.

214 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 89.

215 Kant 'V, S. 4, Fulinote.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 151

deren kénnen wir uns weder unmittelbar bewuflt werden, weil ihr erster Begriff negativ ist,

noch darauf aus der Erfahrung schlieBen [...].2'¢

Aus diesem Grund kann auch der Begriff der Freiheit nicht die ratio cognoscendi
der Moralitit sein. Kant setzt vielmehr direkt beim Faktum des praktischen Ge-
setzes selbst an, genauer bei dem unmittelbaren Bewusstsein fiir dieses Gesetz.
Also ist es das moralische Gesetz, dessen wir uns unmittelbar bewuflt werden [...], welches
sich uns zuerst darbietet und, indem die Vernunft jenes als einen durch keine sinnliche Be-
dingungen zu iiberwiegenden, ja davon génzlich unabhidngigen Bestimmungsgrund dar-
stellt, gerade auf den Begriff der Freiheit fithrt.*!”

Kant geht also davon aus, dass das moralische Gesetz als ratio cognoscendi den
moglichen Ausgangspunkt der Darstellung des Begriffes der Freiheit bietet.

Vor dem Hintergrund des dargestellten reziproken Verhéltnisses von Freiheit
und Moralitit stellt sich allerdings die Frage, weshalb das moralische Gesetz als
ratio cognoscendi auftreten kann, d.h. wieso Kant in Bezug auf das moralische
Gesetz die Moglichkeit gegeben sieht, den Zirkel an dieser Stelle aufzubrechen
und einen Erkenntnisgrund des praktischen Gesetzes unabhingig vom Begriff der
Freiheit zu konstatieren. Zunéchst lehnt Kant den Ausdruck »Beweis« im Zu-
sammenhang der Herleitung des Kategorischen Imperativs explizit ab. »Es ist aber
schlechterdings unmaoglich, von diesem kategorischen Imperativ noch einen Be-
weis zu fiihren [...].«*'® Vielmehr miisse man von ihm als einem Faktum ausgehen.

Man kann das BewuBtsein dieses Grundgesetzes ein Factum der Vernunft nennen, weil man
es nicht aus vorhergehenden Datis der Vernunft, z.B. dem Bewufitsein der Freiheit (denn
dieses ist uns nicht vorher gegeben), herausverniinfteln kann, sondern weil es sich fiir sich
selbst uns aufdringt [...].>"°

Kant ist also tatsichlich der Uberzeugung, dass der Kategorische Imperativ nicht
aus dem Begriff der Freiheit abgeleitet werden konne, sondern vielmehr als ein
Faktum begriffen werden miisse, das keine andere Herleitung oder Erkenntnis-
quelle zulasse, als den Umstand, dass jeder intuitiv wisse, dass es sich beim Ka-
tegorischen Imperativ um das zentrale moralische Gesetz handelt, das uns durch
seine Form verpflichtet, ihm gemiB zu handeln.””® Insofern kann Kant auch sa-
gen, dass es »schlechterdings unméglich [ist], von diesem kategorischen Impera-
tiv noch einen Beweis zu fiihren [...]J«.*2' Er erklirt damit zugleich, dass das mo-
ralische Gesetz nicht durch die Philosophie abgeleitet oder aufgestellt, sondern
aus dem allgemeinen Bewusstsein um die Tatsache des Kategorischen Imperativs

216 Ebd. S. 29 Anmerkung.
217 Ebd. S. 29f.

218 Kant VI, S. 273.

219 KantV, S. 31.

220 Vgl. ebd.

221 Kant VI, S. 273.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

erkannt werde. Fiir Kant existiert der oberste praktische Grundsatz mithin vor je-
dem Versuch ihn zu legitimieren oder abzuleiten. Von der Philosophie kann er
mithin nur erkannt, nicht jedoch aufgestellt werden.*?

Habermas geht mit dieser Begriindungskonzeption hart ins Gericht. Er erklart,
dass das »Faktum der Vernunft« letztlich nur eine terminologische Bezeichnung
fiir die »Erfahrung des Genétigtseins durchs Sollen«®” darstellt und, insofern es
den Anspruch erhebt, das Begriindungsproblem abzuschlieBen, nur als ein Aus-
weichmandver bezeichnet werden kénne.”* Er selbst stellt diesem Begriindungs-
entwurf ein >transzendentalpragmatisches Begriindungskonzept« entgegen, in
dem er die Uberzeugung vertritt, dass die Ableitung des Universalisierungs-
grundsatzes aus den allgemeinen Kommunikationsvoraussetzungen im Sinne der
Universalpragmatik mdoglich sei. »Die Diskursethik erhebt den Anspruch, jenes
Begriindungsproblem, dem Kant letztlich durch den Hinweis auf ein Faktum der
Vernunft [...] ausweicht, mit der Ableitung von >U« aus allgemeinen Argumenta-
tionsvoraussetzungen geldst zu haben.«*>’

Habermas hat damit vier Aspekte der kantischen Ethik detranszendentalisiert,
die seiner Ansicht nach teilweise metaphysisch sind: die transzendentale Subjek-
tivitdt wird in die kontrafaktischen Unterstellungen der Kommunikation tiber-
fuhrt (1), der reine Pflichtgehorsam durch die Aufnahme einer Folgenabschit-
zung in den Universalisierungsgrundsatz »U«< entschirft (2), die Zwei-Reiche-
Lehre zum Spannungsverhéltnis von Faktizitidt und Geltung deflationiert (3) und
die Bezugnahme auf ein reines Faktum der Vernunft in eine noch néher zu erldu-
ternde transzendentalpragmatische Begriindungskonzeption tiberfiihrt (4). Ver-
bindendes Element dieser Detranszendentalisierung ist die Sprache. Sie ist, wie
auch im zweiten Teil, der zentrale Aspekt bei der Aufarbeitung und Transforma-
tion der entstandenen Problemfelder. Bisher wurde also deutlich, mit welchen
Mitteln Habermas die metaphysischen Elemente der kantischen Ethik {iberwinden
zu konnen glaubt. Allerdings stellt sich die Frage, ob der Status, den die Sprache
nun einnimmt, die {ibernommenen Begriindungsanspriiche auch einlésen kann.

4. Der Begriindungsstatus der Diskursethik und
die Rolle der Sprache

Im Zentrum der habermasschen Diskursethik steht das am Kategorischen Impera-
tiv orientierte Prinzip des Universalisierungsgrundsatzes »U¢, welches die
postkonventionelle Intuition auf den Begriff bringt, dass eine moralische Norm

222 Vgl. Kant 'V, S. 91.

223 Habermas, Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf die Diskursethik zu, S.
21.

224 Vgl. ebd.

225 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 153

ihre Giiltigkeit nur durch eine allgemeine Form oder, in den Worten der Diskurs-
ethik, nur durch allgemeine, diskursive Zustimmungsfihigkeit erweisen kann.
Das Verallgemeinerungsprinzip ist zentraler Ausdruck der Merkmale der Dis-
kursethik, denn erstens fungiert die Verallgemeinerungsfihigkeit als Briicken-
prinzip zwischen Einzel- und Allgemeinwillen und bietet damit die Grundlage
fiir die Wahrheitsanalogie moralischer Sollgeltung (kognitivistisch), zweitens
steht die Giiltigkeit dieses Prinzips fiir den Verpflichtungscharakter moralischer
Sollgeltung (deontologisch) und drittens spezifiziert die Tatsache, dass das Prin-
zip keine inhaltlichen Vorgaben impliziert, die Diskursethik als formalistische
Ethik. Schlieflich erhebt die Diskursethik des Weitern den Anspruch, dass dieses
Prinzip universal giiltig ist und »nicht nur die Vorurteile des erwachsenen, wei-
Ben, ménnlichen, biirgerlich erzogenen Mitteleuropders von heute widerspie-
gelt«.”® Darin liegt ein starker Anspruch, der im Folgenden einer genaueren
Analyse unterzogen werden soll. Denn der Anspruch auf universale Giiltigkeit
scheint zumindest prima facie genau jenem Format zu entsprechen, das Haber-
mas in seiner Kritik an Henrich selbst als metaphysisch bezeichnet hatte: »Das
metaphysische Format ist daran zu erkennen, dal das philosophische Denken
weder fallibilistisch ist wie die Wissenschaften noch pluralistisch wie die nur in
der Mehrzahl auftretenden Lebensdeutungen der Moderne.«*’

Es stellt sich daher zunédchst die Frage, ob Habermas seinen Anspruch, das
Faktum der Vernunft durch einen transzendentalpragmatischen Begriindungsver-
such zu ersetzen, iiberhaupt als Letztbegrindung verstanden wissen will. Sollte
dieses Vorgehen dem Selbstverstéindnis nach jedoch kein Letztbegriindungsver-
such sein, so bleibt fraglich, mit welchem Recht Habermas den Geltungsan-
spruch des Universalisierungsgrundsatzes als »universal« bezeichnet und wel-
chen genauen Status die transzendentalpragmatische Begriindung eigentlich ein-
nimmt.

Die erste Frage lédsst sich schnell beantworten: Obwohl Habermas an einer
transzendentalpragmatischen Begriindungsstrategie im Sinne Apels festhilt, er-
hebt er im Gegensatz zu diesem keinen Anspruch auf eine Letztbegriindung sei-
nes diskursethischen Ansatzes.””® »Eine Letztbegriindung der Ethik ist weder
mdglich noch notig.«*?’ Und an anderer Stelle: »Gegen den Einwand des ethno-
zentristischen Fehlschlusses will ich [...] Apels Vorschlag einer transzendental-
pragmatischen Begriindung der Ethik ins Feld fiihren. Ich werde Apels Argument
[...] so modifizieren, dafl ich den Anspruch auf >Letztbegriindung« unbeschadet
preisgeben kann.«**°

226 Ebd. S. 12.

227 Habermas, Riickkehr zur Metaphysik, S. 902.

228 Vgl. auch Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S. 16 und S.
198.

229 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 195.

230 Habermas, Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 88.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Die Diskrepanz zwischen den Begriindungsprogrammen Apels und Haber-
mas’ sind fuir die Frage nach den metaphysischen Implikationen duferst wichtig.
Im Folgenden wird daher zunéchst die transzendentalpragmatische Letztbegriin-
dungskonzeption im Sinne Karl-Otto Apels vorgestellt, um diese anschlieSend
der universalpragmatischen Konzeption Habermas’ gegeniiber zu stellen.

4.1 Die transzendentalpragmatische Letztbegriindung der Ethik bei
Karl-Otto Apel.

Apel hatte in der Auseinandersetzung mit Popper und Albert festgestellt, dass die

philosophischen Stromungen im Westen zu einem Komplementarititssystem ge-

fuhrt haben, in dem strikt zwischen privater Moral(entscheidung) und objektiver

Wissenschaft unterschieden wird.”>' Nach einer anthropologischen Analyse der

Herausforderungen der Moderne kam Apel allerdings zu dem Schluss, dass die

Notwendigkeit einer Ethik besteht, in der eine Unterscheidung in dieser Form ge-

rade nicht vorgenommen werden darf. Zwar will Apel die theoretische mit der

praktischen Vernunft nicht gleichsetzen, seine Differenzierung beider fillt jedoch
vor dem Hintergrund der modernen Problemsituation anders aus als bei Popper
oder Hans Albert.

Das grundlegende Problem, das Apel herausgearbeitet hatte, war die Beant-
wortung der Frage, wie die »Philosophie tiberhaupt mit inter-subjektivem Gel-
tungsanspruch iiber das reden [kann], was per definitionem subjektiv und
singular ist«.”** Mit anderen Worten, es muss geklirt werden, ob und wie morali-
schen Entscheidungen — die im Szientismus ausschlieBlich einen auf das einzelne
Subjekt beschrankten Geltungsbereich beanspruchen — ein intersubjektiv giiltiger
Geltungsanspruch zugewiesen werden kann. In Frage steht damit letztlich die
Begriindung der Ethik.”** Dass diese Begriindung iiberhaupt méglich sein soll,
wird von vielen Philosophen mit starken Argumenten bezweifelt. Apel fasst eini-
ge dieser Argumente zusammen:

e Humes Prinzip: Aus Tatsachen lassen sich keine Normen ableiten.

e Objektivitdt vs. Normativitit: da Wissenschaften nur von Tatsachen handeln
(die per se nicht-normativ sind), ist eine wissenschaftliche Begriindung einer
normativen Ethik unmdoglich

e Wissenschaft, Intersubjektivitdt und Ethik: Da nur die Wissenschaft objekti-
ves Wissen liefert und Objektivitit mit intersubjektiver Geltung identisch ist,
ist eine Begriindung der Ethik, die intersubjektive Geltung beanspruchen
kann, unmaoglich.

Apel ist allerdings der Ansicht, dass sich diese Argumente widerlegen lassen. Die
entscheidende, operative These lautet, »da} schon die, nicht nur in jeder Wissen-

231 Vgl. oben.
232 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 369.
233 Vgl ebd. S. 378.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 155

schaft, sondern in jeder Problemerorterung vorausgesetzte, rationale Argumenta-
tion die Geltung universaler ethischer Normen voraussetzt«**. Zur Begriindung
dieser These verweist Apel auf den Umstand, dass die Uberpriifung der Geltung
von Argumenten keinesfalls privatim geschehen kann, sondern a priori auf eine
Gemeinschaft von Wissenschaftlern bzw. Argumentationsteilnehmern angewie-
sen ist. Daraus schlieit Apel, dass moralische Normen bereits einen Einfluss auf
die Geltung von Argumenten selbst haben.”* Dies folge aus dem Umstand, dass
jede Argumentationsgemeinschaft an bestimmte, auch moralische Normen ge-
bunden sei. Apel verdeutlicht diesen Gedankengang mit dem Hinweis auf die
Unterscheidung von performativen und propositionalen Bestandteilen der Re-
de”®: da jeder Sprechakt im Sinne seines performativen Bestandteils zugleich ei-
ne Handlung darstellt, ergibt sich ein Bedarf nach moralischer Regulation von
Sprech-Handlungen, auf dessen Grundlage die propositionalen Aussagen getrof-
fen bzw. in eine funktionierende Argumentation implementiert werden kénnen.
Die (auch von Habermas vorgenommene) Differenzierung von performativen
und propositionalen Redebestandteilen spiegelt damit fiir Apel auf sprachanalyti-
scher Ebene die Problematik der ethischen Fundierung wissenschaftlicher Objek-
tivitdt wider.

Das Argument von Apel ldsst sich unter dem Stichwort der »Uberwindung
des methodischen Individualismus< zusammenfassen: mit Wittgenstein und Peir-
ce geht er davon aus, dass der Begriff der Geltung nur im Rickgriff auf eine
Argumentationsgemeinschaft, die sich an bestimmten Regeln orientiert, rekonst-
ruiert bzw. tiberhaupt begriffen werden kann. Das einzelne Subjekt hat demnach
a priori keine Moglichkeit, die Berechtigung bestimmter Behauptungen zu prii-
fen.”” Im Gegensatz zu Wittgenstein geht Apel allerdings davon aus, dass diese
Regeln einen moralischen Kern besitzen, dessen Geltung universell ist. Die Ob-
jektivitdt der Wissenschaft ist damit immer schon in einen sozialen, normativ be-
stimmten Kontext eingelassen, der sie mitkonstituiert.*®

234 Ebd. S. 397.

235 Vgl. Wittgensteins Privatsprachenargumentin:Wittgenstein, Philosophische Un-
tersuchungen, §§ 243; S. 256-272; S. 293; S. 311. Siehe dazu auch Wellmer, Alb-
recht: Sprachphilosophie. Eine Vorlesung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004, S.
53-119 (Vorlesung 2 und 3).

236 Vgl. dazu das Kapitel III. 2. »Handlungskoordinierung und Sprechaktanalyse«.

237 Natiirlich kann ein einzelnes Individuum fiir sich priifen, ob ein bestimmter An-
spruch berechtigt ist. Entscheidend ist jedoch, dass diese Priifung auf die Interna-
lisierung regelgeleiteten und insofern intersubjektiven Verhaltens angewiesen ist
und dieses Verhalten erst anschlieffend in foro interno vollzogen werden kann.

238 Wittgenstein hebt zwar die Notwendigkeit eines Regelsystems zum Zwecke einer
funktionierenden Sprache besonders hervor, geht aber nicht von einem transzen-
dentalen Element oder Kern einzelner Sprachspiele aus. Auf diesen Aspekt be-
zieht sich Apel vermittels der bei Peirce notwendigen Annahme einer universellen
Kommunikationsgemeinschaft, die jedes einzelne Sprachspiel voraussetzen muss,
um {iberhaupt ein solches zu sein. In dieser Hinsicht muss die Differenz zwischen
Apel und Wittgenstein besonders betont werden.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Kurz: Die normative Wissenschaftslogik (Szientistik) setzt normative Hermeneutik und mit
dieser zugleich normative Ethik voraus, weil >einer allein< nicht Wissenschaft treiben und
etwa seine Mitmenschen mit Hilfe einer privaten Logik zu bloBen Objekten der >Beschrei-

bung¢ und >Erklérung« reduzieren kann.?*

Eine erste mogliche Kritik an diesem Ansatz bezieht sich auf die potentielle Zir-
kularitit der dargestellten Argumentation. Apel selbst gibt einen Hinweis darauf,
dass man behaupten konnte, Argumentation mit Argumentationspartnern sei na-
tiirlich auch auf moralische Verhaltensweisen angewiesen — aber eben nur dann,
wenn ich mich tatsdchlich auch als moralisches Wesen verstehe und demgeméf
pflichtbewusst handle. Anders ausgedriickt, ich kann durchaus unter regelkon-
formen Verhalten an einer Argumentation teilnehmen aber tatséchlich eine un-
moralische Absicht verfolgen. Diese, schon von Kant untersuchten Differenz
zwischen »pflichtgemidBem Handeln« und »Handeln aus Pflicht« hilt Apel je-
doch nicht fiir triftig. Auf Grundlage der bisherigen Argumentation konne eine
solche Differenzierung nicht mehr aufrechterhalten werden, da jeder rein zweck-
rational und nur scheinbar moralisch eingestellte Argumentationsteilnehmer sich
bei der Teilnahme an einer bestimmten Diskussion in genau gleicher Weise an
die vorgegebenen Regeln halten miisse, wie das tatsdchlich moralische gesonne-
ne Subjekt. Dies folge aus der Tatsache, dass die Realisierung des Zwecks einer
Argumentation eben gerade von der Befolgung der (moralischen) Regeln der Ar-
gumentation abhéngig sei. Schon Peirce habe darauf hingewiesen, dass Wahrheit
nur in Bezug auf eine ideale, nicht realisierbare Kommunikationsgemeinschaft
aller Subjekte bestimmt werden kénne. Ein instrumentalistisch eingestellter Ar-
gumentationsteilnehmer miisste sich daher in simtlichen Argumentationen, deren
Zweck zumindest implizit Wahrheit ist, regelkonform verhalten. Dies bedeutet
nach Peirce jedoch, dass er sich immer in dieser (moralischen) Weise verhalten
miisse, denn eine Realisierung des Ideals sei erstens ausgeschlossen, werde aber
zweitens dennoch immer angestrebt. Damit wird das »pflichtgeméfBe Handeln«
vom »Handeln aus Pflicht« ununterscheidbar.

Fur Apel verweist die Tatsache, dass Sprechen immer auch Handeln ist, bzw.
dass ein Sachverhalt nur unter Verwendung von Illokutionen mitgeteilt werden
kann — kurz: dass Argumentieren auch immer ein sozialer Akt ist — auf ein rezip-
rokes Abhéngigkeitsverhiltnis von Wahrheit und Moral Apel erkennt in diesem
Abhéngigkeitsverhéltnis eine Parallele zu spezifischen Aussagen der klassischen
Metaphysik, denn die Untrennbarkeit von Gutem und Wahrem entspreche der
von der klassischen Metaphysik behaupteten Identitdt von bonum und verum.
Daher behauptet er auch, dass jenes Gut, welches die Metaphysik bei Parmenides
und Platon einstmals als seiend postulierte, um an diesem alles Existierende aus-
zurichten, auch von der modernen Philosophie noch immer verteidigt werden
miisse.

239 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 403.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 157

Was die klassische Metaphysik sub specie aeternitatis als seiend unterstellte — die Identitét
des unum, bonum, verum —, das muss die moderne Philosophie einer geschichtlich riskanten
Vermittlung von Theorie und Praxis immer noch als sinnkritisch notwendiges Postulat und

— hinsichtlich der Realisierung — als »Prinzip Hoffnung« unterstellen.”*’

Wie aber glaubt Apel dieses bonum im Argumentationskontext moderner Philo-
sophie rechtfertigen zu kénnen? Diese Frage lésst sich besonders gut anhand der
Auseinandersetzung Apels mit Karl Popper und Hans Albert darstellen. Auch
wenn der Standpunkt Apels in beiden Debatten letztendlich der gleiche ist, lassen
sich doch systematisch jeweils verschiedene Bedeutungsaspekte auseinander hal-
ten: in der Auseinandersetzung mit Popper legt Apel den Schwerpunkt auf eine
Argumentation, die man als >Strategie des performativen Widerspruchs< bezeich-
nen konnte, in der Auseinandersetzung mit Albert orientiert er sich vor allem am
so genannten »Miinchhausen-Trilemmac.

Letztbegriindung als Konsequenz der Frage »Was soll ich tun?«

Popper ist, wie oben gezeigt, der Ansicht, dass es keine Letztbegriindung geben
kann. Die Begriindungskette einer ethischen Konzeption kann seiner Auffassung
nach nur durch eine irrationale Entscheidung beendet werden. Apel erklirt sei-
nerseits, dass die einzigen Argumente, die Popper fiir die Akzeptanz seiner eige-
nen Philosophie anfithren kénne, »pragmatische ZweckmiBigkeitsargumente«*'
seien - die Entscheidung selbst miisse Popper jedoch jedem Einzelnen tiberlas-
sen. Apel teilt zwar die Ansicht Poppers, dass ein Willensentschluss nicht deter-
miniert werden kann,, dies ziehe aber nicht die Schlussfolgerung nach sich, dass
die Entscheidung fiir oder gegen eine bestimmte Theorie an sich irrational sei.
Man miisse zwar durchaus zugestehen, dass auch ein vollig rational begriindetes
Prinzip nicht allein aufgrund seiner Rationalitdt den Entschluss zu seiner Befol-
gung impliziere - dazu sei vielmehr immer eine praktische Motivation nétig, die
der Rationalitit selbst nicht inhédrent ist. In dieser Hinsicht, so erklédrt Apel, konne
man also durchaus von der Irrationalitit der Entscheidung sprechen - damit sei
aber keineswegs die Moglichkeit der rationalen Begriindung des betreffenden
Prinzips selbst negiert.

Insofern bedarf die praktische Realisierung der Vernunft durch den (guten) Willen immer
eines Engagements, das sich nicht andemonstrieren 148t und das man insofern »irrational¢
nennen mag. Aber diese — zugegebene — Einschrankung des »Rationalismusc« ist nicht — wie
Popper und Albert zu glauben scheinen — mit dem Verzicht auf eine rationale Begriindung
des primiren Engagements fiir die Vernunft identisch. >*

240 Ebd.

241 Ebd. S. 412.

242 Ebd. S. 413. Dies entspricht der Problematik des Begriffs der »Achtung« in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten bei Kant. Auch Kant musste erkldren, wie

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Dieses rein praktische Moment der Realisierung von Vernunft wird uns bei Ha-
bermas als Notwendigkeit von >entgegenkommenden Lebensformen< wieder be-
gegnen. Apel akzeptiert allerdings nicht, dass auf der einen Seite eine theoreti-
sche Begriindung von Prinzipien moglich sein soll, deren Relevanz auf der prak-
tischen Seite durch die rein subjektive Entscheidung des Einzelnen ausgehebelt
wird. Er erklart daher, dass bereits die Frage des Einzelnen, nach welchen Regeln
er sich verhalten miisse — also die Frage: »Was soll ich tun?« — den Fragenden
auf bestimmte Regeln festlegt, die von diesem selbst nur um den Preis des »Obs-
kurantismus«** ignoriert werden kénnen. Wie ist das zu verstehen?

Der methodische Individualismus — Apel spricht sogar von einem »methodi-
schen Solipsismus«’** — geht davon aus, dass die Beantwortung der Frage »Was
soll ich tun?« vom jeweils einzelnen Subjekt durchgefiihrt werden kann. Haber-
mas ist, wie im Kapitel zur Detranszendentalisierung der kantischen Ethik darge-
stellt, der Ansicht, dass bei Kant eine Harmonisierung der empirischen Einzel-
subjekte durch das transzendentale Subjekt stattfindet, sodass die Ergebnisse die-
ser autonomen Reflexion insofern verallgemeinert werden konnen, als das empi-
rische Subjekt sich in dieser Reflexion als dem mundus intelligibilis zugehorig
erweist.”* Habermas hatte diese metaphysische Konzeption durch den Diskurs,
in dem die Subjekte faktisch miteinander vermittelt werden konnen, ersetzt. Wird
nun die Pramisse eines vermittelnden Elements wie bei Popper und Albert ohne
Ersatz aufgegeben, so findet eine Harmonisierung der Einzelsubjekte iiberhaupt
nicht mehr statt. Die einzelnen Subjekte bleiben intellektuell autonom, was zur
Folge hat, dass das Ergebnis moralischer Reflexion insofern als irrational ange-
sehen werden kann, als es keinen inneren Bezug mehr auf Allgemeinheit, auf ei-
ne volonté général hat. Mit anderen Worten, die Detranszendentalisierung des
transzendentalen Subjekts fiihrt, insofern eine begriffliche Substituierung nicht
stattfindet, zur Vereinzelung der Subjekte, mit dezisionistischen Folgen fiir die
Moralphilosophie. Popper gibt daher zwar zu, dass ein Diskurs tiber Fragen der
Ethik sinnvoll sei (criticist frame), er ist allerdings weiter der Ansicht, dass die
Entscheidung fiir den Eintritt in diesen Diskurs selbst wiederum nicht rational
begriindet werden kénne. Genau diese bestreitet Apel:

der Wille des Einzelnen (in kantischer Terminologie »subjektiv«) durch das Ge-
setz bestimmt werden konne. Dazu fiihrt er den Begriff der »Achtung vor dem Ge-
setz¢ ein (Kant IV, S. 400), sieht darin aber keinen Einbruch von Irrationalismus
in seine Theorie (siehe ebd. FuBnote S. 401).

243 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 413.

244 Ebd. S. 414.

245 Natiirlich geht auch Kant nicht davon aus, dass jedes einzelne Subjekt sich fak-
tisch moralisch verhélt. Dies kann jedoch entweder darauf zuriickgefiihrt werden,
dass es in seiner Reflexion nicht vernunftbestimmt ist, d.h. heterogener Bestim-
mung unterliegt, oder nicht die Kraft hat, die Vernunftiberlegungen praktisch
werden zu lassen.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 159

Ich mochte jedoch noch weiter gehen, um dem Einwand zu begegnen, dafl immerhin der
EntschluB zum Eintritt in die (rationale) Diskussion, der Entschluf3 also zum Philosophieren
eine irrationale, moralische Entscheidung im Sinne Poppers darstellen konnte: wire dies
richtig, dann miifite es moglich sein im Sinne einer Diskussion, d.h. einer intendierten Ver-
stindigung tiber gute und schlechte Griinde, sich in die Lage eines Menschen zu versetzen,

der noch vor dem Eintritt in genau diese Diskussion steht.**¢

Apel will damit sagen, dass die Entscheidung, nicht an einem Diskurs teilzuneh-
men, selbst nicht im »luftleeren Raum« getroffen werden konne. Apel nutzt hier
erneut mutatis mutandis das Privatsprachenargument von Wittgenstein, um zu
verdeutlichen, dass ein einzelnes Subjekt keine Moglichkeit hat, eine Entschei-
dung fiir oder gegen eine bestimmte Situation zu treffen, wenn man nicht davon
ausgeht, dass es selbst schon bestimmte Regeln fiir diese Handlung erlernt hat,
die selbst a priori intersubjektiver Natur sind. Der methodische Individualismus
geht hingegen davon aus, »man konne schon denken und sinnvoll entscheiden,
bevor man die Regeln der Argumentation als solche einer kritischen Kommuni-
kationsgemeinschaft zumindest implizit anerkannt hat [...]«**’. Insofern verhilt
sich das »transzendentale Sprachspiel der transzendentalen Kommunikationsge-
meinschaft«**® Apels Ansicht nach methodisch primér zur Entscheidung fiir oder
gegen Kommunikation bzw. Argumentation.

Obskur ist eine Entscheidung gegen den Diskurs fiir Apel zusitzlich auch
deshalb, weil die »Moglichkeit des Selbstverstindnisses und der Selbstidentifika-
tion«** bei einer solchen Entscheidung immer schon vorausgesetzt werden muss.
Der Mensch besitzt diese Fahigkeiten jedoch nur aufgrund seiner Teilnahme an
einer diskursiven Sozialitit. Genau genommen widerspricht sich ein, mit der Fa-
higkeit zur Selbstidentifikation ausgestattetes Subjekt daher selbst, wenn es die
Entscheidung trifft, einen Diskurs zu verweigern. Dieses von Apel vorgestellte
Argument nennt man auch das »Argument des performativen Widerspruchs«.

Entscheidend ist nun, dass Apel aus diesen Uberlegung schlussfolgert, der
Wille zur Argumentation besitze eine transzendentale Gltigkeit, deren kategori-
scher Charakter auf jene moralischen Regeln iibertragen werden kann, die im
Begriff der Argumentation selbst enthalten sind. Mit anderen Worten, aus der
Tatsache, dass jedem (mit Selbstbewusstsein ausgestatteten) Subjekt®, ein tran-
szendentaler Wille zur Diskussion unterstellt werden muss, kann nach Apels An-
sicht die Schlussfolgerung gezogen werden, dass fiir dieses Subjekt die, im Be-
griff der Argumentation per se enthaltenen Argumentationsregeln auch praktisch-
transzendentale Geltung beanspruchen koénnen. »Insofern ist der Wille zur Ar-

246 Ebd. 414.

247 Ebd.

248 Ebd.

249 Ebd.

250 Im Folgenden wird Selbstbewusstsein als Bedingung fiir den Subjektbegriff unter-
stellt, sodass auf den Zusatz »mit Selbstbewusstsein ausgestattet« verzichtet wer-
den kann.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

gumentation nicht empirisch bedingt, sondern transzendentale Bedingung der
Moglichkeit jeder Erorterung hypothetisch angenommener empirischer Bedin-
gungen.«>'

Hier stellt sich zunéchst die Frage, wieso Apel der Ansicht ist, er kénne aus
der Tatsache, dass sich ein Subjekt als solches nur im Zusammenhang von Spra-
che und Diskurs konstituiert, schlussfolgern, dass das gleiche Subjekt zukiinftig
einen Willen zu diesen Konstitutionsbedingungen besitzen miisse — und sei dies
auch ein transzendentaler Wille. Mit anderen Worten, wenn ein Wesen nur durch
Sprache und Diskurs zu einem Subjekt werden konnte, bedeutet dies nicht not-
wendigerweise, dass ihm aufgrund dieser Tatsache zukiinftig ein Wille zu diesen
subjektkonstituierenden Prozessen unterstellt werden kann: niemand muss wol-
len, was er ist.

Es bleibt weiterhin die Frage offen, wieso der transzendentale Wille zu einer
mit impliziten moralischen Normen ausgestatteten Argumentation zugleich
Handlungsverpflichtungen beinhalte. Diese Kritik wird auch von Habermas ge-
iibt und im Abschnitt III 4.4 »Der Status der habermasschen Begriindungskon-
zeption und seine Differenzen zur Transzendentalpragmatik Apels« ndher behan-
delt.

SchlieBlich muss auch der von Apel in dieser Argumentation implizit ver-
wendete Regelbegriff genauer analysiert werden. Apel ist offensichtlich der An-
sicht, dass die Regeln, welche die sprachliche Handlungskoordinierung struktu-
rieren, einen transzendentalen Status haben, da sie nicht-hintergehbar sind. Diese
Nichthintergehbarkeit legitimiert bei Apel jenen starken Theorie- und Begriin-
dungsanspruch, der aus einer anderen Perspektive einen Metaphysikverdacht
aufkommen ldsst. John R. Searle hat in seiner Publikation Sprechakte eine in die-
ser Hinsicht sehr interessante Unterscheidung zwischen regulativen und konstitu-
tiven Regeln Vorgenommen252: Sprache ist demnach eine regelgeleitete Form des
Verhaltens, deren Konstitutionsbedingungen innerhalb der (Sprach)Regeln selbst
zu finden sind. Dieser Umstand, dass Sprache nur vor dem Hintergrund von gel-
tenden Regeln {iberhaupt realisierbar ist, macht fiir Searle das Vollziehen eines
Sprechaktes zu einer »institutionellen Tatsache«*. Betrachten wir kurz den Un-
terschied von regulativen und konstitutiven Regeln: erstere dienen dazu, eine Té-
tigkeit zu regulieren, deren Vorhandensein selbst nicht von den Regeln abhingig
ist. »Regulative Regeln regeln eine bereits existierende Tétigkeit, eine Téatigkeit,
deren Vorhandensein von den Regeln logisch unabhingig ist.«*>*

Beispiele fiir diese Form von Regeln sind Verhaltensregeln bei Tisch oder
andere soziale Umgangsformen. Im Gegensatz dazu sind Phianomene, die durch
konstitutive Regeln geregelt werden, nicht unabhéngig von diesen Regeln denk-
bar — konstitutive Regeln konstituieren und regeln die Tétigkeit gleichermaf3en.

251 Ebd. S. 415.
252 Vgl. Searle, Sprechakte, S. 54ff.
253 Ebd. S. 78ff.
254 Ebd. S. 54f.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 161

»Konstitutive Regeln konstituieren (und regeln damit) eine Tatigkeit, deren Vor-
handensein von den Regeln logisch abhingig ist.«*> Beispiel dafiir ist das Ver-
hiltnis der Spielregeln zum Spiel. Ein Spiel ist ohne seine spezifischen Regeln
nicht denkbar. Mit anderen Worten, nur durch spezielle, das Verhalten leitende
Regeln wird aus einem Verhalten ein bestimmtes Spiel. Sprechakte basieren nun
nach Ansicht von Searle auf konstitutiven Regeln.”*®

Wenn ich sage, daf} eine Sprache sprechen eine regelgeleitete Form des Verhaltens ist, so
denke ich dabei nicht an die besonderen Konventionen, deren man sich bedient, wenn man
diese oder jene Sprache spricht [...], sondern an die Regeln, die [...] solchen Konventionen

als ihrer Manifestation oder Realisierung zugrunde liegen.?’

Der Begriff der konstitutiven Regel ldsst sich nun gut auf Apels These vom tran-
szendentalen Status der Sprache beziehen. Das Argument Apels lautet dann, dass
Sprache genau deshalb unhintergehbar ist, weil die ihr zugrunde liegenden Re-
geln konstitutive Regeln sind und man somit nicht aus dem Sprachspiel — wie
etwa aus gutem Verhalten — aussteigen konne, ohne das gesamte Spiel zu negie-
ren. Dies wiirde auf die Sprache bezogen, bedeuten, nicht mehr zu sprechen. Die-
se Alternative ist fiir Apel jedoch, wie gezeigt, pathologische.

Searle erklért jedoch etwas spiter, dass Sprechakte als »institutionelle Tatsa-
chen« aufgefasst werden miissten — und dies ist fiir die Leitfrage von eminenter
Bedeutung. Searle unterscheidet zwischen zwei verschiedenen Formen von Tat-
sachen: der natiirlichen und der institutionellen Tatsache. Als Modell der natiirli-
chen Tatsachen bezeichnet er die von den Naturwissenschaften bzw. ihren Me-
thoden konstituierten Aussagen iiber die Welt.”® Dem stehe eine andere Form
von Tatsachen gegeniiber, die ebenfalls »offenkundig objektiver Art sind und
keineswegs auf Meinungen oder Gefiihlen oder Emotionen beruhen«®”, aber
dennoch nicht in das naturwissenschaftliche Weltbild passten. Beispiele hierfiir
seien Tatsachen wie »Herr Schmidt heiratete Fraulein Jones; die Dodgers schlu-
gen die Giants mit drei zu zwei, nachdem sie einmal am Schlag waren«*® etc.
Diese Tatsachen seien deshalb »institutionelle Tatsachenc, da »ihr Vorhandensein
[...], anders als das der natiirlichen Tatsachen, die Existenz bestimmter mensch-
licher Institutionen voraus[setzt]«.' Entscheidend ist nun, dass Searle den
Sprechakt selbst als eine institutionelle Tatsache bezeichnet und damit dessen

255 Ebd. S. 55.

256 Searle bestreitet allerdings nicht, dass auch regulative Regeln fiir die unterschied-
lichen Sprachen von Bedeutung sind (siche dazu auch néchstes Zitat). Unter dem
sprachphilosophischen Aspekt interessieren ihn jedoch vor allem die konstitutiven
Sprachregeln. Zur Grenze der Spiel-Sprach-Analogie sieche ebd. S. 61 und S. 68.

257 Ebd. S. 65.

258 Vgl. ebd. S. 79.

259 Ebd. S. 80.

260 Ebd.

261 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Abhéngigkeit von bestimmten und eben auch potentiell verdnderbaren Institutio-
nen herausstellt. »Unsere Hypothese, dafl eine Sprache zu sprechen beutet, in
Ubereinstimmung mit konstitutiven Regeln Akte zu vollziehen, ist demnach mit
der Hypothese verkniipft, daB die Tatsache, dal jemand einen bestimmten
Sprechakt vollzogen hat [...] eine institutionelle Tatsache darstellt.«**> Die Be-
zeichnung »>institutionelle Tatsache« deutet also an, dass die Bedingungen vor de-
ren Hintergrund Sprechakte zu Tatsachen werden, institutioneller und damit arti-
fizieller Art sind. Dieses »Artefakt« hat zwar keinen rein faktischen Status, bleibt
gegeniiber Verdnderungen aber dennoch prinzipiell offen. Apel ignoriert genau
diesen Umstand. Er schliefit von einer momentanen Nichthintergehbarkeit der
konstitutiven Regeln auf deren absolute Geltung und transformiert damit unzu-
lassigerweise konstitutive Regeln zu ontologischen. Aus diesem Fehlschluss ent-
stehen im weiteren Verlauf der Argumentation jene metaphysischen Annahmen,
die Habermas zu Recht kritisiert.

Es wird in der Erorterung der Universalpragmatik noch zu zeigen sein, dass
Habermas die von Searle getroffene Unterscheidung aufnimmt und ihren meta-
physikkritischen Status bewahrt. Dadurch entstehen jedoch andere, ebenfalls
problematische Konsequenzen. Durch die Unterscheidung von natiirlichen und
institutionellen Tatsachen lehnt Searle zugleich das naturalistische Ziel ab, alle
existierenden Phanomene ohne Bezugnahme auf intentionale Begrifflichkeiten zu
beschreiben. »Wihrend Beschreibungen natiirlicher Tatsachen mit Hilfe institu-
tioneller Tatsachen erkldart werden konnen, konnen institutionelle Tatsachen al-
lein mit Hilfe der ihnen zugrunde liegenden konstitutiven Regeln erklért wer-
den.«*® Searle lehnt damit den Versuch des Naturalismus, namentlich Quines ab,
institutionelle Tatsachen ebenfalls und sogar ausschlieBlich unter Bezugnahme
auf natiirliche Tatsachen zu beschreiben.

Apel zur Metaphysik bei Kant

Apel nimmt eine der habermasschen Detranszendentalisierung vergleichbare
Transformation der kantischen Ethik vor. Auch er ist der Ansicht, dass der Ver-
such einer Uberwindung der naturalistic fallacy unter Bezugnahme auf die Zwei-
Reiche-Lehre bei Kant als metaphysisch anzusehen ist. Das Adjektiv »metaphy-
sisch« hat fiir Apel allerdings keine pejorative Konnotation, sondern bezieht sich
vielmehr auf die Vorldufigkeit und Verbesserungswiirdigkeit der so bezeichneten
Theorie. »Die >analogische« Sprache der Metaphysik ist gewissermalien solange
berechtigt, wie eine addquatere Formulierung des Problems noch nicht gelungen
ist.«*®* Der transzendentalpragmatische Ansatz ist fiir Apel mithin eine rationale
Rekonstruktion der Ethik Kants, deren metaphysische Aspekte durch diese Re-

262 Ebd.S. 81.

263 Ebd. S. 82.

264 Ebd. S. 418. Interessanterweise diagnostiziert Hans Joas eine dhnliche Einstellung
zur Metaphysik bei Mead. Vgl. Joas, Praktische Intersubjektivitit, S. 64.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 163

konstruktion allerdings nur zum Teil iiberwunden werden. Mit anderen Worten,
durch die sprachphilosophische Rekonstruktion der kantischen Ethik werden
Apels Ansicht nach bestimmte Aspekte »adidquater« formuliert und sind dem-
nach nicht mehr metaphysisch. Allerdings hatte Apel, wie bereits erwiahnt, er-
klart, dass auch die moderne Philosophie seiner Ansicht nach das Eine, Gute,
Wahre der klassischen Metaphysik in zumindest heuristischer Perspektive noch
immer unterstellen muss, auch wenn sie dessen semantischen Gehalt nicht ab-
schlieBend formulieren kann®*’: Zu diesem Zeck lehnt Apel metaphysische
(Stellvertreter-)Argumente nicht ab und distanziert sich demnach nicht in glei-
cher Weise von metaphysischen Annahmen wie Habermas.

Zusammenfassend lasst sich folgendes festhalten: Apel ist der Ansicht, dass,
bereits aus dem (ernsthaften) stellen der Frage »Was sollen wir tun?« folgt, dass
die (ernsthafte) Antwort nur per Realisierung jener Argumentationsregeln gege-
ben werden kann, die selbst moralische Normen implizieren und fiir alle Subjekte
Geltung beanspruchen konnen. Damit grenzt sich die apelsche Begriindung der
Ethik auch vom kontraktualistischen Modell ab, in dem die Sollgeltung der Nor-
men ausschlieBlich aus der faktischen Akzeptanz durch die Subjekte abgeleitet
wird.

Die angedeutete Grundnorm gewinnt ihre Verbindlichkeit nicht etwa erst durch die fakti-
sche Anerkennung derer, die eine Ubereinkunft treffen (>Vertragsmodell<), sondern sie ver-
pflichtet alle, die durch den Sozialisationsprozel >kommunikative Kompetenz« erworben
haben, in jeder Angelegenheit, welche die Interessen (die virtuellen Anspriiche) Anderer be-

riihrt, eine Ubereinkunft zwecks solidarischer Willenbildung anzustreben. >

4.2 Letztbegriindung als transzendentalpragmatische Vermittlung
zwischen neuzeitlicher Ursprungsphilosophie und
sprachanalytischer Philosophie

Betrachten wir nun noch die, fiir die Problematik der Letztbegriindung wichtige
Auseinandersetzung Apels mit Hans Albert. Die Ergebnisse, zu denen Apel
kommt, stimmen mit denen iiberein, die in der Auseinandersetzung mit Popper
bereits dargestellt wurden, seine Argumentationsstrategie setzt aber einen verin-
derten Schwerpunkt: Apel legt in dieser Auseinandersetzung grof3en Wert auf die
Kritik an der abstractive fallacy des Wiener Kreises und bringt zusétzlich einen
pragmatisch gewendeten Evidenzbegriff ins Spiel. Fiir die Frage nach der Meta-
physik ist diese Argumentationsstrategie von einiger Relevanz.

Albert widmet sich der Moglichkeit einer Letztbegriindung vor allem in sei-
ner 1968 erschienenen Veroffentlichung Traktat iiber Kritische Vernunfi. Als an
Karl Popper anschlieBender Vertreter des Kritischen Rationalismus geht er von
der prinzipiellen Fehlbarkeit aller Urteile aus (Fallibilismusprinzip) und lehnt je-

265 Ebd. S. 405.
266 Ebd. S. 426.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

de Form von Letztbegriindung kategorisch ab. Die Problematik, vor die sich alle
Letztbegriindungsversuche seine Ansicht nach gestellt sehen, bezeichnet er als
»Miinchhausen-Trilemma«.*®” Demnach unterliegt der Anspruch einer letztbe-
griindeten Behauptung drei gleichermaBen inakzeptablen Alternativen: entweder
fuhrt die Begriindung durch ihre Abhéngigkeit von weiteren Begriindungen in
den infiniten Regress, oder die Beweisfithrung nimmt schon in Anspruch, was
bewiesen werden sollte, circulus vitiosus. Die dritte Moglichkeit besteht im Ab-
bruch der Argumentationskette, Dogmatismus.

Apel kritisiert nun zunichst, dass Albert die Letztbegriindungsfrage aus-
schlieBlich unter einem formallogische Aspekt analysiere und damit implizit den
cartesianischen Evidenzbegriff missverstehe. Descartes’ Diktum der »clara et
distincta perceptio« stehe fiir eine Evidenz, die dem ontologischen Korrespon-
denzgedanken vorgeordnet und »als philosophische Letztbegriindung anzusehen
und zu fordern sei«*®. Daraus schlieBt Apel, dass das Problem der Letztbegriin-
dung mit Riicksicht auf die philosophische Tradition keineswegs mit seiner for-
mallogischen Darstellung gleichgesetzt werden diirfe. Bezogen auf den Vorwurf
des Zirkelschlusses bei Albert bedeutet dies, dass die Begriindung einer Pramis-
se, deren Geltung fiir die Begriindung selbst immer schon in Anspruch genom-
men werden muss, nur dann als zirkuldr bezeichnet werden kann, wenn man von
der Unumginglichkeit formallogischer Begriindungsverfahren ausgehe und eine
andere Begriindungskonzeption per se ausschliee. Fiir Apel ist die Erkenntnis,
dass bestimmte Pramissen in allen Begriindungsverfahren notwendigerweise vor-
ausgesetzt werden miissen, allerdings kein Hinweis auf die Unmdglichkeit von
Letztbegriindung, sondern vielmehr deren transzendentale Grundlage.

Wenn wir im Kontext einer philosophischen Grundlagendiskussion feststellen, da3 etwas
deshalb prinzipiell nicht begriindet werden kann, weil es die Bedingung der Moglichkeit al-
ler Begriindung ist, so haben wir nicht lediglich eine Aporie im Deduktionsverfahren fest-
gestellt, sondern eine Einsicht im Sinne transzendentaler Reflexion gewonnen.**’

267 Albert, Hans: Traktat iiber kritische Vernunft, Tiibingen: Mohr 1991, S. 15. Albert
erwahnt nicht, dass schon Jakob Friedrich Fries in seiner Verdffentlichung Neue
oder anthropologische Kritik der Vernunft von 1807 dieses Trilemma in der Aus-
einandersetzung mit der Transzendentalen Deduktion Kants beschrieben hat. Die-
ser Umstand ist deshalb interessant, weil Fries den Versuch einer transzendentalen
Deduktion mit Verweis auf dieses Trilemma kritisiert. Apel, dessen Absicht ja un-
ter anderem in einer transzendentalpragmatischen Reformulierung der kantischen
Philosophie besteht, setzt sich nun unter pragmatisch verénderten Pramissen er-
neut mit diesem Problem auseinander. Vgl. Fries, Jakob Friedrich: »Neue oder an-
thropologische Kritik der Vernunft (1807)«, in: Gert Kénig/Lutz Geldsetzer (Hg.),
Samtliche Schriften, Bd. 4-6, Aalen: Scentia 1967.

268 Apel, Karl-Otto: »Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte
einer transzendentalen Sprachpragmatik«, in: Ders. Auseinandersetzungen. In Er-
probung des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998, S. 40.

269 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 406.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 165

Die Gleichsetzung von formallogischer Ableitung und Evidenzbegriff bei Albert
hat die Konsequenz, dass der cartesische Rekurs auf Evidenz nur als Argumenta-
tionsabbruch, also im Sinne der dritten Moglichkeit des Miinchhausen-Trilem-
mas interpretiert werden kann. Albert ist demnach der Ansicht, dass sich die Be-
zugnahme auf Evidenz (er spricht auch von »Gewissheit« und »Intuition«®’’)
dem Dogmatismusvorwurf aussetzt.

Damit ist, wie man sieht, das oben skizzierte Miinchhausen-Trilemma im Sinne der dritten
Alternative beantwortet: Abbruch des Begriindungsverfahrens an einem bestimmten Punkt
durch Rekurs auf Uberzeugungen, die den Stempel der Wahrheit an sich tragen und daher
geglaubt werden miissen, auf Uberzeugungen, die unantastbar sind, weil sie durch die neuen

Autorititen legitimiert werden.?”"

Apel ist hingegen der Ansicht, dass der Evidenzbegriff nicht als ein formallogi-
sches Problem begriffen werden darf, denn diese Gleichsetzung bedeute die Ob-
jektivierung subjektiver Bedingungen von Argumentation. Dieses Vorgehen
miisse allerdings mit Notwendigkeit scheitern, denn »gerade in der Feststellung
der Nichtobjektivierbarkeit der subjektiven Bedingungen der Moglichkeit der
Argumentation in einem syntaktisch-semantischen Modell der Argumentation
driickt sich das selbstreflexive Wissen des transzendental-pragmatischen Subjekts
der Argumentation aus«*’>.

Folgt man der Argumentation bis zu diesem Punkt, so konnte der Eindruck
entstehen, Apel bereite eine Verteidigung des klassischen Evidenzbegriffs vor.
Im weiteren Verlauf distanziert er sich allerdings von dieser Form der Ursprungs-
philosophie und erklart, er verfolge nicht die Absicht einer Erneuerung der Sub-
jektphilosophie im Sinne Descartes’ oder Husserls. Vielmehr sei er der Ansicht,
»daB >Evidenz< von Uberzeugungen fiir ein jeweiliges BewuBtsein nicht aus-
reicht, um die Wahrheit von Aussagen sicherzustellen«’””. Dass Apel den Evi-
denzbegriff dennoch keiner Kritik im Sinne Alberts unterziehen méchte, liegt,
wie noch néher auszufiihren sein wird, daran, dass Apel die Absicht verfolgt, die
bewusstseinsphilosophische Bezugnahme auf Evidenz in eine sprachpragmatisch
orientierte Transzendentalphilosophie zu transformieren, in der der Evidenzbe-
griff im Verstindnis Descartes als grundlegendes Letztbegriindungsfundament
zwar keine Giiltigkeit mehr besitzt, aber auch nicht im Sinne Alberts als purer
Dogmatismus beiseite geschoben werden kann.

Wie aber begriindet Apel diese Uberzeugung, ohne dabei den Evidenzbegriff
der Ursprungsphilosophie wiederzubeleben? Apels Metakritik an Alberts Letzt-

270 Vgl. Albert, Traktat tiber kritische Vernunft, S. 24ff.

271 Ebd. S. 28.

272 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 407.

273 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 43.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

begriindungsnegation bezieht sich vor allem auf die abstractive fallacy*’*. Im

Zentrum dieser von Apel formulierten Kritik am Wiener Kreis steht die Behaup-
tung, dass eine Begriindungskonzeption nicht von der pragmatischen Dimension
abstrahieren darf, in deren Kontext die zu begriindenden Behauptungen erhoben
werden. Durch die Auseinandersetzung mit den amerikanischen Pragmatisten,
insbesondere mit Charles S. Peirce, entwickelt Apel eines der Hauptanliegen sei-
ner eigenen Philosophie: die sprachpragmatische Rekonstruktion der klassischen
Transzendentalphilosophie, insbesondere der Philosophie Kants.?”

Exkurs: Die Logic of Science und die semiotische Transformation
der Philosophie Kants

Das Verhiltnis der kantischen Theorie als Wissenschaftstheorie zur modernen
Logik der Wissenschaften (»Logic of Science«) begreift Apel als Ablosung der
subjektiv-psychologischen Elemente der kantischen Theorie durch die logische
Syntax und Semantik von Wissenschaftssprachen. Anders ausgedriickt, die Frage
nach der Mdglichkeit von Erkenntnis im Bewusstsein {iberhaupt wird im Uber-
gang von Kant zur »Logic of Science« in die Frage nach der Mdoglichkeit einer
»mRechtfertigung« von wissenschaftlichen Sitzen (Hypothesen) bzw. Theo-
rien«’’® transformiert.

Allerdings konstatiert Apel zwei theorieimmanente Probleme der »Logic of
Science«, die seiner Ansicht Konsequenzen der Ablosung des Erkenntnissubjekts
durch die Logik der Wissenschaftssprache verstanden darstellen, und deren
Grundlage die Abstraktion von der pragmatischen Dimension der Zeicheninter-
pretation darstellt (abstractive fallacy). Einerseits entsteht das Problem, (Wissen-
schafts-)Sprache und Tatsachen zu vermitteln (Verifikationsproblem). Diese
Vermittlung kann nach Apel nur durch und in der (exegetischen) Verstindigung
von Wissenschaftlern vollzogen werden und ergibt sich nicht aus dem System
einer abstrakten Wissenschaftssprache per se. Das bedeutet aber zugleich, dass
die Wissenschaftler von der entwickelten Sprache Gebrauch machen miissen.
Die Analyse dieses pragmatischen Elements der Wissenschaftssprache kann
Apels Ansicht nach nicht, wie es im logischen Empirismus der Fall ist, aus-
schlieBlich in den Bereich der empirischen Psychologie verwiesen werden. Sie ist
seiner Auffassung nach vielmehr der Frage nach Rechtfertigung und Wahrheit
konstitutiv zugehorig. Apel begriindet diese Behauptung mit Verweisen auf das
Fallibilismusprinzip Poppers und den Sprachspielpluralismus Wittgensteins. Der
Kritische Rationalismus missversteht demnach die methodische Bedeutung des

274 Ebd. S. 48.

275 Vgl. Apel, Transformation der Philosophie, Bd. 1+2. Hier insbesondere Bd. 2; II.
Teil, S. 155ff.

276 Apel, Karl-Otto: »Von Kant zu Peirce: Die semiotische Transformation der Tran-
szendentalen Logik«, in: Ders. Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1999, S. 158.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 167

Kritikprinzips: Kritik verweise aus sich selbst nicht auf die »metaphysische Vor-
aussetzung der Vergeblichkeit aller menschlichen Erkenntnisbemiihungen«®”’,
sondern vielmehr auf die implizite Annahme einer prinzipiellen Korrigierbarkeit
derselben (Fallibilismus als Meliorismus®’*). Apel weist damit, auf die im Prinzip
der Korrigierbarkeit seiner Ansicht nach notwendigerweise enthaltene Implikati-
on einer universellen Kommunikationsgemeinschaft hin. Der spite Wittgenstein
habe zwar einerseits die Notwendigkeit der »pragmatischen Zeicheninterpretati-
on als Bedingung der Méglichkeit und Giiltigkeit anerkannt«*”’, andererseits je-
doch das transzendentale Moment von Sprache unberiicksichtigt gelassen und sei
daher auch zur Annahme eines inkompatiblen Sprachspielpluralismus gelangt.
Apel mochte in diesem Punkt mit Wittgenstein {iber ihn selbst hinausgehen und
anhand seiner Analysen zeigen, »daB3 ein Sprachspiel nicht aufgrund externer
Beobachtung als solches beschrieben werden kann, sondern nur aufgrund einer —
wenn auch distanzierten — Teilnahme am Sprachspiel«*®. Demnach muss jeder
Sprecher, der iiber Sprachspiele im allgemeinen Aussagen machen mochte, imp-
lizit voraussetzen, dass er prinzipiell mit allen Sprachspielen kommunizieren
kann. Damit wird erneut die implizite Annahme einer unbegrenzten Kommunika-
tionsgemeinschaft explizit.

Aus diesen Uberlegungen zieht Apel eine fiir das Projekt der sprachpragmati-
schen Transformation (er selbst spricht auch von »semiotischer Transformation«)
grundlegende Schlussfolgerung:

Das Problem, auf das die moderne Diskussion gefiihrt hat, scheint darin zu bestehen, die
kantische Frage nach den Bedingungen der Méglichkeit und Giiltigkeit wissenschaftlicher
Erkenntnis als Frage nach der Moglichkeit einer intersubjektiven Verstandigung tiber Sinn
und Wabhrheit von Sdtzen bzw. Satzsystemen zu erneuern. Das wiirde bedeuten, daf3 die
kantische Erkenntniskritik als Bewusstseinsanalyse in eine Sinnkritik als Zeichen-Analyse
zu transformieren wire; deren »hochster Punkt< wiirde nicht die schon jetzt erreichbare ob-
jektive Einheit der Vorstellungen in einem als intersubjektiv unterstellten >BewufBtsein
tiberhaupt« sein, sondern die durch konsistente Zeicheninterpretation dermaleinst zu errei-

chende Einheit der Verstindigung in einem unbegrenzten intersubjektiven Konsens.*!

Apel lehnt also das Programm der Logic of Science nicht grundlegend ab: der
Ubergang der Analyse unter den Bedingungen der Bewusstseinsphilosophie zu
einer an Syntax und Semiotik orientierten Sprachphilosophie ist ihm grundsétz-
lich sympathisch. Er kritisiert allerdings die Fixierung auf eine Wissenschafts-
sprache, die die pragmatischen Aspekte dieser Sprache nicht berticksichtigt.

277 Ebd. S. 161.
278 Vgl. ebd.
279 Ebd.

280 Ebd. S. 162.
281 Ebd. S. 163f.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Im vorliegenden Zusammenhang ist diese semiotische Transformation der
kantischen Philosophie vor allem im Hinblick auf den apelschen Letztbegriin-
dungsansatz von Relevanz. Die albertsche Kritik an einer als hinreichende Be-
griindung interpretierten Bezugnahme auf Evidenz mochte Apel transzendental-
pragmatisch rekonstruieren und kritisch tiberpriifen. Grundlegend ist dabei die
These Apels, dass die Bezugnahme auf Evidenz nur dann als Dogmatismus zu
bewerten sei, »wenn von der Situation des erkennenden und argumentierenden
Subjekts, das in performativ explizierten Behauptungen (statements) seine Zwei-
fel und seine Gewissheiten zur Diskussion stellt, von vornherein abgesehen
wird«*®. Damit wird eine Trennung von Subjekt und Satz bzw. Aussagendem
und Ausgesagtem vorgenommen, die sich nach Apel dem Vorwurf der
abstractive fallacy aussetzt: die von Subjekten geduBlerten Sitze werden verge-
genstdndlicht und die tibrigen, das Subjekt betreffenden Elemente in den Bereich
der empirischen Psychologie ausgelagert. Die geduflerten Sitze werden aus-
schlieBlich nach Maf3gabe formallogischer Kriterien iiberpriift. Unter diesen Vor-
aussetzungen, so Apel, ldsst sich die Bezugnahme auf Evidenz tatsdchlich als
Dogmatismus begreifen.

Apel hilt diese Abstraktion auch deshalb fiir verfehlt, weil er der Ansicht ist,
dass »ohne paradigmatische Erfahrungs-Evidenz [...] ein funktionierendes
Sprachspiel nicht zu denken [ist]«***. Um diese These zu stiitzen bezicht er sich
erneut auf den vom spiten Wittgenstein konstatierten und fiir die Konstitution ei-
nes Sprachspiels grundlegenden Zusammenhang von Sprachgebrauch und Le-
benspraxis. Durch diesen Zusammenhang wird seiner Ansicht nach deutlich, dass
die Begriindung einer Behauptung weder im Sinne einer formallogischen Ablei-
tungsfunktion noch durch Rekurs auf sprachfreie und intuitive Bewusstseins-
Evidenz geleistet werden kann. Eine Begriindung besteht fiir Apel vielmehr aus
zwei Komponenten: der Erkenntnis-Evidenz des einzelnen Subjekts einerseits
und dem intersubjektiven Regelsystem, welches die Manifestationsbedingungen
der subjektiven Erkenntnis-Evidenz darstellt andererseits. Nur innerhalb und
nach Mafigabe dieses Regelsystems konnen sich die subjektiven Evidenzen tiber-
haupt mitteilen.

Vielmehr muss Begriindung als Geltungsbegriindung von Erkenntnis immer zugleich auf
die moglichen Bewusstseins-Evidenzen der einzelnen kompetenten Erkenntnis-Subjekte
(als autonomer Reprdsentanten des transzendentalen Erkenntnis-Subjekts tiberhaupt) und
auf die a priori intersubjektiven Regeln eines argumentativen Diskurses sich stiitzen, in des-
sen Kontext die Erkenntnis-Evidenzen als subjektive Zeugnisse objektiver Geltung zur in-

tersubjektiven Geltung gebracht werden miissen.”*

282 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 48.

283 Ebd. S. 50.

284 Ebd. S.5l.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 169

Ganz abgesehen davon, dass die Rede von »wkompetenten Erkenntnis-Subjekten«
hier moglicherweise gerade voraussetzt, was an dieser Stelle zu Beweisen wire,
bleibt fraglich, was Apel mit »subjektiver Erkenntnis-Evidenz« eigentlich aus-
driicken will. Immerhin nimmt das Fallibilismusprinzip des Kritischen Rationa-
lismus gerade auch die Kritik am subjektiven Evidenzbezug nicht aus. Auch
wenn die Bedeutung des Fallibilismusprinzips fiir die empirische Wissenschaft,
die Formalwissenschaften (Logik und Mathematik) und in gewisser Hinsicht so-
gar fiir die Transzendentalphilosophie unbestreitbar sei, ist Apel dennoch der An-
sicht, dass »selbst fiir die empirischen Wissenschaften die methodologische Un-
entbehrlichkeit von Evidenz im Sinne von unbezweifelbarer Gewifheit«*® nicht
geleugnet werden kann. Mit Bezugnahme auf Peirce (den er im Ubrigen als ei-
gentlichen Begriinder des Fallibilismusprinzips bezeichnet**®) und Wittgenstein
verweist Apel darauf, dass schon der Zweifel selbst Annahmen voraussetzt, die
den Status der Gewissheit beanspruchen miissen, wenn sie nicht entweder als
»paper doubt« (Peirce) oder leer laufendes Sprachspiel (Wittgenstein) auftreten
wollen. Apel gibt allerdings zunichst zu, dass diese Kritik dem Kritischen Ratio-
nalismus prima facie nicht wirklich gerecht werde, da auch Peirce das
Fallibilismusprinzip im Sinne eines virtuell universalen Zweifels verstanden ha-
be. Demnach konne auch an den Voraussetzungen der Kritik selbst zumindest
virtuell gezweifelt werden.®” Apel unterscheidet daher zwischen einer >wissen-
schaftlichen< und einer >transzendentalpragmatischen Reflexion«. Letztere gebe
den Blick auf jene Voraussetzungen frei, die auch der virtuelle Zweifel immer in
Anspruch nehmen miisse, um tiberhaupt ein ernstzunehmender Zweifel zu sein.

Vom philosophisch Reflexions-Standpunkt ldsst sich dann mit Bezug auf jedes Sprachspiel
tiberhaupt — einschlieBlich des philosophischen Sprachspiels — sagen, daB3 in seinem Rah-
men Zweifel und Kritik nur unter der Voraussetzung ihrer zureichenden Begriindbarkeit

durch Rekurs auf unbezweifelbare paradigmatische Evidenz sinnvoll sind.?*®

Apel gibt sich letztendlich allerdings auch mit dieser Einteilung nicht zufrieden,
sondern erkldrt, dass die Frage nach dem Grund fiir die Existenzberechtigung
beider Prinzipien — des Fallibilismusprinzips und des Evidenzprinzips — gestellt
werden muss, und dass die Antwort auf diese Frage »nicht mehr und nicht weni-
ger als eine angemessene transzendentalpragmatische Unterscheidung und Ver-

285 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegrindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 53.

286 Vgl. ebd.

287 Dass dennoch eine Differenzierung zwischen dem »>virtuell universellen Zweifel«
und dem >paper doubt< im Sinne Peirce’ vorgenommen werden kann, liegt nach
Apel allein daran, »dal3 der Fallibilismus-Vorbehalt noch gar nicht den Anspruch
erhebt, eine Aussage der empirischen Wissenschaft mit empirischen Griinden zu
bezweifeln, sondern diese Moglichkeit nur im Prinzip eroffnet bzw. offenhilt«
(Ebd. S. 58).

288 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

mittlung zwischen der epistemologischen Ursprungsphilosophie der Neuzeit und
der sprachanalytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts [erfordert, Anm.
dch]«®. Apels Programm lisst sich insofern als Vermittlung von Bewusstseins-
Evidenz und intersubjektiv-spachlicher Geltung formulieren. Dabei lehnt er jede
Losung ab, die eine der beiden Aspekte auf den jeweils anderen zu reduzieren
versucht. Er teilt daher auch nicht die These des spiten Wittgenstein, dass die
Verifikation der Existenz vereinzelter Bewusstseins-Evidenzen nicht méglich sei,
da diese selbst nur nach den genuin intersubjektiven Regeln der Sprache vollzo-
gen werden kénne. Andererseits lehnt er gleichzeitig jedoch auch jenes seman-
tisch orientierte Modell der Wissenschaftslogik ab, welches davon ausgeht, dass
Bewusstseins-Evidenzen ein, der Proposition duflerlich bleibendes Element dar-
stellen, welches nicht von der Philosophie, sondern der empirischen Psychologie
untersucht werden miisse. SchlieBlich méchte Apel jedoch auch nicht, wie bereits
erwihnt, die cartesianische Ursprungsphilosophie wieder beleben, in der dass
Evidenzerlebnis selbst zum rationalen Argument erhoben wird.

Er schldgt daher vor, die Losung in der eigentiimlichen Verwobenheit beider
Elemente (Bewusstseins-Evidenz und intersubjektiv-spachlicher Geltung) inner-
halb des Sprachspiels selbst zu suchen.

Eine Auflésung dieses Dilemmas scheint mir nur unter der (transzendentalpragmatischen)
Voraussetzung moglich, dafl BewuBtseins-Evidenz und intersubjektive Geltung von sprach-
lich formulierten Argumenten einerseits nicht aufeinander reduzierbare Instanzen der
Wahrheitsproblematik sind, andererseits aber solche Instanzen in Sprachspielen immer
schon in eigentiimlicher Weise verwoben sind.**’

Die Ablehnung der Ursprungsphilosophie veranlasst Apel, die Begriffe Geltung
und Begriindung nicht ausschlieBlich mit Bezug auf Bewusstseins-Evidenz, son-
dern im Hinblick auf einen, durch argumentativen Diskurs herbeigefiihrten Kon-
sens zu erkliren.””' Dieser Konsens selbst — und das ist ein wichtiges Spezifikum
der apelschen Theorie — bendtigt jedoch ebenfalls einen Rekurs auf Erkenntnis-
Evidenz. »Die Konsens-Bildung in der Interpretationsgemeinschaft der Wissen-
schaftler [kann] aufgrund des argumentativen Diskurses keineswegs ohne einen
epistemologischen Riickgang auf Erkenntnis-Evidenzen gedacht werden [...].«***

Es folgt nun ein entscheidender Schritt in der Argumentation: Apel unter-
scheidet eine — wie ich es nennen mochte — Erkenntnis-Evidenz erster von einer
Erkenntnis-Evidenz zweiter Stufe. Zwar sei prinzipiell jedes Sprachspiel und je-
de darin integrierte Erkenntnis-Evidenz selbst hinterfragbar, die philosophische

289 Ebd. S. 59.

290 Ebd. S. 59f.

291 Da fur Apel an dieser Stelle nicht die Frage nach der Bedeutung des Diskurses fiir
die Konsensbildung bzw. den Wahrheitsbegriff im Mittelpunkt des Interesses
steht, wird der Diskurs- und Konsensbegriff hier als Grundlage fiir den Begriin-
dungsbegriff in Abgrenzung zur Ursprungsphilosophie eingefiihrt.

292 Ebd. S. 61.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 171

Theorie jedoch, welche diese Feststellung zum Ergebnis ihrer Analysen erheben
mochte, miisse eine Evidenz in Anspruch nehmen, die dieser Hinterfragbarkeit
nicht in gleicher Weise ausgesetzt sei und deshalb auf eine Letztbegriindung hin-
deute.

Dem Umstand, der fiir den letzthinnigen Vorrang der Kritik zu sprechen schien [...], korre-
spondiert jetzt der Umstand, dal3 das philosophische Sprachspiel selbst auf Evidenzen muf3
rekurrieren konnen, die im Prinzip keinem der empirisch revidierbaren Sprachspiel-
Paradigmata gleichgestellt werden konnen. Und dieser Umstand scheint eher fiir den Vor-
rang der Letztbegriindung vor dem Prinzip permanenter Kritik zu sprechen.””®

Wie begriindet Apel diese Behauptung? Ein entscheidendes Argument gegen die
(nahe liegende) These, dass auch die philosophische Reflexion auf die Bedin-
gungen der Kritik selbst fallibel sei, liegt darin, dass die Selbstanwendung des
Fallibilismusprinzips in eine Paradoxie fithren muss. Denn insofern das Fallibi-
lismusprinzip selbst fallibel ist, ergibt sich daraus die Moglichkeit, dass eben ge-
rade nicht alles fallibel ist. Daraus zieht Apel die Schlussfolgerung, dass die Gel-
tung des Fallibilismusprinzips nicht auf die Bedingungen des Prinzips selbst
angewendet werden kann. Damit ergibt sich Aples Ansicht nach die Moglichkeit,
den Anspruch auf Letztbegriindung rational zu verteidigen. Dieser Bereich be-
steht in den Voraussetzungen bzw. Bedingungen, die das Fallibilismusprinzip
selbst in Anspruch nehmen muss, und die seinem Geltungsbereich entzogen sind.

Damit ist nun aber die transzendentalpragmatische Dimension der nichtkritisierbaren Be-
dingungen der Moglichkeit intersubjektiv giiltiger philosophischer Kritik und Selbstkritik in
hinreichend radikaler Form eroffnet: Was gehort zu diesen Bedingungen? — In dieser Frage
konzentriert sich m.E. das Problem der philosophischen Letztbegriindung.®**

Die Konzeption einer Letztbegriindung besteht nach Ansicht von Apel demnach
darin, Voraussetzungen freizulegen, »die weder ohne Selbstwiderspruch durch
Kritik in Frage gestellt werden kénnen noch ohne Voraussetzung ihrer selbst de-
duktiv begriindet werden konnen«.””> Damit verkehrt Apel den Vorwurf des Zir-
kelschlusses, der innerhalb des Miinchhausen-Trilemmas eines der drei Argu-
mente gegen eine Letztbegriindung darstellt, in ein Argument fiir die Moglichkeit
einer Letztbegriindung.

Wenn ich etwas nicht ohne aktuellen Selbstwiderspruch bestreiten und zugleich nicht ohne
formallogische petitio principii deduktiv begriinden kann, dann gehort es eben zu jenen

293 Ebd. S. 64.
294 Ebd. S. 66.
295 Ebd. S. 67.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

transzendentalpragmatischen Voraussetzungen der Argumentation, die man immer schon
erkannt haben muss, wenn das Sprachspiel der Argumentation Sinn behalten soll.>

Von besonderem Interesse fiir unseren Zusammenhang ist an dieser Stelle auch,
dass Apel gemeinsam mit Jaakko Hintikka®’ der Ansicht ist, dass der cartesische
Satz des cogito ergo sum nicht als formallogischer Schluss begriffen werden
kann, da ansonsten die Existenz des Ego in der Majorpriamisse implizit vorausge-
setzt werden muss.””® Damit sei widerlegt, dass der cartesische Beweis der Ich-
Existenz mit formallogischen Mitteln rekonstruiert werden konne. Interessant ist
dies vor allem deshalb, weil Apel andererseits ja auch die Bezugnahme auf eine
Bewusstseins-Evidenz im Sinne der Introspektion ablehnt und so zu dem Schluss
gelangt, dass die Gewissheit des cogito ergo sum »auf dem Primat einer zugleich
kommunikativen und reflexiven Situations-Erfahrung [beruht, Anm. dch], in der
das aktuelle Selbstverstindnis (und damit das Ich-BewuBtsein) und das Verste-
hen der Existenz der Anderen gleichurspriinglich sind — so wie es in der Tat von
G.H. Mead und von M. Heidegger iibereinstimmend behauptet wird«*”’.

Apel gibt also die Rede von der Notwendigkeit der Evidenzerfahrung zum
Zwecke der Moglichkeit einer Letztbegriindung nicht auf, verdndert jedoch die
Genese ihres Bezugspunktes: sie speist sich nicht mehr aus der Introspektion des
einzelnen Subjekts nach dem Modell der Bewusstseinsphilosophie, sondern fin-
det ihre Grundlage in einem Ich-Bewusstsein, welches als Resultat kommunika-
tiver bzw. intersubjektiver Prozesse verstanden wird. Damit wird ein Zusammen-
hang zwischen dem Identitdtskonzept von Habermas und der Letztbegriindungs-
konzeption Apels deutlich, aus dem sich der systematische Zusammenhang zwi-
schen dem ersten und dem zweiten Kapitel der vorliegenden Arbeit begriindet.

Fassen wir zusammen: Die erste der beiden von Apel selbst nicht systematisch
unterschiedenen Letztbegriindungskonzeptionen bezieht sich auf die Rekonstruk-
tion der transzendentalen Voraussetzung bestimmter moralisch imprégnierter
Regeln, die jeder Sprecher notwendigerweise in Anspruch nehmen muss und
welche nach Apels Ansicht sogar Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis
und Selbstbewusstsein tiberhaupt sind. Apel schliet dann von der Unumgéng-
lichkeit der transzendentalen Akzeptanz auf die Geltung der Normen fiir jenes
Subjekt, welches sich nur unter Inanspruchnahme dieser Regeln bzw. Argumen-

296 Ebd. S. 69.

297 Hintikka, Jaakko: »Cogito, Ergo Sum: Inference or Perfomence?” in: The Phi-
losophical Review 72 (1961), S. 3-32.

298 Vgl. dazu auch Zimmerli, Walter Ch.: »Transzendentale Argumente oder: Die
Frage nach der Philosophie als Frage nach dem Philosophieren, in: Martin Goétze
u.a. (Hg.), Philosophie als Denkwerkzeug. Zur Aktualitit transzendetalphilosophi-
scher Argumentation. Festschrift fir Albert Mues zum 60. Geburtstag, Wiirzburg:
Konigshausen und Neumann 1998, S. 129.

299 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 72.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 173

tationsvoraussetzungen zum Subjekt entwickeln konnte. Vorausgesetzt wird bei
dieser Argumentation von Apel nur noch, dass tiberhaupt die moralische bzw. ir-
gendeine Frage ernsthaft gestellt werden soll. Insofern dies nicht der Fall ist, gibt
es keine Notwendigkeit fiir eine Antwort und damit auch nicht fiir eine Ethik mit
Letztbegriindungsanspruch. Auf die moralische Frage beschrinkt, folgt daraus,
dass eine Antwort im Sinne Apels nur dann gegeben werden kann, wenn iiber-
haupt nach der Maglichkeit der Legitimation der Sollgeltung von Normen ge-
fragt wird. Ist dies der Fall, so lautet Apels starke These, muss die Antwort so
ausfallen, wie sie von ihm formuliert worden ist. Seiner Ansicht nach sind also
die transzendentalpragmatischen Voraussetzungen von Argumentation weder zu
leugnen noch in irgendeiner Weise fallibilistisch.

Die zweite Begriindungsstrategie kann als eine an der Kritik des Kritischen
Rationalismus gewachsene Transformation des Evidenzbegriffs beschrieben
werden, die sich vor allem auf die abstractive fallacy der »Logic of Science« be-
zieht und zu dem Schluss kommt, dass der Evidenzbegriff dergestalt mit der in-
tersubjektiven Geltung sprachlich vermittelter Argumentation verwoben ist, dass
weder eine Reduzierung des einen auf das andere moglich ist, noch die Strei-
chung eines der beiden Elemente. Letztendlich stellt sich diese zweite Argumen-
tationsstrategie als Versuch dar, Annahmen der Ursprungsphilosophie in einer
Art und Weise mit dem Privatsprachenargument Wittgensteins zu verbinden,
dass einerseits der transzendentale Charakter des Evidenzbegriffs beibehalten
werden kann, ohne dabei andererseits auf den Regelbegriff Wittgensteins zu ver-
zichten. Descartes’ methodischer Individualismus bietet mit seinen Problemen
der Verifikation der res cogitans®” allein keine Ankniipfungsméglichkeit fiir ei-
nen an Hegels Kantkritik orientierten Entwurf einer modernen Ethik und Witt-
gensteins unverséhnlicher Sprachspielpluralismus gefdhrdet andererseits die
Durchfiihrung einer letztbegriindeten Ethik, deren Notwendigkeit Apel in Ausei-
nandersetzung mit dem Positivismus ausgearbeitet hat. Apel sucht hier mithin ei-
ne Synthese der verschiedenen Konzeptionen herzustellen, ohne gleichzeitig die
fiir problematisch erachteten Theorieimplikationen zu tibernehmen.

4.3 Die universalpragmatische Begriindungskonzeption
von Habermas

Der Positivismusstreit

Auch zwischen Albert und Habermas war es im Zusammenhang des Positivis-
musstreits in den sechziger Jahren zu einer Diskussion iiber die Methoden der
Sozialwissenschaften gekommen, in deren Verlauf Habermas gegeniiber Albert
eine Kritik formuliert, die der apelschen durchaus dhnlich ist. Obwohl Habermas
damals noch stédrker als heute aus der Perspektive einer Kritischen Theorie argu-

300 Vgl. auch Rorty, Der Spiegel der Natur.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

mentiert, erweisen sich einige seiner Argumente bereits als grundlegend fiir seine
heutige Auffassung von der Moglichkeit und Notwendigkeit einer Letztbegriin-
dung.

Im Zentrum der Auseinandersetzung zwischen Habermas und Albert steht die
Philosophie Karl Poppers, um deren Interpretation und Implikationen beide The-
oretiker streiten. Nach Ansicht Habermas’ richtet sich die von Popper vorge-
schlagene Methode der Sozialwissenschaften zu stark am Vorbild der Naturwis-
senschaft aus. Darin liegt auch der Grund, dass Habermas Popper als Positivisten
begreift, und Albert weist zu recht darauf hin, dass Habermas den Begriff »Posi-
tivismus« in einem sehr umfassenden Sinn verwendet””'. Habermas antwortet da-
rauf zundchst mit dem interessanten Hinweis, dass Popper tatséchlich kein reiner
Vertreter einer positivistischen Lehre sei, sondern in einigen Punkten seiner ei-
genen Auffassung durchaus entgegenkomme. Dies sei sogar der Grund fiir seine
Beschiftigung mit Popper. »Poppers Theorie habe ich fiir die Auseinanderset-
zung gewihlt, weil er meinen Bedenken gegen den Positivismus bereits einen
Schritt entgegenkommt.«’"*

Dennoch weist Habermas auf grundlegende Differenzen zwischen einer Kri-
tischen Theorie der Gesellschaft und dem Kritischen Rationalismus hin, wobei
fiir den vorliegenden Zusammenhang vor allem die Uberlegungen zum Begriin-
dungsproblem von Interesse sind.

Den empirisch verfahrenden Sozialwissenschaften wirft Habermas zunéchst
vor, im Begriff des Systems den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang, oder
»das Ganze« > wie Habermas sich hier noch ausdriickt, als System zu beschrei-
ben. Dieser System-Perspektive liege ein funktionales Verstidndnis sozialer Zu-
sammenhinge zugrunde, das der Ubertragung des Erkenntnisinteresses der Na-
turwissenschaften (Naturbeherrschung) auf die Sozialwissenschaften geschuldet
sei, deren Gegenstandsbereich sich nach Ansicht der Kritischen Theorie einer
solchen Analyse nur um den Preis der Vergegenstindlichung fiigen kann. Nur
wenn der Begriff des »Systems« durch den Begriff der »Totalitdt« im Sinne einer
dialektischen Analyse ersetzt und die Riickwirkung dieser Totalitdt auf den For-
schungsprozess selbst begriffen werde, konne eine »Verfilschung des Ob-
jekts«’™ im Sinne einer Vergegenstindlichung verhindert werden. Habermas
bringt dieses reziproke Verhiltnis von Analysegegenstand und gesellschaftlicher
Totalitdt auf den Punkt, indem er erklirt, »dal es unvermitteltes Wissen nicht
gibt«®®. Eine Wissenschaft, die sich scheinbar direkt auf das vermeintlich vor-
aussetzungslose Objekt »dort drauBen« richtet, tibersieht demnach die in diesem

301 Albert, Der Mythos der totalen Vernunft, 196, Fulinote 4.

302 Habermas, Jirgen: »Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus«, in:
Theodor W. Adorno u.a. (Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziolo-
gie, Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 236.

303 Habermas, Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, 155f.

304 Ebd. 158.

305 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, 239.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 175

enthaltenen Vermittlungsmomente und wird zur blinden Apologetin einer hinter
ihrem Riicken agierenden Totalitit. Diese Feststellung beinhaltet das auch fiir die
Diskursethik bedeutsame Moment eines Zirkels der »natiirlichen Hermeneutik
der sozialen Lebenswelt«’®. Mit anderen Worten, wer etwas erforschen will,
handelt niemals voraussetzungslos, sondern muss beriicksichtigen, dass der Kon-
text (Lebenswelt) in und aus dem heraus er handelt und forscht, den Gegenstand
seiner Analyse erst als solchen herstellt bzw. den Blick auf den Gegenstand als
Analysegegenstand lenkt. Da sich dieser (Hintergrund)Kontext als Objektbereich
der Analyse niemals véllig erschlieit, sondern ihr immer »einen Schritt voraus«
ist, entsteht ein Zirkel, der die Intentionen der analytischen Methode im Bereich
der Sozialwissenschaft ad absurdum fiihrt und die Bedeutsamkeit der Hermeneu-
tik zum Vorschein bringt.*”’ Gleiches trifft auf den Kritikbegriff des Kritischen
Rationalismus zu: auch er benétigt, um tiberhaupt angewandt werden zu konnen,
bestimmte Voraussetzungen, die zur Bedingung der Moglichkeit von Kritik ii-
berhaupt werden. Bei Apel war die Analyse dieser Prasuppositionen integraler
Bestandteil der transzendentalpragmatischen Begriindungskonzeption.

Albert bestreitet in seiner Erwiderung auf Habermas®® die Notwendigkeit ei-
ner Begriindung des Kritikprinzips, indem er im Anschluss an Popper erklrt,
dass eine rationale Selbstbegriindung des Kritischen Rationalismus nicht méglich
sei. Das bedeutet allerdings, dass die Bedingung der Moglichkeit von Kritik
selbst weder analysiert werden kann noch tiberhaupt zur Kritik freigegeben ist.
Die reflexive Anwendung des Kritikprinzips ist demnach nicht moglich. Haber-
mas fasst dies in einer Bemerkung zu Bartley folgendermaBen zusammen:
»Durch eine Festsetzung entzieht er [William W. Bartley, Anm. dch] ndmlich al-
le die Malstibe der Kritik, die wir, um zu kritisieren, voraussetzen miissen.«”
Genau darin liegt nach Einschitzung von Habermas das Problem der positivisti-
schen Einstellung des Kritischen Rationalismus, denn diese Stilllegung der Kritik
in Bezug auf ihre eigenen Voraussetzungen entspricht der Ignoranz des dedukti-
ven Ansatzes gegeniiber jener Theorie, die in der Tradition von Hegel der Uber-
zeugung ist, dass es unvermitteltes Wissen nicht geben kann. Habermas stellt
dieser Methode das Prinzip der Argumentation gegeniiber, die sich von der Me-
thode Poppers und Alberts dadurch unterscheidet, »dal} sie die Prinzipien, nach
denen sie verfihrt, stets mit zur Diskussion stellt«’'’. Entscheidend ist hier das
reflexive Moment der Argumentation im Vergleich zur deduktiven Schlussform:
die Argumentation kann (als Kommunikationsform des Diskurses) implizite Vo-
raussetzungen direkt selbst zum Inhalt ihrer Erorterungen machen. Der Dedukti-

306 Habermas, Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, 158.

307 Vgl. Gadamer, Wahrheit und Methode.

308 Albert, Hans: »Der Mythos der totalen Vernunft«, in: Theodor W. Adorno u.a.
(Hg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Darmstadt: Luchter-
hand 1988, S. 193 — 234.

309 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 253.

310 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

on fehlt diese »Fahigkeit«, sie erliegt dem Schein der Tatsachen, die sich als rei-
nes Faktum ohne Konstitutionsbedingung prisentieren. In diesem Hinweis auf
die Naivitit der methodischen Annahmen des Kritischen Rationalismus liegt ein
wichtiger Aspekt der Kritik Habermas’ am Kritischen Rationalismus.’'’ Festge-
halten werden muss vor allem, dass Habermas dem Fallibilismusprinzip hier, ei-
nige Zeit vor der Publikation der Theorie des kommunikativen Handelns, das
Prinzip der Argumentation entgegenstellt und erklért, dass in diesem eine Form
umfassender Rationalitit enthalten sei. Besonders bedeutsam fiir die Leitfrage ist
dabei, dass Habermas bereits damals die Moglichkeit einer Letztbegriindung
generell bestreitet. Rationalitdt konstituiert sich demnach aus dem reflexiven
Bedingungsverhéltnis von Kritik und deren Moglichkeitsbedingungen. Beides
steht in einem zirkuldren Verhiltnis, welches durch die deduktive Methode nicht
erschlossen werden kann.

Was als Kritik gelten kann, dariiber 146t sich immer nur anhand von Kriterien befinden, die
im ProzeB der Kritik erst gefunden, geklart und moglicherweise revidiert werden. Das ist
die Dimension umfassender Rationalitit, die, einer Letztbegriindung unfdihig, sich gleich-

wohl in einem Zirkel der reflexiven Selbstrechtfertigung entfaltet.’'

Die Behauptung des Kritischen Rationalismus, die Voraussetzungen des Kritik-
prinzips seien gegeniiber Kritik selbst sakrosankt, ist nach Habermas und Apel
inakzeptabel. Habermas legt den Schwerpunkt im Zusammenhang des Positivis-
musstreits auf eine Kritik der Vergegenstidndlichung subjektiver Elemente als
Folge des Wertfreiheitspostulats der Wissenschaft. Dabei macht er deutlich, in-
wiefern dass Wertfreiheitspostulat auf die Selbstvergessenheit des Inferesses der
Wissenschaft zuriickzufithren ist, um anschlieBend diese Selbstvergessenheit
durch die Analyse des Zusammenhangs von Arbeit und Wissenschaft in der biir-
gerlichen Gesellschaft zu durchbrechen:*"® Der Sphire der Arbeit stellt Habermas
die Sphire der Interaktion gegeniiber’*, wobei fiir letztere das Prinzip der Kom-
munikation bzw. Argumentation grundlegend ist.

311 Natiirlich kritisiert Habermas weder die Deduktion als Schlussform tiberhaupt,
noch die Naturwissenschaft als solche — im Gegenteil: Seine Kritik richtet sich
vielmehr gegen die Ubertragung der deduktiven Methode auf den Bereich der So-
zialwissenschaft, wobei der entscheidende Aspekt in der Anwendung einer positi-
vistischen Methode liegt, die von ihren eigenen Voraussetzungen abstrahiert bzw.
sich dieser nicht bewusst ist. Insofern kritisiert auch Habermas nicht jede spezifi-
sche Anwendung in diesem Bereich, sondern nur ihre »selbstvergessene« Ubertra-
gung. Vgl. dazu vor allem Habermas, Jirgen: »Analytische Wissenschaftstheorie
und Dialektik«, in: Theodor W. Adorno u.a. (Hg.), Der Positivismusstreit in der
deutschen Soziologie, Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 170ff.

312 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, 253f. [Hervorhe-
bung dch].

313 Vgl. auch Habermas, Technik und Wissenschaft als Ideologie. Habermas, Er-
kenntnis und Interesse.

314 Vgl. Habermas, Arbeit und Interaktion.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 177

Da die vorliegende Arbeit vor allem die Diskursethik zum Gegenstand hat,
wird insbesondere auf die Einfilhrung des Argumentationsbegriffs eingegangen,
aus dessen Voraussetzungen nach Ansicht von Apel und Habermas, wie bereits
gezeigt, die formalen Bedingungen einer Ethik des Diskurses extrahiert werden
konnen, die sich als deontologisch, formalistisch, kognitivistisch und universalis-
tisch versteht. Schon im Zusammenhang des Positivismusstreits wird also deut-
lich, dass der Begriff der Argumentation und des Diskurses zwar — dhnlich den
Prinzipien des Kritischen Rationalismus — auf uneingeschrénkte Kritik ausgerich-
tet ist, diese im Diskurs jedoch aufgrund ihrer Einbettung in kommunikatives
Handeln einerseits einen reflexiven Charakter besitzt und andererseits auf die
»Idee eines allgemeinen und ungezwungenen Konsensus«’ " ausgerichtet bleibt.
Wir konnen Kritik, die nicht definiert werden kann, weil sich die MaBstédbe der Rationalitit
in ihr selbst erst explizieren lassen, behelfsweise als einen Prozess auffassen, der in herr-

schaftsfreier Diskussion fortschreitende Auflésung von Dissens einschlieft.*'®

Zusammenfassend kann zunichst darauf hingewiesen werden, dass Habermas
und Apel nicht das Kritikprinzip des Kritischen Rationalismus als solches ableh-
nen, sondern vielmehr den Status desselben anders beurteilen. Habermas bringt
die Kriterien fiir Kritik in ein direktes Verhédltnis zum Prozess der Konsensfin-
dung und iibt damit Kritik am rein deduktiven Argumentationsmodell des Kriti-
schen Rationalismus. »Vielmehr sind die Kriterien, anhand deren jeweils Uber-
einstimmung erzielt werden kann, selber abhingig von dem ProzeB3, den wir als
einen ProzeB zur Erzielung von Konsensus auffassen.«’'’

Prima facie wiirde auch Apel diesem Vorschlag zustimmen. Letztendlich
lasst sich aber der jeweiligen Kritik beider Theoretiker am Kritischen Rationa-
lismus schon ein Hinweis auf ihre Differenzen entnehmen. Apel hatte gegeniiber
Albert argumentiert, dass die Selbstanwendung des Kritikprinzips auf die Vor-
aussetzung von Kritik zu einem performativen Widerspruch fithren miisste, durch
den, unter Voraussetzung der Notwendigkeit rationaler Fragen, ein Bereich infal-
libler Erkenntnis ausgezeichnet werden kann. Habermas hingegen bringt die Vo-
raussetzungen von Kritik und den Diskurs in ein wechselseitiges Abhéngigkeits-
verhéltnis, in dem kein Bereich ex ante einer méglichen Veranderung entzogen
ist. So hilt er fest: »Die Idee der Ubereinstimmung schlieft die Unterscheidung
von wahrem und falschem Konsensus nicht aus; aber diese Wahrheit Idft sich
nicht revisionsfrei definieren.«’'®

315 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 254.
316 Ebd.

317 Ebd.

318 Ebd [Hervorhebung dch].

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Unter der Voraussetzung, dass metaphysisches Denken an der Auszeichnung
infalliblen Wissens zu erkennen ist’'’, bleibt Habermas damit seinem eigenen
nachmetaphysischen Anspruch treu.

Methodenfallibilismus und Datenontologie: Zur methodischen Bedeutung
der Universalpragmatik

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Habermas universale Elemente kom-
munikativen Handelns analysiert, auf deren Geltungsgehalt sich die Diskursethik
bei ihrem Anspruch auf Universalismus bezieht. Diese Methode nennt Habermas
»Universalpragmatik«.**® Es stellt sich nun die Frage, worin die spezifische Dif-
ferenz zwischen Habermas’ Universalpragmatik und Apels Transzendentalprag-
matik besteht, wenn vorausgesetzt werden kann, dass Habermas zwar das Ziel
verfolgt, eine universale Ethik zu entwickeln, allerdings gleichzeitig keinen Be-
reich auszeichnen mochte, der jeder Revidierbarkeit entzogen ist.

Streng genommen bezieht sich eigentlich nur einer der in der Universalprag-
matik analysierten Geltungsanspriiche auf das Programm der Begriindung einer
Ethik: der Geltungsanspruch der Richtigkeit. Da die Universalpragmatik aller-
dings den Anspruch erhebt, simtliche Geltungsanspriiche der Rede zu analysie-
ren, ist sie im Ganzen als eine Analyse der, in kommunikatives Handeln einge-
lassenen Rationalitdt anzusehen und stellt gleichzeitig die systematische Grund-
lage einer Begriindung der Diskursethik zur Verfiigung. »Normativitit im enge-
ren Sinne der verpflichtenden Orientierung des Handelns fillt nicht mit der Rati-
onalitit verstindigungsorientierten Handelns im ganzen zusammen.«**'

Im Folgenden soll daher genauer auf den systematischen Status und die Be-
griindungsanspriiche der Universalpragmatik eingegangen werden. Habermas
schlie3t zundchst an Apels Kritik des abstraktiven Fehlschlusses (abstractive fal-
lacy) an, wenn er erklirt, »dafl nicht nur Sprache, sondern auch Rede, also die
Verwendung von Sitzen in AuBerungen, einer logischen Analyse zuginglich
ist«’*?. Habermas verwendet den Terminus »logische Analyse« an dieser Stelle
als Gegenbegriff zur empirisch-deduktiven Methode des Positivismus oder der
»Logic of Science« und bezeichnet damit die methodische Einstellung, »die wir
bei rationalen Nachkonstruktionen von Begriffen, Kriterien, Regeln und Schema-
ta einnehmen«.’* Dieses Verfahren verfolgt nach Habermas vor allem die Ab-
sicht, vortheoretisches Wissen zu rekonstruieren und bezieht sich dabei auf den
Begriff des »Verstehens« oder »Explizierens« (kommunikative Erfahrung). Sys-
tematisch steht dem Begriff des »Verstehens« das methodische Vorgehen der

319 Habermas, Riickkehr zur Metaphysik, S. 902.

320 Vgl. Habermas, Was heifit Universalpragmatik, S. 174.

321 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik, S. 191f. Vgl. auch Habermas, Faktizi-
tit und Geltung, S. 19.

322 Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 180.

323 Vgl. ebd. S. 183.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 179

nomologischen Wissenschaften gegentiber, deren Interesse sich in den Begriffen
»Beobachten« oder »Beschreiben« zentriert (sensorische Erfahrung).*** Fiir Ha-
bermas’ Analyse ist das Begriffspaar »Verstehen/Explizieren« entscheidend. Je-
des sinnhafte symbolische Gebilde ist in verschiedener Hinsicht explizierbar.
Habermas unterscheidet zwischen zwei Stufen der Bedeutungsexplikation: ers-
tens besteht die Moglichkeit, einen Satz oder ein Schriftstiick ausschlieBlich in
Bezug auf den semantischen Gehalt, d.h. den darin enthaltenen Sinn zu explizie-
ren. Andererseits kann die symbolische Struktur auch auf ihre impliziten Konsti-
tutionsregeln hin analysiert werden. Mit anderen Worten, ein Leser/Horer ver-
sucht entweder zu begreifen, was der Autor/Sprecher sagen will, oder wie er es
sagen kann. Dies entspricht der von Gilbert Ryle eingefiihrten Differenzierung
von »know how« und »know that«’?’, auf die Habermas an dieser Stelle Bezug
nimmt**. Insofern nun die Analyse des »know that« unvermeidbare Konstituti-
onsbedingungen der Sprache freilegt, konnen daraus Riickschliisse auf die Inan-
spruchnahme bestimmter Voraussetzungen all jener Subjekte gezogen werden,
die die Fahigkeit zur Realisierung der analysierten symbolischen Struktur besit-
zen.

Wenn das zu rekonstruierende vortheoretische Wissen allgemeiner Art ein universelles
Konnen, eine allgemeine kognitive, sprachliche oder interaktive Kompetenz (oder Teilkom-
petenz) ausdriickt, zielt das, was als Bedeutungsexplikation beginnt, auf die Rekonstruktion
von Gattungskompetenzen.*”’

Die Universalpragmatik versteht sich insofern als eine rekonstruktive Analyse
der Konstitutionsbedingungen kommunikativen Handelns. Damit bezieht sie sich
auf das »know that« zweiter Stufe von AuBerungen. Wenn bei dieser Analyse u-
niversale Regeln extrahiert werden konnen, wird deutlich, dass jeder Sprecher
bestimme Voraussetzungen machen muss, um korrekte AuBerungen zu formulie-
ren. Bemerkenswerterweise erkldrt Habermas nun, dass es Chomskys Verdienst
sei, »diese Idee am Beispiel der Grammatiktheorie [...] entwickelt zu haben«**®.
Auch hélt Habermas Chomskys methodisches Vorgehen dabei fiir legitim und

hinreichend:

Daher scheint mir das von Chomsky und vielen anderen praktizierte Verfahren sinnvoll und
hinreichend zu sein: man geht von klaren Fillen, bei denen die Reaktionen der Befragten

324 Vgl. hierzu Henrich Henrich, Daniel C: »Vom Sehen zum Sprechen — vom Beob-
achten zum Reden. Anmerkungen zum Identititsbegrift bei Jiirgen Habermas, in:
Wilhelm Hofmann/Franz Lesske (Hg.), Politische Identitdt — visuell, Miinster:
LIT 2005, S. 27-42.

325 Vgl. Ryle, Gilbert: Der Begriff des Geistes, Ditzingen: Reclam 1969.

326 Vgl. Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 188.

327 Ebd. S. 190.

328 Ebd. Vgl. auch Chomsky, Syntactic Structures. Chomsky, Reflexionen iiber Spra-
che.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

nicht streuen, aus, um auf dieser Grundlage Strukturbeschreibungen zu entwickeln und im
Lichte der gewonnenen Hypothesen sodann die unklaren Fille in der Weise zu présentieren,
daB der Befragungsprozef3 eine hinreichende Kldrung auch in diesen Fillen herbeifiithren
kann. Ich sehe in einem solchen Zirkel nichts Falsches; in einem solchen Zirkel zwischen
Prazisierung des Gegenstandsbereichs und Theoriebildung bewegen sich alle Forschungs-

prozesse.*”’

Ohne auf die Details der Theorie Chomskys eingehen zu konnen, soll die Bedeu-
tung des letzten Satzes im Zitate hervorgehoben werden: im Gegensatz zu Apel
siecht Habermas offensichtlich kein Problem darin, die Methode der Rekonstruk-
tion an das Vorgehen empirischer Wissenschaften anzugleichen. Eine auf empiri-
sche Erhebungen gegriindete These bleibt nach dem Falsifikationsprinzip aller-
dings notwendigerweise vorldufig und kann nicht den Anspruch auf absolute
Giltigkeit erheben. Damit bleibt die Methode der Universalpragmatik selbst fal-
libel, was dem Anspruch von Apel widerspricht.

Die Rekonstruktion allgemeiner und notweniger Prasuppositionen, unter denen sich sprach-
und handlungsféhige Subjekte miteinander iiber etwas in der Welt verstindigen — diese Er-
kenntnisbemiihung des Philosophen ist nicht weniger fallibel als alles tibrige, was dem lau-
ternden und zermiirbenden Prozef3 der wissenschaftlichen Diskussion ausgesetzt wird und —
for the time being — stand halt.**°

Dies deutet darauf hin, dass Habermas bereit ist, den metaphysischen Anspruch
der Begriindungskonzeption Apels durch die Falsifizierbarkeit empirischer An-
nahmen zu ersetzen. Besteht der Unterschied zwischen Apels Transzendental-
pragmatik und Habermas’ Universalpragmatik also in dem unterschiedlichen An-
spruch beider Konzeptionen an die eigene Reichweite? Immerhin unterscheidet
auch Habermas zwischen zwei ontologischen Ebenen der Sprachanalyse™', die
an der Unterscheidung von »know how« und »know that« orientiert sind: einer-
seits die Ebene des positiven Sprachverhaltens, andererseits die Ebene des (fiir
die erste Ebene) konstitutiven Regelbewusstseins. Eine ontologische Differenz
erkennt Habermas hier unter anderem deshalb, weil »Beobachtungen stets ein
Wissen von etwas Partikularem [bedeuten], wihrend das Regelbewusstsein kate-
goriales Wissen enthilt«’*?. Die Begriffe »Beschreiben« und »Explizieren« kon-
nen nun auf jenen Teil der Sprachwissenschaft angewendet werden, der sich
entweder mit dem rein positiven Sprachverhalten oder dem kategorialen Regel-
bewusstsein auseinandersetzt: wihrend die linguistische Theorie der existieren-
den, positiven Sprachen dann einer empirischen Wissenschaft entspricht, verhilt
sich die Theorie der Rekonstruktion, die Habermas mit der Universalpragmatik

329 Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 197.

330 Habermas, MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, S. 129f.
331 Vgl. Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 191.

332 Ebd. S. 191f.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 181

entwirft, »zu ihrem Gegenstandsbereich wie eine Bedeutungsexplikation zu ih-
rem Explikandum«.**

Halten wir fest: Habermas orientiert sich methodisch am empirisch-
linguistischen Verfahren der Phdnomenbeschreibung, unterscheidet anschlieSend
aber dennoch zwischen zwei verschiedenen ontologischen Stufen der Daten. »So
unterscheiden sich die Daten, wenn man will, nach ihrer ontologischen Stufe.«***
Auf der methodischen Ebene der Datenerhiebung bleibt damit das Moment der
Fallibilitat erhalten, wohingegen auf der Datenebene selbst eine Differenzierung
des Status der Giiltigkeitsbedingungen auch nach Habermas angebracht ist.

Die Universalpragmatik ist stark an den sprachphilosophischen Uberlegun-
gen von John L. Searle orientiert.”>> Im Kontext der Kritik an Apel wurde bereits
auf die Begriffe der regulativen und konstitutiven Regeln sowie der institutionel-
len Tatsachen bei Searle hingewiesen. Apel wurde dahingehend kritisiert, dass er
konstitutive Regeln zu ontologischen Regeln erhebt. Habermas orientiert sich
seinerseits auch in Bezug auf den Regelstatus an Searle und hilt daher an dem
institutionellen Charakter von konstitutiven Regeln fest. Die Rede von einer on-
tologischen Differenz zwischen »know how« und »know that« ist insofern irre-
fithrend. Habermas mdochte damit letztendlich nur deutlich machen, dass er an
dem Erbe der kantischen Transzendentalphilosophie in Form von Regeldifferen-
zierungen festhidlt: wenn Kant die Bedingungen der Mdoglichkeit der Erfahrung
zu den Bedingungen der Méglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung erklirt®
und diese in Form von Kategorien analysiert und sogar deduziert, so sind bei Ha-
bermas und Searle die Bedingungen der Sprache zugleich die Bedingungen der
Sprache als institutionelle Tatsache. Diese Bedingungen treten bei Searle und
Habermas allerdings nicht als Kategorien, sondern als (konstitutive) Regeln in
den Blick. Der Kategorienbegriff bei Kant wird damit durch den Regelbegriff
abgelost Der entscheidende Unterschied zu Kant besteht dann darin, dass es eine
Deduktion der konstitutiven Regeln bei Searle und Habermas nicht gibt.*’

Der Abschluss der Begriindungskonzeption bei Habermas

Im Kapitel III.3. wurden die grundlegenden Merkmale und die systematischen
Uberlegungen der Diskursethik als eine Neuaufnahme der kantischen Ethik vor-
gestellt. Der Universalisierungsgrundsatz »U« wurde dabei als zentrales Prinzip
der Diskursethik vorgestellt. AnschlieBend wurde die Detranszendentalisierung
der kantischen Ethik durch die Diskursethik analysiert. Nach den bisher erfolgten

333 Ebd. S. 192.

334 Ebd. S. 191.

335 Vgl. Searle, Sprechakte.

336 Kant, IV S. 158 (KrV A).

337 Diese Parallelisierung der theoretischen Philosophie Kants mit der Sprachphiloso-
phie Searles und Habermas’ wird hier nicht weiter verfolgt, da der Schwerpunkt
der Arbeit auf der praktischen Philosophie von Habermas liegt.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Uberlegungen zur Universalpragmatik ist nun der Punkt erreicht, an dem wir di-
rekt an das Kapitel tiber die Diskursethik als Rekonstruktion der kantischen Ethik
anschlieBen konnen, um unter Bezugnahme auf die zwischenzeitlich erarbeiteten
Erkenntnisse den Abschluss der Begriindungskonzeption bei Habermas darzu-
stellen. Zwar ist nach Auffassung von Habermas schon mit der Einfithrung des
Universalisierungsgrundsatzes »U« »ein erster Schritt zur Begriindung einer Dis-
kursethik getan«’*®. Dies ist unter anderem deshalb der Fall, weil »U« als ein Brii-
ckenprinzip des praktischen Diskurses eingefiihrt wurde, das als Analogon zum
Induktionsprinzip des theoretischen Diskurses fungiert.” Ohne weitere Argu-
mentation setzt sich die Begriindungskonzeption dann allerdings noch dem Vor-
wurf des ethnozentristischen Fehlschlusses aus, denn eine Ethikkonzeption, die
den Begriindungsversuch an dieser Stelle fiir beendet erkldrte, hitte nicht deut-
lich gemacht, wieso der Universalisierungsgrundsatz »U< nicht — wie der Ein-
wand des ethnozentristischen Fehlschlusses behauptet — nur das Ergebnis einer
ethischen Reflexion sein sollte, die sich ausschlieSlich aus dem Kontext einer
ganz bestimmten (in diesem Falle westeuropéischen) Kultur ergibt.’*” Um diesem
Einwand zu begegnen, bezieht sich Habermas auf Apels transzendentalpragmati-
schen Begriindungsansatz, wobei er den Begriff des »performativen Wider-
spruchs« in den Vordergrund stellt, sich zur Bedeutung des Evidenzbegriffs aber
kaum duBert.**' Zur Erinnerung sei hier noch einmal ein Ergebnis an einem oben
schon genannten Zitat Apels verdeutlicht:

Wenn ich etwas nicht ohne aktuellen Selbstwiderspruch bestreiten und zugleich nicht ohne
formallogische petitio principii deduktiv begriinden kann, dann gehort es eben zu jenen
transzendentalpragmatischen Voraussetzungen der Argumentation, die man immer schon
erkannt haben muss, wenn das Sprachspiel der Argumentation Sinn behalten soll.>*?

Habermas bringt nun die transzendentalpragmatischen Voraussetzungen und den
Universalisierungsgrundsatz >U< in ein (mégliches’*) Verhiltnis, in dem sich >U«
aus den analysierten Voraussetzungen ableiten ldsst. Mit anderen Worten, inso-

338 Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 86 [Her-
vorhebung dch].

339 Vgl. oben.

340 Vgl. Habermas, Treffen Hegels Einwénde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 12.

341 Vgl. Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 90ff.

342 Apel, Das Problem der philosophischen Letztbegriindung im Lichte einer trans-
zendentalen Sprachpragmatik, S. 69.

343 Die Verwendung des Wortes »moglich« soll an dieser Stelle darauf hindeuten, dass
Habermas sein Begriindungsprogramm nicht als abgeschlossen ansieht. Dies
macht auch die Verwendung des Konjunktivs im folgenden Zitat deutlich. Ein
letztgiiltiger Abschluss ist schon deshalb nicht moglich, weil Habermas eine De-
duktion der Argumentationsvoraussetzungen (etwa im Sinne einer Deduktion der
reinen Verstandesbegriffe in der Kritik der reinen Vernunfi bei Kant) fiir unmog-
lich halt.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 183

fern jeder Sprecher bestimmte pragmatische Voraussetzung machen muss, aus
deren Gehalt sich der Universalisierungsgrundsatz »U« ableiten 14sst, so wire ei-
ne Begriindung der Diskursethik gelungen, die erstens nicht deduktiv und daher
zweitens auch nicht im genau gleichen Sinne fallibel ist, wie empirisch-
analytische Theorien.*** Dieses Verhiltnis stellt die Grundlage des Begriindungs-
ansatzes der Diskursethik im Sinne von Habermas dar.

Die geforderte Priifung des vorgeschlagenen Moralprinzips konnte demnach die Form an-
nehmen, dal jede Argumentation, in welchen Kontexten sie auch immer durchgefiihrt wiir-
de, auf pragmatischen Voraussetzungen beruht, aus deren propositionalen Gehalt der Uni-

versalisierungsgrundsatz >U« abgeleitet werden kann.>*

Darin liegt die eigentliche Idee einer Letztbegriindung der Diskursethik im Sinne
von Habermas. Hieraus folgt fiir ihn eine andere Form des Fallibilismus, da die
analysierten Voraussetzungen, wie schon im Zusammenhang der methodischen
Analyse der Universalpragmatik verdeutlicht wurde, auf einer ontologisch »tiefe-
ren« Stufe liegen. Konkret verdeutlicht sich dies beispielsweise darin, dass fiir
die Diskursethik die faktische Verwendung der Sprache bzw. das faktische Han-
deln der Subjekte nicht als (empirische) Argumente zur Falsifikation der Sollgel-
tung von Normen verwendet werden konnen.

Was sind aber die konkreten pragmatischen Voraussetzungen einer jeden Ar-
gumentation, zu denen ein Sprecher in einen performativen Widerspruch geraten
kann und in welchem Verhiltnis stehen sie zum Universalisierungsgrundsatz
»U«? Habermas geht hier in der Deutlichkeit tiber Apel hinaus. Er unterscheidet
unter Bezugnahme auf Robert Alexy zunéchst drei Ebenen von Argumentations-
voraussetzungen: die logische Ebene der Produkte (1), die dialektische Ebene der
Prozeduren (2) und die rhetorische Ebene der Prozesse (3).>*°

Zu (1): Auf der logisch-semantischen Ebene, stehen grundlegende logische
und bedeutungstheoretische Voraussetzungen der Sprache im Mittelpunkt. Es
darf sich beispielsweise kein Sprecher (logisch) widersprechen, ein Ausdruck
darf nicht gleichzeitig in verschiedenen Bedeutungen verwendet werden etc.

Zu (2): Die prozeduralen Aspekte der Argumentation beziehen sich auf die
Argumentation als Verstdndigungsprozess, in dem vorausgesetzt wird, dass Gel-
tungsanspriiche gegenseitig anerkannt und gegebenenfalls thematisiert werden
konnen. Diese Anerkennung der Geltungsanspriiche realisiert sich — wie gezeigt
— in einer interpersonalen Beziehung zwischen Sprecher und Horer und fiihrt auf
der prozeduralen Ebene der Argumentation zu bestimmten Regeln, die anerkannt
sein miissen, damit von einer ernsthaften Argumentation gesprochen werden
kann. Beispiele die Habermas hier nennt sind die wechselseitige Zuschreibung

344 Damit l6st Habermas zugleich einen Anspruch ein, den er bereits im Positivis-
musstreit formuliert hat.

345 Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 92f.

346 Ebd. S. 97f.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

der Zurechnungsfihigkeit und die wechselseitige Aufrichtigkeitsunterstellung der
Teilnehmer. Kann aus den Regeln der logisch-semantischen Ebene noch kein
ethischer Gehalt abgeleitet werden, so ist dies auf der prozeduralen Ebene anders,
denn »einige dieser Regeln haben ersichtlich einen ethischen Gehalt«’*’.

Zu (3): Als Prozess ist der Diskurs auf ein Einverstédndnis unter den Diskurs-
teilnehmern angelegt, das im Zusammenhang der »idealen Sprechsituation« auf
die »unbegrenzte Kommunikationsgemeinschaft« verweist.** Die Argumentati-
onsvoraussetzungen auf dieser dritten Ebene beziehen sich auf die Struktur der
Argumentation, die zum Zweck einer ernsthaften Diskussion angenommen wer-
den muss.**’

Habermas erklédrt nun — wenn auch sehr zuriickhaltend —, dass eine Ableitung
des Universalisierungsgrundsatzes »U< aus diesen Voraussetzungen moglich ist.

Wenn wir, nach diesen kursorischen Erlduterungen und vorbehaltlich genauerer Analysen,
die von Alexy vorldufig aufgestellten Regeln akzeptieren, verfiigen wir, in Verbindung mit
einem schwachen, d.h. nicht-prijudizierten Begriff von Normenrechtfertigung, iiber hinrei-

chend starke Priimissen fiir die Ableitung von >U¢.**°

Damit ist die Begriindungskonzeption im Sinne von Habermas abgeschlossen
und der Universalisierungsgrundsatz >U< kann anschlieBend auf den Grundsatz
»D«< reduziert werden. Dieser besagt »dall nur die Normen Geltung beanspruchen
diirfen, die die Zustimmung aller Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen
Diskurses finden (oder finden kénnten)«**".

4.4 Der Status der habermasschen Begriindungskonzeption und
seine Differenzen zur Transzendentalpragmatik Apels

Berticksichtigt man ausschlie8lich die habermasschen Aussagen zu den Merkma-
len der Diskursethik und die universalistische Tradition der kantischen Ethik,
kann der Eindruck entstehen, Habermas vertrete eine der apelschen Konzeption
vergleichbare Letztbegriindung. Dem widersprechen allerdings die Aussagen
Habermas’ zur Moglichkeit und Notwendigkeit einer Letztbegriindung der Dis-
kursethik®*?, seine Position im Positivismusstreit, der methodische Status der

347 Ebd. S.97.

348 Vgl. Habermas, Wahrheitstheorien.

349 Habermas will mit der Darstellung dieser Regeln keineswegs behaupten, dass je-
der Sprechakt nur dann tatséchlich als ein solcher bezeichnet werden kann, wenn
die extrahierten Voraussetzungen faktisch erfiillt werden. Insofern Habermas die-
se Argumentatlonsprasupposmonen als Diskursregeln bezeichnet, ist damit kei-
neswegs eine Ubereinstimmung mit einem Regelbegriff ausgesprochen, der sich
auf den Begriff des Spielens bezieht. Vgl. ebd. S. 101.

350 Ebd. S. 102.

351 Ebd. S. 103.

352 Vgl. Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 88.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 185

Universalpragmatik und nicht zuletzt die Kritik von Habermas an Apels Begriin-
dungskonzeption. Durch diese Kritik werden die Differenzen zwischen beiden
Philosophen sehr deutlich und sie erleichtert zugleich, die Position von Habermas
zum Metaphysikproblem zu erfassen. Sie soll daher im Folgenden néher betrach-
tet werden.

Habermas stellt zunichst fest, dass Apel der Philosophie durch das Diskurs-
prinzip ein Fundament aufgezeigt zu haben glaubt, dass jeder weiteren Fallibilitét
entzogen ist. »Apel glaubt ndmlich, dem philosophischen Denken mit der Zu-
stindigkeit fiir das Diskursprinzip einen nicht-hintergehbaren archimedischen
Punkt der Selbstreflexion sichern zu kénnen.«’> Dass Habermas sich der An-
nahme einer solchen Nichthintergehbarkeit verweigert, wurde bereits im Zu-
sammenhang der Auseinandersetzung mit Dieter Henrich deutlich. Die dort vor-
gelegte Definition metaphysischen Denkens lédsst sich nun anhand der Debatte
mit Apel noch genauer fassen. Von Apels »Restfundamentalismus«’>* unter-
scheiden Habermas vor allem zwei Aspekte: die Einstellung zum Verhéltnis von
praktischer und kommunikativer Vernunft (1) und die Einschitzung des Status
transzendentaler Argumente (2).

Zu (1): Argumentationsregeln und Handlungsnormen

In dem Kapitel »Letztbegriindung als Konsequenz der Frage »Was soll ich
tun«?« wurde bereits darauf hingewiesen, dass Apel die transzendentalpragmati-
schen Kommunikationsvoraussetzungen mit einer praktisch-moralischen Geltung
fiir das einzelne Subjekt verbindet. Die bereits erwihnte Frage an dieser Stelle
lautete, inwiefern die impliziten moralischen Regeln der Argumentation die Ver-
pflichtung zur Handlung nach diesen Regeln iiberhaupt beinhalten. Diese Kritik
kann als Variante des naturalistic fallacy-Vorwurfs beschrieben werden: nach der
Humschen Einsicht, der zufolge aus Fakten keine Normen abgeleitet werden
konnen, ist es nicht moglich, aus dem Faktum der impliziten Akzeptanz von Ar-
gumentationsregeln ein moralisches Sollen abzuleiten.’> Apel reagiert auf dieses
Argument mit dem Verweis auf drei Aspekte des transzendentalen Charakters
der Regelakzeptanz. Diese Akzeptanz sei demnach erstens kein empirisches Fak-
tum, sondern zdhle vielmehr zu den Moglichkeitsbedingungen der Feststellung
empirischer Fakten selbst.**® Zweitens weist Apel erneut auf den Umstand hin,

353 Ebd. S. 190.

354 Ebd.; Zur Verwendung des Begriffs y)Fundamentalismus< bei Habermas siehe auch
Habermas, Jirgen: »Fundamentalismus und Terror«, in: Ders. Der gespaltene
Westen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004, S. 17.

355 Vgl. dazu auch Apel, Karl-Otto: »Sprechakttheorie und transzendentale Sprach-
pragmatik zur Frage ethischer Normen, in: Ders. Auseinandersetzungen. In Er-
probung des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1998, S. 281 —412.

356 Dass selbst die Feststellung empirischer Fakten von Kommunikations- und Ar-
gumentationsregeln abhéngig sein soll, geht auf eine komplexe Argumentation der
Sprachphilosophie zuriick, die hier nicht genauer dargestellt werden kann. Siche

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

dass die moralischen Grundnormen zu den Bedingungen der Mdoglichkeit von
Argumentation iiberhaupt gehoren und schlieflich auch darauf, dass schon die
Moglichkeit ein Selbstverstindnis zu entwickeln von diesen Normen abhéngig
ist. Hieraus zieht Apel eine wichtige Schlussfolgerung:

Daraus folgt m.E., daB der Akzeptierung der moralischen Grundnorm selbst der modale
Charakter des Sollens zukommt — unter der Bedingung allerdings, daf3 die Fragen der philo-
sophischen Grundlagendiskussion — ja iiberhaupt irgendwelche Fragen — sinnvoll gestellt

werden sollen.>’

Habermas fasst dies zusammen, in dem er erklért, dass Apel »die Bindungskraft
des normativen Gehalts dieser Argumentationsvoraussetzungen sogleich in ei-
nem starken, deontologisch verpflichtenden Sinne [interpretiert]« und daher die
These vertrete, »aus der reflexiven Vergewisserung dieses Gehalts direkt Grund-
normen — wie die Pflicht zur Gleichbehandlung oder das Gebot der Wahrhaftig-
keit — ableiten zu konnen«’™®. Da Habermas im Gegensatz zu Apel allerdings
zwischen praktischer und kommunikativer Vernunft unterscheidet, stehen ihm
die begrifflichen Mittel zur Verfiigung, diesen Schritt zu bestreiten. Fiir ihn kon-
nen die in kommunikatives Handeln eingelassenen, normativ gehaltvollen Regeln
nicht per se als handlungsregulierende Normen aufgefasst werden.

Ich gestehe, daB ich diese umstandslose Extrapolation von Anbeginn nicht habe nachvoll-
ziehen konnen. Es ist ndmlich keineswegs selbstversténdlich, da3 Regeln, die fiir die Argu-
mentationspraxis als solche konstitutiv und daher innerhalb von Diskursen unausweichlich
sind, auch flir die Regulierung auferhalb dieser unwahrscheinlichen Praxis verbindlich
bleiben.’

Habermas setzt das Wort »umstandslos« deshalb kursiv, weil er die Verbindung
von Kommunikationsvoraussetzungen mit praktisch handlungsleitenden Regeln
keineswegs prinzipiell bestreiten will. Auch er geht davon aus, dass die von je-
dem Sprecher vorgenommenen Idealisierungen eine Bedeutung fiir das morali-
sche Verhalten des Sprechers haben, spricht allerdings nur von einer »schwach
transzendentalen Notigung«’®®. Diese schwache Notigung trete dem Sprecher al-
lerdings keineswegs als »priskriptives >Muf« einer Handlungsregel«*®' entgegen.
Grundlage dieser Fehleinschitzung seitens Apels ist nach Ansicht Habermas’ die

dazu vor allem Tugendhat, Vorlesungen zur Einfiihrung in die sprachanalytische
Philosophie.

357 Apel, Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, S. 416.

358 Habermas, Jiirgen: »Zur Architektonik der Diskursdifferenzierung. Kleine replik
auf eine grole Auseinandersetzunge, in: Ders. Zwischen Naturalismus und Reli-
gion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005, S. 49.

359 Ebd. S. 50.

360 Habermas, Erldauterungen zur Diskursethik, S. 191.

361 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 187

Gleichsetzung von kommunikativer und praktischer Vernunft: zwar ist auch Ha-
bermas der Ansicht, dass die praktische Vernunft als Autoritit handlungsleiten-
der Gesetzgebung auftreten muss, doch unterscheidet er die kommunikative Ver-
nunft klar von der praktischen und entzieht jener damit zugleich die alleinige Zu-
standigkeit fiir die Konstituierung handlungsleitender Normen. »Die kommuni-
kative Vernunft ist nicht wie die praktische Vernunft per se eine Quelle fiir Nor-
men richtigen Handelns.«**

Wie bereits erldutert, stellt der normative Aspekt fiir Habermas nur einen
spezifischen Geltungsanspruch kommunikativer Vernunft dar — die Diskursethik
versteht sich als Theorie dieses speziellen Geltungsanspruchs. Normativitdt ist
fiir Habermas ein Aspekt von Rationalitdt und beide »iiberschneiden sich auf
dem Feld der Begriindung von moralischen Einsichten«’®. Die Bedeutung der
drei weiteren Geltungsanspriiche und ihre Bedeutung im Zusammenhang des Ra-
tionalitdtsbegriffs hat Habermas in der Theorie des kommunikativen Handelns
ausformuliert.

Zu (2) Der Status transzendentaler Argumente: for the time being.
Damit wird gleichzeitig deutlich, dass auch der Status transzendentaler Argu-
mente, ja der Status der Sprache als solcher zwischen Apel und Habermas strittig
ist. Durch eine transzendentalpragmatische Analyse ldsst sich nach Ansicht von
Habermas zwar die faktische Nichtverwerfbarkeit kommunikativer Prasuppositi-
onen nachweisen, diese hat aber erstens keinen direkt verpflichtenden Charakter
fir Handlungsanweisungen und ist zweitens aufgrund ihrer engen Verbindung
mit der kommunikativen Interaktion auch nicht vor strukturellen Verdanderungen
geschiitzt. Denn »der Nachweis der faktischen Nichtverwerfbarkeit von normativ
gehaltvollen Prasuppositionen einer mit unserer soziokulturellen Lebensform in-
tern verschrinkten Praxis steht gewi3 unter dem Vorbehalt der Konstanz dieser
Lebensform«®®, d.h. die Notwendigkeit mit der der kommunikativ Handelnde
unter dem normativen Gehalt der Kommunikationsvoraussetzungen steht, kann
nur solange als giiltig bezeichnet werden, wie sich diese Lebens- und Kommuni-
kationsform nicht strukturell verdndert. So konnen wir Habermas zufolge nur da-
von sprechen, dass es derzeit keine Alternative zu den Annahmen der transzen-
dentalpragmatischen Argumentation gibt.*®®

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass Habermas bereits im Positivismus-
streit die Ansicht vertreten hat, dass »die Kriterien, anhand deren jeweils Uber-
einstimmung erzielt werden kann, selber abhéngig von dem Prozef [sind], den
wir als einen Proze$ zur Erzielung von Konsensus auffassen«’®. Es besteht dem-
nach ein reziprokes Konstitutionsverhiltnis von Normen und Sprache, das nicht

362 Ebd.

363 Ebd. S.192.

364 Ebd. S. 194.

365 Vgl. Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 105.
366 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 254.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

im Sinne von Apel als unhintergehbar bezeichnet werden kann. Zwar ist es auch
nach Ansicht von Habermas méglich, durch eine Analyse, die sich an der Me-
thode der Universalpragmatik orientiert, eine Differenzierung unterschiedlicher
Explikationsebenen vorzunehmen (»know how«/«know that«) und Habermas
gibt auch wie bereits angefiihrt zu, dass »Beobachtungen stets ein Wissen von
etwas Partikularem [bedeuten], wihrend das Regelbewusstsein kategoriales Wis-
sen enthéilt<<367, doch letztendlich bleibt fiir Habermas die Rekonstruktion kom-
munikativer Verstdndigung und ihrer impliziten Regelstruktur trotz der innerhalb
der Rekonstruktion unterschiedenen Ebenen, fallibel. Daher sei an dieser Stelle
noch einmal auf ein wichtiges, oben bereits erwéahntes Zitat verwiesen.

Die Rekonstruktion allgemeiner und notweniger Prasuppositionen, unter denen sich sprach-
und handlungsfahige Subjekte miteinander tiber etwas in der Welt verstandigen — diese Er-
kenntnisbemiithung des Philosophen ist nicht weniger fallibel als alles iibrige, was dem ldu-
ternden und zermiirbenden Prozef der wissenschaftlichen Diskussion ausgesetzt wird und —

for the time being — stand hlt.>®

Aus diesen Griinden spricht Habermas in Bezug auf seine eigene Begriindung der
Ethik auch von einem >schwach transzendentalen Arguments, das im Gegensatz
zu Apels starker transzendentaler Argumentation steht.

Will man daher das Ergebnis des dritten Teils allgemein zusammenfassen, so
kann man sagen, dass jener eigentiimliche, zwischen Geist und Materie verortete
Status der Sprache, den bereits Dieter Henrich als den Versuch einer »dritten Ka-
tegorie« bei Habermas kritisiert hat, letztendlich so doppeldeutig nicht ist. Zwar
versucht Habermas die Unterscheidung zwischen »know how« und »know that«
durch die Rede von einer ontologischen Ebenendifferenz stark zu machen, letzt-
endlich kann der Sprache aufgrund der Analyse im dritten Teil jedoch nur ein
empirischer Status zuerkannt werden.*®’

Damit wird auch deutlich, weshalb Habermas eine Letztbegriindung der
Ethik nicht fiir moglich hilt.*’® Letztendlich finden die Differenzen von Haber-

367 Habermas, Was heiflt Universalpragmatik, S. 191f.

368 Habermas, MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, S. 129f.

369 Dews ist der Ansicht, dass die Sprache als dritte Kategorie entweder »eine vermit-
telnde Rolle zwischen Intelligiblem und Phanomenalem, Transzendentalem und
Empirischem [spielt]«. In diesem Fall, »entsteht — wie bei Aristoteles’ Argument
des »>dritten Mannes< — das Problem der Verbindung zwischen dem mittlerem
Term und den duBeren Termen, oder aber die dritte Kategorie wird zu weit ausge-
dehnt, um einleuchtend zu sein«. (Dews, Naturalismus und Anti-Naturalismus bei
Habermas, S. 870.) An dieser Stelle wird nun behauptet, dass Habermas die Spra-
che durchaus als »natiirliches Phanomenc« begreift, aber dennoch hofft, ihr eine
vermittelnde Rolle zuschreiben zu konnen. Diese Interpretation widerspricht nicht
der Bezeichnung »dritte Kategorie, sie setzt allerdings einen anderen Schwer-
punkt als es in der Lesart von Peter Dews geschieht.

370 Vgl. Habermas, Erldauterungen zur Diskursethik S. 195. Die Frage, wieso Haber-
mas eine Letztbegriindung nicht fiir notig hélt, ist damit allerdings nicht beantwor-

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 189

mas und Apel ihren Ausgangspunkt im unterschiedlichen Philosophiebegriff der
beiden Denker. Obwohl beide in ihrem Werk eine Transformation der kantischen
Philosophie vorgenommen haben, ist Habermas der Auffassung, dass Apel mit
seinem eigenen Entwurf den Aufgabenbereich der Philosophie zwar einerseits
beschranken mochte, ihr aber dennoch bzw. gerade deshalb einen infalliblen Gel-
tungsanspruch zu sichern versucht.

Dieser [der apelschen, Anm. dch] >Transformation der Philosophie« liegt die Idee zugrunde,
daf} sich die substantiellen Gehalte der Metaphysik heute nur noch in der Form wissen-
schaftlicher Globalhypothesen, die einen falliblen Status haben, bewihren kénnen, wihrend
die transzendentale Reflexion auf die Bedingungen objektiv giiltiger Erfahrung und Argu-
mentation iiberhaupt einen Bereich genuin philosophischer Erkenntnis einschlief3t, die, sel-
ber infallibel, die Voraussetzungen des Fallibilismus erklart — und insofern Letztbegriin-

dungsanspriichen geniigt.®”!

Die Gegeniiberstellung von Philosophie und Einzelwissenschaften gehort nach
Habermas zum Erbe der Bewusstseinphilosophie und ist, wie er weiter erklért, in
dieser Form heute nicht mehr aufrechtzuerhalten, da die Philosophie aus metho-
dischen Griinden in komplexe Kooperationen mit dem Wissenschaftssystem ein-
gelassen ist. Seiner Ansicht nach hat »das fallibilistische BewuBtsein der Wissen-
schaften [...] lingst auch die Philosophie ereilt«’’. In dieser Uberzeugung ist
auch Habermas’ Hinweis auf den methodischen Status der Universalpragmatik,
sowie auf die Fallibilitit der Rekonstruktion von Kommunikationsvoraussetzun-
gen insgesamt begriindet.

5. Resultate

Im Folgenden werden die bisherigen Uberlegungen noch einmal im Hinblick auf
die Leifrage zusammengefasst und ausgewertet. Um zu verdeutlichen, was Ha-
bermas unter dem Begriff »Metaphysik« versteht, wurden im ersten Teil zu-
néchst vier, von Habermas selbst genannte Merkmale metaphysischen Denkens
eingefiihrt: Identitdtsdenken, Idealismus, bewusstseinsphilosophisches Denken
und starker Theoriebegriff. Teil II und III der Arbeit stellen eine detaillierte Aus-
einandersetzung mit den beiden letzten Aspekten dar: mit welchen theoriestrate-
gischen Mitteln versucht Habermas diese Elemente metaphysischen Denkens in
seiner eigenen Philosophie zu iiberwinden, auf welche Theoretiker nimmt er Be-
zug und welche Konsequenzen hat sein Vorgehen fiir seinen eigenen Ansatz?

tet. Diese These kann letztlich nur unter Bezugnahme auf Habermas’ Rechtstheo-
rie beantwortet werden, was fiir den vorliegenden Zusammenhang jedoch keine
Rolle spielt. Vgl. Habermas, Faktizitiat und Geltung.

371 Habermas, Erlauterungen zur Diskursethik, S. 192.

372 Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 247.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Auch wenn das Vorgehen Habermas’ dabei unter verschiedene Bezeichnungen
subsumiert werden kann (Detranszendentalisierung, Neusituierung der Vernunft,
sprachpragmatische Transformation der kantischen Ethik etc.), ist im vorliegen-
den Zusammenhang aber vor allem eine, zumindest fiir die Uberwindung der
Bewusstseinsphilosophie untibersehbare Naturalisierungstendenz von grofter
Bedeutsamkeit. Wichtig ist allerdings ebenfalls, dass Habermas die metaphysi-
schen Aspekte auflosen mochte, ohne dabei die transzendentale in eine rein em-
pirische oder rein naturalistische Fragstellung zu transformieren. Daher spricht er
auch immer wieder von der Notwendigkeit der Vereinigung von Kant und Dar-
win. Zu diesem Zweck entwickelt Habermas in seinen neueren Schriften das
Konzept des so genannten »schwachen«’” bzw. »weichen«’’* Naturalismus.

Die im Teil II der Arbeit behandelte Auseinandersetzung Habermas’ mit der
Bewusstseinsphilosophie wurde mit der Habermas-Henrich Debatte eingeleitet:
Habermas wirft Henrich hier vor, einen inakzeptablen Infallibilismus zu vertre-
ten, der gleichzeitig zeige, dass Henrich sich nicht vom metaphysischen Denken
verabschiedet habe. Dabei stellte sich heraus, dass im Zentrum der Differenzen
der Begriff des Selbstbewusstseins steht. Es musste also analysiert werden, wie
sich Habermas eine nachmetaphysische Rekonstruktion dieses Begriffs vorstellt
und welche Konsequenzen diese Rekonstruktion nach sich zieht. Bemerkenswert
war zunidchst, dass diese Begriffsrekonstruktion nicht ohne das Verstindnis der
Kombination von philosophischen und soziologischen Analysen nachzuvollzie-
hen ist. Die Verbindung, oder besser: Verkopplung beider Aspekte fiir die Ent-
wicklung des Selbstbewusstseinsbegriffs und seine gesamte Theorie kann als sys-
tematische Reaktion Habermas’ auf die eigene Metaphysikkritik interpretiert
werden: behauptet Habermas auf philosophischer Ebene mit Mead, dass die Pha-
nomene Geist, Identitit und Individualitéit nicht jenseits sozialer, speziell sprach-
licher Strukturen denkbar sind, so analysiert er in der Theorie des Kommunikati-
ven Handelns unter anderem unter Bezug auf Max Weber den Verlauf der Ver-
dnderung dieser Strukturen und verdeutlicht, welche Herausforderungen diese
Strukturverdnderungen fiir den Identitéts- und Selbstbewusstseinsbegriff bedeu-
ten. Habermas’ Bestreben, die zu analysierenden Phédnomene auf eine empirische
Ausgangssituation zuriickzufiihren, zeigt sich damit nicht erst im Teil III. der Ar-
beit, sondern bereits im Zusammenhang der Diskussion um den Selbstbewusst-
seinsbegriff: einerseits an dem Versuch, die Ausgangssituation der Individualitit
im strukturellen Zusammenhang moderner Gesellschaften soziologisch fassbar
zu machen. Andererseits, und dies bildet den Schwerpunkt des zweiten Teils,
wird die empirische Orientierung vor allem an der Ubernahme der naturalisti-
schen Aspekte der meadschen Theorie fiir den Selbstbewusstseinsbegriff deut-
lich. Auf die eher kurzen Darstellungen der soziologischen Aspekte (II.1. Ratio-
nalisierung und Individuum bei Jiirgen Habermas) folgte daher eine detaillierte

373 Vgl. Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung.
374 Vgl. Habermas, Freiheit und Determinismus.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 191

Darstellung der systematischen Bedeutung Meads. Diese wurde zunéchst fiir das
Paradigmenmodell von Habermas vorgestellt (I1.2. Mead als Philosoph des Para-
digmenwechsels), um anschlieBend die Details der habermasschen Bezugnahme
auf Mead zu verdeutlichen (I.3. Individuierung durch Vergesellschaftung).
Daraus ergab sich, was ich in Kapitel I1.4. als »Sdkularisierung des Selbstbe-
wusstseins« bezeichne. So wird deutlich, dass die Naturalisierungsstrategie fiir
das nachmetaphysische Projekt von Habermas im Ganzen eine systematisch emi-
nente Bedeutung hat; aufgrund des Einflusses, den Meads Ethikentwurf’” auf die
praktische Philosophie von Habermas’ hat, konnen allerdings gleichzeitig die
Auswirkungen dieser Strategie auf die Diskursethik sehr gut dargestellt werden.
Ein Ziel des zweiten Teils ist es daher, aufzuzeigen, dass durch die Naturalisie-
rung neue Herausforderungen fiir die Diskursethik entstehen, welche sich in
Form spezifischer Konsequenzen der naturalistischen Argumentationsstrategien
darstellen. In der Kritik an Habermas (I1.5. Kritik und Ausblick) wurde daher da-
rauf hingewiesen, dass diese Konsequenzen mit einigen moralphilosophischen
Stellungnahmen der Diskursethik, wie sie erst im Teil III. der Arbeit detaillierter
dargestellt werden’’®, nicht vereinbar sind. Eine These des zweiten Teils kann
damit folgendermaflen zusammengefasst werden: Habermas versucht, die von
ihm selbst als metaphysisch bezeichneten Selbstbewusstseinskonzeptionen der
Bewusstseinsphilosophie bis hin zu Dieter Henrich mit einer Kombination aus
soziologischen und naturalistischen Argumentationsstrategien zu tiberwinden.

Speziell die naturalistischen Aspekte fithrten dann zu einer Kritik an Haber-
mas, aufgrund derer zwar der Versuch, die Metaphysikkritik in der eigenen The-
orie kohdrent zu verarbeiten nicht als gescheitert angesehen werden muss, die
aber zu moralphilosophischen Konsequenzen fiihrt, denen Habermas nicht zu-
stimmen kann, da sie im Widerspruch zu seinen, in der Diskursethik entwickelten
Ansichten stehen.*”’

Teil III der Arbeit stellt sich dann als Ausformulierung der habermasschen
Auseinandersetzung mit dem vierten Metaphysikmerkmal, dem starken Theorie-
begriff dar. Hier wird besonders deutlich, dass Habermas versucht, die Differen-
zierungen der kantischen Transzendentalphilosophie in Form einer deflationier-
ten Begrifflichkeit zu retten, um so den metaphysischen Anspriichen der kanti-
schen Ethik zu entgehen, ohne ihre Erkenntnisse preisgeben zu miissen. Um zu
erldutern, wie Habermas diesen Anspruch zu realisieren versucht, wurde die Dis-
kursethik (als Theorie von Habermas und Apel) zundchst als moderne Form der
Moralphilosophie mit ihren systematischen Fragestellungen (III.1.) und sprach-

375 Vgl. zur meadschen Ethik vor allem Joas, Praktische Intersubjektivitit, S. 120ff.

376 Die Notwendigkeit dieser systematisch nachgelagerten Darstellung ergibt sich aus
der Orientierung an den vier Merkmalen und ist auch im Hinblick auf die dadurch
mogliche primére Darstellung Meads gerechtfertigt.

377 Ich lasse hier die Kritik, die im Kapitel II. 5.1 »Der Zirkel des habermasschen An-
satzes: Selbstbezug als Bedingung der Moglichkeit von Naturalisierung« darge-
stellt wurde, auB3er Acht.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

philosophischen Grundlagen (III1.2.) vorgestellt. AnschlieBend wurden die
sprachphilosophischen Grundlagen der Diskursethik in ein Verhéltnis zur Meta-
physikkritik gebracht (II1.3.), was konkret durch eine Darstellung ihrer Merkmale
(II1.3.1) und Grundbegrifte (II1.3.2) sowie eine Erorterung des Verhiltnisses der
Diskursethik zur kantischen Ethik (II1.3.3) geleistet wurde. Damit waren gleich-
zeitig die Ausgangsbedingungen fiir eine Explikation der Begriindungskonzepti-
on bei Habermas und Apel geschaffen (II1.4.). Diese Explikation verfolgte den
Zweck, zu analysieren, inwiefern die Begriindungskonzeption von Habermas
nicht seiner eigenen Metaphysikkritik am starken Theoriebegriff unterliegt.
Zunichst wurde daher die transzendentalpragmatische Letztbegriindungskonzep-
tion von Apel ndher dargestellt (II1.4.1), um dieser anschlieBend die universal-
pragmatische Begriindungskonzeption von Habermas gegeniiberzustellen
(I11.4.2). Fiir die verfolgte Absicht war diese Gegeniiberstellung instruktiv, da im
Kontrast zur Einstellung Apels der Standpunkt Habermas’ besonders gut deutlich
wird. Auf dieses Kapitel folgte eine abschlieBende Erorterung der Begriindungs-
konzeption von Habermas (I11.4.3), in der die Abgrenzung seiner Konzeption ge-
geniiber Apel noch einmal konkretisiert und ausgewertet wird.

Die Ablehnung eines starken Theoriebegriffs als Merkmal metaphysischen
Denkens, flihrt bei habermas im Gegensatz zu Apel zu einer, wenn nicht Anglei-
chung so doch Anndherung der Philosophie an den empirischen Forschungspro-
zess’ ™ Im Gegensatz zu Apel, der zeigen mochte, dass bestimmte Bedingungen
des Diskurses nicht ohne performativen Widerspruch bestritten werden kénnen
und daraus die Schlussfolgerung zieht, dass bestimmte Voraussetzungen absolute
Geltung haben miissen, mochte Habermas zeigen, dass auf der methodischen
Ebene der Datenerhebung Fallibilismus unverzichtbar ist. Dies wurde hier als
»Methodenfallibilismus« der Universalpragmatik bezeichnet und an der Bezug-
nahme Habermas’ auf die Begrifflichkeit Searles verdeutlicht. Hinsichtlich der
Letztbegriindung besteht damit ein erheblicher Unterschied zwischen Habermas
und Apel. Habermas lehnt jede Form von Letztbegriindung ab. Er tut dies, weil
Letztbegriindung seiner Ansicht nach einem Theoriebegriff entspricht, der meta-
physisch ist. In diesem Vorgehen liegt zugleich die Berechtigung, auch im dritten
Teil von einem >methodischen Naturalismus< bei Habermas zu sprechen.’””
Natiirlich soll damit nicht behauptet werden, dass sich in dem Vorgehen von
Apel und Habermas keine Uberseinstimungen finden lassen. Immerhin kniipfen
beide an den amerikanischen Pragmatismus sowie an die kantische Ethik an und
versuchen daraus, eine neue, den Herausforderungen der Moderne gewachsene
Ethik des Diskurses zu entwickeln. Nicht nur in dieser Hinsicht steht Habermas
Apel natiirlich viel ndher als dem Kritischen Rationalismus. Eine detailliertere
Darstellung der Differenzen zwischen Habermas und dem Kritischen Rationa-
lismus wurde auflerdem bereits im Kapitel »Der Positivismusstreit« vorgelegt:

378 Habermas, Die Philosophie als Platzhalter und Interpret.
379 Vg. oben »Einleitung. Zur Verwendung des Begriffs >Naturalismus««.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 193

hier wurde deutlich gemacht, dass Habermas keineswegs die Einstellung des Kri-
tischen Rationalismus teilt, der das Ganze als System behandelt und nicht begrei-
fen mochte, »daB es unvermitteltes Wissen nicht gibt«’™. In diesem letzten Punkt
offenbart sich eine weitere Uberseinstimung zwischen Apel und Habermas einer-
seits und eine entscheidende Differenz zwischen dem Kritischen Rationalismus
und Habermas’ Philosophie andererseits. Es ist dies der Versuch, die transzen-
dentale Fragestellung auch nach der Detranszendentalisierung nicht génzlich auf-
zugeben.®™' In Bezug auf die Frage nach der Begriindungskonzeption ethischer
Sollgeltung manifestiert sich dieser Unterschied unter anderem in der (von mir so
genannten) Datenontologie®®?. Weder Albert noch Popper nehmen eine Differen-
zierung der Daten nach ihrer »ontologischen Stufe«’® vor. Habermas verdeut-
licht hier, dass sich aus der Erkenntnis, eine Letztbegriindung sei nicht moglich,
nicht von selbst die Notwendigkeit des Komplementaritétssystems ergebe, wel-
ches behauptet, ethische Entscheidungen seien reine Privatsache. Habermas ent-
spricht, wie auch sein Entwurf der Diskursethik zeigt, damit der Kritik Apels an
der Privatisierung der Moral, ohne allerdings die einzige Alternative in einer
Letztbegriindungskonzeption zu sehen: Habermas Zwischenposition ist vielmehr
der Versuch, einen unterschiedlichen Gewissheitsstatus von »beschreiben« und
»verstehen«, »beobachten« und »rekonstruieren«, »know how« und »know that«
zu verteidigen, ohne einen metaphysischen Anspruch des Verstehens, des Rekon-
struierens oder des knowing that zu behaupten. Das rekonstruierte Regelbewusst-
sein bezeichnet er daher auch als kategoriales Wissen, womit er ihm eine &hnli-
che Bedeutung gibt, wie Searle den konstitutiven Regeln. Habermas’ Ansicht
nach ist dieses Wissen jedoch nicht hinreichend, um eine letzte Begriindung mo-
ralischer Sollgeltung abzuleiten, denn erstens konne sich die Methode der Daten-
erhebung und mit ihr das Ergebnis dndern und zweitens konnten sich auch die
Daten dndern, was, aufgrund des Zirkels von Datenerhebung und Analyse, eben-
falls zu verinderten Ergebnissen fithren wiirde.”** »Auch wahre Aussagen kon-
nen nur die Erkenntnismoglichkeiten realisieren, die uns durch soziokulturelle

Lebensformen iiberhaupt erffnet werden.”® »Die Kritik an Apel wurde in dieser

380 Habermas, Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, S. 239.

381 Vgl. Habermas, Wege der Detranszendentalisierung.

382 Mit »Datenontologie« soll nicht ausgedriickt werden, dass Habermas jeder Form
von Daten einen ontologischen Status zuschreibt. Der Begriff bezieht sich viel-
mehr auf die Unterscheidung einer konstituierten von einer konstitutiven Datene-
bene.

383 Ebd. S. 191.

384 Dass sich nach Ansicht von Habermas die Daten und ihre Strukturen dndern kon-
nen, widerspricht nicht direkt der »Datenontologie« Habermas’, denn diese be-
hauptet lediglich, dass wenn Daten analysiert wurden, eine Unterscheidung zwi-
schen ihnen selbst und den sie konstituierenden Regeln getroffen werden kann.
Allerdings ist die Rede von einem unterschiedlichen ontologischen Status der Da-
ten in diesem Zusammenhang zumindest missverstindlich — was weiter unten
noch erldutert wird.

385 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 16.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Hinsicht unter anderem anhand des Begriffs der institutionellen Tatsache bei
Searle verdeutlicht.

Beziiglich der Begriindungsproblematik kann mit Gerhard Schonrich behaup-
tet werden, dass es sich letztendlich nur noch um eine »quasi empirische Gel-
tung«’*® moralischer Normen handelt, denn Habermas’ Methodenfallibilismus
hat zur Konsequenz, dass in prinzipieller Hinsicht nicht mehr von einer absoluten
moralischen Sollgeltung gesprochen werden kann. Schonrich hat dies in seiner
Publikation Kategorien und transzendentale Argumentation vorziiglich deutlich
gemacht: Im vierten Teil rekapituliert er zunéchst die Struktur verschiedener
transzendentalpragmatischer Letztbegriindungskonzeptionen, um anschlieBend
den Status der bei Apel angeblich letztbegriindeten Regeln am Beispiel des Sta-
tus der Substanzkategorie in Humes Zweifel zu verdeutlichen.

So konnte man zwar zeigen, dafl der Versuch, die Substanzkategorie zu bestreiten, auf die
Beanspruchung eines gerade Aufzuhebenden hinauslduft, aber iiber die Notwendigkeit, d.h.
den Status dieser Substanzkategorie, ist damit nicht mehr ausgesagt, als dafl ohne diese An-
nahme Erfahrung nicht méglich ist. Allgemein formuliert: Ohne die Regel funktioniert das
durch die Regel konstituierte Spiel nicht. Die Regel selbst konnte auch eine faktische

sein.®®’

Schonrich will damit deutlich machen, was hier fiir das Verhiltnis von Sprache
und moralischen Implikationen gezeigt wurde: die Tatsache, dass Sprache nur
mit den in Anspruch genommenen moralischen Implikationen realisierbar ist,
sagt ausschlieBlich etwas tiber die Unmoglichkeit der Realisierbarkeit einer fakti-
schen Sprache ohne moralische Implikationen aus, es ldsst sich damit jedoch
nicht gleichzeitig zeigen, dass diese Implikationen letztbegriindet sind. Vielmehr
ist zutreffend, was Schonrich in Bezug auf Hans Lenk verdeutlicht: »wenn etwas
nicht ohne Selbstwiderspruch bestritten und ohne petitio principii deduktiv be-
griindet werden kann, dann handelt es sich um die Form einer petitio tollendi
(und nicht schon der Letztbegriindung), in der ein gerade Aufzuhebendes bean-
sprucht wird«’®. Mit dieser Argumentationsstrategie kann aber der Zweifel eines
radikalen Skeptikers nur in der Hinsicht widerlegt werden, als man ihm zeigen
kann, dass er bestimmte normative Regeln »schon immer« in Anspruch nimmt,
nicht aber, dass der Status dieser Regeln letztbegriindet ist.”* Worauf sich das
transzendentalpragmatische Letztbegriindungsargument mithin stiitzt, ist die
Alternativiosigkeit der bereits in Anspruch genommenen Sprachstruktur.’”’ Daher
sei auch die These Rortys »the only good >transcendental argument is a

386 Schonrich, Gerhard: Kategorien und transzendentale Argumentation. Kant und die
Idee einer transzendentalen Semiotik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, S.
200.

387 Vgl. ebd. S. 190.

388 Ebd. S. 191.

389 Vgl. ebd. S. 193.

390 Vgl. ebd. S. 166ff.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 195

sparasitism argument«®®' insofern zutreffend, als damit die Zweischneidigkeit
des transzendentalpragmatischen Arguments verdeutlicht werden konne. »Einmal
schreibt es [Rortys Diktum, Anm dch] die Rolle des transzendentalen Arguments
auf den Nachweis des parasitdren Charakters jeder skeptischen Position fest. [...]
Zum anderen aber verhilt sich der transzendentale Proponent selbst parasitir.«***
Habermas selbst scheint mit dieser These iibereinzustimmen, denn er zitiert die
Einschitzung Schonrichs selbst, ohne sie in irgendeiner Form zu kritisieren.”* So
verortet sich Habermas also mit seinem Versuch, die transzendentale Logik
Kants nicht aufzugeben, aber dennoch ohne metaphysische Riickendeckung zu
operieren zwischen zwei starken Positionen: Transzendentalphilosophie und Na-
turalismus. Durch sein Konzept des »schwachen Naturalismus« hat Habermas in
einer Aufsatzsammlung von 1999°** deutlich gemacht, dass er sich in Hinblick
auf Probleme der theoretischen Philosophie mehr und mehr in Richtung natura-
listischer Argumentationsstrategien bewegt. Im Anschluss wird dieses Konzept
ndher vorgestellt und auf das hier herausgearbeitete Problem des Konflikts von
Naturalismus und praktischer Philosophie bezogen.

6. Schwacher Naturalismus als Problemlésung?

Auf das Konzept des »schwachen« bzw. »weichen Naturalismus« bei Habermas
wurde bereits mehrfach hingewiesen; im Folgenden soll genauer untersucht wer-
den, wie Habermas mit dieser Konzeption sein Ziel, zwischen Transzendental-
philosophie und starkem Naturalismus zu vermitteln, umsetzen will. Damit soll
zum einen die habermassche Verwendungsweise des Naturalismusbegriffs ver-
standlicher gemacht werden. Zum anderen ist die Konzeption eines schwachen
Naturalismus aber zugleich eine konsequente Weiterentwicklung friitherer Positi-
onen von Habermas: die Auseinandersetzung mit ihr soll daher auch zeigen, ob
sie die hier geduBerte Kritik autheben oder zumindest relativieren kann.

Da Habermas seinen Ansatz in Ubereinstimmung mit dem allgemeinen Ent-
stehungskontext des Naturalismus aus epistemologischer Perspektive beschreibt,
wird das Konzept auch hier zunéchst in diesem erkenntnistheoretischen Zusam-
menhang vorgestellt. Die Bezugnahme auf die diskursethisch ausgerichtete Fra-
gestellung der Arbeit kann anschlieBend sehr kurz durchgefiihrt werden, da sich
herausstellen wird, dass das Konzept des schwachen Naturalismus mit dem im
zweiten und dritten Teil analysierten Vorgehen von Habermas im Groflen und
Ganzen tibereinstimmt und daher die hier geduBerte Kritik auch auf dieses Kon-
zept zutrifft.

391 Rorty, Richard: »Verificationism and Transcendental Arguments«, in: Nous 5
(1971), S. 10.

392 Schonrich, Kategorien und transzendentale Argumentation, S. 199f.

393 Vgl. Habermas, Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm, S. 106.

394 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 16.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Grundlegend fiir die epistemologische Deflationierung der kantischen Trans-
zendentalphilosophie und ihre Vereinigung mit Darwin ist, dass die transzenden-
talen Erkenntnisbedingungen nicht mehr in einer, Zeit und Raum enthobenen
Sphédre unumginglicher, subjektiver Erkenntnisvoraussetzungen verortet werden,
sondern sich als konstitutives Produkt des potentiell verdnderbaren Bereichs der
materiellen Zusammenhénge des Daseins zu erkennen geben — sie sind nur noch
»de facto unvermeidliche Bedingungen«®®. Die generelle Herausforderung einer
Vereinigung von Kant und Darwin beschreibt Habermas folgendermaf3en:

Schon der klassische Pragmatismus hatte Kant mit Darwin in Einklang bringen wollen.
Nach der Auffassung von G.H. Mead und John Dewey sind die detranszendentalisierten
Bedingungen problemlosenden Verhaltens in Praktiken verkorpert, die fiir unsere naturge-
schichtlich entstandenen soziokulturellen Lebensformen als solche charakteristisch sind.
Dann muf aber die transzendentale Fragestellung, ohne ihr Spezifisches einzubiifien, eine

Fassung erhalten, die mit einer naturalistischen Sicht vereinbar ist.**®

Obwohl sich Habermas selbst in der pragmatischen Tradition einer »Deflatio-
nierung der kantischen Begrifflichkeit«’®’ verortet, ist er, wie die vorliegende Ar-
beit versucht hat, deutlich zu machen, nicht bereit, die Differenzierung von trans-
zendentaler und empirischer Fragestellung zugunsten letzterer aufzugeben. Im
Zusammenhang des Programms eines schwachen Naturalismus stellt sich dieses
Vorgehen als Substitution des transzendental-idealistischen Erkenntnisbegriffs
durch ein pragmatisches (Lern-)Verstindnis dar’”®: Erkenntnis ist nicht mehr die
Leistung eines, von vornherein mit erkenntniskonstituierenden Kategorien und
Anschauungsformen ausgestatteten Subjekts, sondern eine Funktion von Lern-
prozessen, welche innerhalb der Lebenswelt angeeignet und angewendet werden.
»Aus pragmatistischer Sicht ergeben sich >Erkenntnisse< aus der intelligenten
Verarbeitung performativ erfahrener Enttiuschungen.«’”’

Vergleichbar der Detranszendentalisierung jener Kluft von mundus sensibilis
und mundus intelligibilis zur Spannung, die »sich in der faktischen Kraft kontra-
faktischer Unterstellungen innerhalb der kommunikativen Alltagspraxis selber
bemerkbar macht«*®, verlagert sich das Interesse der Analyse also von der Struk-
tur der konstitutiven Erkenntnisbedingungen des Subjekts auf die Details der re-
ziproken Verhiltnisse von Lernprozess und Lebenswelt.*”! Dieser Lernprozess

395 Ebd. S. 19. Vgl. dazu auch die Uberlegungen zum Staus der Sprache bei Haber-
mas im Teil III. der vorliegenden Arbeit.

396 Ebd.S. 17.

397 Ebd.S. 19.

398 Vgl. dazu auch Joas, Praktische Intersubjektivitit, S. 143ff.

399 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 21.

400 Ebd. Habermas, Treffen Hegels Einwéinde gegen Kant auch auf die Diskursethik
zu, S. 20.

401 Zum Begriff der Lebenswelt siche auch folgende Literatur: Husserl, Edmund: Ge-
sammelte Schriften, Bd. 8 (Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Philosophie), E. Stroker (Hg.), Hamburg: Meiner 1992. Schiitz,

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 197

vollzieht sich an einer »objektiven Welt«, die Habermas im Sinne des Pragma-
tismus als notwendige pragmatische Voraussetzung eines jeden praktisch enga-
gierten Aktors versteht. »Sie [die Sprachbenutzer, Anm. dch] unterstellen ge-
meinsam eine objektive Welt als Totalitét der Gegenstinde, die {iberhaupt be-
handelt oder beurteilt werden konnen.«**? Die Lebenswelt bildet zu dieser objek-
tiven Welt das soziale Pendant.*”® Auf diese Unterscheidung von objektiver Welt
und Lebenswelt bezieht Habermas nun jene, auch in der Universalpragmatik be-
handelte Differenzierung von Beobachten und Verstehen: die (wie auch immer
gearteten) Entitdten der objektiven Welt treten demnach als Analysegegenstinde
der Naturwissenschaften, des Beobachtens in den Blick, die Entitdten der Le-
benswelt stellen das Erkenntnisinteresse der hermeneutisch orientierten Wissen-
schaften, des Verstehens dar. Entscheidend ist, dass Habermas diese Differenzie-
rung als deflationierte Version der Differenzierung von transzendentaler und em-
pirischer Erkenntnis begreift.

Diese Architektonik von »Lebenswelt< und >objektiver Welt« geht mit einem methodischen
Dualismus zwischen Verstehen und Beobachten zusammen. Darin findet die Unterschei-

dung zwischen transzendentaler und empirischer Erkenntnis gewissermaBen ihr Echo.***

»Schwacher Naturalismu«s bedeutet demnach nicht die Authebung der Transzen-
dentalphilosophie, sondern deren naturalistische Transformation: nicht mehr die
transzendentalen Bedingungen der Moglichkeit von Erkenntnis sind regelkonsti-
tuierend, sondern eine, durch Lernvorgénge konstituierte lebensweltliche Hinter-
grundstruktur, in die jedes Subjekt eingebunden ist. Die Tatsache, dass Habermas
die Bedeutung einer Ebenendifferenzierung der Erkenntnisbedingungen nicht
aufgeben will, unterscheidet ihn von den Vertretern stark naturalistischer Ansét-
ze: diese gehen von der methodischen Pramisse aus, dass die Differenzierung
von Beobachten und Verstehen zugunsten des Beobachtens aufgehoben werden
kann und soll. Es ist genau dieser Reduktionismus, den Habermas bestreitet. Roy
Bhaskar ist daher auch der Ansicht, dass Habermas sich durch seine Unterschei-
dung von natur- und sozialwissenschaftlicher Methode in die hermeneutische
Tradition von Schleiermacher iiber Kant, Dilthey bis Weber stellt.*”® »An anti-
naturalist tradition has posited a cleavage in method between natural and social
sciences, grounded in a differentiation of their subject-matters.«**® Die haber-

Alfred/Luckmann, Thomas: Strukturen der Lebenswelt. Tibingen: UTB 2003.
Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 171ff.

402 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 24

403 Vgl. dazu auch Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, S.
1144f.

404 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 25.

405 Bhaskar, Roy: The Possibility of Naturalism. A Philosophical Critique of the Con-
temporary Human Sciences, London: Routledge 1998.

406 Ebd.S. 1.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

massche Philosophie wire demnach eher einer Tradition zuzuordnen, die man als
antinaturalistisch bezeichnen koénnte — diese Beschreibung prigt bis heute das
Bild von Habermas.

Andererseits wird mit der vorliegenden Arbeit auch nicht zum ersten Mal
auf einen problematischen Naturalismus bei Habermas hingewiesen: Auch Theo-
retiker, wie Dieter Henrich oder Peter Dews*"” weisen auf die ambivalente Selbst-
verortung der habermasschen Philosophie zwischen Naturalismus und Transzen-
dentalphilosophie hin: durch die naturalistische Deflationierung der kantischen
Begriftlichkeit auf der einen und das Festhalten an der Unterscheidung von Ver-
stehen und Beobachten auf der anderen Seite, sieht sich Habermas vor das Prob-
lem gestellt, die Unterscheidung von Beobachten und Verstehen in einer Art und
Weise zu beschreiben, die die Reduktion des einen auf das andere vermeidet oh-
ne dabei einer Riickkehr zur transzendental-metaphysischen Differenzierung das
Wort zu reden.

Der epistemische Dualismus darf nicht vom transzendentalen Himmel gefallen sein. Er
muss aus einem evolutiondren Lernprozess hervorgegangen sein und sich in der kognitiven
Auseinandersetzung von homo sapiens mit den Herausforderungen einer riskanten Umwelt
schon bewihrt haben. Die Kontinuitét einer Naturgeschichte, von der wir uns wenigstens in
Analogie zu Darwins natiirlicher Evolution eine Vorstellung, wenn auch noch keinen theo-
retisch befriedigenden Begriff machen kénnen, sichert dann — iiber die epistemische Kluft
zwischen der naturwissenschaftlich objektivierten Natur und einer intuitiv immer schon
verstandenen, weil intersubjektiv geteilten Kultur hinweg — die Einheit eines Universums,

dem die Menschen als Naturwesen angehren.**®

Das Zitat ist aus verschiedenen Griinden sehr aufschlussreich. Vor allem die bei-
den Kursivsetzungen weisen auf Probleme hin, die mit der in Teil II erorterten
Kritik in direkter Verbindung stehen: eine der Kritiken war, dass der Status mo-
ralischer Sollgeltung aus der meadschen Konzeption nicht in der gleichen Weise
rekonstruiert werden kann, wie es fiir das Verstindnis moralischen Handelns in
der Diskursethik notwendig wire. Die Rede vom »Hervorgehen« des transzen-
dentalen Dualismus und vom »analogischen« Verstindnis der Evolutionstheorie
weist darauf hin, dass auch bei Habermas ein Bewusstsein fiir diese Anschluss-
problematik vorhanden ist.*” Der Ausdruck »Hervorgehen« bezieht sich auf den
Begrift der »Emergenz«, den Habermas an vergleichbaren Stellen auch direkt
verwendet''’, und der schon bei Mead eine systematische Bedeutung entfaltet,
um die Entstehung spezifischer Phinomene aus dem Naturzusammenhang zu er-
kléren.

407 Vgl. Dews, Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas.

408 Habermas, Freiheit und Determinismus, S. 881.

409 Interessanterweise verwendet Habermas den Analogiebegriff an folgenden Stelle
ebenfalls: Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wen-
de, S. 17. Habermas, Freiheit und Determinismus, S. 39.

410 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, S. 72.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 199

Dies macht es ihm [Mead, Anm. dch] méglich, jede Erfahrung iiberhaupt als Schritt der Na-
tur aufzufassen: der kreative Charakter der menschlichen Intelligenz ist nicht Gegensatz zur
Natur, sondern deren Resultat und Teil! Der Begriff, in dem diese Auffassung sich kristalli-

sierte, war der der »emergence<.*!!

Das Ergebnis aus Teil II kann nun auch folgendermaflen formuliert werden: die
von Habermas eingenommene Zwischenposition zeitigt zumindest aufgrund der
Auswirkungen auf den Selbstbewusstseinsbegriff ethische Folgen, die Habermas
nicht akzeptieren kann, da diese gerade jenen Folgen entsprechen, die er selbst
am Konzept eines starken Naturalismus kritisiert. Grund fiir diese Folgen sind
die, auch durch einen schwachen Naturalismus nicht einddimmbaren Konsequen-
zen der Naturalisierung.

Bemerkenswerterweise weist Habermas auch selbst auf die schwerwiegenden
Folgen der Deflationierung hin:

Der Abstieg vom urspriinglichen zum deflationierten Verstdndnis des Transzendentalen hat
erhebliche Konsequenzen. Wenn die transzendentalen Regeln nicht langer etwas intelligib-
les auBerhalb der Welt sind, mutieren sie zum Ausdruck kultureller Lebensformen und ha-
ben einen Anfang in der Zeit. Das hat (1) die Konsequenz, dass wir fiir die transzendental
ermdglichte Erfahrungserkenntnis nicht mehr ohne weiteres »Allgemeinheit< und »Notwen-
digkeit¢ also Objektivitit beanspruchen konnen. Und (2) miissen die transzendentalen Be-
dingungen fiir einen epistemischen Zugang zu Welt als etwas in der Welt begriffen wer-

den4]2

Dieses Zitat liest sich wie eine Zusammenfassung wichtiger Punkte des zweiten
und dritten Teils unter erkenntnistheoretische Perspektive — die ethischen Konse-
quenzen werden allerdings auch an dieser Stelle nicht beriicksichtigt.

Die Rolle der Sprache betreffend wurde im dritten Teil verdeutlicht, dass die
Moglichkeit einer Ebenendifferenzierung im Sinne von Verstehen und Beobach-
ten, »know that« und »know how« zwar auch nach der Detranszendentalisierung
gegeben ist, ihr Status aber nicht transzendentalphilosophisch begriffen werden
darf. In epistemologischer Hinsicht ist eine Deduktion der Kategorien, wie man
sie bei Kant findet, fur Habermas keine Option mehr und auch die in der Ethik
wichtige Zwei-Welten-Lehre bleibt fiir Habermas ein Relikt metaphysischen
Denkens und wird im Sinne der Detranszendentalisierung transformiert. Damit
erfiillt Habermas zwar seinen eigenen, durch die Metaphysikkritik aufgestellten
Anspruch, verliert aber die Moglichkeit eine bestimmte Form des moralischen
Verhaltens als alternativlos auszuzeichnen (naturalistic fallacy). Das bei Apel
unhintergehbare, Letztbegriindungsanforderungen gentigende Medium »Spra-
che«, wird nach der Deflationierung der Transzendentalphilosophie durch den
schwachen Naturalismus bei Habermas zu einer »empirisch allgemeine[n] Form

411 Joas, Praktische Intersubjektivitit, S. 173.
412 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 27.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

der Kommunikation [...], fiir die es in keiner bekannten Lebensform eine Alter-
native gibt«*"’ — zumindest nicht bisher.

Auch die im zweiten Teil ausgearbeitete Kritik muss im Zusammenhang, der
im Zitat angesprochenen Deflationierung der transzendentalen Begrifflichkeit
verstanden werden: Habermas beschreibt die Probleme, die sich durch eine natu-
ralistisch-pragmatische Rekonstruktion des Selbstbewusstseinsbegriffs ergeben,
als die Paradoxie, »intersubjektive Ermoglichungsbedingungen von Erfahrung
iiberhaupt ihrerseits empirisch zu erkliren«*'®. Eine radikal naturalistische Theo-
rie, wie die Willard van Quines 16st dieses Problem durch einen nicht-transzen-
dentalphilosophischen Ansatz, in dem die Moglichkeit und Notwendigkeit der
Unterscheidung von Beobachten und Verstehen negiert und letzteres auf ersteres
reduziert wird. Durch diesen Reduktionismus wird gleichzeitig, wie von Zauber-
hand, das alte philosophische Problem der Vermittlung von Kausalitit und Frei-
heit »gelost«.

[...] Mit dem methodischen Dualismus zwischen der verstehenden Rekonstruktion unserer
Lebenswelt einerseits, der Erkldrung von Vorgéngen in der objektiven Welt andererseits
verschwindet zudem die paradoxe Aufgabe, die >Innenansicht« der transzendental begriffe-
nen Praktiken der Lebenswelt mit der »AufBenansicht« ihrer kausal erkldrten Genese zusam-

menzubringen.*'®

Die Konsequenzen, die aus diesem Konzept resultieren, sind fiir Habermas inak-
zeptabel. Ein entscheidender Einwand ist die Objektivierung normativer Aspekte
sozialen Verhaltens. »Die naturalistische Fortsetzung der empirischen Tradition
fordert jedoch ihren Preis — ndmlich eine objektivistische Angleichung unserer
normativen Praktiken an die beobachtbaren Ereignisse in der Welt.«*'®

In dieser Objektivierung liegt flir Habermas die Achillesverse des strengen
Naturalismus, da dieser dem normativen Selbstverstindnis sprach- und hand-
lungsfahiger Subjekte widerspreche, denn diese »konnen gar nicht umhin, sich in
ihrem Denken und Tun nach Normen zu richten und von Griinden affizieren zu
lassen«.*'” Habermas ist daher der Ansicht, dass »der strenge Naturalismus [...]
an der kognitiven Dissonanz zwischen dem gut nachpriifbaren Selbstverstindnis
von kompetenten Sprechern und einer kontraintuitiven, riicksichtslos revisionisti-
schen Selbstbeschreibung [scheitert]«*'®. Damit duBert Habermas selbst eine Kri-
tik am strengen Naturalismus, die derjenigen &hnelt, die hier im zweiten Teil ge-
geniiber der von Habermas vertretenen Verkopplung des Selbstbewusstseinbe-

413 Ebd. S. 29.

414 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 30f.
415 Ebd. S. 33.

416 Ebd.

417 Ebd. S. 34.

418 Ebd.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 201

Selbstbewusstseinbegriffs mit den naturalistischen Uberlegungen von G.H. Mead
herausgearbeitet wurde.

Zusammenfassend kann das Konzept des schwachen Naturalismus folgenderma-
Ben rekonstruiert werden*'’: zunichst erklirt Habermas, dass die epistemologi-
schen Voraussetzungen des Naturalismus im Szientismus griinden, der seinen
systematischen Ausgangspunkt seinerseits im reprisentationalistischen Modell
der Erkenntnis findet.**° Dieses Modell méchte Habermas, wie weiter oben be-
reits erwihnt, durch ein pragmatistisches Verstandnis von Erkenntnis ersetzen (1.
und 2. Schritt), welches davon ausgeht, dass die Erkenntnis keine transzendenta-
len Ermoglichungsbedingungen kennt, sondern vielmehr Folge eines (phylogene-
tischen) Lernprozesses ist (3. Schritt), anhand dessen sich zugleich die Unter-
scheidung von duflerem und innerem Weltverstindnis (Beobachten/Verstehen)
legitimieren lésst.

1. Schritt: Ablosung des Naturalismus vom Szientismus
Anforderung/Implikation: Aufgabe des repriasentationalistischen Modells der Er-
kenntnis

2. Schritt: Ersetzung des représentationalistischen Modells der Erkenntnis durch
das pragmatistische Modell der Erkenntnis

3. Schritt: in diesem pragmatistischen Modell der Erkenntnis ist der schwache
Naturalismus in Form einer evolutiondren Lerntheorie enthalten

Das Konzept eines »schwachen Naturalismus« bedeutet bei Habermas allgemein
gesprochen also eine Naturalisierung der Erkenntnisbedingungen bei gleichzeiti-
ger Aufrechterhaltung einer Differenz der Erkenntnisebenen. Habermas versucht
damit eine Zwischenposition zwischen strengem Naturalismus auf der einen und
metaphysischer Transzendentalphilosophie auf der anderen Seite einzunehmen.

Wenn man diesen pragmatistischen Begriff von Erkenntnis zugrunde legt, bietet sich ein
Naturalismus an, der die transzendentale Differenz zwischen Welt und Innerweltlichem —
der Detranszendentalisierung zum Trotz — intakt ldsst. Diese Auffassung beruht auf einer
einzigen metatheoretischen Annahme: dass »unsere< — im Rahmen soziokultureller Lebens-
formen mdoglichen — Lernprozesse vorgédngige >evolutiondre Lernprozesse«, die ihrerseits
die Strukturen unserer Lebensformen hervorgebracht haben, in gewisser Weise nur fortset-

zen.*!

419 Vgl ebd. S. 36f.

420 Da es fiir die Leitfrage der Arbeit nicht von Interesse ist, wird an dieser Stelle
nicht darauf eingegangen, inwiefern diese Darstellung des Naturalismus durch
Habermas angemessen ist. Vergleiche dazu Keil/Schnadelbach, Naturalismus.

421 Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 37.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Hat man das Programm des »schwachen Naturalismus« bei Habermas erst ein-
mal in dieser Form rekonstruiert, so wird deutlich, dass er in der Ausarbeitung
seines Selbstbewusstseinsbegriffs und der Bezugnahme auf Mead genau dieses
Programm bereits en detail durchgefiihrt hat. Demnach trifft jedoch die bisher
geiibte Kritik trifft also auch auf das Konzept des schwachen Naturalismus zu
und wird durch dieses keineswegs aufgehoben.

Auch der Status der Sprache, der im dritten Teil behandelt wurde, lisst sich
nun zu dem Konzept des schwachen Naturalismus in ein Verhéltnis setzen: er er-
féhrt das gleiche Schicksal, wie der naturalisierte Selbstbewusstseinsbegriff und
wird zum quasi-empirischen Konstitutionsmedium normativer Implikationen he-
rabgestuft. Auch wenn sich mit dem Konzept von Habermas eine nachkantische
Unterscheidung von »know how« und »know that« aufrechterhalten lasst, so fin-
det diese ihre begriffliche Ausarbeitung nicht mehr in einer transzendentalen As-
thetik oder Logik, sondern in einer evolutionstheoretischen Lerntheorie, durch
die sich konstitutive von regulativen Regeln unterscheiden lassen.

Es ldsst sich nun unter zwei Primissen, deren Berechtigung im Verlauf der Ar-
beit bereits deutlich gemacht wurde, folgendes festhalten:

I. vorausgesetzt, die hier im zweiten Teil geduBerte Kritik an der auch bei
Habermas vorhandenen Objektivierungen des normativen Selbstverstindnisses
ist zutreffend (siehe Kapitel IL.5. Kritik und Ausblick) und

II. vorausgesetzt, die Bezugnahme des Konzepts des schwachen Naturalis-
mus auf das Konzept der »evolutioniren Lernprozesse« ldsst die, im Zusammen-
hang des Meadbezugs gedullerte Kritik auch fiir den schwachen Naturalismus
wirksam werden (siehe vorliegendes Kapitel weiter oben), dann ldsst sich
schlussfolgern,

dass sich die angebliche Alternative des »schwachen Naturalismus« der glei-
chen Kritik gegentibergestellt sicht, die Habermas selbst am »strengen Natura-
lismus« {ibt. Habermas reproduziert demnach in gewisser Hinsicht das Problem
des strengen Naturalismus, will aber gleichzeitig an einer kategorialen Unter-
scheidung zwischen weltlichem und innerweltlichem Wissen festhalten. Denn
nur so sieht er, vollig zu Recht, eine Moglichkeit, das normative Selbstverstind-
nis der Subjekte begrifflich einzuholen.

Fiir die Universalpragmatik und den »quasi-empirischen«*** Status der Spra-
che hat diese Kritik folgende Konsequenzen: insofern Sprache einen rekonstru-
ierbaren evolutiondren Ursprung hat, gilt zwar tatsdchlich, dass eine Letztbe-
griindung nicht moglich ist, allerdings gilt dann fiir die normativen Implikationen
der Sprache auch, dass sie — selbst wenn eine Differenzierung zwischen regel-
konstituierender Sprache und parole moglich ist — durchaus im Sinne eines rein
anpassungstheoretischen Verhaltens rekonstruiert werden koénnen. Damit fehlt
dem habermasschen Kommunikationsbegriff aber gerade jene Sphire spezifi-

422 Vgl. oben.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

l1l. METAPHYSISCHE LETZTBEGRUNDUNG? | 203

scher Moralitit, die Kant noch aufgrund seiner Unterscheidung von mundus in-
telligibilis und mundus sensibilis behaupten konnte.

Letztendlich ist das habermassche Argument gegen den strengen Naturalis-
mus ein reductio-Argument: folgt man den Aussagen des strengen Naturalismus,
so ergibt sich daraus eine begriffliche Beschreibung der sozialen Verhiltnisse,
die das Selbstverstindnis der Subjekte nicht einholen kann. Der strenge Natura-
lismus ist demnach nicht akzeptabel. Problematisch bleibt allerdings, dass sich
Habermas in seinem eigenen Konzept dem gleichen oder zumindest einem &hnli-
chen Argument gegeniiber sicht.

Es liegt daher folgender Schluss nahe: Legt man den Metaphysikbegriff von
Habermas zugrunde, so kann tatséchlich behauptet werden, dass seine Theorie
nicht mehr mit metaphysischen Implikationen operiert. Die nach Habermas’ An-
sicht metaphysischen Begriffe wie der Selbstbewusstseinsbegriff der Bewusst-
seinsphilosophie und die moralphilosophische Letztbegriindungskonzeption von
Kant bis Apel werden bei Habermas einer (schwachen) Naturalisierung unterzo-
gen. Habermas sieht jedoch nicht, dass seine Konzeption des schwachen Natura-
lismus, genau jene Konsequenzen nach sich zieht, die er selbst beim strengen Na-
turalismus berechtigterweise kritisiert. Da Habermas versucht, eine Objektivie-
rung des normativen Selbstverstindnisses der Menschen zu vermeiden, liegt der
Schluss nahe, dass er in dieser Hinsicht seinem eigenen Anspruch nicht gerecht
wird.*?

Das weitere Vorgehen sollte sich daher an dem von Habermas vorgegebenen
Versuch orientieren, das moralphilosophische Selbstverstindnis der Subjekte
einzuholen, ohne dabei einerseits die metaphysischen Grundlagen der kantischen
Begrifflichkeiten zu iibernechmen und ohne andererseits die, das moralische
Selbstverstindnis verfehlende Objektivierung des modernen Naturalismus voran-
zutreiben. Das anschlieBende Kapitel wird sich mit moglichen Alternativen aus-
einandersetzen.

423 Habermas, Habermas, Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wen-
de, S. 33.

- am 14.02.2026, 11:52:08.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m 14.02.2026, 11:52:06.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

