
234 Konstruktion von Verbindlichkeit

rungsoption aber einen spezifisch religiösenMehrwert birgt, wird deutlicher, wenn das

Verhältnis von Religiosität und Paradoxalität in den Blickpunkt rückt. Die Relevanz der

Paradoxalität deutet sich in dem Rahner-Zitat dabei ebenfalls schon an, insofern auch

hier ein Widerspruchsproblem des Christlichen markiert wird: die Bindung des Heils

an Christus sowie die Kirche einerseits und die soteriologische Universalisierung an-

dererseits. Im folgenden Kapitel sind es gerade Strukturen dieser Art, die als Form

theologischen Denkens diskutiert werden.

5.1.1.3 (Religiöse) Paradoxalität

Paradoxien sind verdächtig.Wo sie auftreten, werden logische Gewissheiten fragil. Die

binäre Unterscheidung zwischenwahr und falsch kann das Paradox nicht einholen,weil

es beides zugleich ist. Entsprechend viel steht auf dem Spiel, wenn es um Paradoxien

geht, und entsprechend scharf wird die Rhetorik. In seinem Roman Der Zauberberg legt

Thomas Mann dem humanistischen »Schwätzer«171 Ludovico Settembrini die folgen-

de Aussage in den Mund: »Ich verachte die Paradoxe, ich hasse sie! […] Das Parado-

xon ist die Giftblüte des Quietismus, das Schillern des faulig gewordenen Geistes, die

größte Liederlichkeit von allen!«172 So drastisch wie in diesem Zitat geht die Absage

an Paradoxien wohl keinenWissenschaftler*innen über die Lippen. Die Ablehnung, die

das literarische Beispiel illustriert, lässt sich dennoch beobachten. Liest man vor ihrem

Hintergrund aber noch einmal genauer im Zauberberg nach, gerät Settembrinis Aussage

in Konflikte – etwa zum erzählerischen Ausgangspunkt: der Protagonist Hans Castorp

reist als junger und vermeintlich gesunderMann »auf Besuch für dreiWochen«173 in ein

Sanatorium in den Bergen, um seinen erkrankten Cousin zu sehen. Kaum angekom-

men, wird Castorp vom Gast zum Patienten.174 Und dieses Muster zieht sich durch:

Der Ort der Heilung wird vollständig zum Ort der Krankheit; als Erholungsstätte ge-

dacht, wird das Sanatorium zu einer zeitlosen Wartehalle für den Tod. Die Paradoxie

wird damit trotz Settembrinis Absage zu einem künstlerischen Mittel des Textes.

Nach der Beschäftigung mit dem Relativismus kommt also eine weitere scheinbar

gefährliche Größe ins Spiel. Dass aber auch in diesem Fall die Abwehrreflexe vorschnell

übersteuern, soll dieses Unterkapitel zeigen. Dazu werden Paradoxien zunächst un-

ter drei Gesichtspunkten beobachtet: (A) logisch, (B) radikalkonstruktivistisch und zu-

letzt (C) theologisch.175 Anschließend werden die Linien zusammengezogen und in den

Kontext eines Religiositätsverständnisses integriert, das die Relativierung als zentralen

the existence of the ultimate.« Thomas Schärtl, Constructing a ReligiousWorldview.WhyReligious

Antirealism is Still Interesting. In: European Journal for Philosophy of Religion 6 Heft 1 (2014).

S. 133-160, hier: S. 143. [= Schärtl, Antirealism.]

171 Thomas Mann, Der Zauberberg. (Bibliothek des 20. Jahrhunderts). Stuttgart/Hamburg/München

1982. S. 624. [= Mann, Zauberberg.]

172 Ebd. S. 291.

173 Ebd. S. 23.

174 Diese Konstellation wertet auch TomWohlfarth als »[d]ie prägende Paradoxie« des Romans. Vgl.

TomWohlfarth, Die Freiheit bewahren. In: nd, 31. März 2020. URL: https://www.neues-deutschlan

d.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html (abgerufen am: 17.06.2021).

175 Bei allen drei gewählten Zugängenwird es aufgrund der jeweils umfassenden Forschungsdiskurse

erforderlich sein, Auswahlentscheidungen zu treffen, die idealiter Exemplarität erreichen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 235

Operator ausweist. Dazu wird es hilfreich sein, konkrete Analysen ausgewählter reli-

giöser Paradoxien vorzunehmen.

A) Paradoxien logisch beobachten

Der analytische Philosoph Richard Mark Sainsbury bestimmt die Paradoxie in seiner

(beinahe kanonischen) Definition als

[e]ine | scheinbar unannehmbare Schlussfolgerung, die durch einen scheinbar an-

nehmbaren Gedankengang aus scheinbar annehmbaren Prämissen abgeleitet ist. Der

Schein muss trügen, denn das Annehmbare kann nicht mit annehmbaren Schritten

zum Unannehmbaren führen. Also haben wir allgemein die Wahl: Entweder ist die

Schlussfolgerung gar nicht wirklich unannehmbar, oder aber der Ausgangspunkt bzw.

der Gedankengang hat eine Schwäche, die nicht offen zutage liegt.176

Paradoxien entstehen demnach also, wenn aus (scheinbar) annehmbaren bzw. plausi-

blen Gründen eine Schlussfolgerung gezogen wird, die (scheinbar) nicht annehmbar

bzw. plausibel ist. Sainsburys Hinweis auf die Möglichkeit des Scheins zeugt dabei be-

reits vom Interesse, Paradoxien derart aufzulösen, dass sie nicht länger als logisch-

konsistente Inkonsistenzen auftreten, sondern vielmehr auf Fehler zurückgeführt wer-

den können. Insgesamt ergeben sich nach Sainsbury drei mögliche Umgangsweisen

mit (scheinbaren) Paradoxien:

(a) Die Schlussfolgerung des Arguments akzeptieren.

(b) Das logische Folgern als fehlerhaft ablehnen.

(c) Eine oder mehrere Prämissen verwerfen.177

Während die erste Option von einer Akzeptanz der Paradoxien zeugt und einer Strei-

chung des Zusatzes scheinbar entspricht, verlegen sich die beiden weiteren Optionen

auf den Versuch, die Konstruktion der Paradoxie als fehlerhaft auszuweisen.Dabei setzt

man entweder auf der Ebene der Voraussetzungen (c) an oder bemängelt das Verfahren

(b). Sofern die Möglichkeiten b und c nicht hinreichend plausibilisiert werden können

und die oben genannten Bedingungen erfüllt sind, handelt es sich folglich um ein echtes

Paradox, das als logisches Problem ernst genommen werden muss.178 Beizeiten setzt

an dieser Stelle auch die Unterscheidung von Paradoxie und Antinomie an, der ichmich

176 Sainsbury, Paradoxien S. 11f. Ähnlich definiert auch Barry Hartley Slater: »A paradox is generally a

puzzling conclusion we seem to be driven towards by our reasoning, but which is highly counter-

intuitive, nevertheless.« Barry Hartley Slater, Art. Logical Paradoxes. In: IEP. URL: https://iep.utm.e

du/par-log/(abgerufen am: 17.06.2021). [= Slater, Art. Paradoxes.]

177 Sainsbury, Paradoxien S. 100.

178 Die Definition lässt sich für diese Fälle wie folgt modifizieren: »Eine logische Paradoxie im en-

geren Sinne ist eine Überlegung, ein Argument, das uns von ›unverdächtigen‹ Prämissen auf-

grund ›unbezweifelbarer‹ logischer Schlussfolgerungen zu einander kontradiktorisch entgegenge-

setzten Schlusssätzen führt.« Giovanni Sommaruga-Rosolemos, Paradoxien der modernen Logik.

In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendländischen Denkens. (Stauffenberg Colloqium Bd.

21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbüchle. Tübingen 1992. S. 105-129, hier: S. 109. [= Sommaruga-

Rosolemos, Logik.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/


236 Konstruktion von Verbindlichkeit

im Folgenden aber nicht anschließenwerde,weil der Paradoxien-Begriff in seinerWeite

für die (teils komparativen) Zwecke dieser Untersuchung genügt.179

Von den echten Paradoxien zu unterscheiden sind Denkbewegungen, die zwar ge-

gen (παρά) die Meinung (δόξα) verstoßen, mit weiteren logischen Überlegungen aber

als fehlerhaft entlarvt werden können. Sainsbury klassifiziert die Paradoxien deshalb

mit einer Skala von 1 bis 10 je nach Tiefe ihres paradoxalen Gehalts.180 Während Para-

doxien der ersten Stufe mit vergleichsweise geringem intellektuellem Aufwand aufge-

löst werden können, er nennt das berühmte Barbier-Paradox181, führen Paradoxien der

letzten Stufe in »einen ernsten, ungelösten Disput darüber, wie mit ihnen zu verfah-

ren sei.«182 Ein offener Disput aber ergibt sich in der Paradoxienforschung nicht erst,

wenn Lösungsmöglichkeiten konkreter Paradoxien diskutiert werden, sondern schon

deutlich früher. So gibt es durchaus andere analytisch-philosophische Versuche, Para-

doxien zu definieren. Sascha Benjamin Fink geht etwa davon aus, dass Paradoxien nicht

erst in Argumentationen und Schlussfolgerungsverfahren entstehen, sondern bereits

in Satzmengen auftreten können. Als potentielle Definition bringt er deshalb den fol-

genden Vorschlag ein: »Eine Menge an Sätzen ist eine Paradoxie genau dann, wenn (i)

man allen Sätzen dieser Menge mehr oder minder gleichermaßen und stark zustim-

men würde, und (ii) die Verknüpfung all dieser Sätze widersprüchlich ist, und (iii) es

nicht offensichtlich ist, welchen der Sätze wir ablehnen sollten.«183 Fink macht damit

folglich darauf aufmerksam, dass es keines linearen Ableitungsverhältnisses zwischen

einzelnen Sätzen bedürfe, um ein Paradox zu konstituieren. Seines Erachtens genügt

bereits das Nebeneinander von Sätzen mit Gültigkeitsanspruch, um Paradoxien an-

bahnen zu können. Dafür greift er exemplarisch die Pinocchio-Paradoxie heraus, die

keine Schlussfolgerung integriert: »Pinocchio sagt nichts außer: ›Meine Nase wächst

179 Antinomiendecken sich dabei letztlichmit dem,was als echteParadoxie oder Paradoxie im engeren

Sinne beschrieben wird. Nach der Definition Elke Brendels bestehen Antinomien »aus zu einan-

der kontradiktorischen Sätzen, die sich jeweils allein mit den als unproblematisch angesehenen

Mitteln eines zugrundegelegten System (sei es nun ein System der Metaphysik oder ein System

der Logik) beweisen lassen.« Elke Brendel, Die Wahrheit über den Lügner. Eine philosophisch-

logische Analyse der Antinomie des Lügners. (Grundlagen der Kommunikation und Kognition).

Berlin/New York 1992. S. 8. [= Brendel, Wahrheit.] Das bedeutet gleichsam: »Alle Antinomien sind

danach auch Paradoxien; jedoch kann es durchaus Paradoxien geben, die nicht antinomisch sind.«

Gerhard Vollmer, Paradoxien und Antinomien. In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendlän-

dischen Denkens. (Stauffenberg Colloqium Bd. 21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbüchle. Tübin-

gen 1992. S. 159-189, hier: S. 161. [= Vollmer, Antinomien.]

180 Vgl. Sainsbury, Paradoxien S. 13.

181 Das Barbier-Paradox liest sich in einer kürzeren Fassung wie folgt: »In einemDorf lebt ein Barbier,

der all diejenigen rasiert – und nur diejenigen –, die sich nicht selbst rasieren. Wer rasiert nun

den Barbier? Wenn er sich selbst rasiert, tut er es nicht (denn er rasiert ja nur die, die sich nicht

selbst rasieren) und wenn er sich selbst nicht rasiert, dann tut er es.« Ben Dupré, 50 Schlüsselide-

en Philosophie. Heidelberg 2010. S. 112. Freilich gibt es zahlreiche verschiedene Fassungen dieser

Paradoxie.

182 Sainsbury, Paradoxien S. 13.

183 SaschaBenjamin Fink, Progress byParadox. Paradoxien als Katalysator intellektuellen Fortschritts.

In: Von Schildkröten und Lügnern. Paradoxien undAntinomien in denWissenschaften. Hg. v. Kars-

ten Engel. Münster 2018. S. 13-34, hier: S. 19. [= Fink, Progress.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 237

nun.‹«184 Es würde an dieser Stelle wohl zu weit führen, die Definitionen ausführlich

zu diskutieren und abzuwägen. Für die Zwecke dieser Arbeit genügt der Befund, dass

auch innerhalb des analytisch-philosophischen Spektrums disparate Auffassungen dar-

über bestehen, wie Paradoxien definiert werden sollten. Was die beiden Zugänge eint,

ist die Fokussierung auf den widersprüchlichen Konflikt von Geltungsansprüchen, der

sich der binären wahr-falsch-Kategorisierung (zumindest erst einmal) entzieht. In der

Praxis ergibt sich deshalb zumeist auch eine weitreichende Übereinstimmung in der

Identifikation von Paradoxien, die es ermöglicht, an dieser Stelle zwei Beispiele zur Ver-

anschaulichung vorzustellen. Zuvor aber sei eine weitere Beobachtung eingeschoben,

die sich auf eine zentrale Gemeinsamkeit der analytisch-philosophischen Paradoxien-

verständnisse bezieht. Als allgemeine Prämisse der Auseinandersetzung wird nämlich

vorausgesetzt, dass die zu diskutierenden Sätze die semantischen Voraussetzungen ei-

ner entsprechenden Prüfung erfüllen. Basal bedeutet dies etwa, dass sie als Proposi-

tion einen Wahrheits- bzw. Geltungsanspruch erheben. In der konkreten Prüfung ist

es deshalb beinahe unerheblich, ob die Paradoxien lebenspraktisch einfach gelöst oder

übergangen werden können, indem bspw. einer der widerspruchskonstitutiven Satztei-

le einfach ignoriert wird. Folglich gilt: »Seinen ernsten Platz hat das Paradox […] in for-

malen Sprachen. Hier müssen um des Funktionierens und der Zwecke willen, zu denen

solche Systeme errichtet werden, die Bedeutungen und Zeichen als eindeutig festgelegt

gelten.«185 Im weiteren Gang dieses Kapitels dürfte diese Aussage an Anschaulichkeit

gewinnen.

Nun aber zu den zwei exemplarischen Paradoxien, die ich der Sammlung Sainsbu-

rys entnehme.186 Ein erstes Paradox steht unter dem Titel Der Galgen:

Es ist das Gesetz einer gewissen Gegend, dass all jene, welche in die Stadt hineinwol-

len, nach ihrem Anliegen dort gefragt werden. Wer wahrheitsgemäß antwortet, darf

in Frieden kommenund gehen. Jene, die lügen, werden gehängt.Was sollmit demRei-

senden geschehen, der, nach seinem Begehr gefragt, antwortet: ›Ich bin gekommen,

um gehängt zu werden‹?187

Ein zweites Paradox, das unter dem Titel Der Unwiderstehliche Verführer steht, erzählt

Sainsbury im Rückgriff auf Thomas Storer wie folgt:

184 Ebd. S. 17.

185 Josef Simon, Das philosophische Paradoxon. In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendländi-

schen Denkens. (Stauffenberg Colloqium Bd. 21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbüchle. Tübin-

gen 1992. S. 45-60, hier: S. 48. [= Simon, Paradoxon.] Zusammenfassend schreibt Simon: »Die ›lo-

gische‹ Paradoxie stellt sich ein, wenn normale Sprachen wie formale angesehen werden und eine

durchgehende Identität der Bedeutungen gleicher Zeichen vorausgesetzt bzw. dieses Moment der

Voraussetzung sich durchhaltender Beobachtungen, das als Moment natürlich auch zu nichtfor-

malen Sprachen gehört, verabsolutiert wird. Entgegen der Sprachwirklichkeit wird dabei davon

ausgegangen, daß die Bedeutungen dieselben bleiben, so als hätten die Beteiligten sie vor dem

Eintritt in das aktuelle Sprechen für den gesamten Sprechvorgang abgesprochen.« Ebd. S. 49.

186 Für eine Übersicht zahlreicher Paradoxien inklusive kurzer Anmerkungen vgl. auch: Vollmer, An-

tinomien S. 173-188.

187 Sainsbury, Paradoxien S. 299.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Konstruktion von Verbindlichkeit

Einem erfolglosen Verehrer hat man geraten, seiner Liebsten die folgenden zwei Fra-

gen zu stellen:

(1) Wirst du mir diese Frage ebenso beantworten wie die folgende?

(2) Wirst du mit mir schlafen?

Wenn sie ihr Wort hält, muss sie auf die zweite Frage mit Ja antworten, egal, was sie

auf die erste Frage geantwortet hat.188

Beide Paradoxien weisen durchaus Unterschiede auf und eignen sich gerade deshalb,

um das bisherigeTheoriematerial zu illustrieren. In beiden Fällen könnte entsprechend

versucht werden, die oben genanntenmöglichen Verfahrensweisen zu erproben, umdie

Paradoxien aufzulösen. Das heißt, die Paradoxienmüssten in einem ersten Schritt ana-

lytisch zergliedert werden, um anschließend zu fragen, ob sich ggfs. (b) das Schlussver-

fahren als fehlerhaft entlarven ließe oder (c) vielleicht eine oder mehrere der Prämissen

verworfen werden könnten. Sollte sich eine der beiden Möglichkeiten als (im logischen

Sinne) nachweisbar richtig erweisen, dürfte die Paradoxie damit als aufgelöst gelten.

Gerade hinsichtlich der Kritik der Prämissen ist dabei ein weiterer Hinweis erforder-

lich. Im analytisch-philosophischen Verständnis ist es nämlich entscheidend, dass die

einzelnen Prämissen, die zur Konstitution einer Paradoxie führen, gleichzeitig gültig

sind und in einem streng logischen Sinn über keine Prävalenz verfügen.189 In diesem

Sinne erledigt sich hier auch Henning Schröers Unterscheidung von supplementären

und komplementären Paradoxien, insofern bei ihm nur die letztere Variante auf einer

völligen Gleich-Gültigkeit der einzelnen Aussagen basiert.190 Supplementäre Parado-

xien hingegen »gehen auf Äquivokationen zurück. Denn bei der supplementären Para-

doxie besteht die Dominanz eines Aspekts. Deshalb gibt es hier eine Gerichtetheit, ein

Gefälle.«191 In einem streng logischen Sinne ergibt diese Differenzierung keinen Mehr-

wert, weil sie die Auflösung der Paradoxie letztlich schon voraussetzt – sofern es eben

nicht um eine rein lebenspraktische Perspektive geht. Auf eine konkrete Prüfung der

exemplarischen Paradoxien werde ich an dieser Stelle verzichten, um den Argumentati-

onsgang dieser ersten Replik nicht mit einer notwendig kleinschrittigen Zergliederung

zu belasten. Zielführender scheint es mir, an dieser Stelle eine philosophiegeschichtlich

überaus zentrale Paradoxie herauszuheben, die im Gang dieser Untersuchung bereits

randständig vorkam und den Bogen zur radikalkonstruktivistischen Beschäftigung mit

Paradoxien schlägt. Es geht um die Lügner-Paradoxie, die in verschiedenen Varianten

vorkommt192, sich aber in einem simplen Satz verdichten lässt:

Dieser Satz ist falsch.

188 Ebd. S. 304.

189 Dass dies lebenspraktisch anders bewertet werden kann, man sich also ohne tiefere Reflexion

einfach dazu entschließt, die Prävalenz einer der Prämissen anzunehmen, um handlungsmäßig

nicht blockiert zu werden, ist dabei auch im Feld analytischer Philosophie klar.

190 Vgl. Henning Schröer, Die Denkform der Paradoxalität als theologisches Problem. Eine Untersu-

chung zu Kierkegaard und der neueren Theologie als Beitrag zur theologischen Logik. (Forschun-

gen zur Systematischen Theologie undReligionsphilosophie Bd. 5). Göttingen 1960. S. 45. [= Schrö-

er, Denkform.]

191 Ebd. S. 42.

192 So zählt etwa das oben bereits erwähnte Pinocchio-Paradox zu den Lügner-Paradoxien.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 239

Versucht man nun, den Wahrheitswert dieser Aussage zu bestimmen, entsteht ei-

ne nicht endende Wechselbewegung aus wahr und falsch.193 Ist der Satz wahr, ist die

Behauptung der Falschheit korrekt und der Satz damit falsch. Ist der Satz aber falsch,

wird performativ die Wahrheit des Satzes erwiesen, womit wiederum seine Falschheit

herausgestellt wird. Sätze dieses Profils lassen sich dabei auch ohne direkten Selbstbe-

zug formulieren, wie Sainsbury anhand eines Beispiels herausstellt:

(A) (Von α amMontag gesagt:) Alles, was β am Dienstag sagen wird, ist wahr.

(B) (Von β amDienstag gesagt:) Nichts von dem, was α amMontag gesagt hat, ist wahr.

Wenn α und β nichts anderes als (A) bzw. (B) amMontag bzw. Dienstag gesagt haben,

dann haben wir eine Paradoxie im Wesentlichen von der Art des Lügners. Angenom-

men, (B) ist wahr; dann ist (A) nicht wahr und βwird amDienstag nichtsWahres sagen.

Da β nur (B) sagt, ist (B) nicht wahr. Wenn (B) also wahr ist, dann ist es nicht wahr. An-

genommen, (B) ist nicht wahr; dann hat α am Montag etwas Wahres gesagt. Da α nur

(A) gesagt hat, ist (A) wahr, d.h., alles, was β am Dienstag sagen wird, ist wahr. Das

schließt (B) ein, folglich ist (B) wahr. Wenn (B) also wahr ist, dann ist es nicht wahr.194

Dieser Befund ist insofern bedeutsam, als Selbstreferentialität allein nicht zu genügen

scheint, um die Entstehung der Lügner-Paradoxie zu erklären. Nach Sainsbury beruht

die Paradoxie vielmehr auf Zirkularität, also auf der Wechselbeziehung der Sätze zu

einander, die nicht zwangsläufig eine Beziehung zu sich selbst einschließt.195 An spä-

terer Stelle wird sich die Relevanz dieses Hinweises erweisen (s.u.). Für den Moment

geht es eher darum, dass die Lügner-Paradoxien – gemäß Kategorisierung Sainsburys

– »wahrscheinlich die schwierigsten von allen [sind]«196. In ihrer Dissertation ist El-

193 Im Übrigen gibt es durchaus disparate Auffassungen dazu, ob der Satz überhaupt geeignet ist,

mit dieser Frage konfrontiert zu werden. Kannetzky vertritt etwa die folgende Auffassung: »Das

Lügnerparadox entsteht, wenn Ausdrücke, die nach grammatischer Definition indikative Sätze

darstellen und von denen im gewöhnlichen Sprachgebrauch aufgrund ihrer grammatischen Form

ein beurteilbarer Gehalt erwartet werden darf, per se als wahrheitsfähige Urteile betrachtet wer-

den.« Frank Kannetzky, Paradoxien, Philosophie und die Vollständigkeit der Wissenschaften. In:

Von Schildkröten und Lügnern. Paradoxien und Antinomien in den Wissenschaften. Hg. v. Kars-

ten Engel. Münster 2018. S. 181-210, hier: S. 201. [= Kannetzky, Paradoxien.] Im Hintergrund dieser

Einschätzung steht die Frage, ob der Lügner-Satz als so semantisch angemessen geformt gelten

kann, um wahrheitsfähig sein zu können: »Wir fragen: ›Ist F(α) wahr oder falsch?‹, aber wir fra-

gen gewöhnlich nicht: ›Gehört α überhaupt zu den Dingen, die unter den Begriff F fallen können?‹

oder ›Benennt α überhaupt einen (und nur einen) wohlbestimmten Gegenstand, von dem etwas

ausgesagt werden kann?‹, sondern setzen stillschweigend voraus, dass dies der Fall ist und sehen

damit die Präsuppositionen logischen Schließens als erfüllt an. Man befreit sich aus demParadox,

indemman (an)erkennt, dass die Logik nicht auf beliebige, grammatisch wohlgeformte indikative

Sätze anwendbar ist, sondern nur auf auch semantisch wohlgeformte, also auf solche mit einem

›beurteilbaren Inhalt‹.« Ebd. S. 199. Deutlicher wird Vollmer, der hinsichtlich der Lügner-Paradoxie

meint: »[W]ir vermeiden die Antinomie, indemwir diesen und ähnlichen antinomischenGebilden

die Anerkennung als Satz verweigern, sie gar nicht erst als Sätze ansehen, auch wenn sie sich noch

so artig als Sätze, noch so ›Satz-artig‹ geben.« Vollmer, Antinomien S. 163.

194 Sainsbury, Paradoxien S. 259.

195 Vgl. ebd. S. 259. Selbstreferentialität ist konstitutiv zirkulär, Zirkularität hingegen nicht unbedingt

selbstreferentiell.

196 Ebd. S. 235.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Konstruktion von Verbindlichkeit

ke Brendel verschiedenen Versuchen nachgegangen, die Paradoxalität aufzulösen. Das

fängt bei der Behauptungmancher Scholastiker an, bei der Lügner-Paradoxie handle es

sich um keine Paradoxie bzw. Antinomie, sondern um eine Aussage, deren Gehalt sich

klar bestimmen ließe197, und endet bei verschiedenen Versuchen des 20. Jahrhunderts.

Brendel kommt zu dem Schluss, dass keiner der vorgestellten Ansätze wirklich taugt,

um die Lügner-Paradoxie aufzulösen ohne sich dabei nicht wieder auf weiteren Argu-

mentationsebenen in Paradoxien zu verfangen.198 Sie hat deshalb selbst eine Lösung

entwickelt, die mit einem hohen theoretischen Aufwand dafür votiert, die Paradoxie

dadurch als falsch zu erweisen, dass nicht mehr von der einen Welt als Bezugsrahmen

ausgegangen wird, sondern von verschiedenenmöglichenWelten. Auch Brendels Argu-

mentation kann an dieser Stelle nicht vollständig nachvollzogen werden. Entscheiden-

der ist hier, welche Einsichten sie trotz ihres eigenen Lösungsvorschlags als Ergebnisse

ihrer Arbeit ausweist. Nach Brendel zeigt sich, »daß das menschliche Reflexionsvermö-

gen prinzipiell unbegrenzt ist. Zu jedem noch so reichhaltigen System kann ein äußerer

Standpunkt bezogenwerden.«199 Sie kommt zu diesemErgebnis auf der Grundlage von

Beobachtungen der verschiedenen Lösungsansätze der Lügner-Paradoxie. Diese

zeigen, daß kein universelles Sprachsystem formulierbar ist, in dem alles potentiell

sprachlich Formulierbare auch innerhalb dieses Systems darstellbar ist. Sprache ist so-

zusagen niemals durch Sprache einholbar. Es wird prinzipiell immer Aussagen geben,

die keine Aussagen des zugrundegelegten Sprachsystems sein können.200

Was hier als Ergebnis präsentiert wird, lässt sich letztlich als verdichtete Einsicht in die

erkenntnistheoretische Kontingenz lesen. Diese Einsicht aber wird auch in analytischer

Perspektive nicht unbedingt negativ konnotiert. So meint etwa Matthias Wille:

Das Paradoxe gehört zur Wissenschaft wie die Wahrheit. Es gibt ihr Richtung, befeu-

ert ihre Entwicklung und ist Ausdruck ihrer Grenzen. Das Paradoxe in derWissenschaft

ist unvermeidbar, weil sich die menschliche Vernunft mit weniger als der Grenzerfah-

rung nicht zufriedengeben kann. Es ist unverzichtbar, weil sich seit den Anfängen eine

unbändige forschende Neugier aus rätselhaften Paradoxien speist, und es ist unbe-

zahlbar, weil wir der Auflösung paradoxer Konstellationen großartige philosophische

197 Vgl. u.a. Brendel, Wahrheit S. 25-40.

198 Brendel bilanziert: »Verläßt man den Rahmen einer klassischen zweiwertigen Logik, indem man

etwa mehrwertige Semantiken oder Wahrheitslücken annimmt, so löst sich zwar die ursprüng-

liche Lügner-Antinomie auf, jedoch lassen sich dann mittels metatheoretischer Begriffe erneute

(verstärkte Lügner-)Antinomien bilden.« Ebd. S. 212.

199 Ebd. S. 214.

200 Ebd. S. 212. Ebenso räumt Sainsbury am Ende seiner Überlegungen ein: »Die Erörterung ist oh-

ne Entscheidung geblieben«. Sainsbury, Paradoxien S. 297. Noch im Jahr 2020 konstatiert Martin

Pleitz: »Der weitgehende Dissens unter den Experten darüber, welcher Ansatz am angemessens-

ten ist, bedeutet strenggenommen, dass die Paradoxien bis | heute ungelöst sind.« Pleitz, Wider-

sprüche S. 98f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 241

Werkzeuge verdanken. Das Paradoxe in den Wissenschaften gilt es nicht zu fürchten,

sondern zu achten.201

Wille ergänzt, es erscheine ihm »unabänderlich, dass die Vernunft zuweilen in anti-

nomische oder paradoxe Konstellationen gerät.«202 Trotz dieser anerkennenden Ein-

ordnung legt es die analytische Philosophie auf die Auflösung von Paradoxien an. Das

ist angesichts ihres Profils durchaus verständlich, weil das Eingeständnis der Unmög-

lichkeit,manche Paradoxien (v.a. Lügner-Paradoxien aber auchRussellsche-Antinomie203)

aufzulösen204, logische Anschlussschwierigkeiten evoziert. Das gesamte logische Sys-

tem inklusive seiner Voraussetzungen kann im Gefolge solcher Erwägungen zur Dispo-

sition gestellt werden. Was folgt daraus etwa für das Bivalenzprinzip, dessen Geltung

ja durch die Paradoxien angefragt wird? Und welche Konsequenzen resultieren für die

Regeln logischer Schlussfolgerung inklusive des Nichtwiderspruchsprinzips?205 Auch

in der analytischen Diskussion scheinen diese Fragen offen bearbeitet zu werden – so

legt es zumindest Slater nahe.206 Klar aber ist, dass die sog. dialethistische Option, die

nach Sainsbury davon ausgeht, »dass einige Widersprüche akzeptabel sind«207, nicht

als befriedigende Lösung empfunden wird, auch wenn explizit anerkannt wird, dass

201 MatthiasWille, Das Paradoxe in derWissenschaft. Unvermeidbar, unverzichtbar, unbezahlbar. In:

Von Schildkröten und Lügnern. Paradoxien und Antinomien in denWissenschaften. Hg. v. Karsten

Engel. Münster 2018. S. 35-48, hier: S. 35.

202 Ebd. S. 36.

203 An dieser Stelle genügt es, eine Kurzfassung der Antinomie zu zitieren: »Mengentheoretische Fas-

sung: Wir nennen eine Menge normal, wenn sie sich nicht selbst als Element enthält. Fragen wir

uns, ob dieMenge N aller normaler Mengen normal ist oder nicht, so verstricken wir uns inWider-

sprüche. Nimmt man an, N sei selbst normal, so muss N sich selbst als Element enthalten (weil

N alle normalen Mengen enthält), ist also nicht normal (weil N sich selbst als Element enthiel-

te). Nimmt man an, N sei nicht normal, so bedeutet das, N enthält sich selbst als Element; da N

aber nur normale Mengen enthält, müsste N dann normal sein.« Veit Pittioni, Art. Russellsche-

Antinomie. In: Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und Definitionen. Stuttgart 32008. S. 535.

204 Auch Kannetzky »fällt auf, dass sich bestimmte Paradoxien aufgrund ihrer Folgeprobleme den

oben genannten Lösungsversuchen entziehen.« Kannetzky, Paradoxien S. 190.

205 Sainsbury skizziert das Problem wie folgt: »Aus einem Widerspruch kann alles abgeleitet wer-

den. Für den klassischen Logiker ist das ganz unproblematisch, da er der Auffassung ist, dass kein

Widerspruch wahr ist. Auch wenn Argumente mit kontradiktorischen Prämissen klassisch gültig

sind, sind sie nicht schlüssig: Wir könnten sie niemals dazu verwenden, irgendetwas abzulehnen,

dawir niemals die Prämissen beweisen könnten.« Sainsbury, Paradoxien S. 283.Was hier beschrie-

benwird, ist letztlich eine Blockade sinnvoller Anschlussmöglichkeiten, die denAusschluss der Pa-

radoxien nahelegt, darin aber zu neuen Problemen führte, weil die Paradoxalität ja gerade auch

ein Moment der Gültigkeit involviert. Die Situation mündet nach Sainsbury in einem »Patt«. Ebd.

S. 292.

206 Vgl. Slater, Art. Paradoxes.

207 Sainsbury, Paradoxien S. 281.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Konstruktion von Verbindlichkeit

sie sich logisch nicht ausräumen lässt.208 Dies leitet zum radikalkonstruktivistischen

Paradoxienverständnis über.

B) Paradoxien radikalkonstruktivistisch beobachten

Das Paradoxienverständnis des radikalen Konstruktivismus weist im Vergleich zu den

bereits explizierten, an der klassischen Logik orientierten Überlegungen einige Unter-

schiede auf.

In der radikalkonstruktivistischen Perspektive, die sich bekanntermaßen der on-

tologischen Orientierung des Realismus verweigert, entstehen Paradoxien vor allem

durch Selbstreferentialität. Der im vorigen Abschnitt eingespielte Hinweis, man könne

etwa den Lügner ohne direkte Selbstreferenz konstituieren (s.o.), fügt dieser Auffas-

sung keinen Bruch zu. Weniger als um den konkreten Satz geht es nämlich um das

erkenntnistheoretische Rahmenkonzept. Im Gegensatz zu realistischen Optionen re-

flektiert der radikale Konstruktivismus zwar auf die Unterscheidungen von Wirklich-

keit und Realität, Subjekt und Objekt etc., nimmt für sich aber in Anspruch, diese

Unterscheidungen selbst nicht zur Grundlage der eigenen Theoriearbeit zu machen.

Am Beginn radikalkonstruktivistischen Denkens steht das jeweilige erkennende Sys-

tem und die Einsicht in seine Selbstverwiesenheit. Bei Maturana verdichtet sich dies

im Autopoiesis-Gedanken: »Wenn Lebewesen Systeme sind, deren Komponenten durch

das System gebildet sind und die zugleich das System mitkonstituieren, stellt sich die

Frage, ob ihre Konstitution adäquat mit linearen Kausalitätsvorstellungen und der klas-

sischen Logik beschrieben werden kann.«209 Das erkennende System beginnt bei sich

und kommt auch im Versuch, von sich abzuweichen, stets zu sich zurück:

Der Erkennende und das Erkannte, der Beobachter und das Beobachtete erscheinen

in einer unauflösbaren Weise miteinander verflochten. Und es ist dieses zirkulär an-

gelegte Verständnis des Erkenntnisprozesses, das auf einen weiteren Topos des Kon-

struktivismus hindeutet: das Interesse an zirkulären und paradoxen Denkfiguren. Dieses

Interesse manifestiert sich in der intensiven Auseinandersetzung mit dem Phänomen

der Rekursion. Gemeint ist damit die neue Einspeisung eines generierten Outputs als

ein neuer Input in das System; das Resultat einer Operation wird als Ausgangspunkt

derselben Operation verwendet, die erneut als Ausgangspunkt dieser Operation dient

usw.210

Pörksen führt diesen Gedanken weiter aus:

Das Prinzip der Zirkularität liegt auch dem Konzept der | Autopoiesis zugrunde: In

einem strengen Sinne geht es um die strikt zirkuläre Selbstreproduktion von etwas

aus sich selbst heraus. Ebenso begegnetman ihm,wennman sichmit demKonzept der

208 »Mit einigem Unbehagen komme ich zu dem Schluss, dass keine der von mir vorgetragenen Er-

widerungen einen fähigen rationalen Dialethisten zur Aufgabe zwingen.« Ebd. S. 283. Vgl. auch

ebd. S. 292. Ohne Unbehagen kommentiert Pleitz: »Im Bereich der philosophischen Logik und der

analytischen Philosophie im Allgemeinen muss der Dialetheismus heutzutage als eine seriöse

Theorie ernst genommen werden.« Pleitz, Widersprüche S. 107.

209 Wallich, Autopoiesis S. 272.

210 Pörksen, Schlüsselwerke S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 243

Autologie befasst, das besagt: Ein Begriff bedarf seiner selbst, um definiert zu werden.

Kommunikation braucht Kommunikation, um sich bestimmen zu lassen; Bewusstsein

benötigt Bewusstsein, um Thema zuwerden; Erkennen setzt Erkennen voraus, um sich

beobachten zu lassen usw.211

Hinzu tritt die Rede von der operationalen Geschlossenheit, die engmit denÜberlegun-

gen zur Autopoiesis verbunden ist undmit ihr Zirkularität auf den Bereich biologischer

Systeme überträgt. In ihrem Gefolge werden dann auch erkenntnistheoretische Fragen

virulent. Sie ergeben sich aber erst aus der umfassenden Bearbeitung von Zirkularität

als allgemeinem Phänomen. Die Kybernetik zweiter Ordnung hat diese Einsicht zum

Programm ihres Arbeitens erklärt.212 Sie beschäftigt sich mit zirkulären statt linearen

Prozessen und gerät damit unweigerlich in Konflikt mit klassischen Ableitungsformen

der Logik:

Sicherlich, als die Kybernetiker daran dachten, in die Zirkularität von Beobachten und

Konversieren einzusteigen, begaben sie sich auf verbotenes Terrain. Im allgemeinen

Fall des zirkulären Schlusses bedeutet A impliziert B; B impliziert C; und – zum allge-

meinen Entsetzen – C Impliziert A! Oder, im reflexiven Fall: A impliziert B; und – Oh,

Grauen! – B impliziert A! Und nun des Teufels Spaltfuß in seiner reinsten Form, in der

Form der Selbst-Referenz: A Impliziert A! – ein Greuel! Ich möchte Sie nun bitten, mir

in ein Land zu folgen, in dem es nicht verboten ist, sondern in demman ermutigt wird,

über sich selbst zu sprechen (was könnte man auch sonst tun?).213

Dieses Land ist von Foersters Kybernetik zweiter Ordnung. Wendet man ihre Über-

legungen auf die Erkenntnistheorie an – wie der radikale Konstruktivismus es tut –,

gerät die Selbstbezüglichkeit aller Erkenntnis in den Blick, die in der direkten Folge die

Idee, man könne über beobachtungsunabhängige Entitäten beobachtungsunabhängi-

ge Aussagen treffen, in Mitleidenschaft zieht. Die Kybernetik zweiter Ordnung bedient

sich entsprechend »zirkulärer Denkfiguren, sie bevorzugt paradoxe Formulierungen

und ›autologische‹ Begriffe, die auf die Selbstreferentialität unseres Erkennens verwei-

sen«214. Die Zirkularität wird erkenntnistheoretisch als Selbstreferenz präzisiert. Dies

gilt für explizit selbstreferentielle Sätze ebenso wie für Sätze, die grammatikalisch oh-

ne einen direkten Eigenbezug auftreten. Es geht also weniger um eine formale Analyse

einer konkreten Proposition als um die dahinterstehende (theoretische) Perspektive.

Entsprechend unerheblich wird die Frage, ob ein Lügner-Paradox ohne direkte Selbst-

referenz ausgedrückt werden kann oder nicht. Die selbstbezügliche Lügner-Paradoxie

dient letztlich als bloße Illustrationsfläche, um einen grundsätzlichen Konflikt anzu-

zeigen:

Aber wir wissen auch, Zirkularität und Selbstbezüglichkeit sind Pathogene in der Or-

thodoxie, denn sie führen zuParadoxien. Erinnernwir unsdochandie selbstbezügliche

211 Ebd. S. 24f.

212 Vgl. Kap. 2.3.1.

213 Foerster, KybernEthik S. 64.

214 Siebert, Nutzlosigkeit S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Konstruktion von Verbindlichkeit

Aussage ›Ich bin ein Lügner‹, die wahr ist, wenn sie falsch, und falsch, wenn sie wahr

ist. So etwas kann man nicht brauchen! So etwas einzuführen, ist Häresie!215

Und weiter von Foerster:

Für Leute, die sich fürchten, daß sich eine Paradoxie in irgendeiner Form entwickelt,

ist ›Ich‹ eine äußerst gefährliche Angelegenheit, denn ›Ich‹ enthält eine fundamentale

Selbstbezüglichkeit. Die Paradoxien in der Logik sind historisch aus der Selbstbezüg-

lichkeit – als Variationen des ›Ich‹ – entstanden.216

Das Ichmacht die Selbstbezüglichkeit des Denkens, die aus der Gebundenheit an die ei-

gene Perspektive resultiert, explizit. Die Selbstthematisierung umweht deshalb immer

ein paradoxaler Hauch. Dies wird in der Reflexion auf die eigene Identität deutlich.

Solche Versuche

stehen […] in der Tradition der klassisch-modernen Theorie des bewussten Subjekts,

dessen Identität mit sich selbst zwar vorausgesetzt werden konnte, das damit aber auf

das klassische Problem des Reflexionszirkels gestoßen wurde: Subjekt und Objekt der

Reflexion fallen ineins und erzwingen damit [einen] unendlichen Regress.217

215 Foerster, Parabel S. 117.

216 Foerster, Anfang S. 194. An späterer Stelle im selbenWerk führt er dazu weiter aus: »Fürmich stellt

das ›Ich‹ einen zusammengeklappten rekursiven Operator von unendlicher Tiefe dar, aber man

kann mit ihm operieren, man kann ohne weiteres damit operieren.« Ebd. S. 196.

217 Armin Nassehi, ICH-Identität paradox. In: Das individualisierte Ich in der modernen Gesellschaft.

Hg. v. Gerd Nollmann/Hermann Strasser. Frankfurt a.M./New York 2004. S. 29-44, hier: S. 33. [=

Nassehi, ICH.]

Wenn ich im Folgenden verstärkt auch systemtheoretische Perspektiven einbeziehe, dann ist dies

vor allem durch die Nähe beider Denklinien zu begründen. Diese Nähe ist gerade im Falle Luh-

manns kein Zufall, sondern das Ergebnis einer Rezeption radikalkonstruktivistischen Denkens. Er

hat sich produktiv aufHeinz von Foerster und seine Kybernetik zweiter Ordnungbezogen, aus dem

Feld des radikalen Konstruktivismus aber vor allem Theorieanleihen bei Maturana gemacht. Die

Entlehnung des Autopoiesis-Begriffs steht dafür, die Überschneidung in der für beide zentralen

System-Umfeld-Differenzierung ebenso. Vieles von dem, was in der systemtheoretischen Debatte

bei und auch nach Luhmann über Paradoxien formuliert wurde, fußt in dieser Weise auf Prämis-

sen, die in dieser Untersuchung als radikalkonstruktivistisch gelabelt wurden. So setzt sich etwa

die besondere Reflexion auf Paradoxien der Selbstreferenz, die sich vor allem bei von Foerster und

seiner Kybernetik zweiter Ordnung abzeichnet, in dem fort, was etwa Nassehi zu Paradoxien sagt.

Zu Luhmanns Adaption des radikalen Konstruktivismus zitiere ich ausschnittsweise einige Anmer-

kungenDirk Baeckers: »Diese Situationwar bezeichnend für das Verhältnis vonHeinz von Foerster

und Niklas Luhmann. Luhmann bewunderte von Foerster wie er nur wenige andere Menschen be-

wunderte, bestand jedoch immer darauf – das zeigt seine Reaktion auf von Foersters Vortrag zum

sechzigsten Geburtstag Luhmanns in Bielefeld (abgedruckt in: Teoria Sociologica, Bd 2, Urbino

1998) –, das [sic!] die Naturwissenschaften keinen Anspruch darauf erheben können, das Thema

Komplexität im 19. Jahrhundert zeitlich vor den Sozialwissenschaften entdeckt zu haben. Des-

wegen müßten sich die Sozialwissenschaften auch nicht vorschreiben lassen, wie sie mit dieser

Komplexität, etwamit Hilfe der entsprechendenMathematik, umzugehen haben. Heinz betrach-

tete mit größtem Respekt das umfangreiche Werk Luhmanns, mit dem dieser die Soziologie auf

die Höhe der Systemtheorie brachte, war jedoch enttäuscht davon – das berichtet er in seinem

1997er Interviewbuch ›Der Anfang von Himmel und Erde hat keinen Namen‹ –, daß Luhmann den

Gedanken der Rekursivität nicht wirklich ernst nehmen würde. Für Heinz ist nicht die Komplexi-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 245

Die Identitätsreflexion gestaltet sich näherhin als Beobachtung zweiter Ordnung, weil

der Prozess auf sich selbst angewendet wird: Bewusstsein beobachtet Bewusstsein.Dies

aber ist wiederum mit blinden Flecken verbunden. Nassehi spricht in diesem Zusam-

menhang von der überraschten Identität, insofern die jeweiligen Systeme »ihre jeweili-

gen Gegenwarten nicht ›sehen‹ können und somit stets von sich selbst überrascht wer-

den.«218 Auf dieser Grundlage bauen Nasssehi zufolge dann auch die Paradoxien auf:

»Systemtheoretisch gesprochen, geraten selbstbezügliche Systeme in Paradoxien, weil

sie sich in ihren Operationen, in denen sie sich auf sich selbst beziehen, nicht vollstän-

dig beobachten können«219. Da der radikale Konstruktivismus nun aber von einer um-

fassenden Selbstbezüglichkeit ausgeht und lebende Systeme grundsätzlich unter dieses

Vorzeichen stellt, erscheint die Paradoxalität nicht als eine Möglichkeit neben anderen,

sondern wird zum Prinzip – gerade in Erkenntnisprozessen. Die Unvollständigkeit von

Beobachtungen lässt sich hier nicht dadurch aufheben, dass die Beobachtungsebene

gewechselt wird. Kurzum: Auch bei einer Beobachtung zweiter Ordnung treten blinde

Flecken auf. Wenn also etwa die wissenschaftliche Leitunterscheidung von wahr und

falsch220 angesichts der Frage beobachtet wird, ob sie wiederum wahr oder falsch ist,

wird sich daraus keine Antwort ableiten lassen, die nicht wiederum mit der gleichen

Frage konfrontiert werden könnte. Auch dies also »führt nur in den infiniten Regress

der Frage, welcher Beobachter nun dies wieder beobachtet.«221 Die Selbstreferentialität

als Motor der Paradoxie erweist sich nach Luhmann also vor allem in der Reflexion auf

die Unterscheidungspraxis. Systemtheoretisch wie auch radikalkonstruktivistisch be-

setzen Entscheidungen, im beidseitigen Rekurs auf Spencer-Brownund sein berühmtes

»draw a distinction!«, die erkenntnistheoretische Schaltstelle222:

Die Wahl der Anfangsunterscheidung wird als eine Fundamentaloperation des Den-

kens begriffen, sie erzeugt in der Korrelation mit anderen Unterscheidungen und Be-

zeichnungen Wirklichkeiten, die man vermeintlich in einem externen, von der eige-

nen Person abgelösten Raum vermutet. Jeder Beobachter ist über die gewählte Un-

terscheidung, diesem Urprinzip der Realitätskonstruktion, mit dem Unterschiedenen

tät (›Wenn jemand so ignorant ist, sich mit Komplexität auseinandersetzen zu wollen, bleibt er

auch so‹), sondern die Rekursivität das eigentliche Thema.« Dirk Baecker, Das Auge des Kojoten:

Besuche bei einemMagier. In: Human Becoming – Becoming Human. FS Heinz von Foerster. Hg. v.

Monika Bröcker/Alexander Riegler. Düsseldorf 2000. URL: https://www.univie.ac.at/constructivism

/HvF/festschrift/baecker_de.html (abgerufen am: 17.06.2021).

Dieser Hinweis steht aber weder in einem theoriegenetischen noch rezeptionsgeschlichtlichen

Interesse im engeren Sinne, er zielt vielmehr darauf ab, die Kompatibilität von radikalem Kon-

struktivismus und Systemtheorie gerade in der Frage nach dem jeweiligen Umgangmit Paradoxi-

en deutlich zu machen und damit zu plausibilisieren, weshalb in diesen Abschnitt auch Aussagen

hinzugezogen werden, die gemeinhin als systemtheoretisch verstanden werden.

218 Nassehi, ICH S. 41.

219 Armin Nassehi, Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft. München 32019. S. 253.

220 Vgl. u.a. Niklas Luhmann, Differentiation of Society. In: The Canadian Journal of Sociology 2 Heft

1 (1977). S. 29-53, hier: S. 38.

221 Luhmann, Massenmedien S. 142. Theologisch hat sich das Problem des infiniten Regresses vor al-

lem in der Vorstellung einer causa prima und ihren kausalen Konsequenzen angemeldet.

222 Vgl. Wallich, Autopoiesis S. 473.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html


246 Konstruktion von Verbindlichkeit

verbunden und erzeugt über die Art und Weise der Beschreibung unvermeidlich im-

mer auch Elemente der Selbstbeschreibung, die potenziell ihrerseitswiederumandere

Beobachter zu Untersuchungen und Einschätzungen motivieren können.223

Jede Unterscheidung ist in dieser Weise mit blinden Flecken behaftet, weil sie als Aus-

wahl keine Vollständigkeit erreichen kann und darin außerdem zu dem erkennenden

System zurückführt, das die Unterscheidung treffen muss. Die Zirkularität setzt sich

somit operativ grundlegend fort. Die leitenden Unterscheidungen selbst werden relati-

viert. Exemplarisch kann dafür die für Maturana zentrale und von Luhmann übernom-

mene System-Umwelt-Unterscheidung stehen. Auch diese Unterscheidung von Innen-

und Außenbereich kann nur von dem System ausgehen und bleibt damit operativ an

das Innen gebunden. Jede Bestimmung des Außen geht in dieser Weise auf das In-

nen zurück. Ähnlich liegt es im Fall der Immanenz-Transzendenz-Unterscheidung, die

sich nur in der Immanenz des konkreten Systems durchführen lässt. Eine von diesen

Unterscheidungen und ihrer eigenen Position unabhängige ›reine Erkenntnis‹ wird vor

diesem Hintergrund ausgeschlossen. Letztlich zeichnet sich hier ein bedeutsames Be-

gründungsmuster erkenntnisskeptischer Positionen ab:

To know whether things really are as they seem to be, we must have a procedure for

distinguishing appearances that are true from appearances that are false. But to know

whether our procedure is a goodprocedure,wehave to knowwhether it really succeeds

in distinguishing appearances that are true from appearances that are false. And we

cannot know whether it does really succeed unless we already know which appear-

ances are true and which ones are false. And so we are caught in a circle.224

Die Paradoxien, die sich auch nach analytisch-philosophischer Diagnose aus Zirkulari-

tät ergeben, werden zum Inbegriff erkenntnistheoretischer Unabschließbarkeit.225 Das

radikalkonstruktivistische Spiel mit der eigenen Paradoxalität steht in diesem Zusam-

menhang. Ich erinnere etwa an von Foersters paradoxale Selbstverflüssigung: »Meine

Lehre ist, daß man keine Lehre akzeptieren soll.«226 Für Luhmann lassen sich Formen

wie diese als konsequente Inkonsequenz lesen:

Schondie rhetorische Traditionhatte die Figur des Paradoxes als Technik der Erschütte-

rung des festgefahrenen Glaubens, einer communis opinio, eines common sense emp-

fohlen. Diese Funktionsbeschreibung kann heute mit der Kybernetik zweiter Ordnung

verbunden und dadurch erkenntnistheoretisch begründet werden.Man hat immer die

Möglichkeit, nach demBeobachter zu fragen, aber diese Frage läuft, auf sich selbst be-

zogen, auf ein Paradox auf, und zwar auf ein injunktives Paradox. Sie fordert dazu auf,

etwas sichtbar zumachen,was für sich selbst unsichtbar bleibenmuß. Siewiderspricht

223 Pörksen, Schlüsselwerke S. 22.

224 Roderick Chisholm, The Problemof the Criterion. In: Epistemology. Contemporary Readings. Hg. v.

Michael Huemer. New York 2002. S. 590-601, hier: S. 590. Zitiert nach: Staver, Skepticism S. 27.

225 Ähnlich merkt Wallich an: »Paradoxa versinnbildlichen die Zirkularitäten des Erkennens, sie wer-

den als Potential zur Dynamisierung statischer Konstellationen herangezogen.« Wallich, Autopo-

iesis S. 274.

226 Foerster/Pörksen, Lügner S. 163.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 247

sich selbst. Sie vollzieht einen performativen Selbstwiderspruch und vermeidet es da-

durch, dogmatisch aufzutreten oder Rezepte zu verschreiben.227

Luhmann arbeitet damit die Paradoxie alsMöglichkeit heraus, »die eigenen Aussagen in

einer flexiblen, offenen und leichten Weise zu vertreten, um nicht schon in der Art der

Darstellung den eigenenThesen zu widersprechen.«228 Zugleich macht er noch einmal

darauf aufmerksam, dass auch diese Formen nicht aus der Unterscheidungslogik aus-

brechen können: »We arrive, then, at the autological conclusion that the observing of

observers and even the operation of self-|observation is itself simply observation in the

usual sense – that is, making a distinction to indicate one side and not the others.«229

Unterscheidung und Beobachtung sind die Muster der Erkenntnis und operativ mit Pa-

radoxien behaftet. Letztere werden damit ebenfalls zu einem ubiquitären Muster230,

das sich aber freilich auch ausblenden lässt. Für diesen Versuch stehen der Realismus

und die in seinem Namen durchgeführten Versuche, Paradoxien aufzulösen.

Ontological metaphysics presents itself, hiding its paradox, as the science of sub-

stances and essences, of individual beings (substances) and generic entities (essences)

that may exist and be visible (for angels only) as ideas. There is no non-being in this

world, this universitas rerum, but there are perfect and corrupt natural forms and, in

cognition, true and false opinions.231

Diese Denkform basiert aber eben auf der Ausblendung ihrer eigenen Paradoxalität,

weil Ausgangsunterscheidungen getroffen werden, die nicht als solche beobachtet wer-

den. Dabei lässt sich auch das realistische Projekt recht einfach »paradox formulieren,

wenn man sich fragt, wie es ›möglich‹ sei, daß aus einem subjektiven Horizont heraus

›die‹ objektive Wahrheit erkannt und ausgesagt werden könne.«232

Hinsichtlich des Paradoxienverständnisses formiert sich hier also die Konfliktlinie

der (ebenfalls kontingenten und potentiell paradoxalen) Unterscheidung von Konstruk-

tivismus und Realismus. Letzterer wird hier durch den klassisch-logischen bzw. ana-

lytisch-philosophischen Zugang repräsentiert. Dem radikalen Konstruktivismus wie

auch der Systemtheorie geht es nicht darum, Paradoxien einfach aufzulösen, um die

Unversehrtheit der Logik gewährleisten zu können. Vielmehr wird dieses Unterfangen

als wenig sinnvoll erachtet. So hält etwa von Foerster fest:

Schon im Vorwort der Principia Mathematica, die Bertrand Russell und Albert North

Whitehead verfaßt haben, werden selbstbezügliche Aussagen dieser Art gewisserma-

ßen verboten. Es ist diesen hervorragenden Logikern durchaus klar, daß es die Selbst-

227 Luhmann, Massenmedien S. 145

228 Pörksen, Beobachtung S. 21.

229 Niklas Luhmann, The Paradoxy of Observing Systems. In : Cultural Critique 31 (1995). S. 37-55, hier :

S. 44f. [= Luhmann, Paradoxy.]

230 Oder wie Wallich im Rückgriff auf Luhmann formuliert: »Jede Erkenntnis bzw. Beobachtung ist

paradoxal geprägt, da es selbst denUnter|schied vonUnterscheidung und Indizieren aktualisiert.«

Wallich, Autopoiesis S. 508f.

231 Luhmann, Paradoxy S. 49.

232 Simon, Paradoxon S. 50. Simon bezieht sich dabei auf Kant, dem er attestiert, dieses Paradox nicht

ausgeräumt zu haben. Vgl. ebd. S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Konstruktion von Verbindlichkeit

bezüglichkeit sein muß, die das merkwürdige Paradoxon erzeugt. Das heißt, daß ge-

naugenommen schon das Wörtchen Ich, das ja stets die Selbstbezüglichkeit etabliert,

nicht mehr verwendet werden dürfte. Das ist natürlich grotesk.233

In der Diagnose des Zustandekommens von Paradoxien gibt es entsprechend durch-

aus Ähnlichkeiten. Die daraus resultierenden Schlüsse weichen aber stark voneinan-

der ab. Etwas pathetisch leitet von Foerster ein: »Russell kämpfte mit den Paradoxi-

en wie Siegfried mit dem Drachen: Ein winziger Punkt, ein unentrinnbarer Rest an

›Verwundbarkeit‹ und ›Anfälligkeit‹ blieb erhalten.«234 Während das Eingeständnis ei-

nes solchen Rests nun als Auftrag interpretiert werden könnte, diesen logisch zu be-

seitigen235, versteht von Foerster ihn stattdessen als Hinweis darauf, dass ein solches

Unterfangen grundsätzlich scheitern muss. Er schlägt deshalb eine Umdeutung vor:

»die in den Paradoxien verankerte Zirkularität [zeigt] sich nicht als circulus vitiosus,

sondern als circulus creativus«236. Das ist auch deshalb möglich, weil Paradoxien im

radikalkonstruktivistischen Verständnis keine ontologischen Widersprüche verbürgen,

sondern rein auf die Erkenntnis- und Beobachtungsoperationen hinweisen. Beobach-

tung meint demnach eben nicht das Auffinden einer beobachtungsunabhängigen (rea-

len) Paradoxie, sondern fällt immer schon mit ihrer Konstitution zusammen. Dabei ist

es aber durchaus möglich, an die Ausführungen des vorherigen Abschnitts und damit

an die logische Paradoxienbearbeitung anzuschließen, insofern es dort überwiegend

um semantische Operationen ging, die erst einmal unabhängig von der Frage bear-

233 Foerster/Pörksen, Lügner S. 119.

234 Foerster, Anfang S. 195. Im Hintergrund steht Russels Vicious Circle Principle, das im Übrigen nicht

nur von Foerster in dieserWeise interpretiert wird. Somerkt Slater an: »It effectively imposes a ban

on all forms of self-reference, and so Russell’s uniform solution to the paradoxes is usually thought

to be too drastic.« Slater, Art. Paradoxes. Und auch Vollmer schreibt, dass »diese Lösungen nicht

restlos befriedigen [können]. Sie leisten nämlich zuviel. Schließlich führen nicht alle Selbstbezüge

zu Widersprüchen. Sie sind also nicht alle schädlich oder vitiös, und Unschädliches braucht man

eigentlich nicht zu verbieten. […] Das Verbot sämtlicher Selbstbezüge entspricht damit der Ampu-

tation eines ganzen Beines, bei dem nur ein Zeh entzündet ist.« Vollmer, Antinomien S. 171.Wobei

sowohl Vollmer als auch Slater aus einer eher realistischen Perspektive argumentieren.

Aus der ›Entdeckung‹ der sog. Russellschen Antinomie resultierten, wenn man der Darstellung

Sommaruga-Rosolemos folgt, recht erhebliche Schwierigkeiten für die betroffenen Bereiche: »Et-

liche, auch renommierte Mathematiker (z.B. Poincaré) kehrten der Mengenlehre den Rücken, und

viele Fachkollegen wurden mit der Krise nur fertig, indem sie sie gründlich verdrängten. Diese

Krise legte weite Teile des mathematischen Forschungsbetriebs nur deshalb nicht lahm, weil die

Analysis und dieGeometrie von denAntinomien nicht unmittelbar betroffenwaren undweil in die-

sen Disziplinen nach Ergreifung gewisser Vorsichtsmaßnahmen die Arbeit weitergeführt werden

konnte. Daher erholten sich zahlreiche Mathematiker bald wieder vom ursprünglichen Schreck,

für andere wurden die Antinomien zu einem bleibenden Trauma (so z.B. für Weyl).« Sommaruga-

Rosolemos, Logik S. 116.

235 Für eine Umschreibung der Motivation solcher Versuche vgl. erneut Foerster, Parabel S. 117.

236 Foerster, Magie S. 29. Das kreative Potential der Paradoxien lässt sich verschiedentlich beobach-

ten. In konstruktivistisch-systemtheoretischer Perspektive vgl. exemplarisch Fritz B. Simon,Wenn

rechts links ist und links rechts. Paradoxienmanagement in Familie, Wirtschaft und Politik. Hei-

delberg 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 249

beitet werden können, ob sie sich ontologisch festmachen lassen237 – auch wenn der

angewandte Wahrheitsbegriff selbstverständlich realistische Voraussetzungen mit sich

führt, insofern »[d]ie klassische Logik […] vom Sein aus[geht].«238

C) Paradoxien theologisch beobachten

Nicht nur radikalkonstruktivistisch wurden Paradoxien affirmativ aufgegriffen, ähn-

liche Versuche finden sich auch im Spektrum der Theologien. Das Settembrini-Zitat

aus dem Zauberberg zum Eingang dieses Unterkapitels hat mit seiner Erwähnung des

Quietismus239 bereits eine Brücke zur religiösen Bearbeitung von Paradoxien geschla-

gen. Weniger als der Quietismus haben sich dabei andere theologische Denkrichtungen

mit Ansätzen profiliert, die auch rezipiert und produktiv weiterentwickelt wurden.240

Schlaglichtartig will ich hier auf zwei Theologen eingehen, deren Namen besonders

mit diesem Komplex verbunden sind.241 Es geht um Sören Kierkegaard und Henri de

237 Freilich gibt es auch Positionierungen, die diese Frage nicht ausklammern, sondern aktiv über sie

befinden wollen. Um nur ein Beispiel anzuführen: »Es ist kein Zufall, dass die ältesten bekannten

Paradoxien so alt sind wie die Philosophie und die Idee der Wissenschaft und dass ihr Auftreten

eine Konstante der Entwicklung der Wissenschaften ist. Sie treten zugleich mit den ersten Theo-

rien auf, also mit dem Versuch, subjektive Perspektiven zu überschreiten und Aussagen über das

Wesen der Dinge und ihre Prinzipien zu treffen und die Erscheinungen aus diesen Prinzipien ra-

tional zu erklären.« Kannetzky, Paradoxien S. 183. Und weiter: »Paradoxien können überall dort

auftreten, wo man sich um eine theoretische Erfassung der Welt bemüht.« Ebd. S. 185.

238 Foerster/Pörksen, Lügner S. 220. Prominent wird dies vor allem bei Wittgenstein, der in Präposi-

tion 6.13 seines Tractatus schreibt: »Die Logik ist keine Lehre, sondern ein Spiegelbild der Welt.«

Wittgenstein, Tractatus S. 73. Aufgrund entsprechender Festlegungen meint von Foerster, es gebe

»einige Sätze im ›Tractatus‹, die überhaupt nicht konstruktivistisch interpretiert werden können,

sie stellen gewissermaßen Ohrfeigen für Konstruktivisten dar.« Foerster, Anfang S. 218.

239 Der Quietismuswar eine vorwiegend im 17. Jahrhundert aktivemystische Strömung, »die das Ideal

der Vollkommenheit als Vereinigungmit Gott auf demWegder Verinnerlichung anstrebt, verwirk-

licht in der Grundhaltung radikaler Hingabe u. völliger Passivität.« Josef Weismayer, Art. Quietis-

mus. In: LThK 8. 32009. S. 772-773, hier: S. 772. [=Weismayer, Art. Quietismus.] Vgl. zu diesem Phä-

nomen weiterhin: Claus Arnold, Verketzerung von Spiritualität oder Verfolgung von Missbrauch?

Der »Molinosismus« respektive »Quietismus« in der Wahrnehmung des Heiligen Offiziums. In:

»Wahre« und »falsche« Heiligkeit: Mystik, Macht und Geschlechterrollen im Katholizismus des 19.

Jahrhunderts. (Schriften des Historischen Kollegs: Kolloquien Bd. 90). Hg. v. Hubert Wolf. Mün-

chen 2013. S. 59-70. Der Aufsatz vermittelt auch einen Einblick in die »sehr eindrucksvolle und

reiche italienische historischeQuietismusforschung der letzten Jahrzehnte«. Ebd. S. 60. Als grund-

legenden deutschsprachigen Beitrag zu dem Thema verweist Arnold (vgl. ebd. S. 62) auf: Herman

H. Schwedt, Quietisten und ein verbotenes Buch des Inquisitors R. Grillenzoni (1688). In: Signum

in Bonum. FS Wilhelm Imkamp. (Thurn und Taxis Studien: Neue Folge Bd. 1). Hg. v. Nicolaus U.

Buhlmann/Peter Styra. Regensburg 2011. S. 579-605.

240 Den Quietismus hat das Lehramt schließlich zur Häresie erklärt. Vgl. Weismayer, Art. Quietismus

S. 772f.

241 Dies impliziert, dass beide die Kategorie auch explizit verwendet haben. Freilich wäre es auch

möglich, die Theologie- und Geistesgeschichte auf Paradoxien hin zu untersuchen, wie es für das

Christentum etwa Friedrich Diergarten getan hat. Vgl. v.a. Friedrich Diergarten, Das Unbehagen

im Christentum. Psychoanalytische und theologische Untersuchungen zu Verdrängungsphäno-

menen. Frankfurt a.M. 2003. S. 142-159; 199f.; 206-210; 285-287; 303-320; 367f.; 385-393; 408-410;

437-439. [= Diergarten, Unbehagen.] Ein solches Vorgehen setzt aber voraus, dass bereits ein Pa-

radoxienbegriff entwickelt ist, vor dessen Hintergrund die Geschichte dann beobachtet werden

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Konstruktion von Verbindlichkeit

Lubac. Zuvor aber sei angemerkt, dass sich auch im theologischen Feld verschiedene

Optionen zum Umgang mit Paradoxien auftun. Letztlich lassen sich hier die Anmer-

kungen fortsetzen, die in den vorherigen beiden Abschnitten (A, B) gemacht wurden.

James Anderson beschreibt drei mögliche Positionen:

(P1) It is always irrational to affirm a paradoxical doctrine; and some central Christian

doctrines are unavoidably paradoxical; therefore, adherence to the Christian faith is

always irrational (on account of paradox).

(P2) It is always irrational to affirm a paradoxical doctrine; but no central Christian doc-

trines are unavoidably paradoxical; therefore, adherence to the Christian faith is not

always irrational (on account of paradox).

(P3) It is not always irrational to affirm a paradoxical doctrine; and some central Chris-

tian doctrines are unavoidably paradoxical; therefore, adherence to the Christian faith

is not always irrational (on account of paradox).242

Die ersten beiden Positionen bleiben vorerst aus dem Blick. An dieser Stelle geht es

ausschließlich um theologische Entwürfe, die der dritten Position zuzuordnen wären,

weil sie sich auf religiöse Paradoxien beziehen, daraus aber kein Argument für die Ir-

rationalität des christlichen Glaubens ableiten.243

Sören Kierkegaard

Für Sören Kierkegaard244 spielt das Paradox gerade in christlich-theologischer Hin-

sicht eine zentrale Rolle. Im Versuch, mit endlichen Mitteln einen absoluten Gott zu

denken, verfange sich der Mensch unweigerlich in einem Paradox: Es sei sogar »das

höchste Paradox des Denkens, etwas entdecken zu wollen, was es selbst nicht denken

kann. In diesem Abschnitt geht es mir aber gerade darum, eigenständige Überlegungen zur Pa-

radoxie als theologischer Kategorie aufzugreifen. In der später folgenden systematischen Arbeit

mit ausgewählten Paradoxien werde ich dann aber auf Diergartens Ergebnisse zurückgreifen.

242 James Anderson, Paradox in Christian Theology. An Analysis Its Presence, Character, and Epistemic

Status. London 2007. S. 5. [= Anderson, Paradox.] Für den Fall, dass die Paradoxalität (zumindest)

mancher Dogmen behauptet wird, arbeitet Anderson ebenfalls mögliche Reaktionen heraus. Zu-

nächst unterscheidet er zwischen zwei Reaktionen, die er daraufhin jeweils weiter ausdifferen-

ziert. Auf der ersten Ebene gibt es nach Anderson die Möglichkeit, entweder (1) für eine Beibehal-

tung oder (2) eine Korrektur der »laws of logic« zu votieren. Ebd. S. 110. Hält man es mit der ersten

Option, tun sich wiederum zwei Suboptionen auf. Zum einen gebe es hier »Strategies aiming to

avoid contradiction« (ebd. S. 110), zum anderen »Strategies aiming to allow contradiction« (ebd.

S. 110). Letztere Suboption beschreibt Anderson als Dialetheism. Wird die zweite Option gewählt,

so ergeben sich auch hier zwei Suboptionen. Erstens könnte aus der Forderung nach einer Beibe-

haltung der laws of logic die Auffassung resultieren, die Glaubenssätze seien revisionsbedürftig.

Zugleich sei hier aber auch die gegenteilige Auffassung denkbar. Vgl. ebd. S. 110.

243 Für einen kurzen Beitrag, der einige Vorbehalte gegenüber der theologischen Arbeit mit Para-

doxien bündelt, vgl. Ludger Jansen, Art. Paradox. In: Lexikon philosophischer Grundbegriffe der

Theologie. Hg. v. Albert Franz/Wolfgang Braun/Karsten Kreutzer. Freiburg i.Br. 2003. S. 305-308.

244 Zugunsten der Lesbarkeit werde ich die Pseudonyme, die Kierkegaard in manchen seiner Texte

verwendet (etwa Johannes Climacus in den Philosophischen Brocken), außen vor lassen und auch ihre

Aussagen direkt Kierkegaard zuschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 251

kann.«245 Was Kierkegaard hier bezeichnet, wird im weiteren Gang dieser Untersu-

chung als Immanenz-Transzendenz-Paradox verstanden.246 Nach Kierkegaard kann eine

sinnvolle Bearbeitung nur dadurch gelingen, dass sich die absolute Seite der Spannung

zu verstehen gibt, sich offenbart:

Erst indem sich das Unbekannte (das Ewige) in der Offenbarung ein Kennzeichen gibt,

nimmt der Mensch sein eigenes ewiges Bewusstsein wahr. Dies äußert | sich zunächst

darin, dass der vorhergehende Zustand sich als Sünde ausdrückt, als Bruchmit diesem

ewigen Bewusstsein. Gleichzeitig wird die Möglichkeit eröffnet, diesen Bruch wieder

aufzuheben.247

Sünde markiert in dieser Lesart das Eingeständnis der eigenen Endlichkeit und Un-

vollkommenheit, das erst aus dem Kontrast zu einer Denkfigur gewonnen wird, die die

eigenen Möglichkeiten quasi aufsprengt.248 Sünde wird hier zur Position. Doch Kierke-

gaard geht über diese Einsicht249 noch hinaus:

Das Paradoxe ist nämlich die Konsequenz in bezug auf die Lehre von der Versöhnung.

Zuerst geht das Christentum hin und stellt die Sünde fest als Position auf, daß der

245 Sören Kierkegaard, Philosophische Brocken. De omnibus dubitandum est. (Sören Kierkegaard/

GesammelteWerke Bd. 10). Übers. v. Emanuel Hirsch. Düsseldorf/Köln 1960. S. 35. [= Kierkegaard,

Brocken.] An anderer Stelle geht er davon aus, dass »ein unendlich klaffender Unterschied zwi-

schen Gott und Mensch« bestehe. Sören Kierkegaard, Einübung im Christentum. (Sören Kierke-

gaard/Gesammelte Werke Bd. 26). Übers. v. Emanuel Hirsch. Düsseldorf/Köln 1980. S. 70. [= Kier-

kegaard, Einübung.]

246 Es ergibt sich aus einer Frage Kierkegaards: »denn ist der Gott schlechthin verschieden vomMen-

schen, so ist der Mensch schlechthin verschieden von demGotte, aber wie sollte der Verstand dies

fassen?« Kierkegaard, Brocken S. 44.

247 Richard Purkarthofer, Kierkegaard. (Grundwissen Philosophie). Stuttgart 22014. S. 52f. Schröer

spricht hinsichtlich des Denkens Kierkegaards von einer »Grunddialektik von Zeit und Ewigkeit.«

Schröer, Denkform S. 76.

248 Auch das Sündenbewusstsein wird erst vor demHintergrund des Gedankens an eine externe Grö-

ße möglich: »Aus diesem Grund ist die göttliche Offenbarung nötig, gleichsam als von au|ßen

erfolgende Aufklärung des Menschen über seine schuldhafte Vorvergangenheit, die er so erfolg-

reich verdrängt hat, daß er die Annahme einer ursprünglichen Integrität für unbezweifelbar ge-

wiß hält.« Annemarie Pieper, Søren Kierkegaard. (Beck’sche Reihe Bd. 556). München 2000. S. 123f.

[= Pieper, Kierkegaard.] Bei Kierkegaard liest sich das dann bspw. so: »das Sündenbewußtsein

[…] ist die Veränderung des Subjekts selber, was zeigt, daß die Macht außerhalb des Individu-

ums sein muß, die es darüber aufklärt, daß der Mensch dadurch, daß er geworden ist, ein ande-

rer geworden ist, als er war, daß er Sünder geworden ist. Diese Macht ist der Gott in der Zeit.«

Sören Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Bro-

cken II. Mimisch-pathetisch-dialektische Sammelschrift. Existentielle Einsprache. (Sören Kierke-

gaard/Gesammelte Werke Bd. 16,2). Übers. v. Hans Martin Junghans. Regensburg 1958. S. 297. [=

Kierkegaard, Nachschrift II.] Im Übrigen bezeichne das Sündenbewusstsein deswegen ein Diffe-

renzmoment zu anderen Religionen: »Die Skepsis der Sünde ist demHeidentum gänzlich fremd.«

Sören Kierkegaard, Der Begriff Angst. (eva-Taschenbuch Bd. 21). Übers. und hg. v. Liselotte Richter.

Hamburg 1991. S. 22. Vgl. zu Kierkegaards Sündenbegriff auch Arenz, Paradoxalität S. 71-74.

249 Er hebt sich damit gleichsam »von der sokratisch-platonischen Definition der Sünde als bloßer

Unwissenheit ab«. Joachim Ringleben, Søren Kierkegaard (1813-1855). In: Arbeitsbuch Theologie-

geschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Bd. 2. 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Hg. v.

Gregor Maria Hoff/Ulrich H. J. Körtner, Stuttgart 2013. S. 173-184, hier: S. 181.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Konstruktion von Verbindlichkeit

menschlicheVerstanddies niemals begreifen kann; unddann ist es dieselbe christliche

Lehre, die es wiederum übernimmt, diese Position so fortzuschaffen, daß der mensch-

liche Verstand es niemals begreifen kann.250

Das Mittel dieser Wegschaffung ist die Inkarnation, die sich als Fortsetzung der

Immanenz-Transzendenz-Paradox lesen lässt, über die Unbekanntheit Gottes aber hin-

ausgeht.251 Schließlich bliebe es ohne die Inkarnation bei Kierkegaards Identifikation

von Unbekanntem und Gott: »So laßt uns denn dies Unbekannte den Gott nennen. Es ist

bloß ein Name den wir ihm damit geben.«252 Oder wie Konrad Paul Liessmann diese

Stelle kommentiert: Gott stehe »für die antinomische Struktur des Verstandes selbst,

der immer versucht, das Undenkbare zu denken. Damit ist allerdings auch schon alles

gesagt, was der Verstand über diesen Gott sagen kann.«253 Gott würde somit zum

reinen Inbegriff einer transzendentalen Denkfigur des menschlichen Verstandes. Ki-

erkegaard bleibt dabei aber eben nicht stehen, insofern er die paradoxale Verschaltung

des Menschen im Christlichen als Dynamik der Umkehr beschreibt.254 Christ*innen

müssen sich auf das historische Faktum der Inkarnation beziehen. Dieses liegt zeit-

logisch zwar in ihren Rücken, kann aber durch Umkehr in die jeweilige Gegenwart

übertragen werden. In dieser Weise geht es Kierkegaard darum, mit Christus gleich-

zeitig zu werden: »denn, was es an wahren Christen gibt in jeder Generation, die sind

gleichzeitig mit Christus, haben nichts zu schaffen mit dem Christus der Generation

vorher, und alles mit dem gleichzeitigen Christus.«255 Mit anderen Worten: »Selbst

wenn einer mit eigenen Augen gesehen hat, wie Jesus ›Wunder‹ wirkt, versteht er dies

nicht besser als der Spätere, der sich seinerseits zwar auf den Bericht des Augenzeugen

stützen kann, wie dieser jedoch nur im subjektiv vollzogenen christlichen Glauben den

Menschen Jesus als Gott anerkennt«256. Das Subjekt muss deshalb unbedingt tätig

werden257, fußt dabei aber auf einer von außen kommenden Aktivität Gottes.

250 Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode. In neuer Übertragung und mit Kommentar von Lise-

lotte Richter. (Philosophie der Neuzeit Bd. 4). Reinbek 1962. S. 95. [= Kierkegaard, Krankheit.]

251 Inkarnation bedeutet demnach, »daß es einen Augenblick gibt, in dem das Ewige in die zeitliche

Sphäre eintritt und die Begrenzungen der endlichen Existenz annimmt.« Patrick Gardiner, Kierke-

gaard. Übers. v. Richard Purkarthofer. Freiburg i.Br. 2001. S. 94.

252 Kierkegaard, Brocken S. 37.

253 Konrad Paul Liessmann, Kierkegaard zur Einführung. Hamburg 1993. S. 106.

254 Dies drückt sich auch in seiner Anthropologie aus, die denMenschen ersterdings als Geist begreift:

»DerMensch ist Geist. Aber was ist Geist? Geist ist das Selbst. Aber was ist das Selbst? Das Selbst ist

ein Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält, oder ist das am Verhältnis, daß das Verhältnis sich

zu sich selbst verhält; das Selbst ist nicht das Verhältnis, sondern daß das Verhältnis sich zu sich

selbst verhält. Der Mensch ist eine Synthese von Unendlichkeit und Endlichkeit, von Zeitlichem

und Ewigem, von Freiheit und Notwendigkeit, kurz, eine Synthese.« Kierkegaard, Krankheit S. 13.

255 Kierkegaard, Einübung S. 72.

256 Pieper, Kierkegaard S. 96.

257 Noch einmal zwei andere Varianten: »in jeder Generation bis zum Ende der Tagemuß es ein jegli-

cher für sein Teil von Anfang an neu lernen, indem er durchaus mit dem gleichen Punkte anfängt

wie jeder mit Christus Gleichzeitige, indem er es einübt in der Lage der Gleichzeitigkeit.« Kierke-

gaard, Einübung S. 73. »Geistreich kann man wohl gern sagen, daß die Welt, daß das Menschen-

geschlecht älter geworden ist: aber wird deshalb nicht doch jeder als Kind geboren?« Kierkegaard,

Nachschrift II S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 253

Gleichzeitigkeit bedeutet: die Existenz Jesu Christi so zu wiederholen, daß dabei die

verlorene Ewigkeit wiedergeholt wird. Durch die Anverwandlung des Gottmenschen

wird im Einzelnen der Menschengott generiert, und diese Hervorbringung des Ewigen

in der Zeit ist ebensosehr eigene Leistung wie Tat Gottes, der durch die Offenbarung

den Menschen die Bedingung gegeben hat, sich wieder als Selbst zu begründen.258

Einerseits geht damit deshalb einher, »[d]aß es für den menschlichen Intellekt eine

ungeheure Kränkung bedeutet, sich selbst suspendieren zu sollen zugunsten einer Er-

fahrung, aus welcher er sich ganz und gar ausgeschlossen wähnt«259. Andererseits aber

bezieht sich Kierkegaard eben auf ein starkes einzelnes Subjekt, das selbst mit Chris-

tus gleichzeitig werden muss und diese Aufgabe in keinem Fall delegieren kann. Dieser

starke Subjektgedanke bereitet erst die Bühne für Kierkegaards berühmte Kirchenkri-

tik, die sich organisch in diese Argumentation einfügt. Die institutionelle Normierung

durch eine Kirche kann dem einzelnen Subjekt nicht den eigenen Christusbezug abneh-

men,weil sich dieser nach Kierkegaard eben individuell und nicht kollektiv ereignet.260

Insofern es in dieser Weise um eine Form der Innerlichkeit geht, stellen sich auch Kon-

sequenzen für dieWahrheitsfrage ein, die bei Kierkegaardmit der Kritik eines kirchlich

institutionalisierten Christentums verknüpft wird. Durchaus brisant stellt er nämlich

fest, dass

das Problem nicht die Frage nach der Wahrheit des Christentums ist, sondern die Fra-

ge nach dem Verhältnis des Individuums zum Christentum, daß es sich also nicht um

den systematischen Eifer des gleichgültigen Individuums handelt, dieWahrheiten des

Christentums in §§ zu arrangieren, sondern um die Sorge des unendlich interessierten

Individuums, in betreff seines Verhältnisses zu einer solchen Lehre.261

Wenn die Wahrheitsfrage also zum Movens eines kirchlichen Normierungsprozesses

wird, verfehlt sie nach Kierkegaard den eigentlichen Kern des Christentums, der in

der paradoxalen Spannung von Immanenz und Transzendenz liegt und vom jeweili-

gen Menschen erlebt werden muss. Das zieht die Wahrheitsfrage noch in einer weite-

ren Dimension in Mitleidenschaft. So wird nicht nur der kollektive Charakter moniert,

sondern die Vernünftigkeit von Glaubensoperationen insgesamt infrage gestellt. An-

gesichts der den Menschen immer übersteigenden Allmacht Gottes formuliert Kierke-

gaard etwa: »glauben heißt eben den Verstand verlieren, um Gott zu gewinnen.«262 Er

258 Pieper, Kierkegaard S. 96. Die theologische Überlegung hinter der Rede von der Gleichzeitigkeit

referiert auf die Ewigkeit Gottes, die sich auch in Christus durchschlägt. Wenn Gott ewig ist, dann

muss es zeitunabhängig möglich sein, sich mit ihm zu verbinden. Vgl. dazu besonders Kierke-

gaard, Einübung S. 70f.

259 Pieper, Kierkegaard S. 94.

260 »Und im Individuum kommt es darauf an, das Sukzessive in der Gleichzeitigkeit zu veredeln.«

Kierkegaard, Nachschrift II S. 52.

261 Sören Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Bro-

cken I. Mimisch-pathetisch-dialektische Sammelschrift. Existentielle Einsprache. (Sören Kierke-

gaard/Gesammelte Werke Bd. 16,1). Übers. v. Hans Martin Junghans. Regensburg 1957. S. 14.

262 Kierkegaard, Krankheit S. 37. Ähnlich formuliert er an anderen Stellen. In der Unwissenschaftlichen

Nachschrift ist die Rede vomGlauben als »Kreuzigung des Verstandes« (Kierkegaard, Nachschrift II

S. 275; 276.), in Furcht undZittern kommentiert er imZusammenhangderRettung Isaaks vor derOp-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Konstruktion von Verbindlichkeit

kommt darin dem vielfach Tertullian zugeschriebenen Credo quia absurdum est263 nahe

und handelt sich in dieser Weise eine erhebliche Angriffsfläche ein (s.u.). Kierkegaards

Paradoxie steht damit nicht einfach gegen (παρά) die allgemeine Meinung (δόξα), son-

dern gegen die Rationalität. Denn nur »ein Glaubender, der glaubt, d.h. gegen den Ver-

stand glaubt, nimmt es ernst mit dem Geheimnis des Glaubens«264.

Selbstverständlich genügen diese wenigen Hinweise nicht, um einen umfassen-

den Einblick in Kierkegaards Philosophie zu vermitteln.265 Sie reichen aber aus, um

zu erkennen, dass und wie Kierkegaard eine theologische Bearbeitung der Paradoxie

angebahnt hat.266 Gerade im Bereich der evangelischen Theologie hat er eine erhebli-

che Rezeption und Weiterentwicklung erfahren, wie sich vor allem anhand der Theo-

logien Paul Tillichs und Karl Barths zeigen ließe.267 Entscheidend ist dabei, dass er

seine christlichen Paradoxien als »ontologische Kategorien [versteht], wodurch | ih-

re Bedeutung über diejenigen rhetorischer oder rein formallogischer Spielereien hin-

ausgeht.«268 Die Paradoxie fungiert als »eine ontologische Verhältnisbestimmung zwi-

schen ewiger Wahrheit und existierendem Menschen.«269 Darin gleicht Kierkegaard

ein weiterer, katholischer Theologe, der in produktiver Bezugnahme auf die Vorarbei-

ferung durch seinen Vater Abraham, hier handle es sich um ein Paradox, »dessen sich kein Denken

bemächtigen kann, weil der Glaube erst da beginnt, wo das Denken aufhört«. Sören Kierkegaard,

Furcht und Zittern. (Sören Kierkegaard/GesammelteWerke Bd. 4). Übers. v. Emanuel Hirsch. Düs-

seldorf/Köln 1950. S. 56. Der Glaube wird bei Kierkegaard zu einer paradoxen Operation. Entspre-

chend lässt er sich in folgende Aussage integrieren: Der »Untergang des Verstandes ist ja das, was

auch das Paradox will«. Kierkegaard, Brocken S. 45. Zur Paradoxalität des Isaaks-Opfers vgl. Peter

Tschuggnall, Das Abraham-Opfer als Glaubensparadox. Bibeltheologischer Befund – literarische

Rezeption – Kierkegaards Deutung. (Europäische Hochschulschriften: Reihe XXIII: Theologie Bd.

399). Frankfurt a.M. 1990; Johannes Hoff, Das Paradox des Glaubens und der Holzweg moderner

Entscheidungslogik. Kierkegaards Lektüre vonGen22und ihreWirkungsgeschichte vonHeidegger

bis Derrida und darüber hinaus. In: Die Bindung Isaaks. Stimme, Schrift, Bild. (Studien zu Juden-

tum und Christentum). Hg. v. Helmut Hoping/Julia Knop/Thomas Böhm. Paderborn 2009. S. 239-

256.

263 Schröer merkt an, Tertullian habe die Aussage in dieser Form nie getroffen. Vgl. Schröer, Denk-

form S. 37. Für Diergarten gehört Tertullian dennoch »zu denen, die die paradoxale Situation des

Christentums« erfasst hätten. Diergarten, Unbehagen S. 155.

264 Kierkegaard, Nachschrift II S. 281.

265 Sogar hinsichtlich seines Paradoxienverständnisses ließen sich deutlich präzisere Aussagen tref-

fen.

266 So sieht es auch Henning Schröer, Das Paradox als Kategorie systematischer Theologie. In: Das Pa-

radox. Eine Herausforderung abendländischen Denkens. (Stauffenberg Colloqium Bd. 21). Hg. v.

Paul Geyer/Roland Hagenbüchle. Tübingen 1992. S. 61-70, hier: S. 61. [= Schröer, Kategorie.] Auch

wenn manche eine solche Anbahnung bereits bei Tertullian festmachen. Vgl. etwa Brieden, Para-

doxien Kap. 3.2.3.1.

267 Auf beide Theologen als adaptive Rezipienten der Vorlagen Kierkegaards weist auch Voderholzer

hin. Vgl. Voderholzer, Paradox S. 217f.

268 Arenz, Paradoxalität S. 79f.

269 Schröer, Denkform S. 77. Schröer kommentiert dies weiter: »Bei Kierkegaard ist mit Logik eine be-

stimmte Ontologie, die Ontologie des reinen Denkens, der reinen Abstraktion, gemeint.« Ebd.

S. 83. Schröer hingegen votiert für eine Trennung von Ontologie und Logik, »insofern Logik nur

Denkgebilde, aber nicht Seinsgebilde behandelt.« Ebd. S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 255

ten Kierkegaards eine ebenfalls ontologisch grundierte paradoxaleTheologie entworfen

hat.

Henri de Lubac

Auch wenn sich Henri de Lubac270 grundsätzlich affirmativ auf Kierkegaard bezieht271

und beide gewissermaßen eine geheimnistheologische Stoßrichtung eint, stellen sich

dennoch Abgrenzungsmomente ein, die sich vor allem am oben beschriebenen Ver-

ständnis einer grundlegenden Differenz von Vernunft und Glaube festmachen. Ent-

sprechend

distanziert sich de Lubac dort von Kierkegaard, wo das credo quia absurdum des däni-

schen Philosophen in seinen Augen überhand nimmt: zum einen in der strengen Di-

stanzierung des Glaubens von der Ratio, die ›im Sprung‹ zurückgelassen wird. […] Zum

anderen zeigt sich die Strenge Kierkegaards nach de Lubac aber darin, dass er die Ka-

tegorie des Paradox und die Bedeutung der Unwahrscheinlich|keit des Glaubens s.E.

überbetont.272

Beide Kritikpunkte kulminieren in der Frage nach der Zugänglichkeit Gottes. Wäh-

rend Kierkegaard mit seiner Destruktion der Vernunft eine unüberbrückbare Span-

nung zwischen Mensch und Gott aufruft, kommt es de Lubac stärker auf die offenba-

rungsbedingte Möglichkeit an, Gott erkennen und Aussagen über ihn treffen zu kön-

nen. Deswegen hält er für das Paradox fest: »Es sündigt nicht gegen die Logik, de-

ren Gesetze unverletzlich bleiben; aber es entrinnt ihrer Herrschaft.«273 Die Metapher

des Sprungs in eine völlig andere Kategorie setzt sich bei de Lubac nicht fort. Er steht

zum festen Rahmen der Logik und setzt seine Theologie in diesen ein. Seine theologi-

schen Paradoxien führen deshalb auch »keineswegs zur Sprachlosigkeit der Metaphysik

oderTheologie […], da de Lubacs Systematik des Paradoxes nicht kontra- oder a-logisch

ist, sondern | eher […] als translogisch bezeichnet werden kann.«274 Paradoxien, wie sie

sich nach de Lubac auch im Evangelium finden, können »den Geist erst einmal rich-

tig schütteln«275, leiten aber eben nicht notwendig zu der Erkenntnis über, dass man

die Vernunft insgesamt aufgeben müsse.276 Zielpunkt der Vernunft ist bei de Lubac

die Wahrheit, die er zwar durchaus ontologisch konturiert, zugleich aber dynamisiert:

270 In der Darstellung des Paradoxienverständnisses Henri de Lubacs stütze ich mich vorwiegend auf

die bereits mehrfach zitierte Untersuchung von Dominik Arenz. Vgl. Arenz, Paradoxalität. Es han-

delt sich umdie für diesen Themenkomplexmaßgebliche Studie. In einigen Stellenwerde ich auch

die dort enthaltenen Übersetzungen aufgreifen.

Zum ontologischen Aspekt: Nach Arenz »fühlt sich Lubac mit Kierkegaard darin verbunden, das

ontologische Paradox als solches wahrzunehmen, das Glaube und Ärgernis evoziert.« Ebd. S. 87.

271 Vgl. ebd. S. 87.

272 Ebd. S. 88f.

273 Henri de Lubac, Glaubensparadoxe. (Kriterien Bd. 28). Übers. v. Hans Urs von Balthasar. Freiburg
32015. S. 8. [= Lubac, Glaubensparadoxe.]

274 Arenz, Paradoxalität S. 98f.

275 Lubac, Glaubensparadoxe S. 9.

276 Nach Voderholzer zeigt sich »deutlich, daß es – ganz im Sinne eines Ceterum censeo Ratzingers –

nicht um Schwächung oder gar umdie postmoderne Entmachtung der Vernunft geht, sondern um

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Konstruktion von Verbindlichkeit

Sie sei »kein Gut, das ich besitze, manipuliere und nach Gutdünken verteile. Während

ich es gebe, muß ich es weiter empfangen; während ich es finden lasse, muß ich es

weiter suchen; während ich es anpasse, muß ich mich ihm weiter anpassen.«277 Oder

noch einmal anders: »Es ist schön, das Reich derWahrheit zu erstreben. Es ist abscheu-

lich zu verkünden, es sei gekommen. Das ›Reich der Wahrheit‹ wird dann zwangsweise

zum Reich der Heuchelei.«278 Aus diesen Worten spricht eine Wahrheitsorientierung,

die es angesichts menschlicher Beschränkungen auf eine Offenheit und Bescheidenheit

anlegt.279 De Lubacs Paradoxien reihen sich in diese Überlegungen ein:

Der denkendeMensch steht vor der Herausforderung, angesichts der christlichen Bot-

schaft, die alsMysteriumbzw. Paradoxwahrgenommenwird, ZusammenundZugleich

der einen Wahrheit zu denken, was keine Regression ins denkerisch Absurde ist, son-

dern Ausdruck bzw. Reflexion des Mysteriums selbst, dem der Mensch sich ausgesetzt

wahrnimmt und glaubt.280

Der Paradoxalität dogmatischer Sätze korrespondiert die paradoxale Wirklichkeit der

Inkarnation: »Gott selbst offenbart sich in Jesus Christus als unbegreifliches Geheim-

nis und dieses Ereignis kann insofern in der kirchlichen Reflexion nur in Abstraktionen

nachvollzogen werden, die dem Mysterium bzw. Paradox nachgehen, ohne es auflö-

sen zu können.«281 Es bleibt ein Geheimnis, wie Gott Mensch werden kann. Von der

Paradoxalität des Inkarnationsgeschehens strahlt die Paradoxalität auf den restlichen

Dogmenapparat der Kirche aus282: »Das ganze Dogma ist eine Folge von ›Paradoxen‹,

die den natürlichen Verstand außer Fassung bringen, und die nicht einen – unmögli-

chen – Beweis, sondern eine reflexive Rechtfertigung fordern.«283 Was eine solche Be-

stimmung des Dogmas bedeutet, wird exemplarisch an ihren Konsequenzen ablesbar.

De Lubac erkennt »in der Missachtung der Paradoxalität und in der dadurch hervorge-

rufenen Einengung der Wahrheit die Quelle der Häresie.«284 Rudolf Voderholzer folgt

dieser Linie und expliziert im Rekurs auf de Lubac:

Der menschliche Verstand ist versucht, die in den paradoxen Aussagen liegenden

Spannungen nicht auszuhalten und die Polarität zugunsten eines der beiden Begriffe

deren Entfesselung und Öffnung auf das Größere und überraschend Neue der göttlichen Selbst-

mitteilung hin.« Voderholzer, Paradox S. 232.

277 Lubac, Glaubensparadoxe S. 26.

278 Ebd. S. 59.

279 »Jedes seriöse Denken ist bescheiden.« Ebd. S. 58.

280 Arenz, Paradoxalität S. 104.

281 Ebd. S. 103.

282 Oderwie Arenz formuliert: »Christus selbst ist das erste und grundlegende dogmatische Paradox.«

Ebd. S. 114. Nach Auffassung Voderholzers resultiert aus dem Ableitungscharakter dogmatischer

Paradoxalität ein Auftrag für die Theologie. Sie habe »Sorge zu tragen, dass der ursprüngliche Zu-

sammenhang nicht verloren geht, die Verknüpfung aller Dogmen mit ihrem Ursprung im Blick

bleibt und man nicht der irrigen Meinung erliegt, das Mysterium könne in rationalistischer Ma-

nier erschöpfend ausgesagt werden.« Rudolf Voderholzer, Offenbarung, Tradition und Schriftaus-

legung. Bausteine zu einer christlichen Bibelhermeneutik. Regensburg 2013. S. 32.

283 Lubac, Glauben S. 290. Zu dieser Textstelle vgl. Arenz, Paradoxalität S. 109.

284 Ebd. S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 257

aufzulösen. Vor diesem Hintergrund läßt sich eine Definition von Häresie gewin-

nen: Rückzug auf das ›nichts anderes als‹, Verkürzung der komplexen Gestalt des

Mysteriums auf das dem ›Einmaleinsverstand‹ des Menschen leicht Faßliche, und zu

sagen: Nichts als! Christus: nur Mensch. Maria: nur Mutter. Die Kirche: nur unsichtbare

Wirklichkeit.285

Die angeführten Entparadoxalisierungsversuche weisen (ebenso wie de Lubacs Inkar-

nationsparadox) bereits denWeg für den folgenden Abschnitt. Für denMoment ist aber

noch einmal de Lubacs Paradoxienverständnis relevant. Aus der Inkarnation als Grund-

paradox resultieren nämlich vor allem drei weitere Folgeparadoxien, die de Lubac vor

allem anthropologisch und ekklesiologisch verhandelt. In der Ekklesiologie kommt de

Lubac u.a. zu folgender Aussage:

Wie jedes andere Mysterium läßt sich auch das der Kirche nicht mit einem einzigen,

unmittelbaren Blick umfassen, sondern nur in einer Brechung durch unsere Reflexion.

Dann aber zeigt es sich uns in Gestalt eines Paradoxes, das sich nur durch eine Rei-

he von Antithesen, oder wenn man lieber will, von dialektischen Aussagepaaren, aus-

drücken läßt. Wir wollen hier drei der wichtigsten nennen. Zwischen ihnen besteht

nicht einmal ein sachlich adäquater Unterschied, da jedes ein Sonderaspekt des ei-

nen Grundparadoxes ist: Die Kirche ist von Gott (de Trinitate), sie ist aber auch des

Menschen (ex hominibus); sie ist sichtbar und unsichtbar; sie ist irdisch-historisch und

eschatologisch-ewig.286

Der Inkarnationsglaube in seiner Kombination aus Göttlichkeit und Menschlichkeit

setzt sich in den drei Paradoxien fort, insofern sie alle »konkret den Zustand des Men-

schen in der Geschichte und vor Gott betreffen.«287 Gerade diese Konkretion ist es,

die de Lubac zu der Beobachtung paradoxaler Spannungen im Kirchenbild führt. Ei-

nerseits nämlich komme die Kirche von Christus her und habe weiter Anteil an ihm:

»Deshalb ist sie ganz heilig und heiligmachend.«288 Zugleich aber besteht sie aus kon-

kretenMenschen, die das abstrakte Ideal göttlicher Heiligkeit nicht immer angemessen

realisieren (können): Somit ist die Kirche zur gleichen Zeit auch »ein häufig ungetreues

und aufrührerisches Volk; in ihren Gliedern ist sie sündig.«289 Die Gültigkeit beider As-

pekte, die sich antithetisch gegenüberstehen, bringt de Lubac zur konkreten Diagnose

kirchlicher Paradoxalität: »Die Kirche verbirgt den Glanz, den sie empfangen hat, un-

ter einem dunklen Gewand; so trägt sie den Widerspruch in sich selbst, und es bedarf

dann eines sehr scharfen Blicks, um die Schönheit ihres Antlitzes zu entdecken.«290

285 Rudolf Voderholzer, Henri de Lubac begegnen. Augsburg 1999. S. 91. [= Voderholzer, Lubac.]

286 Henri de Lubac, Geheimnis aus demwir Leben. (Kriterien Bd. 6). Übers. v. Karlheinz Bergner/Hans

Urs von Balthasar. Freiburg i.Br. 21990. S. 41. [= Lubac, Geheimnis.]

287 Arenz, Paradoxalität S. 118.

288 Lubac, Geheimnis S. 42.

289 Ebd. S. 42.

290 Ebd. S. 43. Dieses ekklesiologische Paradox lässt sich freilich auch abwandeln. Mit seiner Formel

hat de Lubac eine Beobachtungsfolie angeboten, die es ermöglicht, seine Kirchen-Paradoxie als

Grundspannung immer wieder herauszulesen – etwa auch aus anderen theologischen Versuchen.

So formuliert Giorgio Agamben ohne expliziten Bezug auf de Lubac: »Das Paradox der Kirche be-

steht darin, aus eschatologischer Sicht derWelt entsagen zumüssen, was sie jedoch nicht vermag,

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Konstruktion von Verbindlichkeit

Ein solch scharfer Blick aber zeichnet sich nicht dadurch aus, dass er umherschwei-

fend nach Auflösungsmöglichkeiten sucht291, sondern eher durch eine Interpretation,

die die Widersprüchlichkeit in eine umfassendere theologische Deutung integriert –

etwa in geheimnistheologischer Linienführung. Die Zusage eines göttlichen Beistands

innerhalb der Kirche ließe sich damit nicht durch Skandale oder Schismen unterwan-

dern. Vielmehr »muß jede einfache Lösung ein Irrtum sein. Die Tyrannei ist auch einfa-

cher als die Freiheit … Sie hebt deren sämtliche Nachteile auf, wie der Arzt, der seinen

Patienten umbringt, alle seine Schmerzen behebt.«292 Für de Lubacs Deutung ist es

von fundamentaler Bedeutung, dass der göttliche (damit gleichsam unsichtbare und

ewige) Aspekt aufrechterhalten wird. Dieser aber muss wiederum real und wahr sein,

um das darauf aufbauende System begründen zu können.293 De Lubacs Konzept eignet

in dieser Weise eine maßgebliche ontologische Ausrichtung: »Das Sein aber übersteigt

unendlich die Fassungskraft unseres Verstandes auf Erden; er rührt daran, besitzt es

aber nie wirklich. DieWahrheit, weit und tief wie das Sein,muß somit ebenfalls unsern

Verstand überborden – damit dieser nicht aufhöre, sich davon zu ernähren.«294 Trotz

der translogischen Implikation bleiben Wahrheit und Sein aneinandergebunden, ihre

Allianz zeugt von einem realistischen Wahrheitsverständnis. Dieses wird auch nicht

durch den Hinweis aufgebrochen, dass sowohl Wahrheit als auch Sein den menschli-

chen Verstand ob ihrer Weite und Tiefe überfordern. Es bleibt dabei: »Denn das Para-

doxe ist, bevor es im | Denken ist überall in der Wirklichkeit … Es taucht dort immer

nur auf.«295 Arenz kommentiert diese Stelle treffend: »Bei de Lubac ist das Paradox

niemals (nur) Anstrengung des Begriffs oder gar ein Denkspiel, sondern ontologische

Wirklichkeit. Folglich konstruiert sich der Denker nicht ›sein‹ Paradox – dies eben wäre

eine Spielerei –; im Denkprozess stößt er darauf«296. Gleiches gilt für Gott, der nach de

weil sie aus ökonomischer Sicht von dieser Welt ist und ihr nicht entsagen kann ohne sich zu ver-

leugnen.« Giorgio Agamben, Das Geheimnis des Bösen. Benedikt XVI. und das Ende der Zeiten.

(Fröhliche Wissenschaft Bd. 066). Übers. v. Andreas Hiepko. Berlin 2015. S. 29.

291 Eine solche Auflösung entspräche ja wieder der Häresie. Als Beispiel einer solch isolierenden Per-

spektive weist de Lubac auf »gewisse[n] Kirchenlehren protestantischer Herkunft« hin. Lubac,

Geheimnis S. 43. Zu de Lubacs Absage an Auflösungsversuche sei eine weitere Stelle angeführt:

»Durch keinerlei abstrakte Logik, mag sie Logik des Begriffs oder des Urteils sein, nach dem Satz

der Identität oder dem der Partizipation sich aufbauen, kann dieses Dilemma wirklich behoben

werden. Dazu braucht es am Ursprung eine reale Apperzeption, die mit einem Blick, außerhalb

jeder räumlichen Anschauung, das Band des Persönlichen und des Allgemeinen umgreift.« Lubac,

Glauben S. 303. Zu dieser Textstelle vgl. Arenz, Paradoxalität S. 124.

292 Lubac, Glaubensparadoxe S. 48.

293 Zum Nachvollzug dieser Ableitung: »Wäre er aber nicht auch wahrhaft gestorben und auferstan-

den, so wäre unser Glaube an ihn eitel, und wir wären gar nicht gerettet.« Ebd. S. 35.

294 Ebd. S. 60.

295 Henri de Lubac, Paradoxes. (Œuvres complétes Bd. XXXI). Paris 2007. S. 71. Zitiert nach der Über-

setzung von Arenz, Paradoxalität S. 93f. Es finden sich ähnliche Aussagen bei de Lubac. Bspw.: »Die

Gegensätze im Denken drücken die Autonomien im Gewebe des Geschaffenen selbst aus.« Lubac,

Glaubensparadoxe S. 8.

296 Arenz, Paradoxalität S. 93. An anderer Stelle hebt Arenz diesen Aspekt noch einmal heraus: »Das

Paradoxe ist nach seiner [JMH: de Lubacs] Ansicht Bestandteil derWirklichkeit; es wahrzunehmen

und zu durchdenken ist kein dialektisches Konstrukt, sondern philosophische beziehungsweise

theologische Reflexion.« Dominik Arenz, Vom Paradox zum Sakramentalen. Zur Sakramentalität

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 259

Lubac nicht einfach vom Menschen erdacht wird, sondern ihm in seinen Bedürfnissen

entgegenkommt, von diesen aber eben nicht abhängt. In Auf denWegen Gottes, der deut-

schen Übersetzung von Sur le chemins de Dieu (1956), verortet de Lubac diese Optionen

in Mose und Xenophanes. Einer von beiden müsse doch recht haben: »Hat Gott den

Menschen nach seinem Bild erschaffen, oder hat nicht vielmehr der Mensch Gott nach

dem seinen gemacht? Aller Anschein spricht für Xenophanes – und doch spricht Mose

die Wahrheit.«297 Xenophanes steht für die Option eines menschgemachten Gottes298,

der aber deutlich entgegengehalten wird: »In allem, in allen Ordnungen ist Gott der

Erste. Immer kommt er uns zuvor. Immer und auf allen Ebenen gibt er sich zuerst zu

erkennen. Stets ist er es, der sich offenbart.«299 Damit ist klar, auf welcher Vorausset-

zung de Lubac aufbaut. Sein Paradoxienverständnis meint ontologischeWidersprüche,

die er theologisch auf die Spannung von Gott und Mensch zurückführt, in ihrer Ver-

bundenheit aber als Offenbarungsgeschehen interpretiert. Die menschliche Vernunft

wird deshalb auch als göttliche Gabe verstanden300, weil nur so theologisch versichert

werden kann, dass der Gottesgedanke nicht ins Leere zielt. So schließt sich dann auch

der Bogen zur Kritik an Kierkegaard, weil seine Vorstellung eines absurden Glaubens

damit nicht vereinbart werden kann. De Lubac behauptet in diesem Sinne ein höheres

Maß an Verbindlichkeit und setzt es sogar kirchlich-institutionell fest:

Unser Glaube ist heute noch der gleiche, er gründet auf denselben Fundamenten,

brennt von der gleichen Herdflamme, derselbe Geist senkt ihn unseren Herzen ein. Es

ist immer noch die gleiche Kirche: sie enttäuscht uns, bringt uns in Harnisch, macht

uns ungeduldig, entmutigt uns immerfort durch alles, was in ihr unserer eigenen

Verderblichkeit verwandt ist; sie verfolgt aber auch unter uns ihre unersetzliche

Sendung, läßt keinen Tag vergehen, ohne uns Jesus Christus aufs neue zu schenken,

in dem der Vater ›uns von der Macht der Finsternis befreit und uns hinüberversetzt in

das Reich des Sohnes seiner Liebe‹.301

als »lectio difficilior« nach Henri de Lubac. In: ThPh 93 (2018). S. 58-72, hier: S. 60. [= Arenz, Sakra-

mentalität.] Ähnlich stellt auch Pech hinsichtlich de Lubacs Denken fest, das Paradox durchzie-

he »sein gesamtes wissenschaftliches Werk sowie theologisches Reflektieren, denn es stellt eine

Form da [sic!], die Realität zu denken«. Justinus C. Pech, Paradox und Wahrheit. Ansatz zu einer

Gnadenlehre auf der Grundlage von zwei zentralen Begriffen in den theologischen Entwürfen von

Henri de Lubac »Paradox« und Joseph Ratzinger »Wahrheit«. Rom 2014. S. 39. [= Pech, Paradox.]

Pechs Studie zitiere ich nach dieser Fassung von 2014 und nicht nach der ausführlicheren Publika-

tion aus dem Jahr 2020. Vgl. Justinus C. Pech, Paradox und Wahrheit. Henri de Lubac und Joseph

Ratzinger im gnadentheologischen Gespräch. (Frankfurter Theologische Studien Bd. 77). Münster

2020.

297 Henri de Lubac, Auf den Wegen Gottes. Übers. v. Robert Scherer. Freiburg i.Br. 1992. S. 9. [= Lubac,

Wege.]

298 Interessanterweisewird er radikalkonstruktivistisch ebenfalls für diese Position rezipiert. VonGla-

sersfeld attestiert ihm sogar, er habe »ganz unwillkürlich denBodenbereitet, aus demzweieinhalb

Jahrtausende später die konstruktivistische Denkweise sprießen konnte.« Glasersfeld, Geschichte

S. 9.

299 Lubac, Wege S. 11.

300 Vgl. ebd. S. 10.

301 Lubac, Glaubensparadoxe S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Konstruktion von Verbindlichkeit

Hinsichtlich der Rezeption seines Konzepts »läßt sich zusammenfassend sagen, daß

Henri de Lubac das ›Paradox‹ als Denkform in die katholische Theologie vermittelt

hat«302. Für Voderholzer gilt dies wegen der Implementierung der Paradoxie

als Begriff für die formale Struktur des Geheimnisses, insofern bei den die göttliche

Selbstmitteilung bezeugenden menschlichen Sprach- und Ausdrucksformen durch-

gängig Realitäten in Einklang gebracht werden müssen, deren Nichtwidersprüchlich-

keit evident ist, deren positive Synthese aber die Kraft des menschlichen Denkens

übersteigt.303

De Lubacs katholische Erschließung der Paradoxie lässt sich in ihrer Wirkung – nach

Einschätzungen von Voderholzer und auch Pech – besonders bei Ratzinger beobach-

ten.304 Affirmativ hat sich aber etwa auch Hans Urs von Balthasar auf de Lubac bezo-

gen:

Dieses scharfe Bewußtsein von beidem: daß in den geschichtlichen Formen das leben-

dige Geheimnis sich ausdrückt, und daß das Geheimnis diese Formen stets übersteigt,

gibt de Lubac seine unnachahmliche Überlegenheit, die sich voll engagieren kann, oh-

ne jemals den Überblick, die Vorsicht, das nüchterne Urteil zu verlieren.305

Sowohl de Lubac als auch Kierkegaard haben die theologische Beobachtung von Parado-

xien nachhaltig geprägt – obwohl beide unterschiedliche Akzente setzen.306 So fußt de

302 Voderholzer, Paradox S. 229.

303 Ebd. S. 229.

304 Vgl. ebd. S. 231; Pech spürt der Einschätzung Voderholzers zur Präsenz von Paradoxien im Werk

Ratzingers nach und stellt in seiner Arbeit wichtige diesbezügliche Textpassagen zusammen. Vgl.

Pech, Paradox S. 52-60. Zum Ende dieser Zusammenstellung resümiert er: »Der Begriff ›Paradox‹

hat auch imWerk von Joseph Ratzinger ein starkes Gewicht und wird dazu benutzt, die Spannung

des Glaubens begrifflich fassbar zumachen. Seine Relevanz imGesamtwerk ist geringer als in den

Œuvres des fanzösischen Theologen, aber auch Ratzinger akzentiert [sic!] das Spannungsmoment

des Glaubens mit diesem Begriff.« Ebd. S. 60

305 Hans Urs von Balthasar, Henri de Lubac. Sein organisches Lebenswerk. (Kriterien Bd. 38). Einsie-

deln 1976. S. 83.

306 In Zusammenhang dieses kurzen Vergleichs wird übrigens auch deutlich, dass die theologische

Paradoxalität in erster Linie formale Konsequenzen zeitigt. Beschrieben wird hier das Mensch-

Gott-Verhältnis. Aus den Konzepten lassen sich deshalb sehr unterschiedliche Konsequenzen ab-

leiten. In der Linie von Voderholzers Häresie-Konzeption ließe sich die Paradoxalität etwa dazu

einsetzen, die bestehende Form der Kirche gegen Reformforderungen abzusichern. Diesbezügli-

che Ansätze zeichnen sich etwa bei Pech, Paradox S. 79f. ab. Zu diskutieren wäre angesichts dieser

Versuche aber, inwiefern das Dynamisierungspotential theologischer Paradoxien hier nicht letzt-

lich dadurch gemindert wird, dass es zur Stabilisierung ausgewählter Strukturen vereinnahmt

wird. Gegen solche Vorhaben wendet sich auch Diergarten: »Widersprüchlich und selbstzerstöre-

risch sind alle Versuche, die darauf hinauslaufen, die Paradoxalität von Christlichkeit aufzuheben,

um die Ambivalenzen zwischen Kirche undWelt endgültig in Richtung einer auf Objektivität und

Unwandelbarkeit pochenden Kirchlichkeit auszuräumen.« Diergarten, Unbehagen S. 154. Im Üb-

rigen haben sowohl de Lubac als auch Kierkegaard mit ihrer theologischen Paradoxien-Reflexion

nicht zufällig gegen verfestigte kirchliche Strukturen angeschrieben und diese damit intellektuell

destabilisiert. Für einen kürzen Beitrag zum Zusammenhang von Paradoxalität und Reformkritik

vgl. Jonas Maria Hoff, Dynamik verstetigen? Bischof Voderholzer und die Paradoxie als Denkform.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 261

Lubacs theologische Arbeit mit Paradoxien deutlich stärker auf genuin theologischen

(Voraus-)Setzungen als diejenige Kierkegaards.307 Auch ergibt sich eine Differenz aus

den unterschiedlichen Auffassungen hinsichtlich des Verhältnisses von Vernunft und

Glaube. Dennoch sind beide neben ihrem geheimnistheologischen Interesse vor allem

durch ihre ontologische Grundierung der Paradoxalität verbunden – womit sie sich

wiederum von der radikalkonstruktivistischen Option unterscheiden.

Weitetman den Blick über Kierkegaard und de Lubac hinaus und besieht die theolo-

gische Paradoxien-Rezeption insgesamt, so lässt sich als umfassendste (und auch radi-

kalkonstruktivistisch kompatible) Gemeinsamkeit die Einsicht erkennen, dass die Pa-

radoxien auf die Kontingenz menschlicher Rede von Gott hindeuten. Heinrich Kraft

kommentiert dementsprechend:

Die wichtigste unter den logischen Voraussetzungen der Paradoxien, die uns in der

Theologie begegnen, ist die Unzulänglichkeit unseres Denkens. Gegenstand der Theo-

logie ist das Bild Gottes und derWelt, besonders des Menschen, das sich aus der Heili-

gen Schrift ergibt. Vom Begriff Gottes ist die Unendlichkeit nicht abzutrennen; Aussa-

gen über Gottes Allmacht und Allwissen, seine Allwirksamkeit und Allgegenwart sind

Aussagen über unendliche Größen. Aussagen über unendliche Größen führen zwangs-

läufig zu Antinomien.308

Alois Maria Haas schlussfolgert, »daß über Gott und den menschlichen Bezug zu ihm

nicht anders als in (rhetorischen) Paradoxen gesprochen werden kann, wenn Letztaus-

künfte über ihn gemacht werden sollen.«309 Hier aber lässt sich ein Gedanke einfügen,

der in der Auseinandersetzung mit dem radikalen Konstruktivismus von großer Be-

deutung war. Wenn nämlich die Paradoxie zur Form theologischer Rede erhoben wird,

dann muss das dynamisierende und destabilisierende Potential der Paradoxie insge-

samt auch auf diese Form selbst zugreifen können. Kurzum: Das Einfügen der Para-

doxie als Form darf nicht zur Entparadoxalisierung führen. Schröer beobachtet hier

zutreffend:

In: feinschwarz.net, 12. April 2021. URL: https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof

-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform (abgerufen am: 17.06.2021).

307 Vielleicht wäre hier auch eine Erklärung dafür zu suchen, dass JürgenHabermas in seiner Philoso-

phiegeschichte anmerkt: »Einstweilenmüssen wir feststellen, dass Kierkegaard der letzte Theolo-

ge gewesen zu sein scheint, von dessen Gedanken die Philosophie neue Anstöße empfangen hat.«

Jürgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie Bd. 1. Die okzidentale Konstellation von

Glauben undWissen. Berlin 32019. S. 78.

308 Heinrich Kraft, Die Paradoxie in der Bibel und bei den Griechen als Voraussetzung für die Ent-

faltung der Glaubenslehren. In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendländischen Denkens.

(Stauffenberg Colloqium Bd. 21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbüchle. Tübingen 1992. S. 247-

272, hier: S. 259. [= Kraft, Bibel.]

309 Alois Maria Haas, Mystik als Aussage. Erfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher Mystik.

(VDWR tb Bd. 3). Frankfurt a.M./Leipzig 2007. S. 136. [= Haas, Aussage.] Vgl. alternativ Alois Maria

Haas, Das mystische Paradox. In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendländischen Denkens.

(Stauffenberg Colloqium Bd. 21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbüchle. Tübingen 1992. S. 273-

294, hier: S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform


262 Konstruktion von Verbindlichkeit

Der Sinn der Verwendung der Paradoxie in der Theologie wird gerne dahingehend

erläutert, daß die Paradoxie der treffendste Ausdruck für die Inadäquatheit unseres

Redens von Gott sei. Diese Begründung ist selbst eine Paradoxie, denn sie behauptet

ja, daß allein dieseWiedergabe der Inadäquatheit gerade die adäquate Beschreibung

sei.310

Eine Theologie, die sich der Paradoxie als formaler Kategorie verschreibt, muss in die-

sem Sinne kritisch selbstapplikativ verfahren und sensibel für die eigenen Paradoxien

sowie die aus ihnen resultierenden Begründungsdefizite bleiben.311

D) Paradoxien relativieren

Paradoxien konfrontieren den menschlichen Verstand mit seinen Grenzen. Sie machen

selbst in ihrer schwächsten, logisch am leichtesten zu behebenden Form zumindest dar-

auf aufmerksam, wie die Intuition fehlgehen kann. In ihrer Vollform stellen sie Rätsel

dar, deren Lösung höchstens dann gelingt, wennmassive Konzessionen in Kauf genom-

men werden. Wenn also etwa das Lügner-Paradox dadurch gelöst wird, dass die Rede

von der einen Welt aufgegeben und eine Theorie über mögliche andere Welten präsen-

tiert wird, dann bedarf diese Lösung massiver theoretischer Annahmen, die wiederum

keine Eindeutigkeit herstellen können. Damit geht eine weitreichende Relativierung

einher, deren einer Pol auch recht klar bestimmt werden kann: die Vernunft. Der an-

dere Pol hängt hingegen stärker von dem theoretischen Rahmen ab, der gewählt bzw.

vorausgesetzt wird. So ließe sich die Vernunft in Relation zurWelt oder auch in Relation

zu sich selbst setzen. Im ersten Fall wäre die menschliche Wahrnehmung von Parado-

xien etwa als eine wahre Erkenntnis der Rätselhaftigkeit von Welt und Sein zu lesen.

Im zweiten Fall ließen sich die Paradoxien als Hinweis auf die Selbstreferentialität der

Vernunft und ihre damit einhergehenden Begrenzungen verstehen. In beiden Fällen

aber relativieren die Paradoxien direkt oder indirekt das (Denk-)Vermögen des Men-

schen.312 Sie stellen denkerische Intuitionen infrage und sprengen Risse in ansonsten

harmonische Überzeugungen: »Weil sie solche Grundorientierungen betreffen, führen

Paradoxien in einen epistemischen Spannungszustand, zu einer partiellen Desorientie-

rung, die freilich auch ignoriert werden kann.«313 Dass Paradoxien ein relativierendes

Potential aufweisen, wird folglich nicht nur (radikalen) Konstruktivist*innen ersicht-

lich. Auch in einer analytisch-philosophischen Perspektive wird dieses Potential zuge-

310 Schröer, Denkform S. 52.

311 Eine jüngere theologische Arbeit, die diesem Anspruch nachkommt, hat Norbert Brieden vorge-

legt: Vgl. Brieden, Paradoxien. Für eine ältere theologische Untersuchung, die aber ebenfalls vor

demHintergrund radikalkonstruktivistisch bzw. systemtheoretischer Perspektiven auf Paradoxien

eingeht, vgl. Wallich, Autopoiesis. In der konkreten theologischen Arbeit stellen sich aber gerade

zu Wallich einige Differenzen ein, weil er – wie mehrfach erwähnt wurde (Kap. 4.2.4) – stark von

der relationalen Theologie ausgeht. In der Diagnose der Paradoxien kommt es deshalb konkret zu

Abweichungen, so bezieht er sich zentral auf das »Paradox der Verschiedenheit des Gleichen«.

Ebd. S. 600.

312 Oder wie Simon schreibt: »Im Paradoxen erscheint ein anderes, aber in seinen Voraussetzungen

selbst noch nicht verstandenes Verstehen als Relativierung des eigenen; weder das andere noch

das eigene ist damit begriffen.« Simon, Paradoxon S. 54.

313 Kannetzky, Paradoxien S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 263

standen. Deutlich wird dies nicht zuletzt daran, dass auch hier immer wieder darauf

hingewiesen wird, Paradoxien stellten einen Motor wissenschaftlicher Erkenntnis dar.

So behauptet Fink bspw.:

Paradoxien sind von unschätzbarem wissenschaftlichen Wert und können als Trieb-

motor des intellektuellen Fortschritts rekonstruiertwerden.Gerade eineWissenschaft,

die frei ist von Paradoxien, ist dann vermutlich auch frei von Fortschritt und zum steri-

len Quiz-Wissen verkommen. Paradoxien sind also Anzeichen einer lebendigen, struk-

turiert suchenden Wissenschaft.314

Auch in einer Perspektive, die sich um die Auflösung von Paradoxien bemüht, wird

damit – wie oben bereits thematisiert – ein positiver Relativierungswert paradoxalen

Denkens behauptet. Die Vorstellung eines Fortschritts, dessen Wegbereiter die Para-

doxien nach Fink ja sein sollen, basiert schließlich auf der Korrektur einer ehemals

gültigen Vorstellung zugunsten einer neueren, besseren Idee. Fortschritt spannt Rela-

tionen zwischen alt und neu, schlechter und besser auf; er ist die »Veränderung vom

Unvollkommenen zum Vollkommeneren.«315

Dass gerade im religiösen Bereich vielfach Paradoxien auftreten, dass das religiöse

Feld gewissermaßen paradoxal vermint ist, kann in dieser Gedankenführung als Indiz

für die Plausibilität eines Verständnisses von Religion als Relativierungsoperation die-

nen. In kurzen Analysen sollen in diesem Abschnitt einige religiöse Paradoxien freige-

legt und in einen tieferen Sinnbezug eingeordnet werden.Dabei werde ich den Ausgang

von konkreten Lehrsätzen der römisch-katholischen Kirche nehmen, um die Paradoxi-

en möglichst konkret behandeln zu können. Das Gros der Paradoxien ließe sich dabei

entweder in allgemein christlicher oder sogar allgemein religiöser Perspektive auswei-

ten, eine umfassende Analyse würde an dieser Stelle aber den Duktus der Argumenta-

tion eher behindern als befördern. Wichtig ist hier zudem der Hinweis, dass die Aus-

wahl auch die Präsenz von Paradoxien innerhalb des Katholizismus nicht widerspiegeln

kann. So bleiben etwa die zahlreichen biblischen Paradoxien fast gänzlich unbeobach-

tet. Man denke hier lediglich an Sätze wie »Ich glaube; hilf meinem Unglauben!« (Mk

9,24)316, »Denn wer sein Leben retten will, wird es verlieren« (Mk 8,35) oder auch »Er

ist Bild des unsichtbaren Gottes« (Kol 1,15) – um nur einen kurzen Eindruck zu ge-

ben.317 Die Paradoxien, die ich im Folgenden analysiere, gehen in ihrem Anspruch aber

314 Fink, Progress S. 14.

315 Franz-Peter Burkard, Art. Fortschritt. In: Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und Definitionen.

Stuttgart 32008. S. 186-187, hier: S. 186. Am Rande sei hier bemerkt, dass freilich auch der Fort-

schritt selbst unter den Gesichtspunkten seiner Paradoxalität beobachtet werden könnte. In be-

sonderer Weise steht die Frankfurter Schule für entsprechende Ansätze. Etwa in der Bezugnah-

me auf »das Destruktive des Fortschritts« oder »die Selbstzerstörung der Aufklärung«. Max Hork-

heimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente. Frankfurt a.M.
222016. S. 3.

316 Die in dieser Arbeit angeführten Bibelstellen werden allesamt nach der Einheitsübersetzung von

2016 zitiert.

317 Für eine (wiederum bewusst unvollständige) Analyse vgl. Schröer, Denkform S. 97-130. Einen wei-

teren grundsätzlich angelegten Aufschlag zu der Thematik macht Kraft, Bibel. Er konstatiert: »Die

Bibel hat es nach dem Gesagten über große Partien nicht mit Paradoxien zu tun.« Ebd. S. 255. Zu

einem ähnlichen Ergebnis kommt auchMartin Ebner nach seiner Analyse einiger (vermeintlicher)

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Konstruktion von Verbindlichkeit

über einzelne Bibelverse hinaus. Es geht hier vielmehr um verbindliche Glaubenssätze,

die Aspekte einer theologischen Lehrsystematik sind.318 In ihrer Darstellung werde ich

mich auf Formulierungen des Katechismus der katholischen Kirche (KKK)319 stützen. Eben

weil hinter diesem Dokument der Anspruch einer umfassenden (und vielleicht sogar

abgeschlossenen) Systematik steht, sind die einzelnen Glaubenssätze eng mit dogma-

tischen Traktaten verbunden, die wiederum in ausführlichen theologischen Debatten

thematisiert werden. Aus Gründen der Übersichtlichkeit werde ich größtenteils darauf

verzichten, in die Tiefenebenen dieser Diskurse abzutauchen320, durch einige Litera-

turhinweise möchte ich aber doch deutlich machen, dass die Paradoxalität der jeweili-

gen Paradoxien jeweils auch von anderen Autor*innen aufgegriffen wurde.321

Weiterhin sei kurz angemerkt, dass in der konkreten Analyse der ausgewählten reli-

giösen Paradoxien auch die grammatikalische Doppelbedeutung der Überschrift dieses

Abschnitts zum Tragen kommt. Die bisherigen Ausführungen haben die indikativische

Dimension abgegolten, die nun folgendenHinweise gehen der imperativischen Dimen-

sion nach, indem sie – der Aufforderung folgend – religiöse Paradoxien relativieren.322

jesuanischer Paradoxien: »So paradox, wie es zunächst scheint, sind die Sprüche vom Leben und

Tod in der Jesusüberlieferung beileibe nicht. Alle Überlieferungsstufen sind bemüht, die Aussa-

gen an konkrete Lebensvollzüge zurückzubinden.« Martin Ebner, Überwindung eines »tödlichen«

Lebens. Paradoxien zu Leben und Tod in den Jesusüberlieferungen. In: JBTh 19 (2004). S. 79-100.

Freilich hängen solche Diagnosen stark von dem vorausgesetzten Paradoxienverständnis ab. Pro-

duktive Bearbeitungen biblischer Paradoxien finden sich u.a. bei: Krish Kandiah, Paradoxology.

Why Christianity Was Never Meant to Be Simple. London 2014; Stephan Gröne, Gödel. Wittgen-

stein. Gott. Paradoxien in Philosophie und Theologie. Fuchstal 2007. S. 347-502; Louis Kretz, Der

Reiz des Paradoxen bei Jesus. Mit einem Vorwort von Kurt Marti. Olten 1983; Gerhard Hotze, Pa-

radoxien bei Paulus. Untersuchungen zu einer elementaren Denkform in seiner Theologie. (Neu-

testamentliche Abhandlungen Bd. 31). Münster 1997; Rudolf Hoppe, Jesus – das Paradoxon Gottes.

Überlegungen zu Botschaft undWirken des Nazareners. In: Impulse 3 Heft 1 (2001). S. 2-6; Rudolf

Hoppe, Jesus von Nazareth. Zwischen Macht und Ohnmacht. Stuttgart 2012. S. 77-127.

318 Freilich bleibt es auchhier aber nur bei einer Auswahl. Vermutlich ließen sich Paradoxien in der ge-

samten lehramtlichen Dogmatik konstituieren. So ließe sich etwa die, von mir hier ansonsten au-

ßen vor gelasseneTrinitätstheologie in dieserWeise beobachten. Andersonbietet hierfürAnknüp-

fungspunkte: »nowriter from thefirst century to the twenty-first century has offered anexplication

of the doctrine of the Trinity that is both clearly orthodox and free from apparent contradiction.

It seems that careful the theologian inevitably faces a dilemma: that of embracing either paradox

or heterodoxy.« Anderson, Paradox S. 59.

319 Zitiert wird der KKK nach der auf den Internetseiten des Vatikans verfügbaren deutschsprachigen

Fassung von 1997, abrufbar unter: URL: www.vatican.va/archive/DEU0035/_INDEX.HTM (abgeru-

fen am: 17.06.2021).

320 Andernfalls müssten für manche Paradoxien ganze dogmatische Traktate diskutiert werden.

321 Eine besondere Nähe stellt sich dabei zu Norbert Brieden ein, der in seiner religionspädagogi-

schen Arbeit konstruktivistische Perspektiven sehr stark mit der Bearbeitung von Paradoxien ver-

bunden hat. Vgl. Brieden, Paradoxien.

322 Leicht abgewandelt entspricht dieses Verfahren einer Einsicht Schröers: »Es zeigt sich, daß gera-

de in der Auseinandersetzung mit der Metaphysik unserer Zeit die verschiedenen Paradoxien im

logischen Sinn nicht nur postuliert, sondern interpretiert werdenmüssen. Das ist die Aufgabe der

| theologischen Logik, die nicht nur die formale Struktur, sondern auch den Inhalt und Standort

der Paradoxie bestimmen muß.« Schröer, Denkform S. 198f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 265

(1) Offenbarungsparadox

Gott, ›der in unzugänglichem Licht wohnt‹ (1 Tim 6,16), will den Menschen, die er in

Freiheit erschaffen hat, sein eigenes göttliches Leben mitteilen, um sie in seinem ein-

zigen Sohn als Söhne anzunehmen [Vgl. Eph 1,4-5.]. Indem Gott sich offenbart, will er

die Menschen befähigen, ihm zu antworten, ihn zu erkennen und ihn weit mehr zu

lieben, als sie von sich aus imstande wären. (KKK 52)

Dieser Formulierung wohnt eine paradoxale Spannung inne, die metonymisch für die

Offenbarungsparadoxie insgesamt steht. Mit dem Zitat aus dem ersten Timotheusbrief

wird nämlich bestätigt, dass die Bestimmung Gottes massiv auf seine (transzendente)

Unzugänglichkeit angewiesen ist. Andererseits aber bleibt es nicht bei dieser Feststel-

lung. Hinzutritt die klare Zuschreibung, dass es Gott an seiner Selbstoffenbarung gele-

gen sei. Fraglich wird dabei aber, wie angesichts der Transzendenz Gottes gerade diese

Aussage über seinen Willen getroffen werden soll. Nach Auffassung des Katechismus

ist dies möglich, weil der Mensch »›nach dem Bilde Gottes‹ erschaffen ist [Vgl. Gen

1,26.]« (KKK 36). Mit dieser Erklärung aber wird die Argumentation zirkulär, weil sie

sich auf einen biblischen Bezugspunkt stützt, der gewissermaßen als Offenbarungs-

dokument in diese eingebettet bleibt. So setzt die Autorisierung der Heiligen Schrift

einen offenbarungstheologischen Überbau voraus, der das Begründungsproblem bzw.

die Paradoxie nicht aufhebt. Auch die Bibel kann schließlich hinsichtlich der Frage un-

tersucht werden, wieso es gerade ihr gelingen soll, die umfassende Transzendenz Got-

tes in die Immanenz menschlicher Sprache einzuholen. Als Quelle von Evidenz lässt sie

sich auch nur vor dem Hintergrund der Offenbarung behaupten. Alles läuft demnach

auf eine Paradoxie zu, die – nach Pollacks Diagnose – für Religionen insgesamt besteht:

Religionen operieren | unter widersprüchlichen Bestandserfordernissen. Wenn die

Funktion der Religion darin besteht, Kontingenz zu bewältigen, dann müssen die In-

halte und Formen, mit denen sie diese Aufgabe erfüllt, dem Bereich des Zugänglichen

entzogen sein: Sollen diese Inhalte und Formen gesellschaftliche und lebensprak-

tische Relevanz gewinnen, dann dürfen sie jedoch nicht der Kommunikabilität und

Anschaulichkeit entbehren.323

Was bei Pollack eher unterschwellig verhandelt wird, setzt Brieden explizit ins Wort.

So erklärt er im Rekurs auf Clam, »warum sich Religionen in besonderer Weise mit Pa-

radoxien befassen (müssen): Schließlich kommunizieren sie explizit das Unverfügbare,

323 Pollack, Religion S. 186f. Ähnlich fasst es auch Volkhard Krech: »Jede Bearbeitung von Kontingenz

hat mithin ihre Grenzen, und hier setzt Religion als gesellschaftlicher Sachverhalt an. Das tut sie

freilich immer wieder aufs Neue, weil die konkreten semantischen und sozialstrukturellen Lösun-

gen selbst der Kontingenz ausgesetzt sind; darin besteht das wichtigste Paradox der Religion und

zugleich der stärkste Motor religionsgeschichtlicher Dynamik.« Volkhard Krech, Die Evolution der

Religion. Ein soziologischer Grundriss. (Religiöse Evolution Bd. 1). Bielefeld 2021. S. 84. [= Krech,

Evolution.] KrechsDiagnose verbindet die religiöse Paradoxalitätmit ihrer Produktivität undweist

damit gerade vor dem Hintergrund auflösungsinteressierter Paradoxienbearbeitung auf einen

entscheidenden Aspekt hin. Religiöse Paradoxien sind in dieser Linie nicht als Behinderung zu

verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Konstruktion von Verbindlichkeit

das sich der immanenten Verfügung entzieht und sich gerade dadurch als transzen-

dent erweist«324. Offenbarungstheologien sind in dieser Weise der Frage ausgesetzt,

wie sie angesichts der zugestandenen Ungewissheit (Transzendenz Gottes) die Bedin-

gungen ihrer eigenen Aussagen generieren. Woher weiß man um die Transzendenz

der Transzendenz? Wie kommt man außerdem zu einer Aussage über den Willen einer

transzendenten Größe? Wer setzt wiederum diese Auffassung in Geltung? Das Frage-

spiel ließe sich wohl endlos fortsetzen, entscheidend ist die Grundlage: die paradoxale

Spannung zwischen Immanenz und Transzendenz, wie sie sich in der Offenbarung

ausdrückt. Brieden erkennt darin das »Grundparadox der Theologie, Nichtobjektivier-

bares zu objektivieren.«325 Ähnlich formuliert es Haas: »Die Voraussetzung selber, mit

Gott in irgendeiner Weise in Kontakt zu treten, ist paradox.«326

(2) Inkarnationsparadox

Dieses grundlegende Offenbarungsparadox schlägt sich in christlicher Perspektive be-

sonders verdichtet in der Inkarnation durch:

Wir glauben und bekennen: Jesus von Nazaret, ein Jude, zur Zeit des Königs Herodes

des Großen und des Kaisers Augustus von einer Tochter Israels in Betlehem geboren,

von Beruf Zimmermann und während der Herrschaft des Kaisers Tiberius unter dem

Statthalter Pontius Pilatus in Jerusalem am Kreuz hingerichtet, ist der menschgewor-

dene ewige Sohn Gottes. (KKK 423)

Die Formulierung ruft verschiedene Motive der Immanenz auf, die die Menschlich-

keit Jesu illustrieren: Seine Herkunft, seine Religionszugehörigkeit, sein Beruf, aber

eben auch Geburt und Tod werden explizit erwähnt. Der Tod, als Ende des irdischen

Lebens, markiert gewissermaßen den Kristallisationspunkt der Endlichkeit. Ihm aber

wird im letzten Nebensatz eine andere Perspektive entgegengestellt: die Ewigkeit qua

Gottessohnschaft. In der Formulierung vom »menschgewordenen ewigen Sohn Gottes«

verdichtet sich damit die Offenbarungsparadoxie in spezifisch christlicher Form: »The

very idea, that God – an eternal, infinite, immortal, transcendent spirit – could be-

come a human being – a temporal, finite, mortal, material creature – is one that seems

prima facie impossible, if not altogether absurd.«327 Menschliche und göttliche Identi-

tät werden als Gegensätze erfahren, in Jesus aber doch ineinander gefügt. Dass dies

324 Brieden, Paradoxien Kap. 3.4.1.2. Biblisch wird dies etwa bei Paulus greifbar: »So sollt ihr mit allen

Heiligen dazu fähig sein, die Länge und Breite, die Höhe und Tiefe zu ermessen und die Liebe

Christi zu erkennen, die alle Erkenntnis übersteigt« (Eph 3,18-19). Auch hier wird die paradoxale

Forderung aufgestellt, man solle etwas erkennen, das alle Erkenntnis übersteigt.

325 Brieden, Paradoxien Kap. 3.4.1.2.

326 Haas, Aussage S. 135. Diese Einschätzung ließe sich freilich als Beobachtungsfolie für eine Relectu-

re biblischer Erzählungen einsetzen. Vgl. für einen ersten Ansatz in dieser Richtung Patrick Ebert,

Offenbarung und Entzug. Eine theologische Untersuchung zur Transzendenz aus phänomenolo-

gischer Perspektive. (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie Bd. 81). Tübingen 2020. S. 1-

20. [= Ebert, Entzug.]

327 Anderson, Paradox S. 61. Kierkegaard verdichtet diese Einsicht etwa in seiner Rede vom »Gott in

der Zeit« (Kierkegaard, Nachschrift II S. 297), die sich entfalten lässt als Einsicht, »daß der Gott, der

Ewige, in einem bestimmten Zeitmoment als ein einzelner Mensch geworden ist.« Ebd. S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 267

als Denkoperation die Kapazitäten der Logik überschreitet, hat die kirchliche Tradition

vor allem im Konzil von Chalkedon verdeutlicht:

Ein und derselbe ist Christus, der einziggeborene Sohn und Herr, der in zwei Naturen

unvermischt, unveränderlich, ungetrennt und unteilbar erkannt wird, wobei nirgends

wegen der Einung der Unterschied der Naturen aufgehoben ist, vielmehr die Eigen-

tümlichkeit jeder der beidenNaturen gewahrt bleibt und sich in einer Person und einer

Hypostase vereinigt. (DH 302)328

Der Glaubenssatz formuliert die Paradoxie so prägnant in einer antithetischen und

aporetischen Sprache329, dass eine einfache logische Harmonisierung völlig unmöglich

wird. Die verschiedenen christologischen Konflikte, wie sie im Laufe der Theologiege-

schichte in den unterschiedlichsten Ausprägungen aufgetreten sind, lassen sich vor die-

sem Hintergrund als Versuche beobachten, das christologische Paradox entweder ganz

aufzulösen330 oder aus dem – in der Diktion Schröers – komplementären ein supple-

mentäres Paradox zu machen, einem der beiden kontradiktorischen Aspekte also einen

Vorzug zuzusprechen. Letzteres Verfahren ließe sich etwa im Konflikt der Antiocheni-

schen mit der Alexandrinischen Schule oder im Arianismus ausfindig machen. Freilich

lassen sich auch gegenwärtige theologische Versuchemit diesem Ziel anführen.331 Dem

328 Die besondere Stellung dieses Textes würdigt auch Voderholzer: »Unter den paradoxen Formulie-

rungen des Dogmas ragt diejenige des christologischen Dogmas heraus, die gemäß der Formel

von Chalcedon (451) besagt, Jesus Christus sei zugleich ganz Gott und ganz Mensch.« Voderholzer,

Paradox S. 224.

329 Vgl. Gregor Maria Hoff, Chalkedon im Paradigma Negativer Theologie. Zur aporetischen Wahr-

nehmung der chalkedonensischen Christologie. In: ThPh 70 (1995). S. 355-372, hier: S. 359.

330 Wobei dies eigentlich nur gelingen kann, wennman den göttlichen Anteil tilgt, weil man sich mit

der Betonung der völligen Göttlichkeit Jesu direkt wieder im Immanenz-Transzendenz-Paradox

und der damit verbundenen Frage verfängt, wie man dies eigentlich wissen kann. Freilich ließe

sich aber auch ein rein auf die Menschlichkeit fokussierendes Verständnis Jesu wieder paradoxali-

sieren, die dazu nötigen Vorannahmen fallen aber deutlich spekulativer aus als im umgekehrten

Fall.

331 Etwa Barmeyer, der den Evangelien zu entnehmen meint, dass Jesus doch eher Mensch als Gott

gewesen sein müsse und das Paradox erst darin erkennt, dass die Kirche gegenteilig behauptet,

Jesus sei wahrer Gott undwahrerMensch zugleich: »Tatsache ist, dass das Rätsel Jesu vonNazareth

durch das theologische Konstrukt vonNicäamit einer hellenistisch beeinflussten Verpackung um-

geben worden ist, die weder Jesus in dieser Form verkündet hat, noch die Apostel bezeugt haben.

Es ist und bleibt bei rationaler Bewertung ohne ideologische Vernebelung eine rein theologische,

politisch motivierte Konstruktion, ein rein menschliches Produkt ohne eine ›höhere Wahrheit‹.

Da es so in die kirchliche Dogmatik eingegangen ist, gehört es zu den großen Paradoxien der Kir-

chengeschichte.« Barmeyer, Paradoxa S. 60. Barmeyer geht also offenkundig davon aus, dass es zur

Klassifikation einer Denkfigur als Paradoxie genügt, nachzuweisen, dass die Denkfigur sich nicht

mit dem biblischen Zeugnis deckt. Er bezieht sich damit zwar indirekt auch auf die Spannung von

transzendent behaupteter Autorität und geschichtlicher Genese, legt es in seiner Auseinanderset-

zung aber stets nur auf eine simple Auflösung an. Darin aber setzt er ein klares Wissen um die

eigentliche und wahre Lehre Jesu voraus: »Zu vieles in dieser Dogmatik hat nichts mehr mit der

ursprünglichen Botschaft Jesu von Nazareth zu tun.« Ebd. S. 106. Wie aber kommt Barmeyer zu

seinem Wissen um die »ursprüngliche Botschaft«? Sein Ansatz stellt m.E. den problematischen

Versuch dar, die Paradoxien des Religiösen mit einem vorschnellen Positivismus zu tilgen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Konstruktion von Verbindlichkeit

sind Interpretationen entgegenzuhalten, die sich affirmativ auf das Inkarnationspara-

dox beziehen und die Christologie von Chalkedon deshalb als komplexe, aber bewusste

Strategie deuten. Kierkegaard und de Lubac stehen hierfür Pate, eine entsprechende

Interpretation findet sich aber auch bei Luhmann.332

(3) Mariologische Paradoxie

Wie sich das Offenbarungsparadox im Inkarnationsparadox fortsetzt, so kann auch das

Inkarnationsparadox ausgeweitet werden. In der katholischen Tradition gelingt dies

besonders durch eine Fokussierung auf die Rolle derMutter Jesu und die dazugehörigen

Dogmen:

Schon in den ersten Formulierungen des Glaubens [Vgl. DS 10-64] hat die Kirche be-

kannt, daß Jesus einzig durch die Kraft des Heiligen Geistes im Schoß der Jungfrau

Maria empfangen wurde. Auch der leibliche Aspekt dieses Geschehens wurde mitaus-

gesagt: Sie hat Jesus ›ohne Samen aus Heiligem Geist empfangen‹ (Syn. im Lateran

649: DS 503). Die Väter sehen in der jungfräulichen Empfängnis das Zeichen dafür,

daß wirklich der Sohn Gottes in eine uns gleiche menschliche Natur kam. (KKK 496)

Nach kirchlicher Lehre gilt also: »Maria ist Jungfrau und Mutter zugleich« (KKK 507)

– und das eben auch in einem umfänglich biologischen Sinne, wie das Lehramt an

verschiedenen Stellen mit Nachdruck deutlich gemacht hat.333 Als reine Metapher be-

stünde hier keine Paradoxie, weil die Erklärung, entweder sei die Mutterschaft oder

eben die Jungfräulichkeit in einem strengen Sinne unzutreffend, letztlich schon eine

Entparadoxalisierung darstellt. Erst in der Aufrechterhaltung dieses Aspekts wird ein

Paradox konstituiert: Maria ist Mensch, wird schwanger und gebiert ein Kind, bleibt

bei alldem aber jungfräulich.334 Es läuft der allgemeinen Meinung entgegen, weil sich

die Jungfräulichkeit ersterdings dadurch auszeichnet, dass die bezeichnete Person noch

332 Da heißt es: »In seinemWeltleben ist Jesus von Nazareth Mensch (wenngleich Mensch ohne Sün-

de). Als Christus ist er Sohn Gottes. Als Teil der Trinität ist er Gott, also sein eigener Vater, so wie

Gottvater sein eigener Sohn ist. Das Mysterium sabotiert die Unterscheidung, auf der es beruht.

Die Differenz von Transzendenz (Gottvater) und Immanenz (Erdenleben des Sohnes) wird als Ex-

plikation des Problems vorausgesetzt und zugleich annulliert. Der Verzicht auf Logik ist kein Feh-

ler, sondern die angemessene Form des Problems.« Luhmann, Gesellschaft S. 83. Der »Verzicht auf

Logik« ähnelt durchaus Kierkegaards Überlegungen, ohne aber explizit Bezug darauf zu nehmen.

Für eine theologische Kommentierung dieser Stelle vgl. Brieden, Paradoxien Kap. 3.1.3.3. Aus dem

Kreis der theologischen Konstruktivismus-Adaptionen bezieht sich auch Wallich auf die Inkarna-

tion als Paradoxie. Vgl. Wallich, Autopoiesis S. 38. Bei Diergarten ist hinsichtlich der Inkarnation

sogar die Rede vom »christlichen Ur-Paradox«. Diergarten, Unbehagen S. 148.

333 Der Katechismus selbst legt deutlich fest, dass »es sich hier nicht um Legenden oder um theolo-

gische Konstrukte handelt«. KKK 498. Diese Position wurde dann auch aktiv gegen andere Auffas-

sungen verteidigt. So etwa in der Auseinandersetzungmit Uta Ranke-Heinemann, der die Lehrbe-

fugnis entzogenwurde, weil sie die JungfräulichkeitMariens in einembiologischen Sinn ablehnte.

Zu ihrer Position, die auf der Analyse biblischer Texte (u.a. Lukas-Evangelium, Jesaja) basiert, vgl.

Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen. Anleitung zum Glaubenszweifel. Hamburg 1992. S. 78-

125.

334 Von der jungfräulichen Geburt Jesu gibt im Übrigen auch die islamische Tradition Auskunft. Vgl.

dazu Martin Bauschke, Der Sohn Marias. Jesus im Koran. Darmstadt 2013. S. 14-22.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 269

keinen Geschlechtsverkehr hatte. Für die Geburt eines Kindes ist aber – zumindest vor

der Entwicklung der künstlichen Befruchtung im Verlauf des 20. Jahrhunderts335 –Ge-

schlechtsverkehr erforderlich. Die Aussage, Maria habe jungfräulich ein Kind geboren,

markiert in diesem Sinne eine Paradoxie, die freilich Auflösungsversuche provoziert.336

Die wohl beliebteste Entparadoxalisierung weicht auf biologische Plausibilitäten aus

und erklärt, in Wahrheit sei doch Josef als leiblicher Vater zu verstehen.337 Gerne wird

dem hinzugefügt, dass es sich bei dem Dogma letztlich nur um eine Konstruktions-

leistung der katholischen Kirche handle, die keinerlei biblische Legitimation für sich

reklamieren dürfe.338 So meint etwa Barmeyer:

Das Mysterium seiner [JMH: Jesu] Geburt hat sich offensichtlich über die Zeit entwi-

ckelt und in den Jahrhunderten durch die ›anthropogen‹ gesteuerte Tradition allmäh-

lich seine jetzige Form erhalten – die Geistgeburt bleibt das Paradoxon einer eindeutig

menschlich gesteuerten, rational nachweisbaren Entwicklung und einer ›höheren re-

ligiösen Wahrheit‹, von der wir nicht wissen können, ob sie der objektiven Wahrheit

entspricht.339

Und er führt weiter aus:

Solche offenkundigenWidersprüche zwischen den in nachchristlichen Jahrhunderten

›anthropogen‹ entwickelten Glaubensinhalten und der Behauptung ihrer Entstehung

durch göttliche Inspiration sind es, die viele aufgeklärte Christen die Kirchen verlas-

sen lassen. Denn auch Religion kommt nicht ohne Ratio aus. Eklatan|te Verletzungen

des vernunftgemäßen Denkens werden besonders in der Moderne mit Abwendungen

bestraft.340

Die Auflösung der Paradoxie wird als Interesse an einer Harmonisierung von Glau-

be und Vernunft getarnt. Das entscheidende Drehmoment des Dogmas bleibt in sol-

chen Versuchen aber unerkannt. Was hier nämlich getilgt wird, ist die intellektuelle

335 Wobei im Katechismus – und damit wird das Problem auch für die Zeit nach der Entwicklung

künstlicher Befruchtung angepasst – auch klar gesagt wird, dass die Zeugung ohne Samen von-

statten gegangen sei (s.o.). Gewissermaßen werden hier also theologische Kautelen eingezogen.

336 Dass hier eine Paradoxie vorliegt, wird theologisch etwa auch von Voderholzer eingeräumt. Vgl.

Voderholzer, Lubac S. 90. Die Auflösungsversuche erfüllen seines Erachtens dann sogar – wie im

Abschnitt zu de Lubac bereits zitiert – den kirchenrechtlichen Straftatbestand einer Häresie. Vgl.

ebd. S. 91.

337 Diese Interpretation entspricht schlicht der damaligen wie heutigen Standardauffassung. Die au-

ßerordentliche Absonderlichkeit der gesamten Weihnachtsbotschaft hingegen sorgt für Absto-

ßungseffekte. Festmachen lässt sich das auch am Verhalten des neutestamentlichen Josef. Eine

literarische Referenz dafür hat zuletzt Monika Helfer mit ihrem Roman Die Bagage vorgelegt. Er-

zählt wird von einer Maria, die schwanger wird, während sich ihr Ehemann im Krieg befindet.

Das Kind wird geboren und Marias Mann, Josef, weigert sich zeitlebens, es auch nur anzusehen.

Helfers Roman ist die erzählerische Entfaltung einer Alternative zumWeihnachtsnarrativ und ein

Blick auf einen Josef, wie er eben auch im Falle Jesu hätte reagieren können. Vgl. Monika Helfer,

Die Bagage. München 2020.

338 Vgl. Barmeyer, Paradoxa S. 68.

339 Ebd. S. 66.

340 Ebd. S. 68f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Konstruktion von Verbindlichkeit

Anstößigkeit eines Glaubenssatzes, der die menschlichen Möglichkeiten an ihre Gren-

zen führt. Hans-Joachim Sander versteht Maria als »Kern des empörenden Unmögli-

chen«341 und führt weiter aus:

In Maria gibt sich ein Glauben nicht mit dem zufrieden, was möglich ist. Unmögliches

ist eine ganz andere Kategorie als jene des Möglichen. Es ist nicht einfach das, was

nicht möglich ist, sondern bringt so etwas wie | ein Ausrufezeichen mit sich, weil es

auf eine adverbiale Weise dem Möglichen gegenübertritt. Maria ist dann im Glauben

für Erfahrungen da, die sich mit Ausrufezeichen ›unmöglich!‹ erschließen, weil sie die

bis dahin möglichen Normallagen konterkarieren.342

Zwar geht Sander in diesem Zitat weder explizit auf die Jungfrauengeburt noch die

damit verbundene Paradoxie ein, dennoch fokussiert er die Anstößigkeit einer solchen

Idee. In Maria wird das Inkarnationsparadox fortgesetzt, dem Beieinander von Tran-

szendenz und Immanenz wird eine Form gegeben, die zwischen den Polen steht. An-

ders als Christus wird dabei aber die reine Menschlichkeit Mariens postuliert. So wird

ein Kontrast geschaffen, der die christologische Paradoxie der Inkarnation ausweitet

und absichert. Mariologisch wird gezeigt, dass das Inkarnationsgeschehen nicht nur

in seiner christologischen Spitze paradoxal codiert ist, sondern von Beginn an in dieser

Spur geführt wird. Erst durch die Paradoxie, die zwischen wahr und falsch changiert,

die ein »unmöglich!« evoziert, lässt sich eine Hoffnungsperspektive plausibilisieren.

Es ist vor diesem Hintergrund durchaus verständlich, weshalb die katholische Kirche

der Entfaltung und Durchsetzung ihrer Mariologie so viel Nachdruck verliehen hat.343

Ihr kommt ein grundsätzliches Gewicht zu, weil hier eine Anspruchshaltung etabliert

wird: Die christliche Botschaft führt an die Grenzen des Verstehens. Da ist auch der –

zumindest nach Einschätzung Barmeyers – »absurde und völlig unlogische Titel ›Mut-

ter Gottes‹«344 weniger Ärgernis als Bestätigung.345

(4) Auferstehungsparadox

Mit den mariologischen Paradoxien wurde die rein formale Beschreibungsdimension

bereits überschritten. Anders als in (1) und (2) wurde eine theologische Deutung inte-

griert, die sich hinsichtlich eines weiteren Paradoxes noch ausgestalten lässt. Während

die jungfräuliche Mutterschaft Marias auf den Anfang der Inkarnation hinweist, lässt

sich auch hinsichtlich des Endes Jesu irdischer Existenz eine entscheidende Paradoxie

beobachten. Es geht umdie Auferstehung, die sich nach biblischemZeugnis an Christus

341 Hans-Joachim Sander, Maria – der Topos für die Unmöglichkeit des Glaubens. In: ÖR 66 Heft 4

(2017). S. 500-511, hier: S. 510.

342 Ebd. S. 505f.

343 So befassen sich gleich zwei unfehlbare Dogmen mit Maria. Zum einen wird ihre leibliche Auf-

nahme in den Himmel versichert (1950), zum anderen ihr von der Erbsünde unberührtes Wesen

(1854).

344 Barmeyer, Paradoxa S. 66.

345 Intensive Anfragen an das Konzept einer Mutter Gottes oder einer Gottesgebärerin (griech.

Θεοτόκος) sind theologie- und kirchengeschichtlich übrigens bestens bekannt. Vgl. dazu einfüh-

rend: Regina Radlbeck-Ossmann, Art. Gottesmutterschaft Marias. In: Neues Lexikon der katholi-

schen Dogmatik. Hg. v. Wolfgang Beinert/Bertram Stubenrauch. Freiburg i.Br. 2012. S. 299-301.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 271

vollzogen hat, darin aber eine grundsätzliche Bedeutung für die gesamte Menschheit

entfaltet. Der Katechismus stellt klar:

Was heißt ›auferstehen‹? Im Tod, bei der Trennung der Seele vom Leib, fällt der Leib

des Menschen der Verwesung anheim, während seine Seele Gott entgegengeht und

darauf wartet, daß sie einstmit ihrem verherrlichten Leib wiedervereint wird. In seiner

Allmacht wird Gott unserem Leib dann endgültig das unvergängliche Leben geben,

indem er ihn kraft der Auferstehung Jesu wieder mit unserer Seele vereint. (KKK 997)

Vorausgesetzt wird die Unsterblichkeit der Seele, wie sie schon aus der platonischen

Tradition bekannt ist, ergänzt wird die leibliche (≠ körperliche346) Dimension. Voll-

ständig wird der Mensch damit, sofern er in seinem Leben Gutes getan hat (KKK 998),

in eine nachirdische Existenz übergehen. Damit stellt sich eine brisante und paradoxa-

le Gleichzeitigkeit kontradiktorischer Werte ein. Im Zentrum steht das »geschichtliche

und transzendente Ereignis« der Auferstehung Jesu (KKK 639).347Mit Nachdruckmacht

der Katechismus deutlich, es gehe um »ein wirkliches Geschehen, das sich nach dem

Zeugnis des Neuen Testamentes geschichtlich feststellbar manifestiert hat« (KKK 639).

Zugleich aber wird darauf insistiert, dass Jesu Auferstehung, als Modell der ›allgemei-

nen‹ Auferstehung348, eben »nicht eine Rückkehr in das irdische Leben« war (KKK 646).

Konkret wird ausgeführt:

In der Tat war niemand Augenzeuge des Ereignisses der Auferstehung selbst, und kein

Evangelist schildert sie. Niemand konnte sagen, wie sie äußerlich vor sich ging. Noch

weniger aber konnte ihr inneresWesen, der Übergang in ein anderes Leben, durch die

Sinnewahrgenommenwerden. Obwohl sie ein Ereigniswar, das sich durch das Zeichen

des leeren Grabes und durch die Wirklichkeit der Begegnungen der Apostel mit dem

auferweckten Christus feststellen ließ, bleibt die Auferstehung in dem, worin sie über

die Geschichte hinausgeht, im Herzen des Glaubensmysteriums. (KKK 647)

Erneut also formiert sich ein Paradox alsWeiterführung der religiösen Grundparadoxie

von Immanenz und Transzendenz.349 Auch Thomas P. Fößel macht deswegen darauf

aufmerksam, dass

das Auferstehungshandeln aus theologischer Perspektive in der Tat redlicherweise

nicht anders als paradoxal zum Ausdruck gebracht werden kann. Denn vomMenschen

346 Für einen knappenHinweis zu dieser theologisch bedeutsamenUnterscheidung vgl. Martin Dürn-

berger, Basics Systematischer Theologie. Eine Anleitung zum Nachdenken über den Glauben. Re-

gensburg 2020. S. 259. [= Dürnberger, Basics.]

347 Auch Thomas P. Fößel erkennt hier eine »paradoxal anmutende Bestimmung der ›Auferstehung‹«.

Thomas P. Fößel, Offenbare Auferstehung. Eine Studie zur Auferstehung Jesu Christi in offenba-

rungstheologischer Perspektive. Paderborn 2018. S. 156. [= Fößel, Auferstehung.]

348 Fößel versteht diesen konkreten Übertragungsprozess im Anschluss an Umberto Eco als kreative

Abduktion. Vgl. ebd. S. 626-632.

349 Dies involviert wiederum die Frage nach der Beobachtbarkeit: »Der Weg, den der Gekreuzigte

vorgibt, führt vom Tod zum Leben, also in das Paradox, dass sich Gott dort offenbart, wo er aus-

geschlossen scheint.« Gregor Maria Hoff, Glaubensräume – Topologische Fundamentaltheologie.

Bd. II/1: Der theologische Raum der Gründe. Ostfildern 2021. S. 97. [= Hoff, Glaubensräume.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Konstruktion von Verbindlichkeit

her kann es in Konsequenz nicht anders als in einer oszillierenden Aspektivität ei-

nerseits als transzendentes und andererseits als geschichtliches Ereignis verstanden

werden, ohne dass der jeweils eine Aspekt ›hierarchisierend‹ auf den anderen zurück-

geführt werden könnte, und ohne, dass beide Aspekte auf einen gemeinsamen Begriff

gebracht werden könnten.350

Wie auch in den vorigen Paradoxien geraten freilich auch hier Versuche in den Blick,

durch eine ›Hierarchisierung der Aspekte‹351 eine Auflösung des Paradoxes herbeizu-

führen, etwa als Behauptung, Jesu Auferstehung sei als reine Metapher zu verstehen,

oder gar als konkrete Scheintodhypothese, die Jesu Weiterleben nachzuweisen ver-

sucht.352 Wie schon im Kontext der mariologischen Paradoxien angemerkt, kann auch

hier darauf aufmerksam gemacht werden, dass diese Versuche der tieferen struktu-

rellen Gesamtanlage der bisherigen religiösen Paradoxien nicht gerecht werden. Was

ignoriert wird, ist die reflektierte Etablierung religiöser Sätze im logischen Grenzbe-

reich. Damit aber – und hier setze ich die Interpretation fort – wird mehr geleistet

als der bloße Hinweis auf die Unmöglichkeit, letztgültige Aussagen über Gott, das

Heilige oder die Transzendenz machen zu können. Diese Auffassung wird nämlich

in eine darüber hinausgehende Sinndeutung (im Sinne Luhmanns (s.o.)) integriert.

Im konkreten Fall der aufgezeigten christlichen Paradoxien geschieht dies vor allem

dadurch, dass eine Hoffnungsperspektive etabliert wird. Die Auferstehungsbotschaft

bleibt schließlich nicht dabei stehen, zu behaupten, man könne letztlich nicht wissen,

ob es nun eine nachirdische Existenz gebe oder nicht, sondern formuliert im Be-

wusstsein ihrer eigenen Kontingenz die Hoffnung, dass das, was im eigenen Leben als

gut und wertvoll empfunden wird, mit dem eigenen Exitus nicht einfach ausgelöscht

wird. Kurzum: »Im Tod ist das Leben« (GL 120).353 Damit ist dann auch ein erstes

Ergebnis in der Frage erreicht, wie die Präsenz von Paradoxien im Religiösen nicht nur

begründet, sondern auch eingeschränkt werden kann, insofern die Einführung dieses

spezifischen Interpretationskriteriums (Hoffnung; Leben > Tod) nicht einfach auf jede

beliebige Paradoxie angewendet werden kann. Wie aber begründet man, dass nicht

einfach jegliche Aussage im religiösen Kontext paradox strukturiert wird? Wie beugt

man also einer Inflation religiöser Paradoxien vor?

(5) Allmachtsparadox

Nachdem bereits beschrieben wurde, dass die einzelnen Paradoxien letztlich auf die

Grundparadoxie von Immanenz und Transzendenz zurückgeführt werden können und

ich zudem erste Deutungsangebote eingespielt habe, möchte ich nun methodisch wie-

der einen Schritt zurücktreten, um das Zueinander von Transzendenz und Immanenz

noch einmal von zwei weiteren Paradoxien her zu bedenken. In beiden Fällen treten

die Denkschwierigkeiten dort auf, wo die Transzendenz logisch präzisiert wird. Es geht

350 Fößel, Auferstehung S. 173.

351 Dies entspräche wiederum einer Supplementarisierung im Sinne Schröers (s.o.).

352 Für einen aktuelleren Versuch dieser Art vgl. Johannes Fried, Kein Tod auf Golgatha. Auf der Suche

nach dem überlebenden Jesus. München 2019.

353 Hier ließen sichwiederumBeobachtungen zweiter Ordnung einfügen, die die Auferstehung bspw.

als Tod des Todes oder »Vernichtung der Vernichtung« konfigurierten. Hoff, Glaubensräume S. 358.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 273

um zum einen um das (5) Allmachtsparadox und zum anderen um das (6) Theodizee-

Paradox. Zur Allmacht als Gottesattribut heißt es im Katechismus:

Wir glauben, daß sie sich auf alles erstreckt, denn Gott, der alles erschaffen hat [Vgl.

Gen 1,1; Job 1,3.], lenkt alles und vermag alles. Wir glauben auch, daß sie hebend ist,

dennGott ist unser Vater [Vgl.Mt 6,9.] ferner, daß sie geheimnisvoll ist, denn einzig der

Glaube vermag sie auch dannwahrzunehmen, wenn sie ›ihre Kraft in der Schwachheit‹

erweist (2 Kor 12,9) [Vgl. 1 Kor 1,18.]. (KKK 268)

Und weiter: Gott »ist der Herr des Alls, dessen Ordnung er festgesetzt hat und das ihm

gänzlich untersteht und gehorcht; er ist der Herr der Geschichte; er lenkt die Herzen

und die Geschehnisse nach seinemWillen« (KKK 269). Der Katechismus präsentiert die

Allmacht hier folglich als dasjenige Attribut Gottes, das die völlige Unbegrenztheit sei-

ner Möglichkeiten aussagt. Durch den Hinweis auf die Geheimnishaftigkeit dieses At-

tributs wird zugleich aber das damit einhergehende Erkenntnisproblem thematisiert.

Wenn nämlich angenommen werden kann, dass die menschlichen Möglichkeiten im

Gegensatz zu den göttlichen verschiedentlich begrenzt sind, wie soll es dann möglich

sein, die Unbegrenztheit überhaupt zu erkennen? Der Gedanke der göttlichen Allmacht

vollzieht sich in den Grenzen der menschlichen Vorstellung und wird durch sie limi-

tiert. Ersichtlich wird dies vor allem, wenn die Allmacht konkretisiert wird. Um an die-

ser Stelle nur ein klassisches Beispiel dafür zu nennen, zitiere ich das, in aller Regel auf

Thomas von Aquin zurückgeführte, Stein-Paradox:

Kann ein allmächtiges Wesen einen Stein machen, der so schwer ist, dass es ihn nicht

heben kann? Es kann ihn machen, denn es kann alles tun, da es allmächtig ist. Jedoch,

es kann dies auch nicht, denn wenn es ihn machen könnte, dann gäbe es etwas, das es

nicht tun kann – ihn heben.354

Die göttliche Allmacht soll in einem konkreten, gegenständlichen Fall illustriert wer-

den und gerät dort in die Paradoxie, wo ein Vollzug der Allmacht (Schaffen) weitere

Anschlussoperationen der Allmacht (Heben) einschränken würde. Sainsbury hat ent-

sprechend zutreffend entfaltet, dass beide Möglichkeiten die Allmacht (in dem vom

Katechismus aufgerufenen Verständnis) einschränken. Versuche, das Paradox aufzu-

lösen, könnten etwa eine semantische Verschiebung des Allmachtsbegriffs vornehmen

oder ansonsten zu dem Ergebnis kommen, die Allmacht als Attribut zu verabschieden.

Gemeinsamer Zielpunkt beider Varianten ist die nahtlose Integration des Gottesbildes

in die Logik.

(6) Theodizee-Paradox

Um gleich eine zweite Paradoxie anzuschließen, verweise ich auf das Theodizee-

354 Sainsbury, Paradoxien S. 302. Dieses Gedankenexperiment dürfte zu den theologiegeschichtlich

bekanntesten undmeist diskutiertesten Paradoxien zählen. Daswird u.a. daran ablesbar, dass die-

ses Paradox imGegensatz zu allen anderen Paradoxien dieses Abschnitts explizit im einführenden

LThK-Artikel erwähntwird. Vgl. Klaus-Michael Kodalle, Art. Paradox. In: LThK 7. 32009. S. 1367-1369,

hier: S. 1368.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Konstruktion von Verbindlichkeit

Problem, das ich ebenfalls als Paradoxie beobachte.355 Auch dieses ergibt sich aus einer

näheren Betrachtung göttlicher Attribute und auch in diesem Fall geht es zunächst um

die Allmacht, die aber nicht für sich, sondern in Kombination untersucht wird. Hinzu

tritt nämlich die göttliche Güte und Liebe zu den Menschen, die im Katechismus als

zentrale Motive Gottes benannt werden: »Gott hat nämlich keinen anderen Grund zum

Erschaffen als seine Liebe und Güte« (KKK 293). Er »offenbart, daß er ›voll Erbarmen‹

(Eph 2,4) ist, und geht darin so weit, daß er seinen eigenen Sohn dahingibt« (KKK 211).

Gott wird also nicht nur als allmächtige, sondern auch als liebende und gütige Vaterfi-

gur dargestellt, die sich ihrer Schöpfung zuwendet. Die Kombination beider Merkmale

aber führt angesichts von Katastrophen und Leid in der Welt in die Paradoxie. Zur

Veranschaulichung habe ich eine Zergliederung in vier Prämissen vorgenommen, die

in ihrem Zusammenspiel die Paradoxie ergeben.

(1) Gott ist allmächtig.

(2) Gott ist gütig und liebt seine Schöpfung.

(3) Die Schöpfung ist nach Gottes Willen von ihm gestaltet worden.

(4) Innerhalb der Schöpfung kommt Leid und Ungerechtigkeit vor.

Die Auflösung dieser Paradoxie verfährt nach dem bereits etabliertenMuster: Entweder

könnte die Schlussfolgerung bemängelt, oder eine oder mehrere Prämissen verworfen

werden. Für letztere Möglichkeit stehen etwa deistische Konzeptionen, die ein Wir-

ken Gottes nach der Schöpfung ausschließen und so die Frage beantworten, warum

355 Mit dieser Einschätzung stehe ich freilich nicht alleine. Der bereits mehrfach zitierte Barmeyer

kommt bspw. auch zu diesem Ergebnis: »Glaubt man jedoch an den barmherzigen Gott, wird das

Paradox vom Sinn unschuldigen Leidens zu einer Glaubensbelastung, die vor allem bei eigenem

Leid für vieleMenschen unerträglich erscheint.Warumhilft der angeblich so barmherzige ›himm-

lische Vater‹ nicht, wo doch jeder irdische Vater oder jede irdische Mutter für ihr leidendes Kind

wohl alles nur Mögliche tun würden?« Barmeyer, Paradoxa S. 36.

Und auch Koschorke diagnostiziert eine Paradoxie, die er aber deutlich anders akzentuiert, inso-

fern er seinen Ausgang bei einem normativen Konflikt zu Beginn des Buches Genesis nimmt: So

sei »in der biblischen Schöpfungsgeschichte in dichter Abfolge erst von der Gottesebenbildlichkeit

des Menschen, dann von dem Verbot, Gott gleich sein zu wollen, die Rede.« Koschorke, Wahrheit

S. 372. Das Zusammenspiel beider Momente führt nach Auffassung Koschorkes in eine parado-

xale Spannung: »Der Diskurs der Theodizee beruht auf der doppelten Operation, die Diskrepanz

zwischenGenesis 1 und 3 erstens als logisch-kosmogonischenWiderspruch – und nicht alsWechsel-

fall innerhalb einer erkennbar lose gefügten, von zahlreichen Registerwechseln skandierten Gro-

ßerzählung – aufzufassen, um diesen Widerspruch zweitens als einen scheinbaren aufzulösen.«

Ebd. S. 375. Die Theodizee sei der jüdisch-christlichen Überlieferung damit von ihrem Beginn an

eingeschrieben: »Die Kopräsenz beider Erzählungen bewirkt eine unendliche Oszillation, die das

Böse zugleich in derWelt und doch von der Allmacht Gottes umschlossen, das heißt schon | über-

wunden oder doch überwindbar sein lässt und die in der Mitte der beiden Pole den Nährgrund für

eine Anthropologie menschlicher Freiheit bietet: die Freiheit, das göttliche Gebot zu übertreten.«

Ebd. S. 375f. Koschorkes Interpretation der Theodizee als Paradox basiert auf einem spezifischen

Verständnis von Paradoxalität, das er im Kontakt mit dem Religiösen entwickelt und an späterer

Stelle noch aufgegriffen wird. Vgl. Kap. 5.1.1.4.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 275

Gott angesichts des Leids in der Welt nicht eingreift: weil er es nicht kann.356 In dieser

Weise also beschränken sie das Allmachtsattribut und geben letztlich Prämisse (1) auf,

während sie die Prämissen (2), (3) und (4) logisch aufrechterhalten können. Es könn-

ten zahlreiche weitere Auflösungsversuche expliziert werden. Deutlich wird, dass die

Theodizee-Problematik als Paradoxie beobachtet werden kann und sich auch ihre Be-

arbeitungsversuche in dieses Muster einfügen. Es geht in allen Fällen um einen Span-

nungsausgleich der widerstrebenden, aber doch zugleich gültigen Werte – manchmal

auch zu religionskritischen Zwecken: »Das Paradoxon eines allbarmherzigen, aber se-

gregierenden Gottes ist für den aufgeklärten Christen nach dem Geist der Evangelien

nicht vorstellbar.«357 Barmeyers Aussage macht damit anschaulich, wie Paradoxien zur

Begründung einer Absage an Religiöses nutzbar gemacht werden können – dies frei-

lich nur,wenn die Auflösung von Paradoxien als Ziel anerkannt wird. In einemRahmen,

der Paradoxien affirmativer versteht, löst sich die epistemologische Disposition einer

solchen Kritik hingegen auf.

(7) Kanonisierungsparadox

Ein letztes Beispiel, das seine Paradoxalität vor allem aus der Selbstreferentialität gene-

riert, sei an dieser Stelle noch angeführt. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass in

der Bibel die unterschiedlichsten Paradoxien zu finden sind. Als Einzelaussagen lassen

sie sich vielfach hinsichtlich ihrer Kontexte auflösen. Perspektiviert man die Bibel aber

unter grundsätzlicheren Gesichtspunkten, geraten schnelle Auflösungsmöglichkeiten

zunächst aus dem Blick.358

Die Bibel gilt der katholischen Kirche als zentrale Erkenntnisquelle359: »In der Hei-

ligen Schrift findet die Kirche ständig ihre Nahrung und ihre Kraft [Vgl. DV 24.], denn

in ihr empfängt sie nicht nur ein menschliches Wort, sondern was die Heilige Schrift

wirklich ist: das Wort Gottes [Vgl. l Thess 2,13.]« (KKK 104). Insofern die Bibel als Hei-

lige Schrift also das Wort Gottes in sich birgt, kommt ihr ein hohes Maß an Autorität

zu. Schließlich gilt: »Die inspirierten Bücher lehren die Wahrheit« (KKK 107). In die-

sem Sinne wirkt die normierende Wirkung der Bibel auch auf die Kirche zurück, die

sich der Wahrheit als Prinzip verpflichtet. In den vielfältigen bislang eingestreuten Zi-

taten aus dem Katechismus wird ersichtlich, wie diese Norm praktisch herangezogen

356 Für eine der prominentesten Fassungen dieses Gedankens vgl. Hans Jonas, Der Gottesbegriff nach

Auschwitz. Eine jüdische Stimme. Berlin 162018.

357 Barmeyer, Paradoxa S. 49.

358 In ihrer systemtheoretischen Erschließung der Bibel haben Oliver Reis und Thomas Ruster einige

strukturelle Paradoxien ausgehoben, die die Paradoxalität einzelner Bibelzitate weit übersteigt.

Konkret eigne sich der »systemtheoretische Zugang, […] weil er vermeintliche Differenzen wie

bloßer Text vs. personaler Akteur, enger Kanon vs. freie Interpretation, Welt gestern vs. Welt heu-

te, inspiriert vs. profan, wahr vs. unwahr als Paradoxiebearbeitungen versteht, deren ›entweder-

oder‹-Struktur zu überwinden ist.« Oliver Reis/Thomas Ruster, Die Bibel als Akteur. Kanon, Inspi-

ration und Wahrheit der Heiligen Schrift in systemtheoretischer Perspektive. In: Gottes Wort in

Menschenwort. Die eine Bibel als Fundament der Theologie. (QD Bd. 266). Hg. v. Karl Lehmann/

Ralf Rothenbusch. Freiburg i.Br. 2014. S. 51-78, hier: S. 54. [= Reis/Ruster, Akteur.]

359 In der protestantischen Traditionslinie wird diese Stellung mit Rekurs auf das sola scriptura noch

einmal gesteigert.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Konstruktion von Verbindlichkeit

wird: als Sicherungsnetz, das sich aus einer komplexen Verweis- und Belegstruktur er-

gibt. Verfahrenstechnisch wird die Bibel damit als externe Größe behandelt, von der

her sich Autorität für die eigenen Aussagen generieren lässt. Zugleich aber – und da-

mit spannt sich die Zirkularität auf – ist die Kirche an der Autorisierung der Bibel

beteiligt. Abermals zeichnet sich damit eine Konstellation ab, die sich am ehesten als

Beobachtung zweiter Ordnung beschreiben lässt: als Normierung der Normierung. Im

Fall der katholischen Kirche dient die Institution als normierende Kraft, die einen Ka-

non erwählt.360 Der Katechismus fungiert hier erneut als Kronzeuge: »Die apostolische

Überlieferung ließ die Kirche unterscheiden, welche Schriften in das Verzeichnis der

heiligen Bücher aufgenommen werden sollten [Vgl. DV 8,3.]« (KKK 120). Von diesem

Kanon aber wiederum hängt die Kirche in zweifacher Weise ab. Zum einen nämlich

formatiert sie den Kanon als norma normans non normata und entzieht ihn damit auch

dem eigenen Zugriff361, zum anderen aber ist die Kirche in ihrer eigenen Begründung

auf das angewiesen, wovon die Bibel zeugt. Die Begründung dafür, überhaupt einen

Kanon erstellen zu dürfen, leitet sich damit von dem ab, was konkret kanonisiert wird.

Zeitlogisch ist diese Struktur nicht als Reihenfolge abzubilden. Wollte man sie visuali-

sieren, ergäbe sich das Bild eines Zirkels.362 Auch wenn man diese Begründungsfrage

360 Entsprechend »ist auch dieser Prozeß selbst konstruktional loziert.« Klein, Wahrheit S. 401.

361 Bei einer tiefergehenden Beschäftigungmit diesem Aspekt wäre freilich die theologische Diskus-

sion um die Frage, ob der Kanon als offen oder geschlossen gewertet werden sollte, aufzugreifen.

Vgl. dazu Christoph Dohmen/Manfred Oeming, Biblischer Kanon – warum und wozu? Eine Kan-

ontheologie. (QD Bd. 137). Freiburg/Basel/Wien. 1992. Für die Zwecke dieser Untersuchung ist die

Beantwortung dieser Frage aber nur von geringem Gewicht, insofern das kirchliche Lehramt auf-

grund von Selbstverpflichtungen nicht imstande wäre, aus der Bibel ein Buch o.ä. zu entfernen.

Der Kanon ist seit dem Tridentinischen Konzil (1545-1563) dogmatisch geschlossen. Die Kirche

tut damit, was sich in religionswissenschaftlicher Perspektive insgesamt beobachten lässt: »Die

Schrift wird von einer Religionsgemeinschaft als normativ betrachtet, d.h. Fragen des Glaubens,

des Rituals und der Ethik werden unter Berufung auf sie entschieden. Diese Entscheidung wird

meist als letztgültig betrachtet.« Marco Frenschkowski, Heilige Schriften der Weltreligionen und

religiösen Bewegungen.Wiesbaden 2007. S. 14. Undweiter: »Dabei sind Heilige Schriften […] eher

Norma normans (verbindliche Norm, die selbst anderes normiert) als Norma normata (Norm, die

sich ihrerseits an einer übergeordneten Norm messen lassen muß).« Ebd. S. 15. Zum historischen

Hintergrund jüdisch-christlicher Kanonisierungsprozesse vgl. Zander, Religionsgeschichte S. 368-

403.

362 Ansatzweise findet sich diese Erkenntnis schon bei Inge Lønning, der hinsichtlich des Kanons

schreibt: »Wo früher protestantische Theologie glaubte, sich mit Hilfe der Schrift oder irgendei-

ner consensus quinquesaecularis außerhalb der Kirchengeschichte versetzen zu können, um von

diesem vermeintlich festen Punkt heraus die Vergangenheit zu beurteilen und die Zukunft zu nor-

mieren, steht demheutigenDogmatiker kein unmittelbares, der Relativität der Geschichte entho-

benes Kriterium für seine dogmatische Urteilsbildung zur Verfügung.« Inge Lønning, »Kanon im

Kanon«. Zum dogmatischen Grundlagenproblem des neutestamentlichen Kanons. (Forschungen

zur Geschichte und Lehre des Protestantismus: Reihe 10: Bd. XLIII). Oslo/München 1972. S. 36. Aus

dieser Einsicht resultiert für Lønning, dass »die historische und systematische Problematik eigen-

tümlich verschlungen vor[liegen], indem die Kriterien zur Beurteilung der Kirchengeschichte nur

aus der Kirchengeschichte zu gewinnen sind.« Ebd. S. 37. Die Zirkularität der Kanonisierungspa-

radoxie äußert sich hier also in der Verschlungenheit und der damit verbundenen Unmöglichkeit

eines externen Standpunkts. Präziser wird die Beobachtung bei Reis und Ruster, die sich auf die

»zirkuläre Struktur der Rezeptionsgemeinschaft« beziehen. Reis/Ruster, Akteur S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 277

zunächst ausblendet und aus guten Gründen auf das nächste Kapitel verschiebt, lassen

sich auf dieser Grundlage weitere Paradoxien ausheben. Yiftach Fehige bspw. kommt

in seiner Analyse der Konzilskonstitution Dei Verbum zu dem Ergebnis, dass sich eine

zentrale Offenbarungsparadoxie363 in die kirchliche Bibelhermeneutik eingeschlichen

habe, die er wie folgt propositional auflöst:

(A1) Die Heilige Schrift ist authentischer und irrtumsloser Ausdruck der göttlichen

Wahrheit. Sie ist damit paradigmatische Instanz göttlicher Offenbarung.

(A2) Die göttliche Wahrheit der Heiligen Schrift ist nicht von Gott instruiert.

(A3) Göttliche Offenbarung übersteigt das Fassungsvermögen des menschlichen Geis-

tes.

(A4) Die menschlichen Verfasser der Heiligen Schrift intendieren erfolgreich und ex-

akt die göttliche Wahrheit.

(A5) EineWahrheit, die erfolgreich und exakt intendiert werden kann, übersteigt nicht

das Fassungsvermögen des menschlichen Geistes.364

Auf die Offenbarungsthematik übertragen und anhand anderen Materials illustriert,

kommt auch Fehige damit zu der Diagnose einer umfassenden Paradoxie, die aus seiner

Sicht – und dies leitet dann zur Frage der Auflösungsmöglichkeiten über – dazu führen

müsste, dass eine der Prämissen fallengelassen wird, um zu »einem kohärenten Begriff

von Offenbarung«365 gelangen zu können.

All diese Paradoxien halten diemenschliche Kontingenz präsent und versichern sich

durch ihre Form gegen eine ungedeckte Inanspruchnahme religiöser Letztgrößen. In

den konkreten Analysen wurde dabei deutlich, dass die Paradoxien mal auf der (expli-

ziten) Oberfläche der Glaubenssätze (bspw. Chalkedon) und mal in ihrem (impliziten)

Rücken liegen. In beiden Fällen aber versperren sie einer fundamentalistischenHaltung

(vermeintlich) absoluter Gewissheit in religiösen Fragen den Weg, weil sie ein Proble-

matisierungspotential beinhalten, das nur schwer völlig ausgeblendet werden kann.366

Sowirdman etwa imKontext derTheodizeemitMenschen konfrontiert, die die Parado-

xie als Motivation einer atheistischen Positionierung aufgreifen und dies durchaus mit

363 Seine Verwendung dieses Begriffs ist dabei auf das darzulegende bibelhermeneutische Problem

begrenzt und nicht – wie meine bisherige Verwendung – auf eine grundsätzliche Spannung von

Transzendenz und Immanenz bezogen. Freilich ließe sich aber auch seine Offenbarungsparadoxie

in diese Spannung hineindenken.

364 Yiftach J. H. Fehige, Das Offenbarungsparadox. Zur Dialogfähigkeit von Juden und Christen. (Stu-

dien zu Judentum und Christentum). Paderborn 2012. S. 61.

365 Ebd. S. 61.

366 Wobei sich sehr wohl beobachten lässt, dass dieses Ausblenden auch im Zusammenhang der ge-

nannten religiösen Paradoxien gelingen kann. Man denke lediglich an Formationen, die Hubert

Kohle als »marianischen Fundamentalismus« bezeichnet. Hubert Kohle, FundamentalistischeMa-

rienbewegungen. In: Handbuch der Marienkunde Bd. 2. Gestaltetes Zeugnis. Gläubiger Lobpreis.

Hg. Wolfgang Beinert/Heinrich Petri. Regensburg 21997. S. 60-106, hier: S. 62. Als einen Grund

dafür, dass Menschen sich diesem Fundamentalismus anschließen, nennt Kohle ironischerweise

»[d]ie Suche nach Eindeutigkeit«. Ebd. S. 103. Entsprechende Gruppierungen erkennen das Pro-

blematisierungspotential nicht an und nutzen es folglich auch nicht. In ihrer Perspektive kommt

es also oft erst gar nicht zur Diagnose einer Paradoxie.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Konstruktion von Verbindlichkeit

nachvollziehbaren Gründen tun.367 (Religiöse) Paradoxien provozieren in dieser Wei-

se eine Ambiguitätstoleranz, die mit einer ständigen Deutungsarbeit verbunden ist.368

Die Auflösung religiöser Paradoxien ähnelt strukturell Versuchen, Ambiguitäten aus

Gottesbildern zu streichen.369 Zur Deutungsnotwendigkeit merkt Arenz weiter an,

dass das Paradox im logischen Sinne […] einer philosophischen wie theologischen In-

terpretation bedarf, ohne dass es dadurch aufgelöst werden könnte, und dass dadurch

keineswegs das Denken und die Kommunikation abgebrochen werden. Nichtsdesto-

trotz besteht die Gefahr der Isolation dort, wo den Gläubigen oder den Denker das Pa-

radox ruhig lässt, wo der Denker erschütterungs- und überraschungsresistent bleibt.

Der Prozess der Dynamisierung des Denkens, den das Paradox anstoßen soll, wird um-

so mehr evoziert, wenn es sich um Paradoxa handelt, die nicht logisch (durch Denken)

oder ontologisch (durch die Erfahrung) synthetisiert werden können, sondern durch

ihre bleibende Polarität Denken und Existenz desMenschen anregen. Dieser Umstand

macht bereits die Notwendigkeit des Paradoxbegriffs in der Theologie deutlich.370

In dieser Dynamisierung und Anstößigkeit stehen die religiösen Paradoxien freilich

nicht allein. Sie reihen sich vielmehr in umfassende Traditionen ein, denen es ebenso

darum geht, religiöses Reden vor einer trügerischen Ruhe zu bewahren:

367 Dazu Brieden: »Die schnellste Entparadoxierung besteht folglich darin, den Glauben an Gott ein-

fach über Bord zu werfen.« Brieden, Kap. 3.1.3.1. Auch Kannetzky geht (konkreter) davon aus, dass

die Theodizee für Atheist*innen kein Problem darstellt. Vgl. Kannetzky, Paradoxien S. 187. Schon

die Identifikation der religiösen Paradoxien hängt in dieser Weise davon ab, dass ihre Prämissen

zumindest denkerisch adaptiert werden. Geschieht dies nämlich nicht, »erscheinen die theologi-

schen Paradoxien nicht als paradox, sondern als absurd«. Simon, Paradoxon S. 49.

368 Die Paradoxie wendet sich demnach »[g]egen jede Vereinfachung der Welt und jede Verkürzung

des christlichen Mysteriums«. Arenz, Sakramentalität S. 70. Damit fügen sie sich auch in eine

Anforderung, die aus Thomas Bauers Ambiguitätstheorie resultiert: »Wenn Ambiguitätstoleranz

schwindet, dann verliert die Religion ihreMitte, also den durch Zweifel domestiziertenGlauben an

etwas Transzendentes im Bewusstsein, dass Glauben kein sicheres Wissen vermittelt. Und dann

verliert Religion auch die Gewissheit, dass religiöse Texte interpretiert werden müssen, um Ant-

worten zu finden, die aber immer nurWahrscheinlichkeit und vorübergehende Gültigkeit für sich

beanspruchen können, nie jedoch absolute Wahrheit.« Thomas Bauer, Die Vereindeutigung der

Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt. Stuttgart 22018. S. 46.

369 Auch in diesen Fällenwerden vorschnelleHarmonisierungen angestrebt. EntsprechendeVersuche

können argumentativ jedoch erheblich voneinander abweichen. Für den Umgang mit Gewaltmo-

tiven in alttestamentlichenGottesbildernweist GerlindeBaumannbspw. zwölf Strategien aus, von

denen das Gros auf eine Tilgung der Ambiguität zuläuft. Vgl. Gerlinde Baumann, Gottesbilder der

Gewalt im Alten Testament verstehen. Darmstadt 2006. S. 72-79. Dass die Auflösung von Parado-

xien im Interesse steht, Ambivalenzen zu tilgen, hat auch Diergarten angemerkt. Vgl. Diergarten,

Unbehagen S. 154.

370 Arenz, Paradoxalität S. 83. Seine eigene theologische Interpretation setzt auf eine Verbindung

von Paradoxalität und Sakramentalität. Nach Arenz »entzündet sich […] an der Paradoxalität der

menschlichen Existenz die Aufmerksamkeit für die ihr inhärente Sakramentalität; die Paradoxali-

tät befreit den Menschen aus jeder Form eines Zerfalls bzw. eines Abgenutztwerdens in der ewig

gleichen Immanenz.« Ebd. S. 407. Vgl. dazu weiterhin ebd. S. 415-627. Eine Kurzfassung findet sich

auch bei Arenz, Paradox. Vgl. dazu weiterhin Dominik Arenz, Niemand ist Christ für sich allein!

Ein Blick aus Henri de Lubacs ›Catholicisme‹ (1938) auf die Kirche von heute und ihre Zukunft. In:

Christ sein in einer Kirche der Zukunft. Hg. Michael Bollig. Würzburg 2012. S. 175-193.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 279

Wenigstens latent waren Juden- und Christentum, aber auch der Islam seit jeher sich

bewusst, dass siemit ihrenGottesaussagen lediglichGottesmodelle erstellen, ohne den

Anspruch erheben zu können, der ontischen Realität ein ähnliches Abbild abgerungen

zu haben. Über der Schwelle der monotheistischen Religionen hängt ein ausdrückli-

ches Abbild-Verbot.371

Neben die Bilderverbote können zahllose weitere vergleichbare Versuche gestellt wer-

den. Die christliche Rede von der je größeren Unähnlichkeit Gottes, die im vierten La-

terankonzil lehramtlich festgestellt wurde (DH 806), steht ebenso in diesem Interesse

wie das jüdische Tetragramm, das Gott schon phonetisch dem Zugriff entzieht372: »Das

Namens- und das Bilderverbot begrenzen den inflationären Gebrauch und die Abnut-

zung seiner Autorität.«373 All die verschiedenen Versuche versichern letztlich die Diffe-

renz zwischen Mensch und ihn übersteigender Wirklichkeit, zwischen Immanenz und

Transzendenz.374 Sie reflektieren in dieser Weise auf die Kontingenz ihres Standpunk-

tes und formatieren ihre Gottesrede vor diesem spezifischen Hintergrund.375 Damit

geraten sie freilich wiederum in den Strudel der Immanenz-Transzendenz-Paradoxie,

weil sie eben doch Aussagen treffen und nicht verstummen. In den Paradoxien des

Religiösen wird damit etwas deutlich, was Johann Evangelist Hafner hinsichtlich der

Funktion von Engeln als Transzendenzschutz beschrieben hat.376 Engel stehen zwischen

Gott und den Menschen: »Sie sind übersinnlich, aber noch endlich. Sie sind Diener

des Hochgottes, aber nicht göttlich. Die unsichtbare Welt ist dem Göttlichen zwar sehr

nahe, aber sie darf nicht mit ihm identifiziert werden. Die Engel bilden einen Cordon

371 Lampe, Bild S. 90.

372 »Die Gründe für diese Nichtaussprache sind vielfältig. Im Rahmen einer monotheistischen Kon-

zeption ist es unpassend, dass der einzige Gott einen Eigennamen trägt, da man einen solchen ja

nur braucht, um eine Gottheit von anderen zu unterscheiden. Zudem wollte man wahrscheinlich

auch magische Verwendungen des göttlichen Namens unterbinden.« Thomas Römer, Die Erfin-

dung Gottes. Eine Reise zu den Quellen des Monotheismus. Übers. v. Annette Jucknat. Darmstadt

2018. S. 39.

373 Johann Ev. Hafner, Angelologie. (Gegenwärtig Glauben Denken – Systematische Theologie Bd. 9).

Paderborn 2010. S. 26. [= Hafner, Angelologie.] Im Kontext seiner theologischen Auseinanderset-

zung mit Paradoxien geht auch Brieden auf die Angelologie und Hafners diesbezügliche Arbeit

ein, setzt dabei aber einen anderen Fokus. Vgl. Brieden, Paradoxien Kap. 3.2.3.3.

374 Die Paradoxien tun dies in einer spezifischen Weise, die sich mit Winfried Löffler noch einmal

anders beschreiben lässt: »Paradoxa wie jenes vom Stein (s.o.), sind Hinweise darauf, dass ein an-

thropomorphes Verständnis der göttlichen Attribute in Engpässe führt: Gott wird hier nach Art

eines menschlichen Konstrukteurs gedacht, der sich selber in spätere Schwierigkeiten bringt.«

Winfried Löffler, Die Attribute Gottes. In: Handbuch Metaphysik. Hg. v. Markus Schrenk. Stuttgart

2017. S. 201-207, hier: S. 206. In vergleichbarer Linienführung geht auch Pech davon aus, christli-

che Paradoxien gründeten darin, »dass die göttliche Offenbarung nur in menschlichen Symbolen

gekleidet werden kann, zudem verweist das | Geheimnis der Menschwerdung Gottes auch in der

besten theologischen Sprachewiederumauf diesesMysterium, erklärt es letzlich [sic!] aber nicht.«

Pech, Paradox S. 67.

375 Nassehi deutet sie vielmehr als »kommunikativ aufwendige Visibilisierungen der Nicht-

Wahrnehmbarkeit des Göttlichen und damit der Unverfügbarkeit der Welt.« Nassehi, Geschlecht

S. 235.

376 Vgl. Hafner, Angelologie S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Konstruktion von Verbindlichkeit

um Gott und fungieren dabei als Puffer.«377 Aus dieser Zwischenstellung resultiert die

Möglichkeit, über die Engel die TranszendenzGottes in einemnoch schärferen Kontrast

darstellen zu können: »Der Hochgott transzendiert noch einmal die Transzendenz, mit

der das Irdische vom Überirdischen unterschieden wird. Gott – so wäre zu definie-

ren – ist der Überstieg über unsere Transzendenz, oder noch kürzer: die Transzendenz

von Transzendenz.«378 Mithilfe einer Beobachtung zweiter Ordnung unterzieht Haf-

ner, ähnlich wie Schütz und Luckmann (s.o.), die Transzendenz einer Binnendifferen-

zierung. Transzendenzschutz geschieht diesem Konzept nach dadurch, dass eine Ebene

zwischengeschaltet wird, die sowohl Nähe als auch Distanz in sich vereint, während die

letzte Stufe dieser Transzendenz nur durch die völlig abstrakte Selbstapplikation der

Transzendenz auf sich selbst gefasst werden kann.379 Vom imaginativen Standpunkt

dieser hohen Transzendenz aus lassen sich gerade wegen der Kontrastwirkung »die

vielen kleinen Geister, Heiligen und Engel relativieren.«380 Doch auch die Formel einer

Transzendenz der Transzendenz erreicht keine Adäquanz, sie vermag lediglich, die Er-

fahrung einer maximalen Entzogenheit in drastischen Kategorien anzudeuten.381 Die

religiösen Paradoxien geben genau dieser Erfahrung eine Form, wie in den Analysen

mehrfach angedeutet wurde. Auch sie leisten Transzendenzschutz, indem sie einer-

seits die Wirksamkeit einer transzendenten Größe behaupten (also nicht verstummen)

und andererseits absichern, dass aus dieser Erfahrung keine positivistische Gewiss-

heit generiert wird: »Paradoxien des Glaubens wahren das Geheimnis Gottes; z.B. Je-

sus wahrer Gott und wahrer Mensch.«382 Besonders gilt dies für Formulierungen, die

– wie etwa im Falle Chalkedons – ihre paradoxale Spannung direkt ins Wort setzen.

Nur eingeschränkt trifft dies dann zu, wenn die Paradoxalität verschleiert wird, wenn

also bspw. das direkte Eingreifen eines Gottes in eine konkrete Situation mit absoluter

Sicherheit behauptet wird. Auch in diesem Fall ließe sich vor demHintergrund der bis-

herigen Überlegungen zur (potentiellen) Ubiquität von Paradoxien eine Relecture der

Aussage hinsichtlich ihrer Paradoxalität durchführen, dies aber entspräche lediglich

einem indirekten Zugriff. Im konkreten Akt würde die Paradoxalität ausgeblendet. Da-

mit wird eine bedeutsame Differenzierung angebahnt. Auch im Kontext theologischer

Paradoxien-Reflexion ist es nämlich angezeigt, hinsichtlich verschiedener Kontexte zu

unterscheiden. Vereinfachend kann dazu die (oftmals unterkomplexe) Theorie-Praxis-

Dichotomie herangezogen werden. Wenn nämlich theologisch versucht wird, die hier

377 Ebd. S. 21. Nach Hafner »schützt der ›Sicherheitsabstand‹ der Engel sie [JMH: die Autorität Gottes]

vor allzu zudringlichen und leichtfertigen Bittstellern.« Ebd. S. 26.

378 Ebd. S. 22.

379 Zur Selbstapplikationmerkt Hafner an: »Der Transzendenzgedanke lädt gerade dazu ein, ihn wei-

ter zu transzendieren.« Ebd. S. 24.

380 Johann Ev. Hafner, Inflationskontrolle. Die christliche Unterscheidung zwischen hoher und niedri-

ger Transzendenz. In: Religion – Macht – Freiheit. Deutsches Neuland: Eine Zwischenbilanz. (Ber-

liner Bibliothek. Religion – Kultur –Wissenschaft Bd. 1). Hg. v. Thomas Brose. Frankfurt a.M. 2014.

59-70, hier: S. 66. Damit bezieht sich auch Hafner auf die relativierendeWirkung religiöser Denk-

figuren, die in dieser Replik ja besonders betont werden soll.

381 Schließlich gilt auch für diesen Fall: »Die Differenz von Immanenz und Transzendenz ist nur als

immanente Kommunikation operabel.« Brieden, Paradoxien Kap. 3.2.1.

382 Ebd. Kap. 2.2.2.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 281

exemplarisch analysierten religiösen Paradoxien entweder aufzulösen oder unsichtbar

zu machen, also ihre Spannung entweder zu negieren, logisch zu entkräften oder ein-

fach zu verschweigen, sollte sensibel darauf geachtet werden, in welchem Kontext diese

Operation vorgenommen wird. Während es in der pastoralen Praxis etwa sinnvoll und

angezeigt sein kann, die rationale Unsicherheit einer Position auszublenden, um den

Hoffnungscharakter präsent halten zu können383, sollte dies in der theoretischen Re-

flexion wissenschaftlicher Theologie vermieden werden.384 Während im wissenschaft-

lichen Kontext Beobachtungen zweiter Ordnung angezeigt sind, ist dies in der Pastoral

nicht grundsätzlich erforderlich – auch wenn beide Ebenen natürlich miteinander ver-

knüpft sind. Zusammenfassend lässt sich mit Brieden sagen:

Als Beobachtung erster Ordnung ist der Glaube unmittelbar gewiss, als Beobachtung

zweiter Ordnung versucht er sich im Gegenüber zu anderen Wahrheitsansprüchen

(z.B. anderer Religionen) zu rechtfertigen. Die Selbstdistanzierung in der Beobach-

tung zweiter Ordnung ist ein notwendigesMoment des Glaubens – sie heißt Theologie

[…] – und zugleich der Kern religiöser Bildung […].385

Nach Brieden ist es deshalb auch »die Aufgabe der Theologie, die Nichtobjektivierbar-

keit Gottes zu wahren.«386 Religiöse Paradoxien leisten dazu einen wichtigen Beitrag,

der theologisch durchaus stärker aufgegriffen werden könnte.387 Zugleich aber macht

die Unterscheidung der Beobachtungsebenen auch darauf aufmerksam, dass es keiner

383 Man stelle sich eine Beerdigungspredigt vor, die permanent auf die Paradoxalität des Auferste-

hungsglaubens referiert und darüber vergisst, die Hinterbliebenen auf die Hoffnungsperspektive

dieses Glaubens aufmerksam zu machen. Vgl. für ein ähnliches Beispiel Brieden, Streit S. 178.

384 Hier geht es darum, Selbstverständlichkeiten aufzulösenund–ganz auf der Linie eines radikalkon-

struktivistischen Wissenschaftsverständnisses – die erkenntnistheoretischen Bedingungen von

Religiosität zu beobachten.

385 Brieden, Paradoxien Kap. 4.2.3.2. Auch Klein versteht die Theologie im Sinne einer Beobachtung

zweiter Ordnung. Vgl. Klein, Wahrheit S. 420.

386 Brieden, Paradoxien Kap. 4.3.6. Diese Maßgabe müsste dann eben auch für die Theologie selbst

gelten und auf ihre Formangewandtwerden. An früherer Stelle habe ich hierzu bereits angemerkt,

dass es nicht genügt, die Paradoxalität einfach zur Stabilisierung einzelner Positionen heranzuzie-

hen und andere davon einfach unberührt stehen zu lassen. Die Paradoxalität strahlt –wie de Lubac

gezeigt hat (s.o.) – auf die gesamte Theologie aus. Nötig scheint ein fortwährender, dynamischer

Prozess. M.E. wäre es vor allem in der Reflexion der Sakramententheologie wichtig, ihre parado-

xalen Gehalte und Voraussetzungen präsent zu halten und die Rede von denWirkweisen Gottes in

derWelt stetsmit ihrer eigenenVorläufigkeit zu kontrastieren. Für einenAnsatz in dieser Richtung

vgl. Arenz, Paradoxalität S. 412.

387 Diergarten stellt sogar die »Hypothese auf, daß gelingende Christlichkeit an die Aufrechterhal-

tung der ursprünglich christlich-paradoxalen Denkform gebunden ist.« Diergarten, Unbehagen

S. 152. Im Jahr 1992 konstatierte Schröer, »daß eine so starke Verwendung des Paradoxbegriffs wie

in Zeiten der frühen dialektischen Theologie danach bisher nicht wieder eingetreten ist.« Schröer,

Kategorie S. 62. Außerdem habe »[d]ie derzeitige systematische Theologie […] wieder Abstand

vom Paradox als Stil- und Denkform genommen.« Ebd. S. 68. Seitdem sind doch einige theolo-

gische Arbeiten mit explizitem Paradoxienbezug erschienen, insgesamt scheint das theologische

Potential der Paradoxalität aber dennoch nicht ausgeschöpft zu werden – abgesehen eben von

einzelnen Arbeiten. Vgl. besonders Arenz, Paradoxalität; Brieden, Paradoxien. Damit widerspre-

che ich übrigens Fresacher, der auch hinsichtlich der Theologie meint: »Für die Moderne des 20.

Jahrhunderts ist […] die Paradoxie längst zur Orthodoxie geworden; die Postmoderne begründet

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Konstruktion von Verbindlichkeit

expliziten Totalparadoxalisierung im theologischen Feld bedarf, weil sich ansonsten die

Funktion der Paradoxie »als Korrektiv gegen Systeme des Denkens«388 verlöre und in

»Sophisterei«389 und »intellektuelle[m] Pietismus«390 aufginge. Auch resultieren aus

Beobachtungen zweiter Ordnung nicht zwingend Paradoxien.

Zumindest für die Theologie ist nach diesem Unterkapitel ein wichtiges Argument

für den Theoriekontakt mit dem radikalen Konstruktivismus etabliert. Während einige

philosophische Strömungen nämlich (in Orientierung an starken Vernunft- und Wahr-

heitskonzepten) eine Auflösung von Paradoxien fordern, stellt der radikale Konstrukti-

vismus ein Tool bereit, mit dessen Hilfe eine produktive Auseinandersetzung mit den

Paradoxien möglich wird.391 In einem radikalkonstruktivistischen Verständnis geht es

zunächst um die erkenntnistheoretische Behandlung von Paradoxien. Die hier analy-

sierten Paradoxien sagen deshalb etwas über das menschliche Denken und nicht über

das »Wesen« Gottes aus.392 Beobachtung und Konstitution von Paradoxien gehen aus

diesem Grund ineinander über, fallen förmlich in eins. Gerade dies lässt sich auch als

Frage an die theologische Beschäftigung mit Paradoxien, also etwa an Kierkegaard und

de Lubac, rückmelden.Wieso nämlichwird die Paradoxalität ontologisch externalisiert?

Genügt es nicht, bei der Beobachtung stehen zu bleiben, dass das menschliche Denken

mit Paradoxien konfrontiert ist, um von dort aus theologisch weiter zu arbeiten? Wie

ist dieser Sprung zu rechtfertigen, wenn am eigenen Denken und Empfinden als un-

sich damit selbst.« Fresacher, Kommunikation S. 143. An späterer Stelle fordert er dann aber trotz-

dem, man müsse versuchen, »die Paradoxie als locus theologicus wiederzugewinnen.« Ebd. S. 333.

388 Schröer, Kategorie S. 69.

389 Ebd. S. 68.

390 Ebd. S. 69.

391 Der radikale Konstruktivismus unterstützt die Theologie folglich in einem entscheidenden Punkt

und erfüllt damit eine Anforderung, die Fresacher in seiner Habilitationsschrift herausgearbeitet

hat: »Erforderlich ist vielmehr eine Theorie, die dem Paradoxen gewachsen ist und Zirkularitäten

verträgt.« Fresacher, Kommunikation S. 143. Der radikale Konstruktivismus kann genau dies leis-

ten.

392 Einen solchen Ansatz gibt Anderson wie folgt wieder: »In making such statements Christians

would not thereby be affirming that there ›really exists‹ some entity, God, who is both one and

three in some inherently incompatible sense. They would not be making the metaphysical claim

that some objective state of affairs, independent of our human minds, both obtains and does not

obtain. In short, Christians would not be guilty of suggesting that some feature of reality is actually

contradictory – for the simple reason that within the domain of theological language the idea of

›reality‹ being ›actually‹ anything is misguided from the outset. On this view, the creeds and doc-

trines of Christianity are not making metaphysical claims at all; they serve quite another purpose

altogether, such as providing an identifying badge for a particular community or sets of religious

practices.« Anderson, Paradox S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 283

hintergehbarem Modus doch kein Weg vorbeiführt?393 Hier bahnt sich eine wichtige

Unterscheidung an.394

Theologisch ist mit diesem Kapitel also ein Argument für den Theoriekontakt eta-

bliert, das vor allem im Vergleich zu anderen Ansätzen einen gewissen Nachdruck ent-

faltet. Wie steht es um den Umgang mit Paradoxien etwa in einem theologischen Set-

ting, dessen oberste Maxime im Erweis von Kohärenz und logischer Stichhaltigkeit von

Glaubenssätzen besteht? Was geschieht hier, wenn keine Auflösung der paradoxalen

Spannung gelingt? Haas hat diese Fragen hinsichtlich mystischer Paradoxien395 aufge-

griffen und in eine Kritik überführt:

Dennwer wollte es einem analytischen Philosophen in der Tat verargen, wenn er Glau-

bensaussagen, insonderheit mystische Einheitsaussagen für sinnlos und daher töricht

hält? Sie sind ja wahrhaftig nicht für ihn gesagt und formuliert worden, sondern ex-

plizit – und ein am sermo humilis orientiertes Sprachdenken des Christentums gibt sich

darüber durch Jahrhunderte hindurch immerwieder Rechenschaft – gegen ihn und sei-

nesgleichen.396

Implizit deutet dieses Zitat noch einmal auf die Notwendigkeit hin, in der Theologie

mit Theorien zu operieren, die Paradoxien nicht einfach verbieten wollen. Der radika-

le Konstruktivismus macht der Theologie ein entsprechendes Angebot. Im bisherigen

Verlauf dieser Untersuchung habe ich versucht, für die Annahme dieses Angebots zu ar-

gumentieren. Die weiteren Argumentationsschritte dieses fünften Kapitels sollen diese

Linie weiter profilieren.

393 Würde die Paradoxalität im Erkenntnisprozess und nicht etwa im Sein Gottes verortet, wie es mit

dem radikalen Konstruktivismus vorzuschlagenwäre, unterliefeman zudemeinige kritische Rück-

fragen. So meint etwa Armin Kreiner: »Wer dagegen behauptet, Gottes Handlungen unterliegen

nicht den Restriktionen logisch konsistenter Beschreibbarkeit, er könne auch in sich widersprüch-

liche Handlungen vollziehen, behauptet nicht ein Maximum an göttlicher Machtfülle, sondern

einfach nur Unsinn.« Armin Kreiner, Das wahre Antlitz Gottes – oder was wir meinen, wenn wir

Gott sagen. Freiburg i.Br. 2006. S. 311. [= Kreiner, Antlitz.] Diese Behauptung wird im Kontext einer

radikalkonstruktivistisch orientierten Theologie nun aber gar nicht aufgestellt. Hier wird ledig-

lich darauf hingewiesen, dass menschliches Denken zu Paradoxien neigt und dies in besonderer

Weise in religiösen Paradoxien ersichtlich wird. Auch die weitere theologische Ausdeutung dieses

Umstands setzt beim Menschen an.

394 Diese Frage lässt sich freilich über Kierkegaard und de Lubac hinaus adressieren. Etwa an Diergar-

ten, der sein Paradoxienverständnis ebenfalls ontologisch unterlegt. Vgl. Diergarten, Unbehagen

S. 145; 209f. Greifbar wird ein solches Verständnis zudembei Gianluca De Candia: »Obwohl das pa-

radoxal erscheinen könnte, ist die Wahrheit an sich kein Paradox, eher ist sie eine große Vorgabe

und ein ständiger Überschuss. Allenfalls und zuhöchst könnte man sagen: Die Wahrheit (Gottes)

nimmtdie Paradoxien undWidersprücheder endlichenWahrheitssuche in sich auf, und kanndies,

weil sie selbst nicht auf einen Nenner zu bringen, sondern zutiefst polar gespannt ist.« Gianluca

De Candia, Das Paradox des Dogmas. In: Herder Korrespondenz 73 Heft 6 (2019). S. 43-46, hier:

S. 46. Auch hier bleibt es bei dem bekannten Problem:Wie sollteman diese synthetisierendeWir-

kung derWahrheit feststellen, wenn die eigenenMöglichkeiten doch stets in paradoxalen Bahnen

laufen?

395 Zu den mystischen Paradoxien vgl. Kap. 5.1.2.4.

396 Haas, Aussage S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Konstruktion von Verbindlichkeit

Für die zweite Blickrichtung dieser Untersuchung, also den radikalkonstruktivisti-

schen Blick auf Religiosität undTheologie, ist mit den Überlegungen dieses Unterkapi-

tels noch kein spezifischerMehrwert erreicht.397Hier ist lediglich festzuhalten, dass die

Möglichkeit einer Kombination religiös-theologischer und radikalkonstruktivistischer

Perspektiven an Kontur gewinnt.

5.1.1.4 Normativität auf dem Prüfstand

Der bisherige Gang dieses Textes kreiste um die Konstruktionalität theologischen Den-

kens. Kritisch wurde dabei immer wieder angefragt, wie es in einem von Konstrukti-

onsperspektiven bestimmten Denkraummöglich sein soll, allgemeine, aber auch spezi-

fisch religiöse Verbindlichkeitsansprüche zu behaupten. An den verschiedensten Stel-

len der Argumentation hat sich dieser Einwand angemeldet – und wurde immer wieder

aufgeschoben. Unterschwellig war die Normativitätsthematik im bisherigen Gang der

Untersuchung also stets präsent. Nun möchte ich ihr konzentriert begegnen, indem

ich die Frage nach der Möglichkeit von Verbindlichkeit in die Überlegungen zu einem

radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Religiositätsbegriff integriere. Zunächst ist

es dazu hilfreich, noch einmal explizit auf den Zusammenhang von Normativität und

radikalem Konstruktivismus einzugehen.

A) Konstruierte Normen?

Im radikalen Konstruktivismus führt am jeweiligen erkennenden System keinWeg vor-

bei. Diese erkenntnistheoretische Einsicht wirkt sich auf alle Bereiche aus, die mit dem

jeweiligen System zusammenhängen – also auch auf zwischenmenschliche Interaktio-

nen. Auch sie können radikalkonstruktivistisch immer nur gemäß den Vorzeichen und

Perspektiven dieses Systems beobachtet werden. Gesellschaftlich resultieren aus dieser

schlichten Einsicht erhebliche Konsequenzen, die sich etwa an von Foersters bereits

thematisierter Unterscheidung von Ethik und Moral (vgl. Kap. 2.3.1) illustrieren lassen.

Während er die Moral ablehnt, weil sie auf das Handeln anderer ziele und diese domes-

tizieren wolle398, erklärt von Foerster die Ethik zu einer geeigneten Form, die Verant-

wortung immer wieder bei sich selbst zu suchen.399 Die normative Beanspruchung des

anderen wird in dieser Linie zu einem erkennbaren Feindbild stilisiert, das von Foers-

ter als Beobachtungskategorie auch auf die eigenen Gedanken zurückspielt. So kommt

er dazu, einen ursprünglich ad extra formulierten ethischen Imperativ im Gespräch zu

korrigieren. Aus: »Handle stets so, daß die Anzahl der Möglichkeiten wächst«400, wird:

397 Wobei es durchaus Ansätze gibt, die bereits die Einsicht in die Präsenz von Paradoxien in Religiosi-

tät und Theologie als Bereicherung für den radikalen Konstruktivismus deuten. So hält etwaWal-

lich am Ende seiner Untersuchung fest: »Das Paradoxon des Unbedingten im Bedingten kann der

radikalkonstruktivistischen Beschreibung einer fundamentalen epistemologischen Paradoxalität

als ein herausforderndes Element kommunikativer Erfahrung an die Seite gestellt und zugleich

für eine gesonderte (theologische) Interpretation vorgeschlagen werden.« Wallich, Autopoiesis

S. 603.

398 Vgl. Foerster/Bröcker, Teil S. XIX.

399 Vgl. Foerster, Erkenntnistheorien S. 146.

400 Foerster/Pörksen, Lügner S. 36. Für weitere Textbelege vgl. abermals Foerster, Wissen S. 49; Foers-

ter, Understanding S. 303; Foerster, Sicht S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

