234

Konstruktion von Verbindlichkeit

rungsoption aber einen spezifisch religiosen Mehrwert birgt, wird deutlicher, wenn das
Verhiltnis von Religiositit und Paradoxalitit in den Blickpunke riickt. Die Relevanz der
Paradoxalitit deutet sich in dem Rahner-Zitat dabei ebenfalls schon an, insofern auch
hier ein Widerspruchsproblem des Christlichen markiert wird: die Bindung des Heils
an Christus sowie die Kirche einerseits und die soteriologische Universalisierung an-
dererseits. Im folgenden Kapitel sind es gerade Strukturen dieser Art, die als Form
theologischen Denkens diskutiert werden.

5.1.1.3 (Religiose) Paradoxalitat

Paradoxien sind verdichtig. Wo sie auftreten, werden logische Gewissheiten fragil. Die
binire Unterscheidung zwischen wahr und falsch kann das Paradox nicht einholen, weil
es beides zugleich ist. Entsprechend viel steht auf dem Spiel, wenn es um Paradoxien
geht, und entsprechend scharf wird die Rhetorik. In seinem Roman Der Zauberberg legt
Thomas Mann dem humanistischen »Schwitzer«*”* Ludovico Settembrini die folgen-
de Aussage in den Mund: »Ich verachte die Paradoxe, ich hasse sie! [..] Das Parado-
xon ist die Giftbliite des Quietismus, das Schillern des faulig gewordenen Geistes, die

grofite Liederlichkeit von allen!«”*

So drastisch wie in diesem Zitat geht die Absage
an Paradoxien wohl keinen Wissenschaftler*innen iiber die Lippen. Die Ablehnung, die
das literarische Beispiel illustriert, lisst sich dennoch beobachten. Liest man vor ithrem
Hintergrund aber noch einmal genauer im Zauberberg nach, gerit Settembrinis Aussage
in Konflikte — etwa zum erzihlerischen Ausgangspunkt: der Protagonist Hans Castorp
reist als junger und vermeintlich gesunder Mann »auf Besuch fiir drei Wochen«!”? in ein
Sanatorium in den Bergen, um seinen erkrankten Cousin zu sehen. Kaum angekom-
men, wird Castorp vom Gast zum Patienten.’* Und dieses Muster zieht sich durch:
Der Ort der Heilung wird vollstindig zum Ort der Krankheit; als Erholungsstitte ge-
dacht, wird das Sanatorium zu einer zeitlosen Wartehalle fiir den Tod. Die Paradoxie
wird damit trotz Settembrinis Absage zu einem kiinstlerischen Mittel des Textes.
Nach der Beschiftigung mit dem Relativismus kommt also eine weitere scheinbar
gefihrliche Grofie ins Spiel. Dass aber auch in diesem Fall die Abwehrreflexe vorschnell
tibersteuern, soll dieses Unterkapitel zeigen. Dazu werden Paradoxien zunichst un-
ter drei Gesichtspunkten beobachtet: (A) logisch, (B) radikalkonstruktivistisch und zu-
letzt (C) theologisch.”> Anschliefend werden die Linien zusammengezogen und in den
Kontext eines Religiosititsverstindnisses integriert, das die Relativierung als zentralen

the existence of the ultimate.« Thomas Schartl, Constructing a Religious Worldview. Why Religious
Antirealism is Still Interesting. In: European Journal for Philosophy of Religion 6 Heft 1 (2014).
S.133-160, hier: S.143. [= Schartl, Antirealism.]

171 Thomas Mann, Der Zauberberg. (Bibliothek des 20. Jahrhunderts). Stuttgart/Hamburg/Miinchen
1982. S. 624. [= Mann, Zauberberg.]

172 Ebd.S.291.

173 Ebd.S.23.

174 Diese Konstellation wertet auch Tom Wobhlfarth als »[d]ie prigende Paradoxie« des Romans. Vgl.
Tom Wohlfarth, Die Freiheit bewahren. In: nd, 31. Mdrz 2020. URL: https://www.neues-deutschlan
d.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html (abgerufen am: 17.06.2021).

175 Beiallendrei gewihlten Zugidngen wird es aufgrund der jeweils umfassenden Forschungsdiskurse
erforderlich sein, Auswahlentscheidungen zu treffen, die idealiter Exemplaritat erreichen.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html
https://www.neues-deutschland.de/artikel/1134993.coronakrise-die-freiheit-bewahren.html

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Operator ausweist. Dazu wird es hilfreich sein, konkrete Analysen ausgewihlter reli-
gioser Paradoxien vorzunehmen.

A) Paradoxien logisch beobachten
Der analytische Philosoph Richard Mark Sainsbury bestimmt die Paradoxie in seiner
(beinahe kanonischen) Definition als

[eline | scheinbar unannehmbare Schlussfolgerung, die durch einen scheinbar an-
nehmbaren Gedankengang aus scheinbar annehmbaren Pramissen abgeleitet ist. Der
Schein muss triigen, denn das Annehmbare kann nicht mit annehmbaren Schritten
zum Unannehmbaren fiithren. Also haben wir allgemein die Wahl: Entweder ist die
Schlussfolgerung gar nicht wirklich unannehmbar, oder aber der Ausgangspunkt bzw.

der Gedankengang hat eine Schwiche, die nicht offen zutage liegt.'”

Paradoxien entstehen demnach also, wenn aus (scheinbar) annehmbaren bzw. plausi-
blen Griinden eine Schlussfolgerung gezogen wird, die (scheinbar) nicht annehmbar
bzw. plausibel ist. Sainsburys Hinweis auf die Moglichkeit des Scheins zeugt dabei be-
reits vom Interesse, Paradoxien derart aufzuldsen, dass sie nicht linger als logisch-
konsistente Inkonsistenzen auftreten, sondern vielmehr auf Fehler zuriickgefithrt wer-
den konnen. Insgesamt ergeben sich nach Sainsbury drei mégliche Umgangsweisen
mit (scheinbaren) Paradoxien:

(a) Die Schlussfolgerung des Arguments akzeptieren.
(b) Das logische Folgern als fehlerhaft ablehnen.
(c) Eine oder mehrere Primissen verwerfen.'””

Wiahrend die erste Option von einer Akzeptanz der Paradoxien zeugt und einer Strei-
chung des Zusatzes scheinbar entspricht, verlegen sich die beiden weiteren Optionen
auf den Versuch, die Konstruktion der Paradoxie als fehlerhaft auszuweisen. Dabei setzt
man entweder auf der Ebene der Voraussetzungen (c) an oder bemingelt das Verfahren
(b). Sofern die Moglichkeiten b und c nicht hinreichend plausibilisiert werden kénnen
und die oben genannten Bedingungen erfiillt sind, handelt es sich folglich um ein echtes
Paradox, das als logisches Problem ernst genommen werden muss.'7® Beizeiten setzt
an dieser Stelle auch die Unterscheidung von Paradoxie und Antinomie an, der ich mich

176  Sainsbury, Paradoxien S.11f. Ahnlich definiert auch Barry Hartley Slater: »A paradox is generally a
puzzling conclusion we seem to be driven towards by our reasoning, but which is highly counter-
intuitive, nevertheless.« Barry Hartley Slater, Art. Logical Paradoxes. In: IEP. URL: https://iep.utm.e
du/par-log/(abgerufen am: 17.06.2021). [= Slater, Art. Paradoxes.]

177  Sainsbury, Paradoxien S.100.

178 Die Definition ldsst sich fiir diese Fille wie folgt modifizieren: »Eine logische Paradoxie im en-
geren Sinne ist eine Uberlegung, ein Argument, das uns von sunverdichtigen< Primissen auf-
grund>unbezweifelbarer<logischer Schlussfolgerungen zu einander kontradiktorisch entgegenge-
setzten Schlusssitzen fiithrt.« Giovanni Sommaruga-Rosolemos, Paradoxien der modernen Logik.
In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendldndischen Denkens. (Stauffenberg Collogium Bd.
21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbiichle. Tiibingen 1992. S.105-129, hier: S.109. [= Sommaruga-
Rosolemos, Logik.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

235


https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/
https://iep.utm.edu/par-log/

236

Konstruktion von Verbindlichkeit

im Folgenden aber nicht anschlieRen werde, weil der Paradoxien-Begriff in seiner Weite
fiir die (teils komparativen) Zwecke dieser Untersuchung geniigt.'”

Von den echten Paradoxien zu unterscheiden sind Denkbewegungen, die zwar ge-
gen (mapd) die Meinung (36%x) verstoflen, mit weiteren logischen Uberlegungen aber
als fehlerhaft entlarvt werden kénnen. Sainsbury klassifiziert die Paradoxien deshalb
mit einer Skala von 1 bis 10 je nach Tiefe ihres paradoxalen Gehalts.'3® Wihrend Para-
doxien der ersten Stufe mit vergleichsweise geringem intellektuellem Aufwand aufge-
16st werden koénnen, er nennt das berithmte Barbier-Paradox'®!, fithren Paradoxien der
letzten Stufe in »einen ernsten, ungelosten Disput dariiber, wie mit ihnen zu verfah-
ren sei.«!32 Ein offener Disput aber ergibt sich in der Paradoxienforschung nicht erst,
wenn Losungsmoglichkeiten konkreter Paradoxien diskutiert werden, sondern schon
deutlich frither. So gibt es durchaus andere analytisch-philosophische Versuche, Para-
doxien zu definieren. Sascha Benjamin Fink geht etwa davon aus, dass Paradoxien nicht
erst in Argumentationen und Schlussfolgerungsverfahren entstehen, sondern bereits
in Satzmengen auftreten kénnen. Als potentielle Definition bringt er deshalb den fol-
genden Vorschlag ein: »Eine Menge an Sitzen ist eine Paradoxie genau dann, wenn (i)
man allen Sitzen dieser Menge mehr oder minder gleichermafien und stark zustim-
men wiirde, und (ii) die Verkniipfung all dieser Sitze widerspriichlich ist, und (iii) es
nicht offensichtlich ist, welchen der Sitze wir ablehnen sollten.«!%3 Fink macht damit
folglich darauf aufmerksam, dass es keines linearen Ableitungsverhiltnisses zwischen
einzelnen Sitzen bediirfe, um ein Paradox zu konstituieren. Seines Erachtens geniigt
bereits das Nebeneinander von Sitzen mit Giiltigkeitsanspruch, um Paradoxien an-
bahnen zu konnen. Dafiir greift er exemplarisch die Pinocchio-Paradoxie heraus, die
keine Schlussfolgerung integriert: »Pinocchio sagt nichts aufler: sMeine Nase wichst

179  Antinomien decken sich dabei letztlich mitdem, was als echte Paradoxie oder Paradoxie im engeren
Sinne beschrieben wird. Nach der Definition Elke Brendels bestehen Antinomien »aus zu einan-
der kontradiktorischen Sitzen, die sich jeweils allein mit den als unproblematisch angesehenen
Mitteln eines zugrundegelegten System (sei es nun ein System der Metaphysik oder ein System
der Logik) beweisen lassen.« Elke Brendel, Die Wahrheit iiber den Liigner. Eine philosophisch-
logische Analyse der Antinomie des Liigners. (Grundlagen der Kommunikation und Kognition).
Berlin/New York1992. S. 8. [= Brendel, Wahrheit.] Das bedeutet gleichsam: »Alle Antinomien sind
danach auch Paradoxien; jedoch kann es durchaus Paradoxien geben, die nicht antinomisch sind.«
Gerhard Vollmer, Paradoxien und Antinomien. In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendlén-
dischen Denkens. (Stauffenberg Collogium Bd. 21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbdichle. Tiibin-
gen 1992. S.159-189, hier: S.161. [= Vollmer, Antinomien.]

180 Vgl. Sainsbury, Paradoxien S.13.

181 Das Barbier-Paradox liest sich in einer kiirzeren Fassung wie folgt: »In einem Dorf lebt ein Barbier,
der all diejenigen rasiert — und nur diejenigen —, die sich nicht selbst rasieren. Wer rasiert nun
den Barbier? Wenn er sich selbst rasiert, tut er es nicht (denn er rasiert ja nur die, die sich nicht
selbst rasieren) und wenn er sich selbst nicht rasiert, dann tut er es.« Ben Dupré, 50 Schliisselide-
en Philosophie. Heidelberg 2010. S. 112. Freilich gibt es zahlreiche verschiedene Fassungen dieser
Paradoxie.

182  Sainsbury, Paradoxien S.13.

183  Sascha Benjamin Fink, Progress by Paradox. Paradoxien als Katalysator intellektuellen Fortschritts.
In: Von Schildkréten und Liignern. Paradoxien und Antinomien in den Wissenschaften. Hg. v. Kars-
ten Engel. Minster 2018. S.13-34, hier: S.19. [= Fink, Progress.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

nun.«'® Es wiirde an dieser Stelle wohl zu weit fithren, die Definitionen ausfiihrlich
zu diskutieren und abzuwigen. Fir die Zwecke dieser Arbeit geniigt der Befund, dass
auch innerhalb des analytisch-philosophischen Spektrums disparate Auffassungen dar-
iiber bestehen, wie Paradoxien definiert werden sollten. Was die beiden Zuginge eint,
ist die Fokussierung auf den widerspriichlichen Konflikt von Geltungsanspriichen, der
sich der bindren wahr-falsch-Kategorisierung (zumindest erst einmal) entzieht. In der
Praxis ergibt sich deshalb zumeist auch eine weitreichende Ubereinstimmung in der
Identifikation von Paradoxien, die es ermdglicht, an dieser Stelle zwei Beispiele zur Ver-
anschaulichung vorzustellen. Zuvor aber sei eine weitere Beobachtung eingeschoben,
die sich auf eine zentrale Gemeinsambkeit der analytisch-philosophischen Paradoxien-
verstindnisse bezieht. Als allgemeine Primisse der Auseinandersetzung wird nimlich
vorausgesetzt, dass die zu diskutierenden Sitze die semantischen Voraussetzungen ei-
ner entsprechenden Priifung erfiillen. Basal bedeutet dies etwa, dass sie als Proposi-
tion einen Wahrheits- bzw. Geltungsanspruch erheben. In der konkreten Priifung ist
es deshalb beinahe unerheblich, ob die Paradoxien lebenspraktisch einfach gelost oder
iibergangen werden konnen, indem bspw. einer der widerspruchskonstitutiven Satztei-
le einfach ignoriert wird. Folglich gilt: »Seinen ernsten Platz hat das Paradox [...] in for-
malen Sprachen. Hier miissen um des Funktionierens und der Zwecke willen, zu denen
solche Systeme errichtet werden, die Bedeutungen und Zeichen als eindeutig festgelegt
gelten.«!%5 Im weiteren Gang dieses Kapitels diirfte diese Aussage an Anschaulichkeit
gewinnen.

Nun aber zu den zwei exemplarischen Paradoxien, die ich der Sammlung Sainsbu-
rys entnehme.'®¢ Ein erstes Paradox steht unter dem Titel Der Galgen:

Es ist das Gesetz einer gewissen Gegend, dass all jene, welche in die Stadt hineinwol-
len, nach ihrem Anliegen dort gefragt werden. Wer wahrheitsgemaf antwortet, darf
in Frieden kommen und gehen. Jene, die liigen, werden gehdngt. Was soll mit dem Rei-
senden geschehen, der, nach seinem Begehr gefragt, antwortet: >Ich bin gekommen,
um gehingt zu werden<'®7

Ein zweites Paradox, das unter dem Titel Der Unwiderstehliche Verfiihrer steht, erzihlt
Sainsbury im Riickgriff auf Thomas Storer wie folgt:

184 Ebd.S.17.

185 Josef Simon, Das philosophische Paradoxon. In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendlandi-
schen Denkens. (Stauffenberg Collogium Bd. 21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbiichle. Tiibin-
gen1992. S. 45-60, hier: S. 48. [= Simon, Paradoxon.] Zusammenfassend schreibt Simon: »Die >lo-
gische«Paradoxie stellt sich ein, wenn normale Sprachen wie formale angesehen werden und eine
durchgehende Identitit der Bedeutungen gleicher Zeichen vorausgesetzt bzw. dieses Moment der
Voraussetzung sich durchhaltender Beobachtungen, das als Moment natiirlich auch zu nichtfor-
malen Sprachen gehort, verabsolutiert wird. Entgegen der Sprachwirklichkeit wird dabei davon
ausgegangen, daf} die Bedeutungen dieselben bleiben, so als hatten die Beteiligten sie vor dem
Eintritt in das aktuelle Sprechen flir den gesamten Sprechvorgang abgesprochen.« Ebd. S. 49.

186  Fiir eine Ubersicht zahlreicher Paradoxien inklusive kurzer Anmerkungen vgl. auch: Vollmer, An-
tinomien S.173-188.

187 Sainsbury, Paradoxien S. 299.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

237


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Konstruktion von Verbindlichkeit

Einem erfolglosen Verehrer hat man geraten, seiner Liebsten die folgenden zwei Fra-
gen zu stellen:

(1) Wirst du mir diese Frage ebenso beantworten wie die folgende?

(2) Wirst du mit mir schlafen?

Wenn sie ihr Wort halt, muss sie auf die zweite Frage mit Ja antworten, egal, was sie

auf die erste Frage geantwortet hat.'8®

Beide Paradoxien weisen durchaus Unterschiede auf und eignen sich gerade deshalb,
um das bisherige Theoriematerial zu illustrieren. In beiden Fillen kénnte entsprechend
versucht werden, die oben genannten moglichen Verfahrensweisen zu erproben, um die
Paradoxien aufzulésen. Das heifdt, die Paradoxien miissten in einem ersten Schritt ana-
lytisch zergliedert werden, um anschliefend zu fragen, ob sich ggfs. (b) das Schlussver-
fahren als fehlerhaft entlarven liefSe oder (c) vielleicht eine oder mehrere der Primissen
verworfen werden konnten. Sollte sich eine der beiden Moglichkeiten als (im logischen
Sinne) nachweisbar richtig erweisen, diirfte die Paradoxie damit als aufgeldst gelten.
Gerade hinsichtlich der Kritik der Pramissen ist dabei ein weiterer Hinweis erforder-
lich. Im analytisch-philosophischen Verstindnis ist es nimlich entscheidend, dass die
einzelnen Primissen, die zur Konstitution einer Paradoxie fithren, gleichzeitig giiltig
sind und in einem streng logischen Sinn iiber keine Privalenz verfiigen.’® In diesem
Sinne erledigt sich hier auch Henning Schréers Unterscheidung von supplementiren
und komplementiren Paradoxien, insofern bei ihm nur die letztere Variante auf einer
volligen Gleich-Giiltigkeit der einzelnen Aussagen basiert.”® Supplementire Parado-
xien hingegen »gehen auf Aquivokationen zuriick. Denn bei der supplementiren Para-
doxie besteht die Dominanz eines Aspekts. Deshalb gibt es hier eine Gerichtetheit, ein
Gefille.«*** In einem streng logischen Sinne ergibt diese Differenzierung keinen Mehr-
wert, weil sie die Auflosung der Paradoxie letztlich schon voraussetzt — sofern es eben
nicht um eine rein lebenspraktische Perspektive geht. Auf eine konkrete Priifung der
exemplarischen Paradoxien werde ich an dieser Stelle verzichten, um den Argumentati-
onsgang dieser ersten Replik nicht mit einer notwendig kleinschrittigen Zergliederung
zu belasten. Zielfithrender scheint es mir, an dieser Stelle eine philosophiegeschichtlich
iiberaus zentrale Paradoxie herauszuheben, die im Gang dieser Untersuchung bereits
randstindig vorkam und den Bogen zur radikalkonstruktivistischen Beschiftigung mit
Paradoxien schligt. Es geht um die Liigner-Paradoxie, die in verschiedenen Varianten
vorkommt™?, sich aber in einem simplen Satz verdichten lisst:
Dieser Satz ist falsch.

188 Ebd. S.304.

189 Dass dies lebenspraktisch anders bewertet werden kann, man sich also ohne tiefere Reflexion
einfach dazu entschlieft, die Pravalenz einer der Primissen anzunehmen, um handlungsmafig
nicht blockiert zu werden, ist dabei auch im Feld analytischer Philosophie klar.

190 Vgl. Henning Schréer, Die Denkform der Paradoxalitét als theologisches Problem. Eine Untersu-
chung zu Kierkegaard und der neueren Theologie als Beitrag zur theologischen Logik. (Forschun-
gen zur Systematischen Theologie und Religionsphilosophie Bd. 5). Gottingen1960. S. 45. [= Schro-
er, Denkform.]

191  Ebd.S. 42.

192 So zdhlt etwa das oben bereits erwihnte Pinocchio-Paradox zu den Liigner-Paradoxien.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Versucht man nun, den Wahrheitswert dieser Aussage zu bestimmen, entsteht ei-
ne nicht endende Wechselbewegung aus wahr und falsch.’? Ist der Satz wahr, ist die
Behauptung der Falschheit korrekt und der Satz damit falsch. Ist der Satz aber falsch,
wird performativ die Wahrheit des Satzes erwiesen, womit wiederum seine Falschheit
herausgestellt wird. Sitze dieses Profils lassen sich dabei auch ohne direkten Selbstbe-
zug formulieren, wie Sainsbury anhand eines Beispiels herausstellt:

(A) (Von a am Montag gesagt:) Alles, was f am Dienstag sagen wird, ist wahr.

(B) (Von pam Dienstag gesagt:) Nichts von dem, was a am Montag gesagt hat, ist wahr.
Wenn g und 8 nichts anderes als (A) bzw. (B) am Montag bzw. Dienstag gesagt haben,
dann haben wir eine Paradoxie im Wesentlichen von der Art des Liigners. Angenom-
men, (B) istwahr; dann ist (A) nicht wahr und f wird am Dienstag nichts Wahres sagen.
Da B nur (B) sagt, ist (B) nicht wahr. Wenn (B) also wahr ist, dann ist es nicht wahr. An-
genommen, (B) ist nicht wahr; dann hat a am Montag etwas Wahres gesagt. Da a nur
(A) gesagt hat, ist (A) wahr, d.h., alles, was § am Dienstag sagen wird, ist wahr. Das

schlieft (B) ein, folglich ist (B) wahr. Wenn (B) also wahr ist, dann ist es nicht wahr'%%

Dieser Befund ist insofern bedeutsam, als Selbstreferentialitit allein nicht zu geniigen
scheint, um die Entstehung der Liigner-Paradoxie zu erkliren. Nach Sainsbury beruht
die Paradoxie vielmehr auf Zirkularitit, also auf der Wechselbeziehung der Sitze zu
einander, die nicht zwangsliufig eine Beziehung zu sich selbst einschlief8t.®> An spi-
terer Stelle wird sich die Relevanz dieses Hinweises erweisen (s.u.). Fiir den Moment
geht es eher darum, dass die Liigner-Paradoxien — gemif} Kategorisierung Sainsburys
— »wahrscheinlich die schwierigsten von allen [sind]«*. In ihrer Dissertation ist El-

193 Im Ubrigen gibt es durchaus disparate Auffassungen dazu, ob der Satz iiberhaupt geeignet ist,
mit dieser Frage konfrontiert zu werden. Kannetzky vertritt etwa die folgende Auffassung: »Das
Liignerparadox entsteht, wenn Ausdriicke, die nach grammatischer Definition indikative Sitze
darstellen und von denen im gewdhnlichen Sprachgebrauch aufgrund ihrer grammatischen Form
ein beurteilbarer Gehalt erwartet werden darf, per se als wahrheitsfahige Urteile betrachtet wer-
den.« Frank Kannetzky, Paradoxien, Philosophie und die Vollstindigkeit der Wissenschaften. In:
Von Schildkréten und Liignern. Paradoxien und Antinomien in den Wissenschaften. Hg. v. Kars-
ten Engel. Miinster 2018. S.181-210, hier: S. 201. [= Kannetzky, Paradoxien.] Im Hintergrund dieser
Einschatzung steht die Frage, ob der Ligner-Satz als so semantisch angemessen geformt gelten
kann, um wahrheitsfahig sein zu kénnen: »Wir fragen: >Ist F(a) wahr oder falsch?, aber wir fra-
gen gewohnlich nicht: >Gehort a tberhaupt zu den Dingen, die unter den Begriff F fallen kdénnen?<
oder>Benennt a iiberhaupt einen (und nur einen) wohlbestimmten Gegenstand, von dem etwas
ausgesagt werden kann?, sondern setzen stillschweigend voraus, dass dies der Fall ist und sehen
damitdie Prasuppositionen logischen SchlieRens als erfillt an. Man befreit sich aus dem Paradox,
indem man (an)erkennt, dass die Logik nicht auf beliebige, grammatisch wohlgeformte indikative
Satze anwendbar ist, sondern nur auf auch semantisch wohlgeformte, also auf solche mit einem
sbeurteilbaren Inhalt«« Ebd. S. 199. Deutlicher wird Vollmer, der hinsichtlich der Liigner-Paradoxie
meint:»[W]irvermeiden die Antinomie, indem wir diesen und dhnlichen antinomischen Gebilden
die Anerkennung als Satz verweigern, sie gar nicht erst als Sitze ansehen, auch wenn sie sich noch
so artig als Satze, noch so>Satz-artig« geben.« Vollmer, Antinomien S.163.

194 Sainsbury, Paradoxien S. 259.

195 Vgl.ebd.S. 259. Selbstreferentialitat ist konstitutiv zirkular, Zirkularitat hingegen nicht unbedingt
selbstreferentiell.

196 Ebd.S. 235.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

239


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Konstruktion von Verbindlichkeit

ke Brendel verschiedenen Versuchen nachgegangen, die Paradoxalitit aufzulésen. Das
fangt bei der Behauptung mancher Scholastiker an, bei der Liigner-Paradoxie handle es
sich um keine Paradoxie bzw. Antinomie, sondern um eine Aussage, deren Gehalt sich
klar bestimmen lieRe'®?, und endet bei verschiedenen Versuchen des 20. Jahrhunderts.
Brendel kommt zu dem Schluss, dass keiner der vorgestellten Ansitze wirklich taugt,
um die Lagner-Paradoxie aufzuldsen ohne sich dabei nicht wieder auf weiteren Argu-

mentationsebenen in Paradoxien zu verfangen.'*8

Sie hat deshalb selbst eine Losung
entwickelt, die mit einem hohen theoretischen Aufwand dafiir votiert, die Paradoxie
dadurch als falsch zu erweisen, dass nicht mehr von der einen Welt als Bezugsrahmen
ausgegangen wird, sondern von verschiedenen moglichen Welten. Auch Brendels Argu-
mentation kann an dieser Stelle nicht vollstindig nachvollzogen werden. Entscheiden-
der ist hier, welche Einsichten sie trotz ihres eigenen Losungsvorschlags als Ergebnisse
ihrer Arbeit ausweist. Nach Brendel zeigt sich, »dal das menschliche Reflexionsvermo-
gen prinzipiell unbegrenzt ist. Zu jedem noch so reichhaltigen System kann ein duflerer
Standpunkt bezogen werden.«'*® Sie kommt zu diesem Ergebnis auf der Grundlage von
Beobachtungen der verschiedenen Lésungsansitze der Liigner-Paradoxie. Diese

zeigen, daf$ kein universelles Sprachsystem formulierbar ist, in dem alles potentiell
sprachlich Formulierbare auch innerhalb dieses Systems darstellbar ist. Sprache ist so-
zusagen niemals durch Sprache einholbar. Es wird prinzipiell immer Aussagen geben,
die keine Aussagen des zugrundegelegten Sprachsystems sein kénnen.?°°

Was hier als Ergebnis prisentiert wird, lisst sich letztlich als verdichtete Einsicht in die
erkenntnistheoretische Kontingenz lesen. Diese Einsicht aber wird auch in analytischer
Perspektive nicht unbedingt negativ konnotiert. So meint etwa Matthias Wille:

Das Paradoxe gehort zur Wissenschaft wie die Wahrheit. Es gibt ihr Richtung, befeu-
ertihre Entwicklung und ist Ausdruck ihrer Grenzen. Das Paradoxe in der Wissenschaft
ist unvermeidbar, weil sich die menschliche Vernunft mit weniger als der Grenzerfah-
rung nicht zufriedengeben kann. Es ist unverzichtbar, weil sich seit den Anfingen eine
unbandige forschende Neugier aus ritselhaften Paradoxien speist, und es ist unbe-
zahlbar, weil wir der Auflésung paradoxer Konstellationen grofiartige philosophische

197 Vgl. u.a. Brendel, Wahrheit S. 25-40.

198 Brendel bilanziert: »Verlafit man den Rahmen einer klassischen zweiwertigen Logik, indem man
etwa mehrwertige Semantiken oder Wahrheitsliicken annimmt, so 16st sich zwar die urspriing-
liche Liigner-Antinomie auf, jedoch lassen sich dann mittels metatheoretischer Begriffe erneute
(verstirkte Ligner-)Antinomien bilden.« Ebd. S. 212.

199 Ebd.S. 214.

200 Ebd. S.212. Ebenso raumt Sainsbury am Ende seiner Uberlegungen ein: »Die Erérterung ist oh-
ne Entscheidung geblieben«. Sainsbury, Paradoxien S. 297. Noch im Jahr 2020 konstatiert Martin
Pleitz: »Der weitgehende Dissens unter den Experten dariiber, welcher Ansatz am angemessens-
ten ist, bedeutet strenggenommen, dass die Paradoxien bis | heute ungelést sind.« Pleitz, Wider-
spriiche S. 98f.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Werkzeuge verdanken. Das Paradoxe in den Wissenschaften gilt es nicht zu fiirchten,
sondern zu achten.?®!

Wille erginzt, es erscheine ihm »unabinderlich, dass die Vernunft zuweilen in anti-
nomische oder paradoxe Konstellationen gerit.«*** Trotz dieser anerkennenden Ein-
ordnung legt es die analytische Philosophie auf die Auflésung von Paradoxien an. Das
ist angesichts ihres Profils durchaus verstindlich, weil das Eingestindnis der Unmog-
lichkeit, manche Paradoxien (v.a. Liigner-Paradoxien aber auch Russellsche-Antinomie*3)
aufzuldésen®*, logische Anschlussschwierigkeiten evoziert. Das gesamte logische Sys-
tem inklusive seiner Voraussetzungen kann im Gefolge solcher Erwigungen zur Dispo-
sition gestellt werden. Was folgt daraus etwa fiir das Bivalenzprinzip, dessen Geltung
ja durch die Paradoxien angefragt wird? Und welche Konsequenzen resultieren fiir die
Regeln logischer Schlussfolgerung inklusive des Nichtwiderspruchsprinzips??®> Auch
in der analytischen Diskussion scheinen diese Fragen offen bearbeitet zu werden - so
legt es zumindest Slater nahe.2°® Klar aber ist, dass die sog. dialethistische Option, die
nach Sainsbury davon ausgeht, »dass einige Widerspriiche akzeptabel sind«*°7, nicht
als befriedigende Losung empfunden wird, auch wenn explizit anerkannt wird, dass

201 Matthias Wille, Das Paradoxe in der Wissenschaft. Unvermeidbar, unverzichtbar, unbezahlbar. In:
Von Schildkréten und Liignern. Paradoxien und Antinomien in den Wissenschaften. Hg. v. Karsten
Engel. Miinster 2018. S. 35-48, hier: S. 35.

202 Ebd.S.36.

203 Andieser Stelle geniigt es, eine Kurzfassung der Antinomie zu zitieren: »Mengentheoretische Fas-
sung: Wir nennen eine Menge normal, wenn sie sich nicht selbst als Element enthélt. Fragen wir
uns, ob die Menge N aller normaler Mengen normal ist oder nicht, so verstricken wir uns in Wider-
spriiche. Nimmt man an, N sei selbst normal, so muss N sich selbst als Element enthalten (weil
N alle normalen Mengen enthilt), ist also nicht normal (weil N sich selbst als Element enthiel-
te). Nimmt man an, N sei nicht normal, so bedeutet das, N enthélt sich selbst als Element; da N
aber nur normale Mengen enthilt, miisste N dann normal sein.« Veit Pittioni, Art. Russellsche-
Antinomie. In: Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und Definitionen. Stuttgart 32008. S. 535.

204 Auch Kannetzky »fallt auf, dass sich bestimmte Paradoxien aufgrund ihrer Folgeprobleme den
oben genannten Losungsversuchen entziehen.« Kannetzky, Paradoxien S.190.

205 Sainsbury skizziert das Problem wie folgt: »Aus einem Widerspruch kann alles abgeleitet wer-
den. Fir den klassischen Logiker ist das ganz unproblematisch, da er der Auffassung ist, dass kein
Widerspruch wahr ist. Auch wenn Argumente mit kontradiktorischen Pramissen klassisch giiltig
sind, sind sie nicht schlissig: Wir konnten sie niemals dazu verwenden, irgendetwas abzulehnen,
dawirniemals die Pramissen beweisen kénnten.«Sainsbury, Paradoxien S. 283. Was hier beschrie-
ben wird, ist letztlich eine Blockade sinnvoller Anschlussmoglichkeiten, die den Ausschluss der Pa-
radoxien nahelegt, darin aber zu neuen Problemen fiihrte, weil die Paradoxalitit ja gerade auch
ein Moment der Gliltigkeit involviert. Die Situation miindet nach Sainsbury in einem »Patt«. Ebd.
S.292.

206 Vgl. Slater, Art. Paradoxes.

207 Sainsbury, Paradoxien S. 281.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

241


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Konstruktion von Verbindlichkeit

sie sich logisch nicht ausriumen lisst.2°® Dies leitet zum radikalkonstruktivistischen
Paradoxienverstandnis tiber.

B) Paradoxien radikalkonstruktivistisch beobachten

Das Paradoxienverstindnis des radikalen Konstruktivismus weist im Vergleich zu den
bereits explizierten, an der klassischen Logik orientierten Uberlegungen einige Unter-
schiede auf.

In der radikalkonstruktivistischen Perspektive, die sich bekanntermafien der on-
tologischen Orientierung des Realismus verweigert, entstehen Paradoxien vor allem
durch Selbstreferentialitit. Der im vorigen Abschnitt eingespielte Hinweis, man kénne
etwa den Ligner ohne direkte Selbstreferenz konstituieren (s.o.), fiigt dieser Auffas-
sung keinen Bruch zu. Weniger als um den konkreten Satz geht es nimlich um das
erkenntnistheoretische Rahmenkonzept. Im Gegensatz zu realistischen Optionen re-
flektiert der radikale Konstruktivismus zwar auf die Unterscheidungen von Wirklich-
keit und Realitit, Subjekt und Objekt etc., nimmt fiir sich aber in Anspruch, diese
Unterscheidungen selbst nicht zur Grundlage der eigenen Theoriearbeit zu machen.
Am Beginn radikalkonstruktivistischen Denkens steht das jeweilige erkennende Sys-
tem und die Einsicht in seine Selbstverwiesenheit. Bei Maturana verdichtet sich dies
im Autopoiesis-Gedanken: »Wenn Lebewesen Systeme sind, deren Komponenten durch
das System gebildet sind und die zugleich das System mitkonstituieren, stellt sich die
Frage, ob ihre Konstitution adiquat mit linearen Kausalititsvorstellungen und der klas-
sischen Logik beschrieben werden kann.«**® Das erkennende System beginnt bei sich
und kommt auch im Versuch, von sich abzuweichen, stets zu sich zuriick:

Der Erkennende und das Erkannte, der Beobachter und das Beobachtete erscheinen
in einer unauflésbaren Weise miteinander verflochten. Und es ist dieses zirkular an-
gelegte Verstindnis des Erkenntnisprozesses, das auf einen weiteren Topos des Kon-
struktivismus hindeutet: das Interesse an zirkuldren und paradoxen Denkfiguren. Dieses
Interesse manifestiert sich in der intensiven Auseinandersetzung mit dem Phianomen
der Rekursion. Gemeint ist damit die neue Einspeisung eines generierten Outputs als
ein neuer Input in das System; das Resultat einer Operation wird als Ausgangspunkt
derselben Operation verwendet, die erneut als Ausgangspunkt dieser Operation dient

U.SW.Z10

Pérksen fithrt diesen Gedanken weiter aus:

Das Prinzip der Zirkularitit liegt auch dem Konzept der | Autopoiesis zugrunde: In
einem strengen Sinne geht es um die strikt zirkuldre Selbstreproduktion von etwas
aus sich selbst heraus. Ebenso begegnet man ihm, wenn man sich mitdem Konzeptder

208 »Mit einigem Unbehagen komme ich zu dem Schluss, dass keine der von mir vorgetragenen Er-
widerungen einen fahigen rationalen Dialethisten zur Aufgabe zwingen.« Ebd. S. 283. Vgl. auch
ebd. S. 292. Ohne Unbehagen kommentiert Pleitz: »Im Bereich der philosophischen Logik und der
analytischen Philosophie im Allgemeinen muss der Dialetheismus heutzutage als eine seridse
Theorie ernst genommen werden.« Pleitz, Widerspriiche S.107.

209 Wallich, Autopoiesis S. 272.

210 Porksen, Schliisselwerke S. 24.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Autologie befasst, das besagt: Ein Begriff bedarf seiner selbst, um definiert zu werden.
Kommunikation braucht Kommunikation, um sich bestimmen zu lassen; Bewusstsein
benotigt Bewusstsein, um Thema zu werden; Erkennen setzt Erkennen voraus, um sich
beobachten zu lassen usw.”™

Hinzu tritt die Rede von der operationalen Geschlossenheit, die eng mit den Uberlegun-
gen zur Autopoiesis verbunden ist und mit ihr Zirkularitit auf den Bereich biologischer
Systeme tibertragt. In ihrem Gefolge werden dann auch erkenntnistheoretische Fragen
virulent. Sie ergeben sich aber erst aus der umfassenden Bearbeitung von Zirkularitit
als allgemeinem Phinomen. Die Kybernetik zweiter Ordnung hat diese Einsicht zum
Programm ihres Arbeitens erklirt.”™> Sie beschiftigt sich mit zirkuliren statt linearen
Prozessen und gerit damit unweigerlich in Konflikt mit klassischen Ableitungsformen
der Logik:

Sicherlich, als die Kybernetiker daran dachten, in die Zirkularitdt von Beobachten und
Konversieren einzusteigen, begaben sie sich auf verbotenes Terrain. Im allgemeinen
Fall des zirkularen Schlusses bedeutet A impliziert B; B impliziert C; und — zum allge-
meinen Entsetzen — C Impliziert A! Oder, im reflexiven Fall: A impliziert B; und — Oh,
Grauen!— B impliziert Al Und nun des Teufels Spaltfufs in seiner reinsten Form, in der
Form der Selbst-Referenz: A Impliziert Al —ein Greuel! Ich mdchte Sie nun bitten, mir
in ein Land zu folgen, in dem es nicht verboten ist, sondern in dem man ermutigt wird,
iiber sich selbst zu sprechen (was kénnte man auch sonst tun?).?'3

Dieses Land ist von Foersters Kybernetik zweiter Ordnung. Wendet man ihre Uber-
legungen auf die Erkenntnistheorie an — wie der radikale Konstruktivismus es tut —,
gerit die Selbstbeziiglichkeit aller Erkenntnis in den Blick, die in der direkten Folge die
Idee, man konne iiber beobachtungsunabhingige Entititen beobachtungsunabhingi-
ge Aussagen treffen, in Mitleidenschaft zieht. Die Kybernetik zweiter Ordnung bedient
sich entsprechend »zirkulirer Denkfiguren, sie bevorzugt paradoxe Formulierungen
und »autologische« Begriffe, die auf die Selbstreferentialitit unseres Erkennens verwei-
sen«*#, Die Zirkularitit wird erkenntnistheoretisch als Selbstreferenz prizisiert. Dies
gilt fiir explizit selbstreferentielle Sitze ebenso wie fiir Sitze, die grammatikalisch oh-
ne einen direkten Eigenbezug auftreten. Es geht also weniger um eine formale Analyse
einer konkreten Proposition als um die dahinterstehende (theoretische) Perspektive.
Entsprechend unerheblich wird die Frage, ob ein Ligner-Paradox ohne direkte Selbst-
referenz ausgedriickt werden kann oder nicht. Die selbstbeziigliche Liigner-Paradoxie
dient letztlich als blof3e Illustrationsfliche, um einen grundsitzlichen Konflikt anzu-
zeigen:

Aber wir wissen auch, Zirkularitit und Selbstbeziiglichkeit sind Pathogene in der Or-
thodoxie, dennsie fithren zu Paradoxien. Erinnern wir uns doch an die selbstbeziigliche

211 Ebd.S. 24f.

212 Vgl. Kap. 2.3.1.

213 Foerster, KybernEthik S. 64.
214  Siebert, Nutzlosigkeit S. 37.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

243


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24t

Konstruktion von Verbindlichkeit

Aussage >Ich bin ein Liigner, die wahr ist, wenn sie falsch, und falsch, wenn sie wahr
ist. So etwas kann man nicht brauchen! So etwas einzufiihren, ist Hiresie!*'>

Und weiter von Foerster:

Fir Leute, die sich fiirchten, daf sich eine Paradoxie in irgendeiner Form entwickelt,
ist>lchc<eine duferst gefahrliche Angelegenheit, dennsich<enthilt eine fundamentale
Selbstbeziiglichkeit. Die Paradoxien in der Logik sind historisch aus der Selbstbeziig-

lichkeit —als Variationen des >Ich«— entstanden.?'®

Das Ich macht die Selbstbeziiglichkeit des Denkens, die aus der Gebundenheit an die ei-
gene Perspektive resultiert, explizit. Die Selbstthematisierung umweht deshalb immer
ein paradoxaler Hauch. Dies wird in der Reflexion auf die eigene Identitit deutlich.
Solche Versuche

stehen [..] in der Tradition der klassisch-modernen Theorie des bewussten Subjekts,
dessen Identitidt mitsich selbst zwar vorausgesetzt werden konnte, das damit aber auf
das klassische Problem des Reflexionszirkels gestofden wurde: Subjekt und Objekt der

Reflexion fallen ineins und erzwingen damit [einen] unendlichen Regress.?"’

215 Foerster, Parabel S.117.

216 Foerster, Anfang S.194. An spiterer Stelle im selben Werk fiihrt er dazu weiter aus: »Fiir mich stellt
das >Ich< einen zusammengeklappten rekursiven Operator von unendlicher Tiefe dar, aber man
kann mit ihm operieren, man kann ohne weiteres damit operieren.« Ebd. S.196.

217 Armin Nassehi, ICH-Identitat paradox. In: Das individualisierte Ich in der modernen Gesellschaft.
Hg.v. Gerd Nollmann/Hermann Strasser. Frankfurt a.M./New York 2004. S. 29-44, hier: S.33. [=
Nassehi, ICH.]

Wenn ich im Folgenden verstarkt auch systemtheoretische Perspektiven einbeziehe, dann ist dies
vor allem durch die Nahe beider Denklinien zu begriinden. Diese Nihe ist gerade im Falle Luh-
manns kein Zufall, sondern das Ergebnis einer Rezeption radikalkonstruktivistischen Denkens. Er
hatsich produktivauf Heinz von Foerster und seine Kybernetik zweiter Ordnung bezogen, aus dem
Feld des radikalen Konstruktivismus aber vor allem Theorieanleihen bei Maturana gemacht. Die
Entlehnung des Autopoiesis-Begriffs steht dafiir, die Uberschneidung in der fiir beide zentralen
System-Umfeld-Differenzierung ebenso. Vieles von dem, was in der systemtheoretischen Debatte
bei und auch nach Luhmann (iber Paradoxien formuliert wurde, fudt in dieser Weise auf Pramis-
sen, die in dieser Untersuchung als radikalkonstruktivistisch gelabelt wurden. So setzt sich etwa
die besondere Reflexion auf Paradoxien der Selbstreferenz, die sich vor allem bei von Foerster und
seiner Kybernetik zweiter Ordnung abzeichnet, in dem fort, was etwa Nassehi zu Paradoxien sagt.
ZuLuhmanns Adaption des radikalen Konstruktivismus zitiere ich ausschnittsweise einige Anmer-
kungen Dirk Baeckers: »Diese Situation war bezeichnend fiir das Verhiltnis von Heinz von Foerster
und Niklas Luhmann. Luhmann bewunderte von Foerster wie er nur wenige andere Menschen be-
wunderte, bestand jedoch immer darauf — das zeigt seine Reaktion auf von Foersters Vortrag zum
sechzigsten Geburtstag Luhmanns in Bielefeld (abgedruckt in: Teoria Sociologica, Bd 2, Urbino
1998) —, das [sic!] die Naturwissenschaften keinen Anspruch darauf erheben kénnen, das Thema
Komplexitat im 19. Jahrhundert zeitlich vor den Sozialwissenschaften entdeckt zu haben. Des-
wegen miifiten sich die Sozialwissenschaften auch nicht vorschreiben lassen, wie sie mit dieser
Komplexitat, etwa mit Hilfe der entsprechenden Mathematik, umzugehen haben. Heinz betrach-
tete mit grofitem Respekt das umfangreiche Werk Luhmanns, mit dem dieser die Soziologie auf
die Hohe der Systemtheorie brachte, war jedoch enttiuscht davon — das berichtet er in seinem
1997er Interviewbuch >Der Anfang von Himmel und Erde hat keinen Namen<—, daf Luhmann den
Gedanken der Rekursivitat nicht wirklich ernst nehmen wiirde. Fiir Heinz ist nicht die Komplexi-

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Die Identititsreflexion gestaltet sich niherhin als Beobachtung zweiter Ordnung, weil
der Prozess auf sich selbst angewendet wird: Bewusstsein beobachtet Bewusstsein. Dies
aber ist wiederum mit blinden Flecken verbunden. Nassehi spricht in diesem Zusam-
menhang von der iiberraschten Identitit, insofern die jeweiligen Systeme »ihre jeweili-
gen Gegenwarten nicht >sehen< kénnen und somit stets von sich selbst iiberrascht wer-
den.«**® Auf dieser Grundlage bauen Nasssehi zufolge dann auch die Paradoxien auf:
»Systemtheoretisch gesprochen, geraten selbstbeziigliche Systeme in Paradoxien, weil
sie sich in ihren Operationen, in denen sie sich auf sich selbst beziehen, nicht vollstin-
dig beobachten kénnen«**. Da der radikale Konstruktivismus nun aber von einer um-
fassenden Selbstbeziiglichkeit ausgeht und lebende Systeme grundsitzlich unter dieses
Vorzeichen stellt, erscheint die Paradoxalitit nicht als eine Moglichkeit neben anderen,
sondern wird zum Prinzip — gerade in Erkenntnisprozessen. Die Unvollstindigkeit von
Beobachtungen lisst sich hier nicht dadurch aufheben, dass die Beobachtungsebene
gewechselt wird. Kurzum: Auch bei einer Beobachtung zweiter Ordnung treten blinde
Flecken auf. Wenn also etwa die wissenschaftliche Leitunterscheidung von wahr und
falsch®*© angesichts der Frage beobachtet wird, ob sie wiederum wahr oder falsch ist,
wird sich daraus keine Antwort ableiten lassen, die nicht wiederum mit der gleichen
Frage konfrontiert werden konnte. Auch dies also »fithrt nur in den infiniten Regress
der Frage, welcher Beobachter nun dies wieder beobachtet.«**! Die Selbstreferentialitit
als Motor der Paradoxie erweist sich nach Luhmann also vor allem in der Reflexion auf
die Unterscheidungspraxis. Systemtheoretisch wie auch radikalkonstruktivistisch be-
setzen Entscheidungen, im beidseitigen Rekurs auf Spencer-Brown und sein berithmtes

»draw a distinctionl, die erkenntnistheoretische Schaltstelle?%?:

Die Wahl der Anfangsunterscheidung wird als eine Fundamentaloperation des Den-
kens begriffen, sie erzeugt in der Korrelation mit anderen Unterscheidungen und Be-
zeichnungen Wirklichkeiten, die man vermeintlich in einem externen, von der eige-
nen Person abgeldsten Raum vermutet. Jeder Beobachter ist Giber die gewéhlte Un-
terscheidung, diesem Urprinzip der Realitdtskonstruktion, mit dem Unterschiedenen

tat (Wenn jemand so ignorant ist, sich mit Komplexitit auseinandersetzen zu wollen, bleibt er
auch so<), sondern die Rekursivitat das eigentliche Thema.« Dirk Baecker, Das Auge des Kojoten:
Besuche bei einem Magier. In: Human Becoming — Becoming Human. FS Heinz von Foerster. Hg. v.
Monika Brocker/Alexander Riegler. Disseldorf 2000. URL: https://www.univie.ac.at/constructivism
[HvF/festschrift/baecker_de.html (abgerufen am: 17.06.2021).
Dieser Hinweis steht aber weder in einem theoriegenetischen noch rezeptionsgeschlichtlichen
Interesse im engeren Sinne, er zielt vielmehr darauf ab, die Kompatibilitat von radikalem Kon-
struktivismus und Systemtheorie gerade in der Frage nach dem jeweiligen Umgang mit Paradoxi-
en deutlich zu machen und damit zu plausibilisieren, weshalb in diesen Abschnitt auch Aussagen
hinzugezogen werden, die gemeinhin als systemtheoretisch verstanden werden.

218 Nassehi, ICH S. 41.

219 Armin Nassehi, Muster. Theorie der digitalen Gesellschaft. Miinchen 32019. S. 253.

220 Vgl. u.a. Niklas Luhmann, Differentiation of Society. In: The Canadian Journal of Sociology 2 Heft
1(1977). S. 29-53, hier: S.38.

221 Luhmann, Massenmedien S. 142. Theologisch hat sich das Problem des infiniten Regresses vor al-
lem in der Vorstellung einer causa prima und ihren kausalen Konsequenzen angemeldet.

222 Vgl. Wallich, Autopoiesis S. 473.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

245


https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html
https://www.univie.ac.at/constructivism/HvF/festschrift/baecker_de.html

246

Konstruktion von Verbindlichkeit

verbunden und erzeugt tiber die Art und Weise der Beschreibung unvermeidlich im-
merauch Elemente der Selbstbeschreibung, die potenziell ihrerseits wiederum andere

Beobachter zu Untersuchungen und Einschitzungen motivieren kénnen.??3

Jede Unterscheidung ist in dieser Weise mit blinden Flecken behaftet, weil sie als Aus-
wahl keine Vollstindigkeit erreichen kann und darin auflerdem zu dem erkennenden
System zuriickfithrt, das die Unterscheidung treffen muss. Die Zirkularitit setzt sich
somit operativ grundlegend fort. Die leitenden Unterscheidungen selbst werden relati-
viert. Exemplarisch kann dafiir die fiir Maturana zentrale und von Luhmann iibernom-
mene System-Umwelt-Unterscheidung stehen. Auch diese Unterscheidung von Innen-
und Auflenbereich kann nur von dem System ausgehen und bleibt damit operativ an
das Innen gebunden. Jede Bestimmung des Auflen geht in dieser Weise auf das In-
nen zuriick. Ahnlich liegt es im Fall der Immanenz-Transzendenz-Unterscheidung, die
sich nur in der Immanenz des konkreten Systems durchfithren lisst. Eine von diesen
Unterscheidungen und ihrer eigenen Position unabhingige >reine Erkenntnis< wird vor
diesem Hintergrund ausgeschlossen. Letztlich zeichnet sich hier ein bedeutsames Be-
grindungsmuster erkenntnisskeptischer Positionen ab:

To know whether things really are as they seem to be, we must have a procedure for
distinguishing appearances that are true from appearances that are false. But to know
whetherour procedure is a good procedure, we have to know whether it really succeeds
in distinguishing appearances that are true from appearances that are false. And we
cannot know whether it does really succeed unless we already know which appear-

ances are true and which ones are false. And so we are caught in a circle.?**

Die Paradoxien, die sich auch nach analytisch-philosophischer Diagnose aus Zirkulari-
tit ergeben, werden zum Inbegriff erkenntnistheoretischer UnabschliefRbarkeit.?2* Das
radikalkonstruktivistische Spiel mit der eigenen Paradoxalitit steht in diesem Zusam-
menhang. Ich erinnere etwa an von Foersters paradoxale Selbstverfliissigung: »Meine
Lehre ist, dafy man keine Lehre akzeptieren soll.«*%¢ Fiir Luhmann lassen sich Formen
wie diese als konsequente Inkonsequenz lesen:

Schon die rhetorische Tradition hatte die Figur des Paradoxes als Technik der Erschiitte-
rung des festgefahrenen Glaubens, einer communis opinio, eines common sense emp-
fohlen. Diese Funktionsbeschreibung kann heute mit der Kybernetik zweiter Ordnung
verbunden und dadurch erkenntnistheoretisch begriindet werden. Man hatimmer die
Méglichkeit, nach dem Beobachter zu fragen, aber diese Frage lauft, auf sich selbst be-
zogen, auf ein Paradox auf, und zwar auf ein injunktives Paradox. Sie fordert dazu auf,
etwas sichtbar zu machen, was fiir sich selbst unsichtbar bleiben muf. Sie widerspricht

223 Porksen, Schliisselwerke S. 22.

224 Roderick Chisholm, The Problem of the Criterion. In: Epistemology. Contemporary Readings. Hg. v.
Michael Huemer. New York 2002. S. 590-601, hier: S. 590. Zitiert nach: Staver, Skepticism S. 27.

225 Ahnlich merkt Wallich an: »Paradoxa versinnbildlichen die Zirkularititen des Erkennens, sie wer-
den als Potential zur Dynamisierung statischer Konstellationen herangezogen.« Wallich, Autopo-
iesis S. 274.

226 Foerster/Porksen, Ligner S.163.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

sich selbst. Sie vollzieht einen performativen Selbstwiderspruch und vermeidet es da-
durch, dogmatisch aufzutreten oder Rezepte zu verschreiben.??

Luhmann arbeitet damit die Paradoxie als Moglichkeit heraus, »die eigenen Aussagen in
einer flexiblen, offenen und leichten Weise zu vertreten, um nicht schon in der Art der
Darstellung den eigenen Thesen zu widersprechen.«*28 Zugleich macht er noch einmal
darauf aufmerksam, dass auch diese Formen nicht aus der Unterscheidungslogik aus-
brechen kénnen: »We arrive, then, at the autological conclusion that the observing of
observers and even the operation of self-|observation is itself simply observation in the
usual sense — that is, making a distinction to indicate one side and not the others.«**°
Unterscheidung und Beobachtung sind die Muster der Erkenntnis und operativ mit Pa-
radoxien behaftet. Letztere werden damit ebenfalls zu einem ubiquitiren Muster?3°,
das sich aber freilich auch ausblenden lisst. Fiir diesen Versuch stehen der Realismus
und die in seinem Namen durchgefithrten Versuche, Paradoxien aufzulosen.

Ontological metaphysics presents itself, hiding its paradox, as the science of sub-
stances and essences, of individual beings (substances) and generic entities (essences)
that may exist and be visible (for angels only) as ideas. There is no non-being in this
world, this universitas rerum, but there are perfect and corrupt natural forms and, in

cognition, true and false opinions."

Diese Denkform basiert aber eben auf der Ausblendung ihrer eigenen Paradoxalitit,
weil Ausgangsunterscheidungen getroffen werden, die nicht als solche beobachtet wer-
den. Dabei lisst sich auch das realistische Projekt recht einfach »paradox formulieren,
wenn man sich fragt, wie es >moglich« sei, dafd aus einem subjektiven Horizont heraus
»die« objektive Wahrheit erkannt und ausgesagt werden kénne.«*3*

Hinsichtlich des Paradoxienverstindnisses formiert sich hier also die Konfliktlinie
der (ebenfalls kontingenten und potentiell paradoxalen) Unterscheidung von Konstruk-
tivismus und Realismus. Letzterer wird hier durch den klassisch-logischen bzw. ana-
lytisch-philosophischen Zugang reprisentiert. Dem radikalen Konstruktivismus wie
auch der Systemtheorie geht es nicht darum, Paradoxien einfach aufzulésen, um die
Unversehrtheit der Logik gewihrleisten zu kénnen. Vielmehr wird dieses Unterfangen
als wenig sinnvoll erachtet. So hilt etwa von Foerster fest:

Schon im Vorwort der Principia Mathematica, die Bertrand Russell und Albert North
Whitehead verfat haben, werden selbstbeziigliche Aussagen dieser Art gewisserma-
Ren verboten. Es ist diesen hervorragenden Logikern durchaus klar, dafs es die Selbst-

227 Luhmann, Massenmedien S. 145

228 Porksen, Beobachtung S. 21.

229 Niklas Luhmann, The Paradoxy of Observing Systems. In: Cultural Critique 31 (1995). S. 37-55, hier:
S. 44f. [= Luhmann, Paradoxy.]

230 Oder wie Wallich im Riickgriff auf Luhmann formuliert: »Jede Erkenntnis bzw. Beobachtung ist
paradoxal geprigt, da es selbst den Unter|schied von Unterscheidung und Indizieren aktualisiert.«
Wallich, Autopoiesis S. 508f.

231 Luhmann, Paradoxy S. 49.

232 Simon, Paradoxon S. 50. Simon bezieht sich dabei auf Kant, dem er attestiert, dieses Paradox nicht
ausgeraumt zu haben. Vgl. ebd. S. 50.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

247


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Konstruktion von Verbindlichkeit

beziiglichkeit sein muR, die das merkwiirdige Paradoxon erzeugt. Das heifst, daf ge-
naugenommen schon das Wdrtchen Ich, das ja stets die Selbstbeziiglichkeit etabliert,

nicht mehr verwendet werden diirfte. Das ist natiirlich grotesk.?33

In der Diagnose des Zustandekommens von Paradoxien gibt es entsprechend durch-
aus Ahnlichkeiten. Die daraus resultierenden Schliisse weichen aber stark voneinan-
der ab. Etwas pathetisch leitet von Foerster ein: »Russell kimpfte mit den Paradoxi-
en wie Siegfried mit dem Drachen: Ein winziger Punkt, ein unentrinnbarer Rest an
>Verwundbarkeit« und >Anfilligkeit« blieb erhalten.«*** Wihrend das Eingestindnis ei-
nes solchen Rests nun als Auftrag interpretiert werden konnte, diesen logisch zu be-
seitigen®®®, versteht von Foerster ihn stattdessen als Hinweis darauf, dass ein solches
Unterfangen grundsitzlich scheitern muss. Er schligt deshalb eine Umdeutung vor:
»die in den Paradoxien verankerte Zirkularitit [zeigt] sich nicht als circulus vitiosus,
sondern als circulus creativus«®3®. Das ist auch deshalb moglich, weil Paradoxien im
radikalkonstruktivistischen Verstindnis keine ontologischen Widerspriiche verbiirgen,
sondern rein auf die Erkenntnis- und Beobachtungsoperationen hinweisen. Beobach-
tung meint demnach eben nicht das Auffinden einer beobachtungsunabhingigen (rea-
len) Paradoxie, sondern fillt immer schon mit ihrer Konstitution zusammen. Dabei ist
es aber durchaus moglich, an die Ausfithrungen des vorherigen Abschnitts und damit
an die logische Paradoxienbearbeitung anzuschliefien, insofern es dort tiberwiegend
um semantische Operationen ging, die erst einmal unabhingig von der Frage bear-

233 Foerster/Porksen, Ligner S.119.

234 Foerster, Anfang S.195. Im Hintergrund steht Russels Vicious Circle Principle, das im Ubrigen nicht

nurvon Foerster in dieser Weise interpretiert wird. So merkt Slater an: »It effectively imposes a ban
on all forms of self-reference, and so Russell’s uniform solution to the paradoxes is usually thought
to be too drastic.« Slater, Art. Paradoxes. Und auch Vollmer schreibt, dass »diese Lésungen nicht
restlos befriedigen [konnen]. Sie leisten namlich zuviel. SchlieRlich fithren nicht alle Selbstbeziige
zu Widersprichen. Sie sind also nicht alle schadlich oder vitigs, und Unschadliches braucht man
eigentlich nicht zu verbieten. [...] Das Verbot saimtlicher Selbstbeziige entspricht damit der Ampu-
tation eines ganzen Beines, bei dem nur ein Zeh entziindet ist.« Vollmer, Antinomien S. 171. Wobei
sowohl Vollmer als auch Slater aus einer eher realistischen Perspektive argumentieren.
Aus der >Entdeckung« der sog. Russellschen Antinomie resultierten, wenn man der Darstellung
Sommaruga-Rosolemos folgt, recht erhebliche Schwierigkeiten fiir die betroffenen Bereiche: »Et-
liche, auch renommierte Mathematiker (z.B. Poincaré) kehrten der Mengenlehre den Riicken, und
viele Fachkollegen wurden mit der Krise nur fertig, indem sie sie griindlich verdringten. Diese
Krise legte weite Teile des mathematischen Forschungsbetriebs nur deshalb nicht lahm, weil die
Analysis und die Geometrie von den Antinomien nicht unmittelbar betroffen waren und weil in die-
sen Disziplinen nach Ergreifung gewisser Vorsichtsmafinahmen die Arbeit weitergefiihrt werden
konnte. Daher erholten sich zahlreiche Mathematiker bald wieder vom urspriinglichen Schreck,
fiir andere wurden die Antinomien zu einem bleibenden Trauma (so z.B. fiir Weyl).« Sommaruga-
Rosolemos, Logik S.116.

235 Fiir eine Umschreibung der Motivation solcher Versuche vgl. erneut Foerster, Parabel S. 117.

236 Foerster, Magie S. 29. Das kreative Potential der Paradoxien lasst sich verschiedentlich beobach-
ten. In konstruktivistisch-systemtheoretischer Perspektive vgl. exemplarisch Fritz B. Simon, Wenn
rechts links ist und links rechts. Paradoxienmanagement in Familie, Wirtschaft und Politik. Hei-
delberg 2013.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

37

beitet werden kénnen, ob sie sich ontologisch festmachen lassen®?” — auch wenn der

angewandte Wahrheitsbegriff selbstverstindlich realistische Voraussetzungen mit sich

fithrt, insofern »[d]ie klassische Logik [...] vom Sein atus[geht].«238

C) Paradoxien theologisch beobachten

Nicht nur radikalkonstruktivistisch wurden Paradoxien affirmativ aufgegriffen, dhn-
liche Versuche finden sich auch im Spektrum der Theologien. Das Settembrini-Zitat
aus dem Zauberberg zum Eingang dieses Unterkapitels hat mit seiner Erwihnung des
Quietismus®® bereits eine Briicke zur religiosen Bearbeitung von Paradoxien geschla-
gen. Weniger als der Quietismus haben sich dabei andere theologische Denkrichtungen
mit Ansitzen profiliert, die auch rezipiert und produktiv weiterentwickelt wurden.?4°
Schlaglichtartig will ich hier auf zwei Theologen eingehen, deren Namen besonders

241

mit diesem Komplex verbunden sind.*** Es geht um Soren Kierkegaard und Henri de

237 Freilich gibt es auch Positionierungen, die diese Frage nicht ausklammern, sondern aktiv tiber sie
befinden wollen. Um nur ein Beispiel anzufiihren: »Es ist kein Zufall, dass die dltesten bekannten
Paradoxien so alt sind wie die Philosophie und die Idee der Wissenschaft und dass ihr Auftreten
eine Konstante der Entwicklung der Wissenschaften ist. Sie treten zugleich mit den ersten Theo-
rien auf, also mit dem Versuch, subjektive Perspektiven zu iiberschreiten und Aussagen (iber das
Wesen der Dinge und ihre Prinzipien zu treffen und die Erscheinungen aus diesen Prinzipien ra-
tional zu erkldren.« Kannetzky, Paradoxien S.183. Und weiter: »Paradoxien kdnnen iiberall dort
auftreten, wo man sich um eine theoretische Erfassung der Welt bemiiht.« Ebd. S.185.

238 Foerster/Porksen, Ligner S. 220. Prominent wird dies vor allem bei Wittgenstein, der in Praposi-
tion 6.13 seines Tractatus schreibt: »Die Logik ist keine Lehre, sondern ein Spiegelbild der Welt.«
Wittgenstein, Tractatus S. 73. Aufgrund entsprechender Festlegungen meint von Foerster, es gebe
»einige Sdtze im>Tractatus, die ilberhaupt nicht konstruktivistisch interpretiert werden kénnen,
sie stellen gewissermafien Ohrfeigen fiir Konstruktivisten dar.« Foerster, Anfang S. 218.

239 Der Quietismus war eine vorwiegend im17. Jahrhundert aktive mystische Stromung, »die das Ideal
derVollkommenheitals Vereinigung mit Gott auf dem Weg der Verinnerlichung anstrebt, verwirk-
licht in der Grundhaltung radikaler Hingabe u. vélliger Passivitit.« Josef Weismayer, Art. Quietis-
mus. In: LThK 8.32009. S. 772-773, hier: S. 772. [= Weismayer, Art. Quietismus.] Vgl. zu diesem Phi-
nomen weiterhin: Claus Arnold, Verketzerung von Spiritualitit oder Verfolgung von Missbrauch?
Der »Molinosismus« respektive »Quietismus« in der Wahrnehmung des Heiligen Offiziums. In:
»Wahre«und »falsche« Heiligkeit: Mystik, Macht und Geschlechterrollen im Katholizismus des 19.
Jahrhunderts. (Schriften des Historischen Kollegs: Kolloquien Bd. 90). Hg. v. Hubert Wolf. Miin-
chen 2013. S.59-70. Der Aufsatz vermittelt auch einen Einblick in die »sehr eindrucksvolle und
reiche italienische historische Quietismusforschung der letzten Jahrzehnte«. Ebd. S. 60. Als grund-
legenden deutschsprachigen Beitrag zu dem Thema verweist Arnold (vgl. ebd. S. 62) auf: Herman
H. Schwedt, Quietisten und ein verbotenes Buch des Inquisitors R. Grillenzoni (1688). In: Signum
in Bonum. FS Wilhelm Imkamp. (Thurn und Taxis Studien: Neue Folge Bd. 1). Hg. v. Nicolaus U.
Buhlmann/Peter Styra. Regensburg 2011. S. 579-605.

240 Den Quietismus hat das Lehramt schliellich zur Haresie erklart. Vgl. Weismayer, Art. Quietismus
S.772f.

241 Dies impliziert, dass beide die Kategorie auch explizit verwendet haben. Freilich wire es auch
moglich, die Theologie- und Geistesgeschichte auf Paradoxien hin zu untersuchen, wie es fiir das
Christentum etwa Friedrich Diergarten getan hat. Vgl. v.a. Friedrich Diergarten, Das Unbehagen
im Christentum. Psychoanalytische und theologische Untersuchungen zu Verdrangungsphano-
menen. Frankfurt a.M. 2003. S.142-159; 199f.; 206-210; 285-287; 303-320; 367f.; 385-393; 408-410;
437-439. [= Diergarten, Unbehagen.] Ein solches Vorgehen setzt aber voraus, dass bereits ein Pa-
radoxienbegriff entwickelt ist, vor dessen Hintergrund die Geschichte dann beobachtet werden

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

249


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Konstruktion von Verbindlichkeit

Lubac. Zuvor aber sei angemerkt, dass sich auch im theologischen Feld verschiedene
Optionen zum Umgang mit Paradoxien auftun. Letztlich lassen sich hier die Anmer-
kungen fortsetzen, die in den vorherigen beiden Abschnitten (A, B) gemacht wurden.
James Anderson beschreibt drei mégliche Positionen:

(P1) It is always irrational to affirm a paradoxical doctrine; and some central Christian
doctrines are unavoidably paradoxical; therefore, adherence to the Christian faith is
always irrational (on account of paradox).

(P2) Itis always irrational to affirm a paradoxical doctrine; but no central Christian doc-
trines are unavoidably paradoxical; therefore, adherence to the Christian faith is not
always irrational (on account of paradox).

(P3) It is not always irrational to affirm a paradoxical doctrine; and some central Chris-
tian doctrines are unavoidably paradoxical; therefore, adherence to the Christian faith

is not always irrational (on account of paradox).*4>

Die ersten beiden Positionen bleiben vorerst aus dem Blick. An dieser Stelle geht es
ausschlieflich um theologische Entwiirfe, die der dritten Position zuzuordnen wiren,
weil sie sich auf religiose Paradoxien beziehen, daraus aber kein Argument fiir die Ir-

rationalitit des christlichen Glaubens ableiten.?4

Soren Kierkegaard

Fiir Séren Kierkegaard*** spielt das Paradox gerade in christlich-theologischer Hin-
sicht eine zentrale Rolle. Im Versuch, mit endlichen Mitteln einen absoluten Gott zu
denken, verfange sich der Mensch unweigerlich in einem Paradox: Es sei sogar »das
hochste Paradox des Denkens, etwas entdecken zu wollen, was es selbst nicht denken

kann. In diesem Abschnitt geht es mir aber gerade darum, eigenstindige Uberlegungen zur Pa-
radoxie als theologischer Kategorie aufzugreifen. In der spater folgenden systematischen Arbeit
mit ausgewahlten Paradoxien werde ich dann aber auf Diergartens Ergebnisse zurickgreifen.

242 James Anderson, Paradox in Christian Theology. An Analysis Its Presence, Character, and Epistemic
Status. London 2007. S. 5. [= Anderson, Paradox.] Fiir den Fall, dass die Paradoxalitit (zumindest)
mancher Dogmen behauptet wird, arbeitet Anderson ebenfalls mogliche Reaktionen heraus. Zu-
néchst unterscheidet er zwischen zwei Reaktionen, die er daraufhin jeweils weiter ausdifferen-
ziert. Auf der ersten Ebene gibt es nach Anderson die Moglichkeit, entweder (1) fiir eine Beibehal-
tung oder (2) eine Korrektur der »laws of logic« zu votieren. Ebd. S. 110. Hilt man es mit der ersten
Option, tun sich wiederum zwei Suboptionen auf. Zum einen gebe es hier »Strategies aiming to
avoid contradiction« (ebd. S.110), zum anderen »Strategies aiming to allow contradiction« (ebd.
S.110). Letztere Suboption beschreibt Anderson als Dialetheism. Wird die zweite Option gewahlt,
so ergeben sich auch hier zwei Suboptionen. Erstens konnte aus der Forderung nach einer Beibe-
haltung der laws of logic die Auffassung resultieren, die Glaubenssitze seien revisionsbediirftig.
Zugleich sei hier aber auch die gegenteilige Auffassung denkbar. Vgl. ebd. S. 110.

243 Fiir einen kurzen Beitrag, der einige Vorbehalte gegeniber der theologischen Arbeit mit Para-
doxien biindelt, vgl. Ludger Jansen, Art. Paradox. In: Lexikon philosophischer Grundbegriffe der
Theologie. Hg. v. Albert Franz/Wolfgang Braun/Karsten Kreutzer. Freiburg i.Br. 2003. S. 305-308.

244 Zugunsten der Lesbarkeit werde ich die Pseudonyme, die Kierkegaard in manchen seiner Texte
verwendet (etwa Johannes Climacus in den Philosophischen Brocken), aufien vor lassen und auch ihre
Aussagen direkt Kierkegaard zuschreiben.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

kann.«** Was Kierkegaard hier bezeichnet, wird im weiteren Gang dieser Untersu-
chung als Immanenz-Transzendenz-Paradox verstanden.?*® Nach Kierkegaard kann eine
sinnvolle Bearbeitung nur dadurch gelingen, dass sich die absolute Seite der Spannung
zu verstehen gibt, sich offenbart:

Erstindem sich das Unbekannte (das Ewige) in der Offenbarung ein Kennzeichen gibt,
nimmt der Mensch sein eigenes ewiges Bewusstsein wahr. Dies dufert | sich zunachst
darin, dass der vorhergehende Zustand sich als Siinde ausdriickt, als Bruch mit diesem
ewigen Bewusstsein. Gleichzeitig wird die Moglichkeit eroffnet, diesen Bruch wieder
aufzuheben 247

Siinde markiert in dieser Lesart das Eingestindnis der eigenen Endlichkeit und Un-
vollkommenheit, das erst aus dem Kontrast zu einer Denkfigur gewonnen wird, die die
248 giinde wird hier zur Position. Doch Kierke-

gaard geht iiber diese Einsicht** noch hinaus:

eigenen Moglichkeiten quasi aufsprengt.

Das Paradoxe ist ndmlich die Konsequenz in bezug auf die Lehre von der Verséhnung.
Zuerst geht das Christentum hin und stellt die Siinde fest als Position auf, daf® der

245 Soren Kierkegaard, Philosophische Brocken. De omnibus dubitandum est. (Séren Kierkegaard/
Gesammelte Werke Bd. 10). Ubers. v. Emanuel Hirsch. Diisseldorf/Kéln1960. S. 35. [= Kierkegaard,
Brocken.] An anderer Stelle geht er davon aus, dass »ein unendlich klaffender Unterschied zwi-
schen Cott und Mensch« bestehe. Séren Kierkegaard, Einiibung im Christentum. (Séren Kierke-
gaard/Gesammelte Werke Bd. 26). Ubers. v. Emanuel Hirsch. Disseldorf/Kéln 1980. S. 70. [= Kier-
kegaard, Einitbung.]

246 Esergibtsich aus einer Frage Kierkegaards: »denn ist der Gott schlechthin verschieden vom Men-
schen, so ist der Mensch schlechthin verschieden von dem Cotte, aber wie sollte der Verstand dies
fassen?« Kierkegaard, Brocken S. 44.

247 Richard Purkarthofer, Kierkegaard. (Grundwissen Philosophie). Stuttgart 22014. S. 52f. Schréer
spricht hinsichtlich des Denkens Kierkegaards von einer »Grunddialektik von Zeit und Ewigkeit.«
Schroer, Denkform S. 76.

248 Auch das Stiindenbewusstsein wird erst vor dem Hintergrund des Gedankens an eine externe Gro-
e méglich: »Aus diesem Grund ist die gdttliche Offenbarung nétig, gleichsam als von au|Ren
erfolgende Aufklarung des Menschen (iber seine schuldhafte Vorvergangenheit, die er so erfolg-
reich verdrangt hat, daf er die Annahme einer urspriinglichen Integritat fiir unbezweifelbar ge-
wif hilt.« Annemarie Pieper, Sgren Kierkegaard. (Beck’sche Reihe Bd. 556). Miinchen 2000. S. 123f.
[= Pieper, Kierkegaard.] Bei Kierkegaard liest sich das dann bspw. so: »das Siindenbewuf3tsein
[..] ist die Verdnderung des Subjekts selber, was zeigt, daf die Macht auflerhalb des Individu-
ums sein muf, die es dariiber aufklart, dafd der Mensch dadurch, dafd er geworden ist, ein ande-
rer geworden ist, als er war, daf$ er Siinder geworden ist. Diese Macht ist der Gott in der Zeit.«
Soren Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Bro-
cken 1l. Mimisch-pathetisch-dialektische Sammelschrift. Existentielle Einsprache. (Séren Kierke-
gaard/Gesammelte Werke Bd. 16,2). Ubers. v. Hans Martin Junghans. Regensburg 1958. S. 297. [=
Kierkegaard, Nachschrift I1.] Im Ubrigen bezeichne das Siindenbewusstsein deswegen ein Diffe-
renzmoment zu anderen Religionen: »Die Skepsis der Stiinde ist dem Heidentum ganzlich fremd.«
Séren Kierkegaard, Der Begriff Angst. (eva-Taschenbuch Bd. 21). Ubers. und hg. v. Liselotte Richter.
Hamburg1991. S. 22. Vgl. zu Kierkegaards Stindenbegriff auch Arenz, Paradoxalitit S. 71-74.

249 Er hebt sich damit gleichsam »von der sokratisch-platonischen Definition der Siinde als blofier
Unwissenheit ab«. Joachim Ringleben, Sgren Kierkegaard (1813-1855). In: Arbeitsbuch Theologie-
geschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Bd. 2. 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Hg. v.
Gregor Maria Hoff/Ulrich H. ]. Kértner, Stuttgart 2013. S.173-184, hier: S.181.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

251


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Konstruktion von Verbindlichkeit

menschliche Verstand dies niemals begreifen kann; und dannist es dieselbe christliche
Lehre, die es wiederum (ibernimmt, diese Position so fortzuschaffen, dafR der mensch-

liche Verstand es niemals begreifen kann.2>°

Das Mittel dieser Wegschaffung ist die Inkarnation, die sich als Fortsetzung der
Immanenz-Transzendenz-Paradox lesen lisst, iiber die Unbekanntheit Gottes aber hin-
ausgeht.?? SchlieRlich bliebe es ohne die Inkarnation bei Kierkegaards Identifikation
von Unbekanntem und Gott: »So laf3t uns denn dies Unbekannte den Gott nennen. Es ist
blof} ein Name den wir ihm damit geben.«*>*> Oder wie Konrad Paul Liessmann diese
Stelle kommentiert: Gott stehe »fiir die antinomische Struktur des Verstandes selbst,
der immer versucht, das Undenkbare zu denken. Damit ist allerdings auch schon alles
gesagt, was der Verstand iiber diesen Gott sagen kann.<*>> Gott wiirde somit zum
reinen Inbegriff einer transzendentalen Denkfigur des menschlichen Verstandes. Ki-
erkegaard bleibt dabei aber eben nicht stehen, insofern er die paradoxale Verschaltung
des Menschen im Christlichen als Dynamik der Umkehr beschreibt.>>* Christ*innen
miissen sich auf das historische Faktum der Inkarnation beziehen. Dieses liegt zeit-
logisch zwar in ihren Riicken, kann aber durch Umkehr in die jeweilige Gegenwart
ibertragen werden. In dieser Weise geht es Kierkegaard darum, mit Christus gleich-
zeitig zu werden: »denn, was es an wahren Christen gibt in jeder Generation, die sind
gleichzeitig mit Christus, haben nichts zu schaffen mit dem Christus der Generation
vorher, und alles mit dem gleichzeitigen Christus.«*>> Mit anderen Worten: »Selbst
wenn einer mit eigenen Augen gesehen hat, wie Jesus sWunder« wirkt, versteht er dies
nicht besser als der Spitere, der sich seinerseits zwar auf den Bericht des Augenzeugen
stittzen kann, wie dieser jedoch nur im subjektiv vollzogenen christlichen Glauben den
256 Das Subjekt muss deshalb unbedingt titig
werden?>7, fuRt dabei aber auf einer von aufen kommenden Aktivitit Gottes.

Menschen Jesus als Gott anerkennt«

250 Soren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode. In neuer Ubertragung und mit Kommentar von Lise-
lotte Richter. (Philosophie der Neuzeit Bd. 4). Reinbek 1962. S. 95. [= Kierkegaard, Krankheit.]

251 Inkarnation bedeutet demnach, »daf$ es einen Augenblick gibt, in dem das Ewige in die zeitliche
Sphare eintritt und die Begrenzungen der endlichen Existenz annimmt.« Patrick Gardiner, Kierke-
gaard. Ubers. v. Richard Purkarthofer. Freiburg i.Br. 2001. S. 94.

252 Kierkegaard, Brocken S. 37.

253 Konrad Paul Liessmann, Kierkegaard zur Einfithrung. Hamburg 1993. S. 106.

254 Diesdriicktsich auch inseiner Anthropologie aus, die den Menschen ersterdings als Geist begreift:
»Der Mensch ist Geist. Aber was ist Geist? Geist ist das Selbst. Aber was ist das Selbst? Das Selbst ist
ein Verhiltnis, das sich zu sich selbst verhilt, oder ist das am Verhaltnis, daf das Verhaltnis sich
zu sich selbst verhalt; das Selbst ist nicht das Verhéiltnis, sondern daf das Verhéltnis sich zu sich
selbst verhilt. Der Mensch ist eine Synthese von Unendlichkeit und Endlichkeit, von Zeitlichem
und Ewigem, von Freiheit und Notwendigkeit, kurz, eine Synthese.« Kierkegaard, Krankheit S. 13.

255 Kierkegaard, Einlibung S. 72.

256 Pieper, Kierkegaard S. 96.

257 Noch einmal zwei andere Varianten: »in jeder Generation bis zum Ende der Tage mufS es ein jegli-
cher fir sein Teil von Anfang an neu lernen, indem er durchaus mit dem gleichen Punkte anfangt
wie jeder mit Christus Gleichzeitige, indem er es einlibt in der Lage der Gleichzeitigkeit.« Kierke-
gaard, Eintilbung S. 73. »Geistreich kann man wohl gern sagen, daf} die Welt, dafd das Menschen-
geschlecht dlter geworden ist: aber wird deshalb nicht doch jeder als Kind geboren?« Kierkegaard,
Nachschrift 11 S. 52.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Gleichzeitigkeit bedeutet: die Existenz Jesu Christi so zu wiederholen, daf dabei die
verlorene Ewigkeit wiedergeholt wird. Durch die Anverwandlung des Gottmenschen
wird im Einzelnen der Menschengott generiert, und diese Hervorbringung des Ewigen
in der Zeit ist ebensosehr eigene Leistung wie Tat Gottes, der durch die Offenbarung
den Menschen die Bedingung gegeben hat, sich wieder als Selbst zu begriinden 28

Einerseits geht damit deshalb einher, »[d]af es fiir den menschlichen Intellekt eine
ungeheure Krinkung bedeutet, sich selbst suspendieren zu sollen zugunsten einer Er-
fahrung, aus welcher er sich ganz und gar ausgeschlossen wihnt«*>°. Andererseits aber
bezieht sich Kierkegaard eben auf ein starkes einzelnes Subjekt, das selbst mit Chris-
tus gleichzeitig werden muss und diese Aufgabe in keinem Fall delegieren kann. Dieser
starke Subjektgedanke bereitet erst die Bithne fiir Kierkegaards berithmte Kirchenkri-
tik, die sich organisch in diese Argumentation einfiigt. Die institutionelle Normierung
durch eine Kirche kann dem einzelnen Subjekt nicht den eigenen Christusbezug abneh-
men, weil sich dieser nach Kierkegaard eben individuell und nicht kollektiv ereignet.26°
Insofern es in dieser Weise um eine Form der Innerlichkeit geht, stellen sich auch Kon-
sequenzen fir die Wahrheitsfrage ein, die bei Kierkegaard mit der Kritik eines kirchlich
institutionalisierten Christentums verkniipft wird. Durchaus brisant stellt er nimlich
fest, dass

das Problem nicht die Frage nach der Wahrheit des Christentums ist, sondern die Fra-
ge nach dem Verhiltnis des Individuums zum Christentum, daf es sich also nicht um
den systematischen Eifer des gleichgiiltigen Individuums handelt, die Wahrheiten des
Christentums in §§ zu arrangieren, sondern um die Sorge des unendlich interessierten
Individuums, in betreff seines Verhaltnisses zu einer solchen Lehre. 2"

Wenn die Wahrheitsfrage also zum Movens eines kirchlichen Normierungsprozesses
wird, verfehlt sie nach Kierkegaard den eigentlichen Kern des Christentums, der in
der paradoxalen Spannung von Immanenz und Transzendenz liegt und vom jeweili-
gen Menschen erlebt werden muss. Das zieht die Wahrheitsfrage noch in einer weite-
ren Dimension in Mitleidenschaft. So wird nicht nur der kollektive Charakter moniert,
sondern die Verniinftigkeit von Glaubensoperationen insgesamt infrage gestellt. An-
gesichts der den Menschen immer iibersteigenden Allmacht Gottes formuliert Kierke-
gaard etwa: »glauben heiflt eben den Verstand verlieren, um Gott zu gewinnen.«*¢? Er

258 Pieper, Kierkegaard S. 96. Die theologische Uberlegung hinter der Rede von der Gleichzeitigkeit
referiert auf die Ewigkeit Cottes, die sich auch in Christus durchschlagt. Wenn Gott ewig ist, dann
muss es zeitunabhdngig moglich sein, sich mit ihm zu verbinden. Vgl. dazu besonders Kierke-
gaard, Einlibung S. 70f.

259 Pieper, Kierkegaard S. 94.

260 »Und im Individuum kommt es darauf an, das Sukzessive in der Gleichzeitigkeit zu veredeln.«
Kierkegaard, Nachschrift 11 S. 52.

261 Soren Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Bro-
cken I. Mimisch-pathetisch-dialektische Sammelschrift. Existentielle Einsprache. (Séren Kierke-
gaard/Gesammelte Werke Bd. 16,1). Ubers. v. Hans Martin Junghans. Regensburg 1957. S. 14.

262 Kierkegaard, Krankheit S. 37. Ahnlich formuliert er an anderen Stellen. In der Unwissenschaftlichen
Nachschrift ist die Rede vom Glauben als »Kreuzigung des Verstandes« (Kierkegaard, Nachschrift 11
S.275;276.), in Furcht und Zittern kommentiert erim Zusammenhang der Rettung Isaaks vor der Op-

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

253


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Konstruktion von Verbindlichkeit

1263 nahe

kommt darin dem vielfach Tertullian zugeschriebenen Credo quia absurdum es
und handelt sich in dieser Weise eine erhebliche Angriffsfliche ein (s.u.). Kierkegaards
Paradoxie steht damit nicht einfach gegen (mapa) die allgemeine Meinung (§¢%x), son-
dern gegen die Rationalitit. Denn nur »ein Glaubender, der glaubt, d.h. gegen den Ver-
stand glaubt, nimmt es ernst mit dem Geheimnis des Glaubens«?%4.
Selbstverstindlich geniigen diese wenigen Hinweise nicht, um einen umfassen-
den Einblick in Kierkegaards Philosophie zu vermitteln.?®® Sie reichen aber aus, um
zu erkennen, dass und wie Kierkegaard eine theologische Bearbeitung der Paradoxie
angebahnt hat.?® Gerade im Bereich der evangelischen Theologie hat er eine erhebli-
che Rezeption und Weiterentwicklung erfahren, wie sich vor allem anhand der Theo-
logien Paul Tillichs und Karl Barths zeigen lieRe.?” Entscheidend ist dabei, dass er
seine christlichen Paradoxien als »ontologische Kategorien [versteht], wodurch | ih-
re Bedeutung iiber diejenigen rhetorischer oder rein formallogischer Spielereien hin-
ausgeht.«?%® Die Paradoxie fungiert als »eine ontologische Verhiltnisbestimmung zwi-
schen ewiger Wahrheit und existierendem Menschen.«*®® Darin gleicht Kierkegaard

ein weiterer, katholischer Theologe, der in produktiver Bezugnahme auf die Vorarbei-

ferung durch seinen Vater Abraham, hier handle es sich um ein Paradox, »dessen sich kein Denken
bemachtigen kann, weil der Glaube erst da beginnt, wo das Denken aufhért«. Séren Kierkegaard,
Furcht und Zittern. (Soéren Kierkegaard/Gesammelte Werke Bd. 4). Ubers. v. Emanuel Hirsch. Diis-
seldorf/Kéln 1950. S. 56. Der Glaube wird bei Kierkegaard zu einer paradoxen Operation. Entspre-
chend lasst ersich in folgende Aussage integrieren: Der»Untergang des Verstandes ist ja das, was
auch das Paradox will«. Kierkegaard, Brocken S. 45. Zur Paradoxalitit des Isaaks-Opfers vgl. Peter
Tschuggnall, Das Abraham-Opfer als Glaubensparadox. Bibeltheologischer Befund — literarische
Rezeption — Kierkegaards Deutung. (Europdische Hochschulschriften: Reihe XXIII: Theologie Bd.
399). Frankfurt a.M. 1990; Johannes Hoff, Das Paradox des Glaubens und der Holzweg moderner
Entscheidungslogik. Kierkegaards Lektiire von Gen 22 und ihre Wirkungsgeschichte von Heidegger
bis Derrida und dariiber hinaus. In: Die Bindung Isaaks. Stimme, Schrift, Bild. (Studien zu Juden-
tum und Christentum). Hg. v. Helmut Hoping/Julia Knop/Thomas Béhm. Paderborn 2009. S. 239-
256.

263 Schroer merkt an, Tertullian habe die Aussage in dieser Form nie getroffen. Vgl. Schroer, Denk-
form S. 37. Fur Diergarten gehort Tertullian dennoch »zu denen, die die paradoxale Situation des
Christentums« erfasst hatten. Diergarten, Unbehagen S. 155.

264 Kierkegaard, Nachschrift Il S. 281.

265 Sogar hinsichtlich seines Paradoxienverstindnisses liefRen sich deutlich prazisere Aussagen tref-
fen.

266 Sosiehtesauch Henning Schrder, Das Paradox als Kategorie systematischer Theologie. In: Das Pa-
radox. Eine Herausforderung abendlandischen Denkens. (Stauffenberg Collogium Bd. 21). Hg. v.
Paul Geyer/Roland Hagenbiichle. Tilbingen 1992. S. 61-70, hier: S. 61. [= Schréer, Kategorie.] Auch
wenn manche eine solche Anbahnung bereits bei Tertullian festmachen. Vgl. etwa Brieden, Para-
doxien Kap. 3.2.3.1.

267 Aufbeide Theologen als adaptive Rezipienten der Vorlagen Kierkegaards weist auch Voderholzer
hin. Vgl. Voderholzer, Paradox S. 217f.

268 Arenz, Paradoxalitat S. 79f.

269 Schroer, Denkform S. 77. Schréer kommentiert dies weiter: »Bei Kierkegaard ist mit Logik eine be-
stimmte Ontologie, die Ontologie des reinen Denkens, der reinen Abstraktion, gemeint.« Ebd.
S. 83. Schroéer hingegen votiert fiir eine Trennung von Ontologie und Logik, »insofern Logik nur
Denkgebilde, aber nicht Seinsgebilde behandelt.« Ebd. S. 83.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

ten Kierkegaards eine ebenfalls ontologisch grundierte paradoxale Theologie entworfen
hat.

Henri de Lubac

270 271

Auch wenn sich Henri de Lubac®*’® grundsitzlich affirmativ auf Kierkegaard bezieht
und beide gewissermafien eine geheimnistheologische StofRrichtung eint, stellen sich
dennoch Abgrenzungsmomente ein, die sich vor allem am oben beschriebenen Ver-
stindnis einer grundlegenden Differenz von Vernunft und Glaube festmachen. Ent-

sprechend

distanziert sich de Lubac dort von Kierkegaard, wo das credo quia absurdum des dani-
schen Philosophen in seinen Augen Gberhand nimmt: zum einen in der strengen Di-
stanzierung des Glaubens von der Ratio, die>im Sprung« zuriickgelassen wird. [..] Zum
anderen zeigt sich die Strenge Kierkegaards nach de Lubac aber darin, dass er die Ka-
tegorie des Paradox und die Bedeutung der Unwahrscheinlich|keit des Glaubens s.E.

iiberbetont.?’?

Beide Kritikpunkte kulminieren in der Frage nach der Zuginglichkeit Gottes. Wih-
rend Kierkegaard mit seiner Destruktion der Vernunft eine uniiberbriickbare Span-
nung zwischen Mensch und Gott aufruft, kommt es de Lubac stirker auf die offenba-
rungsbedingte Moglichkeit an, Gott erkennen und Aussagen iiber ihn treffen zu kon-
nen. Deswegen hilt er fir das Paradox fest: »Es siindigt nicht gegen die Logik, de-
ren Gesetze unverletzlich bleiben; aber es entrinnt ihrer Herrschaft.«*”> Die Metapher
des Sprungs in eine véllig andere Kategorie setzt sich bei de Lubac nicht fort. Er steht
zum festen Rahmen der Logik und setzt seine Theologie in diesen ein. Seine theologi-
schen Paradoxien fithren deshalb auch »keineswegs zur Sprachlosigkeit der Metaphysik
oder Theologie [...], da de Lubacs Systematik des Paradoxes nicht kontra- oder a-logisch
ist, sondern | eher [...] als translogisch bezeichnet werden kann.«*”* Paradoxien, wie sie
sich nach de Lubac auch im Evangelium finden, kénnen »den Geist erst einmal rich-
tig schiitteln«?”®, leiten aber eben nicht notwendig zu der Erkenntnis iiber, dass man

276

die Vernunft insgesamt aufgeben miisse.””® Zielpunkt der Vernunft ist bei de Lubac

die Wahrheit, die er zwar durchaus ontologisch konturiert, zugleich aber dynamisiert:

270 Inder Darstellung des Paradoxienverstandnisses Henri de Lubacs stiitze ich mich vorwiegend auf
die bereits mehrfach zitierte Untersuchung von Dominik Arenz. Vgl. Arenz, Paradoxalitit. Es han-
deltsich um die fiirdiesen Themenkomplex mafgebliche Studie. In einigen Stellen werde ich auch
die dort enthaltenen Ubersetzungen aufgreifen.

Zum ontologischen Aspekt: Nach Arenz »fiihlt sich Lubac mit Kierkegaard darin verbunden, das
ontologische Paradox als solches wahrzunehmen, das Glaube und Argernis evoziert.« Ebd. S. 87.

271 Vgl.ebd. S. 87.

272 Ebd.S. 88f.

273 Henri de Lubac, Glaubensparadoxe. (Kriterien Bd. 28). Ubers. v. Hans Urs von Balthasar. Freiburg
32015.S. 8. [= Lubac, Glaubensparadoxe.]

274 Arenz, Paradoxalitit S. 98f.

275 Lubac, Glaubensparadoxe S. 9.

276 Nach Voderholzer zeigt sich »deutlich, daR es— ganz im Sinne eines Ceterum censeo Ratzingers —
nicht um Schwachung oder gar um die postmoderne Entmachtung der Vernunft geht, sondern um

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

255


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Konstruktion von Verbindlichkeit

Sie sei »kein Gut, das ich besitze, manipuliere und nach Gutdiinken verteile. Wihrend
ich es gebe, muf? ich es weiter empfangen; wihrend ich es finden lasse, muf} ich es
weiter suchen; wihrend ich es anpasse, muf$ ich mich ihm weiter anpassen.«*”” Oder
noch einmal anders: »Es ist schdn, das Reich der Wahrheit zu erstreben. Es ist abscheu-
lich zu verkiinden, es sei gekommen. Das >Reich der Wahrheit« wird dann zwangsweise

zum Reich der Heuchelei.«*78

Aus diesen Worten spricht eine Wahrheitsorientierung,
die es angesichts menschlicher Beschrinkungen auf eine Offenheit und Bescheidenheit

anlegt.?”® De Lubacs Paradoxien reihen sich in diese Uberlegungen ein:

Der denkende Mensch steht vor der Herausforderung, angesichts der christlichen Bot-
schaft, die als Mysterium bzw. Paradox wahrgenommen wird, Zusammen und Zugleich
der einen Wahrheit zu denken, was keine Regression ins denkerisch Absurde ist, son-
dern Ausdruck bzw. Reflexion des Mysteriums selbst, dem der Mensch sich ausgesetzt

wahrnimmt und glaubt.28°

Der Paradoxalitit dogmatischer Sitze korrespondiert die paradoxale Wirklichkeit der
Inkarnation: »Gott selbst offenbart sich in Jesus Christus als unbegreifliches Geheim-
nis und dieses Ereignis kann insofern in der kirchlichen Reflexion nur in Abstraktionen
nachvollzogen werden, die dem Mysterium bzw. Paradox nachgehen, ohne es auflo-
sen zu koénnen.«*® Es bleibt ein Geheimnis, wie Gott Mensch werden kann. Von der
Paradoxalitit des Inkarnationsgeschehens strahlt die Paradoxalitit auf den restlichen
Dogmenapparat der Kirche aus?®?: »Das ganze Dogma ist eine Folge von >Paradoxens,
die den natiirlichen Verstand aufler Fassung bringen, und die nicht einen — unmégli-
chen — Beweis, sondern eine reflexive Rechtfertigung fordern.«?*3 Was eine solche Be-
stimmung des Dogmas bedeutet, wird exemplarisch an ihren Konsequenzen ablesbar.
De Lubac erkennt »in der Missachtung der Paradoxalitit und in der dadurch hervorge-
rufenen Einengung der Wahrheit die Quelle der Hiresie.«*3% Rudolf Voderholzer folgt
dieser Linie und expliziert im Rekurs auf de Lubac:

Der menschliche Verstand ist versucht, die in den paradoxen Aussagen liegenden
Spannungen nicht auszuhalten und die Polaritidt zugunsten eines der beiden Begriffe

deren Entfesselung und Offnung auf das GroRere und iiberraschend Neue der gbttlichen Selbst-
mitteilung hin.« Voderholzer, Paradox S. 232.

277 Lubac, Glaubensparadoxe S. 26.

278 Ebd.S.s59.

279 »)edes seriose Denken ist bescheiden.« Ebd. S. 58.

280 Arenz, Paradoxalitat S.104.

281 Ebd.S.103.

282 Oderwie Arenz formuliert: »Christus selbst ist das erste und grundlegende dogmatische Paradox.«
Ebd. S.114. Nach Auffassung Voderholzers resultiert aus dem Ableitungscharakter dogmatischer
Paradoxalitat ein Auftrag fiir die Theologie. Sie habe »Sorge zu tragen, dass der urspriingliche Zu-
sammenhang nicht verloren geht, die Verkniipfung aller Dogmen mit ihrem Ursprung im Blick
bleibt und man nicht der irrigen Meinung erliegt, das Mysterium konne in rationalistischer Ma-
nier erschopfend ausgesagt werden.« Rudolf Voderholzer, Offenbarung, Tradition und Schriftaus-
legung. Bausteine zu einer christlichen Bibelhermeneutik. Regensburg 2013. S. 32.

283 Lubac, Glauben S. 290. Zu dieser Textstelle vgl. Arenz, Paradoxalitit S.109.

284 Ebd. S.102.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

aufzulésen. Vor diesem Hintergrund |t sich eine Definition von Hdresie gewin-
nen: Rickzug auf das >nichts anderes als¢, Verkirzung der komplexen Gestalt des
Mysteriums auf das dem >Einmaleinsverstand< des Menschen leicht Failiche, und zu
sagen: Nichts als! Christus: nur Mensch. Maria: nur Mutter. Die Kirche: nur unsichtbare
Wirklichkeit 285

Die angefiihrten Entparadoxalisierungsversuche weisen (ebenso wie de Lubacs Inkar-
nationsparadox) bereits den Weg fiir den folgenden Abschnitt. Fiir den Moment ist aber
noch einmal de Lubacs Paradoxienverstindnis relevant. Aus der Inkarnation als Grund-
paradox resultieren nimlich vor allem drei weitere Folgeparadoxien, die de Lubac vor
allem anthropologisch und ekklesiologisch verhandelt. In der Ekklesiologie kommt de
Lubac u.a. zu folgender Aussage:

Wie jedes andere Mysterium |af3t sich auch das der Kirche nicht mit einem einzigen,
unmittelbaren Blick umfassen, sondern nur in einer Brechung durch unsere Reflexion.
Dann aber zeigt es sich uns in Gestalt eines Paradoxes, das sich nur durch eine Rei-
he von Antithesen, oder wenn man lieber will, von dialektischen Aussagepaaren, aus-
driicken 1af3t. Wir wollen hier drei der wichtigsten nennen. Zwischen ihnen besteht
nicht einmal ein sachlich addquater Unterschied, da jedes ein Sonderaspekt des ei-
nen Grundparadoxes ist: Die Kirche ist von Gott (de Trinitate), sie ist aber auch des
Menschen (ex hominibus); sie ist sichtbar und unsichtbar; sie ist irdisch-historisch und
eschatologisch-ewig.28

Der Inkarnationsglaube in seiner Kombination aus Goéttlichkeit und Menschlichkeit
setzt sich in den drei Paradoxien fort, insofern sie alle »konkret den Zustand des Men-
schen in der Geschichte und vor Gott betreffen.«*87 Gerade diese Konkretion ist es,
die de Lubac zu der Beobachtung paradoxaler Spannungen im Kirchenbild fiihrt. Ei-
nerseits nimlich komme die Kirche von Christus her und habe weiter Anteil an ihm:
»Deshalb ist sie ganz heilig und heiligmachend.«*3® Zugleich aber besteht sie aus kon-
kreten Menschen, die das abstrakte Ideal géttlicher Heiligkeit nicht immer angemessen
realisieren (konnen): Somit ist die Kirche zur gleichen Zeit auch »ein hiufig ungetreues
und aufriihrerisches Volk; in ihren Gliedern ist sie siindig.«<* Die Giiltigkeit beider As-
pekte, die sich antithetisch gegeniiberstehen, bringt de Lubac zur konkreten Diagnose
kirchlicher Paradoxalitit: »Die Kirche verbirgt den Glanz, den sie empfangen hat, un-
ter einem dunklen Gewand; so trigt sie den Widerspruch in sich selbst, und es bedarf

dann eines sehr scharfen Blicks, um die Schénheit ihres Antlitzes zu entdecken.«?%°

285 Rudolf Voderholzer, Henri de Lubac begegnen. Augsburg 1999. S. 91. [= Voderholzer, Lubac.]

286 Henride Lubac, Geheimnis aus dem wir Leben. (Kriterien Bd. 6). Ubers. v. Karlheinz Bergner/Hans
Urs von Balthasar. Freiburg i.Br. 21990. S. 41. [= Lubac, Geheimnis.]

287 Arenz, Paradoxalitdt S.118.

288 Lubac, Geheimnis S. 42.

289 Ebd.S. 42.

290 Ebd. S. 43. Dieses ekklesiologische Paradox ldsst sich freilich auch abwandeln. Mit seiner Formel
hat de Lubac eine Beobachtungsfolie angeboten, die es ermoglicht, seine Kirchen-Paradoxie als
Grundspannung immer wieder herauszulesen —etwa auch aus anderen theologischen Versuchen.
So formuliert Giorgio Agamben ohne expliziten Bezug auf de Lubac: »Das Paradox der Kirche be-
stehtdarin, aus eschatologischer Sicht der Welt entsagen zu miissen, was sie jedoch nicht vermag,

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

257


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Konstruktion von Verbindlichkeit

Ein solch scharfer Blick aber zeichnet sich nicht dadurch aus, dass er umherschwei-
fend nach Auflésungsmoglichkeiten sucht®*
die die Widerspriichlichkeit in eine umfassendere theologische Deutung integriert —

, sondern eher durch eine Interpretation,

etwa in geheimnistheologischer Linienfithrung. Die Zusage eines gottlichen Beistands
innerhalb der Kirche lief}e sich damit nicht durch Skandale oder Schismen unterwan-
dern. Vielmehr »muf jede einfache Losung ein Irrtum sein. Die Tyrannei ist auch einfa-
cher als die Freiheit ... Sie hebt deren simtliche Nachteile auf, wie der Arzt, der seinen
Patienten umbringt, alle seine Schmerzen behebt.«** Fiir de Lubacs Deutung ist es
von fundamentaler Bedeutung, dass der géttliche (damit gleichsam unsichtbare und
ewige) Aspekt aufrechterhalten wird. Dieser aber muss wiederum real und wahr sein,
um das darauf aufbauende System begriinden zu kénnen.??> De Lubacs Konzept eignet
in dieser Weise eine mafigebliche ontologische Ausrichtung: »Das Sein aber iibersteigt
unendlich die Fassungskraft unseres Verstandes auf Erden; er rithrt daran, besitzt es
aber nie wirklich. Die Wahrheit, weit und tief wie das Sein, muf3 somit ebenfalls unsern
Verstand itberborden — damit dieser nicht aufthére, sich davon zu ernihren.«*** Trotz
der translogischen Implikation bleiben Wahrheit und Sein aneinandergebunden, ihre
Allianz zeugt von einem realistischen Wahrheitsverstindnis. Dieses wird auch nicht
durch den Hinweis aufgebrochen, dass sowohl Wahrheit als auch Sein den menschli-
chen Verstand ob ihrer Weite und Tiefe itberfordern. Es bleibt dabei: »Denn das Para-
doxe ist, bevor es im | Denken ist iiberall in der Wirklichkeit ... Es taucht dort immer
nur auf.«*>> Arenz kommentiert diese Stelle treffend: »Bei de Lubac ist das Paradox
niemals (nur) Anstrengung des Begriffs oder gar ein Denkspiel, sondern ontologische
Wirklichkeit. Folglich konstruiert sich der Denker nicht >sein< Paradox — dies eben wire

eine Spielerei —; im Denkprozess stof3t er darauf«®®. Gleiches gilt fiir Gott, der nach de

weil sie aus 6konomischer Sicht von dieser Welt ist und ihr nicht entsagen kann ohne sich zu ver-
leugnen.« Giorgio Agamben, Das Geheimnis des Bosen. Benedikt XVI. und das Ende der Zeiten.
(Frohliche Wissenschaft Bd. 066). Ubers. v. Andreas Hiepko. Berlin 2015. S. 29.

291 Eine solche Auflésung entsprache ja wieder der Haresie. Als Beispiel einer solch isolierenden Per-
spektive weist de Lubac auf »gewisse[n] Kirchenlehren protestantischer Herkunft« hin. Lubac,
Geheimnis S. 43. Zu de Lubacs Absage an Auflésungsversuche sei eine weitere Stelle angefiihrt:
»Durch keinerlei abstrakte Logik, mag sie Logik des Begriffs oder des Urteils sein, nach dem Satz
der Identitat oder dem der Partizipation sich aufbauen, kann dieses Dilemma wirklich behoben
werden. Dazu braucht es am Ursprung eine reale Apperzeption, die mit einem Blick, aufSerhalb
jeder raumlichen Anschauung, das Band des Personlichen und des Allgemeinen umgreift.« Lubac,
Glauben S.303. Zu dieser Textstelle vgl. Arenz, Paradoxalitat S.124.

292 Lubac, Glaubensparadoxe S. 48.

293 Zum Nachvollzug dieser Ableitung: »Ware er aber nicht auch wahrhaft gestorben und auferstan-
den, so wire unser Glaube an ihn eitel, und wir waren gar nicht gerettet.« Ebd. S. 35.

294 Ebd.S. é60.

295 Henri de Lubac, Paradoxes. ((Euvres complétes Bd. XXXI). Paris 2007. S. 71. Zitiert nach der Uber-
setzung von Arenz, Paradoxalitat S. 93f. Es finden sich &hnliche Aussagen bei de Lubac. Bspw.: »Die
Gegensatze im Denken driicken die Autonomien im Gewebe des Geschaffenen selbst aus.« Lubac,
Claubensparadoxe S. 8.

296 Arenz, Paradoxalitdt S. 93. An anderer Stelle hebt Arenz diesen Aspekt noch einmal heraus: »Das
Paradoxe ist nach seiner [JMH: de Lubacs] Ansicht Bestandteil der Wirklichkeit; es wahrzunehmen
und zu durchdenken ist kein dialektisches Konstrukt, sondern philosophische beziehungsweise
theologische Reflexion.« Dominik Arenz, Vom Paradox zum Sakramentalen. Zur Sakramentalitat

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Lubac nicht einfach vom Menschen erdacht wird, sondern ihm in seinen Bediirfnissen
entgegenkommt, von diesen aber eben nicht abhingt. In Aufden Wegen Gottes, der deut-
schen Ubersetzung von Sur le chemins de Dieu (1956), verortet de Lubac diese Optionen
in Mose und Xenophanes. Einer von beiden miisse doch recht haben: »Hat Gott den
Menschen nach seinem Bild erschaffen, oder hat nicht vielmehr der Mensch Gott nach
dem seinen gemacht? Aller Anschein spricht fiir Xenophanes — und doch spricht Mose
die Wahrheit.«*%7 Xenophanes steht fiir die Option eines menschgemachten Gottes?¢,
der aber deutlich entgegengehalten wird: »In allem, in allen Ordnungen ist Gott der
Erste. Immer kommt er uns zuvor. Immer und auf allen Ebenen gibt er sich zuerst zu
erkennen. Stets ist er es, der sich offenbart.«*?° Damit ist klar, auf welcher Vorausset-
zung de Lubac aufbaut. Sein Paradoxienverstindnis meint ontologische Widerspriiche,
die er theologisch auf die Spannung von Gott und Mensch zuriickfithrt, in ihrer Ver-
bundenheit aber als Offenbarungsgeschehen interpretiert. Die menschliche Vernunft

wird deshalb auch als gbttliche Gabe verstanden°°

, weil nur so theologisch versichert
werden kann, dass der Gottesgedanke nicht ins Leere zielt. So schlief3t sich dann auch
der Bogen zur Kritik an Kierkegaard, weil seine Vorstellung eines absurden Glaubens
damit nicht vereinbart werden kann. De Lubac behauptet in diesem Sinne ein hoheres

Maf an Verbindlichkeit und setzt es sogar kirchlich-institutionell fest:

Unser Glaube ist heute noch der gleiche, er griindet auf denselben Fundamenten,
brennt von der gleichen Herdflamme, derselbe Geist senkt ihn unseren Herzen ein. Es
ist immer noch die gleiche Kirche: sie enttduscht uns, bringt uns in Harnisch, macht
uns ungeduldig, entmutigt uns immerfort durch alles, was in ihr unserer eigenen
Verderblichkeit verwandt ist; sie verfolgt aber auch unter uns ihre unersetzliche
Sendung, 1afit keinen Tag vergehen, ohne uns Jesus Christus aufs neue zu schenken,
in dem der Vatersuns von der Macht der Finsternis befreit und uns hiniiberversetzt in
das Reich des Sohnes seiner Liebe«3°"

als »lectio difficilior« nach Henri de Lubac. In: ThPh 93 (2018). S. 58-72, hier: S. 60. [= Arenz, Sakra-
mentalitat.] Ahnlich stellt auch Pech hinsichtlich de Lubacs Denken fest, das Paradox durchzie-
he »sein gesamtes wissenschaftliches Werk sowie theologisches Reflektieren, denn es stellt eine
Form da [sic!], die Realitdt zu denken«. Justinus C. Pech, Paradox und Wahrheit. Ansatz zu einer
Gnadenlehre auf der Grundlage von zwei zentralen Begriffen in den theologischen Entwiirfen von
Henri de Lubac »Paradox« und Joseph Ratzinger »Wahrheit«. Rom 2014. S. 39. [= Pech, Paradox.]
Pechs Studie zitiere ich nach dieser Fassung von 2014 und nicht nach der ausfiihrlicheren Publika-
tion aus dem Jahr 2020. Vgl. Justinus C. Pech, Paradox und Wahrheit. Henri de Lubac und Joseph
Ratzinger im gnadentheologischen Gesprach. (Frankfurter Theologische Studien Bd. 77). Minster
2020.

297 Henri de Lubac, Auf den Wegen Gottes. Ubers. v. Robert Scherer. Freiburg i.Br. 1992. S. 9. [= Lubac,
Wege.]

298 Interessanterweise wird er radikalkonstruktivistisch ebenfalls fiir diese Position rezipiert. Von Gla-
sersfeld attestiertihm sogar, er habe »ganz unwillkirlich den Boden bereitet, aus dem zweieinhalb
Jahrtausende spater die konstruktivistische Denkweise spriefden konnte.« Glasersfeld, Geschichte
S.9.

299 Lubac, Wege S.11.

300 Vgl.ebd. S.10.

301 Lubac, Glaubensparadoxe S.109.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

259


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Konstruktion von Verbindlichkeit

Hinsichtlich der Rezeption seines Konzepts »liflt sich zusammenfassend sagen, dafd
Henri de Lubac das >Paradox< als Denkform in die katholische Theologie vermittelt
hat«®°2, Fiir Voderholzer gilt dies wegen der Implementierung der Paradoxie

als Begriff fiir die formale Struktur des Geheimnisses, insofern bei den die gottliche
Selbstmitteilung bezeugenden menschlichen Sprach- und Ausdrucksformen durch-
gangig Realitaten in Einklang gebracht werden mussen, deren Nichtwidersprichlich-
keit evident ist, deren positive Synthese aber die Kraft des menschlichen Denkens

iibersteigt.3°3

De Lubacs katholische ErschlieRung der Paradoxie lisst sich in ihrer Wirkung — nach
Einschitzungen von Voderholzer und auch Pech - besonders bei Ratzinger beobach-
ten.3°* Affirmativ hat sich aber etwa auch Hans Urs von Balthasar auf de Lubac bezo-
gen:

Dieses scharfe Bewufstsein von beidem: dafs in den geschichtlichen Formen das leben-
dige Geheimnis sich ausdriickt, und da das Geheimnis diese Formen stets iibersteigt,
gibt de Lubac seine unnachahmliche Uberlegenheit, die sich voll engagieren kann, oh-

ne jemals den Uberblick, die Vorsicht, das niichterne Urteil zu verlieren.3%°

Sowohl de Lubac als auch Kierkegaard haben die theologische Beobachtung von Parado-
xien nachhaltig geprigt — obwohl beide unterschiedliche Akzente setzen.3°® So fuft de

302 Voderholzer, Paradox S. 229.

303 Ebd.S. 229.

304 Vgl. ebd. S.231; Pech spiirt der Einschitzung Voderholzers zur Prasenz von Paradoxien im Werk
Ratzingers nach und stellt in seiner Arbeit wichtige diesbeziigliche Textpassagen zusammen. Vgl.
Pech, Paradox S. 52-60. Zum Ende dieser Zusammenstellung resiimiert er: »Der Begriff sParadox<
hat auch im Werk von Joseph Ratzinger ein starkes Gewicht und wird dazu benutzt, die Spannung
des Glaubens begrifflich fassbar zu machen. Seine Relevanz im Gesamtwerk ist geringer alsin den
Euvres des fanzosischen Theologen, aber auch Ratzinger akzentiert [sic!] das Spannungsmoment
des Glaubens mit diesem Begriff.« Ebd. S. 60

305 Hans Urs von Balthasar, Henri de Lubac. Sein organisches Lebenswerk. (Kriterien Bd. 38). Einsie-
deln1976.S. 83.

306 In Zusammenhang dieses kurzen Vergleichs wird (ibrigens auch deutlich, dass die theologische
Paradoxalitt in erster Linie formale Konsequenzen zeitigt. Beschrieben wird hier das Mensch-
Gott-Verhiltnis. Aus den Konzepten lassen sich deshalb sehr unterschiedliche Konsequenzen ab-
leiten. In der Linie von Voderholzers Haresie-Konzeption liefSe sich die Paradoxalitit etwa dazu
einsetzen, die bestehende Form der Kirche gegen Reformforderungen abzusichern. Diesbeziigli-
che Ansitze zeichnen sich etwa bei Pech, Paradox S. 79f. ab. Zu diskutieren wére angesichts dieser
Versuche aber, inwiefern das Dynamisierungspotential theologischer Paradoxien hier nicht letzt-
lich dadurch gemindert wird, dass es zur Stabilisierung ausgewahlter Strukturen vereinnahmt
wird. Gegen solche Vorhaben wendet sich auch Diergarten: »Widersprichlich und selbstzerstore-
risch sind alle Versuche, die darauf hinauslaufen, die Paradoxalitat von Christlichkeit aufzuheben,
um die Ambivalenzen zwischen Kirche und Welt endgiiltig in Richtung einer auf Objektivitat und
Unwandelbarkeit pochenden Kirchlichkeit auszuriumen.« Diergarten, Unbehagen S.154. Im Ub-
rigen haben sowohl de Lubac als auch Kierkegaard mit ihrer theologischen Paradoxien-Reflexion
nicht zufillig gegen verfestigte kirchliche Strukturen angeschrieben und diese damit intellektuell
destabilisiert. Fiir einen kiirzen Beitrag zum Zusammenhang von Paradoxalitidt und Reformkritik
vgl. Jonas Maria Hoff, Dynamik verstetigen? Bischof Voderholzer und die Paradoxie als Denkform.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Lubacs theologische Arbeit mit Paradoxien deutlich stirker auf genuin theologischen
(Voraus-)Setzungen als diejenige Kierkegaards.>®” Auch ergibt sich eine Differenz aus
den unterschiedlichen Auffassungen hinsichtlich des Verhiltnisses von Vernunft und
Glaube. Dennoch sind beide neben ihrem geheimnistheologischen Interesse vor allem
durch ihre ontologische Grundierung der Paradoxalitit verbunden — womit sie sich
wiederum von der radikalkonstruktivistischen Option unterscheiden.

Weitet man den Blick tiber Kierkegaard und de Lubac hinaus und besieht die theolo-
gische Paradoxien-Rezeption insgesamt, so lisst sich als umfassendste (und auch radi-
kalkonstruktivistisch kompatible) Gemeinsambkeit die Einsicht erkennen, dass die Pa-
radoxien auf die Kontingenz menschlicher Rede von Gott hindeuten. Heinrich Kraft
kommentiert dementsprechend:

Die wichtigste unter den logischen Voraussetzungen der Paradoxien, die uns in der
Theologie begegnen, ist die Unzuldnglichkeit unseres Denkens. Gegenstand der Theo-
logie ist das Bild Gottes und der Welt, besonders des Menschen, das sich aus der Heili-
gen Schrift ergibt. Vom Begriff Gottes ist die Unendlichkeit nicht abzutrennen; Aussa-
gen Uber Gottes Allmacht und Allwissen, seine Allwirksamkeit und Allgegenwart sind
Aussagen (iber unendliche GroRen. Aussagen iiber unendliche Grofien fiihren zwangs-

l3ufig zu Antinomien 3°8

Alois Maria Haas schlussfolgert, »daf} itber Gott und den menschlichen Bezug zu ihm
nicht anders als in (thetorischen) Paradoxen gesprochen werden kann, wenn Letztaus-
kiinfte iiber ihn gemacht werden sollen.«>*®® Hier aber lisst sich ein Gedanke einfiigen,
der in der Auseinandersetzung mit dem radikalen Konstruktivismus von grofler Be-
deutung war. Wenn nimlich die Paradoxie zur Form theologischer Rede erhoben wird,
dann muss das dynamisierende und destabilisierende Potential der Paradoxie insge-
samt auch auf diese Form selbst zugreifen konnen. Kurzum: Das Einfligen der Para-
doxie als Form darf nicht zur Entparadoxalisierung fithren. Schréer beobachtet hier
zutreffend:

In: feinschwarz.net, 12. April 2021. URL: https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof
-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform (abgerufen am: 17.06.2021).

307 Vielleicht wire hier auch eine Erkldrung dafiir zu suchen, dass Jiirgen Habermas in seiner Philoso-
phiegeschichte anmerkt: »Einstweilen missen wir feststellen, dass Kierkegaard der letzte Theolo-
ge gewesen zu sein scheint, von dessen Gedanken die Philosophie neue Anstifie empfangen hat.«
Jirgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie Bd. 1. Die okzidentale Konstellation von
Glauben und Wissen. Berlin 32019. S. 78.

308 Heinrich Kraft, Die Paradoxie in der Bibel und bei den Griechen als Voraussetzung fiir die Ent-
faltung der Glaubenslehren. In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendléndischen Denkens.
(Stauffenberg Collogium Bd. 21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbiichle. Tiibingen 1992. S. 247-
272, hier: S. 259. [= Kraft, Bibel ]

309 Alois Maria Haas, Mystik als Aussage. Erfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher Mystik.
(VDWR tb Bd. 3). Frankfurt a.M./Leipzig 2007. S. 136. [= Haas, Aussage.] Vgl. alternativ Alois Maria
Haas, Das mystische Paradox. In: Das Paradox. Eine Herausforderung abendléndischen Denkens.
(Stauffenberg Collogium Bd. 21). Hg. v. Paul Geyer/Roland Hagenbiichle. Tibingen 1992. S. 273-
294, hier: S. 279.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

261


https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform
https://www.feinschwarz.net/dynamik-verstetigen-bischof-voderholzer-und-die-paradoxie-als-denkform

262

Konstruktion von Verbindlichkeit

Der Sinn der Verwendung der Paradoxie in der Theologie wird gerne dahingehend
erlautert, dafd die Paradoxie der treffendste Ausdruck fiir die Inaddquatheit unseres
Redens von Cott sei. Diese Begriindung ist selbst eine Paradoxie, denn sie behauptet
ja, daR allein diese Wiedergabe der Inaddquatheit gerade die addquate Beschreibung

sei 310

Eine Theologie, die sich der Paradoxie als formaler Kategorie verschreibt, muss in die-
sem Sinne kritisch selbstapplikativ verfahren und sensibel fiir die eigenen Paradoxien
sowie die aus ihnen resultierenden Begriindungsdefizite bleiben.>™

D) Paradoxien relativieren

Paradoxien konfrontieren den menschlichen Verstand mit seinen Grenzen. Sie machen
selbst in ihrer schwichsten, logisch am leichtesten zu behebenden Form zumindest dar-
auf aufmerksam, wie die Intuition fehlgehen kann. In ihrer Vollform stellen sie Ritsel
dar, deren Losung héchstens dann gelingt, wenn massive Konzessionen in Kauf genom-
men werden. Wenn also etwa das Ligner-Paradox dadurch gel6st wird, dass die Rede
von der einen Welt aufgegeben und eine Theorie iiber mogliche andere Welten prasen-
tiert wird, dann bedarf diese Losung massiver theoretischer Annahmen, die wiederum
keine Eindeutigkeit herstellen kénnen. Damit geht eine weitreichende Relativierung
einher, deren einer Pol auch recht klar bestimmt werden kann: die Vernunft. Der an-
dere Pol hingt hingegen stirker von dem theoretischen Rahmen ab, der gewihlt bzw.
vorausgesetzt wird. So lief3e sich die Vernunft in Relation zur Welt oder auch in Relation
zu sich selbst setzen. Im ersten Fall wire die menschliche Wahrnehmung von Parado-
xien etwa als eine wahre Erkenntnis der Ritselhaftigkeit von Welt und Sein zu lesen.
Im zweiten Fall lieRen sich die Paradoxien als Hinweis auf die Selbstreferentialitit der
Vernunft und ihre damit einhergehenden Begrenzungen verstehen. In beiden Fillen
aber relativieren die Paradoxien direkt oder indirekt das (Denk-)Vermégen des Men-
schen.?'* Sie stellen denkerische Intuitionen infrage und sprengen Risse in ansonsten
harmonische Uberzeugungen: »Weil sie solche Grundorientierungen betreffen, fithren
Paradoxien in einen epistemischen Spannungszustand, zu einer partiellen Desorientie-
rung, die freilich auch ignoriert werden kann.«<*"> Dass Paradoxien ein relativierendes
Potential aufweisen, wird folglich nicht nur (radikalen) Konstruktivist*innen ersicht-
lich. Auch in einer analytisch-philosophischen Perspektive wird dieses Potential zuge-

310 Schréer, Denkform S. 52.

311 Einejingere theologische Arbeit, die diesem Anspruch nachkommt, hat Norbert Brieden vorge-
legt: Vgl. Brieden, Paradoxien. Fur eine dltere theologische Untersuchung, die aber ebenfalls vor
dem Hintergrund radikalkonstruktivistisch bzw. systemtheoretischer Perspektiven auf Paradoxien
eingeht, vgl. Wallich, Autopoiesis. In der konkreten theologischen Arbeit stellen sich aber gerade
zu Wallich einige Differenzen ein, weil er — wie mehrfach erwahnt wurde (Kap. 4.2.4) — stark von
der relationalen Theologie ausgeht. In der Diagnose der Paradoxien kommt es deshalb konkret zu
Abweichungen, so bezieht er sich zentral auf das »Paradox der Verschiedenheit des Cleichen«.
Ebd. S. 600.

312 Oder wie Simon schreibt: »Im Paradoxen erscheint ein anderes, aber in seinen Voraussetzungen
selbst noch nicht verstandenes Verstehen als Relativierung des eigenen; weder das andere noch
das eigene ist damit begriffen.« Simon, Paradoxon S. 54.

313 Kannetzky, Paradoxien S.187.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

standen. Deutlich wird dies nicht zuletzt daran, dass auch hier immer wieder darauf
hingewiesen wird, Paradoxien stellten einen Motor wissenschaftlicher Erkenntnis dar.
So behauptet Fink bspw.:

Paradoxien sind von unschatzbarem wissenschaftlichen Wert und kénnen als Trieb-
motordesintellektuellen Fortschritts rekonstruiert werden. Gerade eine Wissenschaft,
die frei ist von Paradoxien, ist dann vermutlich auch frei von Fortschritt und zum steri-
len Quiz-Wissen verkommen. Paradoxien sind also Anzeichen einer lebendigen, struk-
turiert suchenden Wissenschaft.3'4

Auch in einer Perspektive, die sich um die Auflésung von Paradoxien bemiiht, wird
damit — wie oben bereits thematisiert — ein positiver Relativierungswert paradoxalen
Denkens behauptet. Die Vorstellung eines Fortschritts, dessen Wegbereiter die Para-
doxien nach Fink ja sein sollen, basiert schlieRlich auf der Korrektur einer ehemals
giltigen Vorstellung zugunsten einer neueren, besseren Idee. Fortschritt spannt Rela-
tionen zwischen alt und neu, schlechter und besser auf; er ist die »Verinderung vom
Unvollkommenen zum Vollkommeneren.«**

Dass gerade im religiosen Bereich vielfach Paradoxien auftreten, dass das religiése
Feld gewissermafien paradoxal vermint ist, kann in dieser Gedankenfithrung als Indiz
fiir die Plausibilitit eines Verstindnisses von Religion als Relativierungsoperation die-
nen. In kurzen Analysen sollen in diesem Abschnitt einige religiése Paradoxien freige-
legt und in einen tieferen Sinnbezug eingeordnet werden. Dabei werde ich den Ausgang
von konkreten Lehrsitzen der romisch-katholischen Kirche nehmen, um die Paradoxi-
en moglichst konkret behandeln zu kénnen. Das Gros der Paradoxien lief3e sich dabei
entweder in allgemein christlicher oder sogar allgemein religiéser Perspektive auswei-
ten, eine umfassende Analyse wiirde an dieser Stelle aber den Duktus der Argumenta-
tion eher behindern als beférdern. Wichtig ist hier zudem der Hinweis, dass die Aus-
wahl auch die Prisenz von Paradoxien innerhalb des Katholizismus nicht widerspiegeln
kann. So bleiben etwa die zahlreichen biblischen Paradoxien fast ginzlich unbeobach-
tet. Man denke hier lediglich an Sitze wie »Ich glaube; hilf meinem Unglauben!« (Mk
9,24)%1¢ | »Denn wer sein Leben retten will, wird es verlieren« (Mk 8,35) oder auch »Er
ist Bild des unsichtbaren Gottes« (Kol 1,15) — um nur einen kurzen Eindruck zu ge-
ben.?" Die Paradoxien, die ich im Folgenden analysiere, gehen in ihrem Anspruch aber

314 Fink, Progress S.14.

315 Franz-Peter Burkard, Art. Fortschritt. In: Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und Definitionen.
Stuttgart 32008. S.186-187, hier: S.186. Am Rande sei hier bemerkt, dass freilich auch der Fort-
schritt selbst unter den Gesichtspunkten seiner Paradoxalitit beobachtet werden konnte. In be-
sonderer Weise steht die Frankfurter Schule fir entsprechende Ansitze. Etwa in der Bezugnah-
me auf »das Destruktive des Fortschritts« oder »die Selbstzerstérung der Aufklarung«. Max Hork-
heimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung. Philosophische Fragmente. Frankfurt a.M.
22016.5.3.

316 Diein dieser Arbeit angefiihrten Bibelstellen werden allesamt nach der Einheitsiibersetzung von
2016 zitiert.

317  Fireine (wiederum bewusst unvollstindige) Analyse vgl. Schroer, Denkform S. 97-130. Einen wei-
teren grundsatzlich angelegten Aufschlag zu der Thematik macht Kraft, Bibel. Er konstatiert: »Die
Bibel hat es nach dem Gesagten (iber grofe Partien nicht mit Paradoxien zu tun.« Ebd. S. 255. Zu
einem dhnlichen Ergebnis kommt auch Martin Ebner nach seiner Analyse einiger (vermeintlicher)

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

263


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Konstruktion von Verbindlichkeit

iiber einzelne Bibelverse hinaus. Es geht hier vielmehr um verbindliche Glaubenssitze,
die Aspekte einer theologischen Lehrsystematik sind.3'® In ihrer Darstellung werde ich
mich auf Formulierungen des Katechismus der katholischen Kirche (KKK)*™ stiitzen. Eben
weil hinter diesem Dokument der Anspruch einer umfassenden (und vielleicht sogar
abgeschlossenen) Systematik steht, sind die einzelnen Glaubenssitze eng mit dogma-
tischen Traktaten verbunden, die wiederum in ausfithrlichen theologischen Debatten
thematisiert werden. Aus Griinden der Ubersichtlichkeit werde ich gréfitenteils darauf
verzichten, in die Tiefenebenen dieser Diskurse abzutauchen®?°, durch einige Litera-
turhinweise mdchte ich aber doch deutlich machen, dass die Paradoxalitit der jeweili-
gen Paradoxien jeweils auch von anderen Autor*innen aufgegriffen wurde.3*!
Weiterhin sei kurz angemerkt, dass in der konkreten Analyse der ausgewahlten reli-
gidsen Paradoxien auch die grammatikalische Doppelbedeutung der Uberschrift dieses
Abschnitts zum Tragen kommt. Die bisherigen Ausfithrungen haben die indikativische
Dimension abgegolten, die nun folgenden Hinweise gehen der imperativischen Dimen-

sion nach, indem sie — der Aufforderung folgend - religiése Paradoxien relativieren.3*>

jesuanischer Paradoxien: »So paradox, wie es zunachst scheint, sind die Spriiche vom Leben und
Tod in der Jesusiiberlieferung beileibe nicht. Alle Uberlieferungsstufen sind bemiiht, die Aussa-
gen an konkrete Lebensvollziige zuriickzubinden.« Martin Ebner, Uberwindung eines »tédlichen«
Lebens. Paradoxien zu Leben und Tod in den Jesustberlieferungen. In: JBTh 19 (2004). S. 79-100.
Freilich hangen solche Diagnosen stark von dem vorausgesetzten Paradoxienverstandnis ab. Pro-
duktive Bearbeitungen biblischer Paradoxien finden sich u.a. bei: Krish Kandiah, Paradoxology.
Why Christianity Was Never Meant to Be Simple. London 2014; Stephan Grone, Godel. Wittgen-
stein. Gott. Paradoxien in Philosophie und Theologie. Fuchstal 2007. S.347-502; Louis Kretz, Der
Reiz des Paradoxen bei Jesus. Mit einem Vorwort von Kurt Marti. Olten 1983; Gerhard Hotze, Pa-
radoxien bei Paulus. Untersuchungen zu einer elementaren Denkform in seiner Theologie. (Neu-
testamentliche Abhandlungen Bd. 31). Miinster 1997; Rudolf Hoppe, Jesus — das Paradoxon Gottes.
Uberlegungen zu Botschaft und Wirken des Nazareners. In: Impulse 3 Heft 1 (2001). S. 2-6; Rudolf
Hoppe, Jesus von Nazareth. Zwischen Macht und Ohnmacht. Stuttgart 2012. S. 77-127.

318 Freilichbleibtesauch hieraber nur bei einer Auswahl. Vermutlich liefen sich Paradoxien in der ge-
samten lehramtlichen Dogmatik konstituieren. So lieRe sich etwa die, von mir hier ansonsten au-
Renvor gelassene Trinitatstheologie in dieser Weise beobachten. Anderson bietet hierfiir Ankniip-
fungspunkte: »no writer from the first century to the twenty-first century has offered an explication
of the doctrine of the Trinity that is both clearly orthodox and free from apparent contradiction.
It seems that careful the theologian inevitably faces a dilemma: that of embracing either paradox
or heterodoxy.« Anderson, Paradox S. 59.

319 Zitiert wird der KKK nach der auf den Internetseiten des Vatikans verfigbaren deutschsprachigen
Fassung von 1997, abrufbar unter: URL: www.vatican.va/archive/DEU0035/_INDEX.HTM (abgeru-
fen am:17.06.2021).

320 Andernfalls missten fiir manche Paradoxien ganze dogmatische Traktate diskutiert werden.

321 Eine besondere Nihe stellt sich dabei zu Norbert Brieden ein, der in seiner religionspadagogi-
schen Arbeit konstruktivistische Perspektiven sehr stark mit der Bearbeitung von Paradoxien ver-
bunden hat. Vgl. Brieden, Paradoxien.

322 Leicht abgewandelt entspricht dieses Verfahren einer Einsicht Schroers: »Es zeigt sich, daf} gera-
de in der Auseinandersetzung mit der Metaphysik unserer Zeit die verschiedenen Paradoxien im
logischen Sinn nicht nur postuliert, sondern interpretiert werden miissen. Das ist die Aufgabe der
| theologischen Logik, die nicht nur die formale Struktur, sondern auch den Inhalt und Standort
der Paradoxie bestimmen muf.« Schréer, Denkform S. 198f.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

(1) Offenbarungsparadox

Gott, »der in unzuginglichem Licht wohnt< (1 Tim 6,16), will den Menschen, die er in
Freiheit erschaffen hat, sein eigenes gottliches Leben mitteilen, um sie in seinem ein-
zigen Sohn als Sohne anzunehmen [Vgl. Eph 1,4-5.]. Indem Gott sich offenbart, will er
die Menschen befdhigen, ihm zu antworten, ihn zu erkennen und ihn weit mehr zu
lieben, als sie von sich aus imstande waren. (KKK 52)

Dieser Formulierung wohnt eine paradoxale Spannung inne, die metonymisch fiir die
Offenbarungsparadoxie insgesamt steht. Mit dem Zitat aus dem ersten Timotheusbrief
wird namlich bestitigt, dass die Bestimmung Gottes massiv auf seine (transzendente)
Unzuginglichkeit angewiesen ist. Andererseits aber bleibt es nicht bei dieser Feststel-
lung. Hinzutritt die klare Zuschreibung, dass es Gott an seiner Selbstoffenbarung gele-
gen sei. Fraglich wird dabei aber, wie angesichts der Transzendenz Gottes gerade diese
Aussage tiber seinen Willen getroffen werden soll. Nach Auffassung des Katechismus
ist dies moglich, weil der Mensch »nach dem Bilde Gottes« erschaffen ist [Vgl. Gen
1,26.]« (KKK 36). Mit dieser Erklirung aber wird die Argumentation zirkulir, weil sie
sich auf einen biblischen Bezugspunkt stiitzt, der gewissermaflen als Offenbarungs-
dokument in diese eingebettet bleibt. So setzt die Autorisierung der Heiligen Schrift
einen offenbarungstheologischen Uberbau voraus, der das Begriindungsproblem bzw.
die Paradoxie nicht authebt. Auch die Bibel kann schlieflich hinsichtlich der Frage un-
tersucht werden, wieso es gerade ihr gelingen soll, die umfassende Transzendenz Got-
tes in die Immanenz menschlicher Sprache einzuholen. Als Quelle von Evidenz lisst sie
sich auch nur vor dem Hintergrund der Offenbarung behaupten. Alles liuft demnach
auf eine Paradoxie zu, die — nach Pollacks Diagnose — fiir Religionen insgesamt besteht:

Religionen operieren | unter widerspriichlichen Bestandserfordernissen. Wenn die
Funktion der Religion darin besteht, Kontingenz zu bewailtigen, dann missen die In-
halte und Formen, mit denen sie diese Aufgabe erfiillt, dem Bereich des Zuginglichen
entzogen sein: Sollen diese Inhalte und Formen gesellschaftliche und lebensprak-
tische Relevanz gewinnen, dann diirfen sie jedoch nicht der Kommunikabilitdt und

Anschaulichkeit entbehren 33

Was bei Pollack eher unterschwellig verhandelt wird, setzt Brieden explizit ins Wort.
So erklirt er im Rekurs auf Clam, »warum sich Religionen in besonderer Weise mit Pa-
radoxien befassen (miissen): SchlieRlich kommunizieren sie explizit das Unverfiigbare,

323 Pollack, Religion S.186f. Ahnlich fasst es auch Volkhard Krech: »Jede Bearbeitung von Kontingenz
hat mithin ihre Grenzen, und hier setzt Religion als gesellschaftlicher Sachverhalt an. Das tut sie
freilich immer wieder aufs Neue, weil die konkreten semantischen und sozialstrukturellen Losun-
gen selbst der Kontingenz ausgesetzt sind; darin besteht das wichtigste Paradox der Religion und
zugleich der starkste Motor religionsgeschichtlicher Dynamik.« Volkhard Krech, Die Evolution der
Religion. Ein soziologischer Grundriss. (Religiose Evolution Bd. 1). Bielefeld 2021. S. 84. [= Krech,
Evolution.] Krechs Diagnose verbindet die religiose Paradoxalitat mitihrer Produktivitit und weist
damit gerade vor dem Hintergrund auflésungsinteressierter Paradoxienbearbeitung auf einen
entscheidenden Aspekt hin. Religiése Paradoxien sind in dieser Linie nicht als Behinderung zu
verstehen.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

265


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Konstruktion von Verbindlichkeit

das sich der immanenten Verfiigung entzieht und sich gerade dadurch als transzen-
dent erweist<***. Offenbarungstheologien sind in dieser Weise der Frage ausgesetzt,
wie sie angesichts der zugestandenen Ungewissheit (Transzendenz Gottes) die Bedin-
gungen ihrer eigenen Aussagen generieren. Woher weif$ man um die Transzendenz
der Transzendenz? Wie kommt man auflerdem zu einer Aussage iiber den Willen einer
transzendenten Grof3e? Wer setzt wiederum diese Auffassung in Geltung? Das Frage-
spiel lieRe sich wohl endlos fortsetzen, entscheidend ist die Grundlage: die paradoxale
Spannung zwischen Immanenz und Transzendenz, wie sie sich in der Offenbarung
ausdriickt. Brieden erkennt darin das »Grundparadox der Theologie, Nichtobjektivier-
bares zu objektivieren.«**> Ahnlich formuliert es Haas: »Die Voraussetzung selber, mit

Gott in irgendeiner Weise in Kontakt zu treten, ist paradox.«**®

(2) Inkarnationsparadox
Dieses grundlegende Offenbarungsparadox schligt sich in christlicher Perspektive be-
sonders verdichtet in der Inkarnation durch:

Wir glauben und bekennen: Jesus von Nazaret, ein Jude, zur Zeit des Kénigs Herodes
des GrofRen und des Kaisers Augustus von einer Tochter Israels in Betlehem geboren,
von Beruf Zimmermann und wéhrend der Herrschaft des Kaisers Tiberius unter dem
Statthalter Pontius Pilatus in Jerusalem am Kreuz hingerichtet, ist der menschgewor-
dene ewige Sohn Gottes. (KKK 423)

Die Formulierung ruft verschiedene Motive der Immanenz auf, die die Menschlich-
keit Jesu illustrieren: Seine Herkunft, seine Religionszugehorigkeit, sein Beruf, aber
eben auch Geburt und Tod werden explizit erwihnt. Der Tod, als Ende des irdischen
Lebens, markiert gewissermaflen den Kristallisationspunkt der Endlichkeit. Thm aber
wird im letzten Nebensatz eine andere Perspektive entgegengestellt: die Ewigkeit qua
Gottessohnschaft. In der Formulierung vom »menschgewordenen ewigen Sohn Gottes«
verdichtet sich damit die Offenbarungsparadoxie in spezifisch christlicher Form: »The
very idea, that God - an eternal, infinite, immortal, transcendent spirit — could be-
come a human being - a temporal, finite, mortal, material creature — is one that seems
prima facie impossible, if not altogether absurd.«**” Menschliche und géttliche Identi-
tit werden als Gegensitze erfahren, in Jesus aber doch ineinander gefiigt. Dass dies

324 Brieden, Paradoxien Kap. 3.4.1.2. Biblisch wird dies etwa bei Paulus greifbar: »So solltihr mit allen
Heiligen dazu fihig sein, die Lange und Breite, die Hohe und Tiefe zu ermessen und die Liebe
Christi zu erkennen, die alle Erkenntnis libersteigt« (Eph 3,18-19). Auch hier wird die paradoxale
Forderung aufgestellt, man solle etwas erkennen, das alle Erkenntnis tibersteigt.

325 Brieden, Paradoxien Kap. 3.4.1.2.

326 Haas, Aussage S.135. Diese Einschdtzung liefe sich freilich als Beobachtungsfolie fiir eine Relectu-
re biblischer Erzahlungen einsetzen. Vgl. fiir einen ersten Ansatz in dieser Richtung Patrick Ebert,
Offenbarung und Entzug. Eine theologische Untersuchung zur Transzendenz aus phianomenolo-
gischer Perspektive. (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie Bd. 81). Tibingen 2020. S. 1-
20. [= Ebert, Entzug.]

327 Anderson, Paradox S. 61. Kierkegaard verdichtet diese Einsicht etwa in seiner Rede vom »Gott in
der Zeit« (Kierkegaard, Nachschrift 11'S. 297), die sich entfalten l4sst als Einsicht, »dafd der Cott, der
Ewige, in einem bestimmten Zeitmoment als ein einzelner Mensch geworden ist.« Ebd. S. 291.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

als Denkoperation die Kapazititen der Logik tiberschreitet, hat die kirchliche Tradition
vor allem im Konzil von Chalkedon verdeutlicht:

Ein und derselbe ist Christus, der einziggeborene Sohn und Herr, der in zwei Naturen
unvermischt, unverdnderlich, ungetrennt und unteilbar erkannt wird, wobei nirgends
wegen der Einung der Unterschied der Naturen aufgehoben ist, vielmehr die Eigen-
timlichkeitjeder der beiden Naturen gewahrt bleibt und sich in einer Person und einer
Hypostase vereinigt. (DH 302)328

Der Glaubenssatz formuliert die Paradoxie so prignant in einer antithetischen und
aporetischen Sprache®??, dass eine einfache logische Harmonisierung véllig unméglich
wird. Die verschiedenen christologischen Konflikte, wie sie im Laufe der Theologiege-
schichte in den unterschiedlichsten Ausprigungen aufgetreten sind, lassen sich vor die-
sem Hintergrund als Versuche beobachten, das christologische Paradox entweder ganz
aufzulésen®*° oder aus dem — in der Diktion Schréers — komplementiren ein supple-
mentires Paradox zu machen, einem der beiden kontradiktorischen Aspekte also einen
Vorzug zuzusprechen. Letzteres Verfahren liefRe sich etwa im Konflikt der Antiocheni-
schen mit der Alexandrinischen Schule oder im Arianismus ausfindig machen. Freilich

331

lassen sich auch gegenwirtige theologische Versuche mit diesem Ziel anfithren.>>! Dem

328 Die besondere Stellung dieses Textes wiirdigt auch Voderholzer: »Unter den paradoxen Formulie-
rungen des Dogmas ragt diejenige des christologischen Dogmas heraus, die gemaf$ der Formel
von Chalcedon (451) besagt, Jesus Christus sei zugleich ganz Gott und ganz Mensch.« Voderholzer,
Paradox S. 224.

329 Vgl. Gregor Maria Hoff, Chalkedon im Paradigma Negativer Theologie. Zur aporetischen Wahr-
nehmung der chalkedonensischen Christologie. In: ThPh 70 (1995). S. 355-372, hier: S. 359.

330 Wobei dies eigentlich nur gelingen kann, wenn man den goéttlichen Anteil tilgt, weil man sich mit
der Betonung der vélligen Gottlichkeit Jesu direkt wieder im Immanenz-Transzendenz-Paradox
und der damit verbundenen Frage verfingt, wie man dies eigentlich wissen kann. Freilich liefRe
sich aber auch ein rein auf die Menschlichkeit fokussierendes Verstiandnis Jesu wieder paradoxali-
sieren, die dazu notigen Vorannahmen fallen aber deutlich spekulativer aus als im umgekehrten
Fall.

331 Etwa Barmeyer, der den Evangelien zu entnehmen meint, dass Jesus doch eher Mensch als Gott
gewesen sein misse und das Paradox erst darin erkennt, dass die Kirche gegenteilig behauptet,
Jesus sei wahrer Gott und wahrer Mensch zugleich: »Tatsache ist, dass das Ratsel Jesu von Nazareth
durch das theologische Konstrukt von Nicda mit einer hellenistisch beeinflussten Verpackung um-
geben worden ist, die weder Jesus in dieser Form verkiindet hat, noch die Apostel bezeugt haben.
Es ist und bleibt bei rationaler Bewertung ohne ideologische Vernebelung eine rein theologische,
politisch motivierte Konstruktion, ein rein menschliches Produkt ohne eine shéhere Wahrheit«.
Da es so in die kirchliche Dogmatik eingegangen ist, gehort es zu den groen Paradoxien der Kir-
chengeschichte.« Barmeyer, Paradoxa S. 60. Barmeyer geht also offenkundig davon aus, dass es zur
Klassifikation einer Denkfigur als Paradoxie genlgt, nachzuweisen, dass die Denkfigur sich nicht
mit dem biblischen Zeugnis deckt. Er bezieht sich damit zwar indirekt auch auf die Spannung von
transzendent behaupteter Autoritit und geschichtlicher Cenese, legt es in seiner Auseinanderset-
zung aber stets nur auf eine simple Auflésung an. Darin aber setzt er ein klares Wissen um die
eigentliche und wahre Lehre Jesu voraus: »Zu vieles in dieser Dogmatik hat nichts mehr mit der
urspriinglichen Botschaft Jesu von Nazareth zu tun.« Ebd. S.106. Wie aber kommt Barmeyer zu
seinem Wissen um die »urspriingliche Botschaft«? Sein Ansatz stellt m.E. den problematischen
Versuch dar, die Paradoxien des Religiosen mit einem vorschnellen Positivismus zu tilgen.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

267


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Konstruktion von Verbindlichkeit

sind Interpretationen entgegenzuhalten, die sich affirmativ auf das Inkarnationspara-
dox beziehen und die Christologie von Chalkedon deshalb als komplexe, aber bewusste
Strategie deuten. Kierkegaard und de Lubac stehen hierfir Pate, eine entsprechende

Interpretation findet sich aber auch bei Luhmann.?3*

(3) Mariologische Paradoxie

Wie sich das Offenbarungsparadox im Inkarnationsparadox fortsetzt, so kann auch das
Inkarnationsparadox ausgeweitet werden. In der katholischen Tradition gelingt dies
besonders durch eine Fokussierung auf die Rolle der Mutter Jesu und die dazugehorigen
Dogmen:

Schon in den ersten Formulierungen des Glaubens [Vgl. DS 10-64] hat die Kirche be-
kannt, daf Jesus einzig durch die Kraft des Heiligen Geistes im Schof der Jungfrau
Maria empfangen wurde. Auch der leibliche Aspekt dieses Geschehens wurde mitaus-
gesagt: Sie hat Jesus >ohne Samen aus Heiligem Geist empfangen« (Syn. im Lateran
649: DS 503). Die Viter sehen in der jungfraulichen Empfingnis das Zeichen dafir,
dafd wirklich der Sohn Cottes in eine uns gleiche menschliche Natur kam. (KKK 496)

Nach kirchlicher Lehre gilt also: »Maria ist Jungfrau und Mutter zugleich« (KKK 507)
— und das eben auch in einem umfinglich biologischen Sinne, wie das Lehramt an
verschiedenen Stellen mit Nachdruck deutlich gemacht hat.333 Als reine Metapher be-
stiinde hier keine Paradoxie, weil die Erklirung, entweder sei die Mutterschaft oder
eben die Jungfriulichkeit in einem strengen Sinne unzutreffend, letztlich schon eine
Entparadoxalisierung darstellt. Erst in der Aufrechterhaltung dieses Aspekts wird ein
Paradox konstituiert: Maria ist Mensch, wird schwanger und gebiert ein Kind, bleibt
bei alldem aber jungfriulich.>3* Es liuft der allgemeinen Meinung entgegen, weil sich
die Jungfriulichkeit ersterdings dadurch auszeichnet, dass die bezeichnete Person noch

332 Da heiflt es: »In seinem Weltleben ist Jesus von Nazareth Mensch (wenngleich Mensch ohne Siin-
de). Als Christus ist er Sohn Gottes. Als Teil der Trinitit ist er Gott, also sein eigener Vater, so wie
Gottvater sein eigener Sohn ist. Das Mysterium sabotiert die Unterscheidung, auf der es beruht.
Die Differenz von Transzendenz (Gottvater) und Immanenz (Erdenleben des Sohnes) wird als Ex-
plikation des Problems vorausgesetzt und zugleich annulliert. Der Verzicht auf Logik ist kein Feh-
ler, sondern die angemessene Form des Problems.« Luhmann, Gesellschaft S. 83. Der»Verzicht auf
Logik«dhnelt durchaus Kierkegaards Uberlegungen, ohne aber explizit Bezug darauf zu nehmen.
Fur eine theologische Kommentierung dieser Stelle vgl. Brieden, Paradoxien Kap. 3.1.3.3. Aus dem
Kreis der theologischen Konstruktivismus-Adaptionen bezieht sich auch Wallich auf die Inkarna-
tion als Paradoxie. Vgl. Wallich, Autopoiesis S. 38. Bei Diergarten ist hinsichtlich der Inkarnation
sogar die Rede vom »christlichen Ur-Paradox«. Diergarten, Unbehagen S.148.

333 Der Katechismus selbst legt deutlich fest, dass »es sich hier nicht um Legenden oder um theolo-
gische Konstrukte handelt«. KKK 498. Diese Position wurde dann auch aktiv gegen andere Auffas-
sungen verteidigt. So etwa in der Auseinandersetzung mit Uta Ranke-Heinemann, der die Lehrbe-
fugnis entzogen wurde, weil sie die Jungfraulichkeit Mariens in einem biologischen Sinn ablehnte.
Zu ihrer Position, die auf der Analyse biblischer Texte (u.a. Lukas-Evangelium, Jesaja) basiert, vgl.
Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen. Anleitung zum Glaubenszweifel. Hamburg 1992. S. 78-
125.

334 Von derjungfriaulichen Geburt Jesu gibt im Ubrigen auch die islamische Tradition Auskunft. Vgl.
dazu Martin Bauschke, Der Sohn Marias. Jesus im Koran. Darmstadt 2013. S. 14-22.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.


http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/66.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/A8.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/6X.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM
http://www.vatican.va/archive/DEU0035/8K.HTM

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

keinen Geschlechtsverkehr hatte. Fiir die Geburt eines Kindes ist aber — zumindest vor
der Entwicklung der kiinstlichen Befruchtung im Verlauf des 20. Jahrhunderts335 — Ge-
schlechtsverkehr erforderlich. Die Aussage, Maria habe jungfriulich ein Kind geboren,
markiert in diesem Sinne eine Paradoxie, die freilich Auflésungsversuche provoziert.33
Die wohl beliebteste Entparadoxalisierung weicht auf biologische Plausibilititen aus
und erklirt, in Wahrheit sei doch Josef als leiblicher Vater zu verstehen.?3” Gerne wird
dem hinzugefiigt, dass es sich bei dem Dogma letztlich nur um eine Konstruktions-
leistung der katholischen Kirche handle, die keinerlei biblische Legitimation fiir sich

reklamieren diirfe.33® So meint etwa Barmeyer:

Das Mysterium seiner [JMH: Jesu] Geburt hat sich offensichtlich tber die Zeit entwi-
ckelt und in den Jahrhunderten durch die >anthropogen« gesteuerte Tradition allm&h-
lich seinejetzige Form erhalten—die Ceistgeburt bleibt das Paradoxon einer eindeutig
menschlich gesteuerten, rational nachweisbaren Entwicklung und einer >héheren re-
ligiosen Wahrheits, von der wir nicht wissen kénnen, ob sie der objektiven Wahrheit

entspricht.33°

Und er fithrt weiter aus:

Solche offenkundigen Widerspriiche zwischen den in nachchristlichen Jahrhunderten
>anthropogen<entwickelten Glaubensinhalten und der Behauptung ihrer Entstehung
durch gottliche Inspiration sind es, die viele aufgeklarte Christen die Kirchen verlas-
sen lassen. Denn auch Religion kommt nicht ohne Ratio aus. Eklatan|te Verletzungen
des vernunftgemafien Denkens werden besonders in der Moderne mit Abwendungen
bestraft34°

Die Auflésung der Paradoxie wird als Interesse an einer Harmonisierung von Glau-
be und Vernunft getarnt. Das entscheidende Drehmoment des Dogmas bleibt in sol-
chen Versuchen aber unerkannt. Was hier nimlich getilgt wird, ist die intellektuelle

335 Wobei im Katechismus — und damit wird das Problem auch fiir die Zeit nach der Entwicklung
kinstlicher Befruchtung angepasst — auch klar gesagt wird, dass die Zeugung ohne Samen von-
statten gegangen sei (s.0.). Gewissermafien werden hier also theologische Kautelen eingezogen.

336 Dass hier eine Paradoxie vorliegt, wird theologisch etwa auch von Voderholzer eingeraumt. Vgl.
Voderholzer, Lubac S. 90. Die Auflésungsversuche erfiillen seines Erachtens dann sogar — wie im
Abschnitt zu de Lubac bereits zitiert — den kirchenrechtlichen Straftatbestand einer Haresie. Vgl.
ebd. S. 91.

337 Diese Interpretation entspricht schlicht der damaligen wie heutigen Standardauffassung. Die au-
Rerordentliche Absonderlichkeit der gesamten Weihnachtsbotschaft hingegen sorgt fiir Absto-
Rungseffekte. Festmachen lasst sich das auch am Verhalten des neutestamentlichen Josef. Eine
literarische Referenz dafiir hat zuletzt Monika Helfer mit ihrem Roman Die Bagage vorgelegt. Er-
zahlt wird von einer Maria, die schwanger wird, wahrend sich ihr Ehemann im Krieg befindet.
Das Kind wird geboren und Marias Mann, Josef, weigert sich zeitlebens, es auch nur anzusehen.
Helfers Roman ist die erzahlerische Entfaltung einer Alternative zum Weihnachtsnarrativ und ein
Blick auf einen Josef, wie er eben auch im Falle Jesu hitte reagieren kdnnen. Vgl. Monika Helfer,
Die Bagage. Miinchen 2020.

338 Vgl. Barmeyer, Paradoxa S. 68.

339 Ebd.S. é66.

340 Ebd.S. 68f.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

269


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Konstruktion von Verbindlichkeit

AnstoRigkeit eines Glaubenssatzes, der die menschlichen Méglichkeiten an ihre Gren-
zen fithrt. Hans-Joachim Sander versteht Maria als »Kern des empérenden Unmogli-
chen<®* und fiithrt weiter aus:

In Maria gibt sich ein Glauben nicht mit dem zufrieden, was moglich ist. Unmogliches
ist eine ganz andere Kategorie als jene des Méglichen. Es ist nicht einfach das, was
nicht méglich ist, sondern bringt so etwas wie | ein Ausrufezeichen mit sich, weil es
auf eine adverbiale Weise dem Méglichen gegeniibertritt. Maria ist dann im Glauben
fir Erfahrungen da, die sich mit Ausrufezeichen >unmaglich!<erschliefRen, weil sie die

bis dahin méglichen Normallagen konterkarieren 342

Zwar geht Sander in diesem Zitat weder explizit auf die Jungfrauengeburt noch die
damit verbundene Paradoxie ein, dennoch fokussiert er die AnstfRigkeit einer solchen
Idee. In Maria wird das Inkarnationsparadox fortgesetzt, dem Beieinander von Tran-
szendenz und Immanenz wird eine Form gegeben, die zwischen den Polen steht. An-
ders als Christus wird dabei aber die reine Menschlichkeit Mariens postuliert. So wird
ein Kontrast geschaffen, der die christologische Paradoxie der Inkarnation ausweitet
und absichert. Mariologisch wird gezeigt, dass das Inkarnationsgeschehen nicht nur
in seiner christologischen Spitze paradoxal codiert ist, sondern von Beginn an in dieser
Spur gefithrt wird. Erst durch die Paradoxie, die zwischen wahr und falsch changiert,
die ein »unmdoglich!« evoziert, lisst sich eine Hoffnungsperspektive plausibilisieren.
Es ist vor diesem Hintergrund durchaus verstindlich, weshalb die katholische Kirche
der Entfaltung und Durchsetzung ihrer Mariologie so viel Nachdruck verliehen hat.>#?
Thr kommt ein grundsitzliches Gewicht zu, weil hier eine Anspruchshaltung etabliert
wird: Die christliche Botschaft fithrt an die Grenzen des Verstehens. Da ist auch der -
zumindest nach Einschitzung Barmeyers — »absurde und vollig unlogische Titel Mut-
ter Gottes«>* weniger Argernis als Bestitigung.34

(4) Auferstehungsparadox

Mit den mariologischen Paradoxien wurde die rein formale Beschreibungsdimension
bereits iberschritten. Anders als in (1) und (2) wurde eine theologische Deutung inte-
griert, die sich hinsichtlich eines weiteren Paradoxes noch ausgestalten lisst. Wihrend
die jungfriuliche Mutterschaft Marias auf den Anfang der Inkarnation hinweist, lisst
sich auch hinsichtlich des Endes Jesu irdischer Existenz eine entscheidende Paradoxie
beobachten. Es geht um die Auferstehung, die sich nach biblischem Zeugnis an Christus

341 Hans-Joachim Sander, Maria — der Topos fiir die Unmoglichkeit des Glaubens. In: OR 66 Heft 4
(2017). S. 500-511, hier: S. 510.

342 Ebd. S.s505f.

343 So befassen sich gleich zwei unfehlbare Dogmen mit Maria. Zum einen wird ihre leibliche Auf-
nahme in den Himmel versichert (1950), zum anderen ihr von der Erbsiinde unberiithrtes Wesen
(1854).

344 Barmeyer, Paradoxa S. 66.

345 Intensive Anfragen an das Konzept einer Mutter Gottes oder einer Gottesgebarerin (griech.
BOeot106kog) sind theologie- und kirchengeschichtlich ibrigens bestens bekannt. Vgl. dazu einfiih-
rend: Regina Radlbeck-Ossmann, Art. Gottesmutterschaft Marias. In: Neues Lexikon der katholi-
schen Dogmatik. Hg. v. Wolfgang Beinert/Bertram Stubenrauch. Freiburg i.Br. 2012. S. 299-301.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

vollzogen hat, darin aber eine grundsitzliche Bedeutung fiir die gesamte Menschheit
entfaltet. Der Katechismus stellt klar:

Was heifst >auferstehen< Im Tod, bei der Trennung der Seele vom Leib, fallt der Leib
des Menschen der Verwesung anheim, wihrend seine Seele Gott entgegengeht und
daraufwartet, dafd sie einst mit ihrem verherrlichten Leib wiedervereint wird. In seiner
Allmacht wird Cott unserem Leib dann endgiltig das unvergingliche Leben geben,
indem er ihn kraft der Auferstehung Jesu wieder mit unserer Seele vereint. (KKK 997)

Vorausgesetzt wird die Unsterblichkeit der Seele, wie sie schon aus der platonischen

346y Dimension. Voll-

Tradition bekannt ist, erginzt wird die leibliche (+ korperliche
stindig wird der Mensch damit, sofern er in seinem Leben Gutes getan hat (KKK 998),
in eine nachirdische Existenz iibergehen. Damit stellt sich eine brisante und paradoxa-
le Gleichzeitigkeit kontradiktorischer Werte ein. Im Zentrum steht das »geschichtliche
und transzendente Ereignis« der Auferstehung Jesu (KKK 639).347 Mit Nachdruck macht
der Katechismus deutlich, es gehe um »ein wirkliches Geschehen, das sich nach dem
Zeugnis des Neuen Testamentes geschichtlich feststellbar manifestiert hat« (KKK 639).
Zugleich aber wird darauf insistiert, dass Jesu Auferstehung, als Modell der >allgemei-
nen< Auferstehung348, eben »nicht eine Riickkehr in das irdische Leben« war (KKK 646).

Konkret wird ausgefiihrt:

In der Tat war niemand Augenzeuge des Ereignisses der Auferstehung selbst, und kein
Evangelist schildert sie. Niemand konnte sagen, wie sie dufserlich vor sich ging. Noch
weniger aber konnte ihr inneres Wesen, der Ubergang in ein anderes Leben, durch die
Sinne wahrgenommen werden. Obwohl sie ein Ereignis war, das sich durch das Zeichen
des leeren Grabes und durch die Wirklichkeit der Begegnungen der Apostel mit dem
auferweckten Christus feststellen lieR, bleibt die Auferstehung in dem, worin sie (ber
die Geschichte hinausgeht, im Herzen des Glaubensmysteriums. (KKK 647)

Erneut also formiert sich ein Paradox als Weiterfithrung der religiésen Grundparadoxie
von Immanenz und Transzendenz.>*® Auch Thomas P. Fo8el macht deswegen darauf
aufmerksam, dass

das Auferstehungshandeln aus theologischer Perspektive in der Tat redlicherweise
nichtanders als paradoxal zum Ausdruck gebracht werden kann. Denn vom Menschen

346 Fireinen knappen Hinweis zu dieser theologisch bedeutsamen Unterscheidung vgl. Martin Diirn-
berger, Basics Systematischer Theologie. Eine Anleitung zum Nachdenken Gber den Glauben. Re-
gensburg 2020. S. 259. [= Diirnberger, Basics.]

347 Auch Thomas P Foflel erkennt hier eine »paradoxal anmutende Bestimmung der>Auferstehung.
Thomas P. Fofel, Offenbare Auferstehung. Eine Studie zur Auferstehung Jesu Christi in offenba-
rungstheologischer Perspektive. Paderborn 2018. S. 156. [= FoRel, Auferstehung.]

348 FoRel versteht diesen konkreten Ubertragungsprozess im Anschluss an Umberto Eco als kreative
Abduktion. Vgl. ebd. S. 626-632.

349 Dies involviert wiederum die Frage nach der Beobachtbarkeit: »Der Weg, den der Gekreuzigte
vorgibt, fithrt vom Tod zum Leben, also in das Paradox, dass sich Gott dort offenbart, wo er aus-
geschlossen scheint.« Gregor Maria Hoff, Glaubensriume — Topologische Fundamentaltheologie.
Bd. I1/1: Der theologische Raum der Griinde. Ostfildern 2021. S. 97. [= Hoff, Glaubensraume.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

27


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Konstruktion von Verbindlichkeit

her kann es in Konsequenz nicht anders als in einer oszillierenden Aspektivitat ei-
nerseits als transzendentes und andererseits als geschichtliches Ereignis verstanden
werden, ohne dass der jeweils eine Aspektshierarchisierend<auf den anderen zuriick-
gefiihrt werden konnte, und ohne, dass beide Aspekte auf einen gemeinsamen Begriff
gebracht werden kénnten.3>°

Wie auch in den vorigen Paradoxien geraten freilich auch hier Versuche in den Blick,

351 eine Auflosung des Paradoxes herbeizu-

durch eine >Hierarchisierung der Aspekte<
fithren, etwa als Behauptung, Jesu Auferstehung sei als reine Metapher zu verstehen,
oder gar als konkrete Scheintodhypothese, die Jesu Weiterleben nachzuweisen ver-

sucht.3>2

Wie schon im Kontext der mariologischen Paradoxien angemerkt, kann auch
hier darauf aufmerksam gemacht werden, dass diese Versuche der tieferen struktu-
rellen Gesamtanlage der bisherigen religiésen Paradoxien nicht gerecht werden. Was
ignoriert wird, ist die reflektierte Etablierung religioser Sitze im logischen Grenzbe-
reich. Damit aber — und hier setze ich die Interpretation fort — wird mehr geleistet
als der blofle Hinweis auf die Unmoglichkeit, letztgiiltige Aussagen iiber Gott, das
Heilige oder die Transzendenz machen zu kénnen. Diese Auffassung wird nimlich
in eine dariiber hinausgehende Sinndeutung (im Sinne Luhmanns (s.0.)) integriert.
Im konkreten Fall der aufgezeigten christlichen Paradoxien geschieht dies vor allem
dadurch, dass eine Hoffnungsperspektive etabliert wird. Die Auferstehungsbotschaft
bleibt schlieflich nicht dabei stehen, zu behaupten, man kénne letztlich nicht wissen,
ob es nun eine nachirdische Existenz gebe oder nicht, sondern formuliert im Be-
wusstsein ihrer eigenen Kontingenz die Hoffnung, dass das, was im eigenen Leben als
gut und wertvoll empfunden wird, mit dem eigenen Exitus nicht einfach ausgel6scht
wird. Kurzum: »Im Tod ist das Leben« (GL 120).3>3 Damit ist dann auch ein erstes
Ergebnis in der Frage erreicht, wie die Prisenz von Paradoxien im Religiésen nicht nur
begriindet, sondern auch eingeschrinkt werden kann, insofern die Einfithrung dieses
spezifischen Interpretationskriteriums (Hoffnung; Leben > Tod) nicht einfach auf jede
beliebige Paradoxie angewendet werden kann. Wie aber begriindet man, dass nicht
einfach jegliche Aussage im religiésen Kontext paradox strukturiert wird? Wie beugt
man also einer Inflation religioser Paradoxien vor?

(5) Allmachtsparadox

Nachdem bereits beschrieben wurde, dass die einzelnen Paradoxien letztlich auf die
Grundparadoxie von Immanenz und Transzendenz zuriickgefithrt werden kénnen und
ich zudem erste Deutungsangebote eingespielt habe, méchte ich nun methodisch wie-
der einen Schritt zuriicktreten, um das Zueinander von Transzendenz und Immanenz
noch einmal von zwei weiteren Paradoxien her zu bedenken. In beiden Fillen treten
die Denkschwierigkeiten dort auf, wo die Transzendenz logisch prizisiert wird. Es geht

350 Fofiel, Auferstehung S.173.

351 Dies entsprache wiederum einer Supplementarisierung im Sinne Schréers (s.0.).

352 Fireinen aktuelleren Versuch dieser Art vgl. Johannes Fried, Kein Tod auf Golgatha. Auf der Suche
nach dem tiberlebenden Jesus. Miinchen 2019.

353 HierliefRen sich wiederum Beobachtungen zweiter Ordnung einfligen, die die Auferstehung bspw.
als Tod des Todes oder »Vernichtung der Vernichtung« konfigurierten. Hoff, Glaubensraume S. 358.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

um zum einen um das (5) Allmachtsparadox und zum anderen um das (6) Theodizee-
Paradox. Zur Allmacht als Gottesattribut heif3t es im Katechismus:

Wir glauben, dafd sie sich auf alles erstreckt, denn Gott, der alles erschaffen hat [Vgl.
Gen 1,1; Job 1,3.], lenkt alles und vermag alles. Wir glauben auch, dafd sie hebend ist,
denn Cottist unser Vater [Vgl. Mt 6,9.] ferner, dafd sie geheimnisvoll ist, denn einzig der
Glaube vermag sie auch dann wahrzunehmen, wenn siesihre Kraft in der Schwachheit«
erweist (2 Kor12,9) [Vgl. 1 Kor1,18.]. (KKK 268)

Und weiter: Gott »ist der Herr des Alls, dessen Ordnung er festgesetzt hat und das ihm
ginzlich untersteht und gehorcht; er ist der Herr der Geschichte; er lenkt die Herzen
und die Geschehnisse nach seinem Willen« (KKK 269). Der Katechismus prisentiert die
Allmacht hier folglich als dasjenige Attribut Gottes, das die vllige Unbegrenztheit sei-
ner Moglichkeiten aussagt. Durch den Hinweis auf die Geheimnishaftigkeit dieses At-
tributs wird zugleich aber das damit einhergehende Erkenntnisproblem thematisiert.
Wenn nimlich angenommen werden kann, dass die menschlichen Moglichkeiten im
Gegensatz zu den gottlichen verschiedentlich begrenzt sind, wie soll es dann méglich
sein, die Unbegrenztheit itberhaupt zu erkennen? Der Gedanke der géttlichen Allmacht
vollzieht sich in den Grenzen der menschlichen Vorstellung und wird durch sie limi-
tiert. Ersichtlich wird dies vor allem, wenn die Allmacht konkretisiert wird. Um an die-
ser Stelle nur ein klassisches Beispiel dafiir zu nennen, zitiere ich das, in aller Regel auf
Thomas von Aquin zuriickgefithrte, Stein-Paradox:

Kann ein allmachtiges Wesen einen Stein machen, der so schwer ist, dass es ihn nicht
heben kann? Es kann ihn machen, denn es kann alles tun, da es allméachtig ist. Jedoch,
es kann dies auch nicht, denn wenn es ihn machen kdnnte, dann gibe es etwas, das es
nicht tun kann —ihn heben.3>#

Die géttliche Allmacht soll in einem konkreten, gegenstindlichen Fall illustriert wer-
den und gerit dort in die Paradoxie, wo ein Vollzug der Allmacht (Schaffen) weitere
Anschlussoperationen der Allmacht (Heben) einschrinken wiirde. Sainsbury hat ent-
sprechend zutreffend entfaltet, dass beide Moglichkeiten die Allmacht (in dem vom
Katechismus aufgerufenen Verstindnis) einschrinken. Versuche, das Paradox aufzu-
l6sen, konnten etwa eine semantische Verschiebung des Allmachtsbegriffs vornehmen
oder ansonsten zu dem Ergebnis kommen, die Allmacht als Attribut zu verabschieden.
Gemeinsamer Zielpunkt beider Varianten ist die nahtlose Integration des Gottesbildes
in die Logik.

(6) Theodizee-Paradox
Um gleich eine zweite Paradoxie anzuschliefien, verweise ich auf das Theodizee-

354 Sainsbury, Paradoxien S.302. Dieses Gedankenexperiment diirfte zu den theologiegeschichtlich
bekanntesten und meist diskutiertesten Paradoxien zahlen. Das wird u.a. daran ablesbar, dass die-
ses Paradox im Gegensatz zu allen anderen Paradoxien dieses Abschnitts explizit im einfiihrenden
LThK-Artikel erwihnt wird. Vgl. Klaus-Michael Kodalle, Art. Paradox. In: LThK7.32009. S. 1367-1369,
hier: S.1368.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

273


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Konstruktion von Verbindlichkeit

Problem, das ich ebenfalls als Paradoxie beobachte.?> Auch dieses ergibt sich aus einer
niheren Betrachtung géttlicher Attribute und auch in diesem Fall geht es zunichst um
die Allmacht, die aber nicht fiir sich, sondern in Kombination untersucht wird. Hinzu
tritt ndmlich die gottliche Giite und Liebe zu den Menschen, die im Katechismus als
zentrale Motive Gottes benannt werden: »Gott hat nimlich keinen anderen Grund zum
Erschaffen als seine Liebe und Giite« (KKK 293). Er »offenbart, daf er >voll Erbarmenc
(Eph 2,4) ist, und geht darin so weit, daf$ er seinen eigenen Sohn dahingibt« (KKK 211).
Gott wird also nicht nur als allmichtige, sondern auch als liebende und giitige Vaterfi-
gur dargestellt, die sich ihrer Schopfung zuwendet. Die Kombination beider Merkmale
aber fithrt angesichts von Katastrophen und Leid in der Welt in die Paradoxie. Zur
Veranschaulichung habe ich eine Zergliederung in vier Primissen vorgenommen, die
in ihrem Zusammenspiel die Paradoxie ergeben.

(1) Gott ist allmachtig.

(2) Gott ist giitig und liebt seine Schopfung.

3) Die Schopfung ist nach Gottes Willen von ihm gestaltet worden.
(4) Innerhalb der Schopfung kommt Leid und Ungerechtigkeit vor.

Die Auflosung dieser Paradoxie verfihrt nach dem bereits etablierten Muster: Entweder
konnte die Schlussfolgerung bemingelt, oder eine oder mehrere Primissen verworfen
werden. Fiir letztere Moglichkeit stehen etwa deistische Konzeptionen, die ein Wir-
ken Gottes nach der Schépfung ausschliefRen und so die Frage beantworten, warum

355 Mit dieser Einschdtzung stehe ich freilich nicht alleine. Der bereits mehrfach zitierte Barmeyer

kommt bspw. auch zu diesem Ergebnis: »Glaubt man jedoch an den barmherzigen Cott, wird das
Paradox vom Sinn unschuldigen Leidens zu einer Glaubensbelastung, die vor allem bei eigenem
Leid fiir viele Menschen unertraglich erscheint. Warum hilft der angeblich so barmherzige shimm-
lische Vater< nicht, wo doch jeder irdische Vater oder jede irdische Mutter fir ihr leidendes Kind
wobhl alles nur Mogliche tun wiirden?« Barmeyer, Paradoxa S. 36.
Und auch Koschorke diagnostiziert eine Paradoxie, die er aber deutlich anders akzentuiert, inso-
fern er seinen Ausgang bei einem normativen Konflikt zu Beginn des Buches Genesis nimmt: So
sei»in der biblischen Schépfungsgeschichte in dichter Abfolge erst von der Gottesebenbildlichkeit
des Menschen, dann von dem Verbot, Cott gleich sein zu wollen, die Rede.« Koschorke, Wahrheit
S.372. Das Zusammenspiel beider Momente fiihrt nach Auffassung Koschorkes in eine parado-
xale Spannung: »Der Diskurs der Theodizee beruht auf der doppelten Operation, die Diskrepanz
zwischen Genesis1und 3 erstens als logisch-kosmogonischen Widerspruch—und nicht als Wechsel-
fall innerhalb einer erkennbar lose gefligten, von zahlreichen Registerwechseln skandierten Gro-
Rerzihlung — aufzufassen, um diesen Widerspruch zweitens als einen scheinbaren aufzulésen.«
Ebd. S.375. Die Theodizee sei der jiidisch-christlichen Uberlieferung damit von ihrem Beginn an
eingeschrieben: »Die Koprasenz beider Erzahlungen bewirkt eine unendliche Oszillation, die das
Bése zugleich in der Welt und doch von der Allmacht Gottes umschlossen, das heift schon | iiber-
wunden oder doch liberwindbar sein ldsst und die in der Mitte der beiden Pole den Nahrgrund fiir
eine Anthropologie menschlicher Freiheit bietet: die Freiheit, das gottliche Gebot zu iibertreten.«
Ebd. S. 375f. Koschorkes Interpretation der Theodizee als Paradox basiert auf einem spezifischen
Verstiandnis von Paradoxalitit, das er im Kontakt mit dem Religiésen entwickelt und an spaterer
Stelle noch aufgegriffen wird. Vgl. Kap. 5.1.1.4.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

356 In dieser

Gott angesichts des Leids in der Welt nicht eingreift: weil er es nicht kann.
Weise also beschrinken sie das Allmachtsattribut und geben letztlich Pramisse (1) auf,
wahrend sie die Primissen (2), (3) und (4) logisch aufrechterhalten kénnen. Es kénn-
ten zahlreiche weitere Auflosungsversuche expliziert werden. Deutlich wird, dass die
Theodizee-Problematik als Paradoxie beobachtet werden kann und sich auch ihre Be-
arbeitungsversuche in dieses Muster einfiigen. Es geht in allen Fillen um einen Span-
nungsausgleich der widerstrebenden, aber doch zugleich giiltigen Werte — manchmal
auch zu religionskritischen Zwecken: »Das Paradoxon eines allbarmherzigen, aber se-
gregierenden Gottes ist fur den aufgeklirten Christen nach dem Geist der Evangelien
nicht vorstellbar.«*5” Barmeyers Aussage macht damit anschaulich, wie Paradoxien zur
Begriindung einer Absage an Religioses nutzbar gemacht werden kénnen - dies frei-
lich nur, wenn die Auflgsung von Paradoxien als Ziel anerkannt wird. In einem Rahmen,
der Paradoxien affirmativer versteht, 18st sich die epistemologische Disposition einer
solchen Kritik hingegen auf.

(7) Kanonisierungsparadox
Ein letztes Beispiel, das seine Paradoxalitit vor allem aus der Selbstreferentialitit gene-
riert, sei an dieser Stelle noch angefiihrt. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass in
der Bibel die unterschiedlichsten Paradoxien zu finden sind. Als Einzelaussagen lassen
sie sich vielfach hinsichtlich ihrer Kontexte auflésen. Perspektiviert man die Bibel aber
unter grundsitzlicheren Gesichtspunkten, geraten schnelle Auflosungsmoglichkeiten
zunichst aus dem Blick.358

Die Bibel gilt der katholischen Kirche als zentrale Erkenntnisquelle®*®: »In der Hei-
ligen Schrift findet die Kirche stindig ihre Nahrung und ihre Kraft [Vgl. DV 24.], denn
in ihr empfingt sie nicht nur ein menschliches Wort, sondern was die Heilige Schrift
wirklich ist: das Wort Gottes [Vgl. | Thess 2,13.]« (KKK 104). Insofern die Bibel als Hei-
lige Schrift also das Wort Gottes in sich birgt, kommt ihr ein hohes Maf an Autoritit
zu. Schlieflich gilt: »Die inspirierten Biicher lehren die Wahrheit« (KKK 107). In die-
sem Sinne wirkt die normierende Wirkung der Bibel auch auf die Kirche zuriick, die
sich der Wahrheit als Prinzip verpflichtet. In den vielfiltigen bislang eingestreuten Zi-
taten aus dem Katechismus wird ersichtlich, wie diese Norm praktisch herangezogen

356 Fireine der prominentesten Fassungen dieses Gedankens vgl. Hans Jonas, Der Gottesbegriff nach
Auschwitz. Eine jiidische Stimme. Berlin 192018.

357 Barmeyer, Paradoxa S. 49.

358 Inihrer systemtheoretischen ErschliefRung der Bibel haben Oliver Reis und Thomas Ruster einige
strukturelle Paradoxien ausgehoben, die die Paradoxalitit einzelner Bibelzitate weit iibersteigt.
Konkret eigne sich der »systemtheoretische Zugang, [..] weil er vermeintliche Differenzen wie
bloRer Text vs. personaler Akteur, enger Kanon vs. freie Interpretation, Welt gestern vs. Welt heu-
te, inspiriert vs. profan, wahr vs. unwahr als Paradoxiebearbeitungen versteht, deren sentweder-
oder«Struktur zu iiberwinden ist.« Oliver Reis/Thomas Ruster, Die Bibel als Akteur. Kanon, Inspi-
ration und Wahrheit der Heiligen Schrift in systemtheoretischer Perspektive. In: Gottes Wort in
Menschenwort. Die eine Bibel als Fundament der Theologie. (QD Bd. 266). Hg. v. Karl Lehmann/
Ralf Rothenbusch. Freiburg i.Br. 2014. S. 51-78, hier: S. 54. [= Reis/Ruster, Akteur.]

359 In der protestantischen Traditionslinie wird diese Stellung mit Rekurs auf das sola scriptura noch
einmal gesteigert.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

275


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Konstruktion von Verbindlichkeit

wird: als Sicherungsnetz, das sich aus einer komplexen Verweis- und Belegstruktur er-
gibt. Verfahrenstechnisch wird die Bibel damit als externe GrofRe behandelt, von der
her sich Autoritit fiir die eigenen Aussagen generieren lisst. Zugleich aber — und da-
mit spannt sich die Zirkularitit auf - ist die Kirche an der Autorisierung der Bibel
beteiligt. Abermals zeichnet sich damit eine Konstellation ab, die sich am ehesten als
Beobachtung zweiter Ordnung beschreiben ldsst: als Normierung der Normierung. Im
Fall der katholischen Kirche dient die Institution als normierende Kraft, die einen Ka-
non erwihlt.3*° Der Katechismus fungiert hier erneut als Kronzeuge: »Die apostolische
Uberlieferung lief} die Kirche unterscheiden, welche Schriften in das Verzeichnis der
heiligen Biicher aufgenommen werden sollten [Vgl. DV 8,3.]« (KKK 120). Von diesem
Kanon aber wiederum hingt die Kirche in zweifacher Weise ab. Zum einen nimlich
formatiert sie den Kanon als norma normans non normata und entzieht ihn damit auch
dem eigenen ZugrifP?®!, zum anderen aber ist die Kirche in ihrer eigenen Begriindung
auf das angewiesen, wovon die Bibel zeugt. Die Begriindung dafiir, iiberhaupt einen
Kanon erstellen zu diirfen, leitet sich damit von dem ab, was konkret kanonisiert wird.
Zeitlogisch ist diese Struktur nicht als Reihenfolge abzubilden. Wollte man sie visuali-
sieren, ergibe sich das Bild eines Zirkels.3** Auch wenn man diese Begriindungsfrage

360 Entsprechend »ist auch dieser Prozef$ selbst konstruktional loziert.« Klein, Wahrheit S. 401.

361 Beieinertiefergehenden Beschiftigung mit diesem Aspekt wére freilich die theologische Diskus-
sion um die Frage, ob der Kanon als offen oder geschlossen gewertet werden sollte, aufzugreifen.
Vgl. dazu Christoph Dohmen/Manfred Oeming, Biblischer Kanon — warum und wozu? Eine Kan-
ontheologie. (QD Bd. 137). Freiburg/Basel/Wien. 1992. Fiir die Zwecke dieser Untersuchung ist die
Beantwortung dieser Frage aber nur von geringem Gewicht, insofern das kirchliche Lehramt auf-
grund von Selbstverpflichtungen nicht imstande wiére, aus der Bibel ein Buch o0.4. zu entfernen.
Der Kanon ist seit dem Tridentinischen Konzil (1545-1563) dogmatisch geschlossen. Die Kirche
tut damit, was sich in religionswissenschaftlicher Perspektive insgesamt beobachten lasst: »Die
Schrift wird von einer Religionsgemeinschaft als normativ betrachtet, d.h. Fragen des Glaubens,
des Rituals und der Ethik werden unter Berufung auf sie entschieden. Diese Entscheidung wird
meist als letztgiiltig betrachtet.« Marco Frenschkowski, Heilige Schriften der Weltreligionen und
religiésen Bewegungen. Wiesbaden 2007. S. 14. Und weiter: »Dabei sind Heilige Schriften [..] eher
Norma normans (verbindliche Norm, die selbst anderes normiert) als Norma normata (Norm, die
sich ihrerseits an einer ibergeordneten Norm messen lassen muf?).« Ebd. S.15. Zum historischen
Hintergrund jldisch-christlicher Kanonisierungsprozesse vgl. Zander, Religionsgeschichte S. 368-
403.

362 Ansatzweise findet sich diese Erkenntnis schon bei Inge Lgnning, der hinsichtlich des Kanons
schreibt: »Wo frither protestantische Theologie glaubte, sich mit Hilfe der Schrift oder irgendei-
ner consensus quinquesaecularis aufserhalb der Kirchengeschichte versetzen zu kdnnen, um von
diesem vermeintlich festen Punkt heraus die Vergangenheit zu beurteilen und die Zukunft zu nor-
mieren, steht dem heutigen Dogmatiker kein unmittelbares, der Relativitat der Geschichte entho-
benes Kriterium fiir seine dogmatische Urteilsbildung zur Verfiigung.« Inge Lgnning, »Kanon im
Kanon«. Zum dogmatischen Grundlagenproblem des neutestamentlichen Kanons. (Forschungen
zur Geschichte und Lehre des Protestantismus: Reihe 10: Bd. XLIII). Oslo/Miinchen 1972. S. 36. Aus
dieser Einsicht resultiert fiir Lgnning, dass »die historische und systematische Problematik eigen-
timlich verschlungen vor[liegen], indem die Kriterien zur Beurteilung der Kirchengeschichte nur
aus der Kirchengeschichte zu gewinnen sind.« Ebd. S. 37. Die Zirkularitidt der Kanonisierungspa-
radoxie dufert sich hier also in der Verschlungenheit und der damit verbundenen Unmaglichkeit
eines externen Standpunkts. Praziser wird die Beobachtung bei Reis und Ruster, die sich auf die
»zirkuldre Struktur der Rezeptionsgemeinschaft« beziehen. Reis/Ruster, Akteur S. 66.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

zunichst ausblendet und aus guten Griinden auf das nichste Kapitel verschiebt, lassen
sich auf dieser Grundlage weitere Paradoxien ausheben. Yiftach Fehige bspw. kommt
in seiner Analyse der Konzilskonstitution Dei Verbum zu dem Ergebnis, dass sich eine
zentrale Offenbarungsparadoxie®®? in die kirchliche Bibelhermeneutik eingeschlichen
habe, die er wie folgt propositional auflgst:

(A1) Die Heilige Schrift ist authentischer und irrtumsloser Ausdruck der gottlichen
Wabhrheit. Sie ist damit paradigmatische Instanz géttlicher Offenbarung.

(A2) Die gottliche Wahrheit der Heiligen Schrift ist nicht von Gott instruiert.

(A3) Gottliche Offenbarung libersteigt das Fassungsvermégen des menschlichen Geis-
tes.

(A4) Die menschlichen Verfasser der Heiligen Schrift intendieren erfolgreich und ex-
akt die gottliche Wahrheit.

(As5) Eine Wahrheit, die erfolgreich und exakt intendiert werden kann, ibersteigt nicht
das Fassungsvermégen des menschlichen Geistes.3%4

Auf die Offenbarungsthematik itbertragen und anhand anderen Materials illustriert,
kommt auch Fehige damit zu der Diagnose einer umfassenden Paradoxie, die aus seiner
Sicht — und dies leitet dann zur Frage der Aufldsungsmoglichkeiten tiber — dazu fithren
miisste, dass eine der Primissen fallengelassen wird, um zu »einem kohirenten Begriff
365 gelangen zu kénnen.

All diese Paradoxien halten die menschliche Kontingenz prisent und versichern sich

von Offenbarung«

durch ihre Form gegen eine ungedeckte Inanspruchnahme religioser Letztgréfien. In
den konkreten Analysen wurde dabei deutlich, dass die Paradoxien mal auf der (expli-
ziten) Oberfliche der Glaubenssitze (bspw. Chalkedon) und mal in ihrem (impliziten)
Riicken liegen. In beiden Fillen aber versperren sie einer fundamentalistischen Haltung
(vermeintlich) absoluter Gewissheit in religiosen Fragen den Weg, weil sie ein Proble-
matisierungspotential beinhalten, das nur schwer v6llig ausgeblendet werden kann.3%¢
So wird man etwa im Kontext der Theodizee mit Menschen konfrontiert, die die Parado-

xie als Motivation einer atheistischen Positionierung aufgreifen und dies durchaus mit

363 Seine Verwendung dieses Begriffs ist dabei auf das darzulegende bibelhermeneutische Problem
begrenzt und nicht — wie meine bisherige Verwendung — auf eine grundsitzliche Spannung von
Transzendenz und Immanenz bezogen. Freilich liefSe sich aber auch seine Offenbarungsparadoxie
in diese Spannung hineindenken.

364 Yiftach]. H. Fehige, Das Offenbarungsparadox. Zur Dialogfahigkeit von Juden und Christen. (Stu-
dien zu Judentum und Christentum). Paderborn 2012. S. 61.

365 Ebd.S. 61.

366 Wobei sich sehr wohl beobachten lisst, dass dieses Ausblenden auch im Zusammenhang der ge-
nannten religiosen Paradoxien gelingen kann. Man denke lediglich an Formationen, die Hubert
Kohle als»marianischen Fundamentalismus« bezeichnet. Hubert Kohle, Fundamentalistische Ma-
rienbewegungen. In: Handbuch der Marienkunde Bd. 2. Cestaltetes Zeugnis. Glaubiger Lobpreis.
Hg. Wolfgang Beinert/Heinrich Petri. Regensburg 21997. S. 60-106, hier: S.62. Als einen Grund
dafiir, dass Menschen sich diesem Fundamentalismus anschliefRen, nennt Kohle ironischerweise
»[d]ie Suche nach Eindeutigkeit«. Ebd. S.103. Entsprechende Gruppierungen erkennen das Pro-
blematisierungspotential nicht an und nutzen es folglich auch nicht. In ihrer Perspektive kommt
es also oft erst gar nicht zur Diagnose einer Paradoxie.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

271


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Konstruktion von Verbindlichkeit

nachvollziehbaren Griinden tun.3¢’ (Religiése) Paradoxien provozieren in dieser Wei-

se eine Ambiguititstoleranz, die mit einer stindigen Deutungsarbeit verbunden ist.3®

Die Auflosung religiéser Paradoxien dhnelt strukturell Versuchen, Ambiguititen aus

Gottesbildern zu streichen.3®® Zur Deutungsnotwendigkeit merkt Arenz weiter an,

dass das Paradox im logischen Sinne [...] einer philosophischen wie theologischen In-
terpretation bedarf, ohne dass es dadurch aufgelost werden konnte, und dass dadurch
keineswegs das Denken und die Kommunikation abgebrochen werden. Nichtsdesto-
trotz besteht die Gefahr der Isolation dort, wo den Glaubigen oder den Denker das Pa-
radox ruhig ldsst, wo der Denker erschiitterungs- und tberraschungsresistent bleibt.
Der Prozess der Dynamisierung des Denkens, den das Paradox anstofien soll, wird um-
so mehr evoziert, wenn es sich um Paradoxa handelt, die nicht logisch (durch Denken)
oder ontologisch (durch die Erfahrung) synthetisiert werden kénnen, sondern durch
ihre bleibende Polaritat Denken und Existenz des Menschen anregen. Dieser Umstand
macht bereits die Notwendigkeit des Paradoxbegriffs in der Theologie deutlich.37°

In dieser Dynamisierung und Anstofigkeit stehen die religiosen Paradoxien freilich

nicht allein. Sie reihen sich vielmehr in umfassende Traditionen ein, denen es ebenso

darum geht, religioses Reden vor einer triigerischen Ruhe zu bewahren:

367

368

369

Dazu Brieden: »Die schnellste Entparadoxierung besteht folglich darin, den Glauben an Cott ein-
fach tiber Bord zu werfen.« Brieden, Kap. 3.1.3.1. Auch Kannetzky geht (konkreter) davon aus, dass
die Theodizee fiir Atheist*innen kein Problem darstellt. Vgl. Kannetzky, Paradoxien S.187. Schon
die Identifikation der religiosen Paradoxien hangt in dieser Weise davon ab, dass ihre Pramissen
zumindest denkerisch adaptiert werden. Geschieht dies namlich nicht, »erscheinen die theologi-
schen Paradoxien nicht als paradox, sondern als absurd«. Simon, Paradoxon S. 49.

Die Paradoxie wendet sich demnach »[g]egen jede Vereinfachung der Welt und jede Verkiirzung
des christlichen Mysteriums«. Arenz, Sakramentalitat S.70. Damit fiigen sie sich auch in eine
Anforderung, die aus Thomas Bauers Ambiguitatstheorie resultiert: »Wenn Ambiguitatstoleranz
schwindet, dann verliert die Religion ihre Mitte, also den durch Zweifel domestizierten Glauben an
etwas Transzendentes im Bewusstsein, dass Glauben kein sicheres Wissen vermittelt. Und dann
verliert Religion auch die Gewissheit, dass religiése Texte interpretiert werden miissen, um Ant-
worten zu finden, die aber immer nur Wahrscheinlichkeit und vortiibergehende Giiltigkeit fiir sich
beanspruchen kénnen, nie jedoch absolute Wahrheit.« Thomas Bauer, Die Vereindeutigung der
Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt. Stuttgart 22018. S. 46.

Auchindiesen Fillen werden vorschnelle Harmonisierungen angestrebt. Entsprechende Versuche
kénnen argumentativ jedoch erheblich voneinander abweichen. Fiir den Umgang mit Gewaltmo-
tiven in alttestamentlichen Gottesbildern weist Gerlinde Baumann bspw. zwélf Strategien aus, von
denen das Gros auf eine Tilgung der Ambiguitat zulduft. Vgl. Gerlinde Baumann, Gottesbilder der
Gewalt im Alten Testament verstehen. Darmstadt 2006. S. 72-79. Dass die Auflosung von Parado-
xien im Interesse steht, Ambivalenzen zu tilgen, hat auch Diergarten angemerkt. Vgl. Diergarten,
Unbehagen S. 154.

Arenz, Paradoxalitit S. 83. Seine eigene theologische Interpretation setzt auf eine Verbindung
von Paradoxalitdt und Sakramentalitat. Nach Arenz »entziindet sich [...] an der Paradoxalitat der
menschlichen Existenz die Aufmerksambkeit fiir die ihr inhdrente Sakramentalitat; die Paradoxali-
tat befreit den Menschen aus jeder Form eines Zerfalls bzw. eines Abgenutztwerdens in der ewig
gleichen Immanenz.«Ebd. S. 407. Vgl. dazu weiterhin ebd. S. 415-627. Eine Kurzfassung findet sich
auch bei Arenz, Paradox. Vgl. dazu weiterhin Dominik Arenz, Niemand ist Christ fiir sich allein!
Ein Blick aus Henri de Lubacs >Catholicisme« (1938) auf die Kirche von heute und ihre Zukunft. In:
Christ sein in einer Kirche der Zukunft. Hg. Michael Bollig. Wiirzburg 2012. S.175-193.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Wenigstens latent waren Juden- und Christentum, aber auch der Islam seit jeher sich
bewusst, dass sie mitihren Cottesaussagen lediglich Gottesmodelle erstellen, ohne den
Anspruch erheben zu kénnen, der ontischen Realitét ein dhnliches Abbild abgerungen
zu haben. Uber der Schwelle der monotheistischen Religionen hingt ein ausdriickli-
ches Abbild-Verbot3”'

Neben die Bilderverbote konnen zahllose weitere vergleichbare Versuche gestellt wer-
den. Die christliche Rede von der je grofReren Unihnlichkeit Gottes, die im vierten La-
terankonzil lehramtlich festgestellt wurde (DH 806), steht ebenso in diesem Interesse
wie das jiidische Tetragramm, das Gott schon phonetisch dem Zugriff entzieht3”%: »Das
Namens- und das Bilderverbot begrenzen den inflationdren Gebrauch und die Abnut-
zung seiner Autoritit.«<>”? All die verschiedenen Versuche versichern letztlich die Diffe-
renz zwischen Mensch und ihn tibersteigender Wirklichkeit, zwischen Immanenz und
Transzendenz.3”* Sie reflektieren in dieser Weise auf die Kontingenz ihres Standpunk-
tes und formatieren ihre Gottesrede vor diesem spezifischen Hintergrund.?”> Damit
geraten sie freilich wiederum in den Strudel der Immanenz-Transzendenz-Paradoxie,
weil sie eben doch Aussagen treffen und nicht verstummen. In den Paradoxien des
Religiosen wird damit etwas deutlich, was Johann Evangelist Hafner hinsichtlich der
Funktion von Engeln als Transzendenzschutz beschrieben hat.37® Engel stehen zwischen
Gott und den Menschen: »Sie sind iibersinnlich, aber noch endlich. Sie sind Diener
des Hochgottes, aber nicht gottlich. Die unsichtbare Welt ist dem Gottlichen zwar sehr
nahe, aber sie darf nicht mit ihm identifiziert werden. Die Engel bilden einen Cordon

371 Lampe, Bild S. 90.

372 »Die Criinde fiir diese Nichtaussprache sind vielfaltig. Im Rahmen einer monotheistischen Kon-
zeption ist es unpassend, dass der einzige Gott einen Eigennamen trigt, da man einen solchen ja
nur braucht, um eine Gottheit von anderen zu unterscheiden. Zudem wollte man wahrscheinlich
auch magische Verwendungen des géttlichen Namens unterbinden.« Thomas Romer, Die Erfin-
dung Gottes. Eine Reise zu den Quellen des Monotheismus. Ubers. v. Annette Jucknat. Darmstadt
2018.S.39.

373 Johann Ev. Hafner, Angelologie. (Cegenwartig Glauben Denken — Systematische Theologie Bd. 9).
Paderborn 2010. S. 26. [= Hafner, Angelologie.] Im Kontext seiner theologischen Auseinanderset-
zung mit Paradoxien geht auch Brieden auf die Angelologie und Hafners diesbeziigliche Arbeit
ein, setzt dabei aber einen anderen Fokus. Vgl. Brieden, Paradoxien Kap. 3.2.3.3.

374 Die Paradoxien tun dies in einer spezifischen Weise, die sich mit Winfried L6ffler noch einmal
anders beschreiben lasst: »Paradoxa wie jenes vom Stein (s.0.), sind Hinweise darauf, dass ein an-
thropomorphes Verstindnis der gottlichen Attribute in Engpésse fiihrt: Gott wird hier nach Art
eines menschlichen Konstrukteurs gedacht, der sich selber in spatere Schwierigkeiten bringt.«
Winfried Loffler, Die Attribute Gottes. In: Handbuch Metaphysik. Hg. v. Markus Schrenk. Stuttgart
2017. S. 201-207, hier: S. 206. In vergleichbarer Linienfithrung geht auch Pech davon aus, christli-
che Paradoxien griindeten darin, »dass die gottliche Offenbarung nur in menschlichen Symbolen
gekleidet werden kann, zudem verweist das | Geheimnis der Menschwerdung Gottes auch in der
besten theologischen Sprache wiederum auf dieses Mysterium, erklart es letzlich [sic!] aber nicht.«
Pech, Paradox S. 67.

375 Nassehi deutet sie vielmehr als »kommunikativ aufwendige Visibilisierungen der Nicht-
Wahrnehmbarkeit des Gottlichen und damit der Unverfiigbarkeit der Welt.« Nassehi, Geschlecht
S.235.

376 Vgl. Hafner, Angelologie S. 21.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

279


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Konstruktion von Verbindlichkeit

um Gott und fungieren dabei als Puffer.<*”” Aus dieser Zwischenstellung resultiert die
Moglichkeit, tiber die Engel die Transzendenz Gottes in einem noch schirferen Kontrast
darstellen zu kénnen: »Der Hochgott transzendiert noch einmal die Transzendenz, mit
der das Irdische vom Uberirdischen unterschieden wird. Gott — so wire zu definie-
ren — ist der Uberstieg {iber unsere Transzendenz, oder noch kiirzer: die Transzendenz

von Transzendenz.«378

Mithilfe einer Beobachtung zweiter Ordnung unterzieht Haf-
ner, dhnlich wie Schiitz und Luckmann (s.0.), die Transzendenz einer Binnendifferen-
zierung. Transzendenzschutz geschieht diesem Konzept nach dadurch, dass eine Ebene
zwischengeschaltet wird, die sowohl Nihe als auch Distanz in sich vereint, wihrend die
letzte Stufe dieser Transzendenz nur durch die véllig abstrakte Selbstapplikation der
Transzendenz auf sich selbst gefasst werden kann.3”° Vom imaginativen Standpunkt
dieser hohen Transzendenz aus lassen sich gerade wegen der Kontrastwirkung »die
vielen kleinen Geister, Heiligen und Engel relativieren.«*3° Doch auch die Formel einer
Transzendenz der Transzendenz erreicht keine Adidquanz, sie vermag lediglich, die Er-
fahrung einer maximalen Entzogenheit in drastischen Kategorien anzudeuten.?®! Die
religiésen Paradoxien geben genau dieser Erfahrung eine Form, wie in den Analysen
mehrfach angedeutet wurde. Auch sie leisten Transzendenzschutz, indem sie einer-
seits die Wirksambkeit einer transzendenten GrofRe behaupten (also nicht verstummen)
und andererseits absichern, dass aus dieser Erfahrung keine positivistische Gewiss-
heit generiert wird: »Paradoxien des Glaubens wahren das Geheimnis Gottes; z.B. Je-
sus wahrer Gott und wahrer Mensch.«*3? Besonders gilt dies fiir Formulierungen, die
— wie etwa im Falle Chalkedons - ihre paradoxale Spannung direkt ins Wort setzen.
Nur eingeschrinkt trifft dies dann zu, wenn die Paradoxalitit verschleiert wird, wenn
also bspw. das direkte Eingreifen eines Gottes in eine konkrete Situation mit absoluter
Sicherheit behauptet wird. Auch in diesem Fall lief3e sich vor dem Hintergrund der bis-
herigen Uberlegungen zur (potentiellen) Ubiquitit von Paradoxien eine Relecture der
Aussage hinsichtlich ihrer Paradoxalitit durchfithren, dies aber entspriche lediglich
einem indirekten Zugriff. Im konkreten Akt wiirde die Paradoxalitit ausgeblendet. Da-
mit wird eine bedeutsame Differenzierung angebahnt. Auch im Kontext theologischer
Paradoxien-Reflexion ist es nimlich angezeigt, hinsichtlich verschiedener Kontexte zu
unterscheiden. Vereinfachend kann dazu die (oftmals unterkomplexe) Theorie-Praxis-
Dichotomie herangezogen werden. Wenn nidmlich theologisch versucht wird, die hier

377 Ebd.S. 21. Nach Hafner»schiitzt der»>Sicherheitsabstand<der Engel sie [JMH: die Autoritit Gottes]
vor allzu zudringlichen und leichtfertigen Bittstellern.« Ebd. S. 26.

378 Ebd.S.22.

379  Zur Selbstapplikation merkt Hafner an: »Der Transzendenzgedanke ladt gerade dazu ein, ihn wei-
ter zu transzendieren.« Ebd. S. 24.

380 Johann Ev. Hafner, Inflationskontrolle. Die christliche Unterscheidung zwischen hoher und niedri-
ger Transzendenz. In: Religion — Macht — Freiheit. Deutsches Neuland: Eine Zwischenbilanz. (Ber-
liner Bibliothek. Religion — Kultur — Wissenschaft Bd. 1). Hg. v. Thomas Brose. Frankfurt a.M. 2014.
59-70, hier: S. 66. Damit bezieht sich auch Hafner auf die relativierende Wirkung religioser Denk-
figuren, die in dieser Replik ja besonders betont werden soll.

381 SchlieRlich gilt auch fur diesen Fall: »Die Differenz von Immanenz und Transzendenz ist nur als
immanente Kommunikation operabel.« Brieden, Paradoxien Kap. 3.2.1.

382 Ebd.Kap.2.2.2.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

exemplarisch analysierten religiosen Paradoxien entweder aufzulsen oder unsichtbar
zu machen, also ihre Spannung entweder zu negieren, logisch zu entkriften oder ein-
fach zu verschweigen, sollte sensibel darauf geachtet werden, in welchem Kontext diese
Operation vorgenommen wird. Wihrend es in der pastoralen Praxis etwa sinnvoll und
angezeigt sein kann, die rationale Unsicherheit einer Position auszublenden, um den

383 sollte dies in der theoretischen Re-

Hoffnungscharakter prisent halten zu konnen
flexion wissenschaftlicher Theologie vermieden werden.?®* Wihrend im wissenschaft-
lichen Kontext Beobachtungen zweiter Ordnung angezeigt sind, ist dies in der Pastoral
nicht grundsitzlich erforderlich — auch wenn beide Ebenen natiirlich miteinander ver-

kniipft sind. Zusammenfassend lisst sich mit Brieden sagen:

Als Beobachtung erster Ordnung ist der Glaube unmittelbar gewiss, als Beobachtung
zweiter Ordnung versucht er sich im Gegeniiber zu anderen Wahrheitsanspriichen
(z.B. anderer Religionen) zu rechtfertigen. Die Selbstdistanzierung in der Beobach-
tung zweiter Ordnung ist ein notwendiges Moment des Glaubens—sie heifdt Theologie
[..]— und zugleich der Kern religiéser Bildung [..].3%5

Nach Brieden ist es deshalb auch »die Aufgabe der Theologie, die Nichtobjektivierbar-
keit Gottes zu wahren.«3% Religiése Paradoxien leisten dazu einen wichtigen Beitrag,
der theologisch durchaus stirker aufgegriffen werden kénnte.37 Zugleich aber macht
die Unterscheidung der Beobachtungsebenen auch darauf aufmerksam, dass es keiner

383 Man stelle sich eine Beerdigungspredigt vor, die permanent auf die Paradoxalitat des Auferste-
hungsglaubens referiert und dariiber vergisst, die Hinterbliebenen auf die Hoffnungsperspektive
dieses Glaubens aufmerksam zu machen. Vgl. fiir ein dhnliches Beispiel Brieden, Streit S.178.

384 Hiergehtesdarum, Selbstverstindlichkeiten aufzulésen und—ganzaufderLinie eines radikalkon-
struktivistischen Wissenschaftsverstandnisses — die erkenntnistheoretischen Bedingungen von
Religiositdt zu beobachten.

385 Brieden, Paradoxien Kap. 4.2.3.2. Auch Klein versteht die Theologie im Sinne einer Beobachtung
zweiter Ordnung. Vgl. Klein, Wahrheit S. 420.

386 Brieden, Paradoxien Kap. 4.3.6. Diese MaRgabe miisste dann eben auch fir die Theologie selbst
gelten und aufihre Form angewandt werden. An fritherer Stelle habe ich hierzu bereits angemerkt,
dass es nicht geniigt, die Paradoxalitdt einfach zur Stabilisierung einzelner Positionen heranzuzie-
hen und andere davon einfach unberiihrt stehen zu lassen. Die Paradoxalitdt strahlt—wie de Lubac
gezeigt hat (s.0.) —auf die gesamte Theologie aus. Notig scheint ein fortwahrender, dynamischer
Prozess. M.E. wire es vor allem in der Reflexion der Sakramententheologie wichtig, ihre parado-
xalen Gehalte und Voraussetzungen prasent zu halten und die Rede von den Wirkweisen Gottes in
der Weltstets mitihrer eigenen Vorlaufigkeit zu kontrastieren. Fiireinen Ansatz in dieser Richtung
vgl. Arenz, Paradoxalitat S. 412.

387 Diergarten stellt sogar die »Hypothese auf, dafs gelingende Christlichkeit an die Aufrechterhal-
tung der urspriinglich christlich-paradoxalen Denkform gebunden ist.« Diergarten, Unbehagen
S.152. Im Jahr1992 konstatierte Schroer, »dafS eine so starke Verwendung des Paradoxbegriffs wie
in Zeiten der frithen dialektischen Theologie danach bisher nicht wieder eingetreten ist.« Schroer,
Kategorie S. 62. Aufderdem habe »[d]ie derzeitige systematische Theologie [..] wieder Abstand
vom Paradox als Stil- und Denkform genommen.« Ebd. S. 68. Seitdem sind doch einige theolo-
gische Arbeiten mit explizitem Paradoxienbezug erschienen, insgesamt scheint das theologische
Potential der Paradoxalitdt aber dennoch nicht ausgeschopft zu werden — abgesehen eben von
einzelnen Arbeiten. Vgl. besonders Arenz, Paradoxalitit; Brieden, Paradoxien. Damit widerspre-
che ich tibrigens Fresacher, der auch hinsichtlich der Theologie meint: »Fiir die Moderne des 20.
Jahrhunderts ist [...] die Paradoxie langst zur Orthodoxie geworden; die Postmoderne begriindet

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

281


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Konstruktion von Verbindlichkeit

expliziten Totalparadoxalisierung im theologischen Feld bedarf, weil sich ansonsten die

388

Funktion der Paradoxie »als Korrektiv gegen Systeme des Denkens«°° verlére und in

3 399 aufginge. Auch resultieren aus

»Sophisterei« 89 und »intellektuelle[m] Pietismus«
Beobachtungen zweiter Ordnung nicht zwingend Paradoxien.

Zumindest fir die Theologie ist nach diesem Unterkapitel ein wichtiges Argument
fiir den Theoriekontakt mit dem radikalen Konstruktivismus etabliert. Wihrend einige
philosophische Strémungen nimlich (in Orientierung an starken Vernunft- und Wahr-
heitskonzepten) eine Auflésung von Paradoxien fordern, stellt der radikale Konstrukti-
vismus ein Tool bereit, mit dessen Hilfe eine produktive Auseinandersetzung mit den

d.3! In einem radikalkonstruktivistischen Verstindnis geht es

Paradoxien moglich wir
zunidchst um die erkenntnistheoretische Behandlung von Paradoxien. Die hier analy-
sierten Paradoxien sagen deshalb etwas iiber das menschliche Denken und nicht iber

das »Wesen« Gottes aus.32

Beobachtung und Konstitution von Paradoxien gehen aus
diesem Grund ineinander iiber, fallen formlich in eins. Gerade dies lisst sich auch als
Frage an die theologische Beschiftigung mit Paradoxien, also etwa an Kierkegaard und
de Lubac, riicckmelden. Wieso nimlich wird die Paradoxalitit ontologisch externalisiert?
Gentigt es nicht, bei der Beobachtung stehen zu bleiben, dass das menschliche Denken
mit Paradoxien konfrontiert ist, um von dort aus theologisch weiter zu arbeiten? Wie

ist dieser Sprung zu rechtfertigen, wenn am eigenen Denken und Empfinden als un-

sich damit selbst.« Fresacher, Kommunikation S.143. An spaterer Stelle fordert er dann aber trotz-
dem, man miisse versuchen, »die Paradoxie als locus theologicus wiederzugewinnen.« Ebd. S. 333.

388 Schroer, Kategorie S. 69.

389 Ebd.S.68.

390 Ebd.S.69.

391 Derradikale Konstruktivismus unterstiitzt die Theologie folglich in einem entscheidenden Punkt
und erfiillt damit eine Anforderung, die Fresacher in seiner Habilitationsschrift herausgearbeitet
hat: »Erforderlich ist vielmehr eine Theorie, die dem Paradoxen gewachsen ist und Zirkularitaten
vertragt.« Fresacher, Kommunikation S.143. Der radikale Konstruktivismus kann genau dies leis-
ten.

392 Einen solchen Ansatz gibt Anderson wie folgt wieder: »In making such statements Christians
would not thereby be affirming that there >really exists< some entity, God, who is both one and
three in some inherently incompatible sense. They would not be making the metaphysical claim
that some objective state of affairs, independent of our human minds, both obtains and does not
obtain. In short, Christians would not be guilty of suggesting that some feature of reality is actually
contradictory — for the simple reason that within the domain of theological language the idea of
sreality< being>actually< anything is misguided from the outset. On this view, the creeds and doc-
trines of Christianity are not making metaphysical claims at all; they serve quite another purpose
altogether, such as providing an identifying badge for a particular community or sets of religious
practices.« Anderson, Paradox S. 112.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

hintergehbarem Modus doch kein Weg vorbeifithrt?>>® Hier bahnt sich eine wichtige
Unterscheidung an.>%*

Theologisch ist mit diesem Kapitel also ein Argument fiir den Theoriekontakt eta-
bliert, das vor allem im Vergleich zu anderen Ansitzen einen gewissen Nachdruck ent-
faltet. Wie steht es um den Umgang mit Paradoxien etwa in einem theologischen Set-
ting, dessen oberste Maxime im Erweis von Kohirenz und logischer Stichhaltigkeit von
Glaubenssitzen besteht? Was geschieht hier, wenn keine Auflésung der paradoxalen
Spannung gelingt? Haas hat diese Fragen hinsichtlich mystischer Paradoxien®”’ aufge-
griffen und in eine Kritik uberfihrt:

Denn wer wollte es einem analytischen Philosophen in der Tat verargen, wenn er Glau-
bensaussagen, insonderheit mystische Einheitsaussagen fiir sinnlos und daher téricht
halt? Sie sind ja wahrhaftig nicht fiir ihn gesagt und formuliert worden, sondern ex-
plizit—und ein am sermo humilis orientiertes Sprachdenken des Christentums gibt sich
dariiber durch Jahrhunderte hindurch immer wieder Rechenschaft—gegen ihn und sei-

nesgleichen 39

Implizit deutet dieses Zitat noch einmal auf die Notwendigkeit hin, in der Theologie
mit Theorien zu operieren, die Paradoxien nicht einfach verbieten wollen. Der radika-
le Konstruktivismus macht der Theologie ein entsprechendes Angebot. Im bisherigen
Verlauf dieser Untersuchung habe ich versucht, fir die Annahme dieses Angebots zu ar-
gumentieren. Die weiteren Argumentationsschritte dieses fiinften Kapitels sollen diese
Linie weiter profilieren.

393 Wiirde die Paradoxalitidt im Erkenntnisprozess und nicht etwa im Sein Gottes verortet, wie es mit
dem radikalen Konstruktivismus vorzuschlagen wire, unterliefe man zudem einige kritische Riick-
fragen. So meint etwa Armin Kreiner: »Wer dagegen behauptet, Gottes Handlungen unterliegen
nicht den Restriktionen logisch konsistenter Beschreibbarkeit, er konne auch in sich widersprich-
liche Handlungen vollziehen, behauptet nicht ein Maximum an gottlicher Machtfille, sondern
einfach nur Unsinn.« Armin Kreiner, Das wahre Antlitz Gottes — oder was wir meinen, wenn wir
Cott sagen. Freiburgi.Br. 2006. S. 311. [= Kreiner, Antlitz.] Diese Behauptung wird im Kontext einer
radikalkonstruktivistisch orientierten Theologie nun aber gar nicht aufgestellt. Hier wird ledig-
lich darauf hingewiesen, dass menschliches Denken zu Paradoxien neigt und dies in besonderer
Weise in religiosen Paradoxien ersichtlich wird. Auch die weitere theologische Ausdeutung dieses
Umstands setzt beim Menschen an.

394 Diese Frage lasst sich freilich Gber Kierkegaard und de Lubac hinaus adressieren. Etwa an Diergar-
ten, der sein Paradoxienverstindnis ebenfalls ontologisch unterlegt. Vgl. Diergarten, Unbehagen
S.145; 209f. Greifbar wird ein solches Verstindnis zudem bei Gianluca De Candia: »Obwohl das pa-
radoxal erscheinen konnte, ist die Wahrheit an sich kein Paradox, eher ist sie eine groRe Vorgabe
und ein stiandiger Uberschuss. Allenfalls und zuhéchst kénnte man sagen: Die Wahrheit (Gottes)
nimmtdie Paradoxien und Widerspriiche der endlichen Wahrheitssuche in sich auf, und kann dies,
weil sie selbst nicht auf einen Nenner zu bringen, sondern zutiefst polar gespannt ist.« Gianluca
De Candia, Das Paradox des Dogmas. In: Herder Korrespondenz 73 Heft 6 (2019). S. 43-46, hier:
S. 46. Auch hier bleibt es bei dem bekannten Problem: Wie sollte man diese synthetisierende Wir-
kung der Wahrheit feststellen, wenn die eigenen Méglichkeiten doch stets in paradoxalen Bahnen
laufen?

395 Zuden mystischen Paradoxien vgl. Kap. 5.1.2.4.

396 Haas, Aussage S.137.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.

283


https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Konstruktion von Verbindlichkeit

Fir die zweite Blickrichtung dieser Untersuchung, also den radikalkonstruktivisti-
schen Blick auf Religiositit und Theologie, ist mit den Uberlegungen dieses Unterkapi-
tels noch kein spezifischer Mehrwert erreicht.3®” Hier ist lediglich festzuhalten, dass die
Moglichkeit einer Kombination religiés-theologischer und radikalkonstruktivistischer
Perspektiven an Kontur gewinnt.

5.1.1.4 Normativitat auf dem Priifstand

Der bisherige Gang dieses Textes kreiste um die Konstruktionalitit theologischen Den-
kens. Kritisch wurde dabei immer wieder angefragt, wie es in einem von Konstrukti-
onsperspektiven bestimmten Denkraum méglich sein soll, allgemeine, aber auch spezi-
fisch religiése Verbindlichkeitsanspriiche zu behaupten. An den verschiedensten Stel-
len der Argumentation hat sich dieser Einwand angemeldet — und wurde immer wieder
aufgeschoben. Unterschwellig war die Normativititsthematik im bisherigen Gang der
Untersuchung also stets prisent. Nun mochte ich ihr konzentriert begegnen, indem
ich die Frage nach der Méglichkeit von Verbindlichkeit in die Uberlegungen zu einem
radikalkonstruktivistisch anschlussfihigen Religiosititsbegriff integriere. Zunichst ist
es dazu hilfreich, noch einmal explizit auf den Zusammenhang von Normativitit und
radikalem Konstruktivismus einzugehen.

A) Konstruierte Normen?

Im radikalen Konstruktivismus fithrt am jeweiligen erkennenden System kein Weg vor-
bei. Diese erkenntnistheoretische Einsicht wirkt sich auf alle Bereiche aus, die mit dem
jeweiligen System zusammenhingen — also auch auf zwischenmenschliche Interaktio-
nen. Auch sie kénnen radikalkonstruktivistisch immer nur gemif den Vorzeichen und
Perspektiven dieses Systems beobachtet werden. Gesellschaftlich resultieren aus dieser
schlichten Einsicht erhebliche Konsequenzen, die sich etwa an von Foersters bereits
thematisierter Unterscheidung von Ethik und Moral (vgl. Kap. 2.3.1) illustrieren lassen.
Wihrend er die Moral ablehnt, weil sie auf das Handeln anderer ziele und diese domes-
tizieren wolle3*®, erklirt von Foerster die Ethik zu einer geeigneten Form, die Verant-
wortung immer wieder bei sich selbst zu suchen.?? Die normative Beanspruchung des
anderen wird in dieser Linie zu einem erkennbaren Feindbild stilisiert, das von Foers-
ter als Beobachtungskategorie auch auf die eigenen Gedanken zuriickspielt. So kommt
er dazu, einen urspriinglich ad extra formulierten ethischen Imperativ im Gesprich zu

400

korrigieren. Aus: »Handle stets so, dafd die Anzahl der Méglichkeiten wichst«*°°, wird:

397 Wobeiesdurchaus Ansatze gibt, die bereits die Einsicht in die Prasenz von Paradoxien in Religiosi-
tat und Theologie als Bereicherung fir den radikalen Konstruktivismus deuten. So hilt etwa Wal-
lich am Ende seiner Untersuchung fest: »Das Paradoxon des Unbedingten im Bedingten kann der
radikalkonstruktivistischen Beschreibung einer fundamentalen epistemologischen Paradoxalitat
als ein herausforderndes Element kommunikativer Erfahrung an die Seite gestellt und zugleich
fiir eine gesonderte (theologische) Interpretation vorgeschlagen werden.« Wallich, Autopoiesis
S. 603.

398 Vgl. Foerster/Brocker, Teil S. XIX.

399 Vgl. Foerster, Erkenntnistheorien S. 146.

400 Foerster/Porksen, Liigner S. 36. Fiir weitere Textbelege vgl. abermals Foerster, Wissen S. 49; Foers-
ter, Understanding S. 303; Foerster, Sicht S. 41.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-021 - am 14.02.2026, 16:55:40.



https://doi.org/10.14361/9783839462171-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

