Hermann-Josef GroRe Kracht

Postliberale Suchhewegungen
zur normativen Selbstverstandigung
moderner Gesellschaften



https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hermann-Josef Grofee Kracht
Solidaritit und Solidarismus

Edition Politik | Band 54

https://dol.org/10:14361/9783839441817 - am 13.02.2026, 04:16:21.



https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiir Moni, Basti und Luisa.

Hermann-Josef Groe Kracht (apl. Prof. Dr. phil,, theol. habil.), geb. 1962, ist
Akademischer Oberrat am Institut fiir Theologie und Sozialethik der Techni-
schen Universitit Darmstadt.

https://dol.org/10:14361/9783839441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hermann-Josef Grof3e Kracht

Solidaritat und Solidarismus
Postliberale Suchbewegungen zur normativen

Selbstverstandigung moderner Gesellschaften

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839441817 - am 13.02.2026, 04:16:21.


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@IeEl)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCom-
mercial-NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private
Nutzung, gestattet aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung.
Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de/.

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wieder-
verwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an
rights@transcript-verlag.de

© 2017 transcript Verlag, Bielefeld

Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des Verlages ur-
heberrechtswidrig und strafbar. Das gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Uber-
setzungen, Mikroverfilmungen und fiir die Verarbeitung mit elektronischen
Systemen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

uiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Tim Eckes

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4181-3

PDF-ISBN 978-3-8394-4181-7

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Vorwort | 7

Einleitung | 9

1.

1.0
1.1

1.2

1.3

2.0
2.1

2.1.1
2.1.2
2.2

2.2.1
222
223

3.0
3.1

3.1.1
3.12

»Das kalte, stahlharte Wort...<:
Formierungen des Solidaritatsdiskurses
im 19. Jahrhundert | 15

Einleitung: Kélte- und Warmestrome | 15

Die Erbsiinde und das >Dogma der Solidaritét«:
Restaurationsphilosophische Anfinge | 21

Der ordre naturel und das >Gesetz der Solidaritét«:
Nationalokonomische Adaptionen | 36

Soziale Rechte und die solidarité humaine:
Sozialistische Aufladungen | 47

Solidarité sociale in der franzésischen Soziologie | 73
Einleitung: Eine szientistische Krisenwissenschaft | 73
Physique sociale und république occidentale:

Auguste Comte | 77

Eine neue Wissenschaft jenseits liberaler Philosophie | 78
Soziale Solidaritit statt individueller Rechte? | 90
Solidarité organique und réforme corporative:

Emile Durkheim | 99

Unterwegs zu einer postliberalen Moralsoziologie | 102
Nichtnormative Vergesellschaftung qua Arbeitsteilung | 111
Korporatistische Reorganisation der Gesellschaft? | 127

Solidarité de fait und solidarité devoir

im franzésischen Solidarismus | 145

Einleitung: Republikanismus ohne Theorie? | 145

Eine republikanische Sozialphilosophie der Solidaritit:
Alfred Fouillée | 149

Idées-forces: Eine sozialpsychologische Grundlegung | 152
Solidarité sociale und organisme contractuel:

Eine sozialtheoretische Synthese | 163

Justice réparative und propriété sociale:

Zaghafte sozialpolitische Aufbriiche | 173

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

321
322

323
33

33.1

332

333
334

4.0
4.1

4.2

4.3

4.4

Eine assoziationistische Sozialokonomie der Solidaritit:
Charles Gide | 185

Solidarité naturelle, solidarité fatale und solidarité libre | 189
Schulen der Nationalokonomie: Von der école optimiste

zur école de la solidarité | 201

Auf dem Weg zu einer république coopérative? | 212

Eine kontraktualistische Gerechtigkeitstheorie der Solidaritét:
Léon Bourgeois | 221

Solidarité d’abord: Soziale Solidaritdt und

postliberaler Republikanismus | 225

Solidaritdt und Gerechtigkeit zwischen

Wissenschaft und Moral | 231

Die dette sociale: Als Schuldner der Gesellschaft geboren | 237
Der quasi-contrat: Grundlage eines neuen Sozialrechts | 247

Abbriiche: Solidaritidt und Solidarismus

im 20. Jahrhundert | 259

Einleitung: Solidaritéitstheorie im Zerfall? | 259
Sozialistische Rezeptionsausfille und katholische Beerbungsversuche:
Solidarismus in Kaiserreich und Weimarer Republik | 266
Verdampfende Restbestidnde:

Katholischer Solidarismus in der Nachkriegszeit | 294
Diffuse Grundwert-Semantiken:

Solidarititsrhetorik in parteipolitischer Programmatik | 306
Eine Existenz als Stiefkind:

Solidaritéit im akademischen Gegenwartsdiskurs | 319

Postliberale Wohlfahrtsdemokratie:
Ein Neustart solidaristischer Vernunft | 337

Literatur | 355

Personenregister | 375

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Solidaritdt — das ist eines der groen Hoffnungs- und Sehnsuchtsworter der Gegen-
wart. Aber die Gefahr ist groB, dass man herzhaft aneinander vorbeiredet, wenn
man die Solidaritét rithmt oder ihr vermeintliches Fehlen beklagt. Denn auf die So-
lidaritit berufen sich hdochst heterogene Milieus und Mentalititen, Theorien und
Traditionen. Emphatische Anrufungen und spezifische Auszeichnungen der Solida-
ritdt findet man — in Geschichte und Gegenwart — in unterschiedlichsten politischen
Stromungen und in verschiedensten Philosophien und Weltanschauungen. Und da-
bei erfreut sich diese Vokabel, auch wenn mit ihr oft hochgradig differente, wenn
nicht gar kontrdare Inhalte assoziiert werden, zumeist breiter Sympathie und Zu-
stimmung. Auf dezidierte Skepsis oder gar offene Ablehnung st6Bt der Topos der
Solidaritit dagegen nur sehr selten.

Vor diesem Hintergrund unternimmt die vorliegende Studie den Versuch, die
im Frankreich des 19. Jahrhunderts einsetzenden Diskurse um die Solidaritdt — sie
ist ein spétes, spezifisch »postliberales< Kind der europdischen Moderne — in ihren
gesellschaftstheoretischen, zwischen Soziologie und Philosophie changierenden
Gehalten zu rekonstruieren. Sie nimmt dabei insbesondere die von den moralsozio-
logischen Theorieaufbriichen Auguste Comtes und Emile Durkheims beeinflussten
Bemiihungen um eine moderne »solidaristische« Sozialphilosophie von Individuum,
Staat und Gesellschaft in den Blick, die ihren Hohepunkt in der kurzlebigen und
zumal in Deutschland wenig bekannten Reformbewegung des franzdsischen solida-
risme der Jahrhundertwende erlebten — und denen im 20. Jahrhundert ein eigentiim-
licher theoretisch-normativer Niedergang des Solidarititsdiskurses folgte. Am Ende
wird deshalb die Frage aufgeworfen, ob heute nicht mehr denn je ein »Neustart soli-
daristischer Vernunft< an der Zeit sein konnte.

Leider sind zahlreiche franzosische Texte zur Solidaritét, vor allem aus der Lite-
ratur des solidarisme, bis heute nicht in die deutsche Sprache iibertragen worden.
Im Blick auf die zahlreichen und oft ausfiihrlichen Textpassagen aus dieser Litera-
tur, die in dieses Buch eingegangen sind, habe ich mich im Interesse der Lese-
freundlichkeit entschieden, nur deutsche Ubersetzungen zu verwenden und auf die

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Wiedergabe der franzdsischen Originalzitate — oder gar die Présentation beider Fas-
sungen — zu verzichten. Sofern nicht anders angegeben, stammen die Ubersetzun-
gen von mir. Aus Griinden der Lesbarkeit verwendet die Arbeit auch durchgehend
das generische Maskulinum; wo es Sinn ergibt, ist die weibliche Form aber immer
mit gemeint.

Fiir wertvolle Hilfe und Unterstiitzung bei der Erarbeitung und Abfassung die-
ser Studie bedanke ich mich bei Tim Eckes, Klaus Grofle Kracht, Jonas Hagedorn
und Pierre Schweitzer, die in unterschiedlicher — aber jeweils unverzichtbarer —
Weise zur Entstehung dieses Buches beigetragen haben. Mein Dank gilt auch dem
Bistum Mainz fiir einen nennenswerten Druckkostenzuschuss, dem transcript-
Verlag fiir die bewéhrte Zusammenarbeit und dem Institut fiir Theologie und Sozi-
alethik der TU Darmstadt und seinem Umfeld fiir die guten Arbeitsbedingungen,
die ich dort vorfinden darf. Ganz besonders méchte ich jedoch meiner Frau Monika
danken fiir ihre verldssliche Unterstiitzung und ihre einmalige Mischung aus gelas-
sener Begleitung und engagierter Ermutigung, aber auch wertvoller Ablenkung und
Unterbrechung zur rechten Zeit. Ohne sie und ihre besondere Néhe und Présenz
hitte ich dieses Buch nicht schreiben kdnnen.

Darmstadt, im Juli 2017
Hermann-J. Grof3e Kracht

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Die Rede von der Solidaritit erfreut sich in unseren Gesellschaften seit langem ho-
her Wertschitzung. Mit ihr ist eine erhebliche politisch-moralische Strahlkraft ver-
bunden. Niemand wiirde von sich sagen, er lege Wert darauf, unsolidarisch zu han-
deln oder zu sein — oder er wolle in einer unsolidarischen Gesellschaft leben. Dabei
ist notorisch unklar, was mit Solidaritét eigentlich gemeint ist. Fiir die einen ist So-
lidaritdt ein moderner Moralbegriff, der als wohlklingende Alternative zu den &lte-
ren, mitunter verstaubt anmutenden Begriffen der Hilfsbereitschaft, der Mitmensch-
lichkeit und der als paternalistisch geltenden Barmherzigkeit fungiert. Hier gilt eine
tief empfundene mitmenschliche Verbundenheit und daraus resultierende emphati-
sche Hinwendung zu anderen, vor allem zu Schwachen und Notleidenden, als das
identitdtsstiftende Kennzeichen der Solidaritdt. Fiir andere ist Solidaritit gerade
keine Tugendkategorie, sondern ein egalitir-reziprok angelegter Begriff politischer
Klugheit und politischen Handelns, in dem sich die historische Erfahrung artiku-
liert, dass Einzelne ihre Interessen und Bediirfnisse in sozialen Konfliktlagen kaum
alleine, sondern viel eher durch kollektive Zusammenschliisse mit Gleichgesinnten
oder Gleichbetroffenen realisieren konnen. Wieder andere bezeichnen mit Solidari-
tit vor allem die emotionalen Bindekréfte von auf sozialen Nihe-Beziehungen be-
ruhenden Gruppen und Gemeinschaften und betonen die Unverzichtbarkeit entspre-
chender Interaktionsformen fiir eine gelingende individuelle Lebensfithrung. Und
noch andere scheinen — ungeachtet hochst unterschiedlicher politischer Couleur —
allein schon die Anrufung von >Solidaritdt< fiir ein aussichtsreiches Hilfsmittel ge-
gen die Verlust- und Verunsicherungserfahrungen zu halten, die die immer uniiber-
sichtlicher werdenden Komplexititslagen einer markt- und kapitalgetriebenen glo-
balen Expansionsékonomie mit sich bringen.

In all diesen Bedeutungsdimensionen verbinden sich mit der Rede von der Soli-
daritét durchgehend >warme< Assoziationen von Nihe und Gemeinschaft, von Mit-
gefiihl und Zusammenbhalt, von wechselseitig gewihrleisteter Freiheit und Gleich-
heit, die die Solidaritét zu einem besonderen, in seiner politisch-moralischen Aufla-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

dung wohl unersetzbaren Hoffnungs- und Sehnsuchtswort der Gegenwart werden
lasst. So finden sich denn auch kaum ernsthafte Distanzierungen von der Solidari-
titsvokabel, obwohl diese in ihrer Geschichte, etwa in den Gewaltregimen des 20.
Jahrhunderts, vielfach missbraucht und fiir massive Menschenrechtsverletzungen
instrumentalisiert wurde — und bis heute nicht davor gefeit ist, fiir modernitéts- und
freiheitsfeindliche Wahrnehmungsmuster verschiedenster Provenienz in Anspruch
genommen zu werden.

Uber den Siegeszug des semantischen Wirmestroms der Solidaritit gerit in
Vergessenheit, dass dieser Begriff schon von seiner Etymologie und seinen Ur-
spriingen in der romischen Rechtstradition her nichts mit emphatischen Verbunden-
heitsgefiihlen, moralischen Tugenden und sozialen Nahe-Erfahrungen zu tun hat.
Der im postrevolutiondren Frankreich des 19. Jahrhunderts entstandene politisch-
soziale Begriff der Solidaritédt kennzeichnet sich vielmehr — konstitutiv und von An-
fang an — durch eine denkbar >kalte« Grundierung. Schon seine ersten Spuren in der
franzosischen Restaurationsphilosophie, aber auch bei franzosischen Vertretern der
liberalen Nationalokonomie machen deutlich, dass der Topos der Solidaritit zu-
ndchst vollig moral- und tugendfrei, wenn man so will: antihumanistisch und sub-
jektlos daherkommt und dazu dient, »unerbittlich geltende Naturgesetze« des gesell-
schaftlichen Lebens auf einen analytischen sozialwissenschaftlichen Begriff zu
bringen. Und auch in den friihsozialistischen Bewegungen, in denen der Rede von
der Solidaritét erstmals auch >warme« Konnotationen von sozialer Gemeinschaft
und menschlicher Verbundenheit, von politischer und sozialer Gerechtigkeit zu-
wachsen, bleibt diese >kalte< soziologisch-deskriptive Bedeutungsdimension einer
de facto-Solidaritat als dominante Bedeutungsschicht bestehen (Kapitel 1).

Prominent wurde die Solidaritdt als analytisch-deskriptive Kategorie zur Be-
schreibung der Strukturbedingungen der Stabilitidt und Persistenz komplexer, hoch-
gradig arbeitsteilig organisierter Gesellschaften dann in der im Frankreich des 19.
Jahrhunderts entstehenden Soziologie, die sich als eine szientistisch verfasste und
am Vorbild der modernen Biologie orientierte »Wissenschaft von der Gesellschaft«
entwarf. Mit ihr kommt es gleichsam zu einer »Soziologisierung< der politischen
Philosophie, die mit den Wahrnehmungsmustern und Interpretationsroutinen, den
Personenkonzepten und Gesellschaftsbildern des politischen und 6konomischen Li-
beralismus des 18. Jahrhunderts radikal bricht, ohne die normativen Errungenschaf-
ten der politischen Moderne, die Ideen von Freiheit und Gleichheit einfachhin auf-
kiindigen oder delegitimieren zu wollen. Diese neue Wissenschaft setzt nicht ldnger
am abstrakten Individuum an, sondern nimmt zunédchst die sozialen Realititen der
im Modernisierungsprozess entstehenden Industriegesellschaften mit ihren Prozes-
sen arbeitsteiliger Ausdifferenzierung und zunehmender sozialer Dichte in den
Blick. Denn in dem Mafle, wie die soziale Komplexitit der modernen Gesellschaft
steigt und ihre Mitglieder sich 6konomisch immer weniger als >frei< und >ungebun-
den¢, immer weniger als »>ihres eigenen Gliickes Schmied« erfahren konnen, steigt

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

die Einsicht in die >unentrinnbaren< wechselseitigen gesellschaftlichen Verflech-
tungsverhéltnisse, von denen die individuellen Lebenschancen jedes einzelnen
Mitglieds dieser Gesellschaft in fundamentaler Weise abhingen, sodass diesen de
facto-Solidarititen des modernen gesellschaftlichen Lebens politisch und moralisch
eine immer grofere Relevanz zuwichst.

In diesem Rahmen machte sich Auguste Comte auf den Weg, einen >wissen-
schaftlichen Begriff der Solidaritdt« zu entwickeln, der die politisch-moralischen
Stabilitdtsgrundlagen der modernen Gesellschaft nicht mehr in der willentlichen
Zustimmung der Einzelnen, sondern im sozialen Phinomen zunehmender Arbeits-
teilung identifiziert; und Emile Durkheim ging den Entstehungsbedingungen einer
durch Arbeitsteilung induzierten »organischen Solidaritdt« nach, von der er vermute-
te, dass sie die Individuen moderner Gesellschaften zugleich autonomer und abhén-
giger, d.h. »zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer« werden ldsst; und zwar
systemisch und hinter deren Riicken. Der liberalen, rationalistisch-abstrakten Mo-
ralphilosophie des Zeitalters der Aufklirung und der Vernunft wurde damit eine
postliberale, sozialwissenschaftlich formatierte und an den historisch entstandenen
faits sociaux orientierte Moralsoziologie entgegengesetzt, die mit der Autoritét
»wissenschaftlicher Einsichten< die scheinbar unlésbaren ideologischen Grundsatz-
konflikte zwischen dem monarchischen und dem republikanischen Lager, zwischen
der »reaktiondren< und der >revolutiondren< Schule, wie Comte sie nannte, endgiiltig
iiberwinden wollte. Und dabei fokussierte man sich zunéchst auf die vermeintlich
oder tatsdchlich subjektlos-anonym ablaufende und sich gleichsam naturwiichsig
einstellende solidarité de fait, ohne den normativen Kerniiberzeugungen des 18.
Jahrhunderts, den individuellen Prinzipien von freier Vernunfteinsicht und autono-
mer Selbstbestimmung, noch eine besondere soziologische Wertschitzung entge-
genzubringen, auch wenn Comte und Durkheim die Leistungsfahigkeit einer sol-
chen rein systemischen Integration spéter deutlich skeptischer beurteilen sollten
(Kapitel 2).

Mit der zumal im deutschen Sprachraum wenig bekannten Reformbewegung
des franzosischen solidarisme und seiner programmatischen Maxime solidarité
d’abord erlebte die politische Moderne an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert
dann einen fulminanten, wenn auch kurzlebigen solidaritétstheoretischen Aufbruch,
der die szientistische Moralsoziologie des 19. Jahrhunderts mit der rationalistischen
Moralphilosophie des 18. Jahrhunderts zu >verséhnen< versuchte. Den Solidaristen
ging es darum, der kalten solidarité de fait, dieser, wie sie sie nannten: solidarité fa-
tale, eine von den Individuen eingesehene und bewusst akzeptierte, moralisch be-
jahte und in ihrem Verpflichtungs- und Verantwortungscharakter anerkannte soli-
darité devoir, eine solidarité réfléchie et voulue an die Seite zu stellen. Denn in dem
Mafe, wie dies gelingt, kann das solidaristische Denken der franzdsischen Republik
eine neue, den Herausforderungen der industriekapitalistischen Moderne gewachse-
ne postliberale politische Programmformel zur Verfiigung stellen, die die Hegemo-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nie des noch weithin an vorindustriellen Gesellschaftsbildern orientierten morali-
schen Dispositivs des Liberalismus zu {iberwinden erlaubt.

In diesem Rahmen entstanden sozialphilosophisch, sozialokonomisch und poli-
tiktheoretisch neue Standards fiir die normativen Selbstverstdndigungsdiskurse ei-
ner Republik, die angesichts der sozialpolitischen und sozialrechtlichen Herausfor-
derungen des Industrialisierungsprozesses vor der Aufgabe stand, den liberalen
Rechtsstaat zu einem postliberalen Wohlfahrtsstaat auszubauen. Das in der Ideen-
und Institutionengeschichte der politischen Moderne bisher nicht vorgesehene Prin-
zip der Wohlfahrtsstaatlichkeit war in dieser Zeit zwar langst zu einer gesellschaft-
lichen Notwendigkeit geworden; sein Legitimationshaushalt lie sich mit dem
iiberkommenen Methodenarsenal der liberalen politischen Philosophie aber nicht
hinreichend ausstatten, sodass solidaristisch ansetzende Begriindungskategorien
nun zu einem Gebot der Stunde wurden; Begriindungskategorien, die spezifisch
postliberal formatiert sind, ohne dabei hinter die im europédischen Modernisie-
rungsprozess mithsam erreichten Standards von individueller Freiheit und persona-
ler Autonomie, von politischer Gleichheit und >6ffentlichem Vernunftgebrauch« zu-
rickzufallen.

Zu den entscheidenden Protagonisten der solidaristischen Aufbriiche der Jahr-
hundertwende gehorten in je unterschiedlicher Weise sozialtheoretisch und reform-
politisch einflussreiche Personlichkeiten wie Alfred Fouillée, Charles Gide und
Léon Bourgeois, die heute zu Unrecht in Vergessenheit geraten sind. Sie entwickel-
ten auf solidaritétstheoretischer Grundlage neuartige Konzepte und Kategorien zur
Begriindung moderner Wohlfahrtsstaatlichkeit, etwa die Topoi der justice réparati-
ve, der dette sociale und des riickwirkenden quasi-contrat d’association, die die
Sozialdoktrin eines >Dritten Weges«< jenseits von Individualismus und Kollektivis-
mus in den Blick nahmen und deren Anregungs- und Innovationspotenzial bis heute
nicht abgegolten sein diirfte (Kapitel 3).

Der solidaristische Diskurs der Jahrhundertwende brach jedoch iiberraschend
schnell ab. Zwar sollte die Rede von der Solidaritdt im 20. Jahrhundert politisch
und publizistisch einen erheblichen Siegeszug erleben und in hochst unterschiedli-
chen Kontexten reiissieren; allerdings sind in diesem Zusammenhang keine elabo-
rierten Solidaritdtstheorien entwickelt worden, die an die Aufbriiche des franzosi-
schen Solidarismus angekniipft und diese auf dem ambitionierten Normativitatsni-
veau der politischen Moderne und dem zunehmend uniibersichtlichen Komplexi-
titsniveau arbeitsteiliger Industriegesellschaften fortgefiihrt hétten. Von daher ist
heute ein nahezu vollstindiges Fehlen anspruchsvoller Solidaritétstheorien der mo-
dernen Gesellschaft festzustellen, die es in Sachen interdisziplindrer Fundierung,
systematischer Entfaltung, argumentativer Stringenz und allgemeiner Zustim-
mungsfahigkeit auch nur ansatzweise mit den verschiedenen, oft hoch differenziert
ausgearbeiteten Freiheits-, Gleichheits- und Gerechtigkeitstheorien aufnehmen
konnen, die der politische Liberalismus in seiner langen Erfolgs- und Dominanzge-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

schichte in immer neuen Anldufen auflegen und etablieren konnte. Man kann vor
diesem Hintergrund schon froh sein, wenn im gesellschaftstheoretischen und poli-
tikphilosophischen Diskurs der Gegenwart das Fehlen einer angemessenen Solidari-
tatstheorie iiberhaupt hinreichend bemerkt und als Desiderat deutlich zur Sprache
gebracht wird (Kapitel 4).

Dem Siegeszug der Solidaritdtsvokabel in der politischen Publizistik und Rheto-
rik steht damit ihre befremdliche >Untertheoretisierung¢ in den Diskursen der Poli-
tik- und Sozialwissenschaften, der Moralphilosophie und der politischen Ethik ge-
geniiber. Es diirfte deshalb an der Zeit sein fiir einen Neustart solidaristischer Ver-
nunft, der die solidaristische Konzeption der Solidaritdt mit ihrem Einklang von so-
lidarité de fait und solidarité devoir wieder in die politisch-moralischen Selbstver-
stindigungsdiskurse der modernen Gesellschaft einzuspeisen und gegen die Domi-
nanz liberaler Gesellschaftstheorien und Politikentwiirfe in Stellung zu bringen ver-
sucht. Die Solidaritit, dieses spéte Kind der politischen Moderne, trat ja nicht zufal-
lig zu dem Zeitpunkt auf die Biihne, als die individuelle Freiheit des Einzelnen und
die rechtliche Gleichheit aller — wenn man so will: ihre beiden alteren Geschwister
— im gesellschaftlichen Industrialisierungsprozess ihre sozialwissenschaftliche Un-
schuld zu verlieren begannen und das individualistische Dispositiv des politischen
Liberalismus an seine historischen Grenzen geriet. Und sie konnte auch heute noch
das Zeug haben, als Basiskategorie der theoretischen und normativen Selbstver-
standigungsdiskurse moderner Gegenwartsgesellschaften zu fungieren und dabei
die Freiheits- und Autonomielektionen des 18. Jahrhunderts mit den Abhéngigkeits-
und Interdependenzlektionen des 19. Jahrhunderts produktiv zu verbinden (Kapitel
5).

Wenn im Verlaufe dieser Arbeit deutlich wiirde, dass die postliberalen Ansétze
der solidaristischen Solidarititstheorien noch immer geniigend theoretisches Anre-
gungspotenzial haben, um einen angemessenen — und ihnen gegenwiértig nicht ein-
gerdumten — Platz auf der Agenda heutiger politischer Philosophie zu reklamieren,
hitte die Studie ihr Ziel erreicht.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://wwwInlbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. »Das kalte, stahlharte Wort...<:
Formierungen des Solidaritatsdiskurses
im 19. Jahrhundert

1.0 EINLEITUNG: KALTE- UND WARMESTROME

»Nein, nichts mehr von Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit. Das kalte, stahlharte Wort Solida-
ritdt aber ist in dem Ofen des wissenschaftlichen Denkens gegliiht. [...] Die Solidaritét hat ih-
re Wiege im Kopf der Menschheit, nicht im Gefiihl. Wissenschaft hat sie gesdugt, und in der
groflen Stadt, zwischen Schldten und StraBBenbahnen ist sie zur Schule gegangen. Noch hat sie
ihre Lehrzeit nicht abgeschlossen. Ist sie aber reif geworden und allméchtig, dann wirst Du
erkennen, wie in diesem harten Begriff das heile Herz einer Welt von neuen Gefiihlen und
das Gefiihl einer neuen Welt leidenschaftlich klopft.«1

Diese Worte finden sich in einem privaten Brief Kurt Eisners (1867-1919), des aus
Berlin stammenden, einem demokratischen Sozialismus verpflichteten Journalisten,
der im Namen des Miinchener Arbeiter- und Soldatenrates im November 1918 die
bayerische Republik als >Freistaat« ausgerufen hatte und im Februar 1919 von ei-
nem 22-jdhrigen volkisch-nationalen Leutnant auf offener Strae erschossen wurde.
Eisner unternimmt in diesem Brief an eine Freundin im Jahr 1908 den Versuch ei-
ner flammenden Verteidigung des modernen Solidaritdtsverstindnisses; und ihm
diirften damit die bis heute wohl schonsten Beschreibungen dieses »harten Begriffs«
gelungen sein. Der Brief beginnt mit dem Hinweis auf das auch unter den Freunden
und Anhédngern der sozialistischen Bewegung weit verbreitete Unbehagen iiber die
»sittlichen Begriffe, die die Handlungen der proletarischen Politik bestimmenc«:

1 Kurt Eisner, Sieben Briefe. An eine Freundin, IV. Solidaritdt, in: Ders., Gesammelte
Schriften, Bd. 2, Berlin: Cassirer 1919, 52-56 [im Folgenden: Eisner 1919], 56. Auf die-

sen wenig bekannten Text hat Andreas Wildt aufmerksam gemacht.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Alle diese Begriffe, mit denen wir unsere neue Welt bauen wollen, sind 6de, kiinstliche Bil-
dungen, aus fremden Sprachen zusammengeflickt. Sie haben alle keinen Duft. [...] Wenn
einst die Menschen von dem Sinn und der Seele ihres Zusammenlebens sprachen, dann hatten
sie Heimatlaute: Liebe, Mitleid. So redete die alte Religion und die schlichte Volkssittlich-
keit. [...] Selbst in der Franzdsischen Revolution, die so lustig zu singen und so ausgelassen
zu tanzen wulite, fand man noch miitterliche Laute fir das, was der Verstand dachte, das Herz
ersehnte. Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit! [...]

Wie kommt es wohl, dal wir fiir die sittlichen Begriffe, die die Handlungen der proletari-
schen Politik bestimmen, keine Herzenslaute mehr finden? [...] Solidaritit — es scheint in
Wabhrheit undenkbar, dall dies Wort Gefiihle auslose, innere Krifte befreie und Warme erzeu-
ge. Du mochtest lieber von der alten Liebe sprechen, und ein bifichen mitleidige Empfindung
ist da mehr als ein ganzes Programm und ein dickes Buch von solchen sozialen Fremdworten.
[...] Du siehst nicht den neuen Reichtum, der in diesen Begriffen sich verbirgt, die fiir Dich
nicht tonen wollen. Es liegt eine tiefe ZweckmaBigkeit darin, dal wir mit fremden kunstrei-
chen Wortern die groe Sache unserer Zeit und unserer Zukunft bezeichnen. [...] Solidaritit
ist mehr als das erniedrigende Mitleid, auch mehr als die erhéhende Liebe. Der Begriff ist

Baumeister einer ganzen erhabenen Weltordnung.« (Eisner 1919, 52-55)

Die Vokabel der Solidaritit war, bevor sie seit Mitte des 19. Jahrhunderts von
Frankreich aus ihren Siegeszug antrat, in den politisch-sozialen Sprachen Europas
weitgehend unbekannt. Bei den Klassikern der modernen politischen Philosophie
sucht man sie vergeblich. Weder Hobbes noch Locke, weder Rousseau noch Kant
haben sie verwendet.” Und auch im Umfeld der Franzésischen Revolution scheint
die Rede von der solidarité kaum eine Rolle gespielt zu haben. Zwar findet sich das
Wort hier gelegentlich in einer politisch-moralischen Verwendungsweise, so etwa

2 Lediglich bei Hegel findet sich eine frithe kursorische Verwendung dieses Begriffs, was
iiberraschend und ungewohnlich ist. In der neu aufgefundenen und erstmals 1983 publi-
zierten Nachschrift seiner Berliner Vorlesung zur Rechtsphilosophie aus dem Jahr
1819/20 heift es zur Aufgabe und Bedeutung der Korporation, die nach der Familie und
vor dem Staat die »zweite Stufe der Sittlichkeit« darstelle: »Ihr liegt es zunéchst ob, fiir
die Bildung der Kinder ihrer Mitglieder zu sorgen, und ebenso hat sie sich solidarisch zu
verbinden fiir diejenigen, welche zufalligerweise in Armut geraten.« (Georg Wilhelm
Friedrich Hegel, Philosophie des Rechts. Die Vorlesung von 1819/20 in einer Nach-
schrift, hg. von Dieter Henrich, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983, 203) Hegel, der das Wort
offensichtlich schon aus Frankreich iibernommen hat, auch wenn er es ansonsten nicht
weiter verwendet zu haben scheint, riickt das Adjektiv »solidarisch« also bereits zu diesem
frithen Zeitpunkt deutlich in den Kontext der spiter so genannten >sozialen Frage<; vgl.
zu Hegels Kritik der »biirgerlichen Gesellschaft< in diesem Zusammenhang auch Markus
Daniel Ziircher, Solidaritit, Anerkennung und Gemeinschaft. Zur Phénomenologie,
Theorie und Kritik der Solidaritdt, Tiibingen-Basel: Francke 1998, 27-40.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 17

bei Mirabeau und Danton,’ und auch Voltaire® hatte das Adjektiv solidaire schon in
diesem Sinne verwendet; die Vokabeln solidaire und solidarité waren zu dieser Zeit
aber noch weit davon entfernt, im Sinne eines eigenstindigen politisch-pro-
grammatischen oder gar >sozialwissenschaftlichen«< Schliisselbegriffs gebrauchlich
Zu sein.

Lange Zeit fungierte solidarité — als Synonym zu solidité — ausschlieBlich als
juristischer terminus technicus zur Bezeichnung der aus dem romischen Recht
stammenden obligatio in solidum, der wechselseitigen >Solidarhaftung¢. Diese
kommt zustande durch einen Vertrag, in dem sich mehrere Vertragspartner gegen-
iiber einem Glaubiger wechselseitig verpflichten, fiir Zahlungspflichten in Génze,

3 Rainer Zoll, Was ist Solidaritat heute?, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2000 [im Folgenden:
Zoll 2000] verweist — im Rekurs auf Ferdinand Brunot, Histoire de la langue frangaise
des origines a 1900, Bd. IX, 2. Teil, Paris: Colin 1937 — auf entsprechende AuBerungen
von Mirabeau und Danton in der Nationalversammlung. So fiihrte Mirabeau am 28. Ok-
tober 1789 aus: »Es ist fiir die Sitten wichtig, dass sich [...] eine Solidaritét zwischen dem
offentlichen Glauben und dem privaten bildet«. Und Danton erklarte am 1. April 1793:
»[...] wir sind alle »solidarisch« durch die Identitdt unseres Verhaltens« (vgl. ebd., 20f.).
Vgl. dazu auch die entsprechenden Belegstellen und die deutschen Ubersetzungen bei
Thomas Fiegle, Von der Solidarité¢ zur Solidaritdt. Ein franzdsisch-deutscher Begriffs-
transfer, Miinster: Lit 2003 [im Folgenden: Fiegle 2003], 39f., der sich ebenfalls auf Bru-
nots Histoire stiitzt. Fiir Fiegle ist Mirabeau derjenige, der erstmals »den Begriff der So-
lidaritét aus dem bis dahin konstitutiven privatrechtlichen Zusammenhang 16st« und ihn
»eindeutig in einem ethischen Kontext« (ebd., 39) verwendet, wobei diese Verwen-
dungsweise »im geistesgeschichtlichen Zusammenhang der Epoche der Franzdsischen
Revolution noch isoliert« (ebd., 40) dastehe.

4 Zoll 2000, 19f. macht — im Riickgriff auf einen knappen Hinweis in Georges Mauranges,
Sur I’histoire de 1’idée de solidarité, Paris: Michalon 1909 [im Folgenden: Mauranges
1909], 88 — darauf aufmerksam, dass Voltaire in seinem Dictionnaire philosophique, der
seit 1764 in mehreren Auflagen erschien und stets ausgeweitet wurde, im Jahr 1770 ein
neues Stichwort unter dem Titel Jésuites et orgueil eingefiihrt habe. Darin schreibe Vol-
taire, so Zoll, »den Mitgliedern dieses Ordens durchaus grofe Verdienste, aber auch ei-
nen maBlosen Stolz (orgueil) zu. Unter Konig Heinrich dem IV. [!] (1552-1610, Edikt
von Nantes) waren die Jesuiten aus Frankreich verbannt worden, wurden aber spéter un-
ter der Bedingung zuriickgerufen, dass immer ein Jesuit, der fiir das Verhalten der ande-
ren biirgen musste, am Hofe des Konigs anwesend war. Der listige Henry IV. nahm dann,
um den Papst zu besénftigen, seine Geisel als Beichtvater. >Seitdems, schreibt Voltaire
spottisch, »diinke sich jeder Jesuitenbruder solidarisch Beichtvater des Konigs<.« (ebd.,
20) Zu frithen Verwendungsweisen der Solidarititsvokabel vgl. auch die knappen Hin-
weise bei Gesa Reisz, Solidaritdt in Deutschland und Frankreich. Eine politische Deu-
tungsanalyse, Opladen: Barbara Budrich 2006 [im Folgenden: Reisz 2006], 5f.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

in solidum, einzustehen.’ In diesem Sinne finden sich in mehreren franzésischen
Worterbiichern des 17. Jahrhunderts die adjektivischen bzw. adverbialen Formen
solidaire und solidairement,(’ wihrend das Substantiv solidarité offensichtlich erst-
mals im Dictionnaire de |’Académie Frangaise aus dem Jahr 1694 erwéhnt wird.”
Die ersten Hinweise darauf, dass dem Begriff der Solidaritédt allmdhlich auch poli-
tisch-soziale Bedeutungsschichten zuzuwachsen beginnen, scheinen sich in franzo-
sischen Worterbilichern dagegen erst seit den 1830er Jahren zu finden. So weist der
Dictionnaire de I’Académie Frangaise in seiner Ausgabe von 1835 darauf hin, dass
die solidarité mittlerweile auch in der politischen Alltagssprache Wurzeln geschla-
gen habe. Unter dem entsprechenden Stichwort werden die gewohnten Erlduterun-
gen zum ius in solidum nun ndmlich um den Hinweis ergénzt: »Der Begriff wird
auch in der Umgangssprache fiir die gegenseitige Verantwortlichkeit angewandt,
die zwischen zwei oder mehr Personen besteht. Die Solidaritét, die uns verbindet.
Ich will keineswegs, dass es zwischen diesem Menschen und mir Solidaritét gibt
[...].« (zit. nach Zoll 2000, 19)

Insofern lasst sich festhalten, dass der »Einbruch« der Solidaritdtsvokabel in die
politisch-soziale Sprache Frankreichs noch nicht als ein Phdnomen der Revolution,
sondern erst als eine Erscheinung des postrevolutiondren Frankreich zu betrachten
ist;® und dieser >Einbruch« sollte sich auch nicht bei den Anhingern der Revolution,

5 Zum romischen Obligationenrecht, in dem die Solidarhaftung nicht nur durch Vertrag,
sondern auch durch Delikt zustande kam, vgl. Fiegle 2003, 32-35. Der strikt der liberalen
Privatrechtstradition verpflichtete Code civil (1804), der ein eigenes Kapitel Des obliga-
tions solidaires enthilt, sollte dann nur noch die durch Vertrag eingegangene obligatio in
solidum anerkennen. Im deutschen Sprachgebrauch hat sich der Begriff der Solidarhaf-
tung nicht durchgesetzt. Stattdessen ist zumeist von >gesamtschuldnerischer Haftung« die
Rede. Zur Bedeutung des Code civil im Kontext der mentalen Umbriiche der Franzosi-
schen Revolution vgl. Joseph Goy, Code civil, in: Frangois Furet/Mona Ozouf (Hg.), Kri-
tisches Worterbuch der Franzosischen Revolution (1986), Bd. 2, Frankfurt/M.: Suhrkamp
1996, 719-737.

6 Vgl. zu den Fundstellen Fiegle 2003, 35, der dariiber hinaus noch auf Band 12 des von
Walther von Wartburg edierten Franzosischen Etymologischen Wérterbuchs aus dem
Jahr 1966 verweist, demzufolge sich die adverbiale Form solidairement sogar bis in das
Jahr 1496 zuriickverfolgen lasst.

7  Solidarité wird hier definiert als: »Zustand von zwei oder mehreren Personen, in dem im
Falle der Nichtzahlung von Seiten anderer jeder einzelne fiir alle und fiir das Ganze ein-
zutreten« habe; zit. nach Fiegle 2003, 35.

8 Ahnlich wie Andreas Wildt, Solidaritit — Begriffsgeschichte und Definition heute, in:
Kurt Bayertz (Hg.), Solidaritit. Begriff und Problem, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1998, 202-
216 [im Folgenden: Wildt 1998], 203 legt auch Fiegle 2003, 41 zu Recht Wert auf die
Feststellung, dass der Begriff der Solidaritdt — gegen Jiirgen Schmelter, Solidaritét: Die

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...« | 19

sondern zunéchst bei deren erbitterten Gegnern ankiindigen: bei den Monarchisten
der katholischen Gegenrevolution. Bei ihnen taucht das Motiv der Solidaritdt —
wenn auch nur sehr vereinzelt — erstmals im Kontext einer politischen Philosophie
auf, die sich einen geschichtsphilosophischen Reim auf den Schock der revolutioné-
ren Enthauptung des Monarchen zu machen versucht. Der Topos der Solidaritét ar-
tikuliert sich hier im Rahmen einer unerbittlichen Revolutionskritik, die sich massiv
gegen das fortschrittsoptimistische Selbstverstindnis der voluntaristischen Aufkla-
rungsphilosophie in Stellung bringt, wodurch ihm deutliche Konturen eines >kal-
ten¢, antihumanistischen Verstdndnisses zuwachsen. Der Begriff der Solidaritat will
in diesem Zusammenhang vor allem die auf Beharrung, Kontinuitdt und Unverédn-
derlichkeit ausgerichteten GesetzméBigkeiten der Entwicklung von Geschichte und
Gesellschaft zum Ausdruck bringen, die den Individuen unentrinnbar vorgegeben
seien und nicht zu ihrer Disposition stiinden (1.1).

Ahnlich gelagerte Einsichten verbinden sich auch mit der — in ihren ersten Spu-
ren ebenfalls bis in das frithe 19. Jahrhundert zuriickreichenden — Verwendungs-
weise der Solidarititsvokabel in der modernen Politischen Okonomie. Weit entfernt
von den politischen Restaurationsinteressen der franzdsischen Gegenrevolutionére
dominiert auch in dieser erst von der politischen Moderne hervorgebrachten Wis-
senschaftsdisziplin ein >kaltes< Solidaritdtskonzept, das die unentrinnbaren Gesetz-
maBigkeiten und die unerbittliche Logik der Funktionsmechanismen des freien
Marktes zur Sprache bringt. Thnen né@mlich hitten sich alle 6konomischen Entschei-
dungen und Erwartungen der Individuen um den Preis der Aufrechterhaltung ihrer
materiellen Existenzbedingungen alternativlos zu unterwerfen. Und erst auf dieser
Grundlage seien die harmonies économiques der >sich kreuzenden Solidarititen<
arbeitsteilig ausdifferenzierter Marktgesellschaften (Frédéric Bastiat) in der Lage,
materiellen Wohlstand hervorzubringen und den Lebensstandard der Bevolkerung
deutlich zu erhdhen. Auch hier dominiert also die dem Willen und Bewusstsein der
Individuen enthobene antihumanistische solidarité dkonomischer Gesetzmafigkei-
ten; und genau in diesem Sinne sollte die Solidarititsvokabel im Kontext der
1848er-Revolution von der liberalen Politischen Okonomie gegen die friihsozialisti-
schen Solidaritdtsvorstellungen der Arbeiterbewegung mit Nachdruck in Stellung
gebracht werden (1.2).

Entwicklungsgeschichte eines sozialethischen Schliisselbegriffs, Diss. Theol., Miinchen
1991, 9 — zur Zeit der Franzosischen Revolution noch kaum anzutreffen war: »Jiirgen
Schmelters Behauptung, daf3 »solidarité« als umgangssprachliche Variante des revolutio-
néren Begriffs der >fraternité« fungiert habe, ist jedenfalls unzutreffend.« (Fiegle 2003,
41) Zur Semantik der fraternité im Kontext der Revolution vgl. Mona Ozouf, Art. Brii-
derlichkeit, in: Frangois Furet/Mona Ozouf (Hg.), Kritisches Worterbuch der Franzosi-
schen Revolution (1986), Bd. 2, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1996, 1037-1053.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Neben dieser »kalten«< Solidaritatssemantik, die sich mit unserem heutigen, mo-
ralisch hoch aufgeladenen Solidaritdtsbegriff kaum in Einklang bringen lésst, ent-
wickelte sich seit dem frithen 19. Jahrhundert aber auch eine »warme¢, an die hu-
manistischen Traditionen der Aufklarung ankniipfende Traditionslinie der Rede von
der Solidaritét, die diese bis heute entscheidend prégt. Sie artikuliert sich in den
frithsozialistischen Bewegungen und verbindet sich mit dem Anspruch, die univer-
salistischen Prinzipien von Freiheit und Gleichheit im Kontext der aufbrechenden
ysozialen Frage< auch fiir die unterbiirgerlichen Schichten einzufordern. Im Rahmen
dieser politischen Partizipationskdmpfe wichst der Rede von der Solidaritit seit den
1830er Jahren, vor allem aber im Gefolge der Aufbriiche der 1848er Revolution,
auch ein spezifischer semantischer Warmestrom zu, der den moralischen Siegeszug
der Solidaritdtsvokabel seitdem begleitet und ihr jene politisch-moralische Strahl-
kraft verleiht, die diesen Begriff bis heute auszeichnet und fiir viele so faszinierend
und unverzichtbar macht (1.3).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...« | 21

1.1 DIE ERBSUNDE UND DAS >DOGMA DER SOLIDARITAT<:
RESTAURATIONSPHILOSOPHISCHE ANFANGE

Die ersten theoriefdhigen Spuren einer liber das ius in solidum hinausgehenden
Verwendungsweise der Solidarititsvokabel in der politisch-sozialen Sprache Frank-
reichs finden sich in vereinzelten Texten franzdsischer Restaurationsphilosophen;
und sie stehen hier im Zeichen der pessimistischen Uberzeugung von der irreversib-
len Siindenverfallenheit des gesamten Menschengeschlechts. Dem theologischen
Lehrstiick von der Erbsiinde (peccatum originale originatum) féllt in den Schriften
der katholischen Theoretiker der Gegenrevolution, die in zahlreichen Pamphleten
und Traktaten — zumeist aus dem Exil heraus — die Umbriiche der Franzdsischen
Revolution zu verarbeiten versuchten, immer wieder eine zentrale Funktion als his-
torisch-gesellschaftliches Interpretationsmuster zur Zuriickweisung der vernunft-
und fortschrittsoptimistischen Aufbriiche der politischen Moderne zu. Im Riickblick
wird man sogar sagen konnen, dass sich in diesem Theoriemilieu womdglich die
ersten Ansitze einer »soziologischen« Solidaritétstheorie auffinden lassen, die dann
seit den spiten 1830er Jahren von Auguste Comte systematisch ausgearbeitet wurde
und spéter in die Theoriebemiihungen des solidarisme der Jahrhundertwende ein-
gingen.

Revolutiondrer Artifizialismus oder »constitution naturelle?

Unter dem Schock des revolutiondren Umsturzes, der ihnen als satanique dans son
essence (Joseph de Maistre) galt, riefen die filhrenden Theoretiker der Gegenrevo-
lution — als solche gelten vor allem Louis Gabriel Ambroise de Bonald (1754-
1840)" und Joseph Marie de Maistre (1753-1821)° — auf zum Kampf gegen den ab-

1 Zu Louis de Bonald vgl. vor allem Gabriele Lorenz, De Bonald als Reprisentant der ge-
genrevolutiondren Theoriebildung. Eine Untersuchung zur Systematik und Wirkungsge-
schichte, Frankfurt/M.: Lang 1997.

2 Zu Joseph de Maistre und seinem Werk vgl. aus der jiingeren Literatur Wilhelm Schmidt-
Biggemann, Politische Theologie der Gegenaufkldarung. De Maistre, Saint-Martin, Kleu-
ker, Baader, Berlin: Akademie 2004 [im Folgenden: Schmidt-Biggemann 2004], 19-79;
Michael Maier, Scheiternde Titanen. De Maistres Papst, Stirners Einziger, Jean Pauls
Himmelsstiirmer, Paderborn: Schoningh 2006, 19-104; Charles Philippe Graf Dijon de
Monteton, Die »Entzauberung« des Gesellschaftsvertrags. Ein Vergleich der Anti-Sozial-
Kontrakts-Theorien von Carl Ludwig von Haller und Joseph Graf de Maistre im Kontext
der politischen Ideengeschichte, Frankfurt/M.: Lang 2006. Die letztgenannte Schrift

macht u.a. auf ein nur wenig bekanntes Fragment des frithen de Maistre aufmerksam: den

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

strakten Individualismus der Aufklarungsphilosophie und fiir die bedingungslose
Wiederherstellung der Institutionen des ancien régime. In der umgehenden Repris-
tination des vorrevolutiondren Zustands sahen sie die einzige Moglichkeit, die in
Unordnung geratene Welt vor dem endgiiltigen Sturz in das Chaos der Anarchie zu
retten und den politisch-moralischen Wirrnissen der Gegenwart ein Ende zu setzen.
Gegen den revolutiondren Artifizialismus, das hoffértige Vertrauen in die kiinstli-
che Herstellbarkeit gesellschaftlicher Verfassungen, setzten sie die Uberzeugung
von der historischen Uberlegenheit der Kategorien von Dauer und Kontinuitit, von
Tradition und Erfahrung, von organisch gewachsenen sozialen Institutionen und
Verhiltnissen. Der aus den Fugen geratenen Willkiir einer rationalistisch-volun-
taristischen Philosophie, die sich selbst an die Stelle Gottes setze, jeden Respekt vor
den in Jahrhunderten entstandenen sozialen Wirklichkeiten aufkiindige und sich in
blinder Selbstiiberschitzung zur souverdnen Herrin iiber die Geschichte aufschwin-
ge, stellten sie die Unabénderlichkeit der gottgegebenen sozialen Ordnung der Welt
entgegen.’ Und sie waren dabei zutiefst davon iiberzeugt, dass der Gang der Welt-
geschichte vorgegebenen, im Willen Gottes griindenden GesetzméaBigkeiten gehor-
che, die die Menschheit nicht ungestraft durchbrechen konne.*

Man hat in diesem Zusammenhang nicht zu Unrecht die Frage gestellt, ob und
inwiefern die gegenrevolutiondren Wahrnehmungsmuster des franzosischen Tradi-
tionalismus die Entstehung der modernen Soziologie beeinflusst haben. Insbesonde-

zwischen 1794 und 1795 erschienenen Anti-Contrat-Social, in dem der savoyardische
Graf »gegen die >Irrlehren< des Gesellschaftsvertrags und den Geist des Republikanis-
mus« zu Felde zieht und die Theoriebemiithungen der philosophes der Aufklarung »als
ketzerischen Anschlag auf die sakrosankte, gottgefillige, stindische Ordnung« (ebd.,
142) verurteilt.

3 Treffend notiert der solidaristische Soziologe und Durkheim-Schiiler Célestin Bouglé
denn auch: »De Bonald und de Maistre waren die Ersten, die den individualistischen
Stolz (/’orgueil individualiste) denunzierten.« (Célestin Bouglé, Le solidarisme, Paris:
Giard & Briere 1907 [im Folgenden: Bouglé 1907], 10) Zu Bouglé vgl. Kap. 4.0, Anm. 2.

4 Dass die Mentalititslagen dieser Denktradition in manchen katholischen Zirkels Frank-
reichs auch heute noch anzutreffen sind, erhellt u.a. aus einem Hinweis Eberhard
Schmitts, der in einem Jubildumsartikel zur 200-Jahr-Feier der Franzdsischen Revolution
notiert: »Ende der sechziger Jahre hatte ich Gelegenheit, in einem konservativ-
katholischen Studienzentrum in Paris Gespréiche iiber die Franzosische Revolution zu
fithren. Dort war man in ernster GefaBtheit und ohne Neigung zur Diskussion der Auffas-
sung, die schon der 1753 geborene savoyardische Staatsdenker Joseph de Maistre vertrat,
daB ndmlich die Revolution eine unmittelbare Ausgeburt der Holle gewesen sei, eine
Strafe der Vorsehung fiir die damalige Zeit und ihre Siinden.« (Eberhard Schmitt, Die
Franzosische Revolution von 1789. Grundpositionen der Deutung, in: Aus Politik und
Zeitgeschichte B 22 (1989), 3-11, 3)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...« | 23

re de Bonald wird gelegentlich explizit nicht nur als »Vorldufer<, sondern auch als
der eigentliche >Begriinder< der Soziologie bezeichnet.” Der Vicomte de Bonald,
der stirker noch als de Maistre als theoretisch prdgende Gestalt der franzdsischen
Restaurationsphilosophie gelten kann, gab der gegenrevolutiondren Bewegung in
der Tat — im Unterschied etwa zur politischen Romantik — einen spezifisch >préso-
ziologischen« Zug: die Uberzeugung, dass es »fiir die moralische und soziale Ord-
nung ebenso Gesetze« gebe, »wie es sie fiir die physikalische Ordnung gibt, Geset-
ze, deren volle Auswirkungen die Leidenschaft der Menschen zeitweise aufzuhalten
vermag, mit deren Hilfe aber frither oder spéter die unsichtbare Gewalt der Natur
die Harmonie der Gesellschaft wieder herstellen wird«®. Diese Gesetze sind fiir de
Bonald menschlicher Verfiigungsmacht in jeder Hinsicht entzogen; und deshalb sei
der gesellschaftliche Lebenszusammenhang auch nicht, wie die Aufkldarungsphilo-
sophie unterstelle, von den Menschen konstituiert und geschaffen. Vielmehr gelte:
»Die Gesellschaft macht sich selbst und macht den Menschen.«’ Dementsprechend
ist die >kiinstliche« Revolutionsverfassung von 1789 fiir de Bonald im Gegensatz
zur rechtene, geschichtlich gewordenen Konstitution der Gesellschaft »die wahn-
sinnigste Ambition, von der Menschen ergriffen werden kénnen«®. Denn »die Na-
tionen haben iiber sich nichts anderes als die universale oder géttliche Vorsehung,
die sie zur Ordnung zuriickfiihrt durch die Gewalt der Ereignisse«’. De Bonalds ers-

5 Vgl dazu fiir dieses Argument im deutschen Sprachraum klassisch Robert Spaemann,
Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Restauration. Studien iiber L.G.A. de
Bonald, Miinchen: Késel 1959 [im Folgenden: Spaemann 1959]. Fiir Spaemann vollzieht
sich im Werk dieses franzosischen Adligen der »Ubergang von der Metaphysik zur Theo-
rie der Gesellschaft, zur Soziologie, als deren Vorldufer, ja Begriinder der Vicomte de
Bonald angesehen werden kann« (ebd., 12) — und dessen Spur iiber Saint-Simon und
Comte dann bis hin zur 1926 durch Papst Pius XI. 6ffentlich verurteilten antisemitisch-
chauvinistischen Action Frangaise des rechtsnationalistischen Publizisten Charles Maur-
ras fiihre. Zu den frithen Anléufen zu einer science sociale vgl. auch Ulrich Dierse, Die
Anfénge der >science sociale< bei den franzosischen Ideologen und in ihrem Umkreis, in:
Gudrun Gersmann/Hubertus Kohle (Hg.), Frankreich 1800. Geschichte, Kultur, Mentali-
taten, Stuttgart: Steiner 1990, 104-121. Dierse lasst die science sociale allerdings nicht
erst mit der Restaurationsphilosophie, sondern schon mit Autoren der Zeit der Franzosi-
schen Revolution, etwa Sieyes und Condorcet, beginnen.

6 De Bonald, zit. nach Friedrich Romig, Art. Bonald, in: Lexikon des Konservatismus, hg.
von Caspar von Schrenck-Notzing, Graz-Stuttgart: Stocker 1996, 77-79 [im Folgenden:
Romig 1996], 78. Welcher Schrift dieses Zitat entnommen ist, wird nicht angegeben.

7 De Bonald, (Euvres complétes de M. de Bonald, hg. von Abbé Migne, 3 Bde., Paris
1859-1864, Bd. 1, 747; zit. nach Spaemann 1959, 61.

De Bonald, Euvres complétes, Bd. 11, 777; zit. nach Spaemann 1959, 156.
De Bonald, Euvres compleétes, Bd. I, 1251; zit. nach Spaemann 1959, 161.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

tes Werk, die Théorie du pouvoir (1796)"°, endet denn auch mit der sicheren Uber-
zeugung: »Gott wird der Gesellschaft zuriickgegeben werden und der Konig Frank-
reich und der Friede dem Universum.«"'

Auf der Grundlage der negativen Anthropologie einer schlechthinnigen Verwor-
fenheit des Menschen, der ohne eine absolute Macht, der er sich bedingungslos un-
terwirft, nicht sinnvoll leben konne, entwirft de Bonald — in den Worten Robert
Spaemanns — »ganz in der Art des Rationalismus die Idee einer Mathematik der
Gesellschaft, in der die >natiirlichen(, aus dem Wesen der Gesellschaft folgenden
Relationen in absoluter, fiir alle Orte und Zeiten geltender Giiltigkeit entwickelt
werden« (Spaemann 1959, 36). Der Mensch ist fiir de Bonald nédmlich »von seiner
Geburt an eingebunden in eine Familie, die Familie in den Staat, der Staat in die
Religion, die Religion in das Universum, und das Universum in die Unendlichkeit
Gottes, des einzigen Zentrums, worauf sich alles bezieht, des unendlichen Umkrei-
ses, der alles umfaft, des Alpha und des Omega alles Seienden«'”. Und an dieser
constitution naturelle von Welt, Geschichte und Gesellschaft konne der Mensch
nichts &dndern, da hier religiose Wahrheit, geschichtliche Tradition und politische
Autoritit aufs engste zusammengehdren und ineinander fallen."

10 De Bonald, Théorie du pouvoir politique et religieux dans la société civile, démontrée par
le raisonnement et par 1’histoire, 3 Bde., Konstanz 1796.

11 De Bonald, Guvres complétes, Bd. I, 954; zit. nach Spaemann 1959, 167. Ahnlich duBer-
te sich Joseph de Maistre, der in seinen 1796 verfassten Considérations sur la France so-
gar so weit ging, eine detaillierte Prognose zum Ablauf des bevorstehenden rétablisse-
ment de la Monarchie zu wagen. Zu den Considérations vgl. Schmidt-Biggemann 2004,
45-51. Hier findet sich auch die Ubersetzung eines bezeichnenden Aufrufs de Maistres an
die Franzosen: »Franzosisches Volk, [...] hore nicht ldnger auf die Raisonneure: Man rai-
sonniert nur allzu viel in Frankreich, und das Raisonnieren vertreibt die Vernunft. Uber-
la’ dich nur ohne Furcht und ohne Bedenken dem untriiglichen Instinkt deines Gewis-
sens. Willst du dir wieder in die Augen sehen? Willst du das Recht zuriickgewinnen,
Dich selbst wieder achten? Willst du als Souverdn handeln? [...] Rufe deinen Souverin
zuriick!« (ebd., 50f.)

12 De Bonald, zit. nach Romig 1996, 78 (ohne Nennung einer Belegstelle).

13 Stérker noch als de Bonald sollte dann de Maistre, der sich explizit in die Schiilerschaft
de Bonalds stellte, auf dieser Grundlage in seiner Schrift Du Pape (1819) einen absolutis-
tischen Dezisionismus propagieren und kirchliche Autoritdt bzw. pépstliche Unfehlbar-
keit zu den einzigen Fixsternen erklédren, die einer aus den Fugen geratenen Welt wieder
eine klare politische Ordnung vermitteln konnten. Nicht zuletzt bildete das traditionalisti-
sche Milieu dieser Zeit auch einen wichtigen Inkubationsraum fiir das neuartige, biolo-
gisch-organologisch angelegte Motiv einer vom Willen und Bewusstsein der Menschen
unabhéngigen évolution als Gegenbegriff zur aktivistisch-voluntaristischen révolution;

auch dies ein Theoriemotiv, in dem es vor allem um die Notwendigkeit der Ein- und Un-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 25

»Tous solidaires< in der Unentrinnbarkeit der Erbsiinde

Welche Relevanz dem Topos der Solidaritéit im gegenrevolutiondren Schrifttum zu-

kommt, ist bis heute nicht systematisch erforscht worden, sodass man hier auf lite-
rarische Zufallsfunde angewiesen bleibt.'"* Von fundamentaler Bedeutung scheint in
diesem Zusammenhang aber eine spezifische — der katholischen Dogmatik, auf die
man sich hier beruft, allerdings frontal widersprechende — Lesart des tridentinischen
Dogmas von der Erbsiinde zu sein. Eine derartige Verwendungsweise der Solidari-

tatssemantik findet sich etwa in der mehrbindigen Schrift Génie du christianisme,

ou beautés de la religion chrétienne (1802) des Schriftstellers und Politikers
Frangois René Chateaubriand (1768-1848)." Dieses bis in die Mitte des 19. Jahr-

14

15

terordnung des Individuums und seiner Freiheits- und Autonomieambitionen in den {iber-
greifenden Zusammenhang einer sozialen Ordnung geht, die dem Einzelnen nicht nur
vorausgeht, sondern ihn auch bleibend vereinnahmt und ohne Rest absorbiert.

Fiegle 2003, 43-48 fiihrt drei Belegstellen von Autoren aus der franzdsischen Restaurati-
onsphilosophie (Chateaubriand, Ballanche, de Maistre) an und bringt damit fiir den deut-
schen Sprachraum einen echten Kenntnisfortschritt. Er greift zuriick auf entsprechende
Hinweise in der »anti-solidaristischen< Kampfschrift des franzosischen Philosophen Alain
Laurent, Solidaire, si je le veux. Pour une éthique de la responsabilité individuelle, Paris:
Les Belles Lettres 1991 [im Folgenden: Laurent 1991]. Laurent, ein Vertreter der anar-
chokapitalistisch-libertdren Sozialphilosophie in der Tradition Murray Rothbards, richtet
sich in dieser Schrift gegen den, wie er es nennt, >Einbruch des Neo-Solidarismus«
(Uirruption du néo-solidarisme) in das Frankreich der 1980er Jahre und echauffiert sich
insbesondere iiber den Wahlkampf des Jahres 1988, der »unter dem Druck humanitirer
Assoziationen und der Kirchen« eine wahre solidaromania hervorgebracht habe (vgl.
ebd., 37; 1981 hatte der Sozialist Frangois Mitterand die Stichwahl um das Présidenten-
amt gewonnen; 1988 wurde er wiedergewdhlt; HIGK). Laurent geht in dieser Schrift so-
gar so weit, einen liberalen Autor wie John Rawls und dessen Theorie der Gerechtigkeit
in die Rubrik des néo-solidarisme einzuordnen (vgl. ebd., 320). Rainer Zoll erwéhnt die
Restaurationstheoretiker nicht. Auch Jiirgen Schmelter kommt nicht auf de Bonald und
de Maistre, sondern nur auf Donoso Cortés zu sprechen.

Schon 1803 erschien als eine deutsche Ubersetzung: Franz August Chateaubriand, Ge-
nius des Christenthums oder Schoenheiten der christlichen Religion. Aus dem Franzosi-
schen tibersetzt und mit berichtigenden Anmerkungen begleitet von Dr. Carl Venturini,
Erster Theil, Miinster 1803: Peter Waldeck [im Folgenden: Chateaubriand 1803]. Im Jahr
2004 erschien eine neue deutsche Ubersetzung unter dem Titel: Geist des Christentums
oder Schonheiten der christlichen Religion, Berlin: Morus 2004. Vgl. zu Leben und Werk
Chateaubriands ausfiihrlich Friedrich Sieburg, Chateaubriand. Romantik und Politik,
Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1959 und Edoardo Costadura, Der Edelmann am

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

hunderts sehr einflussreiche Werk, das gegen die religidse Indifferenz der Aufkla-
rungsphilosophie die »Schonheiten< der katholischen Religion und den »Genius< des
Christentums in poetischen Bildern und mit ausgepragt romantischer Emphase be-
schreibt, bringt den Begriff der Solidaritit explizit — allerdings eher beildufig — mit
dem Dogma der Erbsiinde in Verbindung, wenn es im vierten Kapitel >Von der Er-
loesung< heif3t:

»Wie viel Ungerechtigkeit und Thorheit liegt nicht in dem Gedanken: daf wir alle fiir die
Fehler unseres Stammvaters gestraft worden wéren? Ohne hier zu entscheiden, ob Gott daran
Recht oder Unrecht thue, daB3 er Einen fiir den Andern verantwortlich macht (de nous rendre
solidaires), lauft unsere ganze Erfahrung, und in der That auch alles, was uns iiber diesen
Punkt zu wissen frommt, darauf hinaus, dal ein solches Gesetz wirklich existiert.« (Cha-
teaubriand 1803, 36f.)

Und im sechsten Kapitel >Von den Sakramenten. Die Taufe und Beichte« heifit es
dann zur >Ceremonie« der Taufe:

»Bringt uns diese Ceremonie nicht die Verderbtheit, in welcher wir geboren wurden, nicht die
Schmerzen der Mutter, die uns gebar, nicht die Unruhen und Drangsale, welche wir in der
Welt erwarten, in Erinnerung? Sagt sie uns nicht, dal unsere Suenden auf unsere Kinder fort-
erben; dafl wir allesamt fuer einander verantwortlich sind (que nous sommes tous solidai-
res)!« (ebd., 52)16

Fiir Chateaubriand besteht die Bedeutung des Taufsakraments also gerade darin,
diesen Schuld- und Verfallenheitszusammenhang im Sinne einer durch die Erbsiin-
de vermittelten universalen »Verderbtheit« der menschlichen Natur nicht zu tilgen,
sondern allererst zu stiften. Die Formel der Solidaritit fungiert dabei, wie Fiegle
formuliert, als »Metapher fiir die von Gott gestiftete Abhéngigkeit der Menschen
untereinander«; und das Sakrament der Taufe erscheint als »Symbol unentrinnbarer
Siindhaftigkeit der seit Urzeiten aufeinanderfolgenden Generationen« (Fiegle 2003,
43f1).

Deutlich stérker als Chateaubriand, fiir den das theologische Motiv vom unab-
wendbaren Schuldzusammenhang aller Menschen im Kampf gegen Aufklérung und
Liberalismus nur ein Argument neben anderen war, hat dann, folgt man den Hin-
weisen von Laurent, der weniger bekannte und ebenfalls deutlich von der Romantik

Schreibpult. Zum Selbstverstindnis aristokratischer Literaten zwischen Renaissance und
Revolution, Tiibingen: Niemeyer 2006, 101-197.

16 Vgl. auch Fiegle 2003, 43 mit Bezug auf Laurent 1991, 50. Dass die deutsche Fassung
solidaire hier moralisierend als >verantwortlich« iibersetzt, diirfte nicht im Sinne Cha-

teaubriands gewesen sein.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 27

beeinflusste Essayist Pierre Simon Ballanche (1776-1847) die Erbsiinde als Ursache
der »solidarischen« Siindenverfallenheit der Menschen thematisiert.'” Ballanche, der
Chateaubriand seinerzeit den Titel zu dessen Genie du Christianisme vorgeschlagen
hatte, betont in seinem 1818 publizierten Essai sur les institutions sociales mit
Nachdruck: »das ganze Menschengeschlecht ist solidarisch«'®. Und er spricht dabei
explizit von einer »Doktrin der Solidaritdt«, sodass man ihm, folgt man Laurent,
das Verdienst zusprechen kann, »den echt soziologischen/politischen Gebrauch des
Wortes >Solidaritit«« (Laurent 1991, 49) eingefiihrt zu haben:

»Der Mensch wird nicht allein und isoliert zu einem Individuum [...]; daraus folgt erneut,
dass die Gesellschaft eine Ergdnzung zur Unvollkommenheit seiner Organe darstellt; daraus
folgt letztlich, dass die meisten Instinkte auch des Menschen, wenn eine solche Aus-
drucksweise erlaubt ist, sich auB3erhalb seiner befinden, sie finden sich in der Gesellschaft,
was uns wieder einmal zu dieser »Doktrin der Solidaritdt« zuriickfiihrt; zu einer Lehre, die
jetzt imstande ist, die Ordnung der spekulativen Wahrheiten zu verlassen, um in die Ordnung
der erfahrenen Wahrheiten einzutreten, um ihren Platz bei den historischen Fakten einzuneh-

19
men.«

Sich der Gesellschaft entziehen und im rousseauschen Sinne le goiit de la solitude
genieflen zu wollen, bedeutet fiir Ballanche deshalb eine moralische Herabsetzung
und Pervertierung der Natur des Menschen, denn »aus der Tatsache, dass die Ge-
sellschaft dem Menschen auferlegt wurde, folgt, dass der Mensch, der sich der Ge-
sellschaft entziehen will, zum Rebellen gegen den Willen Gottes wird; er schlagt
eine der Bedingungen aus, von denen er seine Existenz empfangen hat«*’. Ballan-
che betont also in seinem antiindividualistischen Interesse am Vorrang des Kollek-
tivs vor dem Individuum mit Nachdruck »die Unterordnung des einzelnen unter das
allumfassende Kollektivwesen des Menschengeschlechts« (Fiegle 2003, 45), das als
solches nicht nur die gegenwirtigen, sondern auch die vergangenen und zukiinfti-

17 Vgl. dazu Marie-Claude Blais, La solidarité. Histoire d’une idée, Paris: Gallimard [im
Folgenden: Blais 2007], 85 und Fiegle 2003, 45f. Zu Leben und Werk Ballanches vgl.
Arthur McCalla, A Romantic Historiography. The Philosophy of History of Pierre-Simon
Ballanche, Leiden: Brill 1998.

18 Pierre Simon Ballanche, Essai sur les institutions sociales, Paris 1991, 194: »Man kann
es nicht oft genug wiederholen, der Mensch ist nicht geschaffen, um allein zu sein, der
Mensch ganz allein ist nichts, am Ende kann der Mensch sein Schicksal nicht von dem
seiner Mitmenschen abtrennen; das ganze Menschengeschlecht ist solidarisch«; zit. nach
Fiegle 2003, 45.

19 Ballanche, Essai sur les institutions sociales 1818, 222; zit. nach Laurent 1991, 286f.
Dieses Zitat findet sich bei Fiegle nicht.

20 Ballanche, Essai sur les institutions sociales, Paris 1991, 194; zit. nach Fiegle 2003, 45.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

gen Generationen umfasse. Dabei bedeutet fiir ihn — anders als fiir Chateaubriand —
»die Siinde unseres Ahnherrns [...] nicht nur Fluch, sondern zugleich Chance zu
Umkehr und Siihne« (ebd., 46), wobei das Leben allerdings konstitutiv ein état de
souffrance sei und bleibe: »Das soziale Leben ist ein Zustand des Leidens, wie das
menschliche Leben insgesamt.«’'

Bei den Klassikern der franzosischen Gegenrevolution, bei de Bonald und de
Maistre, scheint die Solidaritdtsvokabel jedoch, obwohl sie in dieser verfallstheore-
tischen Lesart dem traditionalistischen Programm einer vollstdndigen Delegitimie-
rung des neuzeitlichen Freiheits- und Autonomieprojekts kongenial gewesen wiére,
kaum eine Rolle gespielt zu haben. Wiahrend de Bonald den Begriff der Solidaritét
nicht verwendet zu haben scheint, findet er sich bei de Maistre zwar angesprochen,
allerdings systematisch nicht weiter ausgearbeitet. In seinen posthum im Jahr 1821
erschienenen Soirées de Saint-Pétersbourg™, die elf fiktive Abendgespriche zwi-
schen einem Senator, einem Grafen und einem jugendlichen Ritter présentieren,
lasst de Maistre den Senator im Blick auf das Sakrament der Eucharistie ausfiihren:

»Denn eben so, wie mehrere Getreidekorner oder Weinbeeren nur Ein Brot und Einen Trank
ausmachen, ebenso zerbrechen jenes mystische Brot und jener mystische Wein, die uns an
dem heiligen Tische dargereicht werden, das Ich und nehmen uns in ihre unbegreifliche Ein-
heit auf.

Es gibt eine Menge von Beispielen dieses natiirlichen, rechtmifigen und durch die Religion
geheiligten Gefiihls, die man als die fast erloschenen Spuren eines urspriinglichen Zustandes
ansehen diirfte. Glauben Sie wohl, Herr Graf, dall es, wenn man diese Bahn verfolget, ganz
und gar unmdglich sei, sich eine Vorstellung zu machen von der unter den Menschen beste-
henden Solidaritét (Sie wollen mir diesen juristischen Ausdruck zu Gute halten), von welcher
die Reversibilitit der Verdienste, die alles erklért, eine Folge ist?« (de Maistre 2008, 404)23

21 Ballanche, Essai sur les institutions sociales, Paris 1991, 198; zit. nach Fiegle 2003, 46.

22 De Maistre, Les Soirées de Saint Pétersbourg, Paris 1821; dt.: Die Abende von Sankt Pe-
tersburg oder Gespriche iiber das zeitliche Walten der Vorsehung, hg. von Jean-Jacques
Langendorf und Peter Weil}, Wien-Leipzig: Karolinger 2008 [im Folgenden: de Maistre
2008]. Vgl. zu dieser Schrift Schmidt-Biggemann 2004, 66-79, bei dem sich allerdings
kein Hinweis auf de Maistres Verwendung der Solidaritatsvokabel findet.

23 Fiegle 2003, 48 weist dieses Zitat filschlich dem Ritter zu. Er bezieht es zudem auf den
verlorenen paradiesischen Urzustand und meint, an dieser Stelle erscheine »zum ersten-
mal [!] ein positives Verstdndnis des Begriffs »solidarité««. Es scheint de Maistre aber vor
allem um das gegenrevolutiondre Motiv des »Zerbrechens des Ichs< zu gehen. Der von
ihm bemiihte gnaden- und erbsiindentheologische Lehrsatz von der »>Reversibilitit der
Verdienste< bezieht sich in der katholischen Dogmatik allerdings — gegenldufig zur ver-

fallsanthropologischen Lesart der Restaurationsphilosophen — auf die Uberzeugung von

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...c | 29

Wie auch immer diese Passage ndherhin zu interpretieren ist: Allein die Tatsache,
dass de Maistre seine Leser noch eigens auf die Neuartigkeit dieser aus der Juris-
prudenz entlehnten Verwendungsweise des Solidaritiatsbegriffs meint hinweisen zu
miissen, belegt deutlich, dass die Verwendung der Solidarititsvokabel in der poli-
tisch-sozialen Sprache im Allgemeinen und in diesem anthropologischen Schuld-
und Verfallszusammenhang im Besonderen zu Beginn der 1820er Jahre auch unter
eifrigen Lesern gegenrevolutionérer Literatur noch nicht Full gefasst hatte.

Juan Donoso Cortés: »Catolicismo« gegen )filosofismo¢

Eine wirklich nennenswerte Rolle spielt das erbsiindentheologische Solidaritéts-
konzept, dessen Bedeutung fiir die politische Ideengeschichte nicht iiberschitzt
werden sollte,” in der Restaurationsphilosophie aber erst im Kontext der 1848er-
Revolutionen: bei dem spanischen Adligen und Diplomaten Juan Donoso Cortés
(1809-1853). In seinem Spatwerk, dem 1851 erschienenen Ensayo sobre el catoli-
cismo, el liberalismo y el socialismo™ bringt er die katholische Lehre von der Erb-

der Partizipation der Schuldigen am Verdienst des Schuldlosen, d.h. auf die rettende
Teilhabe des »alten Adam« am Erlésungswerk des >neuen Adam« Jesus Christus.

24 So spricht auch Reisz 2006, 57 zu Recht von einem »Nebenstrang der Begriffsverwen-
dung« und weist — nachdriicklicher als andere Autoren — darauf hin, dass die Solidaritéts-
semantik ihren seit den 1830er Jahren einsetzenden Siegeszug vor allem friihsozialisti-
schen Theoriebemiithungen und Milieukontexten verdankt. Auch das Erbsiindenmotiv
selbst taucht keineswegs nur bei Autoren der Gegenrevolution, sondern stirker noch in
sozialistischen Kontexten auf, nicht zuletzt etwa bei Pierre Leroux. Zur Rolle dieses Mo-
tivs bei den spéteren Solidaristen vgl. auch Bouglé 1907, 14-16.

25 Juan Donoso Cortés, Essay iiber den Katholizismus, den Liberalismus und den Sozialis-
mus, betrachtet in ihren Grundprinzipien, in: Ders., Essay iiber den Katholizismus, den
Liberalismus und den Sozialismus und andere Schriften aus den Jahren 1851 bis 1853,
hg., iibersetzt und kommentiert von Giinter Maschke, 3., vermehrte Aufl., Wien-Leipzig:
Karolinger 2007, 1-279 [im Folgenden: Donoso Cortés 2007]. Die erste deutsche Uber-
setzung des Ensayo stammt aus dem Jahr 1854.

Donoso Cortés ist in Deutschland vor allem durch die Schriften Carl Schmitts bekannt
geworden. Auch der mit Donoso Cortés deutlich sympathisierende Herausgeber der deut-
schen Fassung des Ensayo widmet seine Ubersetzung >Carl Schmitt in memoriam«. Zu
Recht beschéftigt sich auch Thomas Fiegle mit Donoso Cortés erst im Kontext der Frage,
inwiefern dieser fiir den katholischen Solidarismus von Heinrich Pesch um die Wende
vom 19. zum 20. Jahrhundert eine zentrale Bedeutung erlangen sollte, wobei er dem spa-

nischen Edelmann hier allerdings einen vollig iiberzogenen Einfluss auf Peschs Werk

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

siinde — genauer gesagt: ebenfalls eine héretische Interpretation dieses Traktats — als
»Dogma der Solidaritdt« scharf gegen die liberalen und sozialistischen Denkstro-
mungen seiner Zeit in Stellung. Donoso Cortés’ Interesse an der Erbsiindenlehre er-
klért sich allerdings, wenn iiberhaupt, nur zu einem sehr geringen Teil aus durchlau-
fenden Traditionslinien der franzosischen Restaurationsphilosophie.”® Es erwichst
vielmehr aus der Absicht, der im Kontext der 1848er-Revolutionen zu einem wich-
tigen Programmbegriff der sozialistischen Bewegungen avancierten Vokabel der
Solidaritdt eine aristokratisch-reaktiondre Lesart entgegenzusetzen. Insofern gehort
Donoso Cortés nicht zu den frithen Inspiratoren der Solidarititssemantik; seine
Ausfiihrungen zum >Dogma der Solidaritdt< stellen vielmehr einen verspiteten
Nachklang jener gegenrevolutiondren Traditionslinie dar, deren politisch-publi-
zistischer Einfluss im Frankreich der 1840er Jahre ldangst zum Erliegen gekommen
war. Und auch wenn Donoso Cortés versucht, das reaktiondre Potenzial dieser Tra-
dition in seinem von apokalyptischem Furor und einer fulminanten Sprachmacht
gepragten Ensayo noch einmal dramatisch zu verschérfen, so sollte dieser Versuch
im 19. Jahrhundert weithin resonanzlos bleiben.

In seinem antirevolutiondren Kampf zur Verteidigung der Erbmonarchie und
der feudalen Gesellschaftsstruktur stiitzt sich der Ensayo noch deutlich intransigen-
ter als die franzdsischen Restaurationsphilosophen auf die tiberlieferten Glaubens-
bestdnde der katholischen Theologie. Dieser Text, der sich durch eine maBlose
Schirfe, durch hohnischen Spott und erbitterte Feindseligkeit, aber auch durch hohe
sprachliche Kraft und eine oft poetische Bildersprache auszeichnet, prisentiert eine
fiir den spdten Donoso Cortés charakteristische Kombination von inbriinstiger Reli-
giositdt und machiavellistischer Machtpolitik. Nach seiner Wiederentdeckung des
Katholizismus (1847) préigte ihn ein unerschiitterlicher Glaube an die Offenbarun-
gen Gottes und dessen Vorsehung, an die allumfassende Wahrheit, Schonheit und
Unverginglichkeit der katholischen Glaubenslehren. Und dies fiihrte ihn im Kon-
text der Ereignisse der 1848er-Revolutionen in eine kdmpferische Unverséhnlich-
keit, fiir die es einzig noch die unmittelbar bevorstehende Entscheidungsschlacht
zwischen der Macht und Herrlichkeit Gottes und der restlos dem Bdsen verfallenen
Welt der Gegenwart geben konnte.

Giinter Maschke bringt diese Mentalitdtslage anschaulich zum Ausdruck, wenn
er in seiner Einleitung zur 1989 erschienenen deutschen Ausgabe des Ensayo —
auch im Blick auf die Unterschiede zu den kulturellen Kontexten der franzdsischen
Traditionalisten — notiert:

zuspricht (vgl. Fiegle 2003, 264 u. 271). In den begriffsgeschichtlichen Rekonstruktionen
von Zoll 2000 spielen Beziige auf Donoso Cortés keine Rolle.
26 Die Texte de Bonalds kommen im Ensayo denn auch gar nicht erst vor; und zu de Maist-

res Soirées de Saint-Pétersbourg finden sich nur knappe Beziige.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...« | 31

»Der Hauptfeind des Spaniers war nicht mehr die voltairianische Bourgeoisie, die Gott hin-
nahm und den Staat bejahte, solange beide zum Schutze ihres Eigentums taugten. Ihre fiir ei-
nige Jahrzehnte notdiirftig haltende Macht war von Beginn an in den Grundfesten unterspiilt
und ihrer Ideologie — theologisch Deismus, politisch Liberalismus — folgten Atheismus und
Sozialismus, Pantheismus und Kommunismus auf dem Fufle. Diese clase discutidora, die,
stiinde sie vor der Frage: Jesus oder Barrabas?, Vertagung des Parlaments fordern wiirde, die
zum Befehl wie zum Gehorsam gleich untauglich war, die 1848 eine zweifache Niederlage
durch den Adel und durch das Proletariat erlitt, sie war einer Zeit harter sozialer und weltan-

schaulicher Kdmpfe nicht gewachsen. &’

Fiir Donoso Cortés erlebte das westliche Europa in den Krisenjahren 1848/49 die
katastrophische Zuspitzung eines seit drei Jahrhunderten andauernden Zerfallspro-
zesses, der {iber Reformation und Renaissance, Absolutismus und Aufkldrung in
das gegenwértige Chaos von Anarchie und Sozialismus gefiihrt habe und dem nun
nur noch der endgiiltige Untergang im Strafgericht Gottes bevorstehen kdnne. Denn
im Streit zwischen der ewigen Wahrheit des catolicismo und den modernen Stro-
mungen des filosofismo sei keinerlei Verstdndigung denkbar, wie er schon im Friih-
jahr 1849 in einem Brief an den franzdsischen Publizisten Charles F. de Montalem-
bert erklirt hatte:

»Die katholische Zivilisation lehrt, dall die Natur des Menschen krank und gefallen ist. [...]
Daraus folgt klar, daf3 die Freiheit der Diskussion ebenso notwendig zum Irrtum fiihrt, wie die
Freiheit der Tat zum Bdosen fiihren muf3. Die menschliche Vernunft vermag es nicht, die
Wahrheit zu sehen, wird sie ihr nicht durch eine unfehlbare Autoritdt gelehrt; der menschliche
Wille vermag das Gute weder zu wollen noch zu wirken, wird er nicht niedergehalten in der
Furcht vor Gott. Emanzipiert sich der Wille von Gott und die Vernunft von der Kirche, so

herrschen der Irrtum und das Bose ohne Gegengewicht in der Welt.«*®

Die optimistische Anthropologie des filosofismo behaupte dagegen, »dall die Natur
des Menschen vollkommen und gesund ist«, sodass es »der sich selbst iiberlassenen
Vernunft gelingen wird, die Wahrheit zu erkennen«. Dementsprechend bestehe »die
Losung des groBen gesellschaftlichen Problems« fiir den filosofismo — zu seinem
eigentlichen Hauptgegner hat Donoso Cortés dabei den franzdsischen Anarchisten
Pierre-Joseph Proudhon gewéhlt — allein darin, »keinerlei Fesseln irgendwelcher
Art zu haben. Wenn dem so ist, dann wird die Menschheit vollkommen sein, wenn
sie Gott beseitigt, der ihre gottliche Fessel ist, und wenn sie die Regierung beseitigt,

27 Giinter Maschke, Endzeit, Zeitenwende. Zum Spétwerk von Juan Donoso Cortés, in: Do-
noso Cortés 2007, XIII-LI [im Folgenden: Maschke 2007], XIV; Herv. 1.0.

28 So in einem Brief vom 26.05.1849; Cartas al conde de Montalembert, in: Obras comple-
tas II, Madrid 1970, 325f.; zit. nach Maschke 2007, XXI.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

die ihre politische Fessel ist, und wenn sie das Eigentum beseitigt, das ihre gesell-
schaftliche Fessel ist, und wenn sie die Familie beseitigt, die ihre hiusliche Fessel
: 29

18t.«

Aristokratische Herrschaft: Das »Dogma der Solidaritdit« im Streit mit Liberalen
und Sozialisten

In der weltanschaulichen Auseinandersetzung zwischen dem ewig wahren catoli-
cismo und dem anarchistischen filosofismo nimmt fiir Donoso Cortés die Lehre von
der Erbsiinde — als »Dogma der Solidaritit«’® — einen zentralen Stellenwert ein.
Dieses »Dogma von der substantiellen Einheit des Menschengeschlechts« (Donoso
Cortés 2007, 157) mache deutlich, dass der Mensch nicht nur »einer Verantwort-
lichkeit unterliegt, die seine eigene, personliche ist«, sondern auch »einer anderen
Verantwortlichkeit, die er gemeinsam mit den iibrigen Menschen teilt. Diese ge-
meinsame Verantwortung, die man Solidaritit nennt, ist eine der schonsten und er-
habensten Offenbarungen des katholischen Dogmas. Durch die Solidaritit zu grof3e-
rer Wiirde und in héhere Sphéren erhoben, hort der Mensch auf, ein Atom im Raum
und ein Augenblick in der Zeit zu sein« (ebd., 158; Herv. i.0.), denn:

»Wenn ich meine Augen richte auf das, was ich bin, sehe ich mich in Gemeinschaft mit dem
ersten und dem letzten der Menschen, und wenn ich sie richte auf das, was ich tue, so sehe
ich, wie meine Handlung mich iiberlebt, und Ursache anderer und nochmals anderer Hand-
lungen wird, die ihrerseits einander iiberleben und sich vervielfachen bis hin zum Ende der
Zeiten [...]; wenn ich all diese Verhdltnisse betrachte, weill ich von mir zu sagen, daf} ich
mich im Geiste voll Ehrfurcht niederwerfe vor Gott [...].« (ebd.)3]

29 Zit. nach Maschke 2007, XXI. Mit den Stichworten Gott, Regierung, Eigentum und Fa-
milie nimmt Donoso Cortés erkennbar Bezug auf Proudhons beriihmte Sitze >Eigentum
ist Diebstahl!«, >Gott ist das Ubel!< und >Die beste Regierung ist die Anarchie!<, die die-
ser selbst einmal als >fiirchterliche Formeln«< bezeichnet haben soll; vgl. einfithrend zu
Proudhon Hans Manfred Bock, Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865), in: Walter Euchner
(Hg.), Klassiker des Sozialismus, Bd. 1, Miinchen: Beck 1991, 97-109.

30 So der Titel des dritten Kapitels im dritten Buch des Ensayo (Donoso Cortés 2007, 156-
166).

31 Und er ergénzt in diesem Zusammenhang: »Das Gesetz der Solidaritét ist derart univer-
sal, daf es sich in allen menschlichen Vereinigungen kundtut, und dies bis zu jenem
Punkte, da3 der Mensch, so oft er sich zusammenschlief3t, immer und jedes Mal unter die

Jurisdiktion dieses unvermeidlichen Gesetzes gerit.« (Donoso Cortés 2007, 159)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...« | 33

Diese Solidaritdt markiere in besonderer Weise die Grenzen der universalistischen
Ideen von individueller Freiheit und Gleichheit, auf die sich Liberale wie Sozialis-
ten gleichermafen berufen. Sie erinnere ndmlich daran, in welchem Ausmal jenes
alte Prinzip gelte, demzufolge »im allgemeinen und unbeschadet seiner Freiheit der
Mensch das ist, was seine Familie ist, in der er geboren wurde; und das ist, was die
Gesellschaft ist, in der er lebt und in der er atmet« (ebd., 160):

»Durch seine Vorfahren befindet er sich in solidarischer Verbindung mit der Vergangenheit;
durch die fortdauernde Wirkung seiner eigenen Handlungen und durch seine Nachkommen-
schaft tritt er in die Gemeinschaft mit der Zukunft ein; als Mitglied einer hduslichen Gesell-
schaft fallt er unter das Gesetz der Familie; als Priester oder Beamter befindet er sich gemein-
sam mit der Beamtenschaft oder dem Sacerdotium in der Gemeinschaft der Rechte und der
Pflichten, der Verdienste und der Fehltritte; als Teil des politischen Korpers fallt er unter das
Gesetz der nationalen Solidaritdt; und zuletzt in seiner Eigenschaft als Mensch, holt ihn das
Gesetz der menschlichen Solidaritit ein.« (ebd., 159f.)

Fiir Donoso Cortés verpflichten diese »Gesetze der Solidaritit< vor allem zur Ein-
sicht in den unhintergehbaren aristokratisch-agonalen Charakter sozialer Gemein-
schaftsbildung, denn:

»Wenn der Gedanke von der Vererbung der korperlichen und moralischen Eigenschaften in
einem Volke hohe Wertschétzung genieft, sind seine Institutionen zwangsléufig aristokra-
tisch [...]; die ruhmreichsten Geschlechter unterjochten und knechteten die niedrigeren Sip-
pen, und zwischen den Familien, aus denen sich die maB3gebenden Gruppen eines Stammes
zusammensetzten, fiel die Macht an jene, welche liber die ruhmreichsten Vorfahren verfiig-
ten. Die Heroen erhoben, bevor es zum Kampfe kam, bis zu den Wolken den Ruhm ihres ei-
genen erlauchten Geschlechtes [...]; Gegenstiick zu dieser allgemeinen Uberzeugung war die
andere allgemeine Uberzeugung, daB es unter den Menschen verfluchte und enterbte Ge-
schlechter gébe, [...] fiir immer verdammt zu legitimer und fortgesetzter Knechtschaft.«
(ebd., 161)

Statt diese durch die Geschichte immer wieder bestitigten Gegensitze von
yzwangsldufig aristokratischer Herrschaft« und >fiir immer verdammter Knecht-
schaft¢ als gottgewollte GesetzmiBigkeit menschlichen Gesellschaftslebens einfach
anzuerkennen, bestreite »die liberale und rationalistische Schule« (ebd., 162) jedoch
jede Solidaritit in der familialen, religiosen und politischen Ordnung, womit sie
sich gleichermalien theologisch wie historisch ins Unrecht setze. Sehr wohl aber
spreche sie, wie Donoso Cortés sarkastisch anmerkt, »in ihrem ekelhaften Materia-
lismus dem sich vererbenden Reichtum jene Fahigkeit zu, die sie dem sich verer-
benden Blute abspricht. Die Herrschaft der Reichen scheint ihr legitimer als die
Herrschaft der Adligen.« (ebd., 162f.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Eine dhnliche Verweigerungshaltung identifiziert Donoso Cortés auch in den
sozialistischen Schulen. Deren »Wahlspruch von der Freiheit, der Gleichheit und
der Briiderlichkeit als dem gemeinsamen Erbgut aller Menschen« (ebd., 169) re-
klamiere zwar, »daf3 alle Menschen solidarisch sind«, trenne diese egalitdr-abstrakte
Menschheitssolidaritit aber — wie schon die liberalen Schulen — ebenfalls »von den
iibrigen Formen und vom religiésen Dogma, das sie uns lehrt und erklért«. Die so-
zialistische Behauptung einer allgemeinen Menschheitssolidaritét sei aber, so fiihrt
er ironisch aus, ein eklatanter Widerspruch, ein »Akt eines derart {ibernatiirlichen
und robusten Glaubens, daf ich selbst ihn nicht begreife, obwohl ich als Katholik
gewohnt bin, an das zu glauben, was ich nicht begreife« (ebd.):

»Glauben an die Gleichheit aller Menschen, wihrend man sieht, daf sie alle ungleich sind;
glauben an die Freiheit, wihrend man tiberall die Knechtschaft gegriindet sieht; glauben, daf3
alle Menschen Briider sind, wihrend uns die Geschichte lehrt, daB sie alle Feinde sind [...];
und zuletzt daran glauben, daB} ich diese Dinge glauben muf3, wihrend man mir durch dieje-
nigen, die mir solches zum Gegenstand meines Glaubens vorschlagen, erklart, daf ich an
nichts glauben diirfe als an meine Vernunft, welche all diesen Dingen, die mir vorgeschlagen
wurden, widerspricht: dies ist eine Ungereimtheit, derart verbliiffend, eine Verirrung, derart
unfafibar, daf ich angesichts ihrer in Ohnmacht fallen mochte, starr vor Schreck und Erstau-
nen. Mein Erstaunen wichst bis zum Aufersten, wenn ich beobachte, daB die gleichen, die
die Solidaritét der Menschheit behaupten, die Solidaritdt der Familie verwerfen [...]; daf3 die
Gleichen, die die Solidaritit der Menschheit behaupten, die sind, welche kurz zuvor die poli-
tische Solidaritit verwarfen [...]; dal die Gleichen, die die Solidaritdt der Menschheit be-
haupten, die Religion verwerfen, so als konnte die erstere erklart werden ohne die zweite
[...]-« (ebd.)

Daraus zieht Donoso Cortés den Schluss, dass die sozialistischen Schulen, weil sie
Derartiges behaupten, »gleichzeitig unlogisch sind und absurd« (ebd.). Wer also die
von der Geschichte immer wieder gelehrten und vom katholischen Dogma so nach-
driicklich bestitigten Realitdten der familidren und politisch-nationalen Formen ei-
ner nicht an erworbenem Reichtum und philosophischem Menschheitsglauben,
sondern an Tradition und Uberlieferung, an aristokratischer Herrschaft und legiti-
mer Knechtschaft, an Blut und Abstammung gebundenen Solidaritit verwirft, der
betreibe »die Auflosung der Kontinuitdt der Zeit, die Auflosung der Kontinuitit des
Ruhmes, die Zerstorung der Liebe zur Familie und die Zerstérung des Patriotismus«
(ebd., 166). Damit beraube er der Familie »ihr unverjdhrbares Recht, am Ruhme ih-
rer Vorfahren teilzuhaben, so wie die Kraft und die Fahigkeit, ihren Nachkommen
einen Abglanz ihres Ruhmes weiterzugeben« (ebd., 165). Er beraube aber auch der
Nation ihr Recht, »einen Teil des Ruhmes der Vergangenheit zuriickzufordern und
sich einen Teil des kiinftigen Ruhmes zuzumessen«, denn wenn man die nationale
Solidaritét zerstort, fithre das »zwangslaufig zur radikalen Zerstdrung jener Liebe

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 35

zum Vaterland, die den Menschen tiiber sich selbst hinaustreibt und ihn zu uner-
schrockener Kiihnheit und zu den heroischsten Taten anspornt« (ebd., 165f.).

So inbriinstig und suggestiv Donoso Cortés aber auch zum finalen Kampf, zur
ultimativen Entscheidungsschlacht zwischen seinem aristokratisch-militanten cato-
licismo und dem blutleer-abstrakten filosofismo der Gegenwart ruft, so sehr fiirchtet
er im Blick auf den Ausgang dieser Schlacht, »dall der Triumph in der Zeit unwei-
gerlich der philosophischen Zivilisation zukommt. [...] Ich halte es fiir eine bewie-
sene und offenkundige Tatsache, dal das Bose stets sich vollendet, indem es hie-
nieden tliber das Gute siegt, und daB3 der Triumph iiber das Bose eine Angelegenheit
ist, die, wenn sich das so sagen lasst, Gott personlich vorbehalten ist.«*?

32 Juan Donoso Cortés, Brief an Montalembert vom 26.05.1849, in: Cartas al conde de
Montalembert, 326, zit. nach Maschke 2007, XXIIL

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

1.2 DER ORDRE NATUREL UND DAS >GESETZ DER
SOLIDARITAT<: NATIONALOKONOMISCHE ADAPTIONEN

Frithe Spuren einer politisch-sozialen Verwendungsweise der Solidaritdtsvokabel
finden sich aber nicht nur im Schrifttum der Restaurationsphilosophie. Das Solida-
ritditsmotiv taucht auch in den frithen Theoriebemiihungen der liberalen Politischen
Okonomie Frankreichs auf, also in einem spezifisch modernen Theorierahmen, der
von den Mentalitdtslagen der Gegenrevolution zwar denkbar weit entfernt ist, je-
doch ebenfalls ein >kaltes< Verstindnis von gesellschaftlicher Solidaritit entwickelt,
das um die unentrinnbaren Strukturen einer gleichsam naturhaft vorgegebenen Me-
chanik des Marktgeschehens kreist. Thre publizistische Bliitezeit erlebte diese Theo-
rietradition — in einer zeitlichen Koinzidenz zu Donoso Cortés, bei dem die gegen-
revolutionidre Solidarititssemantik einen verspédteten Hohepunkt erlebte — ebenfalls
im Kontext der politischen Aufbriiche des Revolutionsjahres 1848, als es fiir das
kapitalbesitzende Biirgertum darum ging, die politischen und sozialen Partizipati-
onsanspriiche der unterbiirgerlichen Schichten abzuwehren, die nun mit Nachdruck
in die 6ffentlichen Arenen der Politik zu dringen begannen. Denn gerade im Kampf
gegen die frithen sozialistischen Bewegungen sollten die nationalokonomischen
Vorstellungen eines gegen leichtfertige politische Umgestaltungsversuche zu schiit-
zenden ordre naturel des wirtschaftlichen und sozialen Lebens eine besondere Vi-
rulenz erlangen.

»Une sorte de solidarité«: Der rordre naturel¢ der Nationalokonomie

Im Kontext der liberalen Nationalokonomie scheint sich die Formel der solidarité
schon bei dem Okonomen und Geschiftsmann Jean Baptiste Say (1767-1832)'
nachweisen zu lassen, wenn es in der Literatur heifit: »Merkwiirdigerweise ist der
erste, welcher zwischen allen Menschen eine Art von »>Solidaritét< konstatiert, gera-
de ein ausgesprochener Individualist, ndmlich Jean Baptiste Say, der Bahnbrecher
des Smithianismus in Frankreich.«* Say, der als Begriinder der franzdsischen Frei-

1 Say gilt als Begriinder des bis heute in Lehrbiichern der Okonomie anzutreffenden Say-
schen Theorems. Diesem Theorem zufolge schafft sich in einer geschlossenen Volkswirt-
schaft jedes Angebot die ihm entsprechende Nachfrage, sodass es etwa keine unfreiwilli-
ge Arbeitslosigkeit geben konne, sofern der Staat nicht filschlicherweise mit wirtschafts-
politischen Instrumenten, etwa Mindestlohnvorschriften, in das Marktgeschehen ein-
greift.

2 Siegmund Feilbogen, Die Solidaritdtsphilosophie in Frankreich, in: Max Adler (Hg.),
Festschrift fiir Wilhelm Jerusalem, Wien-Leipzig: Braumiiller 1915, 61-80 [im Folgen-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 37

handelsschule gilt, scheint mit dieser Vokabel Quesneys >physiokratische Entde-
ckung« des Wirtschaftskreislaufs als eines vom Willen und Bewusstsein der Indivi-
duen unabhingigen, ihnen von Gott und der Natur vorgegebenen ordre naturel zu
kennzeichnen; eine natiirliche Ordnung, in der das wirtschaftliche und gesellschaft-
liche Leben — in Analogie zum 1628 entdeckten Blutkreislauf des menschlichen
Korpers — festen GesetzmiBigkeiten folgt, die die Einzelnen nicht zu beeinflussen
vermogen. Sie wiirden vielmehr, ob von ihnen gewollt oder nicht, {iber die anony-
men Gesetze des Marktes miteinander verbunden und so in einen sozialen Interde-
pendenzzusammenhang gebracht, den Say als »une espéce de solidarité< bezeichnet
haben soll.’ Er definierte die Politische Okonomie, die er auf einige wenige Gesetze
und Prinzipien zuriickfiihrte, dementsprechend als »die Wissenschaft von diesen na-
tirlichen und konstanten Gesetzen, ohne welche die menschlichen Gesellschaften
nicht bestehen kénnen«®. Und er erklirte mit Nachdruck: »Diese Prinzipien sind

den: Feilbogen 1915], 65. Eine Belegstelle gibt Feilbogen nicht an. Er diirfte sich auf ei-
nen Hinweis in Mauranges 1909, 88 gestiitzt haben, wo sich jedoch ebenfalls keine Quel-
lenangabe findet.

3 Zoll 2000, 22 notiert unter Riickgriff auf Mauranges 1909, 88, dieser habe das Wort Soli-
daritdt auch bei Say entdeckt, »der geschrieben hatte, dass zwischen den Menschen eine
Art Solidaritit existiere (leider ohne direkten Beleg [...])«. Bei Raymond de Waha, Die
Nationalokonomie in Frankreich, Stuttgart: Ferdinand Enke 1910 [im Folgenden: de Wa-
ha 1910], der sich in einem ausfiihrlichen Kapitel auch mit dem Solidarismus beschéftigt
(ebd., 427-457), findet sich dazu ein knapper Satz: »Die Solidaritit aller Gewerbe und al-
ler Volker als Interessengemeinschaft begegnete uns bei der Theorie der Absatzwege von
J. B. Say.« (ebd., 428; ebenfalls ohne Belegstelle) Ob sich die Solidaritdtsvokabel in Says
Hauptwerk, dem erstmals 1803 erschienenen Traité d’économie politique, ou simple ex-
posé de la maniére dont se forment, se distribuent et se consomment les richesses tatsich-
lich findet, konnte ich nicht abschliefend kldren. Das 15. Kapitel iiber die Absatzwege
(Des débouchés, 6. Ausgabe (1827), 109-123) enthélt die Vokabel jedenfalls nicht; und
auch im ausfiihrlichen Index dieser Schrift sucht man das Stichwort solidarité vergeblich.

4 Jean Baptiste Say, Cours complet (1828), 2; zit. nach de Waha 1910, 15. Die rationalis-
tisch-deistischen Zusatzannahmen, die sich noch bei den Physiokraten und zum Teil auch
bei Adam Smith finden, hatte Say, so de Waha, jedoch weitgehend aufgekiindigt und
durch einen strikt empirisch-deskriptiven Zugang zu den Phdnomenen des Wirtschaftsle-
bens ersetzt. Bei Say spiele insofern »die Idee vom providentiellen Finalismus« (de Waha
1910, 14) keine Rolle mehr; »die Betrachtung der wirtschaftlichen Dinge vom Stand-
punkte der Naturgesetze« (ebd.) und die Uberzeugung von der Existenz eines iiberindivi-
duellen ordre naturel, dem letztlich alle Okonomie unterliege, bleibt de Waha zufolge

aber auch bei ihm bestehen.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nicht von den Menschen hervorgebracht worden; sie stammen aus der Natur der
Dinge; man hat sie nicht errichtet; man hat sie gefunden.«’

Im Jahre 1819 sollte dann auch der Genfer Okonom und Historiker Jean-
Charles-Léonard Simonde de Sismondi (1773-1842), der u.a. Staatsinterventionen
zum Zweck einer Arbeiterschutzgesetzgebung forderte,” in seinen Nouveaux princi-
pes d’économie politique’ in demselben nationalokonomischen Zusammenhang die
Vokabel der Solidaritét verwenden, um auf den engen wechselseitigen Zusammen-
hang zwischen den Marktindividuen, in diesem Fall: zwischen Arbeitgebern und
Arbeitnehmern, hinzuweisen. So heiflt es bei ihm: »Der Arbeiter ist fiir den not-
wendig, der ihn bezahlt, wie der Zahlende fiir den Arbeiter. Der eine ldsst den ande-
ren leben. Es existiert also, wenigstens miisste es so sein, eine Art von Solidaritét
zwischen ihnen.«*

Adam Smith und die allgemeine Tatsache der Arbeitsteilung

Im Blick auf die nationalokonomischen Entstehungskontexte des Solidaritdtsmotivs
notiert Raymond de Waha dariiber hinaus etwas lakonisch:

»Im XVIII. Jahrhundert taucht der Solidarititsgedanke in der Bedeutung gegenseitiger Ab-
héngigkeit der in Gesellschaft lebenden Menschen bei Ad. Smith auf. Diese Abhdngigkeit
rlickt Smith als Ergebnis der von ihm zu klassischer Darstellung gebrachten allgemeinen Tat-
sache der Arbeitsteilung in helles Licht. Im iibrigen war der Individualismus der Aufkli-
rungszeit eher dazu angetan, die Erkenntnis jener gegenseitigen Abhédngigkeit hintanzuhal-
ten.« (de Waha 1910, 428; Herv. 1.0.)

5 Zit. nach Thomas Nieding, Okonomietheorie als Beitrag zum sjuste milieuc. Der >traité
d’économie politique< von Jean Baptiste Say, in: Gudrun Gersmann/Hubertus Kohle
(Hg.), Frankreich 1800. Gesellschaft, Kultur, Mentalititen, Stuttgart: Steiner, 134-141,
141 (ohne Belegstelle).

6 Raymond de Waha notiert zur Bedeutung Sismondis: »Er trat als Historiker an das wirt-
schaftliche Erscheinungsgebiet heran und beobachtete auf seinen Reisen durch England
Tatsachen, welche nicht mit den einfachen, tibereilten Verallgemeinerungen der orthodo-
xen Volkswirte iibereinstimmten. Durch seinen Appell an das Gefiihl, seine Sympathie
fiir die Arbeiter, seine Kritik der groBindustriellen Entwicklung, des Konkurrenzsystems,
sowie des personlichen Interesses als alleiniger Triebfeder des wirtschaftlichen Handelns
arbeitete er der im weitern Verlauf des XIX. Jahrhunderts spontan wieder auflebenden
Reaktion gegen das laisser faire vor.« (de Waha 1910, 355f.; Herv. 1.0.)

7 Simonde de Sismondi, Nouveaux principes d’économie politique, ou de la richesse dans
ses rapports avec la population, Paris 1819.

8  Simonde de Sismondi, Nouveaux principes, Tome 2, 348; zit. nach Mauranges 1909, 88.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT...« | 39

Smith selbst hat die Vokabel der Solidaritét jedoch nicht verwendet, auch wenn sich
in seinem Wealth of Nations (1776)’ in der Tat erstmals jenes Arbeitsteilungs- und
Abhéngigkeitsmotiv findet, das im 19. und 20. Jahrhundert nicht zufillig — und iiber
verschiedene, durchaus gegensitzliche Schulen der Philosophie und der Sozialwis-
senschaften — zu einem zentralen Topos gesellschaftlicher Selbstverstindigung
avancieren und auch die solidaristische Basisiiberzeugung von den permanent zu-
nehmenden Interdependenzen und den wachsenden sozialen Abhédngigkeiten zwi-
schen den Individuen entscheidend prégen sollte. Bekanntlich kommt es als Folge
der Arbeitsteilung, wie Smith im beriihmten ersten Kapitel seines Inquiry ausfiihrt,

»in einem gut regierten Staat zu allgemeinem Wohlstand, der selbst in den untersten Schich-
ten der Bevolkerung spiirbar wird. [...] Man braucht sich nur die Ausstattung eines ganz ge-
wohnlichen Handwerkers oder Tagelohners in einem entwickelten und aufstrebenden Land
anzusehen, um sofort zu erkennen, daf3 die Zahl derer, die an seiner Versorgung beteiligt sind,
wie klein auch immer ihr Beitrag sein mag, alle Schéitzungen ubertrifft. [...] Zu denken ist
auch an alle Kiichengerite, den Tisch, die Messer und Gabeln, die irdenen Teller oder das
Geschirr aus Zinn, auf denen er seine Speisen auftragt und zerteilt, ferner an alle, die mit-
gearbeitet haben, um sein Brot zu backen und sein Bier zu brauen. Wieviel Kenntnis und Fer-
tigkeit waren notig, um das Glasfenster herzustellen, das Warme und Licht einldf3t und Regen
und Wind abhilt [...]. Wenn wir uns alle diese Gegenstdnde vor Augen halten und bedenken,
welch eine Vielfalt von Arbeit auf jeden einzelnen von ihnen verwandt wird, wird uns be-
wuBlt, daB ohne Mithilfe und Zusammenwirken Tausender von Menschen in einem zivilisier-
ten Land nicht einmal der allereinfachste Mann selbst mit jenen Giitern versorgt werden
konnte, die wir gewohnlich, falschlicherweise, grob und anspruchslos nennen. Natiirlich muf3
sein Besitz duBerst bescheiden und drmlich anmuten, vergleicht man ihn mit dem tiberfeiner-
ten Luxus der Reichen. Doch sollte man bedenken, daf} die Lebenshaltung eines Fiirsten in
Europa sich von der eines fleifigen und geniigsamen Bauern vielleicht weniger unterscheidet,
als die des letzteren von der manches Herrschers in Afrika, der uneingeschrinkt iiber Leben
und Freiheit von zehntausend nackten Wilden gebietet.« (Smith 1974, 14f.)

Die Arbeitsteilung ist fiir Smith dabei »nicht etwa das Ergebnis menschlicher Er-
kenntnis, welche den allgemeinen Wohlstand, zu dem erstere fiihrt, voraussieht und
anstrebt. Sie entsteht vielmehr zwangsldufig, wenn auch langsam und schrittweise
aus einer natiirlichen Neigung des Menschen, zu handeln und Dinge gegeneinander
auszutauschen.« (ebd., 16) Und diese »weithin verbreitete Neigung zum Handeln
und Tauschen« erlaube es den Menschen, »die Ertrage jeglicher Begabung gleich-
sam zu einem gemeinsamen Fonds zu vereinen, von dem jeder nach seinem Bedarf

9 Adam Smith, Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und seiner
Ursachen (1776). Aus dem Englischen iibertragen nach der 5. Aufl. 1789, mit einer Wiir-
digung von Horst Claus Recktenwald, Miinchen: Beck 1974 [im Folgenden: Smith 1974].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

das kaufen kann, was wiederum andere auf Grund ihres Talents hergestellt haben«
(ebd., 19). Auch wenn der Solidaritétsbegriff bei Smith nicht auftaucht, finden sich
hier also die zentralen Themen und Motive arbeitsteilig vermittelter Interdepen-
denz- und Abhiéngigkeitsverhdltnisse zwischen den Individuen moderner Gesell-
schaften, die in der liberalen Politischen Okonomie Frankreichs dann rasch mit der
Formel der solidarité in Verbindung gebracht werden konnten.

Frédéric Bastiat: Natiirliche Harmoniegesetze der Solidaritidt statt sozialistischer
»organisation artificielle«

Thren Hohepunkt erlebte die nationaldkonomisch-liberale Rede von der Solidaritét
dann in der Mitte des 19. Jahrhunderts; und zwar in einer geradezu schwirmeri-
schen Aufladung dieses »Solidarzusammenhangs< durch den Okonomen und Publi-
zisten Claude Frédéric Bastiat (1801-1850).10 Nachdem die Juli-Revolution von
1830 die Bourbonen-Herrschaft beendet und dem GroBbiirgertum unter dem »>Biir-
gerkonig« Louis-Philippe die Parole des >Enrichissez-vous!<'' beschert hatte, sollten
sich im Paris der 1840er Jahre zahlreiche Nationalokonomen um die Fahne der nun
als Wissenschaft schlechthin geltenden Lehre vom laisser faire versammeln. Zu ih-
ren einflussreichsten Repréisentanten gehorte Frédéric Bastiat, ein aus der Gascogne
stammender Vertreter der Freihandelslehre, der sein Lebenswerk dem Kampf gegen

10 Bastiats Schriften waren im 19. Jahrhundert — nicht zuletzt wegen ihrer Schérfe und ihres
stilistischen Glanzes — »ausgesprochene Bestseller« (Detmar Doering, Nachwort iiber
Frédéric Bastiat, in: Marianne und Claus Diem (Hg.), Der Staat — die gro3e Fiktion. Ein
Claude-Frédéric-Bastiat-Brevier, Thun: Ott 2001 [im Folgenden: Diem/Diem 2001], 153-
167 [im Folgenden: Doering 2001], 164). Dieser Band bietet eine Auswahl der Texte
Bastiats aus den Jahren 1848 bis 1850. Joseph Schumpeter nannte Bastiat den >brillantes-
ten Wirtschaftsjournalisten, der je lebte« (vgl. ebd., 160). Seinen franzosischen Zeitgenos-
sen galt Bastiat als »der vielleicht berithmteste Okonom iiberhaupt« (ebd.); und auch in
Deutschland gehorte er, so urteilt zumindest Doering, Mitte des 19. Jahrhunderts »zu den
populirsten Okonomen« (ebd., 167). Heute ist Bastiat jedoch auch unter Wirtschaftswis-
senschaftlern weitgehend unbekannt. Doering notiert dazu folgende Anekdote: »Als die
britische Premierministerin Margaret Thatcher Anfang der 1980er Jahre Frankreich be-
suchte, meint sie, dem Land ein Kompliment zu erweisen, als sie sagt, dass Frédéric Bas-
tiat ihr Lieblingsokonom sei — nur um zu erfahren, dass keiner ihrer Gastgeber je etwas
von ihm gehort hatte.« (ebd., 166)

11 Dieses — wohl nicht authentische — Wort, das Wahlkampfauftritten des Auflenministers
Frangois Guizot zugeschrieben wird, markiert eine in der Literatur hdufig anzutreffende
Quintessenz der politischen Mentalitdtslagen der franzdsischen Julimonarchie (1830-
1848).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT...c | 41

Schutzzollner und Sozialisten gewidmet hatte. Er wird als »ein Enthusiast und eine
Kampfnatur« beschrieben, den eine »glithende Freiheitsliebe und eine glinzende
polemische Begabung« (de Waha 1910, 29) auszeichneten. Er kann als »der bedeu-
tendste Vertreter der optimistischen liberalen Lehre« im Frankreich des 19. Jahr-
hunderts gelten, auch wenn er »wegen der Ubertreibungen seines Optimismus und
seines Glaubens an die Endzwecke von einer gro3en Anzahl Volkswirtschaftler der
liberalen Schule verleugnet worden«'” ist.

Bastiat hat, so Gide, dem »Gesetz der Solidaritdtc als Erster »einen Ehrenplatz in
der Nationalokonomie« (Gide 1913a, 389) zugewiesen; und zwar mit seinem 1850
erschienenen Hauptwerk Harmonies économiques.” Mit dieser Schrift reagierte er
auf die Revolutionsereignisse des Jahres 1848, die fiir ihn einen schweren Schock
darstellten. Hatten »vor 1848 die Bemithungen Bastiats, wie der liberalen Schule
iiberhaupt, der Bekdmpfung aller der Freiheit entgegenstehenden Schranken, insbe-
sondere des Schutzzollsystems, gegolten, so brachte das Revolutionsjahr eine
Frontverdnderung: es begann ein entschlossener Kampf gegen alle Formen des So-
zialismus« (de Waha 1910, 35) — und Bastiat sollte dabei alle anderen Vertreter des
O6konomischen Liberalismus »durch seine geistsprithenden Pamphlets« (ebd.) an
Kraft und Relevanz weit liberragen.

Bastiats Harmonies beginnen mit der Kernaussage: »Alle legitimen Interessen
sind harmonisch.« (Bastiat 1982, 1) Die sozialistischen Schulen behaupten dagegen,
so Bastiat, dass »die Interessen antagonistisch sind«, sodass sie, wiirde man sie sich
selbst iiberlassen, auf »einen fatalen Schock« zuliefen, der nur »durch die Interven-
tion einer kiinstlichen sozialen Ordnung« verhindert werden konne, die als solche
aber die Freiheit ausschlieBen miisse. Dagegen fordert er zur Losung der sozialen
Probleme lediglich: »die Interessen nicht verwirren und gegeneinander stellen«
(ebd., 2). Denn gegen den 6konomischen Pessimismus Ricardos und Malthus’ gilt

12 Charles Gide, Die Optimisten, in: Ders./Charles Rist, Geschichte der volkswirtschaftli-
chen Lehrmeinungen. Nach der 2., durchgesehenen und verbesserten Ausgabe hg. von
Franz Oppenheimer; deutsch von R.W. Horn, Jena: Gustav Fischer 1913, 369-395 [im
Folgenden: Gide 1913a], 369. Vgl. einfithrend auch de Waha 1910, 28-36. Aus der ak-
tuellen Lehrbuchliteratur zur Geschichte des volkswirtschaftlichen Denkens ist Bastiat
jedoch weitgehend verschwunden.

13 Frédéric Bastiat, Harmonies économiques. Deuxiéme édition, augmentée des manuscrits
laissés par ’auteur, Paris: Guillaumin 1851, Faksimile-Nachdruck Genéve-Paris: Slatkine
1982 [im Folgenden: Bastiat 1982]. Die Harmonies bilden Bastiats unvollendet geblie-
benes Hauptwerk. Die ersten zehn Kapitel hatte er 1850 noch selbst fertiggestellt, bevor
er im selben Jahr in Rom an den Folgen eines Lungenleidens starb. Die Kapitel 11-25
bilden vom Herausgeber gesammelte und geordnete Fragmente. Vorangestellt ist eine
flammende Ansprache A la jeunesse francaise (ebd., 1-14), in der Bastiat eine scharfe

Zuriickweisung der sozialistischen Schulen seiner Zeit vornimmt.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

fiir ihn grundsétzlich: »Die Interessen, sich selbst iiberlassen, tendieren zu harmo-
nischen Kombinationen, zur fortschreitenden Vorherrschaft des allgemeinen
Wohls.« (ebd., 5) Und aus dieser Einsicht in die harmonies économiques folge dann
— gegen die ebenso vergebliche wie verkrampfte Suche der Sozialisten aller Cou-
leur nach einer »kiinstlichen Organisation« (ebd., 3) und einer »vorgeschriebenen
Philanthropie« (ebd., 10), mit der sie »das Werk ihrer Intervention« an die Stelle
des »Werkes Gottes« (ebd., 7) setzen wollen — schlicht die Devise: »Lassen wir die
Menschen arbeiten, tauschen, lernen, sich verbinden, untereinander agieren und
reagieren, denn aus ihrer intelligenten Spontaneitdt kann nach den Geboten der
Vorsehung nichts anderes hervorbrechen als Ordnung, Harmonie, Fortschritt, das
Gute, das Bessere und das unendlich Beste.« (ebd., 8)

Im Unterschied zu Say griff Bastiat also wieder mit groBer Emphase auf den
von den Physiokraten vertretenen providenziellen Finalismus zuriick, um die heil-
samen Wirkungen der zu natiirlicher Harmonie strebenden GesetzmiBigkeiten des
freien Marktes und der freien Konkurrenz hymnisch zu feiern. Im Mittelpunkt die-
ser décrets providentiels, wie Bastiat sie nennt, stehe nichts anderes als »die Frei-
heit oder das freie Spiel der harmonischen Gesetze, die Gott fiir die Entwicklung
und den Fortschritt der Menschheit bereitet hat« (ebd., 13), denn schlieBlich sei es
»nicht nur die himmlische Mechanik, sondern auch die soziale Mechanik, die die
Weisheit Gottes offenbart und von seinem Ruhm erzéhlt« (ebd., 8). Und so konnte
Bastiat im Blick auf die erwarteten Ergebnisse einer Allokation von Waren und
Dienstleistungen allein iiber die méchanique sociale eines ungehinderten Marktes,
auf dem jeder sein »personliches Interesse« verfolgen und uneingeschrinkt »die
Verantwortung fiir seine eigene Existenz und Entwicklung« (ebd., 241) {iberneh-
men kann und soll, seinen sozialistischen Gegnern zuversichtlich zurufen: »Ihr
werdet protestieren, aber wartet das Ende ab und ihr werdet sehen, dass, wenn ein
Jeder fiir sich selber sorgt, Gott an alle denkt.« (ebd.)

Jenseits der Eigenverantwortung: Einsichten in die sich kreuzenden Solidaritditen

Bastiats Harmonies enthalten ein eigenes, allerdings unvollendet gebliebenes Kapi-
tel mit der schlichten Uberschrift >Solidarité<,]4 das der Autor in der Absicht verfas-
sen wollte, diesem in der 1848er-Revolution endgiiltig prominent gewordenen
Programmbegriff der sozialistischen Bewegungen die gesellschaftskritische Spitze
zu nehmen. An dessen Stelle wollte er die wirtschaftsliberale Doktrin einer in den
Okonomischen Gesetzen immer schon enthaltenen solidarité naturelle setzen, um
die Bemiihungen der Sozialisten um den Aufbau einer solidarité artificielle als

14 Bastiat 1982, 536-543; es handelt sich um das mitten im Satz abrupt abbrechende 22.
Kapitel; vgl. dazu Gide 1913a, 389-395.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...c | 43

iberfliissig und kontraproduktiv erscheinen zu lassen (vgl. Bastiat 1982, 537; Herv.
1.0.)."

Bastiat positioniert sich dabei durchaus jenseits des klassischen Interpretations-
musters der Politischen Okonomie, denn er geht nicht mehr — wie etwa Smith und
die Theoretiker des 18. Jahrhunderts — von einem »solitdren< Individuum, sondern
von einem homme social aus. Da der Mensch durch die Natur nicht dazu bestimmt
sei, »allein zu leben und zu arbeiten«, sondern »durch Bestimmung gesellig« (so-
ciable par destination) sei und zu seinen Mitmenschen »notwendige Beziehungen«
habe (ebd., 536; Herv. i.0.), betreffen die guten und schlechten Konsequenzen sei-
ner Taten, so Bastiat, nicht nur ihn allein, sondern auch andere Gesellschaftsmit-
glieder, und zwar in sowohl zeitlich wie rdumlich unermesslich weiten Ausmalen.
Deshalb gebe es »keinen Menschen auf der Erde, dessen Lebensbedingung nicht
determiniert wire durch Milliarden von Fakten, die ihm fremd sind« (ebd., 538).
Und dies sei es, was man »das Gesetz der Solidaritdit« nenne, »die eine Art kollekti-
ver Verantwortlichkeit ist« (ebd., 537; Herv. i.0.). Auch Bastiat kommt in diesem
Zusammenhang explizit auf die Lehre von der Erbsiinde zu sprechen, die das 18.
Jahrhundert in seinem Kampf gegen den Katholizismus iiber Gebiihr zuriickgewie-
sen habe. Es sei ndmlich ein unbestreitbares Faktum, dass Fehler und Schuld des
Einzelnen nicht auf ihn allein zuriickfallen und von daher nicht allein >personliche,
sondern immer auch »sozial« seien. Das Prinzip der individuellen Schuldzurechnung
mag von daher, so Bastiat, zwar »die erste Regel aller menschlichen Gerechtigkeit«
sein; »aber dieses heilige Gesetz der Individuen ist nicht das Gesetz Gottes, nicht
einmal das Gesetz der Gesellschaft« (ebd.).

Vor diesem Hintergrund erklért Bastiat die gesamte Gesellschaft zu einem >En-
semble sich kreuzender Solidarititen<:

»Die gesamte Gesellschaft ist nichts Anderes als ein Ensemble sich kreuzender Solidarititen.
Dies resultiert aus der mitteilbaren Natur der Intelligenz. Beispiele, Reden, Literatur, Entde-
ckungen, Wissenschaften, Moral etc.; all diese unbemerkten Stromungen, durch die die See-
len miteinander korrespondieren; all diese Anstrengungen ohne sichtbare Verbindungen, de-
ren Resultate das menschliche Geschlecht jedoch zu einem Gleichgewicht fiihrt, zu einem
mittleren Niveau, das sich unaufhorlich erhoht; dieser riesige Schatz von angehduften Niitz-

lichkeiten und Kenntnissen (ce vaste trésor d utilités et de connaissances acquises), von dem

15 Den Sozialisten, »diesen grolen Manipulateuren des menschlichen Geschlechts«, kann er
deshalb vorwerfen, »ihr eigenes Werk an die Stelle des Werkes Gottes zu setzen, den sie
verkennen« (Bastiat 1982, 537). In diesem Zusammenhang sei nur am Rande erwéhnt,
dass die in dieser Form auf Gott und die gdttliche Vorsehung rekurrierende liberale Oko-
nomie nicht nur im republikanischen, sondern auch im katholischen Frankreich sehr er-
folgreich werden sollte; vgl. dazu die ausfiihrlichen und bis heute nicht iiberholten Dar-
stellungen in de Waha 1910, 184-354.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

jeder nimmt, ohne ihn zu verringern, den jeder vermehrt, ohne es zu wissen; dieser ganze
Austausch von Gedanken, Produkten, Diensten und Arbeiten, von Ubeln und Giitern, von
Tugenden und Lastern, die aus der menschlichen Familie eine groBe Einheit und aus den Mil-
liarden vergénglicher Existenzen ein gemeinsames, universelles und kontinuierliches Leben
machen; all das ist die Solidaritdt.« (ebd., 538f.; Herv. 1.0.)

Charles Gide macht im Blick auf die Rede vom vaste trésor d utilités et de connais-
sances acquises denn auch mit Nachdruck darauf aufmerksam, dass Bastiat hier ei-
ne grundlegende 6konomische Einsicht zur Sprache gebracht habe, die auch fiir das
solidaristische Denken der Jahrhundertwende von entscheidender Bedeutung sein
sollte; die Tatsache ndmlich,

»dal} infolge der Fortschritte der Industrie die fiir eine gleiche Bediirfnis-Sattigung notwendi-
ge menschliche Anstrengung immer geringer wird. Die neue Arbeit ist fast stets produktiver
als die frihere. Das gilt fiir alle Erzeugnisse, fiir das Getreide sowohl wie fiir die Kohle, fiir
den Stahl wie fiir die Baumwollenstoffe, und nicht nur fiir die Erzeugnisse der Erde, sondern
fiir den Boden selbst. Es kostet immer weniger, neuen Boden urbar zu machen, gerade so, wie
es immer weniger kostet, neue Maschinen herzustellen. Der Teil des natiirlichen Nutzens
wird aber in keiner Weise geringer: »Das Getreide hat heute genau denselben Nutzen, wie am
Tage nach der Sintflut.« Was folgt daraus? Da aller Besitz nur aus einer Summe von Werten
besteht, so driickt sich jede Wertverminderung durch eine stetige Wertverminderung des Ei-
gentums aus.« (Gide 1913a, 380f.; Herv. i.O.)]6

Mit der Einsicht in diesen Sachverhalt habe sich, so Bastiat, »der Wissenschaft eine
ganz erstaunliche Tatsache« enthiillt, die, »wenn ich mich nicht irre, bisher unbe-
merkt geblieben ist«'”: dass — wie Gide paraphrasierend schreibt — »in jeder fort-
schreitenden Gesellschaft der gemeinsame unentgeltliche Anteil bestdndig wéchst,
wihrend der kostende und mit Beschlag belegte Teil stetig geringer wird. Die heu-

16 Tn seinem Vorwort 4 la jeunesse francaise formuliert Bastiat dieses >Gesetz« folgender-
mafen: »Kapitalisten und Arbeiter, ich denke in der Lage zu sein, folgendes Gesetz fest-
zustellen: »Je mehr die Kapitalien sich anhédufen, desto geringer wird ihr proportioneller
Anteil; die Arbeit sieht ihren relativen und vor allem auch absoluten Anteil ansteigen.
Der gegenteilige Effekt tritt ein, wenn die Kapitalien sich zerstreuen<. Wenn dieses Ge-
setz besteht, resultiert daraus deutlich eine Harmonie zwischen den Interessen der Arbei-
ter und denen, die sie beschiftigen.« (Bastiat 1982, 11f.; Herv. 1.0.) An anderer Stelle
fasst er als Ergebnis dieses Gesetzes zusammen: »Konstante Anndherung aller Menschen
an ein Niveau, das sich tdglich erhoht, — in anderen Begriffen: Perfektionierung und An-
gleichung, — in einem einzigen Wort: HARMONIE.« (ebd., 328; Herv. i.0.)

17 Bastiat 1982, 256; dt. Ubersetzung nach Gide 1913a, 381.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT...< | 45

tige Gesellschaft ist schon, ohne es zu wissen, kommunistisch und wird es mit je-
dem Tage mehr!« (ebd., 381) Kommentierend schreibt Gide dazu:

»Der Gedanke ist allerdings sehr schén. Er zeigt uns das Privateigentum wie Inseln, die von
einem weiten Meere des Gemeineigentums umspiilt sind, und, was noch mehr besagt, von ei-
nem Meere, das stetig steigt und ohne Aufhoren ihre Kiisten wegschwemmt und ihre Oberfla-
che verringert. Sollte die Arbeit jemals allméchtig werden, sollte namlich die Wissenschaft
dazu gelangen, die Anstrengung auszuschalten, so wiirde an diesem Tage die letzte Eigen-
tumsinsel unter dem steigenden Niveau des unentgeltlichen Nutzens verschwunden sein. Und
so ruft Bastiat triumphierend aus: >)Kommunisten, ihr triumt vom Gemeineigentum? /hr habt
es ja schon! Die soziale Ordnung macht ja alle Befriedigungsmittel zum Gemeineigentum un-
ter der Bedingung, dal3 der Tausch der angeeigneten Werte frei sei<.« (ebd.; Herv. i.O.)18

Die von Bastiat iiberschwinglich gefeierte 6konomische Solidaritdt ist fiir ihn ohne
Frage »eine progressive Kraft«, »in bewundernswerter Weise dazu bestimmt, das
Bose einzuddmmen, das Gute auszuweiten und die Menschheit auf den Weg des
Fortschritts zu bringen« (Bastiat 1982, 540; Herv. i.0.). Allerdings liegen die posi-
tiven Auswirkungen und Konsequenzen der »sich kreuzenden Solidarititen<, wie er
betont, nicht immer unmittelbar auf der Hand; vielfach bleiben sie unsichtbar oder
stellen sich erst auf lingere Sicht ein."” Und deshalb komme es entscheidend darauf

18 Zitat im Zitat: Bastiat 1982, 142; dt. Ubersetzung nach Gide 1913a, 381. Gide weist al-
lerdings einschrankend darauf hin, dass der Beweis fiir die Geltung dieses Harmonie-
Gesetzes »durchaus nicht erbracht« sei, d.h. dafiir, »da3 die Erzeugnisse des Bodens dem
Gesetze der Konkurrenz unterliegen, deren Wirkung wire, ihren Wert auf das Niveau der
Produktionskosten herabzudriicken, und noch weniger, daf3 ihr Wert auf das Niveau der
Minimalproduktionskosten herabgedriickt wird. [...] Wenn es aber wahr ist, daB3 die Natur
nichts fordert, so ist es doch nicht wahr, dafl der Besitzer nichts weiter als die Riickerstat-
tung seiner Auslagen an Miihe und Kosten verlangt. Er begniigt sich nur damit, wenn er
durch die Konkurrenz unbedingt dazu gezwungen wird! Diese Bedingung ist nun fast
niemals gegeben [...].« (ebd., 381f.)

19 Vgl. dazu auch Bastiats beriihmten Essay Ce quon voit et ce qu’on ne voit pas aus dem
Jahr 1850, der den »Unterschied zwischen einem guten und einem schlechten Okono-
men« erldutert: »Der eine klebt an der sichtbaren Wirkung, der andere beriicksichtigt so-
wohl die Wirkung, die man sieht als auch diejenige, die man vorhersehen muss. [...] Das
fithrt dazu, daB der eine Okonom eine kleine gegenwirtige Verbesserung anstrebt, aus der
ein groBes Ubel entsteht, wihrend der wahre Okonom eine groBe zukiinftige Verbes-
serung erstrebt auf die Gefahr eines kleinen gegenwirtigen Ubels.« (zit. nach Diem/Diem
2001, 107-152, 107; Herv. 1.0.) Doering 2001, 161 zufolge habe Friedrich August von
Hayek Bastiat aufgrund dieser Schrift als ein »Genie« bezeichnet, da er hier das »ent-

scheidende Argument fiir die wirtschaftliche Freiheit« geliefert habe. Schon in seinem

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

an, die sichtbaren und unsichtbaren GesetzmaBigkeiten, die hier herrschen, zu er-
kennen und ihnen zu vertrauen. Denn nur so konne sich die solidarité naturelle —
gegen »den groen Missbrauch, den gewisse sozialistische Schulen mit dem Wort
Solidaritdt betreiben« (ebd., 541) — ungehindert entfalten und vollziehen.

Bastiat ordnet das Motiv der Solidaritét also konsequent in den fortschrittsopti-
mistischen Rahmen seiner Nationalokonomie ein, indem er darauf beharrt, dass die
solidarité naturelle unter laisser faire-Bedingungen aus sich heraus zu Gemeinwohl
und sozialer Harmonie fiihre. Er rdumt jedoch ein, dass diese Harmonie — im Unter-
schied zum »sentimentalisme démocratique« (ebd., 236) der Sozialisten und zur
»fraternité humaine« (ebd., 321) des Christentums — »das Bose nicht ausschlief3t;
sie ldsst Dissonanzen zu; allerdings werden wir erkennen, dass sie deshalb nicht
aufhort, Harmonie zu sein« (ebd., 536) — und in diesem Sinne ist es fiir Bastiat nicht
zuletzt »die Konkurrenz, die eine der Zweige der groen menschlichen Solidaritdit
darstellt« (ebd., 319; Herv. 1.0.).

Essay tiber Justice et Fraternité hatte Bastiat seine Kontroverse mit den Sozialisten im
Revolutionsjahr 1848 folgendermaflen auf den Punkt gebracht: »Alle beide wollen wir
Harmonie. Sie suchen sie in unzdhligen Kombinationen, die das Gesetz den Menschen
auferlegen soll; wir finden sie in der Natur der Menschen und der Dinge.« (zit. nach
Diem/Diem 2001, 73-94, 93)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT...< | 47

1.3 S0OzIALE RECHTE UND DIE SOLIDARITE HUMAINE:
SOzZIALISTISCHE AUFLADUNGEN

Das gegenrevolutiondre Theoriemilieu der Restaurationsphilosophie und die mo-
dernen Theoreme der marktliberalen Nationalokonomie stehen sich zwar fremd und
durchaus feindlich gegeniiber; sie sind aber gleichermalen iiberzeugt von der Exis-
tenz unerbittlicher »Naturgesetze« auch im sozialen Leben. Diese wiirden, so ihre
gemeinsame Gewissheit, die Entwicklungsdynamik von Geschichte und Gesell-
schaft bzw. die Funktionslogik wirtschaftlicher Tausch- und Produktionsprozesse
vollumfénglich beherrschen, sodass ihnen die Wiinsche und Hoffnungen, Absichten
und Ambitionen der Individuen letztlich hilflos ausgeliefert seien; und diese >anti-
humanistischen< Traditionslinien haben die Entstehungskontexte der Solidaritéts-
semantik in der politisch-sozialen Sprache Europas entscheidend geprégt.

In den frithsozialistischen Bewegungen artikulierten sich dagegen die ersten
moralischen Widerstdnde gegen eine solche Gesellschaftswahrnehmung, die sich
vor allem gegen eine besitzindividualistische Engfiihrung des Revolutionsverspre-
chens von Freiheit und Gleichheit fiir alle richteten. In diesem Rahmen entstanden
in Frankreich unterschiedlichste Vorstellungen zur Uberwindung der Herrschaft des
privaten Eigentums an Handelskapital und Produktionsstitten, des ungehinderten
Konkurrenzprinzips und der Untugenden eines blanken egoisme und individualis-
me, die auch publizistisch immer mehr in den Fokus gesellschaftlicher Auseinan-
dersetzungen gerieten. Sie »reichen vom vierstiindigen Arbeitstag, einer Welt ohne
Arbeitslosigkeit, materielles Elend und Ausbeutung iiber das Recht geistig-
kultureller Entfaltung fiir alle bis hin zur Forderung humaner Arbeitsbedingungen,
eines fortschrittlichen Schulsystems und einer kostenlosen Kranken- und Altersver-
sorgung«'. Hier sollten der Rede von der Solidaritit nun jene humanistischen Ge-
halte zuwachsen, die ihren politisch-publizistischen Hohepunkt in der 1848er-
Revolution erlebten und ohne die auch die vehementen antisozialistischen Solidari-
tatsdiskurse eines Juan Donoso Cortés und eines Frédéric Bastiat undenkbar gewe-
sen wéren. Aber auch in dieser Traditionslinie wird deutlich, dass sich das Konzept
der Solidaritit keineswegs als Aquivalent der revolutiondren Briiderlichkeit (frater-
nité) oder gar der christlichen Barmherzigkeit (charité) verstehen ldsst. Vielmehr
fungiert die Formel der Solidaritdt auch in den sozialistischen Bewegungen, die seit
den 1840er Jahren endgiiltig die politische Biithne Frankreichs betreten hatten, zu-
ndchst und vor allem als Kategorie einer j>kalten< sozialwissenschaftlichen Be-
schreibung der in der Moderne erreichten Grade gesellschaftlicher Komplexitit.

1 Richard Saage, Das Vertragsdenken und die politischen Utopien der Aufklarung (1988),
in: Ders., Vertragsdenken und Utopie. Studien zur politischen Theorie und zur Sozialphi-
losophie der frithen Neuzeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1989, 67-92, 92.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Charles Fourier: Gleiches Recht fiir alle — »garantisme« und >Etat sociétaire

Die ersten nennenswerten Verwendungen des Begriffs der Solidaritdt im Kontext

der sozialistischen Bewegungen scheinen sich bei Charles Fourier (1772-1837) zu
finden.? Fourier, der als >der Romantiker unter den Sozialisten< (Otto Warschauer)
gilt und fiir seinen Hang zur Kreation neuer Begriffe bekannt war,’ hatte 1821 in
seiner volumindsen, aber kaum beachteten Théorie de I'unité universelle* mit der

Idee der phalanstéres’ ein sozialistisches Alternativkonzept zur Konkurrenzwirt-

schaft des Manufaktur- und Fabrikkapitalismus vorgestellt — und dann jahrelang

2 Zu Leben und Werk Fouriers vgl. Marvin Chlada/Andreas Gwisdalla, Charles Fourier.

3

Eine Einfiihrung in sein Denken, Aschaffenburg: Alibri 2014 und Jonathan F. Beecher,
Charles Fourier. The Visionary and His World, Berkeley: University of California Press
1987. Vgl. einfihrend Iring Fetscher, Charles Fourier (1772-1837), in: Walter Euchner
(Hg.), Klassiker des Sozialismus, Bd. 1, Miinchen: Beck 1991, 58-75 [im Folgenden:
Fetscher 1991]. Eine knappe Einfithrung liefert auch Peter Stadler, Einfithrung Charles
Fourier, in: Die frithen Sozialisten, hg. von Frits Kool und Werner Krause. Eingeleitet
von Peter Stadler, Olten-Freiburg i.Br.: Walter 1967 [im Folgenden: Kool/Krause 1967],
193-197 [im Folgenden: Stadler 1967b]. Heinrich Heine notiert in seiner 1854 erschiene-
nen Schrift Lutezia zu Fourier: »[...] wie oft sah ich ihn in seinem grauen, abgeschabten
Rocke lings den Pfeilern des Palais Royal hastig dahinschreiten, die beiden Rocktaschen
schwer belastet, so daf3 aus der einen der Hals einer Flasche und aus der andern ein langes
Brot hervorguckten. Einer meiner Freunde, der ihn mir zuerst zeigte, machte mich auf-
merksam auf die Diirftigkeit des Mannes, der seine Getrinke beim Weinschank und sein
Brot beim Bécker selber holen mulite.« (Heinrich Heine, Lutezia 11, in: Ders., Historisch-
kritische Gesamtausgabe der Werke, Bd. 14/1, Hamburg: Hoffmann und Campe 1991 [im
Folgenden: Heine 1991], 106.)

Arthur E. Bestor, The Evolution of the Socialist Vocabulary, in: Journal of the History of
Ideas 9 (1948), 259-302 [im Folgenden: Bestor 1948], 264 nennt Fourier einen »un-
ashamed practitioner of neologism«.

Zu dieser Schrift notiert Stadler 1967b, 195f.: »1822 erscheinen in Paris die zwei Bande
des »Traité de 1’association domestique-agricole<. Die zweite, etwas erweiterte Auflage
dieses umfangreichsten Werkes von Fourier wird 1841/1843 in vier Bénden unter dem
bekannteren und urspriinglich von Fourier vorgesehenen Titel >Théorie de 1’unité univer-
selle« herausgegeben. «

Zur Idee der phalanstéres [aus Phalanx (Kampfverband) und Monasterium (Kloster) zu-
sammengesetzt] als Gemeinschaftssiedlungen »von 1620 Personen, die abwechselnd im
Gartenbau und in der Industrie tétig sind und in kostensparenden Gemeinschaftswohnun-
gen verkdstigt und unterhalten werden« (Fetscher 1991, 60), vgl. die Ausfithrungen in
ebd., 67-73.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT...c | 49

vergeblich darauf gewartet, einen Sponsor fiir dieses Projekt zu finden.® Eher bei-
laufig verwendet Fourier in diesem Text auch das Adjektiv solidaire; und zwar im
Zusammenhang mit seinem principe de garantisme’, das die Einfiihrung eines ga-
rantierten Basiseinkommens fiir alle Familien, la garantie familiale solidaire (vgl.
Fourier 1971b, 91), verlangt und auf diese Weise insbesondere den péres malheu-
reux die »Rechte auf ein Minimum« (ebd., 86; Herv. i.0.) gewihrleisten will. Hier
beginnen dem Begriff der Solidaritit — als garantie solidaire (vgl. ebd., 91) — erst-
mals »clear political implications«® im Sinne einer modernen Wohlfahrtsstaatlich-
keit zuzuwachsen, die nicht mehr auf freiwilliger Mildtétigkeit gegeniiber den
Schwachen, sondern auf einem egalitiren sozialen Grundrecht aufruhen, dem »glei-
chen Recht auf Schutz durch die Gesetze« (ebd., 86).

Schon im Jahr 1808 hatte Fourier in seiner Schrift Quatre Mouvements’, die als
»the first major nineteenth-century work in the tradition that would ultimately be
called socialistic« (Bestor 1948, 263), gelten kann, vom garantisme gesprochen und
einen Etat sociétaire in den Blick genommen (Fourier 1971a, 10 u. 62), wobei er
den Begriff der solidarité als politisch-moralischen Schliisselbegriff allerdings noch
nicht in Anspruch nahm.'® Wenn es darum ging, die héchsten Formen menschlicher

6 Fourier, der bereits als Siebenjéhriger einen ewigen Eid gegen den Handel, >das edle
Handwerk der Liige<, geschworen haben soll (vgl. Stadler 1967b, 194), wartete nach der
Veroffentlichung dieser Schrift »zehn Jahre lang — diese Geschichte ist verbiirgt — Tag fiir
Tag in der Mittagsstunde in seiner Wohnung auf einen reichen Mézen (von Fourier Kan-
didat genannt), der ihm die Mittel verschaffen wiirde, in einer Versuchsphalanx den Plan
einer idealen Gesellschaft zu verwirklichen. Jedoch erschien der reiche Gonner nicht.
Dagegen mufite er erleben, daB ein Versuch seiner Anhénger, eine Phalanx zu griinden
(1832 bei Rambouillet), scheitert.« (ebd., 195)

7  Charles Fourier, Théorie de I’unité universelle. Troisiéme volume. Deuxiéme édition, in:
(Euvres completes, Tome IV, Faksimile, Paris: Anthropos 1971 [im Folgenden: Fourier
1971b], 86-95, 88.

8 Zu Recht betont Steinar Stjerno, Solidarity in Europe. The History of an Idea, Cam-
bridge: Cambridge University Press 2004 [im Folgenden: Stjerno 2004], 28, diese Ver-
wendungsweise des Solidaritétsbegriffs sei bereits »close to the association between soli-
darity and the welfare state that is found today«.

9 Charles Fourier, Théorie des quatre mouvements et des destinées générales, in: (Euvres
complétes, Tome I, Faksimile, Paris: Anthropos 1971 [im Folgenden: Fourier 1971a]; dt.
als: Theorie der vier Bewegungen und der allgemeinen Bestimmungen, hg. von Theodor
W. Adorno, eingeleitet von Elisabeth Lenk, Frankfurt/M.: Europidische Verlagsanstalt
1966.

10 Von diesem Begriff sollte sich die spitere Selbstbezeichnung der Fourieristen als Ecole
Sociétaire herleiten. Bestor 1948, 273 behauptet in diesem Zusammenhang, dass Fourier
hier (Fourier 1971a, 269) auch das Wort solidarité benutzt habe. In der Tat spricht Fou-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Vergemeinschaftung und sozialer Organisation zu bezeichnen, standen bei ihm und
seinen Schiilern Begriffe wie unité universelle, fraternité sociétaire, harmonie so-
ciétaire, harmonisme oder omniphilie im Mittelpunkt, sodass man Fourier kaum zu
den Vitern des sozialistischen Solidarititsgedankens rechnen kann.

Erstmals explizit als Titel eines Buches taucht die Vokabel der Solidaritit dann
in einer Schrift des Fourier-Schiilers Hippolyte Renaud (1803-1874) aus dem Jahr
1842 auf, die unter dem Titel Solidarité. Vue synthétique de la doctrine de Charles
Fourier eine populdre Zusammenfassung der fourierschen Konzeptionen bietet.
Renaud feiert die Solidaritét hier — anders als Fourier — bereits in den hochsten T6-
nen als »eine gerechte und heilige Sache«''; und er prisentiert sie als Synonym »ei-
ner sozial verstandenen >Briiderlichkeitc oder >Verbriiderung«'?, die die politische
Rhetorik des Revolutionsjahres 1848 entscheidend prigen sollte. Renauds Schrift
erschien 1855 auch in einer deutschen Ubersetzung'® und sollte so wesentlich dazu
beitragen, dass der Begriff der Solidaritdt auch diesseits des Rheins immer be-
kannter wurde. Im Ubrigen waren es in den 1840er Jahren »auch jeweils Fourieris-

rier an dieser Stelle im Kontext des garantisme und im Protest gegen »einen Exzess der
kommerziellen Freiheit« unspezifisch von les solidarités, allerdings nicht im Sinne eines
neuen politischen Programmbegriffs, sondern schlicht zur Bezeichnung jener Formen
gemeinschaftlicher Produktion, die entstehen miissen, um jene [utte individuelle zu iiber-
winden, die évidemment ruineuse sei. Stjerng, der auf die Quatre Mouvements nicht zu
sprechen kommt, notiert zu Fouriers Verwendungsweise des Solidarititskonzepts zu
Recht: »The concept was applied casually, it was not well defined or thoroughly discus-
sed, and it disappeared from his later texts.« (Stjerno 2004, 28)

11 »Denn es ist uns nicht gegeben, alleine und ohne die anderen gliicklich zu sein, denn alle
Mitglieder der groBBen Familie sind, durch das gottliche Gesetz, die Solidaritdt, miteinan-
der zu einem einzigen Biindel (un seul faisceau) verkniipft. Die Solidaritdt ist eine ge-
rechte und heilige Sache [...]. Wir werden zu vermitteln haben, dass die Interessen der
Menschen in allen Hinsichten streng identisch sind.« (Hippolyte Renaud, Solidarité, 2.
Aufl., Paris 1843, 52f.; zit. nach Andreas Wildt, Art. Solidaritat, in: Historisches Worter-
buch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter u.a., Bd. 9, Basel: Schwabe 1995, 1004-
1115 [im Folgenden: Wildt 1995], 1005; Herv. 1.0.)

12 Wildt 1998, 206; allerdings fiigt er ergénzend hinzu, dass solidarité in dieser Schrift
»auch ansatzweise zu einem Rechtsbegriff« werde, »der sich aber noch kaum auf den
Staat bezieht« (ebd.).

13 »Dieses Biichlein, das in Frankreich immerhin sechs Auflagen erlebte, erschien in einer
deutschen Ubersetzung in Ziirich, im >Selbstverlag der Schweizer-Phalanx«. Karl Biirkli,
der neben Kaspar Bir als deren Bearbeiter zeichnet, wurde zu einem der Begriinder der
Schweizerischen Sozialdemokratie.« (Peter Stadler, Einleitung, in: Kool/Krause 1967,
15-66 [im Folgenden: Stadler 1967a], 42)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 51

ten, die das Wort in das amerikanische und britische Englisch« einfiihrten und dort

. 14
prasent machten.

Pierre Leroux I: Auf dem Weg zu einer demokratisch-sozialistischen Solidaritdt

Die »warme« Traditionslinie der Solidaritit verdankt ihre Entstehung also exklusiv

den politisch-moralischen Ambitionen der friihsozialistischen Bewegungen. Thren
eigentlichen Durchbruch erlebte sie im Frankreich der 1840er Jahre; und zwar vor
allem durch das Werk des urspriinglich dem Saint-Simonismus eng verbundenen
Pariser Philosophen Pierre Leroux (1797-1871)." Als gelernter Buchdrucker, der
oft voreilig als christlicher Sozialist bezeichnet wird,'® gehorte Leroux in der Mitte

14

15

16

So Reisz 2006, 58; mit Hinweis auf entsprechende Belegstellen in Bestor 1948. Dort heif3it
es u.a.: »A British Fourierite [Hugh Doherty] introduced the word solidarity into English
in 1841. [...] In 1844, however, the American Fourierite Parke Godwin used solidarity
with regret, as the English equivalent of >the uncouth French word, Solidarité, now com-
ing into such use«.« (Bestor 1948, 273; Herv. 1.0.) Die amerikanischen Fourieristen kons-
tituierten sich auf einer convention im Jahr 1844 als >The Associationalists of the United
States of Americac; vgl. ebd., 267.

Vgl. dazu Gottlieb Keller, Pierre Leroux. Ein Theoretiker des franzdsischen Frithsozia-
lismus, Brugg: Effingerhof AG 1949 [im Folgenden: Keller 1949] und Bdrbel Kuhn,
Pierre Leroux — Sozialismus zwischen analytischer Gesellschaftskritik und sozialphiloso-
phischer Synthese. Ein Beitrag zur methodischen Erforschung des vormarxistischen So-
zialismus, Frankfurt/M.: Lang 1988 [im Folgenden: Kuhn 1988]. Vgl. zur Biographie Le-
roux’ vor allem Keller 1949, 17-41 und Peter Stadler, Einfithrung Pierre Leroux und Jean
Reynaud, in: Kool/Krause 1967, 257-261[im Folgenden: Stadler 1967c].

Leroux ist, wie Stadler zu Recht betont, im eigentlichen Sinne »nicht als Christ anzuspre-
chen«; wohl aber will er »als religiéser Denker verstanden werden, auch und gerade in
seinem Sozialismus« (Stadler 1967c, 257). Denn im Unterschied zur Orthodoxie des
christlichen Glaubens positioniert Leroux, der eine umfassende Lehre der »Wiedergeburt
des Menschen in die Menschheit< entwickelt (vgl. dazu Kuhn 1988, 26-34), »die Rein-
karnation auf unseren Planeten; die Toten kehren nach dem Plan Gottes hier zuriick in ei-
nem steten Proze3 der Vervollkommnung. Auch bei ihm findet sich die Vorstellung einer
Aufhebung der Menschheit in Gott« (Stadler 1967c, 260) — und zwar mit starken pan-
theistischen Ziigen (vgl. Keller 1949, 42-52). »So ist auch die Religion, die er anstrebt,
keine historische, sondern eine Menschheitsreligion. 1832 konnte er schreiben: »Wir sind
weder Kinder Jesu noch Mose, wir sind Kinder der Menschheit<.« (Stadler 1967a, 45f.)
Ergédnzend weist Stadler in diesem Zusammenhang auf die ohnehin starken religiosen Af-

finitéten der sozialistischen Denker jener Zeit hin, wenn er festhilt: »Die Generation von

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

des 19. Jahrhunderts zu den wichtigsten sozialistischen Autoren Frankreichs. Er hat
im Jahr 1848 den Verfassungsentwurf einer — mehrheitlich abgelehnten — Constitu-
tion démocratique et sociale in die Pariser Nationalversammlung eingebracht'’ und
musste nach dem blutigen Staatsstreich des Louis Napoléon vom Dezember 1851
aufgrund seiner Parteinahme fiir die Juni-Aufstdndischen ins Exil gehen, zuerst
nach Jersey, dann nach Lausanne. Nach der Amnestie von 1860, die er zuriickge-
wiesen hatte, kehrte er erst 1869, zwei Jahre vor seinem Tod, nach Frankreich zu-
riick.

In gédngigen Darstellungen zur politischen Ideengeschichte Europas findet Le-
roux zumeist nur wenig Beachtung. Vielen Sozialismusforschern gilt er als »eine
eher marginale Existenz, deren abstruse Ideen historisch wirkungslos geblieben sei-
en« (Kuhn 1988, 11). Andere nennen ihn dagegen den »ersten demokratischen So-
zialisten«'®; und Heinrich Heine sah in ihm sogar den »groften Philosophen der
Franzosen« (Heine 1991, 15), der sich auszeichne durch »einen Geist, der sich zu
den hochsten Spekulazionen (!) emporschwingt«, aber auch durch »ein Herz, wel-
ches sich versenken kann in die Abgriinde des Volksschmerzes. Er ist nicht nur ein
denkender, sondern auch ein fithlender Philosoph, und sein ganzes Leben und Stre-
ben ist der Verbesserung des moralischen und materiellen Zustandes der unteren
Klassen gewidmet.« (ebd., 105)"

Leroux’ Hauptschriften, die in den 1830er und 1840er Jahren verfasst wurden,
»sind alle mehr oder weniger explizit von dem Bemiihen geprégt, eine politische,
soziale und moralische bzw. religiése Losung fiir das mit der Industrialisierung
unaufhaltsam wachsende Problem des Pauperismus und der Proletarisierung breiter
Bevolkerungsschichten zu finden« (Kuhn 1988, 17). Und wie keiner der anderen
sozialistischen Autoren Frankreichs platzierte Leroux dabei »the idea of solidarity
at the very heart of social philosophy, giving it a practical, democratic and socialist
application to economic problems«”’. Nicht zu Unrecht hat man ihn deshalb auch

1830 war glaubiger als die von 1789; sie stand nicht nur im Banne des Liberalismus, son-
dern auch der Romantik.« (ebd., 43)

17 Mit dem langatmigen Titel: Projet d’une Constitution démocratique et sociale, fondée sur
la loi méme de la vie, et donnant, par une organisation véritable de 1’Etat, la possibilité de
détruire a jamais la monarchie, 1’aristocratie, I’anarchie et le moyen infaillible d’organiser
le travail national sans blesser la liberté; vgl. dazu Kuhn 1988, 96-100.

18 So Jack Bakunin, Pierre Leroux: First Democratic Socialist, in: New Politics 10 (1973),
91-97.

19 Allerdings erginzt Heine: »Auch fehlt es ihm durchaus an Methode, ein Mangel, der den
Franzosen eigentiimlich ist [...]. Er hat blof die Ideen [...].« (Heine 1991, 104)

20 Jack Ernest S. Hayward, Solidarity: The Social History of an Idea in Nineteenth Century
France, in: International Review of Social History 4 (1959), 261-284 [im Folgenden:
Hayward 1959], 275.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 53

als den »wahrhaft ersten Philosophen der Solidaritdt« (Mauranges 1909, 88) be-
zeichnet.

Ahnlich wie Saint-Simon und Comte war auch Leroux vom Bewusstsein der
Krise seiner Zeit geprégt. Auch ihm ging es vor allem um die Frage, wie sich die
mit der Revolution aufgebrochenen permanenten Wirren und Umstiirze zu einem
guten Ende fiithren, wie sich die Revolution be- und vollenden lasse (términer la
Révolution): »Die franzdsische Revolution war nicht nur eine Revolution der mate-
riellen Interessen; sie war auch eine Revolution der moralischen Ordnung: sie wird
sich nur vollenden lassen in einer moralischen und materiellen Neuordnung zu-
gleich.«’" Allerdings hilt er — stirker als Saint-Simon und Comte — energisch an
den egalitéren Prinzipien der Revolution von 1789 fest und betont, dass es »seit die-
ser siegreichen Erhebung unserer Viter [...] fiir das menschliche Denken weder
Konige noch Priester« geben konne:

»Es gibt das Volk, es gibt Staatsbiirger, Gleiche, Menschen. Die Politik kennt also nur noch
ein Prinzip, die Gleichheit, Quelle des Rechts; ein Ziel, die Freiheit, das heif3it die Freiheit je-
des einzelnen, die Vervollkommnung jedes einzelnen, die Bekundung der Fahigkeiten jedes
einzelnen; schlieBlich kennt sie ein Mittel, dieses Ziel zu erreichen, die Briiderlichkeit. Ja, als
unsere Viter diese Losung Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit auf den Ruinen aller Despo-

tismen proklamierten, haben sie die Wahrheit proklamiert.«22

Vor diesem Hintergrund empdrten ihn in besonderer Weise die zunehmenden sozia-
len Ungleichheiten unter seinen Landsleuten, »der Kampf zwischen dem Recht und
der Realitdt; zwischen dem Recht, das die Gleichheit der Menschen ist, und der
Realitdt, die die Ungleichheit ihrer Lebensbedingungen ist« (Leroux 1831, 512).
Und um diese Widerspriiche zu iiberwinden, brachte Leroux »gleichzeitig Ideen der
Aufkldrung, Forderungen des Liberalismus, sozialistische Ziele und ein neues reli-
gidses Wertesystem in sein Programm fiir die Gesellschaft der Zukunft« (Kuhn
1988, 19) ein. In diesem Zusammenhang hat er sich spéter auch — allerdings zu Un-
recht — »das Verdienst zugeschrieben [...], der eigentliche Erfinder des Wortes »So-
zialismus« zu sein, das er dem >Individualismus« entgegenstellen wollte«® .

21 Pierre Leroux, Religion. Aux philosophes, in: Revue encyclopédique, Tome 51, Sep-
tembre 1831, 499-516 [im Folgenden: Leroux 1831], 501.

22 Zit. nach der deutschen Wiedergabe eines Auszugs aus der Schrift Discours aux philoso-
phes. De la situation actuelle de I’esprit humain, in: (Euvres I, Paris 1950. Er findet sich
in: Kool/Krause 1967, 275-287, 275.

23 wlch bin es auch, der sich als Erster des Wortes Sozialismus bedient hat. Das war ein
Neologismus, aber ein notwendiger Neologismus. Ich schmiedete dieses Wort als Gegen-
begriff zum Individualismus, der sich zu etablieren begann. Das war vor etwa 25 Jahren.«

(Pierre Leroux, La gréve de Samarez. Poéme philosophique, Bd. 1, Paris: E. Dentu 1859,

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Leroux distanzierte sich dabei gleichermaf3en von den Fourieristen wie von den
Anhéngern Saint-Simons. Zum einen unterscheidet sich schon seine demokratisch-
egalitire Grundiiberzeugung von den gleichen Freiheitsrechten aller deutlich vom
starker hierarchisch-elitdr angelegten Denken Saint-Simons und seiner Schiiler; und
da er bereits deutlicher mit den Folgen der Industrialisierung und den aufbrechen-
den Klassengegensitzen konfrontiert war, vermochte er auch die saint-simonis-
tischen Hoffnungen auf den Fortschritt von Industrie und Wissenschaft als den
zentralen Emanzipations- und Integrationskréften der Moderne nicht mehr zu teilen.
Zum anderen wendete er sich gegen die antiindividualistischen Implikationen der
sozialphilosophischen Bemiihungen der Fourieristen. Thnen warf er vor, die Gesell-
schaft zu sehr als integralen Sozialkérper zu konzipieren, in dem die Einzelnen
letztlich nur noch als willenlose Teile fungieren, die allein durch die loi de [’at-
traction, durch eine sich iiber die Instinkte, Triebe und Leidenschaften der Men-
schen vollziehende soziale Anziehungskraft miteinander verbunden sind.** Eine
solche Gesellschaftsvorstellung konne aber den mit der Revolution aufgebrochenen

[im Folgenden: Leroux 1859], 255; Herv. i.0.) Dazu notiert Stadler 1967a, 46 ergianzend:
»Eine klar umrissene politische Bedeutung hatte der Ausdruck, nach Leroux’ eigenem
Eingestdndnis, damals noch nicht.« (ebd.) Zur Herkunft des Wortes vgl. auch Bestor
1948, dem zufolge »the Owenites invented the word socialist as early as 1827, and made
it their own distinctive label in the middle 1830°s« (ebd., 290; Herv. i.0.). »The real en-
trance of this group of words into the European vocabulary came in 1827, when the noun
socialist was printed in the Co-operative Magazine of London, an Owenite periodical.
[...] In the meantime the words socialisme and socialisation had appeared in French peri-
odicals in 1831 [...].« (ebd., 277; Herv. i.0.)

24 So insbesondere in seinen zwischen Juni 1846 und Dezember 1847 erschienenen acht
Lettres sur le fouriérisme (gesammelt in einer zweibdndigen Ausgabe: Paris: Boussac
1848), vgl. dazu Fiegle 2003, 63-74, der sich hier vor allem bezieht auf Armelle Le Bras-
Chopard, Métamorphoses d’une notion: La solidarité chez Pierre Leroux, in: Centre uni-
versitaire de recherches administratives et politiques de Picardie (Hg.), La solidarité: un
sentiment républicain?, Paris: Presses universitaires de France 1992, 55-69 [im Folgen-
den: Le Bras-Chopard 1992].

Fiegle zufolge kritisiert Leroux in den Lettres vor allem, dass die Fourieristen Newtons
Gesetz der Gravitation nicht nur auf anorganisch-physikalische Entititen anwenden, son-
dern dhnlich auch auf das soziale Zusammenleben der Menschen, die mit ihren Instink-
ten, Affekten und Leidenschaften ebenfalls einer loi de [’attraction unterldgen und dieser
GesetzméaBigkeit und der in ihr angelegten harmonie sociale zu folgen hitten (vgl. Fiegle
2003, 65). Fouriers »Theorie der allgemeinen Harmonie« geht davon aus, dass Gott die
Menschen mit einer Fiille von Leidenschaften — er beziffert sie auf 810 — ausgestattet ha-
be, die aus sich heraus dazu tendierten, sich gegenseitig zu stiitzen, zu korrigieren und

gemeinwohldienlich zusammenzuwirken; vgl. dazu auch Fetscher 1991, 64f.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...« | 55

Autonomieanspriichen nicht gerecht werden. Stattdessen betont Leroux, dass die in
sozialen Gemeinschaften zusammenlebenden Individuen vor allem als freie und zu
reflektierter moralischer Selbstbestimmung befihigte Wesen zu verstehen seien.
Die quasi-physikalischen Regeln, die im Tierreich herrschen mogen, konnten hier
keine analoge Geltung beanspruchen.” Fiir den Menschen gelte vielmehr, dass er
zwar »>in der Gesellschaft< lebe, dennoch aber nicht einfach als >Teil der Gesell-
schaft< in ihr aufgehe, sondern >eine zum Leben in der Gesellschaft bestimmte Frei-
heitc sei und bleibe.*

Ebenso wie von der fourieristischen Konzeption eines auf Gravitation beruhen-
den organisme social distanziert Leroux sich aber auch vom Konzept des contrat
social, wie es in unterschiedlicher Fassung von Hobbes und Rousseau und nicht zu-
letzt auch von Kant vertreten wurde.”” Der Vertragstheorie wirft er vor, dass sie nur
Individuen und individuelle Interessen kenne, obwohl die Natur »nicht ein einziges
Wesen fiir sich allein geschaffen (habe), vielmehr hat sie die Wesen fiireinander ge-
schaffen und unter ihnen ein Band der wechselseitigen Solidaritit gestiftet«**. »Die
Gesellschaft ist nicht das Resultat eines Vertrags«”, denn: »Allein dadurch, dass
die Menschen existieren und untereinander Beziehungen haben, besteht die Gesell-
schaft. Ein Mensch kann weder eine Handlung noch einen Gedanken vollziehen,
die nicht mehr oder weniger das Los anderer Menschen betrifen. Es gibt daher

25 »Die unverdnderliche Regel, welche die Tiere befolgen und die sich mit ihrem Instinkt
vermengt, kann nicht auf den Menschen bezogen werden.« (Leroux, in: L’Espérance, Oc-
tobre 1858, 168; zit. nach Le Bras-Chopard 1992, 59 und Fiegle 2003, 65; dt. Uberset-
zung angelehnt an ebd.)

26 »Wir sind nicht ihre Glieder, sondern wir leben in ihr. Weil ich korperlich in der Atmos-
phire lebe und nicht einen Augenblick leben kann, ohne zu atmen, bin ich deswegen eine
Portion Atmosphére? [...] Ebenso, weil ich in und durch die Gesellschaft der Menschen
lebe, bin ich deswegen eine Portion, eine Dependenz dieser Gesellschaft? Nein, ich bin
eine zum Leben in der Gesellschaft bestimmte Freiheit.« (Leroux, (Euvres, Bd. 1, Paris
1851, 379; zit. nach Le Bras-Chopard 1992, 58 und Fiegle 2003, 65; dt. Ubersetzung an-
gelehnt an ebd.)

27 Vgl. dazu die Hinweise in Fiegle 2003, 63f. Er notiert dazu: »Die Vertragstheorie — er
[Leroux, HIGK] assimiliert sie iibrigens undifferenziert mit Positionen, die er als >ratio-
nalistisch¢, »utilitaristisch< und >individualistisch¢< bezeichnet — fillt seiner Ansicht nach
lediglich in das dem Christentum entgegengesetzte Extrem: es wiirde nur noch das Indi-
viduum und dessen Eigeninteresse kennen.« (ebd., 63; Herv. 1.0.)

28 Leroux, Aux philosophes 1841, 170; zit. nach Le Bras-Chopard 1992, 58 und Fiegle
2003, 64; dt. Ubersetzung nach ebd.

29 Leroux, Euvres, Paris: Lesourd 1851, Bd. 1, 378; zit. nach Le Bras-Chopard 1992, 58.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

notwendiger- und géttlicherweise eine Gemeinschaft zwischen den Menschen.«
Der Gedanke eines bewussten Vertragsschlusses als Ursprung einer Gesellschaft,
einer »willkiirlichen Ubereinkunft, die die Menschen in Gesellschaft leben 1éisst<<3l,
erscheint ihm daher als »ebenso unsinnig wie zu behaupten, die Menschen hétten
einen Vertrag mit der Natur geschlossen, in dem sie sich dazu verpflichteten, die
Luft zu atmen, die sie atmen«’>.

Leroux hilt mit seiner Konzeption einer solidarité mutuelle de tous les hommes
also emphatisch an den humanistischen Freiheits- und Gleichheitsambitionen der
politischen Moderne fest. Insofern kann er in der Tat als der erste politische Philo-
soph der Solidaritdt angesprochen werden, der dieses Motiv in seiner humanisti-
schen Linie zum zentralen Thema sozialphilosophischer Selbstverstindigung er-
hebt. Dabei sind aber die romantisch-schwirmerischen Ziige dieser Solidarititskon-
zeption uniibersehbar, die Leroux’ Werk als typisches Produkt der 1848er-Zeit
ausweisen und dessen Anschlussfahigkeit fiir weitere sozialphilosophische Bemii-
hungen um die Etablierung einer Solidaritdtstheorie moderner Gesellschaften deut-
lich schwéchen.

Pierre Leroux II: »Solidarité humaine« statt »charité du Christianisme«

Insbesondere mit seiner erstmals 1840 erschienenen populdrwissenschaftlichen
Schrift De I’Humanité, de son principe, et de son avenir’ sollte Leroux entschei-
dende Impulse fiir den Siegeszug der Solidarititssemantik im Kontext des humanis-
tisch-sozialistischen Denkens seiner Zeit setzen. Dabei war er davon iiberzeugt, als
Erster den Begriff der Solidaritit aus seinem engen juristischen Korsett befreit und
in die politische Philosophie eingebracht zu haben, als er sich im Vierten Buch die-
ser Schrift ausfiihrlich mit der solidarité mutuelle des hommes beschéftigte. So
schreibt er im Riickblick auf dieses gros livre:

30 Leroux, Buvres I, 378; zit. nach Le Bras-Chopard 1992, 58; dt. Ubersetzung angelehnt
an Fiegle 2003, 64.

31 Leroux, Revue sociale, Octobre 1847, 6; zit. nach Le Bras-Chopard 1992, 58.

32 Leroux, in: Revue sociale, Octobre 1847, 6; zit. nach Le Bras-Chopard 1992, 58; dt.
Ubersetzung nach Fiegle 2003, 64.

33 Leroux, De I’Humanité, de son principe, et de son avenir, ou se trouve exposée la vraie
définition de la religion et ou I’on explique le sens, la suite et 1’enchainement du Mo-
saisme et du Christianisme. Neuaufl. (1859), Nachdruck Paris: Fayard 1985 [im Folgen-
den: Leroux 1985]. Das »Vierte< und das »>Fiinfte Buch« dieser Schrift stehen unter den Ti-
teln »Solidarité mutuelle des hommes«< (157-172) und >La solidarité¢ des hommes est éter-
nelle« (173-218).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...« | 57

»lch war der Erste, der den Begriff der Solidaritit von den Juristen entlichen hat, um ihn in
die Philosophie einzufiihren, das heifit fiir mich, in die Religion. Ich wollte die Barmherzig-
keit des Christentums durch die menschliche Solidaritit ersetzen, und ich habe meine Griinde

dafiir in einem groBen Buch dargelegt.« (Leroux 1985, 254)

Leroux propagiert in dieser Schrift eine Religion d’Humanité, eine universale
Menschheitsreligion, in der alle Menschen mit dem Etre Infini sowie miteinander
verbunden sind und eine fundamentale Einheit bilden, in deren Zentrum die harmo-
nie et identité de I’humanité et de I’homme (ebd., 190) steht. Fiir diese harmonie et
identité pragt er die Formel der solidarité humaine und iibertrégt so die normativen
Aufladungen, die in der friihsozialistischen Literatur auf Begriffe wie humanité, so-
cialité, harmonie u.a. fielen, auf den Topos der solidarité. Damit gibt er dieser Vo-
kabel in der politisch-philosophischen Sprache Frankreichs erstmals nachdriicklich
und programmatisch einen moralisch-normativen, anthropologisch-optimistischen
und laizistisch-sékularen Charakter.

Dabei macht Leroux keinen Hehl daraus, dass er die Formel der Solidaritit, zu
der ihn nicht zuletzt die Sentenz des Apostels Paulus »Wir sind alle Glieder eines
selben Korpers<« (Rom 12, 4f)) inspiriert hatte, aus dem Kontext der iiberlieferten
Erbsiindenlehre bezogen hat.** Er distanziert sich aber deutlich von der restaurati-
onsphilosophischen Auslegung dieses Motivs und ihrer pessimistischen Anthropo-
logie. Stattdessen interpretiert er diesen theologischen Topos im Rahmen einer
menschheits- und fortschrittsoptimistischen Lehre von der Seelenwanderung bzw.
der Wiedergeburt des Einzelnen im ewigen Etre Infini (vgl. Leroux 1985, 144-152).
Um ein wahrhaft gliicklicher und moralischer Mensch zu werden, sei der Einzelne
dazu berufen, nicht ldnger Sklave der Familie, der Nation oder des Eigentums zu
sein, sondern / homme-Humanité, d.h. Menschheitsmensch und Teil des Etre Infini
der gesamten Menschheit zu werden, »kundgetan in unserem Bewusstsein und in
seiner ewigen Offenbarung« (ebd., 21). Und im Namen dieser Humanité soll der
Begriff der Solidaritdt, der gegenseitigen und unaufhebbaren Verbundenheit der
Menschen miteinander und mit dem goéttlichen Sein, die {iberkommenen christlich-

34 So heiit es schon im Vorwort dieser Schrift: »Der antike Mythos der jiidischen Bibel
machte uns alle solidarisch in Adam. Das Christentum wurde auf diese Solidaritdt aufge-
setzt. Jesus Christus, der Retter der Menschheit durch Ubertragbarkeit und Solidaritit
(réversibilité et solidarité), ist ein Mythos, der dem Mythos von Adam, dem Vernichter
(damnateur) seines Geschlechts durch Ubertragbarkeit und Solidaritit, korrespondiert. In
Wahrheit sind wir alle solidarisch und leben aus einem gemeinsamen Leben, oder viel-
mehr, wie Jesus sagt, aus einem einzigen Leben. Ich akzeptiere also die Idee, die diesen
Mythen zugrunde liegt; und ich bemiihe mich, deren Wahrheit durch Griinde aufzuzei-
gen, die in der Philosophie und in der Naturordnung (/’ordre naturel) liegen.« (Leroux
1985, 23; Herv. i.0.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

patriarchalen Traditionen von Mitleid und Barmherzigkeit nun durch eine horizon-
tal-reziprok angelegte menschliche Solidaritét ersetzen, die einzig den Freiheits-
und Gleichheitsambitionen der Gegenwart zu entsprechen vermdge.

Leroux sieht in diesem Sinne in jedem Menschen »ein unmittelbares Gefiihl der
Solidaritdt« (ebd., 164) angelegt, das er mit Nachdruck von der christlichen Barm-
herzigkeit abgrenzt. Denn in der iiberkommenen charité du Christianisme resultiere
die liebende Zuwendung zum anderen, die Hilfe fiir den Notleidenden nicht aus ei-
nem Gefiihl menschlicher Verbundenheit, sondern aus der Befolgung eines gottli-
chen Gebots. Die notleidenden Néchsten wiirden mithin nicht als gleichwertige
Mitglieder der Gesellschaft, sondern nur als Objekte religioser Pflichterfiillung
wahrgenommen:

»Wir liebten sie also aus Pflicht, und nicht aus einem direkten Gefiihl der Solidaritit. Auch
die Gleichheit spielte keine Rolle in dieser Barmherzigkeit, denn die einzige Gleichheit, die
dort herrschte, war allenfalls die Gleichheit des Nichts, d.h. die Gleichheit von nichtigen

Kreaturen, von Kreaturen, die vor Gott nichts zdhlen.« (ebd.)

Insofern kenne die charité du Christianisme weder die Legitimitdt der Gleichheit
aller noch die der Freiheit des Einzelnen in seinem Kampf um Selbstbehauptung
und Selbsterhalt, d.h. den berechtigten egoisme der Menschen. Vielmehr habe der
Christ, dem das diesseitige Leben als ein Tal der Trénen gilt, weder sich selbst noch
seinen Néchsten, sondern nur Gott allein zu lieben.*® Und vor diesem Hintergrund
fragt Leroux dann, ob es verwundern konne, »dass die Minderwertigsten unter den
Menschen, die Schwachen, die Armen, die Betriibten, am Ende selbst eine so un-
vollkommene Barmherzigkeit zuriickwiesen, eine Barmherzigkeit, die sie nicht er-
hob, sondern erniedrigte?« (ebd.)

Das Christentum bildet fiir Leroux insofern »eine unvollstdndige Wahrheit«, die
im Augenblick ihrer vollen Entfaltung authdre, Christentum zu sein: »Das Christen-
tum ist die groBte Religion der Vergangenheit; aber es gibt etwas GroBeres als das
Christentum: die Menschheit.« (ebd., 158) Hier gelte das allgemeine Gesetz des
Lebens, das dafiir sorge, »dass das Sein nicht nur fiir sich allein lebt, sondern fiir die
Gemeinschaft mit Seinesgleichen und mit dem Universum« (ebd., 160). Und wenn
dieses Gesetz des Lebens, »das Gesetz der untereinander solidarischen Naturen,
erst einmal als »Gesetz der Identitdt und deshalb der Identifikation von Ich und
Nicht-Ich, des einzelnen Menschen mit Seinesgleichen« (ebd., 171), tiberall be-
kannt sein werde, dann werden sich, so Leroux’ Hoffnung, alle Antinomien auflo-
sen: »Der Egoismus hort dann wirklich auf, Egoismus zu sein, um Freiheit zu wer-

35 »So stimmen alle darin tiberein, dass der letzte Ausdruck des Christentums darin besteht,
dieses Leben als ein Tal der Trinen zu betrachten, alle Kreaturen als verachtenswert und

Gott allein als wiirdig, geliebt zu werden.« (Leroux 1985, 163)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 59

den. Dieser Egoismus, oder diese Freiheit, begriindet das Recht, und dieses Recht
entpuppt sich prézise als Barmherzigkeit. Auf diese Weise wird die Barmherzigkeit
selbst zur Freiheit.« (ebd.)

An dieser Stelle kommt fiir Leroux dann auch eine planvolle Regierungspolitik
ins Spiel, denn im Unterschied zur charité, deren Taten und Werke stets freiwillig
geschihen und allein aus individuellen Tugendpflichten resultierten, gelte fiir die
solidarité mutuelle des hommes, dass man sie bewusst gestalten kann: »Nur die So-
lidaritét ist organisierbar.« (ebd., 170) Und in dem MafRe, wie sich die Einsicht aus-
breite, dass der Mensch kein isoliertes Wesen sei, nicht zu einer isolierten Familie
gehore, nicht iiber isoliertes Eigentum verfiige oder eine isolierte Stadt bewohne,
sondern immer schon in sozialen Zusammenhéngen, »in der normalen Ordnung der
Natur und des Lebens« (ebd., 172) existiere, werde auch deutlich, dass diese Ord-
nung in der Tat organisiert werden miisse; und zwar »durch die Politik und die Re-
gierung« (ebd.). Von daher gelte: »Die Politik, die die Wissenschaft von diesen
Dingen ist, nimmt sich also den Einklang des Individuums und der Menschheit zum
Prinzip; und die Manifestation dieser Wissenschaft, die Regierung, hat ihre Auf-
gabe darin, dieses Prinzip zu realisieren.« (ebd., 171)

Insofern ldsst sich festhalten, dass die erste programmatisch breit ausgearbeitete
Verwendung des Begriffs der Solidaritdt im Zusammenhang mit sozialreforme-
risch-sozialistischen Zielsetzungen auf die Arbeiten Pierre Leroux’ zuriickgeht. Le-
roux bemiiht sich aber nicht nur darum, die Politik auf eine entsprechende Praxis zu
verpflichten, wobei seine Schriften diesbeziiglich wenig konkret werden;*® er be-
miiht sich auch darum, nicht in das antihumanistische Syndrom der organologisch-
biologistischen Theoriebemiihungen seiner Zeit zu verfallen. Und in dieser Option
fiir eine dem modernen Versprechen von Freiheit und Gleichheit aller nicht entge-
genlaufenden Interpretation des Solidaritdtsmotivs liegt ohne Frage eine der beson-
deren Stérken seines Werkes. Die modernitéts- und individualitidtskompatible Linie
des neuzeitlichen Solidarititsdiskurses diirfte in Pierre Leroux tatsdchlich ihren ei-
gentlichen Urvater haben.

36 So sprach er sich uv.a., dhnlich wie Louis Blanc, fiir Arbeitszeitverkiirzungen, gerechtere
Lohne, Aufbau von Produktivassoziationen und Pensionskassen und eine nachhaltig
intervenierende Wirtschaftspolitik mit einem staatlichen Eisenbahnmonopol aus. Aller-
dings setzte er nicht auf ein »Recht auf Arbeit(, sondern auf eine bedingungslose Siche-
rung des Existenzminimums (vgl. dazu Keller 1949, 90-130). Leroux’ eigentliche Stirken
lagen aber auf den Gebieten der politischen Philosophie und der publizistischen Polemik;
vgl. etwa seine 1848 erschienene Schrift De la plutocratie, ou du gouvernement des ri-
ches (Paris: Boussac), deren erster Teil die Uberschrift trigt: >Le gouvernement de la

France est une véritable plutocratie«.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Das Epochenjahr 1848: Der Durchbruch zur >solidarité républicaine«

In den spiten 1840er Jahren sollte die Solidarititsvokabel endgiiltig Eingang in die
politisch-soziale Sprache Frankreichs finden und jene normativen Aufladungen er-
leben, die ihr bis heute ihre hohe politisch-moralische Sympathie sichern. Mit der
weiten Verbreitung der Schriften Leroux’ waren die ideenpolitischen Vorausset-
zungen gegeben, aus denen sich eine demokratisch-egalitidre Vorstellung von Soli-
daritdt entwickeln und in ihrer normativen Kraft entfalten konnte: die Idee einer —
nicht einfach gesellschaftlich vorgegebenen, sondern von den Individuen zugleich
bewusst anerkannten und frei iibernommenen — Verbundenheit freier und gleicher
Menschen im Rahmen einer demokratischen Republik. Ein solches Verstindnis von
Solidaritdt beginnt nun immer mehr, in die Rolle einer der zentralen politisch-
moralischen Leitbegriffe der politischen Moderne hineinzuwachsen und einen
gleichberechtigten Rang neben den Prinzipien von Freiheit und Gleichheit einzu-
nehmen.

Ihren eigentlichen Durchbruch erlebte die Vokabel der Solidaritit denn auch im
Kontext der Kdmpfe und Konflikte des Revolutionsjahres 1848, als sich die zuneh-
mende Enttduschung iiber die uneingeldsten Emanzipationsversprechen der biirger-
lich-liberalen Epoche immer deutlicher bemerkbar machte und die »soziale Frage«
uniibersehbar auf die Tagesordnung trat. Insbesondere in der Zeit der Februar-
Revolution, als »the air resounded with impassioned attacks upon egoism and ap-
peals to sociability« (Hayward 1959, 268), war die Formel der Briiderlichkeit allge-
genwirtig, die nun erstmals in feierlicher Form auch in die Verfassung aufgenom-
men wurde.”” Neben der omniprisenten Anrufung der fraternité ging in dieser Zeit
aber auch die weniger sentimental und dafiir stirker »wissenschaftlich< klingende
Formel der solidarité endgiiltig in die politische Sprache Frankreichs ein — und sie
begann, sich definitiv auf die linke Seite des politischen Spektrums zu schlagen und
eine fundamentale Rolle im Kampf um die Etablierung politischer und sozialer
Teilhaberechte der unterbiirgerlichen Bevdlkerungsgruppen zu spielen.

Mit der Formel der solidarité verbanden sich aber weiterhin nicht allein norma-
tiv-appellative, sondern nach wie vor vorrangig analytisch-deskriptive Bedeutungs-

37 Die berithmte Trias von Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit, die »als Teil des Slogans
Unité, Indivisibilité de la République; Liberté, Egalité, Fraternité ou la mort« schon in
der Zeit der Ersten Republik (1792-1804), etwa in der Emblematik der Armee, eine wich-
tige Rolle spielte, sollte in der Februar-Revolution erstmals einen verfassungsrechtlichen
Rang einnehmen. »Im Artikel III der am 4. November 1848 von der Nationalversamm-
lung verabschiedeten Verfassung bekannte sich die franzosische Republik dann auch of-
fiziell zu den Prinzipien der Liberté, Egalité und Fraternité.« (Ulrike Ruttmann,
Waunschbild — Schreckbild — Trugbild. Rezeption und Instrumentalisierung Frankreichs in
der deutschen Revolution von 1848/49, Stuttgart: Steiner 2001, 297; Herv. i.0.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...« | 61

gehalte. Wihrend die fraternité »ausschlieBlich als politischer, sozialer oder religio-
ser Gesinnungsbegriff geldufig« war, »der sich nicht institutionell oder rechtlich fi-
xieren léisst«,38 artikulierte sich in der Rede von der Solidaritit die Einsicht, dass die
so gesinnungsfreudig auftretende, aber soziologisch-institutionell unterbestimmte
Briiderlichkeitsrhetorik kaum dazu beitragen wiirde, wirksame sozialpolitische Re-
formprojekte auf den Weg zu bringen. So schrieb etwa der demokratische Sozialist
Louis Blanc (1811-1882) — er gilt als Begriinder der Forderung nach einem >Recht
auf Arbeit< als allgemeinem Biirger- und Menschenrecht” — im Kontext seines
Kampfes um die Errichtung von Nationalwerkstétten (ateliers nationaux) zur Ge-
wihrleistung des droit au travail u.a.:

»Die Briiderlichkeit ist nichts anderes als der poetische Ausdruck dieses Zustands der Solida-
ritdt, der aus jeder Gesellschaft eine gro3e Familie machen soll. [...] Wenn einmal die Solida-
ritdt zwischen allen Werkstétten besteht, dann wire die Voraussetzung fiir eine Ordnung ver-
wirklicht, die den Hass, die Kriege und die Revolutionen unméglich macht: dann gibe es die
Solidaritét zwischen allen Werkstitten, zwischen allen Mitgliedern der Gesellschaft.«*

»Das Prinzip der Briiderlichkeit [...], das die Mitglieder der grolen Familie als solidarisch
betrachtet, trachtet danach, die Gesellschaften eines Tages als Werk der Menschheit zu orga-
nisieren, nach dem Modell des menschlichen Korpers, dem Werk Gottes, und danach, die Re-
gierungsmacht auf freier Uberzeugung zu griinden, auf der freiwilligen Zustimmung der Her-

41
zen.«

Nachdem Blanc im Februar zum Mitglied der Provisorischen Regierung gewdihlt
worden war, erkldrte er in den erregten Debatten der Pariser Nationalversammlung
im Mai 1848: »Unser Prinzip ist dasjenige der menschlichen Solidaritét. [...] Das

38 Wolfgang Schieder, Art. Briiderlichkeit, Bruderschaft, Briiderschaft, Verbriiderung, Bru-
derliebe, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen
Sprache in Deutschland, hg. von Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck, Bd. 1,
Stuttgart: Klett 1972, 552-581 [im Folgenden: Schieder 1972], 552.

39 Blanc geiBelte die Prinzipien der liberalen Okonomie als ein >laisser faire — laisser mou-
rir< (»Das Geschehen-Lassen der Okonomen ist in Wirklichkeit ein Sterben-Lassen; zit.
nach Mauranges 1909, 97) und propagierte in fourieristischer Tradition die Umgestaltung
des Konkurrenzkapitalismus u.a. durch die Errichtung von Produktivgenossenschaften.
Dabei hielt er — anders als Fourier — die Hilfe des Staates fiir unverzichtbar und verlangte
dementsprechend die 6ffentliche Bereitstellung des Anfangskapitals; vgl. dazu Christine
Held-Schrader, Louis Blanc (1811-1882), in: Walter Euchner (Hg.), Klassiker des Sozia-
lismus, Bd. 1, Miinchen: Beck 1991, 110-120, 112.

40 Blanc, Le socialisme, droit au travail, 1848, 5 und 33; zit. nach Laurent 1991, 288.

41 Blanc, Introduction a I’Histoire de la Révolution francaise (1848), tome II, 3; zit. nach
Mauranges 1909, 93.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ist es, wovon wir tief liberzeugt sind; und wenn wir fiir die Sache des Armen plédie-
ren, so plidieren wir zugleich fiir die Sache des Reichen.«*

Ahnlich emphatische Solidarititsformulierungen sollten sich in dieser Zeit auch
bei den demokratischen Sozialisten Arnaud de 1’Ariege (1819-1878) und Mathieu
de la Drome (1808-1865) finden, die in der Nationalversammlung ebenfalls von ei-
nem durch »die Wissenschaft« aufgewiesenen »Gesetz« der solidarité humaine spra-
chen und erklérten:

»Konnten Sie sich vorstellen, dass die Gesellschaft losgelost wire von diesem Gesetz, das Sie
in der ganzen Schopfung finden [...], dem Gesetz der menschlichen Solidaritdt? Sie konnen
nicht ein Atom verriicken, ohne unmittelbar eine Erschiitterung im ganzen Universum her-
vorzurufen [...]. In den Gesellschaften ist es ndmlich so, dass man sich nicht vorstellen darf,
es konne sich auch nur eine soziale Handlung vollziehen, die nicht auf engste mit allen Hand-
lungen des 6ffentlichen Lebens verbunden wiire.«

»Die Moral und die Religion haben uns bewiesen, dass die Menschen Briider sind; die Wis-
senschaft selbst bestitigt diese Wahrheit; die Wissenschaft beweist uns, dass alle Menschen

P . 44
solidarisch sind.«

Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang auch der Manuel républicain de
I’homme et du citoyen, den der dem Freiheits- und Autonomieideal Kants verpflich-
tete Philosoph Charles Renouvier (1815-1903) im Auftrag Hippolyte Carnots, des
damaligen Ministers fiir 6ffentliche Bildung, im Jahr 1848 verfasste. Er enthilt in
seinem Anhang eine >Erkldrung der Rechte und Pflichten der Biirgers, in der es un-
ter Punkt I, 6 heif3it: »Die Solidaritét ist im Guten wie im Schlechten ein Gesetz der
Menschheit; es ist keinem Menschen gegeben, sich allein zu retten oder zu verlie-
ren; kein Mensch ist gut, intelligent oder gliicklich, solange andere leiden.«*

Auch die Tatsache, dass die demokratische Partei im Jahr 1849 ein antiroyalisti-
sches Wahlkampfkomitee mit dem neuen, bereits Erfolg verheiSenden Namen La
Solidarité républicaine griinden konnte (vgl. Zoll 2000, 24), ist ein deutliches Indiz

42 Compte rendu..., Ass. Const., séance du 6 du mai 1848, 41, T. 1; zit. nach Michel Bor-
getto, La notion de fraternité en droit public frangais. Le passé, le présent et 1’avenir de la
solidarité, Paris: Libraire générale de droit et de jurisprudence 1993 [im Folgenden: Bor-
getto 1993], 352; Anm. 1.

43 Arnaud de 1’Ariége, Compte rendu..., Ass. Const., séance du 13 septembre 1848, 991, T.
3; zit. nach Borgetto 1993, 352; Anm. 2.

44 Mathieu de la Drome, Compte rendu..., Ass. Const. , séance du 11 septembre 1848, T. 3,
951; zit. nach Borgetto 1993, 352; Anm. 3; die Ubersetzungen der letzten drei Zitate in
Anlehnung an Fiegle 2003, 89f.

45 Charles Renouvier, Manuel républicaine de I’homme et du citoyen (1848), Nouvelle édi-
tion, Paris: A. Colin 1904, 301.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...c | 63

fiir die rasante Erfolgsgeschichte, die die Solidaritdtssemantik im Kontext der
1848er-Ereignisse erlebt hatte. Einen besonderen Hohepunkt fand die Rede von der
Solidaritdt im Kontext der 1848er-Aufbriiche dann sicherlich in einer wenig be-
kannten Formulierung des sozialistischen Okonomen Constantin Pecqueur (1801-
1887), der in einem Zeitungsartikel aus dem Jahr 1850 — bereits ganz im Sinne der
spéteren Solidaristen — in einer der vielleicht gelungensten Solidaritdtsformulierun-
gen dieser Zeit notierte:

»Was ist die Solidaritit? Sie ist die natiirliche, notwendige, intime, kontinuierliche, unein-
geschrinkte und unbegrenzte Abhéngigkeit der einen von den anderen, der menschlichen
Wesen im allgemeinen, [als Bedingung, HIGK] fiir ihre intellektuelle, moralische und phy-
sische Entwicklung; fiir ihr Wohlergehen, ihre Freiheit, ihre Vollendung und ihr Gliick. [...]
Diese Abhingigkeit ist wechselseitig und unaufhorlich: vom Reichen zum Armen, vom Star-
ken zum Schwachen wie auch vom Armen zum Reichen, vom Schwachen zum Méchtigen.
Niemand kann ihr ungestraft durch die Natur der Dinge entkommen. [...] Die groBe Tatsache,
die die Sozialwissenschaft festgestellt hat, ist eben diese: das konstante Bediirfnis, das wir
aneinander haben; ein Bediirfnis, das so absolut ist, dass aus allen Mitgliedern der Gesell-
schaft ein unteilbares Ganzes wird. Diese grofle Tatsache [...] ist zugleich die Grundlage und
das Licht der Sozialwissenschaft [...]. Die Organisation der Solidaritit ist das einzige Mittel,

um wirkliche Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit zu erreichen.«*®

Insofern blieb also auch in der Ausnahmesituation der 1848er-Aufbriiche der domi-
nante Bedeutungssinn der solidarité — bei aller politisch-moralischen Aufladung —
nach wie vor der einer soziologisch-deskriptiven Beschreibung von gesellschaftli-
chen Interdependenzverhiltnissen. In diesem Sinne will sich die solidarité weiter-
hin vor allem als grand fait, als hartes Faktum sozialwissenschaftlicher Erkenntnis
verstehen, sodass die Solidaritdtsvokabel auch in der politischen Aufbruchszeit von
1848 weit davon entfernt war, lediglich als Synonym und Aquivalent des Motivs
der Briiderlichkeit zu fungieren.

Nach 1848: Von der »solidarité humaine« zur »solidarité ouvriére« — und zurtick?
In dem Male, wie die Rede von der universalen Briiderlichkeit aller Menschen

nach der blutigen Niederschlagung der proletarischen Aufstinde vom Juni 1848 ih-
re politische Naivitit verloren hatte,”’ wurde zunichst die fraternité, spiter dann

46 So in dem kurzlebigen Periodikum Le salut du peuple. Journal du science sociale in der
Ausgabe vom 10. Januar 1850; zit. nach Borgetto 1993, 353; Anm. 2.
47 Hatte sich etwa der junge Karl Marx 1844 in Paris noch bewundernd iiber die gelebte fra-

ternité der franzosischen Arbeiter geduBlert [»Die Gesellschaft, der Verein, die Unterhal-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

auch die solidarité im Sinne proletarischer Selbstorganisation immer mehr zu einem
spezifischen Leitbegriff der Arbeiterbewegung. Sie avancierte zur grundlegenden
Selbstverstandnisformel einer allmahlich selbstbewusst werdenden Arbeiterschaft,
die sich trotz fortbestehender Gewerkschaftsverbote nicht nur in zahlreichen Streik-
aktivititen und Selbsthilfevereinen artikulierte, sondern zunehmend auch nach
staatlicher Sozialreform verlangte. Dabei begann die solidarité die Briiderlichkeits-
rhetorik zunehmend zu ersetzen; wohl nicht zuletzt deshalb, weil das neue Wort die
Moglichkeit erdffnete, »auch eine nicht-normative Verbindung durch direkte Ko-
operation, Abhédngigkeit und Gemeinsamkeit der Interessen« (Wildt 1995, 1006)
zum Ausdruck zu bringen. Es lieB sich insofern fiir die Beschreibung der sozialen
Selbstorganisationsprozesse der Arbeiterschaft im Sinne einer klassenspezifisch an-
gelegten »Kampf- und Interessensolidaritdt« verwenden; einer Arbeitersolidaritét,
die in den sich industrialisierenden Landern nun iiber Frankreich hinaus in immer
stirkerem Mafle ganz Europa — und nicht zuletzt auch Deutschland — erfassen soll-

43
te.

tung, die wieder die Gesellschaft zum Zweck hat, reicht ihnen hin, die Briiderlichkeit der
Menschen ist keine Phrase, sondern Wahrheit bei ihnen, und der Adel der Menschheit
leuchtet uns [...] entgegen.« (Karl Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte aus
dem Jahre 1844, in: Marx/Engels: Werke, Ergédnzungsband, Erster Teil, Berlin 1973, 465-
588, 554, 576)], so sollte er im Riickblick auf die blutige Niederschlagung des Juni-
Aufstandes der Pariser Arbeiterschaft im Jahre 1850 sarkastisch notieren: »Alle Royalis-
ten verwandelten sich damals in Republikaner und alle Millionére von Paris in Arbeiter.
Die Phrase, welche dieser eingebildeten Authebung der Klassenverhéltnisse entsprach,
war die fraternité, die allgemeine Verbriiderung und Briiderschaft«; und diese galt ihm
nun als »gemiitliche Abstraktion von den Klassengegensitzen, als »schwérmerische Er-
hebung iiber den Klassenkampf« (Karl Marx, Die Klassenkdmpfe in Frankreich 1848 bis
1850 (1850), in: Marx/Engels: Werke 7, Berlin 1960, 9-107, 21; Herv. 1.0.). Schon 1846
hatte sich auch Friedrich Engels {iber das »Gestohn von Briiderlichkeit« (Friedrich En-
gels, Brief an das kommunistische Korrespondenz-Komitee in Briissel vom 23.10.1846,
in: Marx/Engels: Werke 27, Berlin 1963, 60-64, 63) mokiert; und beide gemeinsam hat-
ten 1847 »nach ihrem Eintritt in den »Bund der Gerechten< und dessen Umformung in
den »>Bund der Kommunistenc [...] dessen alte Parole »Alle Menschen sind Briider< durch
das klassenkdampferische >Proletarier aller Lander vereinigt euch!«« (Schieder 1972, 577)
ersetzt.

48 So klagten franzdsische Arbeiter im Wahlkampf des Jahres 1864 in einem gemeinsamen
Manifest neben der politischen Gleichberechtigung auch Koalitionsfreiheit und genossen-
schaftliche Sicherung gegen Arbeitslosigkeit ein; und zwar mit dem Hinweis darauf, dass
sie »keine Bildung und kein Kapital haben« und deshalb »nur durch die Freiheit und die
Solidaritét den egoistischen und unterdriickerischen Anforderungen widerstehen kdnnen«

(so nach Proudhon, De la capacité politique des classes ouvrieres, Paris 1924, 410f.; zit.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 65

Allerdings blieb die Solidaritit auch in diesen Kontexten keineswegs exklusiv
auf die Arbeiterschaft beschrinkt. So sollte etwa Wilhelm Liebknecht (1826-1900),
eine der fiihrenden Personlichkeiten der sozialistischen Arbeiterbewegung in
Deutschland, im Jahr 1871 mit deutlich universalistischem Anspruch erkldren: »Der
Begriff der allgemeinen menschlichen Solidaritdt ist der hochste Kultur- und Mo-
ralbegriff; ihn voll zu verwirklichen, das ist die Aufgabe des Sozialismus.«* Dabei
fallt allerdings auf, dass Liebknecht — anders als die franzosische Begriffstradition —
kaum weiterfilhrende systematische Reflexionen zur Kategorie der Solidaritét préa-
sentiert und an einer >soziologischen«< Theoretisierung dieses Begriffs wenig inter-
essiert ist, obwohl er den Terminus keineswegs nur agitatorisch verwendet. So be-
tont er, dass sich schon in der >Goldenen Regel¢, diesem alten »Fundamentalsatz al-
ler Moral«, die Einsicht artikuliere, »dafl die Menschen solidarische Interessen ha-
ben, auch wenn diese Solidaritdt [...] anfangs nur fiir den engsten Kreis der Ange-
horigen galt«. Heute kdnne und miisse man dariiber hinaus aber festhalten: »Jeder
Einzelne hat sein Theil beigetragen zu der Summe der aufgespeicherten Kulturer-
rungenschaften.« (Liebknecht 1891, 18; Herv. i.0.) Eine iiber diese kursorischen
Hinweise hinausgehende systematische Rezeption und Fortfithrung des franzosi-
schen Solidaritétsbegriffs findet sich bei ihm jedoch nicht.

Das Konzept der Solidaritét, das diesseits des Rheins in nichtsozialistischen
Kontexten kaum je zur Sprache kam, sollte auch in den Schriften von Karl Marx
(1818-1883) und Friedrich Engels (1820-1895) nicht prominent verwendet werden.
Systematisch spielt es bei ihnen kaum eine Rolle;** und in politisch-agitatorischen

nach Zoll 2000, 54). Auch die im gleichen Jahr gegriindete Internationale Arbeiter-
Assoziation (IAA), die >Erste Internationale<, sprach in diesem Sinne in ihrem provisori-
schen Reglement von einer »Solidaritit zwischen den Arbeitern der verschiedenen Berufe
in jedem Land und von einer briiderlichen Union zwischen den Arbeitern der verschiede-
nen Lénder« (zit. nach Schieder 1972, 578).

49 Wilhelm Liebknecht, Zu Schutz und Trutz. Festrede gehalten zum Stiftungsfest des
Crimmitschauer Volksvereins am 22. Oktober 1871, 6. Aufl., Berlin: Vorwérts 1891 [im
Folgenden: Liebknecht 1891], 18; Herv. i.0. [Auf diese Fundstelle hat Wildt 1995, 1007
aufmerksam gemacht.] Dem Thema der Solidaritit wird in dieser Rede aber nur ein sehr
knapper Abschnitt gewidmet.

50 Als fritheste Verwendung« der Solidaritdtsvokabel unter den raren Textstellen bei Marx,
der den Begriff in der Zeit seines ersten ldngeren Paris-Aufenthalts (zwischen 1843 und
1845) kennengelernt haben diirfte, verweist Reisz 2006, 121 auf eine Passage aus der
zwischen 1845 und 1846 von Marx und Engels gemeinsam verfassten Deutschen Ideolo-
gie. Dort ist mit Blick auf die kommende kommunistische Gesellschaft, in der erstmals
»die originelle und freie Entwicklung der Individuen keine Phrase« sein werde, von ei-
nem »Zusammenhang der Individuen« die Rede, »der teils in den dkonomischen Voraus-

setzungen besteht, teils in der notwendigen Solidaritdt der freien Entwicklung Aller, und

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Kontexten verwenden sie diese Formel ebenfalls nur selten und »im wesentlichen
erst ab der Zeit der Pariser Kommune« (Wildt 1995, 1006).51

Ferdinand Lassalle: Von der >gewerblichen Selbststindigkeit« zur »Solidaritdt in
der Freiheit

Mit theoretisch-systematischen Anspriichen wird die Rede von der Solidaritdt im

Kontext der Arbeiterbewegung am ehesten noch von Ferdinand Lassalle (1825-

1864) in Anspruch genommen, ohne dass es hier zur Entwicklung einer eigenstdn-
digen sozialistischen Solidaritdtstheorie gekommen wire. Lassalle, die zentrale
Griindungsfigur des Allgemeinen Deutschen Arbeiter-Vereins und der deutschen
Sozialdemokratie, verwendet die Solidaritdtsvokabel — wenn auch nur gelegentlich
— seit den frithen 1860er Jahren; und zwar ebenso im politisch-normativen Sinne ei-

ner >Solidaritit der Interessen< der arbeitenden Menschen wie im analytisch-

deskriptiven Sinne als Chiffre fiir die zunehmenden sozialen Interdependenzen ar-
beitsteiliger Gesellschaften.™

51

52

endlich in der universellen Betéitigungsweise der Individuen auf der Basis der vorhande-
nen Produktivkrifte« (Karl Marx/Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie (geschrieben
1845/46), in: Marx/Engels: Werke 3, Berlin 1958, 9-530, 424f.).

So bekennt sich der 54-jahrige Marx — im Riickblick auf die Erfolge und das Scheitern
der Pariser Kommune — am Ende seiner Rede auf dem Haager Kongress der Arbeiter-
Internationale vom September 1872 zur Solidaritét als »>Grundprinzip der Internationale«
und erklért feierlich, »besténdig daran arbeiten« zu wollen, »unter allen Arbeitern diese
fiir die Zukunft so fruchtbringende Solidaritit zu begriinden«, denn: »Die Umwélzung
muf solidarisch sein, das lehrt uns das grofe Beispiel der Pariser Kommune, die deswe-
gen gefallen ist, weil es in allen Zentren, in Berlin, in Madrid etc. zu keinerlei groflen re-
volutiondren Bewegungen gekommen war, die dieser machtvollsten Erhebung des Pariser
Proletariats ebenbiirtig wiren.« (zit. nach Marx/Engels: Werke 18, Berlin 1962, 159-161,
161). Dass die Kategorie der Solidaritdt im marxistischen Denken theoretisch kaum eine
ernstzunehmende Rolle spielt, wird auch daran deutlich, dass ein entsprechendes Stich-
wort im urspriinglich aus Frankreich stammenden achtbandigen Kritischen Wérterbuch
des Marxismus (hg. von George Labica; dt: Berlin: Argument 1983-1989) fehlt.

Andreas Wildt urteilt sogar, dass die Formel der Solidaritét durch die Reden Lassalles
»zum Zentralbegriff der programmatischen Selbstverstindigung der deutschen Arbeiter-
bewegung« (Wildt 1995, 1007) avanciert sei. Allerdings findet sich die Vokabel der Soli-
daritit bei Lassalle nur gelegentlich (im Arbeiterprogramm etwa nur einmal!) — und ist
allein schon deshalb weit davon entfernt, bei ihm als zentraler Schliisselbegrift zu fungie-

ren.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 67

So spricht er in seinem Arbeiterprogramm aus dem Jahr 1862 von der >Solida-
ritdt der Interessen< der Menschen, wenn er »der sittlichen Idee der Bourgeoisie« die
ysittliche Idee des Arbeiterstandes< gegeniiberstellt:

»Die sittliche Idee der Bourgeoisie ist diese, da} ausschlieBend nichts andres, als die unge-
hinderte Selbstbetdtigung seiner Krifte jedem einzelnen zu garantieren sei. Wéren wir alle
gleich stark, gleich gescheit, gleich gebildet und gleich reich, so wiirde diese Idee als eine
ausreichende und sittliche angesehen werden kénnen. Da wir dies aber nicht sind und nicht
sein konnen, so ist dieser Gedanke nicht ausreichend, und fiihrt deshalb in seinen Konsequen-
zen notwendig zu einer tiefen Unsittlichkeit. Denn er fiihrt dazu, daf der Stirkere, Gescheite-
re, Reichere den Schwicheren ausbeutet und in seine Tasche steckt.

Die sittliche Idee des Arbeiterstandes dagegen ist die, daB3 die ungehinderte und freie Betéti-
gung der individuellen Kréfte durch das Individuum noch nicht ausreiche, sondern daf zu ihr
in einem sittlich geordneten Gemeinwesen noch hinzutreten miisse: die Solidaritdt der Inter-
essen, die Gemeinsamkeit und die Gegenseitigkeit in der Entwicklung.

Entsprechend diesem Unterschiede faft die Bourgeoisie den sittlichen Staatszweck so auf: er
bestehe ausschlieBlich und allein darin, die personliche Freiheit des einzelnen und sein Eigen-
tum zu schiitzen. Das ist eine Nachtwichteridee, meine Herren [...]. Ganz anders, meine Her-
ren, falit der vierte Stand den Staatszweck auf, und zwar falt er ihn so auf, wie er in Wahrheit
beschaffen ist. [...] Der Staat ist es, welcher die Funktion hat, diese Entwicklung der Freiheit,
diese Entwicklung des Menschengeschlechts zur Freiheit zu vollbringen.« (Lassalle 1948a,
47f)

Klingt die Rede von der Solidaritit hier noch eher programmatisch-plakativ, so soll-
te Lassalle in seinem 1864 erschienenen Herr Bastiat-Schulze von Delitzsch™, einer
scharfen Kampfschrift gegen Hermann Schulze-Delitzsch (1808-1883), den Be-
griinder des liberalen Genossenschaftswesens, die »sittliche Idee des Arbeiterstan-

53 Ferdinand Lassalle, Arbeiter-Programm. Uber den besonderen Zusammenhang der ge-
genwirtigen Geschichtsperiode mit der Idee des Arbeiterstandes (1862), in: Ders., Arbei-
ter-Programm. Offenes Antwortschreiben, hg. von August Skalweit, Frankfurt/M.: Klos-
termann 1948, 15-52 [im Folgenden: Arbeiterprogramm: Lassalle 1948a; Offenes Ant-
wortschreiben: Lassalle 1948b]. Lassalle kommt hier auch auf die Arbeitsteilung zu spre-
chen (ebd., 24-27); allerdings verwendet er die Solidaritatsvokabel in diesem Zusammen-
hang ebensowenig wie Marx, Engels oder Liebknecht. Auch im Offenen Antwortschrei-
ben findet sich dieser Begriff nicht.

54 Ferdinand Lassalle, Herr Bastiat-Schulze von Delitzsch. Der 6konomische Julian oder:
Kapital und Arbeit (1864); zit. nach: Gesammelte Reden und Schriften, hg. u. eingeleitet
von Eduard Bernstein, Bd. V, Berlin: Cassirer 1919 [im Folgenden: Lassalle 1919]. Las-
salle hat diese Schrift iibrigens »dem deutschen Arbeiterstande und der deutschen Bour-

geoisie« zugleich gewidmet.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

des< zu einem gewissermafien postliberalen Konzept der >Freiheit in der Solidaritét«
ausbauen, das durchaus eine gewisse Nédhe zu den solidaristischen Theoriedebatten
im Frankreich der Jahrhundertwende aufweist.

Wihrend sich Lassalle fiir die Einfithrung von Produktivassoziationen mit staat-
licher Unterstiitzung einsetzte, mit denen »der Arbeiterstand sein eigener Unter-
nehmer« (Lassalle 1948b, 70) werden sollte,” plidierte der ehemalige Patrimonial-
richter Hermann Schulze aus Delitzsch, der 1861 zu den Griindungsmitgliedern der
liberalen Fortschrittspartei gehérte, in seinem Arbeiterkatechismus™ fiir die Einrich-
tung von freiwilligen Einkaufs- und Absatzgenossenschaften; und zwar durch die
»sociale Selbsthiilfe in unsern Vereinen« (Schulze-Delitzsch 1863, 128; Herv. i.0.).
Er verband damit die Hoffnung, dass von Verelendung bedrohte Kleinwarenprodu-
zenten, aber auch eigentumslose Arbeiter auf diese Weise ihre 6konomischen Exis-
tenzgrundlagen — unabhingig von >Staatshiilfec’’ — aus eigenen Kriften nachhaltig

55 In der Schrift Offenes Antwortschreiben an das Central Comité zur Berufung eines All-
gemeinen Deutschen Arbeiter-Congresses zu Leipzig (1. Mérz 1863) bringt Lassalle seine
Idee der Produktivassoziationen der Arbeiter gegen die Genossenschaftskonzeption
Schulze-Delitzschs in Stellung. Von ihnen erhoffte er sich »die Aufhebung des Unter-
nehmergewinns in der friedlichsten, legalsten und einfachsten Weise« (Lassalle 1948b,
70). Lassalle forderte dazu >100 Millionen Thaler Staatsunterstiitzung« (vgl. Liebknecht
1891, 35), was Marx zu einer spottischen Warnung vor »der Einbildung Lassalles« veran-
lasste, »dafl man mit Staatsanlehn ebenso gut eine neue Gesellschaft bauen kann wie eine
neue Eisenbahn!« (Kar! Marx, Randglossen zum Programm der deutschen Arbeiterpartei
(1875), in: Marx/Engels: Werke 19, Berlin 1962, 15-32, 26)

56 Hermann Schulze-Delitzsch, Capitel zu einem deutschen Arbeiterkatechismus. Sechs
Vortrdge vor dem Berliner Arbeiterverein, Leipzig: Ernst Keil 1863 [im Folgenden:
Schulze-Delitzsch 1863]. Schulze hatte in seinem Heimatort Delitzsch im Sommer 1849
zunéchst eine entsprechende Assoziation fiir selbstandige Tischler und wenig spéter fiir
Schuhmacher zum Zweck der gemeinsamen Materialbeschaffung gegriindet. Schon in
dieser Zeit hatte er sich gegen die Assoziationsideen der Berliner Beschliisse der »Deut-
schen Arbeiterverbriiderung« von 1848 ausgesprochen und gegen die Uberbetonung »der
Verbriiderung, der Solidaritdt aller fiir alle« die »Berechtigung der Individualitit gegen-
iiber der Hingebung an die Gesamtheit« betont (Hermann Schulze-Delitzsch, Mittheilun-
gen liber gewerbliche und Arbeiter-Assoziationen, Leipzig: Keil 1850; zit. nach Frolinde
Balser, Sozial-Demokratie 1848/49-1863. Die erste deutsche Arbeiterorganisation »All-
gemeine deutsche Arbeiterverbriiderung« nach der Revolution, Textband, Stuttgart: Klett
1962, 99).

57 Alle Vorstellungen einer >Staatshilfe« weist Schulze-Delitzsch — nicht zuletzt aus morali-
schen Griinden — entschieden zuriick. Denn wenn man die arbeitenden Klassen an eine
Unterstiitzung aus 6ffentlichen Mitteln gewdhne, bringe man sie endgiiltig dazu, dass sie

»von der Authiilfe durch eigene Kraft absehn; hat man sie zu Anwértern auf das Almosen

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»yDAS KALTE, STAHLHARTE WORT...c | 69

verbessern konnten. Auf diese Weise sollten sie auch unter den erschwerten Kon-
kurrenzbedingungen der Fabriken noch oder wieder in der Lage sein, »sich je zur
gewerblichen Selbststindigkeit emporzuarbeiten« (ebd., 74f.), denn, so Schulze-
Delitzsch: »Darauf, daB3 Jeder die Folgen seines Thuns und Lassens selbst trage und
sie nicht Andern aufbiirde, auf der Selbstverantwortlichkeit und Zurechnungsfihig-
keit beruht die Moglichkeit alles gesellschaftlichen Zusammenlebens der Men-
schen, sowie des Staatsverbandes.« (ebd., 6; Herv. i.O.)58

Lassalles Widerspruch gegen Schulze-Delitzsch entziindete sich vor allem an
dessen Postulat der »0konomischen Selbstdndigkeit«, d.h. an der Frage, ob ange-
sichts der >heutigen Zusténde« ein derartiges Leitbild {iberhaupt noch realitétstaug-
lich sei.” Dabei weist er insbesondere die von Schulze-Delitzsch vorgenommene
Gleichsetzung der >Pflicht zur Selbstsorge< mit der »Verweisung eines jeden auf
sich selbst« zuriick.”” Dies konne namlich nur in dem MaBe gelten, wie man »von

heruntergesetzt, dann ist’s mit ihrer Bildungsfahigkeit, ihrer Strebsamkeit und Thatkraft,
ihrem sittlichen Halt vorbei, dann schwindet die Selbstachtung, und an eine wirkliche
Hebung ihres Standes ist nicht mehr zu denken« (Schulze-Delitzsch 1863, 79). Am Ende
wiirde ein »socialer Staat, wie ihn die Sozialisten fordern, nur »die Gleichheit des
Elends« (ebd., 89; Herv. i.0.) herstellen und »ein Paradies fir Schwache und Tauge-
nichtse« (ebd., 88) sein, »wihrend Tiichtige und Geschickte, Menschen mit Unterneh-
mungsgeist und Thatkraft dadurch in ihrem Aufschwunge gehemmt und gehindert wer-
den, sich zu wirthschaftlichen Zustéinden emporzuschwingen, wie sie ihren Leistungen
und Bediirfnissen gemaf sind« (ebd., 88f.).

58 Vgl. zum Selbstverstindnis des Genossenschaftsprogramms von Schulze-Delitzsch vor
allem Rita Aldenhoff-Hiibinger, Schulze-Delitzsch. Ein Beitrag zur Geschichte des Libe-
ralismus zwischen Revolution und Reichsgriindung, Baden-Baden: Nomos 1984, bes. 80-
96. Die Autorin weist u.a. darauf hin, wie sehr Schulze hier »an dem Bild einer vorindus-
triellen, noch vorwiegend handwerklich strukturierten >einfachen Marktgesellschaft««
orientiert war, »deren wesentliches Kriterium die Konkurrenz zwischen Gleichen war.
[...] Er nahm gegeniiber der sich herausbildenden Industriegesellschaft in gewisser Weise
eine »naive« Haltung ein« (ebd., 94f.) und hatte »keine moderne, industrielle Massenge-
sellschaft vor Augen, sondern eine Gesellschaft mit noch sehr gering entwickelter Indus-
trie« (ebd., 96).

59 So wirft er Schulze-Delitzsch etwa vor: »Sie schildern den Arbeitern ihren eigenen Stand
als — eine Welt von lauter Unternehmern! [...] Sie 16sen die soziale Frage viel schneller
und widerstandsloser als ich — auf dem Papier! Sie eskamotieren alle Arbeiter und ver-
wandeln sie in Unternehmer — auf dem Papier!« (Lassalle 1919, 95f.; Herv. 1.0.)

60 Schulze-Delitzsch hatte in seinem Arbeiterkatechismus als »ersten Hauptgrundsatz fiir die
Stellung des Einzelnen zur menschlichen Gesellschaft hinsichtlich seiner Existenzfrage«
feierlich festgehalten: »die Pflicht zur Selbstsorge, die Verweisung eines jeden auf sich
selbst« (Schulze-Delitzsch 1863, 5f.; Herv. 1.0.).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

dem Menschen der Natur gegeniiber, von dem isolierten Menschen« spreche. Was
fiir »Robinson Crusoe auf seiner einsamen Insel« gelte, gelte aber nicht fiir den
Einzelnen »innerhalb der menschlichen Gesellschaft« (Lassalle 1919, 45); und
schon gar nicht gelte es im hocharbeitsteilig organisierten Fabrikzeitalter. Wenn
man die »Pflicht zur Selbstsorge« nicht nur juristisch, sondern auch 6konomisch in
einem individualistischen Wahrnehmungsmuster interpretieren wolle, dann miisse
man ndmlich zundchst nachweisen, dass die Individuen auch unter dem Einfluss
heutiger gesellschaftlicher Einrichtungen wie »Tauschwert, Geld, Kredit, Kapital,
Konkurrenz, Lohnarbeit, Grundrente etc. [...] in derselben nur von ihrer Individuali-
tdt abhingigen Lage bleiben, wie in der Abstraktion des Naturzustandes« (ebd.,
45f.). Weil ein solcher Nachweis aber unmdoglich sei, werde auch der »an sich in
gewissem Sinne ganz richtige Satz von der >Pflicht zur Selbstsorge« falsch und lii-
genhaft« (ebd., 48). Denn diese und die ausschlieSliche »Verweisung eines jeden
auf sich selbst¢ seien in der heutigen Gesellschaft »zwei himmelweit verschiedene
Dinge« (ebd., 49).

Fiir Lassalle macht erst die heutige, »ausschlieBlich auf Tauschwerte« gerichtete
Organisation der Arbeit, die ihm als »die Quelle des groBen Reichtums und zu-
gleich der grolen Armut unserer heutigen Gesellschaft« gilt, die Lage des Arbeiter-
standes »so liberaus traurig und ungewifl«. Denn »jemand, der sich die Hauptnah-
rungsmittel fiir den eigenen Bedarf selbst produziert, kann nie so schnell und tief
ins Elend gestolen werden, wie jemand, der, wie unsere Arbeiter, ohne die gering-
ste Widerstandskraft eines Kapitals téglich mit Haut und Haar auf dem Weltmarkt
liegt und von jeder Zuckung desselben abhéingt« (ebd., 102). Hier liberwiege nim-
lich »die Summe der nicht wilbaren Umsténde [...] jederzeit unendlich die Summe
der wiflbaren Umstidnde« (ebd., 60), sodass das Wohl und Wehe zahlloser Arbeiter
nicht von ihrer individuellen Leistung, sondern von den Zufillen einer fiir sie un-
iberschaubaren Weltdkonomie abhédngt. Direkt an Schulze-Delitzsch gerichtet,
schreibt Lassalle in diesem Zusammenhang: »Nun werden Sie vielleicht, bei
ernstlicher Bemiihung begreifen, Herr Schulze, da3, wo der Zufall herrscht, die
Freiheit des Individuums aufgehoben ist. Sie werden begreifen, daB der Zufall
nichts anderes ist, als die Aufhebung aller »Selbstverantwortung und Zurechnungs-
fahigkeit< und somit aller Freiheit.« (ebd., 58)

Im Unterschied zum Recht, fiir das »jede einzelne Handlung das Produkt der
individuellen Willensfreiheit« (ebd., 56) sei, sei die Okonomie, so Lassalle, »das
Gebiet der gesellschaftlichen Zusammenhinge, also das Gebiet der Solidaritdt oder
Gemeinsamkeit« (ebd.),” denn hier werde jeder von Entwicklungen und Ereignis-
sen getroffen, die er in keiner Weise verursacht hat:

61 Dabei sei es »einer der Grundwiderspriiche der heutigen Gesellschaft«, dass »die grof3e
Produktion« mittlerweile ldngst »eine gemeinsame, kooperative ist«, wiahrend »die Dis-

tribution (die Verteilung der erzeugten Produkte) keine gemeinsame, sondern eine indivi-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»DAS KALTE, STAHLHARTE WORT.. . | 71

»Wenn z.B. heute die Rosinenernte in Korinth und Smyrna oder die Getreideernte im Missis-
sippital, in den Donaulédndern oder der Krim sehr reichlich ausgefallen ist, so verlieren die
Korinthenhéndler in Berlin und Koln, sowie die Getreidehéndler, welche grole Vorrite zu
den fritheren Preisen auf Lager haben, vielleicht die Halfte ihres Vermdgens. Ist umgekehrt
unsere Getreideernte schlecht ausgefallen, so verlieren in diesem Jahre die Arbeiter die Hélfte
ihres Arbeitslohnes und mehr, der zwar im Geldausdruck derselbe bleibt, aber ihnen nur einen
um so viel geringeren Teil von Nahrungsmitteln beschaffen kann. [...] Ist gar die Baumwoll-
ernte im Siiden der Vereinigten Staaten missraten oder stockt die Zufuhr aus einem anderen
Grunde, so kommen in England, Frankreich, Deutschland die Arbeiter in den Baumwollgarn-
spinnereien und Kattunfabriken in Massen auf3er Brot und Tétigkeit. [...] Jede neue mechani-
sche Erfindung [...] entwertet Massen fertiger Warenvorréte derselben Art. [...] Ja, keine neue
Eisenbahn kann angelegt werden, ohne Grundstiicke, Hauser und Geschifte an diesem Ort
und an dem Tor des Ortes, wo sie angelegt wird, auf das Soundsovielfache ihres Preises zu
steigern und Grundstiicke, Hauser und Geschifte an einem anderen Orte oder am entgegenge-
setzten Tor desselben Ortes auf lange zu entwerten.

Diese Reihe von Beispielen, die ins Millionenfache vermehrt und spezialisiert werden kann,
zeigt ihnen, Herr Schulze, wie wahr es ist, da3 auf ékonomischem Gebiet, im Gegensatz zum
Rechtsgebiete, jeder verantwortlich ist fiir das, was er nicht getan hat.« (ebd., 53-56; Herv.
i.0.)

Diesen Phénomenen einer durch Arbeitsteilung bedingten und permanent zuneh-
menden 6konomisch-gesellschaftlichen »Solidaritdt« kdnne man, so Lassalle, heute
nicht mehr entkommen. Direkt an Schulze-Delitzsch gewandt, betont er deshalb:

»Die menschliche Gemeinsamkeit, die Solidaritdt ldsst sich verkennen, Herr Schulze, aber sie
lasst sich nicht aufheben! Wenn also gesellschaftliche Einrichtungen existieren, welche diese
Solidaritét nicht anerkennen und regeln, so existiert diese Solidaritiat deshalb nichtsdestowe-
niger fort, aber sie kommt nur als eine ihre Verkennung rdchende rohe Naturmacht, als ein
Schicksal zum Vorschein, welches Ball spielt mit der vermeintlichen Freiheit des auf sich an-
gewiesenen einzelnen. Der eine wird hoch aufgeschnellt in diesem Spiel, das unbekannte und
um so mehr unbeherrschte Méchte mit ihm treiben, hoch hinauf in den Schof3 des Reichtums;
hundert andere werden tief hinabgestiirzt in den Abgrund der Armut, und das Rad der gesell-
schaftlichen Zusammenhdnge geht umpragend und zerquetschend iiber sie und ihre Handlun-
gen, Uiber ihren Fleil und ihre Arbeit hinweg. Der Zufall spielt Ball und die Menschen sind es,
die in diesem Spiel als Bille dienen.« (ebd., 57f.; Herv. 1.0.)

Mit Unterstiitzung des Staates konne es aber, so Lassalles Hoffnung, einer breiten
Bewegung von Arbeiter-Assoziationen gelingen, »im Laufe der Entwicklung dieses

duelle« bleibe, in der das Produkt »in das individuelle Eigentum des Unternehmers«

iibergehe, »der es fiir seinen alleinigen Gewinn verwertet« (Lassalle 1919, 79f.).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Schalten des Zufalls zu beschrinken und aufzuheben, ihn, soweit er nicht iiberhaupt
zu beseitigen [ist], auf die Gesamtheit aller zu verteilen und so das erdriickende
Gewicht, mit welchem er sich sonst auf die Einzelnen stiirzt, fiir alle unfiihlbar zu
machen«. Und wieder direkt Schulze-Delitzsch ansprechend ergénzt er: »Sie wer-
den vielleicht begreifen, dall diejenigen, welche dieses wollen, mit dieser Beseiti-
gung des Zufalls, mit dieser verniinftigen Beriicksichtigung des Gemeinsamen und
Solidarischen, welches sich nur verkennen, nicht aber durch Verkennen aufheben
1a8t, die Zurechungsfihigkeit, Selbstverantwortung und Freiheit der Einzelnen erst
herstellen, nicht aufheben wollen; daB} sie ihr erst Raum und Boden schaffen wollen,
sich verniinftig zu betdtigen, wihrend sie jetzt von den als rohe Naturmacht auftre-
tenden gesellschaftlichen Zusammenhdngen erdriickt und verschlungen wird.«
(ebd., 58; Herv. 1.0.)

Statt also mit einem historisch ldngst obsolet gewordenen friihliberalen Auf-
bruchspathos die Arbeiter zu »Selbstverantwortlichkeit« und »Selbststdndigkeit« auf-
zurufen,62 suche die heutige Zeit, so Lassalle, nach »Solidaritét in der Freiheit«. Und
in diesem Sinne kann er resiimierend erkléren:

»Die gesamte alte Welt und ebenso das ganze Mittelalter bis zur franzdsischen Revolution
von 1789 suchte die menschliche Solidaritit oder Gemeinsamkeit in der Gebundenheit oder
Unterwerfung. Die franzdsische Revolution von 1789 und die von ihr beherrschte Ge-
schichtsperiode, von dieser Gebundenheit mit Recht emport, suchte die Freiheit in der Aufls-
sung aller Solidaritiat und Gemeinsamkeit. Sie behielt damit nicht einmal die Freiheit, sondern
nur die Willkiir in der Hand. Denn Freiheit ohne Gemeinsamkeit ist Willkiir. Die neue, die
jetzige Zeit sucht die Solidaritdt in der Freiheit. Das ist in Kiirze der bisherige Verlauf und
Sinn der Geschichte!« (ebd., 51f.; Herv. i.0.)

62 Lassalle spricht hier von einem »geistigen Anachronismus«: »Die sogenannte biirgerliche
Weltperiode [...] ist im Ablaufen begriffen, und in naivster Verwechslung das Ende einer
Periode fiir ihren Anfang nehmend, glaubt unsere Bourgeoisie Frithlingswehen und

Knospendurchbruch in sich zu verspiiren!« (Lassalle 1919, 23f.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Solidarité sociale in der franzosischen
Soziologie

2.0 EINLEITUNG: EINE SZIENTISTISCHE
KRISENWISSENSCHAFT

Der in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts entstehende politisch-soziale Begriff
der Solidaritdt wurde in seinen verschiedenen Entstehungskontexten also vor allem
zur Auszeichnung »unerbittlich geltender<, vom Willen und Bewusstsein der Indivi-
duen unabhéngiger, nicht zu ihrer Disposition stehender GesetzméBigkeiten histo-
risch-gesellschaftlicher Natur verwendet. Er setzt damit einen scharfen Gegenak-
zent zum voluntaristischen Artifizialismus der Aufklarungsphilosophie des 18.
Jahrhunderts, der das Gestaltungs- und Veranderungspathos des Projekts der politi-
schen Moderne gehorig konterkariert. Und dieser »kalte(, sachlich-neutrale, moral-
und gefiihlsfreie Solidaritétsbegriff blieb auch bestehen, nachdem die Rede von der
Solidaritdt — im Kontext des Revolutionsjahres 1848 — eine erhebliche moralische
Aufwertung erfuhr, sich mit demokratisch-sozialen Idealen universaler Freiheit und
Gleichheit verband und sich den Kampf gegen die grassierenden sozialen Un-
gleichheiten auf die Fahne schrieb. Der nun entstehende politisch-moralische
»Wiérmestrom« der Solidarititssemantik, der ihren bis heute anhaltenden Siegeszug
priagen und dazu fiihren sollte, dass die antihumanistisch-»kalte« Grundbedeutung
des Solidaritdtskonzepts gegenwirtig in Vergessenheit geraten ist, dnderte jedoch
nichts daran, dass die Solidaritdtsdiskurse des 19. Jahrhunderts in hohem Maf3e von
der deskriptiven Niichternheit dieses Begriffs geprigt blieben, der zunéchst »nichts
von Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit< (Kurt Eisner) an sich hatte. SchlieBlich ist
auch in der sozialistischen Arbeiterbewegung priasent geblieben, dass der Rekurs
auf die Solidaritdt nicht auf die Belebung emphatischer Gefiihle einer universalisti-
schen Menschheitsmoral zielt, sondern vor allem auf die kognitive Einsicht in ge-
meinsam geteilte gesellschaftliche Benachteiligungen, in méichtige soziale Herr-
schaftsbeziehungen und Interdependenzverhiltnisse, denen die Einzelnen nicht al-
lein und individuell, sondern nur im organisierten Kontext gemeinschaftlichen

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Handelns erfolgreich Widerstand leisten konnen. Auch hier also bleibt — aller
kédmpferischen Aufladung in der Rhetorik der Arbeiterbewegung zum Trotz — die
soziale de facto-Solidaritdt des historisch-gesellschaftlichen Zusammenhangs wei-
terhin die zentrale Bedeutungsschicht des Solidaritétskonzepts.

Der >kalte< Traditionsstrang der Solidaritdtssemantik sollte dann auch — in deut-
licher Kontinuitét zu ihren frithen Motiven in der Literatur der Restaurationsphilo-
sophie — die in der Mitte des 19. Jahrhunderts entstehende franzdsische Soziologie
kennzeichnen, die sich jenseits von >Revolution< und >Reaktion< ansiedelt und ex-
plizit mit zentralen Plausibilitdten der Aufklarungsphilosophie bricht. Diese neue
Forschungsrichtung entwirft sich ndmlich als eine szientistische, nicht an normati-
ven Leitbildern eines voluntaristischen Rationalismus, sondern am naturwissen-
schaftlichen Vorbild der modernen Biologie orientierte »Wissenschaft von der Ge-
sellschaft«. In ihr avanciert die Rede von der Solidaritit — bei Auguste Comte eben-
so wie bei Emile Durkheim — zur zentralen makrosoziologischen Beschreibungska-
tegorie, um den gesellschaftlichen Zusammenhalt moderner arbeitsteiliger Gesell-
schaften, eben ihre de facto-Solidaritét, auf den Begriff zu bringen. Denn so wie die
hoéheren Lebewesen durch eine »biologische Solidaritit< gekennzeichnet seien, die
das komplexe Zusammenwirken der einzelnen Organe dieser Lebewesen gewéhr-
leiste und dadurch verhindere, dass diese sich chaotisch-unorganisiert in ihre Ein-
zelorgane auflosen, so sieht die neue Gesellschaftswissenschaft auch die komple-
xen, hoch arbeitsteilig organisierten Gesellschaften der entstehenden industriekapi-
talistischen Moderne durch eine — zur >biologischen Solidaritdt« der hdheren Lebe-
wesen durchaus analoge — >soziale Solidaritit« gekennzeichnet. Und diese sorge da-
fiir, dass diese Gesellschaften »unabhéngig vom Willen und Bewusstsein der Indi-
viduen< und insofern auch unabhéngig von ihrer rationalen Zustimmung und ihrem
moralischen Einverstdndnis, gleichsam »hinter ihrem Riicken<, d.h. de facto-
solidarisch zusammengehalten werden. Mit dieser moralfrei-szientistischen Frage
nach den Grundlagen und den Reproduktionsbedingungen einer stabilen — und von
der rationalen Zustimmung der Gesellschaftsmitglieder entkoppelten — sozialen
Ordnung hatte die neue >Soziologie« ihr eigentliches, spezifisch postaufklérerisch
formatiertes Thema gefunden.

Dabei ist diese »Wissenschaft von der Gesellschaft« politisch und moralisch kei-
neswegs desinteressiert. Im Gegenteil: Es geht ihr von Anfang an und ganz ent-
scheidend — bei Comte ebenso wie bei Durkheim — um die Frage, wie sich die per-
manente Krisentrachtigkeit der postrevolutiondren franzdsischen Nation, die seit
1789 politisch und moralisch nicht zur Ruhe kommt, iiberwinden lésst, wie die Na-
tion zu einer stabilen >Reorganisation der Gesellschaft« und die Republik zu ver-
lasslichen moralischen Fundamenten gelangen kann, mit denen sich die Revolution
endgiiltig vollenden und beenden ldsst (términer la révolution). Denn die Konflikte
zwischen les deux Frances, dem alten monarchistisch-katholischen und dem neuen
republikanisch-laizistischen Lager, waren im Frankreich des 19. Jahrhunderts im-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 75

mer wieder mit alter und neuer Unerbittlichkeit ausgebrochen und hatten dazu ge-
fiihrt, dass es die Nation zwischen 1789 und 1871 mit hochst gegensétzlichen poli-
tischen Regimen zu tun bekommen hatte, »darunter drei Monarchien, zwei Kaiser-
reiche und zwei Republiken mit insgesamt vierzehn Verfassungen«'.

Um die zerrissene Nation politisch und moralisch zu stabilisieren, scheint den
Protagonisten der neuen »Wissenschaft von der Gesellschaft< jeder weitere Riick-
griff auf individualistische Moral und moderne politische Philosophie, auf die
Leitmotive von individueller Zustimmung und rationalem Konsens aussichtslos.
Auf der Suche nach tragfdhigen Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens konnen
aus ihrer Sicht nur noch die Objektivitdtsstandards unbestreitbarer wissenschaftli-
cher Erkenntnis, der Aufweis unverriickbar feststehender GesetzmiBigkeiten des
sozialen Lebens weiterhelfen. Denn wenn der Nachweis gelingen wiirde, dass
komplexe Gesellschaften ebenso wie komplexe Organismen hoherer Lebewesen ein
von den einzelnen Individuen bzw. den einzelnen Organen unabhéngiges Eigenle-
ben haben, dann wire der leidenschaftliche ideologische Kampf zwischen Monar-
chie und Republik als sinnlos und iiberfliissig erkannt. Und der Soziologie als
szientistischer Krisenwissenschaft wére es dann gelungen, die »iiberindividuellen<
Entstehungs- und Erhaltungsbedingungen sozialer Ordnung aufzuweisen und diese
damit von allen j>soziologisch unaufgeklédrten< Versuchen einer willkiirlichen ge-
waltsamen Umgestaltung revolutiondrer oder restaurativer Art zu befreien.

In diesem Sinne ist es Auguste Comte, der seit den 1830er Jahren eine Gesell-
schaftswissenschaft jenseits von Revolution und Restauration auf den Weg bringt
und einen >wissenschaftlichen Begriff der sozialen Solidaritit< zur Beschreibung
des sozialen Zusammenhalts menschlicher Gesellschaften ins Zentrum der neuen
Soziologie riickt. Er hat damit Pionierarbeit geleistet und die solidaritétstheoreti-
schen Grundlagen einer modernen postliberalen Sozialtheorie arbeitsteiliger Gesell-
schaften gelegt. Dabei macht er aus seiner fundamentalen Skepsis gegeniiber den
Freiheits- und Gleichheitsambitionen der Aufkldrungsphilosophie keinen Hehl. Er
sucht deshalb nicht nach einer tragfdhigen Balance von Freiheit und Verpflichtung,
von Autonomie und Verantwortung, von Individualitit und Sozialitdt, sondern am
Ende nur noch nach Perspektiven einer kollektivistisch-totalen Religionspolitik im
Rahmen eines erst noch kiinstlich zu erschaffenden gouvernement spirituel des
Grand-Etre de I’Humanité, um dem Einzelnen die iberwiltigende Pflicht zu einer
grenzenlosen Dankbarkeit vor Augen zu fiihren; einer Dankbarkeit gegeniiber den
im historischen Prozess akkumulierten sozialen Schétzen seiner Gemeinschaft, die
jede Vorstellung individueller Rechtsanspriiche des Einzelnen gegeniiber Staat und
Gesellschaft ins Leere laufen lésst (2.1).

1 Hans-Peter Miiller, Emile Durkheim (1858-1917), in: Dirk Kaesler (Hg.), Klassiker der
Soziologie, Bd. 1: Von Auguste Comte bis Norbert Elias, 3. Aufl., Miinchen: Beck 2002,
150-170 [im Folgenden: Miiller 2002], 153.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Ahnlich wie Comte setzt eine Generation spéter auch der junge Emile Durk-
heim auf einen aus Analogien zur modernen Biologie gewonnenen Begriff der soli-
darité organique, um eine sich aus arbeitsteiligen Differenzierungsprozessen ver-
meintlich naturwiichsig einstellende neue soziale Ordnung zu beschreiben, die die
Gegenwartsgesellschaften daran hindere, in Chaos und Anomie zu zerfallen, nach-
dem sich die liberalen Leitbilder einer sich iber Marktbeziechungen und freie Ver-
trige vollziehenden Sozialintegration als unbrauchbar erwiesen haben. Allerdings
sollte Durkheim dieses Vertrauen in eine sich mit der Zeit gleichsam anonym ein-
stellende postliberale soziale Solidaritét schon bald verlieren. Wiahrend aber Comte
auf seiner Suche nach dem /lien social am Ende — wenig soziologisch und hoch arti-
fiziell — bei der schwérmerischen Vision einer planvoll zu errichtenden und den Ge-
sellschaftsmitgliedern verbindlich vorzuschreibenden Solidaritdtsreligion landete,
macht sich der spite Durkheim fiir eine politisch-moralische »Reorganisation der
Gesellschaft« auf berufsstidndisch-korporativer Grundlage stark. Denn auf diesem
Feld erkennt er am ehesten aussichtsreiche Perspektiven, um die fehlende Gemein-
schaftsmoral der modernen Gesellschaft hervorzubringen und so die permanente
Krisentrachtigkeit der postrevolutiondren Nation zu iiberwinden (2.2).

Mit ihren gleichermaBen postliberal wie posttraditionalistisch ansetzenden Be-
mithungen um die Grundlegung einer nicht voluntaristisch, sondern szientistisch
verfassten Sozial-Wissenschaft hat die franzosische Solidarititssoziologie des 19.
Jahrhunderts deutlich gemacht, dass man Geschichte und Gesellschaft, die faits so-
ciaux et moraux und das Verhiltnis der Individuen zu ihnen nicht ldnger nach den
ethisch-philosophischen Wahrnehmungsmustern des 18. Jahrhunderts verstehen
kann und darf. Wenn in diesem Rahmen aber das politische Projekt der Moderne,
d.h. die moralische Uberzeugung von der Freiheit und Gleichheit der Individuen
und der republikanische Glaube an die Moglichkeit einer verniinftig-planvollen Po-
litik im Medium des >6ffentlichen Vernunftgebrauchs<, vor der Komplexitit und
dem Eigenleben der sozialen Welt nicht einfach kapitulieren will, dann steht es vor
fundamental neuen Aufgaben. Es muss ihm dann ndmlich um die Entfaltung einer
neuen postliberalen Gesellschaftstheorie gehen, die die niichtern->kalten< Einsichten
der Solidaritétssoziologie des 19. Jahrhunderts mit den emphatischen Moral- und
Freiheitsambitionen der Aufklérungsphilosophie des 18. Jahrhunderts in einen pro-
duktiven Kontakt bringen kann. Und genau diesen Briickenschlag sollte sich dann
der gleichermalien soziologisch informierte wie republikanisch inspirierte franzosi-
sche solidarisme der Jahrhundertwende zur Aufgabe machen, um unter der Pro-
grammformel solidarité d’abord die soziologische solidarité de fait mit einer von
den Individuen frei und bewusst iibernommenen politisch-moralischen solidarité
devoir in Verbindung zu bringen.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 77

2.1 PHYSIQUE SOCIALE UND REPUBLIQUE OCCIDENTALE:
AUGUSTE COMTE

Das Verdienst, den ersten systematischen Entwurf einer dezidiert modern-sékularen
Gesellschaftstheorie auf der Grundlage des Konzepts einer >sozialen Solidaritét<
(solidarité sociale) vorgelegt zu haben, kommt dem franzosischen Philosophen und
Mathematiker Auguste Comte (1798-1857) zu.' Comte, der als Begriinder der So-
ziologie als einer eigenstindigen >positiven< Wissenschaft gilt, hatte seit den spaten
1830er Jahren, wie er selbst schreibt, einen >wissenschaftlichen Begriff der Solida-
ritdt< eingefiihrt, der fiir die Theoriebemiihungen der neuen >Wissenschaft von der
Gesellschaft¢, der sociologie, grundlegende Bedeutung erlangen sollte. Als Schiiler
und langjihriger Sekretéir des Grafen Henri de Saint-Simon® hat er — in deutlicher

1 Vgl. zu Leben und Werk Auguste Comtes in deutscher Sprache neben den Essays von
Wolf Lepenies (Wolf Lepenies, Auguste Comtes Wandlungen. Wissenschaft und Literatur
im frithen Positivismus, in: Ders., Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und
Wissenschaft (1985), 2. Aufl., Frankfurt/M.: Fischer 2006, 15-48; Wolf Lepenies, Augus-
te Comte. Die Macht der Zeichen, Miinchen: Hanser 2010 [im Folgenden: Lepenies
2010]) einfithrend Roger Repplinger, Auguste Comte und die Entstehung der Soziologie
aus dem Geist der Krise, Frankfurt/M.-New York: Campus 1999 [im Folgenden: Repp-
linger 1999], 36-79. Eine grundlegende Biographie stammt von Mary Pickering, Auguste
Comte. An Intellectual Biography, Vol. I-III, Cambridge: Cambridge University Press
1993 u. 2009. Vgl. zur Einfithrung in deutscher Sprache neben Werner Fuchs-Heinritz,
Auguste Comte. Einfiihrung in Leben und Werk, Opladen-Wiesbaden: Westdeutscher
1998 [im Folgenden: Fuchs-Heinritz 1998] auch Gerhard Wagner, Auguste Comte zur
Einfiihrung, Hamburg: Junius 2001 [im Folgenden: Wagner 2001].

2 Saint-Simon, der als der bedeutendste soziologisch-philosophische Autor der Restaurati-
onszeit gelten kann, war davon iiberzeugt, dass die >parasitiren< Klassen des Adels zum
Untergang bestimmt seien und nun das Zeitalter der positiven Wissenschaften unter der
Fihrung der classe industrielle von Arbeitern, Landwirten, Handwerkern, Bankiers,
Héndlern und Angestellten angebrochen sei. In diesem Rahmen gelte es, den auf Egois-
mus und Ausbeutung beruhenden /ibéralisme durch einen neuen industrialisme zu {iber-
winden. Die »Ausbeutung des Menschen durch den Menschen< wollte er durch das Prin-
zip »Jedem nach seinen Fahigkeiten; jeder Fahigkeit nach ihren Werken« ersetzen (vgl.
Mauranges 1909, 87). Er behauptet dabei eine Interessengemeinschaft von Industriellen
und Besitzlosen, die bei entsprechender Arbeit in die Fiihrungsschicht der Industriellen
aufsteigen konnten; vgl. dazu einfithrend aus der jiingeren deutschsprachigen Literatur
Matthias Lemke, Ordnung und sozialer Fortschritt. Zur gegenwartsdiagnostischen Rele-
vanz der politischen Soziologie von Henri de Saint-Simon, Miinster 2003 und Hans-

Christoph Schmidt am Busch, Religiose Hingabe oder soziale Freiheit. Die saint-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Ankniipfung an Theoriemotive der franzdsischen Restaurationsphilosophie, aber im
strikten Kontrast zu deren riickwértsgewandten Politikinteressen — die ersten Fun-
damente einer spezifisch ypostliberal< ansetzenden Solidarititstheorie moderner Ge-
sellschaften gelegt. Er verband damit die Hoffnung, auf diese Weise ein neues »so-
ziales System« (systéme social) zu begriinden, das in der Lage ist, die tiefgreifende
politisch-soziale Krise der postrevolutioniren Zeit endgiiltig zu tiberwinden.

Im Folgenden will ich zunéchst das spezifische Forschungsprogramm und das
gleichermaflen posttraditional wie postliberal ansetzende Selbstverstindnis der So-
ziologie Comtes nachzeichnen und in diesem Zusammenhang den eminenten Stel-
lenwert der Kategorie der sozialen Solidaritdt verdeutlichen (2.1.1), bevor dann die
von Comte spéter entwickelten Vorstellungen zur République occidentale und zur
Religion des Grand-Etre de 1’Humanité zur Sprache kommen. Comte entwickelt
hier ein soziologisches Religionskonzept, mit dem sich ein klarer normativer Vor-
rang der Verpflichtungskraft der sozialen Solidaritit gegeniiber den Selbstbestim-
mungsrechten des Individuums verbindet; ein Konzept, mit dem der spite Comte
das egalitire Freiheitsversprechen der politischen Moderne radikal aufkiindigt
(2.1.2).

2.1.1 Eine neue Wissenschaft jenseits liberaler Philosophie

Comte hatte sein zentrales Forschungsprogramm bereits im Alter von 24 Jahren in
seiner ersten groBBeren Verdffentlichung vorgelegt, dem im April 1822 erschienenen
Prospectus des travaux scientifiques nécessaires pour réorganiser la société >. Mit
dieser Schrift distanziert er sich von Saint-Simons hoffnungsvollen Erwartungen,
mit den Fortschritten der Technik ein auf dem Einklang von Arbeit und Kapital be-
ruhendes systéme industriel errichten zu konnen, das eine neue und harmonische
organisation sociale, ein >Neues Christentum« (Nouveaux Christianisme) ermogli-

simonistische Theorie und die Hegelsche Rechtsphilosophie, Hamburg: Meiner 2007, 27-
91.

3 Uber diesen Text und die Modalititen seiner Verdffentlichung kam es zwischen Comte
und Saint-Simon zum endgiiltigen Zerwiirfnis. Im Vorwort zum 1851 erschienenen ersten
Band seines vierbindigen Systéme de politique positive bezeichnet Comte den prospectus
als sein »opuscule fondamental<. Der Text erschien in leicht abgewandelter Form erneut
im vierten Band des Systéme (1854) unter dem Titel Plan de travaux scientifiques néces-
saires pour réorganiser la société; vgl. Repplinger 1999, 33 u. 48f. Zitiert wird er im
Folgenden nach Auguste Comte, Plan der wissenschaftlichen Arbeiten, die fiir eine Re-
form der Gesellschaft notwendig sind. Einleitung von Dieter Prokop, Miinchen: Hanser
1973 [im Folgenden: Comte 1973].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 79

chen wiirde. Comte ging es demgegeniiber um die rationale Erarbeitung einer um-
fassenden wissenschaftlichen Grundlage fiir die dringlich benétigte >Reorganisation
der Gesellschaft« — und dazu schien ihm einzig eine auf strikten naturwissenschaft-
lichen Erkenntnissen aufruhende Geschichts- und Gesellschaftstheorie in der Lage
zu sein: die Soziologie eines kommenden »positiven< Zeitalters, die die bisherigen
politischen Auseinandersetzungen zwischen den Kréaften der Restauration und der
Revolution endgiiltig zu iiberwinden erlaubt.

Réorganiser la société: »Philosophie positive« jenseits von Reaktion und Revolution

Am Beginn seiner Bemiihungen um die Entfaltung einer neuartigen philosophisch-
soziologischen Lehre von Geschichte, Politik und Gesellschaft stehen also die Kri-
senerfahrungen seiner Zeit, die Comte immer wieder auf dramatische Begriffe wie
ysoziale Verwirrung¢, >Anwachsen der geistigen Anarchies, »allméhliche Zerstorung
der o6ffentlichen Moral¢, »Desorganisation¢, >Demoralisation< u.4. bringt.4 Dabei ist
die Krise fiir ihn vor allem moralisch-intellektueller Natur; und er erkldrt dem-
entsprechend »die Reorganisation der geistigen Gewalt« (Comte 1973, 63) zur
dringlichsten Aufgabe. Diese Reorganisation miisse — wie er auch in seinem sechs-
bandigen, zwischen 1830 und 1842 erschienenen Hauptwerk Cours de philosophie
positive’ immer wieder betont — darauf zielen, »in dem griindlich verwirrten System

4 So schrieb Comte im Jahr 1824 in einem Brief an einen Schulfreund, der gegenwirtige
Zustand der Gesellschaft sei »ein sehr heftiger Krisenzustand, der, wiewohl er seit eini-
gen Jahren nicht mehr duflerlich anarchisch ist (und ich hoffe, fiir immer), nicht minder
auferst kritisch ist in moralischer Hinsicht. Es ist ein Zustand, der sich notwendigerweise
andern muf, [...] denn es ist unmoglich, da3 eine Gesellschaft, vor allem eine so ausge-
dehnte wie die europdische, lange Zeit ohne feste, allgemein gebilligte Anschauungen
iiberleben kann.« (Brief an Valat vom 25.12.1824; zit. nach Fuchs-Heinritz 1998, 86f.)

5  Die sechs Binde des Cours wurden von Emile Rigolage zu einer zweibdndigen Ausgabe
gekiirzt. Diese beiden Binde galten als Vorlage fiir eine wenig gegliickte Ubertragung
des Cours ins Deutsche, die 1883 in Leipzig erschien. Eine neuere, gekiirzte und verén-
derte Fassung dieser Ausgabe erschien 1933 und in einer zweiten Auflage im Jahr 1974.
Die ersten drei Béande des Cours, die 1830, 1835 und 1838 erschienen sind, liegen in
deutscher Ubersetzung deshalb nur auszugsweise und in einer nicht unproblematischen
Textfassung vor. Der 1839 erschienene und fiir das Verstindnis der Comteschen Gesell-
schaftslehre in besonderer Weise relevante vierte Band und die 1841 und 1842 erschiene-
nen beiden letzten Binde liegen dagegen in einer vollstdndigen, drei volumindse Bénde
umfassenden Ubersetzung vor unter dem irrefithrenden Titel Soziologie (als Bénde 8-10
der von Heinrich Waentig herausgegebenen Reihe: Sammlung sozialwissenschaftlicher

Meister, Jena: Gustav Fischer, 1907-1911). Im Folgenden wird aus dem Cours nach der

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

unserer verschiedenen sozialen Ideen endlich wieder eine wirkliche und dauerhafte
Harmonie herzustellen« (Comte 1923a, 15f.). Dies aber traut Comte einzig dem na-
turwissenschaftlichen Geist und einer daran angelehnten philosophie positive zu,
»einer Wissenschaft, die ins Leben zu rufen ich mich bemiihe« (ebd., 3). Allein eine
solche Wissenschaft kénne es nimlich mit den beiden miéchtigsten, zur Uberwin-
dung der Krise aber gleichermaBen unféhigen geistigen Grundtendenzen der Ge-
genwart aufnehmen: mit der >reaktiondren Schule« der Anhénger des ancien régime
und der >revolutioniren Schule« der Aufklirungsphilosophie.®

Die >reaktiondre Schule< betone, so Comte, zwar mit Recht die unverzichtbare
Notwendigkeit des Prinzips gesellschaftlicher Ordnung, habe mit ihrem Insistieren
auf einer bruchlosen Wiedereinfithrung des legitimistischen Gedankens eines un-
mittelbaren Gottesgnadentums des Monarchen diese ordnungsstiftende Kraft unter
den Bedingungen der Gegenwart aber definitiv verloren. Von daher kénne man das
restaurationspolitische Ansinnen, »die soziale Ordnung auf ein politisches System
zu stiitzen, das nicht imstande war, sich selbst vor dem natiirlichen Fortschritt der
Intelligenz und der Gesellschaft zu behaupten« (ebd., 14), nur als einen »absurden
Plan« (ebd., 13) bezeichnen. Aber auch die >revolutionédre Schule< der politischen
Moderne miisse an dieser Aufgabe scheitern, denn auch ihr kdnne es nicht gelingen,
den Zustand der geistigen Anarchie zu iiberwinden. Im Gegenteil: Heute sei gerade
die »Vorherrschaft der kritischen Tendenz das grofite Hindernis« (Comte 1973, 36)
fiir die Entwicklung jener >positiven< Kultur und Zivilisation, von der sich Comte
eine tragfahige >Reorganisation der Gesellschaft< erhofft.

In ihrem langen Kampf gegen die feudale Herrschaft habe sich die >revolutioné-
re Schule« ndmlich angewohnt, die Regierung so darzustellen,

»als sei sie ihrer Natur nach notwendig der Feind der Gesellschaft, gegen den sich letztere
sorgfiltig in einen dauernden Zustand des Argwohns und der Wachsamkeit versetzen muf,
unaufhdrlich bereit, dessen Wirkungskreis mehr und mehr einzuschriinken, um seine Uber-
griffe zu verhindern, indem sie schlieBlich danach strebt, ihm keine anderen Befugnisse zu
lassen als die bloBen Verrichtungen der allgemeinen Polizei, ohne irgend welche wesentliche
Teilnahme an der Oberleitung der Gesamttitigkeit und der sozialen Entwicklung« (Comte
1923a, 331.).

Zudem unterliege diese Schule dem rationalistisch-konstruktivistischen Irrglauben,
»die menschliche Gesellschaft bewege sich ohne eigene Richtung nur unter dem

1923 erschienenen zweiten Auflage dieser dreibdndigen Ausgabe zitiert [im Folgenden:
Comte 1923a; Comte 1923b; Comte 1923c].

6 Comte verwendet zur Bezeichnung dieser Schulen auch die Begriffspaare >riickschrei-
tend«/kritisch< und — vor allem — »theologisch«/>metaphysisch<. Im prospectus spricht er

zumeist von der »Lehre der Konige< und der >Lehre der Volker«.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 81

willkiirlichen Antrieb des Gesetzgebers« (ebd., 226), so als ob dieser die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse jederzeit beliebig steuern, planen und veréndern konne.
Beide Vorstellungen — die liberale Abwehrhaltung gegen die >Oberleitungs«-
Anspriiche der Regierung ebenso wie die optimistische Uberzeugung von deren
souverdner politischer Gestaltungsmacht — sind fiir Comte jedoch aus >wissen-
schaftlicher« Sicht gleichermafen unplausibel.

Mit ihrem Sieg iiber das theologisch-feudale System habe die »Zeit der Kritik
und der Diskussion« (Comte 1973, 123) ihre »Laufbahn naturgeméf beschlossen«
(ebd., 44), auch wenn sie sich hartnéckig weigere, dies zur Kenntnis zu nehmen.
Fiir Comte haben dabei insbesondere »das Dogma von der unbegrenzten Freiheit
des Gewissens« (ebd., 42) und »das Dogma von der Souverénitit des Volkes«
(ebd., 43) jede Chance auf eine feste geistige Grundlage des gesellschaftlichen Le-
bens vernichtet. In deutlicher Anlehnung an Theoreme de Maistres und de Bonalds
flihrt er in diesem Zusammenhang aus:

»Wie das eine [...] nichts anderes darstellt als eine individuelle Infallibilitdt an Stelle der
papstlichen Infallibilitét, so ersetzt das andere die Willkiir der Konige durch die Willkiir der
Volker oder vielmehr durch die der einzelnen. Es bewirkt die vollstdndige Zerstorung des po-
litischen Korpers und fiihrt dazu, dass die Macht im Staat seinen wenigst kultivierten Klassen
iibergeben wird. Ebenso strebt das erste Prinzip die vollige Isolierung der Geister an, indem
es die wenigst gebildeten Menschen mit dem Recht einer absoluten Kontrolle {iber das Sys-
tem der Gedanken ausstattet, welche von den hoheren Geistern entwickelt worden sind, um
der Gesellschaft als Fithrung zu dienen.« (ebd., 44)

Die auf »Willkiir< und »Isolierung< beruhenden Prinzipien der Gewissensfreiheit und
der Volkssouverdnitidt seien aus naturwissenschaftlich-positiver Sicht jedoch
schlechterdings sinnlos: »Innerhalb der Astronomie, der Physik, der Chemie, der
Physiologie gibt es keine Freiheit des Gewissens. Denn jeder wiirde es absurd fin-
den, nicht an die Prinzipien zu glauben, welche in diesen Wissenschaften durch
kompetente Manner aufgestellt worden sind.« (ebd., 43)

Comte bekennt sich also mit Nachdruck zum antimodernistischen Ordnungsmo-
tiv der »reaktiondren Schule< und erteilt dem freiheitsrechtlich-egalitidren Ethos der
Aufklirungsphilosophie eine schroffe Absage. Zugleich macht er aber deutlich,
dass es ihm nicht um den restaurativen Riickzug in die vermeintlich heilen Verhalt-
nisse einer idealisierten Vormoderne, sondern um die ordnungsstiftende Kraft eines
kommenden >positiven< Zeitalters geht, das sich allein an sozialwissenschaftlichen
Einsichten in die Bewegungsgesetze und Funktionsmechanismen des gesellschaftli-
chen Lebens orientiert. Nur wenn man anerkenne, dass das Menschengeschlecht
»einem Naturgesetz der Entwicklung unterworfen« ist, »welches durch die Beob-
achtung bestimmt werden kann und welches in jedem Augenblick auf die unzwei-
deutigste Weise angibt, welche politische Tatigkeit ausgeiibt werden soll«, werde es

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

moglich, dass »in der Politik wirkliche Gesetze zur Geltung kommen« (ebd., 110).
Die Krise der Gegenwart werde sich deshalb erst dann iiberwinden lassen, wenn
sich »eine Anschauung entwickelt haben wird, welche gleichzeitig diese beiden
groflen Bedingungen erfiillen kann, die unsere Zeit erfordert und welche bis heute
als widersprechend angesehen worden sind: ndmlich das alte System aufzugeben
und doch eine regelméBige und stabile Ordnung zu schaffen« (ebd., 50).

Physique sociale: Eine neue Wissenschaft der Solidaritdit zwischen Biologie
und Geschichte

In diesem Rahmen versteht sich Comte als ingenidser Begriinder einer neuen » Wis-
senschaft der sozialen Entwicklung«, die sich zwischen Biologie und Geschichte
ansiedelt und »die schwerste und wichtigste von allen« (Comte 1923c, XXXII,
XXV) sei. Er nennt sie zunichst physique sociale, spiter dann sociologie’, weil es
in ihr um >Ordnung und Fortschritt¢, um >Statik und Dynamik¢ der gesellschaftli-
chen Entwicklung geht. Diese Wissenschaft miisse »das vergebliche unbedingte
Suchen nach dem besten Regierungssystem« endgiiltig aufgeben und stattdessen
»das fundamentale BewuBtsein einer spontan erfolgenden und durch Gesetze natiir-
lich geregelten sozialen Bewegung auf dem Gebiete der politischen Ereignisse«
entwickeln; einer Bewegung, die »jede verniinftige Gesetzgebung immer als ent-
scheidende Basis respektieren mull« (Comte 1923a, 226).

Comte orientiert sich dabei an den Interpretationsmustern der modernen Biolo-
gie, denn anders als etwa die Physik habe diese einen grundlegenden methodolo-

7 Karl Acham zufolge findet sich das Wort sociologie erstmals im bereits erwdhnten Brief
Comtes an Valat vom 25.12.1824 (Karl Acham, Art. Soziologie, in: Historisches Worter-
buch der Philosophie, Bd. 9, Basel: Schwabe u.a. 1995, 1270-1282, 1270). Im 1839 er-
schienenen vierten Band des Cours verwendet Comte den Topos der sociologie synonym
mit dem der physique sociale. Er beschwert sich in einer spéter eingefiigten Anmerkung
aber dariiber, dass der »vor 17 Jahren in meinen ersten Werken iiber politische Philoso-
phie« (Comte 1923a, 5) geschaffene Begriff der physique sociale »durch die fehlerhaften
Aneignungsversuche verschiedener Schriftsteller sozusagen verdorben worden« sei. Ins-
besondere moniert er den »Miflbrauch [...] bei einem belgischen Gelehrten« [gemeint ist
Adolphe Quételet, der »Ahnherr der modernen sozialwissenschaftlichen Statistik«
(Acham 1995, 1270); HIGK], der diese Formel, so Comte, »in den letzten Jahren zum Ti-
tel einer Arbeit wihlte, worin es sich im hochsten Falle um einfache Statistik handelt«
(Comte 1923a, 5; Anm. 1). Mit dieser Einschitzung wird Comte den >soziologischenc
Ambitionen Quételets allerdings nicht gerecht, vgl. dazu die Hinweise in Frangois
FEwald, Der Vorsorgestaat (1986), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1993 [im Folgenden: Ewald
1993], 175-209.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 83

gischen Erkenntnisfortschritt vollzogen. Sie gehe ndmlich nicht mehr mechanisch,
sondern organologisch vor, erhebe also nicht das singuldre Einzelne, sondern das
organische Ganze zum Ausgangspunkt ihrer Beobachtungen. In ihr habe sich die
Einsicht durchgesetzt, dass dieses iiber hohere und komplexere Eigenschaften ver-
fiige als seine einzelnen Elemente, dass das Ganze also eine eigene Existenz sui ge-
neris habe und von daher mehr und anderes sei als die bloBe Summe seiner Teile.
Dieser organische Vorrang des Ganzen vor seinen Teilen gilt Comte zufolge aber
nicht nur fiir die Funktionszusammenhénge biologischer Organismen, sondern in
analoger Weise auch fiir das soziale Leben einer Gesellschaft, denn soziale Orga-
nismen wiirden sich durchaus dhnlich wie biologische Organismen organisieren und
entwickeln.

Zur Bezeichnung dessen, was diese Organismen strukturiert und zusammenhalt,
rekurriert Comte nun mit grofler Selbstverstindlichkeit auf die Vokabel der Solida-
ritdt. So notiert er etwa, die moderne Biologie habe gezeigt, »dall die wachsende
Vollkommenheit des tierischen Organismus vor allem in der immer mehr hervortre-
tenden Spezialisierung der mannigfachen Funktionen besteht, die von den mehr und
mehr unterschiedenen und gleichwohl streng solidarischen Organen ausgefiihrt
werden, aus denen er sich allméhlich zusammensetzt, indem er sich mehr dem
menschlichen Organismus anndhert« (ebd., 427). Da Comte analoge Funktions- und
EntwicklungsgesetzméBigkeiten auch den menschlichen Gesellschaften zugrunde
liegen sieht, kann er umstandslos fortfahren und ergidnzen: »Vorziiglich derart ist
nun der eigentlimliche Charakter unseres sozialen Organismus«, der damit zugleich
in »seiner notwendigen Uberlegenheit iiber jeden individuellen Organismus« (ebd.)
vor Augen trete. Und geradezu begeistert fragt er seine Leser schlieBlich, ob man
irgendwo »ein wunderbareres Schauspiel sehen« kénne

»als diese regelméBige und fortgesetzte Konvergenz einer unzéhligen Menge von Individuen,
von denen jedes einzelne eine ganz bestimmte und bis zu einem gewissen Grade unabhédngige
Existenz besitzt, und die gleichwohl alle, trotz der groBeren oder geringeren, zwiespéltigen
Verschiedenheiten ihrer Talente und insbesondere ihrer Charaktere, unaufhorlich geneigt
sind, durch eine Unzahl verschiedener Mittel zu ein und derselben allgemeinen Entwicklung
beizutragen, ohne sich fiir gewohnlich dariiber verstédndigt zu haben, ja sogar meist ohne daf3
die Mehrzahl von ihnen es weif}, die nur ihren personlichen Trieben zu gehorchen meinen?«
(ebd., 427f)

Comtes physique sociale definiert sich also explizit antivoluntaristisch und antisub-
jektivistisch. Nur die Biologie konne »den notwendigen Ausgangspunkt der gesam-
ten sozialen Spekulation« (ebd., 349) bilden. So kdnne man den zeitgendssischen
biologisch-physiologischen Erkenntnissen etwa entnehmen, dass »der wesentlich
spontane Vergesellschaftungstrieb der menschlichen Gattung« vor allem »einer in-
stinktiven Neigung zum Gemeinschaftsleben« entspringe; und zwar »ganz unab-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

hingig von jeder personlichen Berechnung und oft im Widerspruche zu den stérks-
ten individuellen Interessen« (ebd., 394). Von daher werde schon vor aller philoso-
phischen Spekulation die »auflerordentliche Unvernunft der sonderbaren Lehren«
deutlich,

»die den sozialen Zustand einzig und allein von dem wesentlichen Nutzen herleiten [...], den
der Mensch aus ihm fiir die vollkommenste Befriedigung seiner verschiedenen personlichen
Bediirfnisse zieht. Denn dieser unbestreitbare Nutzen, welchen EinfluB man ihm auch unter-
schiebt, hat tatsdchlich erst nach einer langen vorherigen Entwicklung der Gesellschaft, deren

Entstehung man ihm so zuschreibt, zutage treten konnen.« (ebd., 393f.)

Trotz dieser starken Orientierung an der Biologie als zentraler Bezugswissenschaft
distanziert sich Comte jedoch deutlich von den »biologischen Philosophen« seiner
Zeit,® denen er vorwirft, dass sie den organisch-physiologischen Phinomenen »fast
immer einen ibertriebenen Wert beilegen, was auf die vollige Unterdriickung der
Soziologie als direkter und besonderer Wissenschaft hinwirken wiirde«. Hier nehme
man ndmlich »jeder historischen Beobachtung im eigentlichen Sinne« ihre Bedeu-
tung (ebd., 352). Comte betont dagegen durchgingig, dass es die Soziologie gegen-
iiber der Biologie mit einem wesentlich komplexeren Gegenstandsbereich zu tun
habe. Wihrend sich die Biologie ndmlich auf die Beschreibung der GesetzméBig-
keiten der Funktionen und der Entwicklungsdynamik koérperlicher Phénomene und
Prozesse beschrianke, habe die Soziologie den sozialen Organismus vor allem auch
in seinen intellektuellen und moralischen Dimensionen zu erfassen, die sich einer
langen Entwicklung von Kultur und Geschichte verdankten.

Wenn die Soziologie also die soziale Evolution und ihre GesetzméaBigkeiten in
angemessener Weise erfassen wolle, so bleibe sie fundamental auf historisch-
vergleichende Beobachtungen angewiesen. Andernfalls gerate »die Haupterschei-
nung der Soziologie, diejenige, welche allem Anscheine nach ihre wissenschaftli-
che Originalitdt begriindet, d.h. der allm#hliche und fortgesetzte EinfluB der
menschlichen Generationen aufeinander«, empirisch und theoretisch aus dem Blick.
Denn die »tatsdchlichen Hauptphasen einer so komplizierten Evolution« wie die der

8 Comte bezieht sich hier namentlich auf den deutschen Biologen Franz Joseph Gall, ver-
anlasst wahrscheinlich durch dessen 1809 erschienene Schrift Untersuchung iiber die
Anatomie des Nervensystems tiberhaupt, und des Gehirns insbesondere. Ein dem franzo-
sischen Institute iiberreichtes Mémoire. Diese Schrift erschien 1810 auch in einer franzo-
sischen Fassung. Zu Gall vgl. Peter-Christian Wegner, Franz-Josef Gall 1758-1828. Stu-
dien zu Leben, Werk und Wirkung, Hildesheim u.a.: Olms 1991. Hier wird eine Rezepti-
on Galls durch Comte allerdings nicht erwéhnt. Zum Siegeszug organologischen Denkens
im Allgemeinen und in der Biologie des 19. Jahrhunderts im Besonderen vgl. einfithrend
Repplinger 1999, 128-136.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 85

Gesellschaft lassen sich fiir Comte ohne »das notwendige direkte Vorwiegen der
historischen Analyse im eigentlichen Sinne« nicht ausfindig machen (ebd., 353).
Und da schon in einem friihen Entwicklungsstadium menschlicher Gesellschaften
»der successive und zunehmende Einflufl der fritheren Generationen alsbald die
hauptsédchliche Ursache der allméhlichen Verdnderungen« bilde, die die Soziologie
zu erfassen habe, miisse hier »die historische Analyse [...] mit Notwendigkeit auf
immer vorherrschen« (ebd., 353f.).

Comtes physique sociale bzw. sociologie erkennt den irreduziblen Eigenwert
des Sozialen also durchaus an. Soziale Tatsachen und Entwicklungen werden von
ihr nicht einfach mit biologischen Gesetzméfigkeiten gleichgesetzt. Vielmehr habe
die Soziologie — noch deutlich stérker als die Biologie, die angesichts der Komple-
xitdt ihres Gegenstandes bereits gelernt habe, jederzeit mit deutlichen Mutationen
zu rechnen — von erheblichen sozialen modifications auszugehen, denn die Erschei-
nungen des gesellschaftlichen Lebens seien »von allen die modifizierbarsten« (ebd.,
286). Allerdings beharrt Comte darauf, dass derartige Modifikationen »die Gesetze
der Harmonie oder diejenigen der Succession« (ebd., 288) nicht auBer Kraft setzen
konnen. Es gelte ndmlich, dass die Entwicklung der Menschheit umso stirker sozio-
logischen GesetzméBigkeiten — Comte spricht hier von »gebieterischen Naturgeset-
zen« (ebd., 274) — unterworfen sei, je komplexer und umfangreicher die Gesell-
schaft werde, da auf diese Weise zwangsldufig »die von irgendwelchen individuel-
len Einflissen herriihrenden UnregelmiBigkeiten mehr zuriicktreten miissen«
(ebd.). Auch wenn Comte immer wieder »das Prinzip der allgemeinen Grenzen
jedwedes politischen Handelns« betont, sieht er also durchaus Mdglichkeiten »des
lebhaftesten menschlichen Eingreifens« (ebd., 284). Und nur so lésst sich schlief3-
lich auch seine zentrale Uberzeugung plausibel machen, dass es sich bei den Kri-
senerscheinungen der Gegenwart vor allem um eine intellektuelle Krise handle, die
durch die erwéhnte »Reorganisation der geistigen Gewalt« (Comte 1973, 63) ge-
heilt werden kdnne und miisse.

9 So habe auch der »berithmte Gall« mit seinen Arbeiten zur Physiologie des menschlichen
Gehirns, wie Comte in diesem Zusammenhang anmerkt, zu Unrecht die These einer
»Unverdnderlichkeit der militdrischen Tendenzen der Menschheit« vertreten. Hier habe
»das verkehrte Ubergewicht biologischer Erwiigungen und die unverniinftige Gering-
schitzung historischer Erkenntnisse« zu einem »tiefen Verkennen der wahren sozialen
Entwicklung« (Comte 1923a, 356) gefiihrt.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Soziale Statik und soziale Dynamik: Eine sthéorie positiviste des accumulations¢

In dem MaB3e, wie Comte einem simplifizierenden biosoziologischen Organizismus
entgeht und historisch-vergleichende Forschungsaufgaben ins Zentrum seiner neuen
Wissenschaft riickt, differenziert sich seine sociologie in zwei verschiedene For-
schungsfelder aus: in die statique sociale, die die »Gesetze der Harmonie« (Comte
1923a, 392) erforscht und in der der »Begriff des Consensus« im Mittelpunkt steht;
und in die dynamique sociale, die die »Gesetze der Succession« (ebd., 254) betrach-
tet und sich mit »der unvermeidlichen Solidaritét« beschiftigt, die »unter den ver-
schiedenen Elementen unserer sozialen Evolution unaufhorlich herrscht« (ebd.,
470)." Fiir beide Forschungsfelder will Comte die jeweiligen GesetzmaBigkeiten
und Funktionslogiken aufdecken, und in beiden steht »der wissenschaftliche Begriff
der Solidaritét« (ebd., 255), das Konzept »der allumfassenden sozialen Solidaritat«
(ebd., 254)"" im Mittelpunkt der Betrachtungen. Wihrend es der sozialen Dynamik
vor allem diachron um die Gesetze der historischen Kontinuitit geht, hat es die so-
ziale Statik synchron mit denjenigen Gesetzen zu tun, die den gegenwértigen Zu-
sammenhalt eines sozialen Systems bestimmen. Auf beiden Ebenen lassen sich die
jeweils geltenden sozialen GesetzméBigkeiten Comte zufolge »beim positiven Stu-
dium der sozialen Solidaritdt und der menschlichen Evolution« (ebd., 287) ausfin-
dig machen.

Im Zusammenhang mit der dynamique sociale betont Comte ganz in Einklang
mit der franzdsischen Restaurationsphilosophie, dass die von ihm angestrebte
science nouvelle wie keine andere Wissenschaft sonst aufzeige,

10 Wesentlich bekannter als Comtes Uberlegungen zur statique sociale sind seine Theoreme
zur dynamique sociale geworden. Hier ist vor allem das sogenannte >Drei-Stadien-
Gesetz« der Evolution der Menschheitsgeschichte und des menschlichen Geistes zu nen-
nen, das er in Anlehnung an entsprechende Uberlegungen der Aufklidrungsphilosophen
Turgot und Condorcet schon 1822 in seinem prospectus formuliert hatte — mitsamt den
daran anschlieBenden Visionen eines bevorstehenden positivistischen Weltzeitalters unter
dem Signum von >Ordnung und Fortschritt< (ordre et progres). Comte vermochte damit
im 19. und frithen 20. Jahrhundert innerhalb und auflerhalb Europas eine erhebliche Wir-
kungsgeschichte auszuldsen.

11 An anderer Stelle notiert er mit einem gewissen definitorischen Einschlag: »Man kann in
der Tat sagen, daf iiberall, wo irgendein System besteht, hinfort auch eine gewisse Soli-
daritit bestehen muB.« (Comte 1923a, 254) Dazu habe schon die noch rein mechanisch
ausgerichtete Astronomie »den ersten wirklichen Ansatz« geliefert; und zwar mit dem
Aufweis, dass »gewisse Stromungen eines Gestirnes [...] auf dem Wege modifizierter

Gravitation manchmal auf ein anderes fiihlbar hiniiberwirken« (ebd., 254f.).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 87

»wie die Masse des Menschengeschlechtes, in der Gegenwart, in der Vergangenheit und
selbst in der Zukunft, in jeder Hinsicht und immer mehr, sei es ortlich oder zeitlich, eine un-
geheure und ewige soziale Einheit bildet, deren verschiedene individuelle oder nationale Or-
gane, unauthorlich durch eine innige und allumfassende Solidaritét verbunden, jedes auf seine
Art und in einem bestimmten Maf3e zur fundamentalen Entwicklung der Menschheit unver-
meidlich beitragen; eine wahrhaft bedeutungsvolle und ganz moderne Anschauung, die spéter

die rationelle Hauptgrundlage der positiven Moral werden muf3« (ebd., 297f.).

Zu dieser unaufhorlichen historischen Solidarititskontinuitét gehort fiir Comte auch
das Motiv einer — ebenfalls schon bei den franzdsischen Restaurationstheoretikern
angelegten — permanenten transmission bzw. accumulation von Kenntnissen, Fa-
higkeiten und Ressourcen aller Art, die die Menschheit im Verlauf ihrer Geschichte
ansammelt und von Generation zu Generation weitergibt.'> Comte legt hier beson-
deren Wert auf die Feststellung, dass sich diese Ressourcenakkumulation nicht nur
auf die materielle Dimension des gesellschaftlichen Reichtums, sondern weit darii-
ber hinaus auf die Gesamtheit des kulturellen und moralischen Erbes der Mensch-
heit beziehe. In diesem Sinne arbeite nie jemand allein fiir sich selbst, fiir seinen
profit personnel. Vielmehr gelte, dass jeder Einzelne, ob er darum weill oder nicht,
stets travaille effectivement pour autrui. In diesem Sinne schreibt Comte in seinem
zwischen 1851 und 1854 erschienenen vierbandigen Systéme de politique positive:

»Ehrlich gesagt, selbst wenn der Arbeiter nicht mehr Sklave ist, erhebt er sich allzu selten
zum kontinuierlichen Gefiihl seiner wahren sozialen Wiirde und verharrt lange Zeit, seine
Aufgabe als eine einfache Quelle von personlichen Profiten anzusehen. Doch diese primitiven
Sitten unserer Industrie, die zunédchst aus der Sklaverei resultieren und dann durch die moder-
ne Anarchie verldngert werden, sollen im Gesamt der menschlichen Schicksale nur eine vorii-
bergehende Phase darstellen, wihrend welcher man selbst bereits den normalen Zustand
wahrnehmen kann. Da jeder effektiv fiir den anderen arbeitet, wird diese Wahrheit damit en-
den, allgemein gefiihlt zu werden, wenn der Positivismus {iberall eine exakte Wiirdigung der

Realitit vorherrschend gemacht haben wird.«"?

12 Vgl. zu diesem fiir die spéteren Theoriebemiithungen der franzésischen Solidaristen zen-
tralen Motiv Patrick Cingolani, L’idée d’Humanité chez Auguste Comte. Solidarité et
continuité, in: Centre universitaire de recherches administratives et politiques de Picardie
(Hg.), La solidarité: un sentiment républicaine?, Presses universitaires de France 1992,
42-54 [im Folgenden: Cingolani 1992], 44f.

13 Auguste Comte, System der Positiven Politik. Zweiter Band von vier Bénden. Aus dem

Franzosischen iibersetzt von Jiirgen Brankel, Wien: Turia und Kant 2008, 169.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Schon 1830, im ersten Band des Cours, hatte Comte auf den historischen Akkumu-
lationsprozess der Arbeitsleistungen der Menschheit aufmerksam gemacht und —
unter Riickgriff auf ein Zitat des Aufklarungsphilosophen Condorcet — betont, dass
dies nicht nur fiir die materiellen Giiter gelte, sondern vor allem auch fiir »die rein
spekulativen Arbeiten«, etwa fiir die »rein theoretischen Arbeiten von Archimedes
und Apollinius; derart, dass Condorcet diesbeziiglich mit Recht sagen konnte: >Der
Matrose, den eine genaue Beobachtung des Langengrades vor dem Schiffbruch ret-
tet, verdankt sein Leben einer Theorie, die zweitausend Jahre zuvor von genialen
Menschen durch simple geometrische Spekulationen hervorgebracht worden ist.««'*

Arbeitsteilung und Krdftevereinigung: Adam Smith soziologisch wiedergelesen

Wiéhrend es Comte in seiner dynamique sociale um die historische Kontinuitétsso-
lidaritdt der gesamten Geschichte der Menschheit und der ihr bevorstehenden Zu-
kunft geht, betont er in der statique sociale vor allem das Phanomen der »natiirli-
chen und unwillkiirlichen Ordnung« (Comte 1923a, 254) im sozialen Leben der
Gegenwart. Von fundamentaler Bedeutung fiir die synchrone >Statik< und »Solidari-
tatc der Gesellschaft sind dabei auch fiir Comte — wie zuvor fiir Adam Smith in des-
sen epochemachender Untersuchung zum Wealth of Nations und spéter dann fiir
Emile Durkheim und seine berithmte Studie zur division du travail social — die
Phénomene der Arbeitsteilung und die damit verbundenen Prozesse zunehmender
gesellschaftlicher Differenzierung und Spezialisierung.

Im Blick auf die treibenden Krifte, die die soziale Statik einer Gesellschaft erst
generieren, spricht also auch Comte »der Arbeitsteilung und der Kraftevereinigung«
(ebd., 428) eine zentrale Rolle zu. Insbesondere in den Gegenwartsgesellschaften
wachse dem arbeitsteiligen »>Zusammenwirken< eine elementare Bedeutung zu, die
fir jedes Gesellschaftsmitglied im Alltag spiirbar werde und ein deutliches Be-
wusstsein wechselseitiger Abhéngigkeit und gegenseitiger Verpflichtung mit sich
bringe. So notiert er:

»GewiB ist nichts in dem sehr entwickelten System unserer sozialen Okonomie fiihlbarer, wo
Tag fiir Tag jeder von uns in notwendiger Folge der grofen, immer erneuten Teilung der
menschlichen Arbeit in vieler Hinsicht selbst den Unterhalt seines eigenen Lebens auf der
Tiichtigkeit und Sittlichkeit einer Unmenge von beinahe unbekannten Kréften beruhen 1aft,
deren Untauglichkeit oder Verderbtheit oft sehr ausgedehnte Massen beriihren konnten.«
(ebd., 445)

14 Auguste Comte, Cours de philosophie positive, Tome premier, Paris: Bachelier 1830, 65;
vgl. Jean Antoine N. de Condorcet, Entwurf einer historischen Darstellung der Fort-
schritte des menschlichen Geistes (1794), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1976, 192.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 89

Smiths Behauptung allerdings, dass eine in der Natur des Menschen liegende Nei-
gung zum Tausch letztlich auch den Anstof3 zur Arbeitsteilung gegeben habe (vgl.
Smith 1974, 16), greift fiir Comte deutlich zu kurz. Die Prozesse der Arbeitsteilung
sind fiir ihn ndmlich nicht abstrakt-anthropologischer, sondern historisch-sozialer
Natur und treten im Verlauf der geschichtlichen Entwicklung umso mehr hervor
und werden »um so bewundernswerter«, je mehr sich die Gesellschaft »kompliziert
und ausdehnt« (Comte 1923a, 428). Ein dauerhafter sozialer Zusammenhang iiber
die Sozialform der Familie hinaus entstehe nédmlich erst durch das Phédnomen des
»spontanen oder vereinbarten Zusammenwirkens«, das auf »die bestimmte und
gleichzeitige Teilnahme an einer gemeinsamen Unternehmung« (ebd., 432) ziele.
Und nur in dem MaBe, wie sich allmdhlich die gewohnheitsméfige Praxis eines
solchen arbeitsteiligen Zusammenwirkens entwickle, komme es auch zur »eigentli-
chen Vergesellschaftung«. Denn »die Spezialisierung der Arbeiten, die das elemen-
tare Prinzip der Gesellschaft im allgemeinen ist« (ebd., 429), schaffe mit der Zeit
eine »Gewohnheit dieses teilweisen Zusammenwirkens«; und erst diese sei in der
Lage,

»auf dem Wege der intellektuellen Reaktion den sozialen Instinkt zu entwickeln, indem sie
jeder Familie spontan ein dauerndes richtiges Gefiihl ihrer engen Abhangigkeit gegeniiber al-
len anderen, und zugleich ihrer eigenen personlichen Wichtigkeit einfloft, insofern sich dann
jede so ansehen kann, als erfiillte sie bis zu einem gewissen Grade eine wahrhafte, 6ffentliche
Funktion, die fiir die Gesamtokonomie mehr oder weniger unentbehrlich, aber vom Gesamt-

system unzertrennlich ist« (ebd., 437).

Comtes Theorie arbeitsteilig konstituierter sozialer Solidaritdt bleibt also — anders
als die nationalokonomischen Theorien, die im Gefolge Adam Smiths dieses fun-
damentale soziologische Phanomen lediglich auf 6konomische Aspekte der Wohl-
standsmehrung hin interpretieren — keineswegs bei den materiellen Effekten der
Arbeitsteilung stehen. Die Arbeitsteilungs-Lehren der Nationalokonomie unterzieht
Comte vielmehr einer scharfen Kritik, da sie dieses Phdnomen »unverniinftigerwei-
se auf viel zu untergeordnete Fille« beschrankten und nur »eine auflerordentlich
enge Vorstellung davon geben«. Dadurch komme jedoch »die Ausdehnung und die
Tragweite dieses groBen Prinzipes [...], dem die menschliche Gesellschaft notwen-
digerweise die wichtigsten Eigenschaften verdankt, die sie von anderen Ansamm-
lungen tierischer Familien unterscheiden« (ebd., 433), viel zu kurz."” Comtes >so-

15 Die Arbeitsteilungs-Uberlegungen der Klassiker der schottischen Moralphilosophie ver-
sucht Comte von diesem Verdikt allerdings auszunehmen, wenn er dem »beriihmten
Adam Smith« konzediert, dieses Prinzip »weitaus philosophischer gewiirdigt« zu haben.
Und auch zu Adam Ferguson notiert er: »Der scharfsinnige Ferguson hatte dessen wis-
senschaftlichen Wert gebiihrend vorhergeahnt.« (Comte 1923a, 433) Schon vor Adam

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ziologische« Kritik an den nationalokonomischen Interpretationen der Arbeitstei-
lung kann damit als eine der zentralen Lehren des ersten Bandes seines Cours ange-
sehen werden; und mit Recht ist in diesem Zusammenhang konstatiert worden:
»Comte ist der Erste, der in der Arbeitsteilung etwas anderes als ein rein 6konomi-
sches Phanomen gesehen hat.« (Mauranges 1909, 95)

2.1.2 Soziale Solidaritat statt individueller Rechte?

Auguste Comte geht es vor allem um die Bedeutung der Arbeitsteilung fiir die so-
ziale Integration der Gesellschaft, die fiir ihn letztlich nur eine geistig-moralische
sein kann. Es geht ihm um die Frage, inwiefern die Prozesse der Arbeitsteilung in
der Lage sind, bei den Individuen den so dringend benétigten >auf das Ganze ge-
richteten Geist< zu entwickeln. Dabei ist er gegeniiber der sozialintegrativen Kraft
der Arbeitsteilung durchaus skeptisch. Aus ihr resultiere ndmlich zunéchst einmal
eine erhebliche »Zersplitterung«, da derartige Differenzierungen »individuelle Ab-
weichungen hervorbringen« (Comte 1923a, 439f.). Die Arbeitsteilung gestatte zwar
einerseits »dem auf das Einzelne gerichteten Geiste eine gliickliche Entwicklung,
habe andererseits aber die »Tendenz, den auf das Ganze gerichteten Geist zu ersti-
cken oder wenigstens griindlich zu fesseln«. Denn obwohl der Einzelne durch seine
spezialisierte Tatigkeit de facto »in eine enge Abhingigkeit von der Masse gebracht
wird«, werde er in seinen Gefiihlen von der Wahrnehmung dieses neuen Abhéngig-
keitszusammenhangs erst einmal »abgelenkt«, da ihn seine Arbeit »bestdndig an
sein Privatinteresse erinnert, dessen wahren Zusammenhang mit dem &ffentlichen
Interesse er nur sehr undeutlich wahrnimmt« (ebd.). Comte verdeutlicht dies nicht
nur am Schicksal des beriihmten Smithschen Manufaktur-Arbeitersm, der aus-

Smiths Lobrede auf die Arbeitsteilung hatte Adam Ferguson u.a. vor den Folgen der Ar-
beitsteilung gewarnt und betont, dass »die Teilung der Berufe« auch dazu fiihre, »die
Bande der Gesellschaft zu zerbrechen [...] und die Individuen von jenem gemeinsamen
Schauplatz ihrer Beschiftigung abzuziehen, auf dem die Gefiihle des Herzens und der
Geist am gliicklichsten Verwendung findet« (Adam Ferguson, Versuch iiber die Ge-
schichte der biirgerlichen Gesellschaft (1767), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988, 388).

16 In der Tat kommt Adam Smith in seinem Wealth of Nations in keiner Weise auf die
Auswirkungen zu sprechen, die die arbeitsteilig zergliederte Produktion fiir die Person
des Arbeiters haben konnte. Die Manufakturarbeiter seines beriihmten Stecknadelbei-
spiels geraten bei ihm nur im Hinblick auf die Optimierungschancen arbeitsteiliger Pro-
duktivititszuwéchse in den Blick. So heif3t es etwa, dass »die Arbeitsteilung zwangsldufig
auch die Geschicklichkeit oder Handfertigkeit des Arbeiters betriachtlich« steigere, wenn

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 91

schlieBlich »mit der Herstellung von Messergriffen oder Stecknadelkdpfen« (ebd.,
440) beschiftigt ist, sondern auch an der zunehmenden Spezialisierung in den intel-
lektuellen Berufen, in denen jemand seine gesamte Arbeitszeit nur »mit der Losung
einiger Gleichungen oder der Klassifizierung einiger Insekten« (ebd., 441) zubringt.
Diese Spezialisierungen haben fiir Comte — und hier formuliert er zentrale Intuitio-
nen der klassischen Kritik an der fabrikgesellschaftlichen Arbeitsteilung — zunéchst
einmal den Effekt, den einzelnen Individuen »eine verderbliche Gleichgiiltigkeit
gegeniiber dem allgemeinen Gange der menschlichen Angelegenheiten einzufldf3en,
vorausgesetzt, dass es nur immerfort Gleichungen zu 16sen und Stecknadelképfe zu
produzieren gibt« (ebd.).

Dennoch ergibt sich fiir Comte aus den Prinzipien der Teilung und des Zusam-
menwirkens der Arbeit eine fundamentale geschichts- und gesellschaftstheoretische
Einsicht, die allerdings nicht allen Gesellschaftsmitgliedern unmittelbar bewusst
werde; ndmlich

»nicht allein die Individuen und die Klassen, sondern in vielen Bezichungen auch die ver-
schiedenen Volker so anzusehen, als wenn sie gleichzeitig in einer eigentiimlichen, genau be-
stimmten Weise und in einem besonderen, genau bestimmten Grade an einem ungeheuren
und gemeinsamen Werke teilndhmen, dessen unvermeidliche, allméhliche Entwicklung iiber-
dies auch die gegenwértigen Mitarbeiter mit der Reihe ihrer etwaigen Vorgénger und selbst
mit derjenigen ihrer verschiedenen Nachfolger verkniipft. Es ist also die fortgesetzte Vertei-
lung der menschlichen Arbeiten, welche vornehmlich die soziale Solidaritit ausmacht [...].«
(ebd., 436)

In diesem Sinne ruft Comte, von dem iibrigens auch das beriithmte Wort: »Die Toten
regieren die Lebenden« (Les vivants sont toujours et de plus en plus gouvernés es-
sentiellement par les morts)'” stammt, auch in seinem erstmals 1852 erschienenen
Catéchisme positiviste in Erinnerung, dass wir geboren werden mit »Verbindlichkei-
ten jeder Art gegen unsere Vorgénger, unsere Nachfolger und unsere Zeitgenossenc.
Und daraus resultiere eine iiberwéltigende Pflicht zu einer grenzenlosen sozialen
Dankbarkeit; eine Pflicht, vor der alle individuellen Rechts- und Selbstbehaup-
tungsanspriiche der Einzelnen gegeniiber der Gemeinschaft »ungereimt< und »unsitt-
lich« wiirden:

sie »jede Tatigkeit, die ein Arbeiter sein ganzes Leben lang ausiibt, auf einen einfachen
Arbeitsgang zuriickfiihrt« (Smith 1974, 12).

17 Auguste Comte, Systeme 11, Paris 1852, 363; zit. nach Werner Fuchs-Heinritz, Auguste
Comte: Die Toten regieren die Lebenden, in: Klaus Feldmann/Werner Fuchs-Heinritz
(Hg.), Der Tod ist ein Problem der Lebenden. Beitrage zur Soziologie des Todes, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1995, 19-58, 51.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Der Positivismus gestattet immer nur Pflichten Aller gegen Alle. Denn sein jederzeit sozia-
ler Standpunkt kann niemals irgend welchen Rechtsbegriff zulassen, der stets den Einzelmen-
schen zur Voraussetzung hat. Wir werden geboren, belastet mit Verbindlichkeiten jeder Art
gegen unsere Vorgénger, unsere Nachfolger und unsere Zeitgenossen. Spiter entwickeln und
vergrofern sie sich nur, bevor wir im Stande sind, irgend eine Dienstleistung zuriickzuerstat-
ten. Auf welche menschliche Grundlage konnte man also den Gedanken des Rechts stiitzen,
der verniinftigerweise eine vorgangige Wirksamkeit einschlieen wiirde? Waren auch unsere
Anstrengungen noch so grof3, so wird uns das ldngste wohlangewandte Leben niemals erlau-
ben, mehr als einen unmerklichen Theil dessen zuriickzugeben, was wir erhielten. Gleichwohl
wiirde uns nur eine vollige Riickerstattung gehorig berechtigen, den Ausgleich der ferneren
Dienste zu beanspruchen. Alles menschliche Recht ist daher ebenso ungereimt, wie unsittlich.
Da es keine gottlichen Rechte mehr giebt, so muf3 dieser Begriff vollig verschwinden als aus-
schlieBlich die vorldaufige Ordnung betreffend, und als geradezu unvereinbar mit dem endgiil-

tigen Zustand, der in Folge der Aufgaben nur Pflichten gestattet.« 8

Die arbeitsteiligen Differenzierungsprozesse bilden auch die Basis fiir Comtes ge-
schichtsphilosophischen Ausblick auf die bevorstehende Vollendung dieser Ent-
wicklungsdynamik, wenn er in einer von holistisch-harmonistischem Uberschwang
gepragten Emphase erklért:

»So betrachtet, strebt die soziale Organisation immer mehr sich auf eine strenge Wiirdigung
der individuellen Verschiedenheiten zu griinden, indem sie die menschlichen Arbeiten so ver-
teilt, daB sie jeden mit der Aufgabe betraut, die er am besten erfiillen kann, nicht allein seiner
eigenen Natur gemalf, die nur zu oft in jedem Sinne zu wenig ausgesprochen ist, sondern auch

nach seiner tatsdchlichen Erziehung, seiner augenblicklichen Stellung, kurz nach allen seinen

18 Auguste Comte, Catéchisme positiviste. Ou sommaire exposition de la religion univer-
selle en 13 entretiens systématiques entre une femme et un prétre de 1’Humanité (1852;
Zweite Ausgabe: 1859). Dt. Fassung: Katechismus der Positiven Religion. Nach der
zweiten Ausgabe des Originals iibersetzt von E. Roschlau, Leipzig: Otto Wigand 1891
[im Folgenden: Comte 1891], 315f. (Herv. i.0.) Zentrale Theoreme der sociologie Com-
tes, nicht zuletzt auch das Motiv von der >Last der Verpflichtungen, sollten dann — vor
allem iiber die Vermittlung des Comte-Schiilers und spiteren Senators Emile Littré — in
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts Eingang »sowohl in das allgemein republikani-
sche Denken als auch in den Solidarismus und die Durkheimsche Soziologie« finden, wie
Fiegle 2003, 94 zu Recht betont. Auch wenn hier, abgesehen von Comtes schroffem
Antiindividualismus, mit den Topoi der »Verbindlichkeiten von Geburt an< und der »Un-
moglichkeit der Riickerstattung« bereits nahezu alle Ingredienzien der spéteren solidaris-
tischen Bewegung auftauchen, so findet sich die Kernformel des republikanischen solida-
risme der Jahrhundertwende, der von Léon Bourgeois gepriagte Begriff der dette sociale,

bei Comte wohl noch nicht.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 93

Haupteigenschaften, so dass alle individuellen Organisationen schlieflich zum gemeinsamen
Wohle verwertet werden, selbst die mangelhaftesten und unvollkommensten nicht ausge-
nommen, es handle sich denn um Fille ausgesprochener Unnatur. Das ist wenigstens das
ideale Vorbild, das man sich hinfort als wesentliches Endziel der tatsédchlichen Ordnung den-
ken muB [...].« (ebd., 437)

Okzidentale Republik und Menschheits-Religion:
Plddoyer fiir eine Erziehungsdiktatur

Weil die aus den Prozessen der Arbeitsteilung resultierende »fatale Neigung zur
wesentlichen Zersplitterung der Ideen, der Gefiihle und der Interessen« fiir Comte
eine schwerwiegende Herausforderung fiir den organisch-sozialen Zusammenhalt
einer Gesellschaft darstellt, sieht er vor allem die Regierung in der Pflicht, diese
Zersplitterungstendenz »hinlénglich zu ziigeln und ihr soviel als moglich vorzubeu-
gen« (Comte 1923a, 441). Sie habe deshalb »unaufhdrlich den Gedanken an das
Ganze und das BewulBtsein der gemeinsamen Solidaritidt darin wachzuerhalten«
(ebd., 442). Die Frage, mit welchen Mitteln und Maflnahmen dies konkret gesche-
hen soll, sollte dann Comtes publizistisches Schaffen seit der Mitte des 19. Jahr-
hunderts voll und ganz in Anspruch nehmen.

Aber schon 1842, im sechsten und letzten Band des Cours, ist uniibersehbar,
dass Comte vor allem an eine intensive Religions- und Ideologiepolitik zur geistig-
moralischen Erziehung der Menschheit denkt. Nur so sei zu gewéhrleisten, dass
sich die Individuen affektiv und emotional dem >auf das Ganze gerichteten Geist«
ohne Vorbehalte hingeben. Dazu denkt er an die Neuerrichtung einer zunichst die
westlichen Gesellschaften und dann potenziell die gesamte Menschheit umfassen-
den république occidentale, einer nach dem Vorbild des Mittelalters mit seiner Ein-
heit von regnum und sacerdotium aufgebauten sociocratie, die als >Herrschaft der
Gesellschaft« die restaurative Aristokratie und die anarchistische Demokratie end-
giiltig iiberwindet und sich durch die bedingungslose religiése Verchrung des
Grand-Etre der Humanité auszeichnet.” So heit es im Catéchisme positiviste:

»Es ist somit frei und offen unsere Absicht, den Westen sowohl von einer anarchistischen
Demokratie, als von einer riickschrittlichen Aristokratie zu befreien, um, soweit dies moglich,
eine wahre Soziokratie zu begriinden, die mit weisem Vorbedacht alle menschlichen Krifte
an der allgemeinen Wiedergeburt, jede einzelne ihrem Wesen entsprechend, mitwirken 188t.«
(Comte 1891, 3f.)

19 Vgl. dazu nach wie vor Henri de Lubac, Die Tragddie des Humanismus ohne Gott.
Feuerbach, Nietzsche, Comte und Dostojewski als Prophet (Le drame de 1’humanisme
athée, 1943), Salzburg: Otto Miiller 1950 [im Folgenden: de Lubac 1950], 109-217.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Samtliche Bildungs- und Erziehungsinstitutionen dieser sociocratie hétten deshalb
dafiir zu sorgen, dass iiberall »gesunde Gewohnheiten, unter dem Einfluf} richtiger,
im voraus gebildeter Urteile sorgfiltig gepflegt« werden und jeder »von Kindheit
an zur wirksamen Entwicklung des sozialen Instinktes und des Pflichtgefiihls« an-
gehalten wird (Comte 1923c, 449). Das kommende Zeitalter dieser Okzidentalen
Republik, fiir deren neu zu errichtende Institutionen Comte in seinen Spatschriften
akribische Spezialbestimmungen und detaillierteste Vorschriften erlief3, sah er be-
herrscht von einer neuen sozialen Moral auf positivistisch-religioser Grundlage.
Alle individualistisch-metaphysischen Mentalitdtslagen des Aufkldrungszeitalters
wiirden dann endgiiltig der Vergangenheit angehdren; und nicht zuletzt wiirde auch
das Wort »Recht« tiberfliissig und aus der Sprache der Politik verschwinden. Die in-
dividuellen Rechtsanspriiche des Einzelnen wiirden dann ebenso wie die biirgerlich-
liberalen Leitideen von abstrakter Freiheit und Gleichheit durch ein organisches
Bewusstsein von der Allgegenwart sozialer Pflichten ersetzt, das aus dem Wissen
um die umfassende historische und soziale Solidaritit der Menschheit und des
menschlichen Lebens erwachse. Das bisher zumeist nur schwach empfundene Ge-
fiih] allgemeiner Solidaritdt und wechselseitiger Abhéngigkeit werde dann, so Com-
tes Hoffnung, endgiiltig durch starke Gefiithle und Affekte einer sozialen Liebe
(amour social) abgelost, um »fortan den wahren auf das Ganze gerichteten Geist
und infolgedessen das wahre Pflichtgefiihl, das damit seiner Natur nach eng ver-
kniipft ist, liberwiegen zu lassen« (ebd., 420). Der einzelne Biirger verstehe sich
dann nicht lédnger als individueller Triger unantastbarer Rechte, sondern als un
fonctionnaire public, der sich ganz in den Dienst der Gemeinschaft stellen will.
Denn schlielich hitten die Menschen, so Comte, eine echte und tiefe Empfindung
davon, »wie siif} es ist, zu gehorchen, wenn wir das in unseren Tagen fast unmdogli-
che Gliick verwirklichen konnen, durch weise und wiirdige Fiihrer von der drii-
ckenden Verantwortlichkeit einer allgemeinen Leitung unseres Handelns angemes-
sen befreit zu werden« (Comte 1923a, 450).

Liberale Schutz- und Abwehrrechte sind hier aufgrund ihrer grundsétzlich >anti-
sozialen< Natur ebenso wenig vorgesehen wie eine parlamentarische Demokratie,
ein Mehrparteiensystem oder eine freie politische Offentlichkeit. Im Zentrum der
Soziokratie steht vielmehr die >geistliche Regierungs, le gouvernement spirituel,
wihrend die »weltliche Regierung« bei den Industriellen und Bankiers liegen sollte.
Denn diese seien aufgrund ihrer Erfahrungen und Kompetenzen dazu berufen, die
akkumulierten Kapitalien der Gesellschaft® sinnvoll und erfolgreich in den Dienst

20 »Der Reichtum ist immer stillschweigend fiir eine soziale Zielsetzung anvertraut, ohne
jede eitle personliche Vorliebe.« (Systeme 11 (1852), 198; zit. nach Cingolani 1992, 46)
Erbrecht und individuelles Eigentum sind hier nicht mehr vorgesehen, da aus der Sicht
der théorie positive des accumulations ohnehin aller Reichtum, alles Wissen und alle Fa-

higkeiten durch und durch kollektiver Natur sind. Comte will aber sehr wohl — dhnlich

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 95

des gesellschaftlichen Fortschritts zu stellen, der »allen in angemessener Weise Ar-
beit und Erziehung zu sichern« (Comte 1923c, 506)21 habe.

Das gouvernement spirituel solle dagegen der Herrschaft der Religion de
I’Humanité und der dankbaren kollektiven Verehrung des Grand-Etre zum endgiil-
tigen Durchbruch verhelfen. Das »Grofle Wesen«< der Humanité, dem sich jede indi-
viduelle und kollektive Existenz verdanke, beschreibt Comte dabei als einen die ge-
samte Menschheitsgeschichte umgreifenden sozialen Organismus. Es umfasse alle
achtenswerten und wiirdigen Menschen der Vergangenheit, der Gegenwart und der
Zukunft, die an der generationeniibergreifenden Kontinuitét des Solidarzusammen-
hangs der Menschheitsentwicklung mitgearbeitet haben und noch mitarbeiten wer-
den. In diesem Sinne gelte: »Alles an uns gehdrt somit der Menschheit, denn Alles
erhalten wir von ihr — Leben, Vermdgen, Talent, Bildung, Zartgefiihl, Thatkraft
u.s.w.« (Comte 1891, 292) Und dieser Dankbarkeitszusammenhang ist fiir den Ein-
zelnen unausweichlich, denn auch »der geschickteste und thatigste Mensch kann
immer nur einen sehr kleinen Theil dessen zurilickgeben, was er erhilt. Er wird auch
fernerhin, ebenso wie in der Kindheit, von der Menschheit gendhrt, beschiitzt, aus-
gebildet u.s.w.«, nur dass er dies nun nicht mehr »durch Vermittelung seiner Eltern
empfingt«, sondern »durch eine Menge mittelbar thétiger Krifte, deren Mehrzahl er
niemals kennen lernt« (ebd., 293f.).

Comte hatte schon im sechsten Band des Cours — da es »hinsichtlich der mora-
lischen und sozialen Lehren« unverzichtbar sei, »immer eine strenge Aufsicht iiber

wie sein Lehrer Saint-Simon — eine industrielle Klassengesellschaft mit deutlichen sozia-
len Ungleichheiten beibehalten.

21 Weil auch die Arbeiter wie die Unternehmer und Bankiers unter dem heilenden Einfluss
des gouvernement spirituel stehen, wiirden sie sich, so Comte, von ihren partikularen Ei-
geninteressen 16sen und schon bald in echte »6ffentliche Funktionire« verwandeln. Vom
urspriinglich in Aussicht genommenen Biindnis von Proletariat und Positivismus blieb
spéter aber nicht viel iibrig. Nach den Revolutionsereignissen des Jahres 1848 setzte
Comte namlich verstérkt auf eine politische Unterstiitzung durch das konservative Lager.
So heift es in einem Brief an Pierre Lafitte aus dem Jahr 1855: »Man muB in der Masse
der Konservativen und Reaktiondre den eigentlichen Nahrboden des Positivismus sehen.
[...] Der Positivismus wird fiir sie der einzige systematische Schutz der Ordnung gegen
den kommunistischen oder sozialistischen Umsturz sein.« (zit. nach de Lubac 1950, 207)
De Lubac notiert dazu ergdnzend: »Der grolen Masse der »Handarbeiter< gesteht Comte
keinerlei Anteil an der Abwicklung der 6ffentlichen Angelegenheiten zu. Was Comte von
ihnen fordert, ist Glaube, ist alles in allem Unterwerfung, sonst nichts.« (ebd., 209) Dem
widerspricht auch nicht die Tatsache, dass Comte in seinen Planen zur Umgestaltung der
Stadt Paris u.a. eine Wohnungsbaupolitik im Blick hatte, »die den Proletariern auch auf
den groBen Boulevards im Zentrum der Hauptstadt zu bezahlbaren Eigentumswohnungen
verhelfen sollte« (Lepenies 2010, 13).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

die urspriingliche Bewegung des menschlichen Geistes zu fithren, um ihn an die
Riicksichtnahme auf das Ganze zu erinnern« — vorgeschlagen, »in kluger Nachah-
mung des Katholizismus ein System von zugleich 6ffentlichen und privaten Ge-
wohnheiten zu errichten, die das kriftige BewuBtsein der sozialen Solidaritét ener-
gisch wiederbeleben kdnnen« (Comte 1923c, 458). Der prizisen Ausarbeitung eines
solchen Erziehungs- und Religionsprogramms widmete er seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts — vor allem in Reaktion auf seine mystisch-religiésen Erschiitterungen
durch die unerfiillte Liebe zu der siebzehn Jahre jiingeren, lungenkranken Clothilde
de Vaux, die er im Herbst 1844 kennengelernt hatte und die schon im Friihjahr
1846 verstarb™ — sein Systéme de politique positive ou Traité de sociologie, insti-
tuant la religion de I’'Humanité (1851-1854). Hier finden sich iiber Hunderte von
Seiten ausfiihrliche Angaben fiir die soziokratisch-spirituelle Ausgestaltung von
Familien- und Schulleben, von Arbeitswelt und Industrie, vor allem aber fiir den zu
etablierenden Kult der Religion de I’Humanité, der alle bisherigen Formen von Re-
ligion und Gottesverehrung abldésen und hinfort nur noch die Menschheit selbst
feiern und verehren soll.

In diesem Kult sollte im Riickgriff auf das breite Bilder-, Riten- und Symbolar-
senal der katholischen Liturgie und des christlichen Kirchenjahres — Comte operiert
mit Tempeln und Schutzengeln, mit Gebetstexten und Kreuzzeichen, mit einem po-
sitivistischen Kalender, mit sozialen Sakramenten und nicht zuletzt mit detaillierten
Ausarbeitungen zur Erziehung und Etablierung einer positivistischen Priesterschaft
— sinnenfallig zum Ausdruck gebracht werden, dass der Einzelne seine individuelle
Existenz einzig der unverdienten Herkunft aus dem Grand-Etre der Menschheit
verdanke. Die eigentliche Berufung des Menschen liege ndmlich darin, sich diesem
einzugliedern, in ihm aufzugehen und so auch nach seinem Tode noch geistig-
spirituell weiterzuleben und gewissermaflen sozial unsterblich zu werden, denn
»das wahre Gliick« ergebe sich vor allem »aus einer wiirdigen Unterwerfung [...],
der einzigen dauernden Grundlage eines edlen und umfassenden Wirkens« (Comte
1891, 296).

22 Heinrich Waentig, Comte, in: Comte 1923a, I1I-XII, VIf. bezeichnet Comtes Spéatschrif-
ten, die »wohl iiberhaupt nicht mehr als wissenschaftliche Werke zu betrachten« seien,
als »die poetischen Phantasien eines in erotischer Psychose Befangenen und insofern (als)
ein »document humain< von besonderer Art«.

23 Die vier volumindsen Bénde dieses Werkes stehen unter dem Motto: L’ Amour pour prin-
cipe, I’Ordre pour base, le Progrés pour but. John Stuart Mill, der mit Comte in enger
Verbindung stand und ihn lange Zeit mit regelmaBigen Geldzahlungen unterstiitzte, no-
tiert in seiner Autobiography, dieses Werk sei »the completest system of spiritual and
temporal despotism which ever yet emanated from a human brain, unless possibly that of
Ignatius Loyola« (Mill 1948, 149; zit. nach Repplinger 1999, 69).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 97

Individualitiitsaversionen als Ausgangspunkt einer postliberalen Solidaritdtstheorie

Die aus heutiger Sicht wohl als »totalitdr< zu qualifizierenden politisch-praktischen
Konsequenzen, die Comte mit seiner Konzeption gesellschaftlicher Solidaritit zu-
mindest in seinen Spatschriften deutlich intendiert, diirfen nicht dariiber hinwegtédu-
schen, dass er als derjenige Autor gelten kann und muss, der als Erster die solidari-
tatstheoretischen Grundlagen einer Theorie moderner Gesellschaften gelegt hat.
Dabei ist die Tatsache der wechselseitigen Einwirkung aller sozialer Phdnomene
aufeinander fiir Comte — wie er im 1839 erschienenen ersten Band seines Cours no-
tiert — derart offensichtlich, dass es schlicht iiberfliissig sei, noch einen »formlichen,
methodischen Nachweis einer solchen grundlegenden Solidaritdt zwischen allen
moglichen Seiten des sozialen Organismus zu liefern, iiber die aulerdem heute bei
allen verniinftig Denkenden, wenigstens im Prinzip, keine ernsten Meinungsver-
schiedenheiten mehr bestehen« (Comte 1923a, 238). Comte verwendet den Begriff
der solidarité sociale durchgehend deskriptiv und strikt moralfrei, d.h. als Synonym
fiir unabhéngig von den Einsichten und Empfindungen der Individuen bestehende
soziale Interdependenzen, was auch daran deutlich wird, dass er im Blick auf indi-
viduelle Bewusstseinszusténde stets vom >Gefiihl< bzw. dem »Bewusstsein< der So-
lidaritdt spricht, das eigens zu befordern und zu stirken sei, da das soziale Faktum
der Solidaritét eben noch nichts mit personlichen Solidaritdtsempfindungen der In-
dividuen zu tun habe.

Comte gibt diesem >wissenschaftlichen«< Solidarititsbegriff jedoch eine gesell-
schaftstheoretische Fassung, die sich von allen politischen Restaurationshoffnungen
distanziert, ohne sich auf die Seite der biirgerlich-liberalen Aufklarungsphilosophie
zu schlagen. Damit steht Comte gewissermallen an der Schwelle zu einem neuen,
spezifisch >postliberalen< Niveau gesellschaftlicher Selbstverstindigung, das den
unproduktiven Streit zwischen >Restauration< und >Revolution« {iberwindet und eine
iber den politischen Liberalismus hinausweisende Perspektive politischer Philoso-
phie im Kontext arbeitsteilig organisierter Industriegesellschaften eréffnen konnte.
Allerdings sollte ihn sein fundamentales Misstrauen gegen die Freiheitsrechte der
Einzelnen, die die Franzosische Revolution seiner Ansicht nach ebenso selbstiiber-
schitzend wie geschichts- und gesellschaftsvergessen verkiindet hatte, daran hin-
dern, sich auf die Suche nach einer tragfahigen >postliberalen< Balance von gesell-
schaftlicher Solidaritdt und individueller Freiheit, von sozialen Pflichten und per-
sonlichen Rechten, von historisch-sozialen Vorgaben einerseits und frei iibernom-
menen Verantwortlichkeiten andererseits zu begeben.

Statt also eine modernititsaddquate Balance von Freiheit und Solidaritdt zum
Thema einer réorganisation sociale zu machen, hat Comte das an den moralischen
Ambitionen individueller Freiheit und Gleichheit ansetzende Projekt der politischen
Moderne de facto aufgekiindigt. In seiner mitunter geradezu panisch anmutenden
Suche nach den Springquellen des >sozialen Instinkts und des Pflichtgefiihls< hat er

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nie auch nur ansatzweise darauf gesetzt, dass sich miindige Staatsbiirger mit der
moralisch gehaltvollen Motivationskraft kognitiver Einsichten und kritischer Refle-
xion selbst iiber die sozialen Kontexte und Bedingungen ihrer Existenz aufklidren
und auf dieser Grundlage starke Solidaritdtsempfindungen und -bereitschaften aus-
bilden. Ihm blieb deshalb nur die — am Ende dann maBlos iibersteigerte — Option fiir
Gefiihl und Gewdhnung, fiir Affekt und Emotionalitdt, die den Rationalitdtsstan-
dards eines fiir das politische Projekt der Moderne unverzichtbaren »6ffentlichen
Vernunftgebrauchs< keinerlei Raum gestatten konnte. Und dies musste dann bei ei-
nem Gesellschaftsentwurf enden, der die zentralen Freiheits- und Gleichheitsambi-
tionen der Moderne durch das simplizistische Projekt einer holistischen Religions-
und Ideologiepolitik aus obrigkeitlicher Warte ersetzen will. Comte hat damit jeden
normativen Versuch einer gleichermallen freiheitsrechtlich wie solidarititstheore-
tisch ansetzenden politischen Theorie moderner Gesellschaften schwer in Verruf
gebracht. Dennoch sollte die Aufgabe, die Individualitits- und Autonomiestandards
des 18. Jahrhunderts mit den Solidarititseinsichten des 19. Jahrhunderts auf der
Hoéhe der Komplexitdtslagen hoch arbeitsteiliger Gesellschaften und im Einklang
mit dem Normativitétsprofil republikanischer Politik in Einklang zu bringen, seit
Comte endgiiltig auf der Agenda stehen. Und auch wenn Comte an dieser Aufgabe
grandios scheiterte, so ist und bleibt seine sociologie doch der eigentliche Aus-
gangspunkt fiir alle weiteren Versuche einer postliberalen Solidaritétstheorie mo-
derner demokratischer Gesellschaften.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 99

2.2 SOLIDARITE ORGANIQUE UND REFORME CORPORATIVE:
EMILE DURKHEIM

Im Frithjahr 1858 wurde Emile Durkheim als jiingster Sohn — er hat vier deutlich
dltere Geschwister — in eine mittellose jiidische Familie des kleinen Stidtchens Epi-
nal in den Vogesen geboren.' Als Sohn und Enkel eines Rabbiners schien er schon
als Kind dazu bestimmt zu sein, ebenfalls diese Laufbahn einzuschlagen und so die
Tradition der Familie fortzusetzen. Zudem sah er sich aufgrund der bescheidenen
Verhiltnisse seiner Familie gezwungen, »unaufhorlich beste Noten anzustreben, um
Stipendien fiir weiterfithrende Schulen gewihrt zu bekommen« (Heisterberg 1981,
11). Nach einer ernsten und lerneifrigen Jugendzeit, in der er zwei Klassen {iber-
sprang, begann er 1876 in Paris am Lycée Louis le Grand seine Vorbereitungszeit
fiir die Aufnahmepriifung an der Ecole Normale Supérieure, die er erst drei Jahre
spéter bestehen sollte. Der junge Durkheim, von dem viele das Bild eines zu ver-
gniiglichen Ausschweifungen kaum fahigen Kopfmenschen zeichnen (vgl. Suber
2012, 14), traf als normalien u.a. auf Henri Bergson, Maurice Blondel und vor al-
lem auf Jean Jaurés, mit dem ihn eine lebenslange Freundschaft verbinden sollte.”
Er erlebte hier seinen endgiiltigen Bruch mit der jiidischen Glaubenstradition,” ent-

1 Epinal gehort zu demjenigen Teil Lothringens, der bis zum Ersten Weltkrieg iiberwie-
gend deutschsprachig war und in dem damals »bei vollstindiger Tolerierung, mehr Fran-
zosen jidischen Glaubens lebten als in irgendeinem anderen Teil Frankreichs« (Lore
Heisterberg, Einleitung: Durkheims Weg zu einer echten Wissenschaft von der Gesell-
schaft, in: Emile Durkheim. Frithe Schriften zur Begriindung der Sozialwissenschaft, hg.,
eingeleitet und iibersetzt von Lore Heisterberg, Darmstadt-Neuwied: Luchterhand 1981
[im Folgenden: Heisterberg 1981], 11-23 [im Folgenden: Heisterberg 1981a], 11). Zu
Leben und Werk Durkheims vgl. neben Steven Lukes, Emile Durkheim. His Life and
Work. A Historical and Critical Study, Harmondsworth: Penguin 1973 [im Folgenden:
Lukes 1973] vor allem die fast 900-seitige Studie von Marcel Fournier, Emile Durkheim.
A Biography (2007), Cambridge: Polity Press 2013 [im Folgenden: Fournier 2013]. Ei-
nen zuverldssigen biographischen Abriss bietet auch Daniel Suber, Emile Durkheim,
Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft 2012 [im Folgenden: Suber 2012], 13-42.

Vgl. zu seiner Zeit an der ENS Lukes 1973, 44-65 und Fournier 2013, 28-44.

»That break was painful but decisive; henceforth he was to regard religious beliefs, not as
simply false, but rather as a confused and distorted form of morality [...].« (Lukes 1973,
44) René Konig notiert dazu: »Es scheint, da3 Durkheim Jaures auf die »soziale Frage<
gestoBen hat, wie dieser ihn seinerseits veranlafite, den jiidischen Glauben definitiv abzu-
legen.« (René Konig, Der Soziologe als Moralist, in: Dirk Késler (Hg.), Klassiker des so-
ziologischen Denkens, Bd. 1, Miinchen: Beck 1976, 312-364 u. 501-508; wieder abge-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

wickelte deutliche Sympathien fiir Ferrys laizistische Schulpolitik und bekannte
sich flammend zu den republikanischen Werten von Freiheit und Gleichheit.*

Zu seinen philosophischen Lehrern an der ENS gehorten Emile Boutroux®, der
sich um eine Vermittlung von Kant und Comte bemiihte, aber auch Charles Renou-
vier, dessen Einfluss auf die republikanisch-liberalen Krifte im spéten 19. Jahrhun-
dert kaum {iberschétzt werden kann und den Durkheim spéter als seinen groBen
»Meister und Erzieher< bezeichnen sollte (vgl. Lukes 1973, 54). Wichtiger noch
diirfte aber der Einfluss des Philologen und Altertumshistorikers Numa Denis Fus-
tel de Coulanges gewesen sein, der »das bodenlose philosophische Phrasieren als
dilletantisch« (Suber 2012, 20) ablehnte und die Geschichtsschreibung in Analogie
zu den Naturwissenschaften als eine methodisch strenge »Wissenschaft der sozialen
Tatsachen« (vgl. Fournier 2013, 35; Konig 2013, 221) betreiben wollte.® Zudem hat
sich Durkheim in dieser Zeit intensiv mit Schriften Comtes und Spencers beschéf-
tigt (vgl. Fournier 2013, 38f.). Und auch wenn die Frage nach den Ursprungsquel-
len, den entscheidenden Inspirationen und Impulsen, denen sich die Soziologie
Durkheims verdankt, bis heute kontrovers diskutiert wird, so sind sich die meisten

druckt in: Ders., Schriften, Bd. 8, Wiesbaden: Springer 2013, 215-286 [im Folgenden:
Konig 2013], 219)

4 »Durkheim is reported to have spent the entire day demonstrating in Paris streets during
the fourteenth of July celebrations of 1880.« (Lukes 1973, 48)

5 Zu Boutroux notiert Durkheim riickblickend, dass dieser »uns an der Ecole Normale Su-
périeure immer wieder darauf hinwies, daf jede Wissenschaft sich, wie Aristoteles sagt,
mit Hilfe >eigener Prinzipien< erklaren muf}, die Psychologie mit psychologischen Prinzi-
pien und die Biologie mit biologischen. Ganz durchdrungen von dieser Idee, habe ich sie
auf die Soziologie angewandt. In diesem Vorgehen wurde ich durch die Lektiire Comtes
bestitigt [...].« (Emile Durkheim, Brief an den Direktor der Revue néo-scolastique vom
8. November 1907, in: Franz Schultheis/Andreas Gipper (Hg.), Emile Durkheim iiber
Deutschland. Texte aus den Jahren 1887 bis 1915, Konstanz: Universitdtsverlag 1995 [im
Folgenden: Schultheis/Gipper 1995], 239-242 [im Folgenden: Durkheim 1995f], 241)

6 Zu Fustel de Coulanges und seiner einflussreichen Studie La cité antique iber Kult,
Recht und Institutionen Griechenlands und Roms (so der Untertitel) aus dem Jahr 1864
vgl. Hartmann Tyrell, Emile Durkheim — Das Dilemma der organischen Solidaritit, in:
Niklas Luhmann (Hg.), Soziale Differenzierung. Zur Geschichte einer Idee, Opladen:
Westdeutscher 1985, 181-250 [im Folgenden: Tyrell 1985], 200-203. Wie Tyrell hier be-
tont, stimmen Fustel und Durkheim darin iiberein, »daB8 die Religion in der Friihzeit der
Menschheit die schlechthin bestimmende, das ganze soziale Leben durchdringende ge-
sellschaftliche Institution war« (ebd., 201), wobei Durkheims Arbeitsteilungsbuch die ge-
samte Evolutionsgeschichte der Gesellschaft vor allem als eine Geschichte der Erosion
und Auflésung der als conscience collective verstandenen Religion beschreibt. Zu Fustels
Einfluss auf Durkheim vgl. auch Konig 2013, 221.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLoGIE | 101

Interpreten einig, dass der zentrale Einfluss der Arbeiten Comtes auf Durkheim
nicht unterschétzt werden darf, wobei man ihn keineswegs als Schiiler Comtes qua-
lifizieren kann.

Nach seiner agrégation in Philosophie im Jahr 1882 arbeitete Durkheim, wie
damals iiblich, mehrere Jahre als Philosophielehrer an verschiedenen lycées in der
franzdsischen Provinz,” bevor er im Januar 1886 einen sechsmonatigen For-
schungsaufenthalt in Deutschland begann, der ihn zuerst nach Leipzig und spéter
nach Berlin und Marburg bringen sollte.® Im Herbst 1887 iibernahm er dann eine
fiir ihn eingerichtete Dozentur flir Sozialwissenschaft und Pddagogik an der Univer-
sitdt in Bordeaux, bevor er 1902 an die Pariser Sorbonne wechselte. Dort wurde er
1906 zum ordentlichen Professor fiir Padagogik berufen, konnte schnell gro3e Er-
folge als Soziologe feiern und geriet schon bald in den Ruf eines prétre laique (Hu-
bert Bourgin), der eine >neue Reformation« (Gilbert Maire) verkiindigt.” Robert N.
Bellah sollte ihn noch Jahrzehnte spéter als >Hohenpriester und Theologen der Zi-
vilreligion der Dritten Republik< bezeichnen. "

Im Folgenden will ich zunéchst die Formierungsphase der Durkheimschen Mo-
ralsoziologie nachzeichnen, die sich in iiberraschend grolen AusmafBien spezifi-
schen Anregungen aus der zeitgendssischen Moral- und Sozialwissenschaft
Deutschlands verdankt (2.2.1), denn ohne diese wire die Durkheimsche Solidari-
tatstheorie mit ihren Differenzierungen von solidarité mechanique und solidarité
organique nicht angemessen zu verstehen (2.2.2). AnschlieBend mochte ich dann
Durkheims Uberlegungen zu einer spezifisch postliberal ansetzenden réforme cor-
porative der modernen Arbeitsgesellschaften vorstellen (2.2.3), um deutlich zu ma-
chen, inwiefern Durkheim zeitlebens zwischen den Rollen eines neutralen Sozial-
wissenschaftlers und eines engagierten Sozialreformers changierte. Denn es ging

7 Bereits in dieser Zeit scheint er den Plan fiir eine soziologische Dissertation zur Entwick-
lung und den Folgen der modernen Arbeitsteilung gehegt zu haben (vgl. Suber 2012, 25).

8 Womdglich hat er in Leipzig auch Marx’ Kapital gelesen, denn gleich nach seiner Riick-
kehr griindete er »einen Diskussionskreis fiir soziale Fragen [...], in dem viele der fiih-
renden Sozialisten Frankreichs zu Wort kamen« (so Heisterberg 1981a, 21, mit Verweis
auf Marcel Mauss, Introduction, in: Emile Durkheim, Le socialisme. Sa définition, Ses
débuts, La doctrine Saint-Simonienne (édité par M.Mauss), Paris: Alcan 1928 [im Fol-
genden: Durkheim 1928], V-XI [im Folgenden: Mauss 1928]). Néheres iiber diesen Kreis
— seine Bedeutung sollte wohl nicht iiberschiitzt werden — ist nicht bekannt. Suber 2012,
19 notiert, dass Durkheim schon als normalien »enthusiastisch tiber sozialistische Ideen
und die virulente »soziale Frage«« debattiert habe.

9 Vgl. dazu Fournier 2013, 417-422, bes. 420.

10 Vgl. Robert N. Bellah, Introduction, in: Ders. (Hg.), Emile Durkheim on Morality and
Society. Selected Writings, Chicago-London: University of Chicago Press 1973, IX-LV,
X.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ihm stets darum, fiir die franzdsische Republik Entwicklungschancen einer solida-
rischen und gerechten Gesellschaft zu eruieren, mit denen sich die langanhaltenden
politischen Krisen und sozialen Verwerfungen der postrevolutiondren Nation iiber-
winden lassen konnten.

2.2.1 Unterwegs zu einer postliberalen Moralsoziologie

In Frankreich war seit Mitte des 19. Jahrhunderts das Interesse an Deutschland
grof3, und nach der Niederlage im Franzosisch-PreuBischen Krieg kam die sorgen-
volle Frage hinzu, wie man in Zukunft die wissenschaftliche und technisch-
industrielle Uberlegenheit Deutschlands kompensieren kénnte, wobei nicht zuletzt
auch »die deutsche Disziplin, das deutsche MethodenbewuBtsein, der deutsche
Fleif und der deutsche Gemeinschaftssinn«'' im Fokus der Aufmerksamkeit stan-
den. Die franzdsische Regierung lobte in diesem Zusammenhang eine ganze Reihe
von Stipendien fiir franzdsische Absolventen aus, um diesen Studienaufenthalte in
Deutschland zu ermdglichen. Im Gegenzug wurde die Erstellung entsprechender
Berichte erwartet, die durchaus »den Status von halboffiziellen Untersuchungsbe-
richten« (Gipper/Schultheis 1995, 9) hatten; eine Tradition, die erst mit dem Beginn
der nationalsozialistischen Ara in Deutschland endete.

Mit einem solchen, bis Herbst 1886 datierten Stipendium ausgestattet, brach
auch Durkheim als 27-jdhriger Philosophielehrer am Gymnasium vom Saint-
Quentin im Januar 1886 ins Nachbarland auf. Grundlage war ein Gespriach mit
Louis Liard, einem hohen Beamten des Bildungsministeriums, in dem ihm im An-
schluss an diese Forschungsreise eine Dozentur in Aussicht gestellt worden war.
Riickblickend erklarte Durkheim dazu, dass er damals »das Licht der Erkenntnis
von Deutschland«'” erwartet habe. Die vom Geist der franzosischen Aufklirung
kaum beeinflussten, dafiir stark historisch gepriagten rechts-, moral- und staatswis-
senschaftlichen Texte und Theorien seines Gstlichen Nachbarlandes haben sein frii-
hes Denken in hohem Malfie beeinflusst, auch wenn Bezugnahmen auf deutsche Au-
toren in seinen spéteren Schriften nur noch eine geringe Rolle spielen. Spezifische
Impulse aus Deutschland, mit denen sich Durkheim schon zuvor beschiftigt hatte, "

11 Andreas Gipper/Franz Schultheis, Einleitung, in: Schultheis/Gipper 1995, 7-25 [im Fol-
genden: Gipper/Schultheis 1995], 8.

12 Emile Durkheim, Stellungnahme zum deutschen Einfluf auf die franzdsische Soziologie
(1902), Auszug aus dem Mercure de France, in: Schultheis/Gipper 1995, 237 [im Fol-
genden: Durkheim 1995¢].

13 Schon 1885 hatte er in der Revue philosophique de la France et de |’étranger — neben ei-

ner Auseinandersetzung mit Alfred Fouillées La propriété sociale et la démocratie (Paris

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLoGIE | 103

haben in der Formierungsphase seiner Soziologie somit gleichsam Pate gestanden;
und sie miissen in der gebotenen Ausfiihrlichkeit zur Sprache kommen, wenn man
sich liber Durkheims Programm einer Moralsoziologie moderner Gesellschaften
Klarheit verschaffen will. Durkheim selbst notierte im Jahr 1902 riickblickend:
»Personlich schulde ich den Deutschen viel. Den Sinn fiir die soziale Realitét, fiir
ihre organische Komplexitdt und Entwicklung habe ich zum Teil iiber ihre gute
Schule erworben.« (Durkheim 1995¢, 237)"

Die Liebe zum Gemeinschafisleben und der Sinn fiir die soziale Realitdt

Uber die Einsichten, die er wihrend seines Deutschland-Aufenthalts gewonnen hat-
te, berichtet Durkheim in zwei groBen Aufsitzen aus dem Jahr 1887." Er zeigt sich
darin fasziniert von der deutschen Wertschitzung gemeinschaftsbezogener Sozial-
formen und Lebenswelten, die er im Frankreich seiner Zeit schmerzlich vermisst

1884) — zwei aktuelle Werke der deutschen Soziologie ausfiihrlich und anerkennend
besprochen: Ludwig Gumplowicz’ Grundrifs der Soziologie (Wien 1885) und den ersten
Band von Albert Schéffles Bau und Leben des sozialen Korpers (Tiibingen 1885). Diese
beiden Texte finden sich in deutscher Ubersetzung in: Schultheis/Gipper 1995, 177-189
und 189-216. Im Jahr 1889 kommt noch eine Rezension von Ferdinand Ténnies’ Ge-
meinschaft und Gesellschaft (ebd., 217-225) hinzu; vgl. hierzu auch Anm. 20.

14 Als sich Durkheim nach seiner Berufung an die Pariser Sorbonne (1902) auf dem Zenit
seiner Karriere befand und zu einem zentralen Représentanten der laizistischen Bildungs-
politik der Republik geworden war, sieht er sich im Rahmen des auflodernden Nationa-
lismus verstarkten Angriffen ausgesetzt, u.a. wegen der vermeintlichen Néhe seiner So-
ziologie zu den Sozial- und Moralwissenschaften Deutschlands. In diesem Zusammen-
hang wehrt er sich mit Nachdruck gegen die Behauptung, er habe seine Deutschlandreise
angetreten, »um bei Wagner und Schmoller zu studieren« und sei anschlieBend »durch
und durch von ihren Ideen durchdrungen und von ihrem Einfluss vollig verwandelt gewe-
sen« (Durkheim 1995f., 240). In Wirklichkeit kenne er beide, wie er 1907 schreibt, nicht
personlich. Fiir Wagner hege er »nur eine hdchst bescheidene Sympathie«, und dem
Werk Schiéftles sei er erst begegnet, nachdem sich die Grundziige seiner Soziologie be-
reits entwickelt hitten. Die entscheidenden Impulse stammten, so betont er hier mit
Nachdruck, »direkt von Comte, Spencer und Espinas, die ich gekannt habe, lange bevor
ich Schiffle kennenlernte« (ebd.); vgl. dazu Gipper/Schultheis 1995, 18-22. Zu Espinas
vgl. Anm. 23.

15 Sie liegen erst seit 1995 in deutscher Ubersetzung vor: Emile Durkheim, Die Philosophie
an den deutschen Universititen, in: Schultheis/Gipper 1995, 27-83 [im Folgenden: Durk-
heim 1995a]; Emile Durkheim, Die positive Moralwissenschaft in Deutschland, in: ebd.,
85-175 [im Folgenden: Durkheim 1995b).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und deren Missachtung ihm als eine der zentralen Ursachen der permanenten Kri-
sentrdchtigkeit seines Landes gilt. Es miisse ndmlich gerade der franzdsischen Re-
publik darum gehen, »in uns aufs neue die Liebe zum Gemeinschaftsleben wachzu-
riitteln« (Durkheim 1995a, 79). Und deshalb sei es »hochste Zeit, diese Studien
nach Frankreich zu importieren, denn da wir uns entschlossen haben, uns selbst zu
fiihren und zu regieren, bediirfen wir ihrer viel mehr noch als die Deutschen« (ebd.,
83).'¢

Durkheim zeichnet hier ein geradezu iiberschwingliches Bild von der Uberle-
genheit der »moraltheoretischen und sozialwissenschaftlichen Disziplinen in
Deutschland« (ebd.). Weil diese langst damit begonnen hétten, »sich den Nachbar-
disziplinen wie Volkswirtschaft, Jura und Geschichte anzundhern« (ebd., 56f.), er-
scheine die Moral hier »nicht mehr als etwas Abstraktes, Inertes und Totes, das von
einer liberpersonlichen Vernunft betrachtet wird«, sondern als ein »Faktor des kol-
lektiven Lebens«, der entscheidend gepréigt werde durch »unsere Vorlieben, unsere
Sitten, unsere besondere Mentalitdt und die Geschichte der Gesellschaft, deren
Glieder wird sind« (ebd., 58). In Frankreich dagegen habe die Philosophie »immer
noch zu viel mit Literatur zu tun« (ebd., 80)."” Wihrend die in Frankreich dominie-
renden rationalistischen Ethikkonzeptionen davon iiberzeugt seien, dass sich die
Grundfragen von Recht und Moral »mit einem Federstrich oder einer abstrakten
Formel entscheiden« (ebd., 55) lassen, weil das autonome Individuum »der einzige
Akteur und das einzige Ziel der gesellschaftlichen Entwicklung« (ebd., 58) sei, be-
finde sich »dieser Individualismus, der an Kant ankniipft« (ebd., 59), in Deutsch-
land léngst auf dem Riickzug. Die Geschichte zeige ndmlich nur allzu deutlich die
Kontingenz und Relativitdt der von den liberalen Philosophen vertretenen Vorstel-
lung, dass die Menschen iiberall »exakt die gleichen« seien, als wenn es »auf der
Welt weder Nationen noch Staaten gegeben hiitte« (Durkheim 1995b, 91)."® Die
deutsche Schule der Moralwissenschaft habe dagegen ein starkes »Gefiihl fiir die

16 So konstatiert Durkheim, dass in Deutschland »die Mehrheit der Nation den 6ffentlichen
Angelegenheiten weiterhin vollkommen unbeteiligt gegeniibersteht«. Zwar schlie3e »die-
se Gleichgiiltigkeit [...] nicht das lebhafteste Gefiihl deutscher Grofie und Stirke aus,
aber man interessiert sich nicht fiir politische Ereignisse und iiberldft sie in blindem Ver-
trauen der Fihrung jener bewéhrten und kompetenten Méanner, die dafiir verantwortlich
sind« (Durkheim 1995a, 62).

17 »In Frankreich verbringt man seine Zeit damit, iiber das Gute und Niitzliche nachzuden-
ken und die Grundlagen der Ethik zu diskutieren. Die Moralisten sind einer nach dem an-
deren damit beschiftigt, die Grundlagen fiir ein Gebédude zu legen, das sie niemals errich-
ten werden.« (Durkheim 1995a, 55)

18 »Sie begreifen die Nation in der Art einer riesigen Aktiengesellschaft, aus der jeder nur
genau das zuriickerhdlt, was er eingezahlt hat, und deren Mitglied man nur bleibt, wenn

man auf seine Kosten kommt.« (Durkheim 1995b, 91)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 105

Komplexitit lebendiger Dinge« (Durkheim 1995a, 60) entwickelt, denn »der reale
und konkrete Mensch @ndert sich mit dem physischen und sozialen Milieu, das ihn
umgibt, und mit den Menschen éndert sich natiirlich auch die Moral« (ebd., 58).

Durkheim wiinscht sich insbesondere eine ndhere Beschiftigung mit der em-
pirisch-experimentellen Volkerpsychologie Wilhelm Wundts, der historischen
Rechtslehre Rudolf Therings, der historisch-ethischen Schule der deutschen Natio-
naldkonomie um Gustav Schmoller und Adolph Wagner und — vor allem — der his-
torisch-organologischen Soziologie Albert Schiffles. Denn diese Autoren setzen, so
Durkheim, an die Stelle einer »mechanischen Konzeption der Gesellschaft [...]
immer mehr eine organische Konzeption«, die darauf aufmerksam mache, dass das
Individuum »ein integraler Bestandteil der Gesellschaft« sei, »in die es hineingebo-
ren ist. Es ist von ihr vollkommen durchdrungen.« (ebd., 59) So stelle auch der
Staat hier nicht »wie fiir uns eine gewaltige Maschine dar, die dazu bestimmt ist,
jene Menge an ungeselligen Wesen zusammenzuzwingen, die Rousseau sich vor-
gestellt hat und an die wir zu unserem Ungliick weiter glauben«; er erscheine viel-
mehr als »ein spontanes Produkt des sozialen Lebens« (ebd.; Anm. 34), dessen mo-
ralische, rechtliche und politische Auspriagungen als »Fakten sui generis« (Durk-
heim 1995b, 107; Anm. 19; Herv. i.0.) zu betrachten seien und nicht einfachhin zu
unserer Disposition stiinden.

Durkheim geht in diesem Zusammenhang sogar so weit, den sogenannten Ka-
thedersozialisten um Schmoller und Wagner vorzuwerfen, sie wiirden, motiviert
durch ihr Interesse an interventionistischer Wirtschafts- und Sozialpolitik, dem nai-
ven Glauben anhdngen, die Entwicklungsprozesse des sozialen Lebens konnten
»vom Gesetzgeber nach Belieben verdndert werden« (ebd., 101). Dagegen sei aber
festzuhalten, dass sich psychologische, moralische und soziale Tatbestdnde »von
den anderen Bereichen der Natur nur durch Nuancen und Gradunterschiede« abhe-
ben, sodass sich soziale Verdnderungen »nicht durch ein magisches Wort des Ge-
setzgebers« herbeifiihren lieen. Sie konnten vielmehr »nur aus einem Zusammen-
wirken von Naturgesetzen hervorgehen. Jedenfalls ist es fast immer unmdglich,
ihnen systematisch und gezielt den Weg zu bahnen.« (ebd., 102) Recht und Moral
seien namlich »nichts anderes als Kollektivgewohnheiten, das heifit konstante
Handlungsmuster, die einer ganzen Gesellschaft gemeinsam sind« (ebd., 95) und
das soziale Leben dieser Gemeinschaft abbilden und absichern. In diesem Sinne
lasse sich die Moral bestimmen »als jene Autoritét der 6ffentlichen Meinung, der
sich niemand, ob er nun oben oder unten auf der sozialen Leiter steht, entziehen
kann« (ebd., 118). Als solche habe sie dem Menschen nicht zuletzt »ein Gefiihl da-
fiir zu vermitteln, dal er nicht ein Ganzes, sondern der Teil eines Ganzen ist, und
wie wenig er wiegt, verglichen mit den grenzenlosen Welten, die ihn umgeben«
(ebd., 155). Die hier zum Ausdruck kommende Geringschitzung der liberalen Idea-
le von personaler Selbstbestimmung und individueller Autonomie wird besonders
deutlich, wenn Durkheim im Blick auf das Individuum melancholisch — und im Te-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nor durchaus vergleichbar mit den Stimmungslagen der Schriftsteller der Gegenre-
volution — notiert:

»Wenn das Individuum im Bereich der Moral nicht im Vordergrund steht, so deshalb, weil es
zu wenig Gewicht hat: Was bedeuten der Welt seine Leiden und seine Freuden? Sie sind wie
Wassertropfen im Meer des Lebens. Als vergangliches Wesen lebt es nur im Augenblick. Die
Gesellschaften dagegen wurzeln in der Vergangenheit und erstrecken sich in die Zukunft: Sie

sind deshalb ein wiirdigeres Objekt unserer Liebe und Hingabe.« (ebd., 146)

Moralische Phidnomene als empirische Realitiiten sui generis

Durkheims Sympathien gelten, wie erwéhnt, vor allem der organologischen Sozio-
logie Albert Schiffles und seiner vierbandigen Studie Bau und Leben des socialen
Korpers (1875-78). Thr hatte der junge Durkheim schon 1885 eine ausfiihrliche
Besprechung gewidmet, die in der These gipfelt, es gebe »kaum eine Lektiire, die
fiir einen Franzosen in hoherem MaBe instruktiv wire«'’. Schiffle habe nimlich
wie niemand sonst die Gesellschaft als ein Wesen beschrieben, »dessen Existenz
den Individuen, aus denen es sich jeweils zusammensetzt, vorausgeht, ein Wesen,
das diese liberleben wird, das stérker auf sie einwirkt als umgekehrt, und das sein
eigenes Leben, sein BewuBtsein, seine Interessen und sein Schicksal hat« (Durk-
heim 1995c, 190). Wahrend die Gesellschaft, so Durkheim, fiir Wagner und
Schmoller noch »zumindest teilweise eine Maschine« bleibe, »die man von aullen
antreibt« (Durkheim 1995b, 104), werde sie bei Schiffle erstmals wirklich »zu ei-
nem lebendigen Wesen, dessen Bewegung von innen stammt. Der Gesetzgeber er-
findet die Gesetze nicht, sondern kann sie lediglich feststellen und klar formulie-
reng, da sie im Kern nichts anderes seien als »das gemeinsame Werk der Gesell-

19 Emile Durkheim, Bau und Leben des sozialen Korpers nach Schiffle (1885), in: Schult-
heis/Gipper 1995, 189-216 [im Folgenden: Durkheim 1995c], 211. Albert Schéffle, der
als einer der »interessantesten deutschen Gelehrten der zweiten Hélfte des 19. Jahrhun-
derts« (Wilhelm Bleek, Geschichte der Politikwissenschaft in Deutschland, Miinchen:
Beck 2001, 162) gelten kann, dessen sozialwissenschaftliche Forschungsansétze heute
aber ebenso wie sein breites politisch-publizistisches Engagement, etwa im Umfeld der
Einfilhrung der Bismarckschen Arbeiterversicherung, kaum gewiirdigt und aufgearbeitet
werden, vertrat seit den 1870er Jahren eine organisch-holistische Gesellschaftskonzep-
tion, mit der er »zu einem der ersten deutschen Soziologen« (ebd.) werden sollte. Eine
grof3e historisch-systematische Monographie zu Leben, Werk und Bedeutung Schiffles
steht aus; vgl. allerdings die Beitrdge in Jiirgen Backhaus (Hg.), Albert Schéffle (1891-
1903). The Legacy of an Underestimated Economist, Hanau: Haag + Herchen 2010.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 107

schaft; der Gesetzgeber spielt bei ihrer Ausbildung nicht die iibertriebene Rolle, die
ihm die Kathedersozialisten bisweilen zugeschrieben haben« (ebd., 104f.).20

Fiir Durkheim sind es »allein die deutschen Moraltheoretiker« (ebd., 166), die
die moralischen Phédnomene als eine empirische Realitét sui generis betrachten, d.h.
als vom Willen und Bewusstsein der Einzelnen unabhéngige, ihnen vorgéngige und
von ihnen weitgehend unbeeinflussbare soziale Tatsachen. Die Moralwissenschaft
habe hier »ihren eigenen Gegenstand, den sie untersuchen muf3, wie die Physiker
physikalische Phanomene und die Biologen biologische Phinomene, und zwar in
Anwendung der gleichen Methode. Thr Gegenstandsbereich sind Sitten, Gebriuche,
positive Rechtsvorschriften und wirtschaftliche Phdnomene [...].« (ebd.) Dies be-
deute jedoch nicht, dass die Moralsoziologie am Ende nichts anderes sei als eine
organisch-evolutiondre Biologie oder Physiologie des sozialen Lebens; ein Theo-
rieprojekt, das etwa der auch in Frankreich breit rezipierte Paul von Lilienfeld ex-
plizit betrieb®’, dem in unterschiedlicher Weise aber auch Autoren wie René
Worms®, Alfred Espinas™ und der im damaligen Frankreich ebenfalls viel gelesene

20 Schiffle spreche in diesem Zusammenhang sogar, wie Durkheim anmerkt, »von den Ge-
fahren des legislativen Einflusses in Worten, die von einem Schiiler Bastiats stammen
konnten« (Durkheim 1995b, 105). Aber auch noch Schiffle weise »der Reflexion eine
iberstarke Rolle bei der Bildung der menschlichen Gesellschaften und der Genese der
Moralvorstellungen« (ebd.) zu, denn er nenne »die Gesellschaft mehrfach ein Product der
Kunst und erkennt nur eine einzige Gruppe, namlich die Familie, als wahrhaft natiirlich
an [...]« (ebd., 106). Mit der gleichen Aversion gegen die Vorstellung von »Gesellschaft
als Kunstprodukt« distanziert sich der frithe Durkheim auch von Ferdinand Tonnies und
dessen Dichotomisierung von natiirlicher Gemeinschaft und kiinstlicher Gesellschaft. In
einer Besprechung von Tonnies’ Schrift Gemeinschaft und Gesellschaft (1889) betont er,
»dall das Leben der groflen gesellschaftlichen Agglomerationen genau so natiirlich ist wie
dasjenige der kleinen Aggregate«, denn »wenn die Gesellschaft urspriinglich eine Natur-
erscheinung ist, dann bleibt sie dies bis zum Lebensende« (Emile Durkheim, Gemein-
schaft und Gesellschaft nach Toénnies (1889), in: Schultheis/Gipper 1995, 217-225,
224f.).

21 Der russische Politiker und Soziologe Paul von Lilienfeld, der vor allem Rudolf Vir-
chows Theorie der Zellularpathologie unvermittelt auf die vermeintlichen GesetzmafBig-
keiten des sozialen Lebens iibertrug, kann als der extremste und einflussreichste Vertreter
der organizistischen Soziologie des spéten 19. Jahrhunderts gelten.

22 René Worms gilt als Begriinder der organizistischen Soziologie in Frankreich. Er war der
wichtigste soziologische Gegenspieler Durkheims und griindete 1893 — drei Jahre, bevor
Durkheim seine L ’Année sociologique ins Leben rief — die Revue internationale de socio-
logie und das Institut international de Sociologie, dem zwei Jahre spiter die Pariser So-
ciété de sociologie folgte. Seine 1896 vorgelegte Studie Organisme et société greift vor

allem auf Alfred Espinas und Edmond Perrier zuriick.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Herbert Spencer nahestehen. Da ndmlich die moralischen Phanomene »das Kom-
plexeste« seien, »was es auf der Welt gibt« (ebd., 165), konne man sie nicht derart
reduzieren, dass sie am Ende nur noch als quasibiologische Phinomene erscheinen,
die sich mit den Kategorien der modernen Evolutionsbiologie bzw. der evolutioné-
ren Physiologie hinreichend beschreiben lieBen. Denn auch wenn Analogien zwi-
schen Individuen und Zellen, zwischen Verkehrswegen und Nervenbahnen, zwi-
schen menschlichen Handlungsvollziigen und biologischen Prozessen, d.h. zwi-
schen Gesellschaft und Organismus, hilfreich seien, um den sui generis-Charakter
sozialer Phdnomene zu erfassen, so miisse man doch festhalten, dass die Soziologie
»keine bloBe Verlingerung und so etwas wie das letzte Kapitel der Biologie«
(Durkheim 1995c¢, 192) sein kénne.** »Zwischen beiden Wissenschaften besteht ein
Bruch, wie auch zwischen ihren Gegenstandsbereichen. Es gilt, zur Konzeption von
Comte zuriickzukehren.« (ebd.) Um die moralischen Phdnomene des sozialen Le-
bens angemessen zu erfassen, braucht es fiir Durkheim also eine entsprechend
komplex angelegte, eigenstidndige empirische Wissenschaft von den moralischen
Tatsachen. Und in deren Zentrum miisse die Einsicht stehen, »daf3 die psychischen
und sozialen Phanomene Fakten wie alle anderen sind, welche Gesetzen unterlie-
gen, die der menschliche Wille nicht beliebig dndern kann, da3 folglich Revolu-
tionen im strengen Wortsinn genauso unmdglich sind wie Wunder« (Durkheim
1995a, 82).

23 Alfred Espinas legte mit seiner 1877 verdffentlichten Doktorthese Des sociétés animales,
die sich dem Thema der Solidaritét — gegenldufig zu Charles Renouvier — nicht aus philo-
sophisch-idealistischer, sondern aus physiologisch-biologischer Sicht widmet, den ersten
grofleren Versuch vor, »to root social philosophy in biology« (Linda L. Clark, Social
Darwinism in France, Birmingham Al.: The University of Alabama Press 1984 [im Fol-
genden: Clark 1984], 42). Diese Studie sollte auf die politisch-moralischen Selbstver-
standigungsdebatten der Dritten Republik einen erheblichen Einfluss ausiiben. »More
than half of its long introduction to the history of sociology was devoted to Comte and
Spencer« (ebd.) — und beide galten in der frithen Phase der Republik, in der die Monar-
chisten bis 1878 die Mehrheit im Parlament bildeten, als politisch subversiv, sodass Espi-
nas diese Einleitung zuriickziehen musste. Espinas’ Studie lehnt sich allerdings eher an
Henri Milne Edwards’ Kooperationstheorem an als an Spencers survival of the fittest.

24 Schon in seiner Schiffle-Besprechung aus dem Jahr 1885 notierte Durkheim in diesem
Sinne, dass »kein Soziologe diese beiden Begriffe [Gesellschaft und Organismus; HIGK]
je vollstiandig miteinander identifiziert« (Durkheim 1995¢c, 191) habe, auch wenn sie oft
in eine erhebliche Nédhe geriickt wiirden. Schiffle sehe zwischen beiden sogar deutlich
»eine Kluft«, die sich aus seinem »robusten Glauben an die Vernunft und die Zukunft der
Menschheit« speise, wiahrend man doch ldngst spiire, »da3 eben nicht alles klar ist und
die Vernunft nicht alle Wunden heilt« (ebd., 216).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIOLOGIE | 109

»Ein dunkles und scheinbar widerspriichliches Phdnomen¢

In seinem zweiten Forschungsbericht plddiert Durkheim deshalb, unter expliziter
Bezugnahme auf Rudolf Thering, aber auch in Anlehnung an entsprechende Uberle-
gungen Auguste Comtes und Herbert Spencers, fiir ein Wahrnehmungsmuster, das
mit der Vorstellung einer spezifischen Parallelitit der Lebens- und Entwicklungs-
bedingungen von hoheren Lebewesen und hoheren Gesellschaften arbeitet. So wie
sich hohere Lebewesen durch »ein komplizierteres Nervensystem« (Durkheim
1995b, 114) auszeichnen, so sei auch die moderne Gesellschaft durch eine hohere
Komplexitit gekennzeichnet, denn die Individuen seien heute allesamt »derart eng
zusammengedréingt, dall sich gewissermaf3en niemand von ihnen rithren kann, ohne
daB es alle anderen spiiren« (ebd., 115). Mit der wachsenden organischen Enge ver-
bindet sich fiir Durkheim aber auch — und dies sollte das entscheidende Theoriemo-
tiv seiner spéteren Solidaritdtstheorie werden — eine wachsende Individualisierung
der Gesellschaftsmitglieder, denn

»mit zunehmendem Fortschritt unterscheidet sich die menschliche Person immer mehr von
dem sie umgebenden natiirlichen und sozialen Milieu und entwickelt ein Gefiihl ihrer selbst:
Die Freiheit, die sie genieBt, wichst zur gleichen Zeit wie ihre sozialen Verpflichtungen. Wir
haben es hier mit einem dunklen und scheinbar widerspriichlichen Phdnomen zu tun, fiir das

es unseres Wissens noch keine Erkldrung gibt.« (ebd., 1 14f.)25

Dieses »dunkle Phidnomenc< sollte ihn in den nichsten Jahren weiter umtreiben und
zum Ausgangspunkt seiner im Jahr 1893 verdffentlichten Dissertation De la divisi-
on du travail social werden, die das Konzept einer durch Arbeitsteilung und soziale
Dichte verursachten solidarité sociale entwirft, in der der gesellschaftliche Zusam-
menhalt nicht linger sozialkulturell iiber gemeinsam geteilte kollektive Uberzeu-
gungen, sondern sozialstrukturell iiber berufsspezifische Unterscheidungen zustan-
de kommen soll. In seinen Berichten iiber Deutschland spielt das Motiv der Arbeits-
teilung und ihrer gleichermaBien freiheits- wie verpflichtungsschaffenden Kraft, der
gleichzeitigen Beforderung von Individualitit und Abhéngigkeit, von Selbstentfal-
tung und Sozialverstrickung aber noch keine nennenswerte Rolle. Allerdings finden

25 Dieses Theoriemotiv scheint Durkheim keinem seiner deutschen Referenzautoren zu ver-
danken. Die spezifische Einsicht in das gleichzeitige Wachstum von >Freiheit< und >so-
zialer Verpflichtung« diirfte eher von Alfred Fouillée stammen, denn sie entspricht dessen
beriihmter Formel vom >gleichzeitigen Wachstum des individuellen und sozialen Le-
bens¢, wie sie sich prominent in dessen im Jahr 1880 erschienenen Schrift La science so-
ciale contemporaine findet (vgl. Kap. 3.1.2). Unbestreitbar sind in diesem Zusammen-
hang aber auch die starken Einfliisse Auguste Comtes, auf die Durkheim selbst immer

wieder hinweist.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

sich Anklédnge an dieses Theoriemotiv, wenn auch nur am Rande, in seiner frithen
Schiffle-Besprechung, in der er mit antirousseauistischer Akzentsetzung — und mit
deutlich erkennbaren Comte-Anleihen — notiert:

»Jeder Mensch ist im Gegenteil fiir die Gesellschaft und in einer Gesellschaft geboren. Das
beweist nicht nur seine phantastische Féahigkeit, sich zu spezifizieren und folglich zusammen-
zuschlielen, sondern auch seine Unfahigkeit, in Isolation zu leben. Man ziehe von der Sum-
me unserer Kenntnisse, unserer Gefiihle und unserer Gewohnheiten alles ab, was wir von un-
seren Vorfahren, unseren Lehrern und der Umgebung haben, in der wir leben. Was bleibt
dann noch iibrig? Im gleichen Zug hitte man uns alles genommen, was uns zu wirklichen
Menschen macht.« (Durkheim 1995c, 194)

Freiheit und Individualitit konnten von daher nicht bedeuten, »sich aus jeder Um-
gebung zu l1dsen, um sich als ein Absolutum zu setzen«. Eine solche »sterile Unab-
héngigkeit« stelle nichts anderes als »eine moralische Pest« dar, denn »das Einzige,
woran man festhalten muB, ist das Recht, unter allen Aufgaben diejenige zu wiéhlen,
die unserer Meinung nach am besten unserer Natur entspricht. Sich ohne Zwang
spezialisieren zu konnen, das ist die einzige Freiheit, die einen Wert hat, und sie ist
nur moglich innerhalb einer Gesellschaft.« (ebd., 195)

Durkheims Plddoyer fiir eine historisch informierte Moralsoziologie, die die in-
dividualistischen Wahrnehmungsmuster einer gleichsam am Reiflbrett des Philoso-
phen entworfenen Ethik des Politischen hinter sich lésst, kreist also, ohne Beriih-
rungsédngste gegeniiber den vielfach dhnlich lautenden Krisendiagnosen des restau-
rativen monarchistischen Lagers zu entwickeln, um die Einsicht, dass unsere mora-
lischen Uberzeugungen »aus einer unendlichen Folge von tastenden Versuchen, von
Bemiihungen, Niederlagen und Erfahrungen aller Art« (Durkheim 1995b, 174) re-
sultierten und keineswegs kiinstlich erdacht und rational konstruiert werden konn-
ten:

»Da ihre Urspriinge sehr weit zuriickliegen und sehr kompliziert sind, passiert es uns nur zu
oft, dall wir die Ursachen, die sie erkldren, nicht wahrnehmen. Dennoch miissen wir uns ih-
nen respektvoll unterordnen, weil wir wissen, dafl die Menschheit nach so viel Miihe und Ar-
beit nichts Besseres gefunden hat. Wir konnen genau aus diesem Grunde sicher sein, daf sich

in ihnen mehr Weisheit versammelt findet als im Kopf des grof3ten Genies.« (ebd.)

Lésst man die Forschungsberichte des jungen Durkheim Revue passieren, dringt
sich mithin die Frage auf, wie sich seine Sympathien fiir die antiindividualistischen,
antivoluntaristischen und antirationalistischen Positionen der deutschen Moralwis-
senschaften, seine Wertschdtzung der historisch-empirisch gegebenen und in ihrer
Vorrangstellung zu den Individuen zu achtenden sozialmoralischen Gegebenheiten
des gesellschaftlichen Lebens mit seinen politischen Optionen fiir den freiheits-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLoGIE | 111

rechtlichen Republikanismus in Einklang bringen lassen. Ernsthafte Bemiihungen,
aus diesem Dilemma herauszufinden und die universalistischen Rechtsprinzipien
von Freiheit und Gleichheit — diese spielen in seinen Forschungsberichten normativ
keine Rolle — in einer nicht philosophisch-abstrakten, sondern in einer neuartigen,
historisch und sozial »geerdeten« Moralsoziologie zu verteidigen, finden sich in die-
sen frithen Texten nicht. Von daher bleibt fiir den jungen Durkheim eine erstaunli-
che Nihe und Affinitit zu zentralen historisch-sozialen Theoriemotiven aus der
franzosischen Restaurationsphilosophie zu konstatieren, auch wenn deren Autoren,
vor allem de Bonald und de Maistre, bei ihm in keiner Weise auftauchen.

2.2.2 Nichtnormative Vergesellschaftung qua Arbeitsteilung

Nach seiner Riickkehr aus Deutschland wurde Durkheim auf Vermittlung Liards im
Herbst 1887 eine eigens fiir ihn eingerichtete Stelle als chargé de cours fiir Sozial-
wissenschaft und Pddagogik an der Universitit Bordeaux angeboten (vgl. Lukes
1973, 95; Suber 2012, 29). Seine erste Vorlesung hielt er dort im akademischen
Jahr 1887/88 unter dem Titel: Cours public de science sociale: La solidarité socia-
le. Hier also spielt das Konzept der sozialen Solidaritét, das sich in seinen Berichten
tiber Deutschland noch nicht findet, bereits eine tragende Rolle; und in der Tat
scheint hier seine Idee einer fiir moderne Gesellschaften typischen solidarité orga-
nique erstmals zur Sprache gekommen zu sein. Von diesem Vorlesungszyklus ist
allerdings nur die programmatische Eréffnungsvorlesung iiberliefert,”® in der Durk-
heim — in Auseinandersetzung mit der liberalen Nationalokonomie sowie mit Com-
te, Spencer, Espinas und Schiffle — sein zentrales Theorieinteresse prasentiert: die
Etablierung einer »wissenschaftlichen< Moralsoziologie als Alternative zur theore-
tisch-abstrakten Moralphilosophie seiner Zeit.

Zu den vornehmsten Aufgaben einer neu zu begriindenden Soziologie der Moral
gehore, so Durkheim, die Vermittlung einer erheblichen Skepsis gegeniiber den
aufklérerischen Idealen freier Selbstbestimmung und unabhéngiger Lebensgestal-
tung. Und keine Wissenschaft kdnne so gut wie die Soziologie »dem Individuum
verstiandlich machen, was die Gesellschaft bedeutet, wie sie den Einzelnen vervoll-
standigt, wie wenige Dinge er auf seine eigene Kraft zuriickfithren kann«, auch
wenn jeder von uns »ein derart iibertriebenes Gefiihl von seinem Ich« hat, »dal} er
die Grenzen, die ihn von allen Seiten einschlieBen, nicht mehr wahrnimmt« (Durk-
heim 1981b, 51). Es komme deshalb entscheidend darauf an, jedem Einzelnen klar-

26 Emile Durkheim, Einfihrung in die Sozialwissenschaft. Eroffaungsvorlesung an der Uni-
versitit Bordeaux 1887/88, in: Heisterberg 1981, 25-52 [im Folgenden: Durkheim
1981b].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

zumachen, dass er nichts anderes sei als »ein Organ im Organismus« (ebd.), und
dass er diese Einsicht keineswegs zu bedauern habe. Sie konne ihm im Gegenteil
zeigen, »wie schon es sein kann, auf bewulite Weise seine Rolle als Organ zu erfiil-
len. Sie konnte ihn fiihlen lassen, daB3 es fiir ihn keine Verminderung bedeutet, mit
anderen solidarisch zu sein, von anderen abzuhidngen und sich nicht vollstdndig
selbst zu gehdren.« (ebd., 52)

Solidarité organique: Das »grofie Neue« der gegenwdrtigen Nationen

Die Vorlesungen des Jahres 1888/1889 eroffnet Durkheim dann mit einem sehr
knapp gehaltenen Riickblick auf die Ergebnisse des vorausgegangenen Studienjah-
res.”’” Man kénne demnach, so resiimiert er, »mit Sicherheit zwei groBe soziale Ty-
pen« von Gesellschaften und dementsprechend auch »verschiedene Arten von so-
zialer Solidaritét« unterscheiden:

»Auf der einen Seite haben wir die unorganisierten Gesellschaften oder, wie wir sie genannt
haben, die amorphen; diejenigen ndmlich, die sich abstufen von der Horde aus Blutsverwand-
ten bis hin zur Stadt; und auf der anderen Seite genau gesagt die Staaten, die bei der Stadt be-
ginnen, um bei den groBen zeitgendssischen Nationen zu enden. Bei der Analyse dieser bei-
den sozialen Typen gelang es uns, zwei sehr verschiedene Formen von sozialer Solidaritit zu
entdecken; die eine, die auf der Ahnlichkeit des BewuBtseins, auf der Gemeinsamkeit von
Ideen und Gefiihlen beruht, wiahrend die andere, im Gegensatz dazu, ein Produkt der Diffe-

renzierung von Funktionen und von Arbeitsteilung ist.« (Durkheim 1981c, 54)

Die erste Solidaritétsform sollte man, so schldgt er vor, »mechanisch< und die zwei-
te »organisch< nennen, da diese daran erinnere, »wie sich bei hoheren Tierarten die
Teile verbinden« (ebd.). Die ymechanische Solidaritét< finde sich vor allem in den
»primitiven Gesellschaften«, in denen »das Individuum véllig von der Gruppe auf-
gesogen ist, wo Tradition und Brauchtum auch die kleinsten eigenen Schritte bis ins
einzelne regeln«. Hier trage »wegen der vollstindigeren Lebensgemeinschaft und
wegen einer beinahe absoluten Identitit der Denkinhalte die Ahnlichkeit den Sieg
tiber die Verschiedenheit« davon. Wenn die Gesellschaften aber grofler und dichter
werden, konnten die Einzelnen ihre Existenz nur sichern, indem sie sich differen-
zieren und »jeder eine eigene Aufgabe und Lebensweise wihlt« (ebd., 55). In dem
Mafe, wie dies geschieht, werde

27 Emile Durkheim, Einfiihrung in die Soziologie der Familie (1888), in: Heisterberg 1981,
53-76 [im Folgenden: Durkheim 1981c].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SozIoLoGIE | 113

»die Arbeitsteilung zur Hauptbedingung des sozialen Gleichgewichts. Das gleichzeitige An-
wachsen des Volumens und der sozialen Dichte der Gesellschaft, das ist in der Tat das grof3e
Neue, das die gegenwirtigen Nationen von den fritheren trennt; das ist wahrscheinlich auch
einer der Hauptfaktoren, die die ganze Geschichte beherrschen. In jedem Fall ist das die Ur-
sache, die die Verdanderungen erklart, durch die die soziale Solidaritiat hindurchgegangen ist.

Dies sind die Resultate, zu denen wir in der Vorlesung des letzten Jahres gelangt sind.« (ebd.)

In Durkheims cours publique iiber die soziale Solidaritét finden sich also schon alle
zentralen Theoriemotive seines Arbeitsteilungsbuches von 1893: das Organismus-
Konzept, die Vorstellung von zunehmender sozialer Dichte und sozialem Volumen,
das Milieu-Motiv und die Idee einer »sozialen Solidaritét¢, die in den modernen Ge-
sellschaften nicht mehr aus Ahnlichkeiten, sondern aus neu entstehenden Unter-
schieden hervorgeht. Die Kategorie der Arbeitsteilung wird damit — zumindest vor-
tibergehend — zum Kernmotiv seiner Theorie moderner Gesellschaften, denn mit
ihrer Hilfe meint er nun, eine iiberzeugende Antwort fiir das »dunkle und scheinbar
widerspriichliche Phidnomen« des gleichzeitigen Wachsens der >Freiheit« und der
ysozialen Verpflichtungen< des Individuums gefunden zu haben, das ihn einige Jah-
re zuvor noch ratlos zuriickgelassen hatte (vgl. Durkheim 1995¢, 115).

Arbeitsteilung als Universalgesetz der lebenden Welt

Im Friihjahr 1893 verteidigte Durkheim an der Pariser Sorbonne seine schon damals
Aufsehen erregende Dissertationsschrift De la division du travail social. Etude sur
I"organisation des sociétés supérieures™, die gleich im Vorwort ihr forschungslei-
tendes Interesse klar benennt:

28 Emile Durkheim, Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation hoherer Ge-
sellschaften (1893), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988 [im Folgenden: Durkheim 1988]. »Die
Verteidigung wird zu einem lange erinnerten Ereignis, indem der streng gepriifte, 34-
jéhrige Kandidat auf ganzer Linie reiissiert — »un des meilleurs docteurs< befindet die
Jury.« (Suber 2012, 31) Marcel Mauss erklart in einem Interview aus dem Jahr 1934, die
Professoren hitten seinerzeit gesagt: »Comte was a madman, and you must be a mad-
man, too, to present a »sociological« thesis<. Such was the feeling towards Comte for se-
veral decades after his death.« (Marcel Mauss, A 1934 Interview with Marcel Mauss.
Edited and annotated by Stephen O Murray, in: American Ethnologist 16 (1989), 163-
168, 164) Zu den Vorbehalten gegeniiber der neuen Wissenschaft der Soziologie, die u.a.
auch Durkheims Hoffnungen auf eine Karriere an der Sorbonne entgegenstanden, vgl.
Fournier 2013, 152-156. Schon 1882 hatte Durkheim seine lateinische Dissertation tiber
Montesquieu vorgelegt und gleich im Vorwort, unter expliziter Berufung auf Comte, auf

die neue >Soziologie« rekurriert, die nicht in Grofbritannien oder Deutschland, sondern

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Die Frage, die am Anfang dieser Arbeit stand, war die nach den Beziehungen zwischen der
individuellen Personlichkeit und der sozialen Solidaritdt. Wie geht es zu, da8 das Individuum,
obgleich es immer autonomer wird, immer mehr von der Gesellschaft abhéngt? Wie kann es
zu gleicher Zeit persdnlicher und solidarischer sein? Denn es ist unwiderlegbar, daf3 diese
beiden Bewegungen, wie gegensitzlich sie auch erscheinen, parallel verlaufen. Das ist das
Problem, das wir uns gestellt haben. Uns schien, dafl die Auflsung dieser scheinbaren Anti-
nomie einer Verdnderung der sozialen Solidaritdt geschuldet ist, die wir der immer starkeren
Arbeitsteilung verdanken. Das hat uns dazu gefiihrt, die Arbeitsteilung zum Gegenstand unse-
rer Studien zu machen.« (Durkheim 1988, 82)

Durkheim entwickelt in dieser Schrift seine zentrale These, dass »in den Gesell-
schaften, in denen wir leben, die soziale Solidaritat tatsdchlich aus der Arbeitstei-
lung abgeleitet werden kann« (ebd., 110). Langst habe ndmlich eine neuartige, auf
Verschiedenheit und Differenz beruhende Solidaritit damit begonnen, sich als funk-
tionales Aquivalent zur erodierenden Ahnlichkeitssolidaritit vormoderner Gesell-
schaften zu entwickeln. Niemand konne sich, so erkldrt Durkheim gleich zu Beginn,
»iber die Tendenzen unserer modernen Industrie tduschen. Sie verschreibt sich
immer mehr den groen Maschinen, den grolen Kraft- und Kapitalballungen und
folglich der &uBlersten Arbeitsteilung« (ebd., 83). Und diese habe ldngst auch
Landwirtschaft und Handel erfasst, sei aber »nicht nur der 6konomischen Welt
eigentiimlich« (ebd., 84), sondern ein Phdnomen, das sich bei allen lebenden Orga-
nismen beobachten lasse. Das Gesetz der zunehmenden Arbeitsteilung scheine »die
ganze lebendige Welt in die gleiche Richtung« (ebd., 85) zu fiihren. Bei der Ar-
beitsteilung gehe es insofern nicht um »eine soziale Institution, die ihre Wurzeln in
der Intelligenz und im Willen des Menschen hat« (ebd.), sondern um ein allgemei-
nes Phdanomen, das fiir biologische Organismen ebenso wie fiir menschliche Gesell-
schaften gilt. Wahrend dies bei den hoheren Lebewesen seit langem der Fall sei,
habe sich in den hoheren Gesellschaften allerdings noch keine vergleichbar bestén-
dige und hinreichend belastbare Form organischer Solidaritdt ausgebildet.

Wie schon Comte verwendet also auch Durkheim den Begriff der solidarité so-
ciale in strikter Analogie zur biologischen Solidaritdt. So spricht er etwa von den
mehr oder weniger engen Solidaritidten zwischen den verschiedenen Organen des
Frosches, der — anders als andere Lebewesen — nicht regelmifBlig atmen miisse, um

»bei uns ins Leben gerufen wurde«, denn »der wahre Ansturm auf gesellschaftliche Pro-
bleme in der Gegenwart ging von Philosophen unseres Landes aus, die im 17. und 18.
Jahrhundert lebten«, wobei hier insbesondere Montesquieu »eine besondere Stellung«
einnehme. Dieser habe mit seiner Schrift De [’ esprit des lois (1748) nimlich »eine Ab-
handlung iiber die Gesamtheit sozialer Phdnomene« geschrieben und »den Grundstein fiir
die neue Wissenschaft« gelegt (Emile Durkheim, Montesquieus Beitrag zur Griindung der
Soziologie, in: Heisterberg 1981, 85-28, 87).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 115

seine Lebensfunktionen aufrechtzuerhalten. Hier bestehe »also eine groe Unab-
héngigkeit und folglich eine nur unvollkommene Solidaritdt zwischen den At-
mungsfunktionen des Frosches und den anderen Funktionen des Organismus«
(ebd., 460). Zumeist bestehe bei den hoheren Lebewesen aber eine deutlich engere
Solidaritdt zwischen den verschiedenen Organen. Ahnliche Solidaritéiten bestiinden
auch zwischen den verschiedenen Teilen komplizierter Maschinen; und auch in ei-
ner Verwaltung, in einer kaufménnischen, industriellen oder anderen Unterneh-
mung, lasse sich diese Solidaritéit antreffen. Denn wenn hier etwa »ein Angestellter
nicht geniigend beschéftigt ist, die Bewegungen schlecht zusammenpassen, die
Operationen nicht aufeinander abgestimmt sind«, dann tauchen »Zusammenhanglo-
sigkeit und Unordnung« auf und es komme dazu, dass »sich die Solidaritét lockert«
(ebd., 459). Durkheim ist deshalb davon iiberzeugt, dass die Arbeitsteilung in den
modernen Gesellschaften die »wenn nicht einzige, so doch hauptsichlichste Quelle
der sozialen Solidaritdt ist« — und Comte sei der erste Soziologe gewesen, der die
Arbeitsteilung in diesem Sinne nicht nur als 6konomisches Phanomen, sondern als
»die wesentlichste Bedingung des sozialen Lebens« (ebd., 109)* iiberhaupt be-
schrieben habe.

Das Ausmalf} der Arbeitsteilung markiert fiir Durkheim den entscheidenden Un-
terschied zwischen den fritheren und den spéteren Gesellschaften. In Anlehnung an
den Altertumswissenschaftler Fustel de Coulanges beschreibt Durkheim die Gesell-
schaften, die am Beginn der menschlichen Kulturentwicklung stehen — er nennt sie
»niedere« Gesellschaften — als segmentdr, um deutlich zu machen, »dal} sie aus der
Wiederholung von untereinander dhnlichen Aggregaten gebildet sind, analog den
Ringen des Ringelwurmes« (ebd., 230). Es sei in diesen Gesellschaften nicht unge-
wohnlich, dass sich einzelne Segmente relativ leicht ablosen oder auch neu an-
schlieBen, da die einzelnen Teile nicht funktional miteinander verkniipft und inso-
fern nicht voneinander abhéngig, sondern je fiir sich liberlebensfédhig seien. Die so-
ziale Solidaritét werde hier »vor allem durch die Gemeinschaft der Glaubensiiber-
zeugungen und der Gefiihle gesichert« (ebd., 448), die Durkheim auf den Begriff
des Kollektivbewusstseins (conscience collective) bringt. Als die »Gesamtheit der
gemeinsamen religidsen Uberzeugungen und Gefiihle im Durchschnitt der Mitglie-
der einer bestimmten Gesellschaft« (ebd., 128) sorge dieses Kollektivgefiihl fiir die
notwendigen Ubereinstimmungen in den Empfindungslagen der Gesellschaftsmit-
glieder, die diese intensiv an die Gesellschaft binden. Fiir die Ausbildung indivi-
dueller Eigenstdndigkeit gebe es hier keinen Ort, denn in diesen Gesellschaften
»gehort sich das Individuum nicht selbst« (ebd., 182). Dieser Kohésionstypus der
solidarité méchanique — Durkheim meint, »ein fast reines Modell dieser sozialen
Organisation [...] bei den Indianern Nordamerikas« (ebd., 229) erkennen zu kdnnen
— erreiche dann »sein Maximum, wenn das KollektivbewuBtsein unser ganzes Be-

29 In der deutschen Fassung mit Verweis auf Comte 1923a, 435f.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

wultsein genau deckt und in allen Punkten mit ihm {ibereinstimmt: aber in diesem
Augenblick ist unsere Individualitét gleich Null« (ebd., 181f.; Herv. i.0.). Auch in
den Gesellschaften mit politisch-herrschaftlicher Ausdifferenzierung bleibe dieser
Kohisionstypus, so Durkheim, noch lange Zeit dominant, denn wo die Gesellschaft
»jenen religidsen und sozusagen ilibermenschlichen Charakter hat [...], libertragt
sich dieser notwendigerweise auf den Fiihrer, der damit {iber den Rest der
Menschen emporgehoben ist« (ebd., 236). Allerdings trage die Ausdifferenzierung
des politischen Herrschers aus der sozialen Gruppe bereits den Beginn der Geburt
des modernen Individuums in sich. Aber auch wenn die jahrhundertelang eingeleb-
ten und kollektiv geteilten religidsen Interpretationsmuster und Weltwahrnehmun-
gen noch lange nachwirken und noch immer eine hohe Bindekraft freizusetzen
vermdgen, wenn sich also »die mechanische Solidaritét bis in die hochsten Gesell-
schaften erhilt« (ebd., 242), so sei heute unbestreitbar, dass sie den Zenit ihrer sozi-
alintegrativen Leistungsfahigkeit ldngst tiberschritten hat.

Die Ursache fiir den Umbruch von der mechanischen zur organischen Solidari-
tét sieht Durkheim — im Kontrast zur Aufklarungsphilosophie des 18. Jahrhunderts
und in strikter Parallelitdt zur Evolutionsbiologie seiner Zeit — nicht im vermeintlich
unaufhaltsamen Siegeszug von Rationalitit, Bildung und Vernunft, sondern im
Phianomen zunehmender sozialer Dichte, d.h. in der »Verdichtung der Gesellschaf-
ten im Laufe der historischen Entwicklung« (ebd., 315), in der, etwa im Gefolge ei-
nes rapiden Bevélkerungswachstums, »der Uberlebenskampf hitziger« (ebd., 325)
werde. Durkheim erldutert dies in Anlehnung an entsprechende Beobachtungen
Charles Darwins® und dessen deutschen Adepten Ernst Haeckel’'. Diese hitten
namlich festgestellt, dass es einen Zusammenhang zwischen Lebenskampf und Dif-
ferenzierung der Arten gebe, denn Tiere und Pflanzen, die auf engstem Raum zu-

30 »Auf einem ganz kleinen Gebiet, zumal wenn es der Einwanderung offensteht und infol-
gedessen der Kampf zwischen den Individuen heftig ist, finden wir stets eine grole Man-
nigfaltigkeit der Bewohner. So fand ich z.B. auf einem drei Fuf3 langen und vier Fuf3 brei-
ten Rasenstiick, das jahrelang den gleichen Lebensbedingungen ausgesetzt war, zwanzig
Pflanzenarten, die zu achtzehn Gattungen und acht Ordnungen gehorten; man sieht, wie
sehr diese Pflanzen differieren.« (Darwin, Entstehung der Arten, Stuttgart 1967, 161f;
zit. nach Durkheim 1988, 326)

31 »Auch die Tiere entziehen sich dem Lebenskampf um so leichter, je verschiedener sie
sind. Auf einer Eiche kann man bis zu 200 Insektenarten finden, die in guter Nachbar-
schaft miteinander leben. Die einen leben von den Friichten des Baumes, die anderen von
Blittern, andere wieder von der Rinde und von der Wurzel. »Es wire ganz unmdglich,
daf} die gleiche Zahl von Individuen auf diesem Baum lebte, wenn alle von einer Art wi-
ren; wenn z.B. alle nur von der Rinde oder nur von den Blittern lebten.<« (Durkheim
1988, 326. Das Zitat im Zitat stammt aus Haeckel, Natiirliche Schopfungsgeschichte,
Berlin 1868, 262)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 117

sammenleben, ndhmen nicht nur den vielbeschworenen »Kampf ums Dasein< auf,
um den Schwiécheren zu vernichten; sie seien vielfach auch in der Lage, diesem
Kampf durch Spezialisierung und Differenzierung der Arten zu entgehen.

Dieselbe Evolutionsdynamik reklamiert Durkheim auch fiir das soziale Zusam-
menleben der Menschen. Demnach schreite die Arbeitsteilung »um so mehr fort, je
mehr Individuen es gibt, die in geniligend nahem Kontakt zueinander stehen, um
wechselseitig aufeinander wirken zu konnen« (ebd., 315). So konnten bei hinrei-
chender beruflicher Differenzierung in ein und derselben Stadt »die verschiedensten
Berufe nebeneinander leben«, sodass hier jeder sein Ziel erreichen konne, »ohne die
anderen daran zu hindern, das ihre zu erreichen« (ebd., 326). Grundsitzlich gelte
namlich, dass sich die Individuen bei zunehmender sozialer Dichte nur dann erhal-
ten konnen, »wenn sie sich weiter spezialisieren, mehr arbeiten und ihre Féhigkei-
ten intensivieren« (ebd., 402). Von daher ist die zunehmende Arbeitsteilung fiir
Durkheim nicht — wie fiir den mainstream der damaligen Arbeitsteilungstheorien —
eine zwar 0konomisch vorteilhafte, fiir den sozialen Zusammenhalt der Gesellschaft
aber gefdhrliche Entwicklung. Sie ist fiir ihn schlicht und einfach »der Motor des
Fortschritts« (ebd., 329).

Berufliche Spezialisierungen und der Zwang zur individuellen Verschiedenheit

Dass aber soziale Dichte und hitziger Uberlebenskampf zwischen den Individuen
gleichsam naturwiichsig eine tief empfundene organische Solidaritat stiften, ist auch
fiir Durkheim keineswegs ausgemacht. Die Spezialisierung sei ndmlich nicht »die
einzig mogliche Losung des Lebenskampfes«, da es u.a. auch breite Auswande-
rungsbewegungen und »die Resignation gegeniiber einer unsicheren und in Frage
gestellten Existenz und schlieBlich den volligen AusschluB der Schwichsten durch
Selbstmord oder anderes« geben konne (Durkheim 1988, 347). Dennoch ist Durk-
heim in seinem Arbeitsteilungsbuch davon iiberzeugt, dass sich der Prozess der
Spezialisierung der Individuen am Ende durchsetzen wird, denn »wenn nichts die
Entwicklung der Arbeitsteilung behindert, dann spezialisieren sie sich ohne Zwei-
fel« (ebd.). Innerhalb einer bestehenden Gesellschaft, in der die Individuen immer
schon durch Zusammengehorigkeitsgefithle miteinander verbunden sind, wirkten
Arbeitsteilung und Konkurrenz — in einer Art Doppelbewegung — namlich nicht
primédr oder gar ausschlieBlich trennend, sondern immer auch verbindend: »Nun
vereint aber die Arbeitsteilung auch, obgleich sie entgegensetzt; sie 1aBt die Tatig-
keiten zusammenflieBen, die sie differenziert; sie nédhert diejenigen an, die sie
trennt.« (ebd., 335)32

32 Die von vielen Beobachtern — Durkheim bezieht sich hier explizit auf Comte und Espinas

— gedulerte Beflirchtung, dass sich »das Individuum, gebeugt iiber seine Aufgabe, in sei-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

In der arbeitsteiligen Gesellschaft 16sen sich die Individuen deshalb, so Durk-
heim, »nicht in eine Wolke von isolierten Atomen auf, zwischen denen es nur du-
Berliche und voriibergehende Kontakte geben kann« (ebd., 284). Vielmehr bildeten
sich zwischen ihnen neuartige Beziehungen aus, die sich nach ihrer professionellen
Spezialisierung und ihrer jeweiligen beruflichen Funktion ausrichten. In diesem
Sinne verbinde die organische Solidaritdt nicht so sehr einzelne Individuen, wie
Durkheim gegeniiber der gingigen Arbeitsteilungskritik seiner Zeit einraumt,”
sondern vor allem »Funktionen, d.h. festumrissene Handlungsweisen, die sich unter
gegebenen Umstidnden als identische wiederholen, da sie von den allgemeinen und
bestidndigen Bedingungen des sozialen Lebens abhdngen« (ebd., 434f.). Zwischen
diesen Funktionen — gemeint sind: berufliche Spezialisierungen — wiirden sich mit
der Zeit, so Durkheims Prognose, Bezichungen und Verhaltensregeln etablieren, die
zu eingelebten Gewohnheiten werden und das soziale Leben, das Bewusstsein
wechselseitiger Abhédngigkeit und die solidarischen Verpflichtungs- und Verbun-
denheitsgefithle zwischen den Mitgliedern ausdifferenzierter Gesellschaften ent-
scheidend prigen.

Im Prozess arbeitsteiliger Differenzierung — und dies ist die eigentliche Spitzen-
these des Arbeitsteilungsbuches — werden die Gesellschaftsmitglieder fiir Durkheim
aber nicht nur immer enger miteinander verbunden, sondern vor allem immer diffe-
renzierter und individueller. Denn nun treten, so Durkheim, massenhaft Unterschie-
de zwischen den Menschen in Erscheinung, die sich nicht ausgebildet hétten,
»wenn wir nicht, um neuen Schwierigkeiten zu begegnen, gezwungen wiren, sie zu
wecken und zu entwickeln« (ebd., 330). Individuelle Verschiedenheiten erhalten
damit eine bisher nicht gekannte soziale Bedeutung. Waren sie zuvor fiir das ge-
meinschaftliche Leben stérend und iiberfliissig, so wiirden sie fiir den sozialen Or-
ganismus nun notwendig und unverzichtbar. Die soziale Evolution fiihre also nicht
zu einer »Verminderung der individuellen Personlichkeit« (ebd., 473), sondern al-
lererst zu deren Freisetzung: »Der Mensch wird beweglicher, wechselt leichter sein
Milieu, verlaB3t die Seinen, um anderswo ein autonomeres Leben zu fiihren, und ent-

ner speziellen Tatigkeit isoliere; dal es die Mitarbeiter, die an seiner Seite am selben
Werk arbeiten, nicht mehr beachte; und dafl ihm nicht einmal mehr der Gedanke komme,
daf} das Werk ein gemeinsames sei« (Durkheim 1988, 425), teilt Durkheim also nicht. Fiir
ihn entwickelt das Individuum nicht nur in den »niederen<, sondern auch in den »hdherenc
Gesellschaften vielmehr »ein starkes Gefiihl der Abhéngigkeit«, denn grundsitzlich
konnten Menschen »nicht zusammenleben, ohne sich zu verstehen, und folglich nicht,
ohne sich gegenseitig Opfer zu bringen, ohne sich wechselseitig stark und dauerhaft zu
binden« (ebd., 285).

33 »Zugestanden, wenn sie nur die Individuen einander zufiihrt, die sich fiir einige Augen-
blicke vereinigen, um personliche Dienste auszutauschen, dann konnte sie keine Regel-
wirkung erzeugen [...].« (Durkheim 1988, 434)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLoGIE | 119

faltet immer mehr eigene Ideen und eigene Gefiihle.« (ebd., 470) Zugleich hénge er
»um so enger von der Gesellschaft ab, je geteilter die Arbeit ist« (ebd., 183), da er
schon seine elementaren Bediirfnisse nicht unabhéngig von den Arbeits- und
Dienstleistungen anderer befriedigen konne. In diesem Sinne mache die Arbeitstei-
lung aber nicht nur die Individuen gleichzeitig »personlicher und solidarischer< (vgl.
ebd., 82); sie verleihe auch insgesamt »dem sozialen Organismus mehr Geschmei-
digkeit und Elastizitdt« (ebd., 365) und erhdhe damit — analog zu den Existenzbe-
dingungen hoherer Lebewesen — die Fahigkeit der Gesellschaft, »sich als Ganzes zu
bewegen, wihrend zugleich jedes ihrer Elemente mehr Eigenbewegungen hat«
(ebd., 183).

»Eigenstdndige Moralitdtc des Sozialen jenseits von Individuum und Vertrag

Wenn fiir Durkheim in diesem Sinne auch die modernen Gesellschaften, statt in
Chaos und Anomie zu versinken, mit fortschreitender Entwicklung »ein tiefes Ge-
fiihl ihrer selbst und ihrer Einheit« gewinnen, dann muss also »eine andere Solidari-
tit« unterwegs sein, die mit der Zeit immer mehr an die Stelle der fritheren Solidari-
tit aus Ahnlichkeiten tritt, »die im Begriff ist, sich aufzuldsen« (Durkheim 1988,
228). Denn mit wachsender sozialer Dichte, mit der Zunahme von Bildung und Ur-
banisierung, von Handel und Verkehr »verliert das KollektivbewuBtsein an Autori-
tat und vergroBert sich die individuelle Variabilitit« (ebd., 363). Die einzigen kol-
lektiven Gefiihle, die in diesem Prozess intensiver werden, sind fiir Durkheim dem-
entsprechend jene, »die nicht auf soziale Dinge hinzielen, sondern auf das Indivi-
duum« (ebd., 222). Und in dem Malfle, wie sich das Kollektivbewusstsein vor allem
auf den Wert und die Wiirde des Individuums zu richten beginnt und alle anderen
Glaubensiiberzeugungen zusammenbrechen, konne es zwar »fiir die Wiirde der Per-
son einen Kult« (ebd., 227) entwickeln; dieser binde uns allerdings gerade nicht an
unsere Gesellschaft, sondern nur noch »an uns selbst« und konne deshalb »kein
echtes soziales Band« ausbilden (ebd., 228). Von daher habe man »den Theoreti-
kern, die aus diesem Gefiihl die ausschlieBliche Basis ihrer Moraldoktrin gemacht
haben, mit Recht vorwerfen konnen, daf sie die Gesellschaft auflosen« (ebd.). Fiir
den Durkheim des Arbeitsteilungsbuches reicht also der moderne Kult des Indivi-
duums bei weitem nicht aus, um der arbeitsteiligen Gesellschaft ein festes morali-
sches Band zu geben.** Allerdings gilt fiir ihn zugleich: weil jede bestehende Ge-

34 Durkheim sollte seine anfingliche Skepsis gegeniiber dem >Kult des Individuums< im
Kontext der Dreyfus-Affare durch eine affirmative Lesart ersetzen. Im Konflikt um den
zu Unrecht der Spionage fiir Deutschland verdéchtigten jiidisch-elsdssischen Hauptmann
Alfred Dreyfus interpretierte Durkheim die heftige moralische Emporung, die dieser

Vorgang vor allem in linksrepublikanischen Kreisen der groBstddtischen Intelligenz aus-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

sellschaft »eine moralische Gesellschaft« (ebd., 285) ist und sein muss, sei es unan-
gebracht, die vermeintlich héhere Moralitét der vergangenen Gesellschaften gegen
den vermeintlichen Moralverfall der Gegenwart in Stellung zu bringen. Denn
schlieBlich habe »gerade die Zusammenarbeit ebenfalls ihre eigenstindige Morali-
tit«, auch wenn diese »noch nicht so weit entwickelt ist, wie es jetzt schon notig
wire« (ebd.).

Die reigenstindige Moralitét« der arbeitsteiligen Gegenwartsgesellschaften, der
Durkheims Arbeitsteilungsbuch auf die Spur kommen will, muss sich dabei — daran
lasst der Autor keinen Zweifel — jenseits einer reinen Vertragssolidaritét ansiedeln.
Dies macht Durkheim insbesondere in seiner Auseinandersetzung mit Herbert
Spencer deutlich. Fiir Spencer kennzeichnet sich der historische Entwicklungspro-
zess des menschlichen Zusammenlebens bekanntlich durch den Ubergang von den
militdrischen Gewaltgesellschaften fritherer Zeiten zu den friedlichen Industriege-
sellschaften der Gegenwart. Die sozialen Bezichungen wiirden in den modernen
Gesellschaften, in denen dieser Entwicklungsprozess seinen End- und Hohepunkt
erreicht habe, nicht langer durch herrschaftliche Willkiir, sondern nur noch durch
freiwillig geschlossene wechselseitige Vertrige zum Zwecke individueller Bediirf-
nisbefriedigung konstituiert. Fiir den sozialen Zusammenhalt dieser Gesellschaften
brauche es dann nicht ldnger ein von allen Gesellschaftsmitgliedern gemeinsam ge-
teiltes Kollektivbewusstsein. Vielmehr reiche dazu die Praxis freiwillig und zum
wechselseitigen Vorteil getétigter Tauschakte. Die moderne Industriegesellschaft
werde demnach, in Durkheims Worten, allein durch das sich faktisch massenhaft
entwickelnde »unermeBliche System privater Vertrige« zusammengehalten, sodass
sie nichts anderes darstelle als »die Zusammenfassung von Individuen, die die Pro-
dukte ihrer Arbeit austauschen, ohne dafl im eigentlichen Sinne ein soziales Han-
deln diesen Austausch regelte« (ebd., 259). Fiir Spencer reiche dies vollig aus, um
eine hinreichend tragféhige industrial solidarity hervorzubringen, die allein darauf
beruhe, »daf jeder seine eigenen Interessen verfolgt« (ebd., 256).%

geldst hatte, nun dahingehend, dass sich hier ansatzweise der Glutkern eines neuen religi-
osen Kultes entwickelt, der das Motiv der »Heiligkeit der Person< mit starken Ehrfurchts-
und Anerkennungsbereitschaften ausstattet; und zwar so sehr, dass dieser nun zunehmend
die Herzen und Gefiihle der Menschen erobernde Kult eines Tages vielleicht ganz Frank-
reich unter das republikanische Banner von Freiheit und Gleichheit zu vereinigen ver-
mag; vgl. dazu Emile Durkheim, Der Individualismus und die Intellektuellen (1898), in:
Hans Bertram (Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1986, 54-70 [im Folgenden: Durkheim 1986].

35 Vgl. dazu Hartmut Esser, Soziologie. Spezielle Grundlagen, Bd. 3: Soziales Handeln,
Frankfurt/M.-New York: Campus 2000, 120f. Vgl. auch Dietrich Riischemeyer, Spencer

und Durkheim iiber Arbeitsteilung und Differenzierung: Kontinuitit oder Bruch?, in:

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLOGIE | 121

Durkheim, der schon den klassischen Lehren vom Sozialvertrag wenig abge-
winnen konnte,” bestreitet jedoch mit Nachdruck die Tragfihigkeit einer solchen
solidarité industrielle. Zwar sei unbestreitbar, dass Vertrage heute »eine der hervor-
ragendsten Formen der sozialen Solidaritit« (ebd., 450) konstituieren, denn »die
meisten unserer Beziehungen mit anderen sind Vertragsbeziehungen« (ebd., 270),
die »ihren Ursprung im Willen der Individuen« (ebd., 450) haben. Auf der alleini-
gen Grundlage des privaten Tauschinteresses kdnnten sie aber nur »zu voriiberge-
henden Anndherungen und zu fliichtigen Verbindungen« (ebd., 260) fiihren. Nicht
zufdllig werde nidmlich »die soziale Intervention« (ebd., 261), der Umfang der
rechtlichen Regelungen und Vorschriften in der industriellen Gesellschaft, keines-
wegs kleiner, wie Spencer erwarte, sondern deutlich grofer. Ein allein auf indivi-
duellen Willensbekundungen beruhender Vertrag konne seinen Zweck ndmlich
nicht erfiillen. Um iiberhaupt existieren zu kdnnen, sei er »einer Regelung unter-
worfen, die das Werk der Gesellschaft ist« (ebd., 267f.). Denn jeder private Vertrag
miisse eingebunden sein in das offentliche Vertragsrecht, das »eine Zusammenfas-
sung zahlreicher und verschiedener Erfahrungen« darstelle und uns Verpflichtungen
auferlege, die »wir nicht im strengen Wortsinn vertraglich eingegangen sind« (ebd.,
271). Der Privatvertrag sei also »nur moglich dank einer Reglementierung des Ver-
trags, die sozialen Ursprungs ist«, denn wenn ein realer, frei abgeschlossener Ver-
trag »das regelmifBige Spiel der Organe stort, wenn er, wie man sagt, ungerecht
ist«, dann werde schnell deutlich, dass er seine offentliche Autoritiat und Anerken-
nung verliert. Die soziale Rolle von Staat und Gesellschaft beschrinke sich also
keineswegs darauf, die Einhaltung bestehender Vertridge zu garantieren, denn: »Die
Verstidndigung der Parteien kann eine Klausel nicht gerecht machen, die es aus sich
selber nicht ist, und es gibt Rechtsnormen, deren Verletzung das soziale Recht un-

Niklas Luhmann (Hg.), Soziale Differenzierung. Zur Geschichte einer Idee, Opladen:
Westdeutscher 1985, 163-180.

36 So notiert er etwa im Blick auf Rousseau: »Weder gibt es eine Gesellschaft, die einen
derartigen Ursprung hétte, noch gibt es eine, deren Struktur die geringste Spur einer Ver-
tragsorganisation aufwiese.« (Durkheim 1988, 258) Man konne diese Denktradition nur
dann »verjiingen«, wenn man das gewohnliche Zugehdorigkeitsgefiihl, »das jeder Erwach-
sene der Gesellschaft gegeniiber empfindet, in die er geboren ist, aus der einfachen Tatsa-
che heraus, daf3 er weiterhin in ihr lebt«, als bewusste gesellschaftsvertragliche Zustim-
mung interpretiere, wie etwa Alfred Fouillée dies tue. Dann aber miisse man die Ver-
tragssemantik derart ausdehnen, dass man am Ende alles als vertraglich bezeichnet, was
»nicht durch einen Zwang entstanden ist« (ebd.) — und dann héitte man gesellschaftstheo-
retisch nur noch die schlichte Dichotomie von Vertrag vs. Zwang zur Verfiigung, die

denkbar ungeeignet sei, die spezifische Eigenart sozialer Beziechungen zu erhellen.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

terbinden muB, selbst wenn die beteiligten Interessen ihnen zugestimmt haben.«
(ebd., 272)

Offentliche Reglementierungen weit iiber interessenbasierte individuelle Ver-
tragsabschliisse hinaus sind fiir Durkheim deshalb nicht nur eine faktische Realitit,
sondern auch eine unverzichtbare Notwendigkeit gesellschaftlichen Lebens, und ihr
Umfang wird mit wachsender sozialer Dichte und Komplexitdt immer grofer. Die
liberalen Hoffnungen auf eine hinreichend tragfdhige Vertragssolidaritit als Grund-
lage der sozialen Integration moderner Gesellschaften erweisen sich fiir Durkheim
damit als hoffnungslos unterkomplex. Die gesuchte organische Solidaritdt muss
sich deshalb wesentlich tiefer verankern kdnnen als die liberale Vertragssolidaritit.
Wie sie entsteht und wie sie in der Lage sein kann, das Individuum auch gefiihls-
méiBig ebenso intensiv an die Gesellschaft zu binden wie das religidse Kollektivbe-
wusstsein fritherer Zeiten, ist dabei die zentrale Frage, an der sich Durkheims Ar-
beitsteilungsbuch empirisch und theoretisch — wenn auch weitgehend erfolglos —
abzuarbeiten versucht.

Postliberale Solidaritdt allein aus Arbeitsteilung?

Durkheims zentrale Frage lautet also, wie sich in den modernen Gesellschaften eine
stabile, von den Individuen intensiv gefiihlte postliberale Arbeitsteilungssolidaritit
ausbilden und in den Herzen ihrer Mitglieder verlédsslich verankern kann. Denn nur,
wenn sich deutliche Hinweise auf einen solchen, bereits im Gang befindlichen
Formierungsprozess identifizieren lassen, wird die soziologische Intuition einer
allméhlichen Umstellung von mechanischer auf organische Solidaritét plausibel. Da
sich die gesuchte neue Solidaritdt aber allein aus gelingenden Prozessen einer ar-
beitsteiligen Differenzierung, d.h. ohne bewusste Reflexion und Zustimmung durch
die Individuen, entwickeln soll, setzt Durkheim hier einen deutlich anderen Akzent
als Comte, der davon iiberzeugt war, flir den sozialen Zusammenhalt der Gesell-
schaft auf religions- und ideologiepolitisch zu organisierende gemeinschaftsstiften-
de Ahnlichkeitsgefiihle nicht verzichten zu kénnen.”’

Durch die Arbeitsteilung entsteht fiir Durkheim zwischen den Menschen in
neuartiger Weise »ein ganzes System von Rechten und Pflichten, das sie unterei-

37 Fiir Comte war der Verlust an Ahnlichkeiten bekanntlich ein gesellschaftsbedrohendes
Phiéinomen, das durch intensivierte Ahnlichkeitsgefiihle kompensiert werden muss, um
deren Herstellung sich der Staat zu kiimmern habe. Schon in seiner Eréffnungsvorlesung
von 1888 hatte Durkheim deshalb kritisch angemerkt, dass Comtes Soziologie »weniger
ein spezielles Studium von sozialen Seinsweisen sei, sondern eher eine philosophische
Meditation iliber die menschliche Vergesellschaftung im allgemeinen« (Durkheim 1981b,
35).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLOGIE | 123

nander dauerhaft bindet« (Durkheim 1988, 477), denn »sobald wir begonnen haben,
zusammenzuarbeiten, sind wir gebunden, und die Regelwirkung der Gesellschaft
spannt uns ein« (ebd., 273). In diesem Sinne erzeuge die heutige Arbeitsteilung —
auf vollig andere Weise als die frithere Solidaritét des Kollektivbewusstseins, in ih-
rer sozialintegrativen Leistungsfahigkeit mit dieser aber durchaus vergleichbar —
»Regeln, die den friedlichen und regelmédBigen ZusammenschluB3 der geteilten
Funktionen sichern« (ebd., 477). Welche arbeitsteiligen Regeln das genau sind,
welche >Regelwirkungc sie in welcher Weise entfalten und — vor allem — wie diese
dann in der Lage sein sollen, massenhaft posttraditionale Solidarititsgefiihle aus-
zupriigen, die die Individuen nicht linger iiber Ahnlichkeiten und ein weltanschau-
lich-religioses Kollektivbewusstsein, sondern eben iiber ausgeprigte Verschieden-
heiten in einer neuen solidarité organique emotional und affektiv an ihre Gesell-
schaft binden, bleibt in Durkheims Arbeitsteilungsbuch aber weithin offen. Und
dies wird in der Literatur immer wieder als zentrales Defizit dieser Studie moniert,
weshalb ihr durchgehend attestiert wird, mit ihrem Kernanliegen gescheitert zu
sein. In diesem Sinne hatte schon Gustav Schmoller im Jahr 1894 in einer Bespre-
chung des Arbeitsteilungsbuches kritisch angemerkt: »Die Arbeitsteilung halt keine
Gesellschaft zusammen: hochstens von gewissen psychisch-sittlichen Folgen, die
sich an sie kniipfen, kann man behaupten, daf sie so wirkten.« Durkheims Studie
erfasse, so Schmoller, »die reale Wirklichkeit nicht genug« und gleite »iiber die
Schwierigkeiten der Frage auf den Fliigeln eines moralischen Ideals gar zu leicht
hinweg«. Und dabei moniert er nicht zuletzt, »da der Verfasser auf die soziale
Klassenbildung gar nicht eingeht«.”

In diesem Sinne sollte auch Célestin Bouglé (1870-1940), ein enger Mitarbeiter
Durkheims bei der L’Année sociologique und einer der fiihrenden intellektuellen
Sympathisanten des franzosischen solidarisme, im Jahr 1903 — mit Rekurs auf
Georg Simmels 1890 erschienene Studie Uber sociale Differenzierung — kritisch
anmerken:

»Wenn die Beziehungen direkt bleiben zwischen Mensch und Mensch, zwischen Produzenten
und Konsumenten oder zwischen Unternehmern und Arbeitern, dann kann man glauben, dass
die Spezialisierung im Geist derer, die sie zusammenbringt, bestimmte Vorstellungen und Ge-

fithle hervorbringt, die sie natiirlicherweise dazu veranlassen, sich zu respektieren. Aber wenn

38 Gustav Schmoller, Besprechung von Emile Durkheim, De la division du travail social, in:
Jahrbuch fiir Gesetzgebung, Verwaltung und Volkswirtschaft im Deutschen Reich 18
(1894), 286-289. Auch wenn sich Schmoller in diesem Zusammenhang von der
»Schwirmerei des Verfassers fiir ein demokratisches Zukunftsideal« deutlich distanziert,
hélt er als Fazit zu Durkheims Buch doch fest: »Es ist das Werk eines jliingeren Mannes,
dem auch manches aus der deutschen Literatur bekannt ist. Wir begriien ihn freudig als

einen Mitstrebenden, obwohl er uns nicht tiberall iiberzeugt hat.« (ebd., 289)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

diese Beziehungen sich entfernen, wenn man fiireinander arbeitet, ohne sich zu beriihren und
zu sehen, kann der moralische Effekt dann derselbe sein? Ist es nicht, wie Herr Simmel ge-
zeigt hat, eine der Folgen der Rolle des Geldes in unseren Gesellschaften, die konkreten, le-
bendigen und menschlichen Bindungen iiberall durch ebenso unpersonliche wie abstrakte
Bindungen zu ersetzen? Der grofe Vermittler ist zugleich auch der grofie Isolierer. Durch
seine Allgegenwart erkalten die Seelen und ziehen sich zusammen. Und in dem Mafle, wie
die Arbeitsteilung verantwortlich ist fiir die Entwicklung des gesamten Handelssystems, hat
sie uns, so kann man sagen, daran gewohnt, hinter den Sachen nicht mehr die Menschen zu

sehen, die Menschen wie Dinge zu behandeln.«*’

Dass sich aus sozialstrukturellen Prozessen zunehmender Arbeitsteilung von selbst
neue, intensiv gefiihlte soziale Zugehorigkeits- und Verpflichtungsgefiihle ergeben,
ist jedenfalls nicht einsichtig. Wenn man mit Durkheim der Meinung ist, moderne
Gesellschaften konnten sich nicht vollstindig von Sozial- auf Systemintegration
umstellen und auch dann erfolgreich reproduzieren, wenn ihre Mitglieder diesen
sozialen Zusammenhang nicht mehr mit gefiihlter Anteilnahme, mit Sympathie und
Wertschitzung mittragen, dann miisste jedenfalls angegeben werden kénnen, wie
sich intensiv erlebte Solidarititsgefiihle allein aus Prozessen funktionaler Arbeits-
teilung entwickeln sollen und wie sie in der Lage sein konnen, die mit den Arbeits-
teilungsprozessen zundchst einmal verbundenen Entfremdungen und Zersplitterun-
gen, die Durkheim ja keineswegs bestreitet, hinreichend zu kompensieren. Diesbe-
zligliche sozialintegrative Hoffnungen werden ihre Fallhohe zur Realitdt wohl nur
in dem Malle verlieren, wie zu erwarten ist, dass sich die Gesellschaftsmitglieder
nicht {iber vermeintlich naturwiichsig und anonym entstehende Solidarititsgefiihle
miteinander verbinden, sondern in bewussten Reflexions- und Meinungsbildungs-
prozessen wechselseitig dariiber aufkldren, dass sie ihre mittlerweile erreichten
Grade an personlicher Freiheit in entscheidender Weise eben den Prozessen zuneh-
mender sozialer Arbeitsteilung zu verdanken haben, durch die sie — in Durkheims
Worten — »>zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer< werden (vgl. ebd., 82).
Und auch dies allein diirfte noch nicht ausreichen. Man wird dariiber hinaus auch
erwarten miissen, dass sich mit einer solchen sozialwissenschaftlich vermittelten
Einsicht in das gleichzeitige Wachstum von Freiheit und Abhéngigkeit auch eine
von den Individuen frei und willentlich tibernommene moralische Verpflichtung zur
sozialen Verantwortung fiir andere verbindet. Und diese wiederum diirfte sich eben-
falls eher einer bewussten moralphilosophischen Reflexion als diffus wirkenden
systemischen Kréften verdanken. Um seine These einer mehr oder weniger spontan
entstehenden solidarité organique hinreichend zu plausibilisieren, hitte Durkheim

39 Célestin Bouglé, Théories sur la division du travail (1903), in: Ders., Qu’est-ce que la so-
ciologie?, 5. Aufl., Paris: Alcan 1925, 98-161, 141f. Dieser Text ist zuerst in der L’Année

sociologique erschienen.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 125

also sowohl empirisch als auch theoretisch noch eine erhebliche Bringschuld abzu-
tragen. Entsprechende Ausfiihrungen sucht man in seinem Arbeitsteilungsbuch aber
vergebens.

»Normale« und ranormale« Formen der Arbeitsteilung

Durkheim ist freilich weit davon entfernt, ein harmonisches Bild der arbeitsteiligen
Gesellschaften zu zeichnen. Er bestreitet die sozialstrukturellen Konfliktlagen und
die sozialmoralischen Verwerfungen der modernen Industriegesellschaft keines-
wegs. Dass der soziale Zusammenhang der organischen Solidaritdt nicht vorhanden
ist, liegt fiir den Durkheim des Arbeitsteilungsbuches aber einzig an voriibergehen-
den Storungen im Prozess arbeitsteiliger Differenzierung, da dieser nun einmal,
»wie alle sozialen Tatsachen, oder allgemeiner, wie alle biologischen Tatsachen,
auch pathologische Formen« (Durkheim 1988, 421) aufweise. Der gegenwirtige
Stand des Prozesses arbeitsteiliger Differenzierung kennzeichne sich insofern durch
»anormale Formen« (ebd., 419 u.6.) der Arbeitsteilung, die in der Gegenwartsge-
sellschaft mit ihrer regellosen Marktwirtschaft und ihrer permanenten 6konomi-
schen Krisentrichtigkeit ungehindert zum Ausbruch kdmen. Durkheim spricht hier
— freilich nur sehr knapp und pauschal — von der mit der modernen Industrie aufge-
kommenen »Feindschaft zwischen Arbeit und Kapital« und den in den letzten Jah-
ren zunehmenden »industriellen und kommerziellen Krisen«, die ihm als »Teilzu-
sammenbriiche der organischen Solidaritdt« gelten (ebd., 422). Konkret diagnosti-
ziert er einen »Mangel an Reglementierung«, der bis auf weiteres »die geordnete
Harmonie der Funktionen nicht zuldBt« (ebd., 436). Dieser Mangel gelte etwa »fiir
die Verschmelzung der Mérkte zu einem einzigen Markt« und die damit verbunde-
ne Entstehung der »grofen Industrie«, in deren Folge »der Produktion jeder Ziigel
und jede Regel« fehle, sodass es zu jenen Krisen komme, »die die Wirtschaftsfunk-
tionen periodisch storen« (ebd., 439). Hier fehlten, wie Durkheim in Anlehnung an
die Begrifflichkeit Herbert Spencers betont, so etwas wie die »Nervenknoten des
groBBen sozialen Sympathikus«, denn der regulierende Einfluss ist heute entweder
»diffus, oder er entstammt direkt dem Staat« (ebd., 275).

Derselbe Mangel gelte aber auch fiir die Beziehungen von Kapital und Arbeit,
die sich »bis jetzt im selben Zustand rechtlicher Unbestimmtheit« (ebd., 436) be-
fanden. Denn weil die industriegesellschaftlichen Umbriiche »mit einer auBeror-
dentlichen Geschwindigkeit vor sich gegangen sind, haben die konfligierenden
Interessen noch keine Zeit gehabt, sich auszugleichen« (ebd., 439). In einer Fulinote
merkt er allerdings einschrénkend an, dass diese Feindschaft wohl nicht »zur Génze
der Geschwindigkeit dieser Umwandlung zur Last gelegt werden darf, sondern zum
guten Teil der noch zu groflen Ungleichheit der duBeren Bedingungen des Kamp-
fes« geschuldet sei; ein Faktor, auf den »die Zeit keinen Einflul« habe (ebd.; Anm.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

26). Als Ursache dieser Ungleichheiten identifiziert Durkheim hier vielmehr »die
vererbte Ubertragung des Reichtums« (ebd., 447). Zur Frage, ob und wie sich auch
diese Storung mit der Zeit durch die soziale Evolution allein, also ohne >kiinstlich¢
eingreifende Umverteilungsmafinahmen des Staates, abbauen lasse, wie sie sich
gleichsam naturwiichsig auf ein gesundes Gleichgewicht einpendeln kénne, finden
sich im Arbeitsteilungsbuch allerdings keine Hinweise.

Dennoch ist Durkheim davon iiberzeugt, dass diese pathologischen Formen le-
diglich » Ausnahmefille« darstellen, in denen die Arbeitsteilung »von ihrer natiirli-
chen Richtung« abgelenkt werde (ebd., 421), denn es verhalte sich hier »wie beim
Nervensystem, das die Evolution des Organismus keineswegs beherrscht, wie man
es frither geglaubt hat, sondern von ihm abhéingt« (ebd., 435). Die jeweils notwen-
digen, den verdnderten sozialen Verhiltnissen angemessenen Regeln konnten die-
sen demnach nicht von auflen vorgegeben werden; sie entwickelten sich vielmehr,
wenn auch oft erst mit zeitlichen Verzogerungen, aus diesen Verhéltnissen selbst.
Und da dies den Prozess sozialer Evolution entscheidend kennzeichne, konne man
»a priori sagen, da} der Anomiezustand {iberall dort unmdglich ist, wo die solidari-
schen Organe in hinreichendem und geniigend langem Kontakt miteinander stehen«
(ebd., 437; Herv. i.0.). Sozialstrukturelle Grundprobleme der modernen Gesell-
schaften wie Klassenspaltung und soziale Ungleichheit konnen fiir Durkheims or-
ganologisch iiberakzentuierte Theorie der Gesellschaft also keine »normalen< Kon-
sequenzen zunehmender Arbeitsteilung, sondern nur voriibergehende Fehlentwick-
lungen sein, mit denen man sich nicht intensiver zu befassen braucht. Man miisse
lediglich abwarten, bis sich »die geordnete Harmonie der Funktionen« (ebd., 436)
von selbst einstelle. Und dass dies iiber kurz oder lang geschehen werde, steht fiir
Durkheim auch deshalb aufler Frage, weil man derartige Phdnomene eines sich mit
der Zeit nicht von allein einpendelnden Gleichgewichts »im Organismus nicht be-
obachten« konne (ebd., 443).

Durkheim bleibt in seinem Arbeitsteilungsbuch also durchgehend den Denk-
mustern der zeitgendssischen Evolutionsbiologie verhaftet; und man fragt sich im-
mer wieder, welche »sozialen Organe< wohl gemeint sein kdnnten und wie sich ein
spontaner Gleichgewichtszustand zwischen Kapital und Arbeit oder vererbtem
Reichtum und vererbter Vermogenslosigkeit einstellen kann und soll. Durkheims
Ausfiihrungen bleiben hier seltsam unscharf und wenig erhellend. Seine iiberbor-
dende Begeisterung fiir die neuen Erkenntnisse der modernen Biologie hat in die-
sem Zusammenhang offensichtlich zu Wahrnehmungsverengungen gefiihrt, die ihm
erst spéter zu Bewusstsein gekommen sind.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 127

2.2.3 Korporatistische Reorganisation der Gesellschaft?

Den Problemen der modernen Klassengesellschaft ndhert sich Durkheim in seinem
Arbeitsteilungsbuch also aus einer soziobiologischen Evolutionsperspektive. Auch
wenn keinerlei Zweifel an seinen Sympathien fiir die franzdsische Republik beste-
hen kénnen, so scheint dabei fiir den frithen Durkheim — &hnlich wie zuvor fiir
Comte — schon jsozialwissenschaftlich« vorentschieden zu sein, dass den politi-
schen Idealen von freier Priifung, 6ffentlichem Vernunftgebrauch, wechselseitigen
Begriindungs- und Rechtfertigungspflichten sowie bewusster Zustimmung der Biir-
ger zu geltenden Gesetzen keine ernsthafte Relevanz eingerdaumt werden kann.

Sozialbiologische Evolutionshoffnungen und politische Enthaltsamkeit

Der frithe Durkheim scheint damit eine erhebliche politische Enthaltsamkeit zu be-
fordern, die nicht nur allen sozialrevolutioniren, sondern auch sdmtlichen sozialre-
formerischen Hoffnungen auf eine planvoll durchzufiihrende Umgestaltung von Po-
litik und Gesellschaft eine gleichsam soziologische Absage erteilt. Dies hdngt schon
damit zusammen, dass er dem Staatsapparat, auch wenn dessen Ausmale und Wir-
kungsmdoglichkeiten mit der Zeit deutlich zunehmen, keinerlei eigenstéindige Hand-
lungs- und Vollzugssouverénitit gegeniiber der Gesellschaft einrdumen kann. Das
soziale Leben besteht fiir ihn ndmlich aus einer »Welt von Organen, die, ohne vom
leitenden Organ ganz unabhdngig zu sein, gleichwohl funktioniert, ohne daf} es
interveniert« (Durkheim 1988, 428). Von daher kénne auch das Regierungsorgan,
obwohl es als »Zentralorgan< immer mehr »die Uberwachung der Erziehung der Ju-
gend, die Protektion der 6ffentlichen Gesundheit und den Vorsitz iiber die 6ffentli-
che Firsorge, die Verwaltung der Verkehrsmittel und der Kommunikationswege«
(ebd., 278) iibernehme, die zahlreichen Funktionen des gesellschaftlichen Organis-
mus nicht einfach »aufeinander abstimmen und harmonisieren, wenn sie sich nicht
selbstindig in Einklang bringen« (ebd., 428).

Auf die Frage jedoch, wie dieser Staat in seinen Tatigkeiten programmiert und
kontrolliert werden kann, findet Durkheim als beobachtender Soziologe keine Ant-
wort. Hier macht sich ein weiteres Mal bemerkbar, wie sehr sein sozialbiologischer
Evolutionsoptimismus dieser Grundfrage republikanischer Politik im Wege steht
und wie sehr ihn seine Vorliebe fiir biologische Analogiebildungen daran hindert,
mit seiner szientistisch {iberakzentuierten Moralsoziologie dem Normativitéitsprofil
der politischen Moderne gerecht zu werden. Briickenschlige zum politischen
Selbstverstindnis der modernen Republik unternimmt der frithe Durkheim nicht.
Stattdessen dominiert in seinem Arbeitsteilungsbuch, wie in seinen frithen Texten
zur deutschen Moralwissenschaft, eine tiefe Skepsis gegeniiber den politisch-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

republikanischen Gestaltungs- und Verdnderungsambitionen, die seit der Franzosi-
schen Revolution in der Welt sind und aus Durkheims Sicht chronisch dazu neigen,
die vermeintliche Freiheit und Autonomie der Einzelnen gegeniiber ihrer Gesell-
schaft in gefédhrlichem Mafe zu iiberschétzen. Schlieflich miisse man als Soziologe
daran festhalten, »dafl die Individuen eher ein Produkt des gemeinsamen Lebens
sind, als daB sie es bestimmen« (ebd., 404).

Das Ideal einer meritokratischen Arbeitsgesellschaft und die Pflichten
der Berufsmoral

Dennoch pladiert Durkheim in seiner Studie zur organischen Solidaritét nicht dafiir,
einfach abzuwarten und den Dingen ihren Lauf zu lassen. Seine Moralsoziologie
will sich keineswegs auf die neutrale Rolle »wertfreier<« Beobachtung begrenzen.
Vielmehr will sie die latenten Entwicklungschancen der gegenwiértig entstehenden,
aber noch nicht vollstindig ausgeprégten gesellschaftlichen Moral eruieren, um auf
diesem Wege »die Richtung zu finden, in die wir unser Verhalten lenken miissen
und das Ideal zu bestimmen, nach dem wir in dunklem Drange streben« (Durkheim
1988, 78). Den Vorwurf, seine Soziologie lasse keinen Raum fiir kritische Reflexi-
on und politisch-moralische Idealbildung, weist Durkheim deshalb explizit zuriick,
denn aus der Tatsache, »daf3 alles nach Gesetzen verlauft, folgt nicht, daB wir nichts
mehr zu tun hitten« (ebd., 406). Weil hier aber jedes »UbermaB« (ebd.) an Verin-
derungswille und Gestaltungsambition von Ubel sei, habe eine historisch-empirisch
arbeitende Moralsoziologie zundchst die Aufgabe, den Gesellschaftsmitgliedern
»einen weise konservativen Sinn« (ebd., 79) zu vermitteln. Es kénne ndmlich nicht
darum gehen, »eine vollig neue Moral neben oder oberhalb der gerade vorherr-
schenden zu errichten«; moglich sei lediglich, »diese zu korrigieren oder teilweise
zu verbessern« (ebd., 80).

Sehr wohl aber sieht Durkheim sich in der Lage, das fiir die heutige Gesell-
schaft angemessene moralische Ideal ndher zu bestimmen. Es sei ndmlich vorherzu-
sehen, dass »ein Tag kommt, an dem unsere soziale und politische Organisation ei-
ne reine oder fast reine professionelle Grundlage haben wird« (ebd., 246), sodass
sich auch ein ihr entsprechendes Ideal gesellschaftlicher Moral entwickeln werde.
Deshalb haben die heutigen Gesellschaften fiir ihn — gleichsam »als Vorwegnahme
eines zukiinftigen Normalzustandes« — die Aufgabe, »Gerechtigkeit herbeizufiih-
ren«, denn »unser Ideal« bestehe darin, »unsere sozialen Bezichungen immer glei-
cher zu gestalten, um allen sozial niitzlichen Kriften deren freie Entfaltung zu si-
chern« (ebd., 457). Insbesondere in der Spannung zwischen den eigentumslosen, al-
lein auf den Verkauf ihrer Arbeitskraft angewiesenen Industricarbeitern und den
Kapitaleignern, die ihnen »ungerechterweise ihr Gesetz« (ebd., 453f.) aufzwingen
konnten, sieht Durkheim eine strukturelle Ungerechtigkeit am Werke, da »das 6f-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIOLOGIE | 129

fentliche BewulStsein« im Blick auf die »ausgetauschten Dienste immer dringender
eine genaue Gegenseitigkeit« (ebd., 455) verlange. In diesem Sinne kennzeichne
sich die neu entstehende »Moral der organisierten Gesellschaften« dadurch, dass sie
»aus uns keine Diener idealer Machte« mehr macht: »Sie verlangt nur, unseren
Néchsten zu lieben und gerecht zu sein, unsere Aufgabe gut zu erfiillen, darauf hin-
zuwirken, daB jeder in die Funktion berufen wird, die ihm am besten liegt, und dal3
er den gerechten Lohn fiir seine Miithe bekommt.« (ebd., 478)

Durkheim entfaltet hier also das — von den auch in Frankreich lédngst aufge-
kommenen Vermachtungs- und Vermassungstendenzen der fabrikgesellschaftlichen
Modernisierung noch merkwiirdig unberiihrte — Ideal einer meritokratischen Ar-
beits- und Berufsgesellschaft, »in der jedes Individuum seinen verdienten Platz fin-
det, in der jeder nach seinem Verdienst belohnt wird, in der folglich jedermann
spontan zum Wohlergehen eines jeden beitragt« (ebd., 479). Zu diesem Ideal geho-
re auch, dass jedermann diesen »verdienten Platz< klaglos annimmt; eine Forderung,
deren Legitimitét Durkheim ein weiteres Mal aus biologischen Analogien herleitet,
denn schlieBlich versuche niemals »eine Zelle oder ein Organ eine andere Rolle zu
iibernehmen als die ihm zukommende« (ebd., 443). Und wie die Zelle im Organis-
mus, so habe auch der Mensch in der Gesellschaft »normalerweise [...] das Gliick,
seine Natur zu erfiillen«. Wenn ndmlich »nichts die Konkurrenten, die sich um die
Aufgaben streiten, behindert oder unberechtigt begiinstigt, dann ist es unvermeid-
lich, daB} alleine jene, die fiir jede Beschéftigungsart am geeignetsten sind, sie auch
erhalten«. Falls es aber Menschen geben sollte, »deren Wiinsche ihre Féahigkeiten
iibersteigen«, so seien dies »Ausnahmen« und »krankhafte Fille« (ebd., 445). Der
heutige Mensch solle deshalb, anders als im Ideal der humanistischen Bildung,
nicht danach streben, »ein vollendetes und ganzes Wesen« zu werden; er solle
vielmehr danach trachten, »nur Teil eines Ganzen zu sein, Organ eines Organis-
mus« (ebd., 85) — und sich dementsprechend entwerfen als jemand, »der nicht ver-
sucht, vollkommen zu sein, sondern der produktiv ist, der eine begrenzte Aufgabe
hat und sich ihr opfert, der seinen Dienst versieht oder seine Furche zieht« — mit
anderen Worten: der sich »den Pflichten seines Berufes« verschreibt (ebd., 87). Der
im Entstehen befindliche »kategorische Imperativ des moralischen Bewultseins«
lautet fir Durkheim in der heutigen Arbeits- und Berufsgesellschaft dementspre-
chend schlicht und einfach: »Bereite dich vor, eine bestimmte Funktion niitzlich
auszufiillen.« (ebd.; Herv. i.0.) Und in dem Malle, wie es der organisierten Gesell-
schaft der Gegenwart gelingt, ein derart niichternes Berufsethos auszubilden, werde
jedes Mitglied dieser Gesellschaft, wie er hoffnungsvoll anmerkt, »jeden Augen-
blick durch tausende von Pflichten der Berufsmoral an das Gefiihl der gemeinsa-
men Solidaritdt erinnert« (ebd., 472). Durkheims Studie zur Arbeitsteilung ist also
davon iiberzeugt, dass sich die organische Solidaritdt in dem Maf3e ausbildet, wie
die Individuen nicht daran gehindert werden, »innerhalb der sozialen Ordnung den
Platz einzunehmen, der ihren Fahigkeiten entspricht«; und dies sei immer dann der

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Fall, wenn »der absoluten Gleichheit beziiglich der &uBleren Bedingungen des
Kampfes« (ebd., 446) nichts im Wege steht.

Die Selbstmordstudie und das rasche Ende der Hoffnungen auf
eine rsolidarité organique«

Durkheim hat den in seiner Bordelaiser Vorlesung zur solidarité sociale eingefiihr-
ten Programmbegriff der organischen Solidaritdt nach dem Erscheinen seines Ar-
beitsteilungsbuches im Jahr 1893 jedoch rasch aufgegeben. Die Hoffhung auf den
Siegeszug eines aus zunehmender Arbeitsteilung spontan entstehenden Verbunden-
heitsgefiihls wird in seinen spéteren Schriften nicht mehr aufgegriffen. Es scheint
geradezu, dass er diese Idee nun bewusst meidet, ohne allerdings je Auskunft darii-
ber zu geben, was ihn zur Aufgabe dieses fiir sein Projekt einer Moralsoziologie der
organisierten Gesellschaften so zentralen Begriffs veranlasst hat.

Ebenso auffillig ist die Tatsache, dass sich Durkheim nach 1893 auch von sei-
nem biologisierenden Szientismus verabschiedet und den Versuch aufgibt, die Ent-
wicklungsprozesse des gesellschaftlichen Lebens in moglichst strikter Analogie zur
organischen Entwicklung der hoheren Lebewesen zu beschreiben. Statt evolutions-
soziologisch nach Selbstorganisationspotenzialen gesellschaftlicher Arbeitsteilung
zu fahnden, riickt nun wieder jene moralische Pragekraft kollektiver Bewusstseins-
zustdnde ins Zentrum seiner Betrachtungen, der er in seiner Arbeitsteilungsstudie
kaum noch sozialintegrative Relevanz zuerkennen wollte. Diese fundamentalen
Umbriiche, die seine nach 1893 erschienenen Arbeiten kennzeichnen, konnen als
ein grundlegender Paradigmenwechsel qualifiziert werden, sodass man mit guten

. . . . . . 40
Griinden von einem >frithen< und einem »spédten< Durkheim sprechen kann.

40 Die Ursachen fiir diesen Wandel diirften mit der von Durkheim selbst als »eine Offenba-
rung« bezeichneten >Entdeckung der Religion< zusammenhingen. Im Jahr 1907 hatte
Durkheim notiert, er habe im Jahr 1895 »zum ersten Mal einen Weg [gefunden], das Stu-
dium der Religion soziologisch anzugehen. Dies ist eine Offenbarung fiir mich geweseng;
und sie beruhe »vollstindig auf den von mir unternommenen religionsgeschichtlichen
Studien und vor allem auf der Lektiire der Arbeiten von Robertson Smith und seiner
Schule« (Durkheim 19951, 241). Durkheim hat nach 1893 auch die Rede vom conscience
collective aufgegeben. Dafiir interessiert er sich nun — im Rahmen einer veritablen Um-
stellung von einem zunéchst rein sozialstrukturellen zu einem nun deutlich stérker sozial-
kulturell verfassten Zugang zum Phdnomen sozialer Ordnung — nachdriicklich fiir Rituale
und Praktiken, fiir konkrete Kollektivgefiihle und Kollektivvorstellungen und spricht in
diesem Zusammenhang von représentations collectives (vgl. dazu u.a. Konig 2013, 245-
248). Und dies sollte seine Stellungnahme zur Dreyfus-Affire mit ihrer politisch-

moralischen Aufladung des modernen »Kults des Individuums< zum moglichen Kandida-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SozIoLoGiE | 131

Dennoch hat Durkheim seine Hoffnungen auf den allméhlichen Siegeszug einer
im Kern noch vorindustriell anmutenden Arbeitsgesellschaft auf berufsethischer
Grundlage nicht in Frage gestellt, obwohl er die durch und durch postliberalen Ver-
héltnisse der groen Fabrikgesellschaften, »die groBe Industrie« (Durkheim 1988,
439), durchaus im Blick hatte. So wird in der Literatur denn auch immer wieder —
mit einem erheblichen Erstaunen — darauf hingewiesen, dass Durkheim das Phéno-
men der Arbeitsteilung durchgehend auf die berufliche Spezialisierung engfiihrt
und die arbeitsteiligen Prozesse der auf der Trennung von Kapital und Arbeit beru-
henden und wesentlich {iber den Geld-Mechanismus gesteuerten Klassengesell-
schaften nahezu vollstdndig ignoriert, jedenfalls nicht zum Ausgangspunkt seiner
Theoriebildung erhebt. Statt also die industriegesellschaftlichen Verhéltnisse seiner
Zeit in den Blick zu nehmen, orientiert er sich, wie Dietrich Riischemeyer treffend
anmerkt, politisch und programmatisch an der »Vision einer biirgerlichen Idealge-
sellschaft, die auf Chancengleichheit und Meritokratie, Abwesenheit von Zwang,
beruflichen Zusammenschliissen sowie auf die Verwirklichung individueller Anla-
gen, dem individualistischen Personlichkeitsideal und gerechten Regelungen von
Zusammenarbeit und Austausch aufgebaut ist«*’.

War Durkheim im Arbeitsteilungsbuch noch der Meinung, das Ideal einer meri-
tokratischen Arbeits- und Berufsgesellschaft werde sich mit der Zeit von selbst
durchsetzen, so sollte er nur wenig spiter mit grofem Elan nach Projekten einer
planvoll intervenierenden Politik des Staates zur Forderung einer solchen berufs-
ethischen Gesellschaftskonzeption Ausschau halten. Und dies wird schon im ge-
meinsam mit seinem Neffen Marcel Mauss verfassten Selbstmordbuch aus dem
Jahr 1897 uniibersehbar.*

Durkheim, der in dieser empirischen Studie nach den Ursachen fiir »das anor-
male Anwachsen der Selbstmordzahlen und das allgemeine Elend in unseren der-
zeitigen Gesellschaften« (Durkheim 1983, 466) fragt, beklagt hier noch deutlich
stirker als im Arbeitsteilungsbuch den Zustand zunehmender Anomie »in der Welt
des Handels und der Industrie« (ebd., 290), der von einem »alarmierenden Zustand
unserer Moral« (ebd., 460) zeuge. Wihrend frither noch die christliche Religion, die
Zunft- und Handwerksordnungen des Mittelalters oder das kraftvolle Wirken einer
autoritdren Regierung fiir MaBigung und Ausgleich hitte sorgen konnen, sei die

ten einer neuartigen Integrationsreligion der Moderne (1986) ebenso priagen wie sein gro-
Bes religionssoziologisches Spétwerk aus dem Jahr 1912: Emile Durkheim, Die elementa-
ren Formen des religiosen Lebens (1912), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1981 [im Folgenden:
Durkheim 1981a].

41 Dietrich Riischemeyer, Sollen wir heute noch Durkheim lesen?, in: Soziologische Revue
4 (1981), 237-242, 241.

42 Emile Durkheim, Der Selbstmord (1897), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983 [im Folgenden:
Durkheim 1983].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Anomie mittlerweile »zum Dauerzustand und sozusagen normal geworden. Von
oben bis unten in der Stufenleiter ist die Begehrlichkeit entfacht, ohne da3 man
weil}, wo sie zur Ruhe kommen soll.« (ebd., 292f.) Dies macht flir Durkheim — ganz
im Einklang mit den Krisendiagnosen konservativer Kultur- und Gesellschaftskritik
— den eigentlichen Charakter der »tiefen Verwirrung« aus, »an der die zivilisierten
Gesellschaften leiden« (ebd., 466). In diesem Zusammenhang ist von sich allméh-
lich entwickelnden Gleichgewichtsprozessen 0.4. keine Rede mehr. Stattdessen be-
tont Durkheim nun die Notwendigkeit einer starken moralischen Kraftquelle, der
sich der Einzelne ein- und unterordnen miisse, wenn man die Selbstmordneigung so
vieler Menschen dauerhaft iberwinden wolle, denn »der Mensch unterwirft sich
Schicksalsschlidgen viel leichter, wenn er in einer Gesellschaft lebt, die ihn in ge-
sunder Disziplin hélt« (ebd., 293).

Auf der Suche nach solchen Kraftquellen setzt Durkheim nun wieder auf kol-
lektive moralische Gefiihle und Empfindungen, auch wenn diese nicht mehr von der
Religion, vom Staat oder von den Familien ausgehen kénnten. Die Familie habe ih-
re frithere Bindungskraft 1dngst verloren. Und die Religionen kénnten Individuen
nur insoweit verpflichten, wie sie »den Menschen das Recht der Gedankenfreiheit«
entzichen; ein Ansinnen, das heute »gegen unsere liebsten Gefiihle« (ebd., 444)
versto3e. Aber auch der Staat stehe »dem Individuum zu fern« (ebd., 443), um die
notigen Verpflichtungs- und Zugehorigkeitsgefiihle hervorbringen zu konnen, denn
nur selten, etwa bei nationalen Krisen, komme es hier zu engen Bindungen und tief
empfundenen Gemeinschaftsgefiihlen. Auf die dringende Frage, welche Instanz
heute noch in der Lage sein kénne, »den Menschen immer wieder zu diesem heil-
samen Gefiihl der Solidaritdt zuriickzurufen« (ebd.), siecht Durkheim deshalb nur ei-
ne Antwort: die Berufsgruppe. Nur ihr sei zuzutrauen, die berufsspezifisch geglie-
derten Individuen sozial hinreichend fest und dauerhaft zu integrieren.*

Korporationen als Kraftquellen des Moralischen jenseits von Markt und Staat

Durkheim nimmt hier also das im Arbeitsteilungsbuch nur am Rande* angespro-
chene Thema der Korporationen wieder auf und duf3ert sich nun ausfiihrlich und af-

43 Vgl. dazu aus der diesbeziiglich spérlichen Sekundérliteratur Kurt Meier, Emile Durk-
heims Konzeption der Berufsgruppen. Eine Rekonstruktion und Diskussion ihrer Bedeu-
tung fiir die Neokorporatismus-Debatte, Berlin: Dunker & Humblot 1987.

44 Im Blick auf die fehlende »gute Harmonie der zusammenwirkenden Funktionen« (Durk-
heim 1988, 274) in der modernen Industriegesellschaft hatte Durkheim hier en passant an
die Zeit der alten Ziinfte erinnert und u.a. notiert: »Aber allein schon die Tatsache, daf}
die Gesellschaften eine derartige Institution jahrhundertelang benétigten, beweist, dal3 es

wenig wahrscheinlich ist, daB sie sie plotzlich aufgeben konnten.« (ebd., 275)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SozIoLoGIE | 133

firmativ zu den Moglichkeiten einer berufsstdndisch-korporatistischen Reorganisa-
tion der Gesellschaft (vgl. Fournier 2013, 353-358); eine Reformidee, die ihm
schon lange am Herzen lag und bereits in seiner Schéffle-Rezension aus dem Jahr
1885 deutlich zur Sprache kam, denn schon dort hatte er eine »Wiederherstellung
der Korperschaften« im Sinne eines Dritten Weges zwischen »Individualismus«
und »despotischem Sozialismus« gefordert. Diese seien ndmlich

»die beiden Abgriinde, zwischen denen die zivilisierten Nationen heute hin und her zu
schwanken scheinen. Um dieser Gefahr zu entgehen, die uns in néchster Zeit bedroht und die
Staatsménner zu beunruhigen beginnt, gibt es nur ein Mittel, und das besteht in einer Wieder-
herstellung der Korperschaften. Natiirlich kann es nicht darum gehen, sie in der Form wieder-
zubeleben, in der sie im Mittelalter einmal existiert haben. Aber es ist nicht unmdéglich, fiir sie
eine neue Struktur zu finden, die weniger eng und unbeweglich und dem mobilen Leben von

heute und der extremen Arbeitsteilung besser angepalit ist.« (Durkheim 1995¢, 208f.)

Damit tritt Durkheim nun nicht als distanzierter sozialwissenschaftlicher Beobach-
ter, sondern als engagierter Sozialreformer auf den Plan, denn er présentiert nun
konkrete Vorschlédge fiir ein vom Staat ins Werk zu setzendes Projekt korporatisti-
scher Gesellschaftsreform. Berufsgruppen und Berufsverbidnde kdnnten und miiss-
ten heute, so sein nachdriickliches Plddoyer, »zu einem genau bestimmten und
anerkannten Ort des 6ffentlichen Lebens« (Durkheim 1983, 450) werden und jen-
seits von Markt und Staat politische Aufgaben {ibernehmen, fiir die sie in besonde-
rer Weise geeignet seien. Nur dadurch werde es moglich, aus dem »ewigen Hin und
Her« zwischen dirigistischer Obrigkeit und ungeziigelter Marktwirtschaft, zwischen
der »autoritiren Regelung, die ihr UbermaB an Starrheit ohnméichtig macht«, und
der »Anarchie« der ungeregelten Bezichungen des bisherigen Wirtschaftslebens he-
rauszufinden (ebd., 451).

Alle bisherigen Bemiihungen, »in der Frage der Arbeitszeit, der Hygiene, der
Lohne, der Arbeiterwohlfahrt oder der sozialen Fiirsorge« Fortschritte zu machen,
hétten ndmlich immer wieder deutlich gemacht, dass sie »in der Praxis undurch-
fiihrbar sind, weil ihnen jede Flexibilitdt mangelt« (ebd.). Deshalb nimmt Durkheim
einen dritten Weg jenseits von obrigkeitlichem Etatismus und marktwirtschaftlicher
Selbststeuerung in den Blick, auf dem neu zu griindende berufliche Fachverbédnde
»auerhalb der Staatsmaschinerie, aber unter ihrer Kontrolle« ein neuartiges »Sys-
tem von Kollektivinstanzen« schaffen konnen und sollen (ebd.). Diesen Verbanden
sollte »die Verwaltung der Sozialversicherung, der Unterstiitzungskassen, der Al-
tersversorgung zufallen, deren Notwendigkeit von so vielen guten Kdpfen eingese-
hen wird, und die man aus guten Griinden nicht den schon so méachtigen und so un-
geschickten Hénden des Staates anvertrauen mochte« (ebd., 451f.). Sie sollten sich
zudem um »die Regelung der Konflikte« kiimmern, »die sich laufend innerhalb der

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

verschiedenen Zweige desselben Berufszweiges ergeben«. Und nicht zuletzt sollten
sie auch fiir »die Festlegung der Rahmentarife« verantwortlich sein (ebd., 452).

Die neu zu griindenden beruflichen Kollektivinstanzen konnten, so Durkheims
Hoffnung, »das moralische Klima in der beruflichen Lebenssphire, das heute so
frostig und fremd auf die Mitglieder wirkt«, grundlegend verédndern und ein »bisher
fast unbekanntes Gefiihl der Solidaritdt« erwachsen lassen (ebd.). Denn die Berufs-
gruppe »steht hoch genug iiber dem einzelnen, um seine Begehrlichkeit ziigeln zu
konnen; aber sie lebt dessen Leben zu sehr mit, um nicht an seinen Noten teil zu
haben« (ebd., 456). Deshalb habe gerade sie gegeniiber ihren Mitgliedern »die noti-
ge Autoritét, von ihnen Opfer und unumgéngliche Zugestdndnisse zu verlangen und
ihnen Vorschriften zu machen« (ebd., 455). Und wenn aus den verschiedenen
Fachverbénden dann ein gemeinsames Verbdnde-System auf nationaler Ebene er-
wichst, dann konnte sich auch in der Gesellschaft insgesamt ein deutlich spiirbares
Gefiihl der gemeinsamen Solidaritét entwickeln. Dabei zielt Durkheim nicht nur auf
das wirtschaftlich-soziale Leben, sondern auch auf die politische Ordnung der Re-
publik. Denn er plddiert in diesem Zusammenhang dafiir, »die Gesamtheit der
Wahlberechtigten nicht nach territorialen Gesichtspunkten aufzugliedern, sondern
nach Berufsverbanden«; nur so seien die Gesellschaftsmitglieder nicht lediglich
»eine Ansammlung von Individuen, die am Wahltag zusammenkommen, ohne daf}
es zwischen ihnen etwas Gemeinsames gibt« (ebd., 465). Vor diesem Hintergrund
sei dringend zu kldren, »wie im einzelnen die berufliche Organisation beschaffen
sein muf3, die wir brauchen«, weshalb eine »Studie iiber das Berufsverbandswesen
und die Gesetze seiner Entwicklung« (ebd., 466) notwendig sei, wie Durkheim am
Ende des Selbstmordbuches nachdriicklich betont. Und wihrend er in seinen bishe-
rigen Schriften dem Staat nur denkbar wenig Gestaltungskompetenz zugesprochen
hatte, so erklért er nun energisch: »Tatséchlich sind heute die europdischen Gesell-
schaften vor die Alternative gestellt, entweder das Berufsleben ohne Regelung zu
lassen, oder es mit Hilfe des Staates zu reglementieren, denn es gibt kein anderes
bestehendes Organ, das diese Mittlerrolle spielen kdnnte.« (ebd., 450f.)

Mit diesen Vorstellungen zu einer korporatistischen Sozialreform hat Durkheim
einen erheblichen Umbruch im theoretischen Selbstverstindnis und in der politisch-
praktischen Ausrichtung seiner Moralsoziologie vollzogen, der in der breiten Durk-
heim-Literatur jedoch kaum systematisch aufgegriffen wird.* Die gesuchte neue

45 Symptomatisch dafiir ist der lakonische Kommentar von René Konig: »Aber die Gefahr
des »Korporativismus« lauert natiirlich in der vorgeschlagenen Antwort, wie von zahllo-
sen Seiten hervorgehoben worden ist, so dal man sagen muf, dafl die Antwort grundsétz-
lich in Zweifel gezogen werden muf3 bei ebenso grundsitzlicher Aufrechterhaltung der
Frage.« (Konig 2013, 233) Auch die jiingeren Arbeiten zu Durkheim blenden dieses Mo-
tiv regelmaBig aus. Fournier 2013, 7 betont allerdings mit Recht: »The >corporatism¢ he

defended was not, it has to be pointed out, incompatible with republican and democratic

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 135

Solidaritdt der arbeitsteilig ausdifferenzierten Industriegesellschaft erwichst fiir ihn
nun nicht mehr von allein aus dem Humus gesellschaftlicher Selbstorganisation,
sondern bedarf einer planvoll zu organisierenden, systematisch angelegten und
langfristig durchgehaltenen Wirtschafts- und Sozialpolitik. Damit ist Durkheim
nicht nur auf dem Boden einer republikanischen Politik angekommen, die dem
Staat ganz selbstverstindlich eine hohe Gestaltungskompetenz zuspricht, auch
wenn dies rechtshistorisch und moralsoziologisch nicht wenig naiv sein diirfte; er
hat damit auch den Gestus reiner Wissenschaftlichkeit, die akademisch-kiihle Dis-
tanz zu den Leidenschaften und Aufregungen staatlicher Politik zumindest partiell
aufgegeben und sich auf die Seite konkreter wirtschafts- und sozialpolitischer Ge-
sellschaftsgestaltung geschlagen, auch wenn er sich weiterhin vor allem als be-
obachtender Wissenschaftler des Sozialen verstand und sich gegeniiber eigener po-
litischer Aktivitdt und parteipolitischen Festlegungen aller Art zeitlebens sperrig
und abweisend verhielt.*

traditions.« Eine breite produktive Aufnahme und systematische Weiterentwicklung hat
dieses zentrale reformpolitische Theoriemotiv in der Durkheim-Rezeption bis heute je-
denfalls nicht gefunden.

46 Fournier notiert zutreffend: »He was politically active on only two occasions: during the
Dreyfus affair and during the First World War.« (Fournier 2013, 5) Wéhrend der Drey-
fus-Affare engagierte sich Durkheim u.a. als erster Sekretér in der Sektion Bordeaux der
zur Unterstiitzung Dreyfus’ gegriindeten Ligue des droits de I’homme (vgl. ebd., 287-
302). Im Kontext des Ersten Weltkrieges verdffentlichte er eine Schrift gegen den
skrankhaften Charakter« einer spezifisch deutschen, zwischen Obrigkeitsstaatlichkeit und
Militarismus changierenden Mentalitét, die sich vor allem gegen Heinrich von Treitschke
richtet und zugleich auch in deutscher Ubersetzung erschien: Emile Durkheim, >Deutsch-
land iiber alles<. Die deutsche Gesinnung und der Krieg, in: Schultheis/Gipper 1995, 245-
290. Zudem erschien 1915 eine 65-seitige Schrift zur Kriegsschuldfrage: Qui a voulu la
guerre? Les origines de la guerre d’apres les documents diplomatiques, Paris: Alcan.
Konig notiert zu Durkheims Engagement wihrend dieses Krieges: »Man konnte seine
Aktivitit in zahllosen Komitees am besten als »geistige Landesverteidigung< bezeichnen,
die vielleicht auch durch den Umstand intensiviert wurde, da3 man ihn gelegentlich
deutscher Abstammung verdichtigte. Seine Uberaktivitit verbunden mit dem Schmerz
iiber den Tod seines Sohnes André¢, der als Mitglied der alliierten Orientarmee in Saloniki
beim Riickzug aus Serbien erst vermifit, dann als gefallen (April 1916) gemeldet worden
war, wurde zur Ursache seines verfrithten Todes am 15. November 1917.« (Konig 2013,
223; Herv. 1.0.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Korporative Sozialreform und berufsstindischer Sozialismus

Die am Ende des Selbstmordbuches angekiindigte »>Studie iiber das Berufsver-
bandswesenc ist allerdings nie erschienen. Im Vorwort zur zweiten Auflage der
Division du travail social, die im Jahr 1902 erschien, kommt Durkheim jedoch noch
einmal explizit auf dieses Publikationsprojekt zu sprechen, das sich wegen anderer
Verpflichtungen nicht habe realisieren lassen.”” Dafiir liefert er in seinem neuen
Vorwort nun einen Uberblick zur historischen Entwicklung der Korporationen vom
alten Rom iiber das europdische Mittelalter bis zur Franzdsischen Revolution, in de-
ren Folge sie in dem Mafle, wie »die grofe Industrie entstand« (Durkheim 1988a,
64), zu Recht in Misskredit geraten seien. Die darauf folgenden Erfahrungen »eines
Jahrhunderts unfruchtbaren Herumtastens und Experimentierens« (ebd., 66) hitten
jedoch deutlich gemacht, wie dringlich heute eine »Wiederbelebung der Korpora-
tion« (ebd., 47) in einem neuen Gewande sei.” Denn da heute »die ganze Sphire
des kollektiven Lebens zum groflen Teil der zligelnden Wirkung einer Regel entzo-
gen« (ebd., 42) sei, herrsche hier schlicht »das Recht des Stirkeren, und der latente
oder offene Kriegszustand ist notwendigerweise chronisch« (ebd., 43) und »eine
Quelle allgemeiner Demoralisierung« (ebd., 44).

En passant nimmt Durkheim an dieser Stelle auch eine deutliche Korrektur sei-
ner friiheren Uberlegungen zur solidarité organique vor. Ohne diesen Begriff noch
zu erwihnen, distanziert er sich vom evolutionssoziologischen Optimismus der Ar-
beitsteilungsstudie, der zufolge die Funktionen versuchen, »selbst einen Ausgleich
zu gewinnen und sich zu regulieren« (ebd., 45). Er rdumt nun explizit ein, diese Er-
klarung sei »unvollstindig. Denn wenn es auch wahr ist, da die sozialen Funktio-
nen spontan versuchen, sich einander anzupassen, vorausgesetzt, sie stehen in re-
gelmdBigen Beziehungen, so wird andrerseits diese Form der Anpassung nur dann
zu einer Verhaltensregel, wenn eine Gruppe sie mit ihrer Autoritit sanktioniert.«
(ebd.) Da es zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern aber »keine gemeinsame
Organisation« gebe, in der sie »gemeinsam Regelungen ausarbeiten kénnten«, seien
bis auf weiteres lediglich auf ungleichen Machtverhéltnissen beruhende Vertrige
moglich, die fiir sich keine Gerechtigkeit beanspruchen kénnen, sondern immer nur
»einen faktischen Zustand« abbilden (ebd., 47). Abhilfe kdnne hier nur eine umfas-

47 Emile Durkheim, Vorwort zur zweiten Auflage. Einige Bemerkungen iiber die Berufs-
gruppen, in: Ders. 1988, 41-75 [im Folgenden: Durkheim 1988a].

48 Mit der Loi d’Allarde vom Mérz 1791 hatte die Nationalversammlung die Aufthebung der
Ziinfte, Innungen und Gilden beschlossen. Die Loi Le Chapelier vom Juni 1791 verbot
dariiber hinaus »den Meistern, Gesellen und Arbeitern, sich in Biinden zu vereinen« und
untersagte »Versammlungen, die auf die Festsetzung von Lohnen zielten« (Bernd Je-
schonnek, Revolution in Frankreich: 1789-1799. Ein Lexikon, Kdln: Pahl-Rugenstein
1989, 149).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN SOZIOLOGIE | 137

sende korporatistische Umgestaltung der Gesellschaft bieten; und da der Markt zu-
nehmend »national und international geworden ist«, miisste auch die Korporation
»dieselbe Ausdehnung annehmen« (ebd., 66), auch wenn eine internationale be-
rufsverbandliche Organisation »beim augenblicklichen Stand des européischen
Rechts nur aus freien Abmachungen zwischen den nationalen Korporationen ent-
stehen« (ebd.; Anm. 33) konne. Die nationalen Korporationen miissten sich aus ge-
wihlten Vertretern von Arbeitgebern und Arbeitnehmern zusammensetzen, die sich
dann »beide in den Direktionsriten der Korporation begegnen«, auch wenn sie in-
nerhalb der Korporation »unterschiedliche und unabhingige Gruppen bilden, denn
ihre Interessen stehen sich zu oft rivalisierend und feindlich gegeniiber« (ebd., 67;
Anm. 34). In dem Malle aber, wie die Korporation in der berufsspezifisch organi-
sierten Gesellschaft »einen immer zentraleren und iiberragenderen Platz einnehmen
wird«, werde sich, so Durkheims Hoffnung, auch die franzdsische Nation in Zu-
kunft politisch nicht mehr als ein »Aggregat von aneinandergefiigten ortlichen Dis-
trikten«, sondern als »ein umfassendes System nationaler Korporationen« entwer-
fen, in dem die Wahlen zu den demokratischen Représentationsorganen nach Pro-
fessionen und nicht mehr »nach ortlichen Wahlkreisen« erfolgen (ebd., 70).

Die »korporative Reform« (ebd., 73) der Gesellschaft miisse zudem, wie Durk-
heim am Ende dieses Vorworts betont, von einer staatlichen Politik sozialer Ge-
rechtigkeit begleitet werden, denn die »Grundbedingung der idealen Gerechtigkeit«
bestehe in der heutigen Gesellschaft darin, »daB8 die Menschen in vollkommener
okonomischer Gleichheit ins Leben treten, d.h. dal3 der Reichtum vollkommen auf-
gehort habe, erblich zu sein« (ebd.). Durkheim schlédgt deshalb — deutlich anders als
im Arbeitsteilungsbuch, in dem das Problem der Reichtumsvererbung nur am Ran-
de angesprochen wurde — vor, die bisherigen Gepflogenheiten der gesellschaftli-
chen Vermogensweitergabe von den Familien abzukoppeln und auf die Korporatio-
nen zu iibertragen:

»Um zu verhindern, daf die Nutzung der Giiter periodisch unterbrochen wird, gibt es nur ein
Mittel, ndmlich daf eine Gruppe, die genau so ewig ist wie die Familie, jene Dinge entweder
selbst besitzt und bewirtschaftet oder sie bei jedem Todesfall zuriickerhdlt, um sie sodann

irgendeinem anderen individuellen Besitzer zu tiberlassen, der sie verwertet.« (ebd., 74)

Der Staat als Freikdufer des Individuums

Auch in seiner zwischen 1896 und 1915 héufig gehaltenen und mehrfach iiberarbei-
teten Vorlesung zur Physik der Sitten und des Rechts® kommt Durkheim immer

49 Emile Durkheim, Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Mo-
ral, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991 [im Folgenden: Durkheim 1991].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

wieder auf die Fragen der Berufsverbénde und der Berufsmoral, des Staates und der
Demokratie und nicht zuletzt auch des Eigentums- und Erbschaftsrechts zu spre-
chen. So verlangt er hier die » Aufhebung des Intestaterbes und insbesondere der
gesetzlichen Erbfolge« (Durkheim 1991, 298) und wirft dartiber hinaus die Frage
auf, ob »letztlich nicht auch die auf Verdienst beruhenden Ungleichheiten zufalls-
bedingt« seien und »gleichfalls auf Geburt« beruhten:

»Wir halten es nicht fiir gerecht, dal ein Mensch gesellschaftlich besser behandelt wird, weil
er das Kind reicher Eltern ist und in guten Verhiltnissen aufwachsen durfte. Aber ist es ge-
rechter, wenn ein Mensch gesellschaftlich besser behandelt wird, weil er von einem intelli-
genteren Vater abstammt und unter giinstigeren geistigen Bedingungen aufgewachsen ist?
Und genau hier beginnt der Bereich der Barmherzigkeit. Zur Barmherzigkeit wird das Gefiihl
mitmenschlicher Sympathie dann, wenn es sich auch von diesen letzten Moglichkeiten der
Ungleichheit freimacht, wenn es auch diese letzte Form der Erbiibertragung, der Ubertragung
psychischer Faktoren ndmlich, nicht mehr als Verdienst anrechnet. Hier erreicht die Gerech-
tigkeit ihren Gipfel. Die Gesellschaft gelangt zur vollstdndigen Vorherrschaft iiber die Natur,
schreibt ihr das Gesetz vor, setzt diese moralische Gleichheit an die Stelle der physischen

Ungleichheit, die den Dingen unweigerlich eigen ist.« (ebd., 303)

Zudem betont Durkheim nun stiarker als in seinen fritheren Schriften die Bedeutung
des Staates fiir die Sicherung der Freiheit und Gleichheit der Individuen. Der mo-
derne Respekt vor dem Individuum und seinen Rechten kdnne sich ndmlich nicht
ohne den Staat oder gar gegen ihn entfalten. Vielmehr gelte: »Je stirker der Staat,
desto groBer die Achtung vor dem Individuum.« (ebd., 85) Denn erst der Staat brin-
ge »diese Rechte hervor, organisiert und verwirklicht sie« (ebd., 89); und zwar auch
und gerade gegeniiber den sogenannten Sekundirgruppen, zu denen Durkheim hier
explizit auch die Berufsverbinde zdhlt. Diese konnten den Einzelnen nédmlich leicht
»einengen und sich seiner bemichtigen«, sodass es um der Freiheit willen unver-
zichtbar sei, »daf3 iiber all diesen Méchten lokaler, familialer, kurz: sekundérer Art
eine allgemeine Macht steht, die allen ihr Gesetz aufzwingt [...]« (ebd., 92). Des-
halb konne sich der Staat »nicht auf die Rolle eines obersten Schiedsrichters, auf
die Verwaltung einer blo negativen Gerechtigkeit beschrinken, wie es der utilita-
ristische oder der Kantische Individualismus behaupten« (ebd., 96). Vielmehr habe
er, wie Durkheim hier mit einer zuvor unbekannten etatistischen Option notiert,
»die Gemeinschaftsmaschinerie so zu steuern, daf3 sie den einzelnen moglichst we-
nig belastet, und zugleich fiir einen friedlichen Austausch und den Wettbewerb aller
wohlgesonnenen Krifte im Blick auf ein Ideal zu sorgen, dem man friedlich und
gemeinschaftlich zustrebt« (ebd., 104).

Der Staat ist fiir den spdten Durkheim also weit davon entfernt, »das Indivi-
duum zu tyrannisieren; vielmehr ist er es, der das Individuum von der Gesellschaft
freikauft« (ebd., 101), denn bei ihm habe man es »mit einem wirklichen Reflexi-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIoLOGIE | 139

onsorgan zu tun«, das mit seinen Regulierungskompetenzen die »einzigen Instru-
mente« bereithalte, »die der Gemeinschaft zur Verfiigung stehen, wenn es darum
geht, unbedachtes, automatisches und blindes Handeln zu vermeiden« (ebd., 116).
Deshalb sei eine am >6ffentlichen Vernunftgebrauch« orientierte demokratische Re-
publik auch diejenige Staatsform, »die unserer heutigen Auffassung vom Indivi-
duum am besten entspricht« (ebd., 130). Ein Volk sei ndmlich umso demokrati-
scher, »je groBer die Rolle des Ridsonnements, der Reflexion und des kritischen
Geistes in der Regelung seiner offentlichen Angelegenheiten ausféllt. Und umge-
kehrt ist es um so weniger demokratisch, je grofler das Gewicht des Unbewufiten,
der uneingestandenen Gewohnheiten, kurz: der jeder Uberpriifung entzogenen Vor-
urteile ist.« (ebd., 128)

Durkheim hat seine Vorstellungen zu einer berufsstindisch-korporatistischen
Reorganisation der Gesellschaft im Rahmen eines demokratisch-6ffentlichen Ré-
sonnements allerdings nicht weiter systematisch ausgearbeitet. Insbesondere in sei-
ner groflen Studie zu den Elementaren Formen des religiosen Lebens (1912) spielen
diese Theoriemotive keine Rolle mehr, ebenso wie die seit dem Arbeitsteilungsbuch
aufgegebenen evolutionssoziologischen Hoffnungen auf eine spontan entstehende
organische Solidaritét. Stattdessen setzt er nun — in Weiterfithrung der seit seiner
sreligidsen Offenbarung¢ von 1895 entwickelten Uberlegungen zur sozialintegrati-
ven Kraft religidser bzw. religioider Praktiken und Rituale™ — dezidiert auf die Re-
naissance eines in Form und Inhalt freilich grundlegend modifizierten religidosen
Kollektivbewusstseins, in dessen Zentrum erneut — wie in den vom ihm aufwendig

50 In diesem Sinne notiert Durkheim in seiner spéten, im Jahr 1913/14 gehaltenen Vorle-
sung liber Pragmatisme et Sociologie im Blick auf die soziale Macht kollektiver Vorstel-
lungen (représentations collectives), dass diese »einen von allen geteilten Gedanken aus-
driicken, und dies verleiht ihnen eine Kraft und eine Autoritét, die bewirken, dal3 sie sich
gebieterisch aufdrangen und der Kontrolle und dem Zweifel entzogen sind. So kommt es,
daf} in unseren Gesellschaften Formeln im Schwange sind, die wir nicht fiir religios hal-
ten, die sich dennoch wie Dogmen gerieren und nicht in Frage gestellt werden. Dazu ge-
horen etwa die Konzeptionen der Demokratie, des Fortschritts und des Klassenkampfes.
Wir sehen also, dafl das wissenschaftliche Denken nicht allein herrschen kann. Im sozia-
len Leben ist Platz fiir eine Form von Wahrheit (und dies wird auch in Zukunft so sein),
die zwar in recht profanem Gewande daherkommen mag, die aber trotz allem auf einer
mythologischen und religiésen Grundlage beruht.« (Emile Durkheim, Pragmatismus und
Soziologie, in: Ders., Schriften zur Soziologie der Erkenntnis, Frankfurt/M.: Suhrkamp
1987, 9-169, 149) Durkheim entwickelt in seiner Pragmatismus-Vorlesung insgesamt
eine hohe Sympathie fiir die nicht an Ideen, sondern an Handlungen ansetzenden nachme-
taphysischen Gehalte des pragmatistischen Denkens, aber auch eine erhebliche Skepsis
gegeniiber dessen vermeintlicher Néhe zu einem individualistischen Ultilitarismus; vgl.
ebd., 121-127.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

beschriebenen urspriinglichen Gesellschaften der Ureinwohner Australiens und
Nordamerikas — die gemeinsame kultische Erregung, die kollektive Efferveszenz,
stehen soll. Hatte Durkheim in seiner Arbeitsteilungsstudie noch notiert, dass »ein
Tag kommt, an dem unsere soziale und politische Organisation eine reine oder fast
reine professionelle Grundlage haben wird« (Durkheim 1988, 246), so setzt er seine
Hoffnungen im Jahr 1912 — in Erinnerung an die Feste und Zeremonien der Franzo-
sischen Revolution — auf die sozialen Binde- und Verpflichtungskrifte regelméafBi-
ger ritueller Praktiken und Zeremonien. Und er erklért in diesem Zusammenhang:

»Ein Tag wird kommen, an dem unsere Gesellschaften aufs neue Stunden der schopferischen
Erregung kennen werden, in deren Verlauf neue Ideen auftauchen und neue Formen erschei-
nen werden, die eine Zeitlang als Fiihrer der Menschheit dienen werden. Haben die Menschen
einmal diese Stunden erlebt, dann werden sie spontan das Bediirfnis fiihlen, sie von Zeit zu
Zeit in Gedanken wieder zu durchleben, d.h. die Erinnerung durch Feste zu festigen, die

deren Folgen regelmiBig beleben.« (Durkheim 1981a, 572)

Diese Fokussierung auf rituelle Praktiken und kollektive Efferveszenz sollte in der
Folgezeit die empirischen und theoretischen Forschungsbemiihungen der soge-
nannten Durkheim-Schule der Soziologie entscheidend priagen, wihrend die korpo-
ratistisch-berufsstindischen Vorstellungen eigentiimlich verblassten und — bei
Durkheim selbst wie bei seinen Schiilern — keine nennenswerte Rolle mehr spielten.
Dennoch wird man einen deutlich etatistisch aufgeladenen Korporations-Sozia-
lismus als das eigentliche politische Ideal Durkheims rekonstruieren kdnnen. Durk-
heim wird denn auch immer wieder eine deutliche Nihe zu sozialistischen Ideen,
aber auch eine erhebliche Distanz zum damaligen Sozialismus attestiert.”' So notiert
Marcel Mauss, der Neffe und engste Mitarbeiter Durkheims, im Riickblick treffend:

»Sein Leben lang widerstrebte es ihm, dem Sozialismus im eigentlichen Sinne anzuhéngen,
und zwar aufgrund bestimmter Merkmale seines Auftretens: sein gewalttatiger Charakter;
sein Klassencharakter, mehr oder weniger einzig proletarisch; und auch sein politisierender
Charakter (et aussi son caractere politique et méme politicien). Durkheim war ein profunder

Gegner jeglichen Krieges zwischen Klassen oder Nationen. Er wollte Verdnderungen nur zu-

51 Schon in seinem Bordelaiser Vorlesungszyklus zur Geschichte des Sozialismus aus dem
Jahr 1896/97, der sich mit Fourier und Proudhon, vor allem aber mit dem Saint-
Simonismus beschéftigte (und von Marcel Mauss posthum im Jahr 1928 veroffentlicht
wurde; eine deutsche Ubersetzung liegt bis heute nicht vor), hatte Durkheim in diesem
Sinne festgehalten:»Der Sozialismus ist keine Wissenschaft, auch keine Miniaturausgabe
der Soziologie; er ist ein Schrei des Schmerzes und manchmal auch der Wut, der von
Minnern ausgestoflen wird, die am intensivsten unser kollektives Unbehagen spiiren.«
(Durkheim 1928; in der Ubersetzung von Konig 2013, 264)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIOLOGIE | 141

gunsten der ganzen Gesellschaft und nicht fiir eine ihrer Fraktionen. Er betrachtete die politi-
schen Revolutionen und die parlamentarischen Entwicklungen als oberflachlich, kostspielig
und als eher theatralisch denn seriés. Er widerstand immer der Vorstellung, sich einer partei-
politischen Disziplin, erst recht international, zu unterwerfen. [...] Er blieb immer in der gol-
denen Mitte (dans un juste milieu); er ysympathisierte<, wie man heute sagt, mit den Sozialis-

ten, mit Jaurés, mit dem Sozialismus. Aber er gab sich ihm nie hin.« (Mauss 1928, VIIIf.)

Durkheims in diesem Sinne stets »unpolitisch¢ vertretenes politisches Ideal wird
man also auf den Begriff eines »geméBigten, reformerischen und nicht revolutioné-
ren, friedlichen und nicht gewaltsamen, kollektiven und nicht klassenbezogenen
Sozialismus« (Miiller 2002, 162) bringen konnen, dem es »auf der Grundlage eines
egalitiren Wohlfahrtsstaats, geregelter Okonomie und der Garantie individueller
Freiheit« darum geht, »die Dynamik kapitalistischer Produktivitit mit der Gerech-
tigkeit einer solidarischen Ordnung zu verkniipfen«.”

Die Uberforderung einer soziologisch-kalten Suche nach dem )lien social¢

Durkheims frithe Theoriekonzepte der solidarité méchanique und der solidarité or-
ganique gehoren heute zumindest in ideengeschichtlicher Hinsicht zum festen Ka-
non der soziologischen Lehrbuch-Literatur. Der Verweis auf Durkheim darf dem-
entsprechend nicht fehlen, wenn man sich in Soziologie oder Politikwissenschaft zu
den Fragen der Solidaritdt und des sozialen Zusammenhalts moderner Gesellschaf-
ten duflert, auch wenn diese Durkheim-Reminiszenzen nicht selten wie akademisch-
intellektuelle Pflichtiibungen anmuten. In der wissenschaftlichen Literatur zum So-
lidarititsthema gibt es denn auch, zumindest im deutschen Sprachraum,53 kaum
Studien, die Durkheim nicht nur pflichtgemél erwidhnen, sondern dessen frithe So-
lidaritatstheorie auch systematisch aufgreifen und weiterzufiihren versuchen. Auch
Durkheims Uberlegungen zu einer réforme corporative und den Entstehungs- und
Erfolgschancen einer postliberalen Moral auf berufsstdndisch-korporatistischer

52 Hans-Peter Miiller/Michael Schmid, Arbeitsteilung, Solidaritdt und Moral. Eine werkge-
schichtliche und systematische Einfiihrung in die »Arbeitsteilung« von Emile Durkheim,
in: Durkheim 1988, 481-521[im Folgenden: Miiller/Schmid 1988], 520.

53 Die franzosische Durkheim-Rezeption kann hier nicht in den Blick genommen werden.
Es ist aber daran zu erinnern, dass Hans-Peter Miiller noch vor wenigen Jahren notieren
konnte: »In Frankreich ist es stillschweigend iiblich, Durkheim nicht zu zitieren. [...]
Man mag Durkheim nicht in Frankreich, man hat ihn noch nie gemocht. Auguste Comtes
Denkmal thront vor der Sorbonne — und Durkheim? Bis heute hat man sich in Frankreich
nicht einmal dazu durchringen konnen, ihm eine historisch-kritische Gesamtausgabe an-
gedeihen zu lassen.« (Miiller 2002, 166)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Grundlage bleiben in der aktuellen Durkheim-Literatur so gut wie unbearbeitet.
Daran hat auch die veritable Durkheim-Renaissance der letzten Jahre wenig geén-
dert. Als mdglicher Inspirator einer demokratischen Theorie und Philosophie der
Solidaritat scheint Durkheim nicht wahrgenommen zu werden; und dies nicht ganz
zu Unrecht, war doch schon seinem Arbeitsteilungsbuch zu attestieren, dass die
These einer sich gleichsam von selbst einstellenden »organischen Solidaritét< »im
eigentlichen Kern soziologisch unglaubwiirdig und unhaltbar« (Tyrell 1985, 220)
ist, da Arbeitsteilung in industriellen Massengesellschaften nun einmal, knapp und
pragnant formuliert, »zwar durchweg Effizienz, aber keineswegs Solidaritdt for-
dert« (Miiller/Schmid 1988, 515).

Dabei stand die Frage nach der sozialintegrativen Kraft einer spezifisch postli-
beralen Moral der komplexen Gegenwartsgesellschaft, die ihre Mitglieder »zu glei-
cher Zeit personlicher und solidarischer<« macht, von Anfang an im Zentrum der
Forschungsbemithungen Emile Durkheims. Denn so sehr er sich als neutraler Sozi-
alwissenschaftler zu inszenieren versuchte, so sehr ging es ihm darum, das términer
la révolution-Problem zu 16sen, das die franzosische Republik noch immer schwer
belastete. Durkheims Soziologie wird man deshalb, ebenso wie diejenige Auguste
Comtes, als moderne Krisenwissenschaft verstehen miissen, die sich angesichts der
chronischen Instabilitdt der postrevolutiondren Verhéltnisse auf die Suche nach ei-
ner belastbaren sozialen Moral begibt, die sich jenseits der iiberlieferten Religion zu
etablieren hat — und sich angesichts der Komplexitit moderner Gesellschaften auch
nicht linger allein aus dem Wertearsenal einer auf den Uberzeugungen des politi-
schen Liberalismus, auf den Prinzipien von rechtlicher Freiheit und Gleichheit,
6konomischer Unabhéngigkeit und individuellen Vertragsschliissen beruhenden
»Solidaritét« liberaler Vergesellschaftung speisen kann.

Im Riickblick wird man allerdings konstatieren miissen, dass Durkheim zur in-
tellektuellen Uberwindung dieser Krisentrichtigkeit nur wenig beitragen konnte.
Dabei gehort die von ihm vermittelte Einsicht, dass sich der soziale Zusammenhalt
hocharbeitsteilig organisierter Gesellschaften in irgendeiner Weise zugleich sozial-
strukturell, d.h. >hinter dem Riicken< der Akteure, wie auch sozialkulturell, d.h. >mit
ihrem Willen und Bewusstseing, vollzichen muss, um dauerhaft erfolgreich zu sein,
zu seinen interessantesten Theorieanregungen. Vor diesem Hintergrund scheiterte
das Konzept der organischen Solidaritdt daran, dass der frithe Durkheim den ge-
suchten lien social konsequent organologisch, also ausschlieBlich in der >kalten<
Traditionslinie der Solidaritdtssemantik, fassen wollte, ohne zugleich zu fragen, wie
eine solche de facto-Solidaritit, die sich sozialstrukturell aus den zunehmenden
Verflechtungs- und Abhéngigkeitsverhéltnissen zwischen den Individuen entwi-
ckelt, auch bei diesen »ankommen¢, d.h. von ihnen reflektiert, bewusst nachvollzo-
gen und moralisch bejaht werden kann. Denn in einer subjektlos-anonymen Kon-
zeption sozialer Kohdsion werden sich starke Gefiihle und Empfindungen organi-
scher Solidaritdt »keineswegs naturwiichsig einstellen« (ebd., 514). Vielmehr

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE SOCIALE IN DER FRANZOSISCHEN S0zIOLOGIE | 143

spricht vieles dafiir, dass fiir den sozialen Zusammenhalt komplexer Gegenwartsge-
sellschaften faktisch so etwas wie eine >kybernetische Infrastruktur< ausreichen
konnte, die sich {iber die anonymen Steuerungsmedien von Geld und Macht organi-
siert und dabei auf eine alle Gesellschaftsmitglieder auch emotional an >ihre« Ge-
sellschaft bindende Kollektivmoral weitgehend verzichten kann und womdglich
auch verzichten muss.

In diesem Sinne besteht der spezifische Charme, aber auch das finale Scheitern
des Durkheimschen Versuchs einer postliberalen Solidaritétstheorie darin, die Di-
mensionen der sozialstrukturell-anonymen und der sozialkulturell-moralischen In-
tegration der Gesellschaft »ungeschieden zusammengeworfen« (Tyrell 1985, 209)
zu haben; und zwar in einer Weise, die die Frage einer von den Gesellschaftsmit-
gliedern emotional mitgetragenen >kollektiven Moral< der Solidaritit als solche gar
nicht erst in den Blick nehmen kann, obwohl sie genau diese fiir zentral und unver-
zichtbar hélt. Statt auf der Suche nach den auf bewusster Reflexion und willentli-
cher Zustimmung beruhenden sozialintegrativen Potenzialen der modernen Gesell-
schaft nun aber — mit dem spiten Durkheim — die Realititen der arbeitsgesellschaft-
lich induzierten de facto-Solidaritdt wieder aus den Augen zu verlieren und erneut
auf religiose oder religioide Integrationskrifte zu setzen, hitte man auch versuchen
konnen, diese Suche in einem neuen Anlauf erneut mit den Mitteln politischer Phi-
losophie und Theorie anzugehen. Zwar ist Comtes ideologiepolitisch exorbitant
liberzogener — und dabei hochgradig >unsoziologisch« angelegter — Versuch zur
Etablierung einer kiinstlich »von oben< verordneten und auf affektive Uberwilti-
gung und Unterwerfung zielenden Solidaritétsreligion unter den Bedingungen der
politischen Moderne dramatisch gescheitert; dennoch diirfte es in einer sdkularen
Republik durchaus aussichtsreich sein, das Entstehen eines hinreichend reififesten
sozialen Bandes nicht allein »soziologisch-kalt<, d.h. von sozialstrukturellen Ent-
wicklungsdynamiken >hinter dem Riicken der Akteure< zu erwarten. Dementspre-
chend wire zu fragen, ob es in diesem Zusammenhang nicht doch zielfithrender
wire, den lien social im Rahmen einer nun freilich soziologisch informierten Ge-
sellschaftstheorie erneut mit den Mitteln politischer Philosophie und Ethik zu kniip-
fen. Und genau dieses Anliegen steht im Zentrum der theoretischen Bemiihungen
der solidaristischen Bewegung, der es im Frankreich der Jahrhundertwende erstmals
gelang, unter der Flagge der Solidaritit republikanische Uberzeugungen egalitirer
Freiheit und Gleichheit mit Konzeptionen sozialer Gerechtigkeit und politischer
Wohlfahrtsstaatlichkeit zu verbinden und diese erfolgreich in die normativen
Selbstverstandigungsdebatten der Republik einzubringen.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://wwwInlbra.com/defagh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Solidarité de fait und solidarité devoir
im franzosischen Solidarismus

3.0 EINLEITUNG: REPUBLIKANISMUS OHNE THEORIE?

Mit dem Ende der friihsozialistischen Aufbriiche des Jahres 1848 sollte das Thema
der Solidaritit in der franzdsischen Offentlichkeit wieder in die Defensive geraten.
In den folgenden Jahrzehnten spielte es weder in der politischen Publizistik noch in
der universitdren Philosophie eine nennenswerte Rolle. Auguste Comtes Bemiihun-
gen um die Entfaltung einer soziologischen Solidaritétstheorie blieben hier weithin
resonanzlos. Und auch die kurzlebige Pariser Commune vom Frithjahr 1871, die
sich vor allem an den Ideen des mutuellisme Proudhons und dessen antietatistischen
Tendenzen orientierte, sollte daran nichts dndern. Denn insbesondere die franzosi-
schen Bauern und Kleineigentiimer fiirchteten zwar durchaus die restaurativen
Krifte der Monarchie, mindestens ebenso sehr aber die Gefahren einer sozialisti-
schen Revolution und eines vollstdndigen Umsturzes der bisherigen Eigentumsver-
héltnisse.

Vor diesem Hintergrund hat die ebenso schnelle wie blutige Niederschlagung
der Commune durch die Truppen Adolphe Thiers’, der nach der Niederlage bei Se-
dan im September 1870 zum ersten Préasidenten der Dritten Republik gewédhlt wor-
den war, das Ansehen der Republik in der Bevolkerung deutlich gestarkt, »in der
Folgezeit die erstaunlich schnelle Republikanisierung der Provinz erleichtert und
den Ubergang vieler Konservativer von der Monarchie zur Republik erméglicht«’.
Diese wurde nun »erstmals als moglicher Ordnungsfaktor gesehen«’, auch wenn die

1 Rudolf von Albertini, Frankreich: Die Dritte Republik bis zum Ende des Ersten Weltkrie-
ges (1870-1918), in: Handbuch der européischen Geschichte, Bd. 6, Stuttgart: Klett 1973,
231-268 [im Folgenden: von Albertini 1973], 235.

2 Charlotte Tacke, Von der Zweiten Republik bis zum Ersten Weltkrieg, in: Ernst Hinrichs
(Hg.), Kleine Geschichte Frankreichs, Stuttgart: Reclam 1994, 311-360 [im Folgenden:
Tacke 1994], 335.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Mehrheit im Parlament nach wie vor antirepublikanisch gesinnt war. Mit dem
Wahlsieg der geméBigten Republikaner von 1879 begann dann die Zeit der soge-
nannten >opportunistischen Republik¢ (1879-1899), bevor das Ende der Dreyfus-
Affire den Ubergang von der zwanzigjihrigen Herrschaft der geméBigten Republi-
kaner zur Herrschaft der kleinbiirgerlich-sozialreformerisch gepragten >Radikalso-
zialistens, die Zeit der >radikalen Republik< (1899-1914), einleiten sollte.

Die scharfe Absage an Monarchie und Katholizismus als den Kriften des an-
cien régime sowie das laizistisch angeschérfte Bekenntnis zu Fortschritt und Wis-
senschaft standen im Zentrum des republikanischen Selbstverstdndnisses und der
politischen Kdmpfe jener Zeit. Republikanismus war hier gleichbedeutend mit Anti-
klerikalismus und strenger Verpflichtung auf ein szientistisch-rationales Weltbild.
Auch die philosophische Suche nach den bisher fehlenden Quellen der politisch-
moralischen Stabilitdt der Republik stand dementsprechend in der Pflicht, sich nicht
spekulativ und metaphysisch, sondern strikt sozialwissenschaftlich auszuweisen.
»This trend, perhaps the major one in nineteenth-century French thought, led irre-
sistibly to the rise of social-scientific political thought.«’

Als zentrale wissenschaftliche Bezugsdisziplin hatte dabei insbesondere die
Biologie, die wie keine andere Disziplin die neuen Theorien der organischen und
sozialen Evolution, »the principal novelty of nineteenth-century thought«, zu inspi-
rieren vermochte, »a predominant influence on social scientific thought«; und dem-
entsprechend spielte in jener Zeit die bereits von den Biosoziologen der Jahrhun-
dertmitte betriebene Suche nach den »biological foundations of politics« eine fun-
damentale Rolle (Logue 1983, 96). Dabei war man sich allerdings bewusst, dass
man mit einer allein »wissenschaftlich¢, d.h. biologisch-soziologisch ansetzenden
Theorie des Politischen sehr schnell »to clearly antiliberal conclusions« kommen
wiirde (ebd.), sodass auch die rationalistisch-individualistischen Traditionen der
franzosischen Aufklarungsphilosophie zu beriicksichtigen seien, um der Dritten
Republik auf laizistisch-wissenschaftlicher Grundlage ein tragfdhiges Fundament in
Aussicht stellen zu kénnen. Was sozialphilosophisch auf der Agenda stand, war in
der Tat »to bring to birth the new social scientific liberalism« (ebd., 98).

Von besonderer Relevanz waren in dieser Zeit deshalb der an Kant und die Tra-
ditionen der Aufklarungsphilosophie angelehnte néo-criticisme des aus Montpellier
stammenden Philosophen Charles Renouvier zum einen und der philosophische Po-
sitivismus des Comte-Schiilers und Pariser Freimaurers Emile Littré zum anderen.’

3 William Logue, From Philosophy to Sociology. The Evolution of French Liberalism
1870-1914, DeKalb I1.: Northern Illinois University Press 1983 [im Folgenden: Logue
1983], 97.

4 Vgl. zu Renouvier u.a. John A. Scott, Republican Ideals and Liberal Traditions in France
1870-1914, New York: Columbia University Press 1951 [im Folgenden: Scott 1951], 52-
86; zu Littré ebd., 87-117. Zur geistigen Situation dieser Zeit insgesamt Laurent Dobu-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 147

In ihren ebenso einflussreichen wie polarisierenden Arbeiten artikuliert sich jene
grundsétzliche Spannung zwischen der philosophisch-abstrakten Freiheitstradition
der Aufkldrung und der neuen sozialwissenschaftlichen Freiheits- und Autonomie-
skepsis, deren Uberwindung Alfred Fouillée sein gleichermaBen >philosophisch¢
wie »soziologisch« ausgerichtetes Lebenswerk widmen sollte. Denn Fouillée war
ohne Frage »the man who most clearly grasped this necessity to bridge the gap
between the philosophical tradition and the scientific spirit of the age« (ebd., 131).

Fouillée gab damit das sozialphilosophische Thema vor, das fiir die Suche nach
dem politisch-moralischen Selbstverstdndnis einer sdkularen Republik im Verlauf
des 19. Jahrhunderts von schlechthin konstitutiver Bedeutung werden sollte; ein
Thema, an dem sich in der Zeit der >radikalen Republik< dann auch und vor allem
die Solidaristen abarbeiten sollten. Hier sind neben Fouillées Ansatz einer nach-
idealistischen Sozialphilosophie der Solidaritit (3.1) insbesondere die Anregungen
und Theoriebemiithungen von Charles Gide und Léon Bourgeois zu nennen. Gide
gab den solidaristischen Aufbriichen der Jahrhundertwende eine sozialokonomisch-
genossenschaftstheoretische Fassung und stellte der liberalen Schule der National-
o6konomie energisch eine postliberale école de la solidarité entgegen (3.2), wihrend
Bourgeois eine gleichermafien vertragstheoretisch-liberal wie solidaritéitstheore-
tisch-postliberal inspirierte politische Theorie der ungleich anfallenden dette sociale
und des riickwirkend abzuschlieBenden quasi-contrat d’association entwickelte, die
der franzosischen Republik erstmals die Moglichkeit erdffnete, sich nicht nur als 1i-
beraler Rechtsstaat, sondern auch als demokratischer Wohlfahrtsstaat zu entwerfen
(3.3).

In der Zeit der république radicale stand damit gewissermalien eine eigenstin-
dige sozialphilosophische Gesellschaftsdoktrin zur Verfiigung, die der franzosi-
schen Nation einen sozialreformerischen »Dritten Weg« jenseits des als ungeniigend
erkannten orthodoxen Wirtschaftsliberalismus und des als umstiirzlerisch gefiirchte-
ten marxistischen Sozialismus in Aussicht stellte. Auf diesen Entwurf verpflichtete
sich in besonderer Weise der 1901 »als biirgerlich linksdemokratische Partei« (Ta-
cke 1994, 343) gegriindete Parti radical et radical-socialiste, der schon 1902 iiber
200 Sitze im Abgeordnetenhaus erringen konnte, damit zur »dominant parliamen-
tary group« (Scott 1951, 157) avancierte und sich dabei vor allem auf das um die

zinskis, Defenders of Liberal Individualism, Republican Virtues, and Solidarity. The For-
gotten Intellectual Founding Fathers of the French Third Republic, in: European Journal
of Political Theory 7 (2008), 287-307 [im Folgenden: Dobuzinskis 2008], der sich vor al-
lem auf die 1870er Jahre konzentriert und neben Littré und Renouvier u.a. auch auf Al-
fred Fouillée zu sprechen kommt. Auch fiir Dobuzinskis geht es bei den Bemiihungen
dieser Theoretiker um »the creation of a new social science applicable to public policy,

um die »expression of the new liberal democratic credo« (ebd., 289 u. 290).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Jahrhundertwende noch zunehmende franzésische Kleinbiirgertum stiitzte.” Er stand
damit trotz seiner neuen Sensibilitét fiir die immer drdngenderen Probleme der >so-
zialen Frage< und der in jeder Hinsicht ungesicherten Lebensverhiltnisse der Arbei-
terschaft noch immer in der sozio6konomischen Kontinuitét der frithen Dritten Re-
publik, die sich seit den 1870er Jahren als politisches Projekt der classes moyennes
etabliert hatte und dazu neigte, einzig »in der kleinbiirgerlichen Lebensform den
Ausdruck einer spezifisch franzdsischen, demokratisch-humanitaren Haltung zu se-
hen« (von Albertini 1973, 252).

Diese Orientierung der franzosischen Radikalsozialisten und ihrer Sozialpolitik
an den Mittelschichten diirfte — neben der Tatsache, dass sich die Industrialisie-
rungsprozesse in Frankreich wesentlich langsamer vollzogen als etwa in England
und Deutschland — entscheidend dazu beigetragen haben, dass es in Frankreich
»erst relativ spit und in begrenztem Umfang« (Tacke 1994, 354) zu sozialpoliti-
schen Maflnahmen und zur Formierung eines état providence gekommen ist, wobei
die Dritte Republik auch hier »den Prinzipien der staatlichen Zuriickhaltung gegen-
iiber Privatinteressen und der 6ffentlichen Sparsamkeit so stark verpflichtet [blieb],
dass fiir staatliche Sozialversicherungen gegen Altersarmut und Krankheit in der
Art des deutschen Nachbarn sehr wenig Interesse bestand«’. So blieb die franzosi-
sche Dritte Republik »in ihrer Sozialgesetzgebung hinter dem kaiserlichen Deutsch-
land und dem England Lloyd Georges’« (von Albertini 1973, 254) deutlich zuriick;
und auch die bemerkenswerten rechts- und sozialphilosophischen Aufbriiche des
franzosischen solidarisme der Jahrhundertwende sollten daran nichts dndern, son-
dern tliberraschend schnell wieder in Vergessenheit geraten.

5 Im Frankreich der Jahrhundertwende konnte man »von einer Arbeiterklasse als einer sta-
bilen und homogenen Gruppe« (Tacke 1994, 352) noch kaum sprechen. Vielmehr »stieg
die Zahl der Biiro- und Handelsangestellten, die fiir 1881 bereits auf etwa 800.000 Perso-
nen geschitzt werden konnen. Daneben behaupteten sich etwa drei Millionen Kleinhdnd-
ler und Handwerker, die zwar iiber ein sehr geringes Einkommen verfiigten, aber durch
den Stolz auf ihre Unabhingigkeit deutlich von der Arbeiterschaft getrennt waren.« (ebd.,
355)

6  Hartmut Kaelble, Nachbarn am Rhein. Entfremdung und Anndherung der franzdsischen
und deutschen Gesellschaft seit 1880, Miinchen: Beck 1991, 98.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 149

3.1 EINE REPUBLIKANISCHE SOZIALPHILOSOPHIE
DER SOLIDARITAT: ALFRED FOUILLEE

Der driangenden Frage der Dritten Republik, ob und wie sich eine sozialphilosophi-
sche Perspektive entwickeln ldsst, die eine produktive »Versdhnung« zwischen der
philosophisch-kritizistischen und der naturalistisch-szientistischen Tradition des po-
litischen Denkens in Aussicht stellen kann, sollte ein Autor sein Lebenswerk wid-
men, dessen Bedeutung fiir die philosophischen Selbstverstindigungsdebatten des
franzosischen Republikanismus im spéten 19. Jahrhundert im Allgemeinen und fiir
den spiteren Siegeszug der solidaristischen Bewegung im Besonderen kaum iiber-
schitzt werden kann: Alfred Fouillée (1838-1912). Auch wenn es angesichts der
Vielschichtigkeit solidaristischer Ideen und Motive im Frankreich des spéten 19.
Jahrhunderts etwas vereinfachend sein diirfte, ihn schlicht zum »founder of French
solidarist philosophy« (Scott 1951, 159)l bzw. zum »eigentliche[n] Begriinder des
Solidarismus«’ zu erkldren,’ so kann Fouillée ohne Frage als der wichtigste sozial-
philosophische Vorldufer und Inspirator dieser Bewegung gelten, obwohl er selbst
an den vor allem im Paris der Jahrhundertwende stattfindenden Debatten, Kongres-
sen und Konsultationen ihrer Hauptakteure nie direkt beteiligt war.

Auch wenn Fouillée von daher nicht unmittelbar zur solidaristischen Bewegung
der Jahrhundertwende gerechnet werden kann, ldsst sich zumindest im Riickblick
sagen, dass die Theoriegeschichte des franzosischen Solidarismus nicht erst in den
1890er Jahren, mit Autoren wie Charles Gide und Léon Bourgeois, sondern schon

1 Jack Ernest S. Hayward, Solidarity and the Reformist Sociology of Alfred Fouillée, in:
The American Journal of Economics and Sociology 22 (1963), 205-222 u. 303-312 [im
Folgenden: Hayward 1963], 206 bezeichnet diese Einschidtzung zu Recht als eine »gross
oversimplification«. Dobuzinskis 2008, 299 lésst die Frage offen: »Wether he was in fact
»the founder of French solidarist philosophy«< remains an open question, but it is certain
that he helped to move the debate forward by firmly linking the future of sociological
research to the concept of solidarity.«

2 So etwa Dieter Grimm, Solidaritdt als Rechtsprinzip. Die Rechts- und Staatslehre Léon
Duguits in ihrer Zeit, Frankfurt/M.: Athendum 1973, 38. Grimm widmet der Sozialphilo-
sophie Fouillées hier allerdings nur einen knappen Absatz.

3 Hier wire etwa auch die im Jahr 1880 — und damit zeitgleich mit Fouillées fiir den soli-
darisme so grundlegender Schrift La science sociale contemporaine — erschienene um-
fangreiche Dissertation des Psychologen Henri Marion mit dem Titel De la solidarité
morale. Essai de psychologie appliquée (Paris: Germer Bailliére) zu nennen, die ebenfalls
zu den Quellgriinden des solidarisme zu rechnen ist, auch wenn es hier, anders als bei
Fouillée, nicht im engeren Sinne um gesellschaftstheoretische und sozialpolitische Fra-

gestellungen geht.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

in den spéten 1870er Jahren begann. Denn bereits zu dieser Zeit entwickelte Fouil-
lée zentrale Theoriestiicke des franzdsischen Solidarismus, der zum Zeitpunkt sei-
nes Todes, im Jahr 1912, »the status of the official social creed of the Third Repub-
lic« (Hayward 1963, 311) erreicht haben sollte.”

Alfred Fouillée, dessen umfangreiches Schrifttum in Deutschland heute kaum
bekannt ist und offensichtlich auch in Frankreich nur wenig Beachtung findet’, ge-
hort ohne Frage zu den prominentesten republikanischen Sozialphilosophen im
Frankreich der frithen Dritten Republik.® Auch wenn er aus gesundheitlichen Griin-
den auf eine akademische Laufbahn verzichten musste und deshalb nie eine eigene
moralphilosophische Schule begriinden konnte, hat er mit seinen zahlreichen Bii-
chern, die oft mehrere Neuauflagen erlebten, ein umfangreiches Werk geschaffen,
das im deutschen Sprachraum kaum gewiirdigt, geschweige denn griindlich auf-
gearbeitet und systematisch dargestellt worden ist.”

4 Scott, der den Schriften Fouillées — deutlich iibertreibend — »an undisciplined abundance,
a tiresome repetition, a diffuseness of ideas and a lack of systematic exposition« attestiert,
betont zu Recht, Fouillée sei »the first man to bring together and to discuss exhaustively
the principal elements out of which later developed the mature doctrine of solidarité«
(Scott 1951, 160; Herv. 1.0.).

5 So notiert der bekannte Pariser Ideenhistoriker Claude Nicolet: »Sein Werk und seine
Person werden heute zu Unrecht vernachldssigt.« (Claude Nicolet, L’idée républicaine en
France (1789-1924), Paris: Gallimard 1982, 491) Auch Jean-Fabien Spitz, Le moment
républicain en France, Paris: Gallimard 2005 [im Folgenden: Spitz 2005] erklart, die Se-
kundérliteratur zu Fouillée »erscheint sehr begrenzt« (ebd., 486). Sein ausfiihrliches Ka-
pitel zu Fouillée (vgl. ebd., 111-178) ist denn auch vor allem als paraphrasierende Nach-
erzihlung angelegt und enthélt kaum zeit- und theoriegeschichtliche Einordnungen. Auch
Blais 2007, 169-175 bietet ein knappes Kapitel, in dem die zentralen Inhalte der Sozial-
philosophie Fouillées kurz referiert werden. Vgl. einfithrend zu Fouillée auch Michael C.
Behrent, Pluralism’s Political Conditions: Social Realism and the Revolutionary Tradi-
tion in Pierre Leroux, P.-J. Proudhon and Alfred Fouillée, in: Julian Wright/Hugh Stuart
Jones (Hg.), Pluralism and the Idea of the Republic in France, New York: Palgrave Mac-
millan 2012, 99-121, bes. 112-118.

6 Vgl. zur Biographie Kristin A. Sheradin, Reforming the Republic: Solidarism and the
Making of the French Welfare State 1871-1914, PhD Diss., University of Rochester, New
York 2000 [im Folgenden: Sheradin 2000], 24-28. Die Autorin orientiert sich weitgehend
an einer unverdffentlichten und iiber deutsche Bibliotheken kaum zugénglichen Arbeit
von Robert Good, The Philosophy and Social Thought of Alfred Fouillée, PhD Diss.,
McGill University 1993.

7  Der folgende Abschnitt kann und will in keiner Weise den Anspruch erheben, dieses De-
siderat ausgleichen zu kénnen. Ziel ist lediglich ein orientierender Uberblick iiber einige

zentrale Theoriemotive Fouillées, sofern sie fiir die Profilierung solidaristischen Denkens

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 151

Fouillée wurde 1838" im westfranzosischen La Pouéze (Maine-et-Loire) in pre-
kéren Verhiltnissen geboren und hat als einziger seiner neun Geschwister iiberlebt.
Sein friih verstorbener Vater betrieb einen kleinen Schiefer-Steinbruch, allerdings
mit wenig Erfolg, was seinem Sohn Alfred den erhofften Besuch der Ecole Norma-
le Supérieure unmoglich machte. Zudem litt Fouillée seit seiner Jugend an Lungen-
problemen, spéter auch an einer schweren Netzhautschddigung, die ihm fast das
Augenlicht gekostet hitte. Dennoch erhielt er schon mit neunzehn Jahren die licen-
ce, um an verschiedenen /ycées und colleges Logik und Rhetorik zu unterrichten.
Als Autodidakt errang er 1864 bei den nationalen Examen zur Zulassung zum Uni-
versititsstudium den ersten Platz, was ihn unter den prominenten Intellektuellen
Frankreichs schlagartig bekannt machte. In den Jahren 1867 und 1869 nahm er an
den angesehenen Wettbewerben der Académie des sciences morales et politiques
teil und wurde hier fiir die besten Manuskripte zu Platon und Sokrates ausgezeich-
net. Darauthin erhielt er 1869 eine Professur in Bordeaux, wo er trotz seiner ge-
sundheitlichen Probleme eine lateinische und franzdsische Fassung seiner Doktor-
these verfasste, in der er sich mit der aktuellen sozialphilosophischen Kontroverse
zwischen Positivisten und Idealisten beschiftigte, die ihm als Neuauflage des alten
Streits zwischen Freiheit und Determinismus erschien. Die 1871 der Faculté des
lettres de Paris’ unter dem Titel La liberté et le déterminisme vorgelegte Dissertati-
onsschrift sorgte fiir erhebliches Aufsehen. Fouillées eloquentes Pliddoyer fiir die
Freiheit, seine emphatische Verteidigung des Republikanismus und nicht zuletzt die
Prasenz von Léon Gambettam, der bei der o6ffentlichen Disputation im Publikum
safl und dem jungen Gelehrten anschlieBend einen Platz im Unterhaus des Parla-
ments anbot sowie eine groBe politische Karriere in Aussicht stellte,'" 16ste in der
rechtsgerichteten Presse scharfe Angriffe gegen den jungen Philosophen aus. Diese
wiederum fithrten dazu, dass in den Zeitungen der Hauptstadt eine hitzige Debatte
um den Stellenwert republikanischer Freiheitsrechte ausbrach.

Fouillée verzichtete jedoch auf die Politik und tibernahm stattdessen eine Lehr-
tatigkeit als maitre de conférences fiir Philosophie an der Ecole Normale Supérieu-

relevant sind. Ich habe mich dazu neben dem Aufsatz von Hayward 1963 und den Fouil-
1ée-Skizzen bei Scott 1951, 159-169, Logue 1983, 129-150 und Spitz 2005, 111-178 vor
allem auf das vorziigliche Fouillée-Kapitel in Sheradin 2000, 23-90 bezogen.

Spitz 2005, 463 nennt irrtiimlich 1836 als Geburtsjahr.

So Sheradin 2000, 26; Scott 1951, 160 nennt das Jahr 1872.

10 Léon Gambetta hatte im September 1870 gemeinsam mit Jules Favre in Paris die Dritte
Republik ausgerufen und gehorte zu jener Zeit zu den prominentesten Anfithrern der
kleinen republikanischen Minderheit im {iberwiegend monarchistisch ausgerichteten Par-
lament.

11 »You could lead the entire Chamber<, Gambetta purportedly told the young philoso-
pher.« (Sheradin 2000, 26)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

re, wo er sich mit seinem Enthusiasmus und seiner Eloquenz hohe Sympathien er-
warb, bevor er diese Tétigkeit wegen seines schlechten Gesundheitszustandes schon
1879 aufgeben musste. Im Alter von 41 Jahren zog er mit Augustine Tuillerie, "
seiner langjéhrigen Lebensgeféhrtin und spdteren Ehefrau sowie deren Sohn, dem
Philosophen Jean-Marie Guyau, nach Menton, in das mildere Klima der Riviera, wo
er bis zu seinem Tod nahezu jdhrlich ein neues Buch verfasste. Seine insgesamt 34
Monographien'* sowie seine zahlreichen Aufsitze und Artikel in Fach- und Publi-
kumszeitschriften zeugen von der enormen Produktivitit eines republikanischen
Rechts-, Moral- und Sozialphilosophen, der sich inmitten der weltanschaulichen
Konfliktlagen seiner Zeit positionierte und Ausschau nach einer republikanischen
Sozialphilosophie hielt, die sich jenseits von Individualismus und Kollektivismus
verorten konnte und auf diese Weise dazu beitragen sollte, den unproduktiven
Grundsatzstreit zwischen Liberalen und Sozialisten zu tiberwinden.

Im Folgenden will ich zunéchst die angesichts ihrer deutlichen Nihe zu pragma-
tistischen Denkmotiven heute wieder besonders aktuell anmutende sozialpsycholo-
gische Grundlegung der Fouilléeschen Sozialphilosophie zur Sprache bringen
(3.1.1). Im Anschluss daran wird dann Fouillées rechtstheoretischer Versuch einer
an der Idee eines organisme contractuel ankniipfenden »Versohnung< von kontrak-
tualistischen und organologischen Denktraditionen nachgezeichnet (3.1.2), mit der
sich bereits erste aussichtsreiche Versuche zur Skizzierung des Normativitétsprofils
eines sikularen und demokratischen Wohlfahrtsstaates verbinden (3.1.3).

3.1.1 Idées-forces: Eine sozialpsychologische Grundlegung

Fouillée hatte im Jahr 1878 eine umfangreiche rechtsphilosophische Studie unter
dem Titel L idée moderne du droit vorgelegt, in der er mit Blick auf die Entwick-
lungen in Deutschland, England und Frankreich nach Perspektiven einer zeitgema-
Ben Theorie des Rechts, der Gerechtigkeit und der gleichen Freiheitsrechte aller
suchte. Bereits im Vorwort notiert er knapp und prézise die neue Problemlage, die
sich aus seiner Sicht fiir die Rechtsphilosophie mit unerbittlicher Dringlichkeit
stellt: »In Deutschland ist mit Kant und seinen Nachfolgern, in Frankreich mit

12 So Sheradin 2000, 27; Scott 1951 gibt das Jahr 1875 an.

13 Unter dem Pseudonym G. Bruno verdffentlichte sie mehrere einflussreiche Schulbiicher
zur Moralerziehung in der Grundschule, die wesentlich zur Popularisierung der Rede von
der Solidaritét beitragen sollten (vgl. Serge Audier, La pensée solidariste. Aux sources du
modele social républicain, Paris: Presses universitaires de France 2010 [im Folgenden:
Audier 2010], 9).

14 Diese Zahl nennen Hayward 1963, 205 und Sheradin 2000, 24.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 153

Comte und den Positivisten und in England mit Bentham, Stuart Mill, Spencer und
Darwin alles in Frage gestellt worden«'’; und die iiberkommenen Glaubens- und
Morallehren hitten dieser modernen Kritik, die ihnen im Namen der Wissenschaft
jede apparance mystique genommen habe, nichts entgegenzusetzen. »Die alten
Vorstellungen von Gott, von der Seele, vom freien Willen, vom »>Guten an sich< und
von einer >absoluten Pflicht«« (Fouillée 1883b, I) stiinden damit vor der histori-
schen Alternative, entweder zu verschwinden oder sich grundlegend zu transformie-
ren. In dieser Situation sah Fouillée die Hauptaufgabe der Philosophie in der Kla-
rung der Frage, ob es in wissenschaftlich redlicher Weise moglich sei, eine neue
Rechtstheorie zu konstruieren, die die beiden kontraren Theorietraditionen des idea-
listischen und des naturalistischen Denkens miteinander >verséhnen«< kann. Und da-
bei hélt er gerade die franzdsische Nation — im Unterschied zur deutschen école de
la force und zur englischen école de l'intérét — in besonderer Weise fiir berufen,
eine demokratisch-rationale Theorie des Rechts a la fois naturaliste et idéaliste zu
entwickeln, die sich der republikanischen Trias von Freiheit, Gleichheit und Brii-
derlichkeit verpflichtet und damit den anderen Volkern Europas voranzugehen
vermag.

Frankreichs historische Mission: Eine Haltung des skeptischen Zweifels

Fouillée sieht Frankreich als nation démocratique in der historische Mission, den
bisherigen Rechtstheorien, etwa der école théologique, der théorie utilitaire und
nicht zuletzt der école aristocratique von Ernest Renan'®, energisch das ideal dé-
mocratique entgegenzustellen.'” Denn Frankreich sei »das einzige Land, in dem
sich die aktiven und arbeitenden Klassen um die moralische Legitimitéit der Regie-
rung kiimmern, indem sie rationale und rechtmafBige Institutionen einfordern«
(Fouillée 1883b, 403). Fouillée lehnt dabei — &hnlich wie zuvor Auguste Comte —
die verschiedenen Naturrechtslehren der écoles ontologiques des 18. Jahrhunderts
als unzureichend ab, denn diese hitten ihre normativen Ideale nicht aus wissen-
schaftlicher Erkenntnis und dem Ethos der Demokratie bezogen, sondern aus einer

15 Alfred Fouillée, L’idée moderne du droit en Allemagne, en Angleterre et en France
(1878), 2., durchges. und erw. Aufl., Paris 1883 [im Folgenden: Fouillée 1883b], I.

16 Zur politischen Theorie von Ernest Renan vgl. die Zusammenstellung einschlégiger Pas-
sagen aus seinem Schrifttum in Rudolf von Albertini, Freiheit und Demokratie in Frank-
reich. Die Diskussion von der Restauration bis zur Résistance, Freiburg i.Br.-Miinchen:
Alber 1957, 229-237.

17 In diesem Zusammenhang sollte Fouillée spéter (im Jahr 1903) auch den Ausgang der
Dreyfus-Affére als Beleg fiir den franzdsischen Sinn fiir Gerechtigkeit und die Hingabe
an den Wert individueller Humanitit werten (vgl. Sheradin 2000, 49).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Metaphysik, die den heutigen Wissenschaftsstandards nicht zu entsprechen verma-
ge. Zur philosophie traditionelle des 18. Jahrhunderts notiert er dementsprechend:
»Sie sprach endlos vom Naturrecht, und dabei wire es notwendig gewesen, vom
idealen Recht zu sprechen, denn die Natur kennt das Recht nicht; das Recht er-
scheint nur in den Gedanken der Menschen.« (ebd., 385; Herv. i.0.)

Als zentrale moraltheoretische Herausforderung seiner Zeit diagnostiziert Fouil-
lée in seiner erstmals 1883 erschienenen Schrift Critique des systémes de morale
contemporains deshalb die fundamentale Fragilitit sdamtlicher >Moralsystemes,
seien sie moderner oder vormoderner Herkunft:

»[...] kein Prinzip scheint noch solide gefestigt oder wenigstens in sich ausreichend zu sein,
nicht das des Eigeninteresses, nicht das des allgemeinen Nutzens, nicht das der universellen
Evolution, nicht der »Altruismus< der Positivisten, nicht das Mitleid und das neue Nirvana der
Pessimisten, nicht der Imperativ der Kantianer, nicht das transzendente, an sich seiende Gute
der Spiritualisten; die Moral des freien Willens und der freien Verpflichtung scheinen beinahe
zu verschwinden, um der >Physik der Sitten< Platz zu machen, sei sie individuell oder sozial.
Man hat friiher eindringliche Seiten geschrieben, um zu zeigen, wie die religiosen Dogmen
zugrunde gehen; man konnte heute noch eindringlichere iiber ein weitaus wichtigeres Pro-

blem schreiben: Wie die moralischen Dogmen zugrunde gehen. «*

Um aus dieser allgemeinen Krise der moralischen Systeme herauszufinden, fordert
Fouillée die methodische Haltung eines skeptischen Zweifels, die sich zunéchst
einmal vorbehaltlos zu den begrenzten Erkenntnismoglichkeiten der menschlichen
Vernunft bekennt. Fouillée weist alle Letztbegriindungs- und Letzterkenntnisan-
spriiche strikt zuriick, seien sie materialistisch-naturalistischer oder idealistisch-
spiritualistischer Art. Jeder moraltheoretische Absolutismus, der vorgibt, das »Gute
an sich« — »Vergniigen fiir die einen, Essenz und Géttlichkeit fiir die anderen«
(Fouillée 1883a, XI) — zu kennen, scheitert fiir ihn am »Prinzip der Relativitit der
Wissenschaft, {iber das sich alle wahrhaft wissenschaftlichen Systeme der Philoso-
phie einig sind« (ebd., 389).

Vor diesem Hintergrund beschéftigt sich Fouillée mit den neueren Moralent-
wiirfen, insbesondere mit den einflussreichen Konzepten der morale de [’évolution
et du darwinisme und der morale kantienne."® Die kantische Moral, die ihren méich-

18 Alfred Fouillée, Critique des systémes de morale contemporains, Paris: Alcan 1883 [im
Folgenden: Fouillée 1883a], V; Herv. i.0.

19 Die einzelnen Kapitel dieser Studie widmen sich u.a. der moral évolutionniste, der moral
positiviste, der moral kantienne et néo-kantienne, der moral pessimiste Arthur Schopen-
hauers, der moral esthétique et mystique und der moral theologique. Von besonderer Re-

levanz fiir seine eigene Position sind dabei die Auseinandersetzungen mit den Moralkon-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 155

tigsten Fiirsprecher im damaligen Frankreich in Charles Renouvier und seinem néo-
criticisme gefunden hatte,20 und die evolutionistische Moral eines Herbert Spencer,
die in Frankreich seit Mitte der 1870er Jahre fiir Furore sorgte,” gelten Fouillée
zwar jeweils als legitim und unverzichtbar; sie leiden fiir ihn jedoch gleichermafen
an einem »gewissen transzendenten Dogmatismus« (ebd.). Beide Moralentwiirfe
implizieren nédmlich, so Fouillée, einen moralischen Dogmatismus, der »die Wirk-
lichkeit eines iiber der physischen und psychischen Ordnung stehenden Prinzips«
(ebd., 389f.; Herv. i.0.) behaupte, diese Wirklichkeit in den wissenschaftlich tiber-
priifbaren Wissensbestdnden und Erfahrungswerten der Menschen aber nicht nach-
weisen konne. Bei Spencer und den Evolutionisten dul3ere sich dies in einem Dog-
matismus der Natur aus physischen Griinden, bei Kant und Renouvier in einem
Dogmatismus des >kategorischen Imperativs< aus moralischen Griinden. Absolute
Wahrheitsanspriiche dieser Art aufzustellen, widerspricht fiir Fouillée aber schlicht
den restringierten Bedingungen wissenschaftlicher Wahrheitsfindung.

Fouillée sucht deshalb nach einem moraltheoretischen Ansatz, der es ihm er-
laubt, den Rekurs auf letztgiiltige Wahrheiten und Prinzipien, seien sie naturalisti-
scher oder metaphysischer Art, hinter sich zu lassen, ohne dadurch einem morali-
schen Relativismus das Wort reden zu miissen. Gegen den >intellektuellen Stolz¢
idealistischer und naturalistischer Moralsysteme® pladiert er fiir eine moraltheore-

zeptionen des evolutionistischen Naturalismus (Fouillée 1883a, 3-38) und der idealisti-
schen Moraltheorie Kants (ebd., 127-241).

20 Vgl. zu Renouvier aus der jiingeren Literatur vor allem Blais 2007, 137-155.

21 Als in Frankreich Mitte der 1870er Jahre zeitnah Ubersetzungen der wichtigsten Schriften
Herbert Spencers erschienen, wurde es »possible to find the English thinker described as
»the greatest living philosopher« and to note in journals the multiplication of reviews of
and excerpts from his book. Nor is it difficult to document enthusiasm for his vision of
progressive social evolution, proceeding according to the operation of natural laws. For
many rationalists and anticlericals this was a welcome alternative to the old idea that his-
tory revealed a divine plan. Many commentators also linked the scope of Spencer’s ambi-
tious evolutionary philosophy to that of Comte and sometimes assumed that the father of
positivism must have influenced him, despite his repeated denials of this connection.«
(Clark 1984, 39) Spencer hat Arbeiten von Comte offensichtlich erstmals 1852 kennen-
gelernt, zwei Jahre nach der Verdffentlichung seiner Social Statics (vgl. ebd., 196).

22 In seiner Zuriickweisung dieses orgueil intellectuel greift Fouillée iibrigens explizit auf
die von ihm ansonsten wenig geschitzte katholische Theologie zuriick, fiir die dieser
Stolz bekanntlich »die erste der Hauptsiinden« (Fouillée 1883a, 395) sei. Scharf erklart er
im Vorwort seiner Schrift zu den »Moralsystemen¢, dreizehn Jahre nach der Unfehlbar-
keitserklarung des Ersten Vatikanischen Konzils: »Dies fiihrt dazu, dass die Zuschrei-
bung der Unfehlbarkeit sei es an einen Menschen, sei es an eine Kirche, zugleich die un-

geheuerlichste Sinnlosigkeit und die ungeheuerlichste Amoralitdt ist. Wenn die symbo-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

tische Bescheidenheit und legt jedem Einzelnen als moralische Handlungsmaxime
nahe: »Handle gegeniiber anderen Menschen nicht so, als ob du den Grund der
Dinge und des Menschen kennst, [...] betreibe keinen Absolutismus gegeniiber dei-
nen Mitmenschen; dogmatisiere nicht im Denken und Handeln.« (ebd., 394) Dieser
Dogmatisierungsverzicht hat fiir Fouillée aber keinerlei resignative Implikationen.
Er stellt viel eher eine Einladung zu einer neuen, demokratisch-egalitir orientierten
Moralitit auf sdkularer Grundlage dar, denn

»weil wir den Grund von allem nicht kennen, und folglich auch nicht den Grund des Guten an
sich, ist es irrational, so zu handeln, als hétten wir diesen Grund durchdrungen, als hétten wir
wissenschaftliche Gewissheit, dass etwa das Vergniigen, das Interesse oder die Macht
irgendwie absolute Dinge wéren, die letzte essentielle Realitét, das letzte Wort und das Ge-
heimnis der Existenz.« (ebd., 391; Herv. 1.0.)

Die gemeinsam geteilte und wechselseitig eingestandene Einsicht der Staatsbiirger
in die begrenzten Erkenntnisméglichkeiten ihrer Vernunft bildet fiir Fouillée inso-
fern die Grundlage eines neuen, des >echten Liberalismus< (libéralisme véritable);
und so schldgt er als Ausgangspunkt seiner Moraltheorie vor:

»Lasst uns die gemeinsame Begrenztheit unseres individuellen Bewusstseins und unserer
Wissenschaft durch die wechselseitige Begrenzung unserer Willen ausdriicken. Hier liegt die
logische Bedingung des Rechts, hier liegt der echte Liberalismus, durch den wir uns glei-

chermaflen vom metaphysischen wie vom moralischen Dogmatismus befreien.« (ebd., XI)

Vom »monde surnaturel« zum rsens immanent et expérimentals

Die Einsicht in das Unvermogen der menschlichen Vernunft, zu den letzten Wahr-
heiten und Urgriinden der Welt und des Menschen vorzudringen, ist fiir Fouillée
unter den Bedingungen demokratisch-egalitirer Gesellschaften selbst »eine der Be-
dingungen der Moralitit« (Fouillée 1883a, 389; Herv. i.0.). Denn in dem Male,
wie es gelingt, die Orientierung an solchen Absolutismen zu liberwinden, werde es
moglich, sich von der Suche nach absoluten und iiberindividuellen, jenseits der
konkreten Menschen und ihrer jeweiligen moralischen Uberzeugungen und Wahr-
nehmungen angesiedelten »>Wahrheiten< zu emanzipieren. Und damit werde der
Weg frei, sich in den Fragen der Moral und des Rechts an Erfahrung und Imma-

lisch dem Satan zugeschriebene Hauptsiinde der Stolz ist, der sich mit dem Absoluten
gleichsetzt und die Grenzen der Einsichtsfahigkeit missachtet, dann kann man sagen, dass
auf dieser Erde jeder Papst, jeder Despot, auch wenn es seinen Absichten nicht entspricht,
das treue Abbild des Satans ist.« (ebd., XIIf.; Herv. i.0.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 157

nenz, an »un sens immanent et expérimental« (ebd., 390) zu orientieren, der die
Tatsache unserer je eigenen Moralitit, unseres je eigenen moralischen Bewusstseins
zum Ausgangspunkt moraltheoretischer Bemiihungen erhebt.

Als »allgemeinstes und fundamentalstes Faktum der Erfahrung« gilt Fouillée
die Tatsache, dass wir ein Bewusstsein haben und darum wissen, dass dies die Be-
dingung jeder Wahrnehmung und Erfahrung ist, ebenso wie wir darum wissen, dass
auch alle anderen Individuen iiber ein solches Bewusstsein verfiigen.” Weil wir
aber um den Grund von allem und um den Grund des Guten an sich nicht verléss-
lich wissen konnen, konne und miisse an die Stelle derartiger Gewissheiten ein von
jedem Szientismus, von jeder Transzendenz und Metaphysik freies Prinzip egalita-
rer Reziprozitdt zwischen den Individuen treten, die sich wechselseitig als freie und
gleiche, mit moralischem Bewusstsein ausgestattete Personen wahrnehmen und
anerkennen. Der eigentliche Ort des moralischen Ideals miisse deshalb nicht in ei-
nem monde surnaturel, sondern dort gesucht werden, wo es wirklich angetroffen
und mit »wissenschaftlicher< Genauigkeit identifiziert werden konne: in der morali-
schen Selbsterfahrung der Menschen, so wie sie sich im Verlauf der Zivilisations-
geschichte der Menschheit entwickelt und herausgebildet habe (vgl. ebd., XIII).
Fouillée griindet seine Moraltheorie also weder auf idealistischen Deduktionen
noch auf den Erkenntnissen einer positivistischen Naturwissenschaft, sondern auf
einer sozialpsychologischen Interpretation der menschlichen Selbsterfahrung, wo-
bei sich diese immer erst in der Begegnung mit anderen ausbilde und in hohem Ma-
Be von sozialen und gesellschaftlichen Kontexten geprigt werde (vgl. ebd., IX).
Dementsprechend gelte: »Das Bewusstsein ist eigener Art« (ebd., IX; Herv. i.0.);
es ldsst sich nicht auf iibergeordnete metaphysische Instanzen zuriickfithren. Gegen
den abstrakten kantischen Dualismus von denkendem Subjekt und duBerer Welt
konnen moralische Ideale fiir Fouillée also nicht lénger als reine Verstandestatsa-
chen gelten. Sie sind vielmehr das Produkt menschlicher Empfindungen, Emotio-
nen und Wiinsche. Fouillée spricht hier von idées-forces, realen Bewusstseinskréf-
ten, die unser Denken, Fithlen und Handeln anleiten und motivieren; und die sich
als solche weder vollstidndig aus biologisch-physiologischen Phdnomenen ableiten

23 »Das allgemeinste und fundamentalste Faktum der Erfahrung besteht darin, dass wir ein
Bewusstsein haben [...]. Die Tatsache, Bewusstsein zu haben, bildet allein dadurch, dass
sie die allgemeinste Tatsache ist, die uniiberwindliche Grenze fiir alle anderen erkennba-
ren Tatsachen; sie ist die Bedingung jeder Erfahrung.« (Fouillée 1883a, 390) »Jedoch,
auch wenn wir in der Regel unser Bewusstsein nicht verlassen konnen, so kdnnen wir
doch in gewisser Weise unser personliches Bewusstsein verlassen, um eine Ausweitung
unseres Bewusstseins {iber uns selbst hinaus auf andere Bewusstseine hin zu erreichen. «
(ebd.; Herv. 1.0.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

lassen, wie die école naturaliste behaupte, noch als rational einsehbare Entitdten ei-
ner iibernatiirlichen Welt darstellen, wie es die école idéaliste zu tun pflege.”*

Zu den idées-forces gehodren fiir Fouillée vor allem das Streben nach individuel-
ler Freiheit und Wiirde. Aber auch der Wunsch nach Gleichheit und Gerechtigkeit,
die Suche nach dem Guten, der Sinn fiir das Wohlergehen seiner Mitmenschen und
die damit verbundene moralische Verpflichtung gegeniiber anderen gehoren fiir ihn
zu diesen treibenden Ideen, die jeder Mensch in sich verspiire und die auf existen-
tiellen Gefiihlen von Sympathie und Mitleid aufruhten. Weil sie sich Fouillée zu-
folge als Faktum menschlicher Selbsterfahrung, als Erfahrungstatsache unserer Le-
bensvollziige erschlieen, sind sie fiir ihn nicht transzendenten Ursprungs, sondern
»immanent und aus der Erfahrung entstanden« (ebd., IX):

»Es gibt in uns das Mitleid und die Sympathie, die Liebe, die Barmherzigkeit und die Giite.
[...] Wir fiihlen ein tiefes Band zwischen uns und allen Lebewesen oder, wenn man will, eine
Solidaritit; aber sie ist zundchst nur die des Lebens, nicht der Sensibilitit, des Denkens, des
reflektierten Willens.« (ebd., 392)

Und gerade das soziologische Faktum der zunehmenden >Solidaritiat des Lebensc,
d.h. der Interdependenz zwischen den Individuen, sollte fiir Fouillée den eigentli-
chen Ausgangspunkt seiner solidaristischen Sozialphilosophie bilden.

L’idée créatrice: Eine Verséhnung von Naturalismus und Idealismus

Selbstverstdndlich unterliegen auch die idées-forces fiir Fouillée — wie die evolutio-
nistische Schule nicht miide wird zu betonen — den biologisch-physiologischen Ge-
setzméBigkeiten der natiirlichen Evolution der Menschheit. Vernunft und Bewusst-
sein des Menschen sind auch fiir ihn keine >auBerweltlichen< Instanzen, sondern
Produkte der Evolutionsgeschichte der Menschheit. Allerdings dndert dies fiir ihn
nichts daran, dass das Proprium des Menschen gerade darin besteht, nicht durch
biologisch-physiologische GesetzméBigkeiten determiniert zu sein, sondern eben
von diesen idées-forces angetrieben zu werden: »Es ist dem Menschen eigentiim-
lich, durch Ideen bewegt zu werden, und nicht nur durch rein physische Kréfte oder
durch blinde Instinkte.«*

24 Vgl. Alfred Fouillée, L’évolutionnisme des idées-forces, Paris: Alcan 1890; Ders., La
psychologie des idées-forces, 2 Bde., Paris: Alcan 1893; Ders., La morale des idées-
forces, Paris: Alcan 1907.

25 Alfred Fouillée, La science sociale contemporaine, Paris: Hachette 1880 [im Folgenden:
Fouillée 1880], 386f.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 159

Das Konzept der idées-forces versteht sich dabei als »Verbindungsglied einer
zunehmenden Einheit von Ideal und Realitit« (Fouillée 1883a, 407), das es erlaube,
die beiden Doktrinen des idealistischen und des naturalistischen Denkens miteinan-
der zu >verséhnen«. Fouillée distanziert sich auf dieser Grundlage gleichermafBen
von der abstrakt-idealistischen Tradition der klassischen Moralphilosophie wie von
einem »mechanistischen Evolutionismus«”®, der den Bereich des Geistigen zu ei-
nem rein physiologischen >Epiphdnomen«¢ erkldrt und »mit Spencer und dessen
Schule in vorgeblich rein mechanischen, automatischen Vorgidngen die Erkldrung
der BewuBtseinstatsachen« (Fouillée 1907a, 40) sucht. Wenn, wie Fouillée schreibt,
»unsere heutigen Forscher« — gemeint ist vor allem die Spencer-Schule — gerne
verkiinden: »Du bist das Opfer einer Illusion, wenn du eine Handlung unter dem
Einfluf} einer Idee, eines Gefiihls, einer Wollung zu begehen glaubst; du héltst den
Reflex des Mechanismus fiir die Kraft« (ebd., 4), so laufe dies letztlich auf eine
»Theorie des automatischen Menschen« (ebd., 3) hinaus.”’ Fiir Fouillée schlieft
aber »die Materie, deren Entwicklung die Organismen erzeugt«, nicht nur Form und
Bewegung, sondern auch »etwas Psychisches, einen Keim der Empfindung und
Strebung« ein (ebd., 31); und deshalb sei es — wie es in der deutschen Ubersetzung
in etwas vitalistisch geratener Diktion heiflit — »an der Zeit, dal der mechanistische
Evolutionismus durch einen Evolutionismus mit psychischen Faktoren, Kraft-
Empfindungen, Kraft-Ideen und Kraft-Willen verdringt wird«**.

26 Alfied Fouillée, Der Evolutionismus der Kraft-Ideen. Autorisierte Ubersetzung nach der
4. Aufl. von Dr. Rudolf Eisler, Leipzig: W. Klinkhardt 1907 [im Folgenden: Fouillée
1907a], 3. Es handelt sich um eine Ubersetzung der erstmals 1890 erschienenen Schrift
L’évolutionisme des idées-forces. Eisler erklart im Vorwort zu diesem Band, Fouillée sei
»der bedeutendste Vertreter des idealistischen (oder ideal-realistischen) Evolutionismus
in Frankreich«, dessen Lehren viele Parallelen zu denen Wilhelm Wundts aufwiesen: »So
die Betonung des vollen Realitdtscharakters des Psychischen, die Hervorhebung der Ak-
tivitdt des Bewusstseins, die klare Erkenntnis des Willens als des innersten Triebwerkes
allen Seelenlebens [...].« (ebd., Vorwort, V)

27 Vgl. zum Theorem des »lebenden Automaten< Thomas H. Huxley, der mit seinem 1863
erschienenen Werk Evidence as to Man’s Place in Nature das erste groflere evolutions-
biologische Werk iiber den Menschen verfasst und damit die ersten erregten Salon-
Gespriche liber die Frage ausgelost hatte, ob der Mensch vom Affen abstamme. Wegen
seiner streitbaren Beitrdge in Offentlichen Diskussionsveranstaltungen wurde er spiter
auch als >Bulldogge Darwins«< bezeichnet.

28 Fouillée 1907a, 34; statt von Kraft-Ideen zu sprechen, erscheint eine Eindeutschung als
»Gedanken-Krifte« angemessener, wie sie z.B. R. W. Horn in seiner Ubersetzung von
Gide/Rist, Geschichte der volkswirtschaftlichen Lehrmeinungen, Jena 1913 vorschlagt
(vgl. ebd., 682).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Fiir die Aufgaben einer modernen Rechts- und Moralphilosophie ist es Fouillée
zufolge also durchaus hinreichend, mit der empirischen Beobachtung anzufangen,
dass alle Individuen mehr oder weniger deutlich von solchen idées-forces angetrie-
ben werden, einen entsprechenden Freiheitsdrang entwickeln und eine moralische
Verpflichtung zum Guten in sich verspiiren. Eine demokratisch-laizistische Moral
konne sich demnach getrost von den natur- bzw. vernunftrechtlich angelegten Mo-
ralentwiirfen der metaphysisch-idealistischen Schule ebenso verabschieden wie
vom szientistischen Naturalismus der Positivisten, der die Moral vollstédndig in Bio-
logie und Physiologie auflose. Denn beide Theorietraditionen unterschitzen Fouil-
lée zufolge zutiefst das moraltheoretische Potenzial des sentiment moral” und der
idées-forces als moralsoziologische Tatsachen sui generis, die sich in der menschli-
chen Selbsterfahrung zum Ausdruck bringen und sich weder in rein idealistischer
noch in rein naturalistischer Diktion angemessen auf den Begriff bringen lassen.

Fouillées Psychologie kann insofern mit dem Naturalismus gegen die idealisti-
schen Optimisten und mit dem philosophischen Idealismus gegen den naturwissen-
schaftlichen Pessimismus zu Felde ziehen. Denn gegen den szientistischen Natura-
lismus kann sie darauf beharren, dass im wissenschaftlichen Bemiihen um Weltver-
staindnis und Welterkldrung den konstruierend-kreativen Elementen menschlicher
Vernunfteinsicht und Verstandestitigkeit eine genuine Eigenstindigkeit zukommt,
weil man sie nicht zu reinen >Epiphdnomenenc« biologisch-physiologischer Entwick-
lungsprozesse erkldren kann. Und gegen den Dogmatismus einer idealistischen Phi-
losophie kann sie darauf insistieren, dass man heute, im Zeitalter wissenschaftlicher
Welterklarung, die Suche nach transzendenten Wahrheiten aufgeben und empiri-
sche Erfahrung als einzig zuverldssige Grundlage einer sidkular-laizistischen Moral
anerkennen miisse.

Dabei markieren fiir Fouillée gerade die Motive der Evolution und des Fort-
schritts den entscheidenden Unterschied zwischen der doctrine des idées-forces und
den moraltheoretischen Konzepten der idealistischen Tradition, wie sie sich etwa
im Cogito ergo sum des Descartes artikulieren. Weil Descartes unmittelbar vom
Denken zum Sein, vom Subjekt zum Objekt, von der Idee zur Realitdt habe kom-
men wollen, fehle ihm genau das »Verbindungsglied zwischen der Idee und ihrem
Objekt« — eben das der idées-forces menschlicher Selbstwahrnehmung, die nicht
statisch in sich ruhe, sondern zur Tat dringe, zur »Aktion, durch die die Idee ihr
Objekt selbst verwirklicht und somit zu einer produktiven Kraft wird« (Fouillée
1883a, XIIIf.). Dementsprechend will Fouillée die Philosophie nicht auf der Logik
des Denkens, sondern »auf der realen und realisierenden Kraft, auf der praktischen
Macht des Denkens« (ebd., XIV) griinden, denn: »Die Idee, die die begonnene
Handlung ist, ist wirksam und produktiv; der menschliche Gedanke kann aus sich

29 »Der Optimismus wie der Pessimismus scheinen jeder in seiner Art unmafig und werden

dem moralischen Gefiihl nur unvollstindig gerecht.« (Fouillée 1883a, XV)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 161

heraus, inmitten des Determinismus selbst, Schopfer einer neuen Welt sein.« (ebd.)
Als eine kreative Kraft erreiche das moralische Ideal so »in meinem Denken wie in
dem des anderen eine Verwirklichung, die, durch die Ansteckung von einem Be-
wusstsein zum anderen, am Ende das Mittel seiner Verwirklichung in der Gesell-
schaft und vielleicht in der Welt werden kann«; und dies sei als solches in keiner
Weise »unvereinbar mit der ewigen Existenz irgendeiner héheren Grundlage des
Guten« (ebd., XV).

Wihrend in der bisherigen Philosophie viel zu sehr von der »Natur an sich< her
gedacht worden sei, kommt es fiir Fouillée, der in dieser Hinsicht zentrale Uberzeu-
gungen mit dem in den USA entstehenden Pragmatismus und der Sozialpsychologie
eines William James teilt,”® darauf an, von den konkreten, historisch und sozial situ-
ierten Menschen und ihren realen Wiinschen und Idealen auszugehen und Philoso-
phie zugleich als Soziologie zu betreiben. So erklért er im Jahr 1896: » Wir glauben,
dass die Soziologie, die neueste und komplexeste der Wissenschaften, die die Psy-
chologie beinhaltet, den besten Typus und die wichtigsten Gesetze der universellen
Synthese liefern wird.«’' Und schon 1880 hatte er im Blick auf die Chancen und
Aufgaben der Soziologie geschrieben:

30 Fouillées zweibdndige Psychologie des idées-forces (Paris: Alcan 1893) wurde noch im
selben Jahr von William James mit freudiger Zustimmung, aber auch mit deutlichen Vor-
behalten rezensiert (William James, Review of Alfred Fouillée’s La psychologie des
idées-forces, in: The Philosophical Review 2 (1893), 716-720). James lobt Fouillée fiir
seinen »enthusiasm for the motor-power of >ideas¢, and the primacy of the appetitive
function in them« (ebd., 718), die niemals »a more articulate expression than in his
pages« erfahren habe (ebd., 716). Er distanziert sich jedoch mit Nachdruck von Fouillées
»tendencies [...] towards an evolutionary naturalism« (ebd., 718) und fragt: »Why grow
so hot in argument to prove that the only forces in nature are our strivings, when after all
the strivings bring nothing into being of themselves, but are mere moments of transition
through which antecedent forces flow?« (ebd., 719) Von daher will James »M. Fouillée’s
deterministic metaphysics« (ebd.) mit ihrem »almost exclusively psychological point of
view« (ebd., 720) durch eine antideterministische Philosophie ersetzen: »The only really
promising way of softening the rigors of determinism would be by an optimistic meta-
physic« (ebd., 719). Trotz des gegenwirtig wieder erwachten Interesses am amerikani-
schen Pragmatismus und seinen Quellgriinden scheint {iber mogliche Einfliisse Fouillées
und der republikanischen franzdsischen Soziologie der Solidaritit auf den Pragmatismus
wenig bekannt zu sein. In den Schriften von William James scheinen sich entsprechende
Hinweise nicht zu finden. Hayward 1963, 213 berichtet allerdings (ohne Belegstelle),
dass Fouillées idées-forces von James als idées-farces ironisiert worden seien.

31 Alfred Fouillée, Le mouvement positiviste et la conception sociologique du monde, Paris:
Alcan 1896 [im Folgenden: Fouillée 1896], 4.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Aristoteles hat gesagt, >die Natur tut nichts vergeblichs, eine fragwiirdige Behauptung; aber
sicher ist, dass die Menschen und die Menschheit nichts vergeblich tun. Gibt es in der Ge-
schichte einen vorher festgelegten Plan? Eine reine Hypothese der Metaphysik; aber es gibt
sicher »einen Plan, der sich bildet«, der sich selbst festlegt, und dies ist eine wissenschaftliche
Wahrheit, ohne die die Soziologie eine fruchtlose Spekulation bliebe, statt zu einer prakti-
schen Forschung zu werden.« (Fouillée 1880, 386; Herv. 1.0.)

»So ist die Betrachtung der Humanitdt, die Konstruktion einer idealen Gesellschaft weit da-
von entfernt, fiir die Soziologie eine nutzlose Angelegenheit zu sein; sie ist ganz im Gegenteil
ein essentieller Teil von ihr; denn wir arbeiten gerade fiir ein Ideal; und das Mittel zu seiner
Verwirklichung besteht darin, dieses Ideal zu kennen und es zuvor in unseren Gedanken zu
erbauen.« (ebd., 388)

In diesem Zusammenhang lobt Fouillée {ibrigens auch Auguste Comte ausdriicklich
dafiir, dass er das Ideal des Grand-Etre in die Soziologie eingefiihrt und zu »einem
neuen Gott« (ebd., 387) gemacht habe. Er habe damit verhindert, dass sie zu einer
rein deskriptiven Sozialwissenschaft degeneriere. Soziologie ist und bleibt auch fiir
Fouillée in ihrem Kern normative politische Theorie; und Comte habe mit dem Mo-
tiv des Grand-Etre »unsere groBte Idee« (ebd., 388) verteidigt: »Gott ist nichts an-
deres als die idealisierte und zu ewiger Substanz erhobene Gesellschaft; er ist der zu
seinem vollen Selbstbewusstsein gelangte >soziale Organismus« [...]; die theolo-
gische Konzeption reduziert sich fiir die moderne Wissenschaft somit auf ein poli-
tisches Ideal.« (ebd., 389; Herv. i.0.)

Sozialphilosophie als Philosophie der Hoffnung

Eine moderne republikanische Moraltheorie kann und darf sich Fouillée zufolge
deshalb nicht in transzendenten Spekulationen verlieren oder in einen szientisti-
schen Naturalismus auflésen. Sie sollte viel eher zur Grundlage einer »Philosophie
der Hoffnung« (Fouillée 1883a, XV) werden. So erklart er emphatisch:

»Die intelligenten Wesen, die das Universum geschaffen hat [...], konnen durch die Vermitt-
lung des Denkens, das auch eine immanente Kraft der Natur ist, darauf hoffen, die Unterord-
nung der Natur unter ihr moralisches und soziales Ideal und damit den Fortschritt vom Nie-
deren zum Hoheren immer weiter voranzutreiben. Wenn die Devise der Wissenschaft ange-
sichts des Ritsels der Urspriinge der Welt lautet: Ignorabimus, dann kénnte die Devise der
Moral angesichts der Rétsel der Bestimmung der Welt lauten: Sperabimus.« (ebd., XV; Herv.
i.0.)"

32 Die erkenntniskritische Formel »ignoramus et ignorabimus< [>wir wissen es nicht, und

wir werden es niemals wissen<] wird einem Ausspruch des Physiologen Emil H. Du Bois-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 163

Das von der Evolution hervorgebrachte kreativ-produktive Potenzial der idées-
forces sieht Fouillée gewissermallen bestitigt durch die historischen GesetzméBig-
keiten der sozialen Evolution selbst. Denn diese laufe nicht darauf hinaus, »dass das
Individuum am Ende vom Staat absorbiert werden muss, der Mensch von der
Menschheit, das personliche Bewusstsein vom Kollektivbewusstsein«; sie kenn-
zeichne sich vielmehr »durch die zunehmende Autonomie des Individuums; wir
entwickeln uns genauso zur Vielfalt und zur Dezentralisation wie zur Einheit und
zur Zentralisation« (Fouillée 1880, 249). Von daher stehe die Evolutionsgeschichte
der Menschheit in ihrer naturhaft-organischen Entwicklungsdynamik durchaus im
Einklang mit den Freiheits- und Autonomiekonzeptionen der klassischen Aufkla-
rungsphilosophie. Die unverzichtbaren Wahrheitskerne beider Theorietraditionen
sicht Fouillée damit anerkannt und gerettet: »Wir akzeptieren also vollig den Rea-
lismus der naturalistischen, positivistischen und evolutionistischen Schulen, und
zugleich den Idealismus der anderen Schulen, ohne allerdings den metaphysischen
Dogmatismus der letzteren zu akzeptieren.« (Fouillée 1883a, X; Herv. i.0.) Natura-
lismus und Idealismus, soziologische Erkenntnis und moralische Reflexion sind
Fouillée zufolge fiir eine moderne Rechts- und Moralphilosophie also gleicherma-
Ben notwendig und zielfiihrend; und ihre Verbindung bestehe

»in der Macht der natiirlichen Verwirklichung dessen, was dem Ideal selbst zugehort, auf-
grund der psychophysischen Kraft der Ideen. Unsere Theorie der individuellen Freiheit reali-
siert sich Schritt fir Schritt durch das Denken und das Bestreben und schlie3t sich ganz der
sozialen, zivilen und politischen Freiheit an. [...] Freiheit, Recht, Gesellschaft sind also die
drei Momente ein und derselben Evolution.« (Fouillée 1880, 390; Herv. 1.0.)

3.1.2 Solidarité sociale und organisme contractuel:
Eine sozialtheoretische Synthese

Fouillées Uberlegungen zu einer gleichermaBen postidealistisch wie postnaturalis-
tisch angelegten Theorie der Moral sollten die Selbstverstindigungsdiskurse der
solidaristischen Bewegung erheblich beeinflussen. Besondere Relevanz entfaltete in
diesem Zusammenhang die bereits erwdhnte grofe sozialphilosophische Monogra-
phie, die Fouillée 1880 unter dem Titel La science sociale contemporaine vorgelegt
hatte (Fouillée 1880).” Dieses Buch bringt bereits zahlreiche Anliegen, Ambitionen

Reymond aus dem Jahr 1872 zugeschrieben. Fouillées Formel »Wir werden es erhoffen<
[Sperabimus] hat in den solidaristischen Diskurs der Jahrhundertwende keine weitere
Aufnahme gefunden.

33 Dieses Werk umfasst 421 Druckseiten und sollte bis 1922 sechs Auflagen erleben.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und Theorieansétze auf den sozialphilosophischen Begriff, die spéter zu den essen-
tials des franzdsischen Solidarismus gehdren und in der solidaristischen Literatur
der Jahrhundertwende, nicht zuletzt bei Léon Bourgeois, eine zentrale Rolle spielen
sollten. Von daher kann Fouillées Science sociale als eine der wichtigsten Inspira-
tionsquellen dieser Bewegung iiberhaupt betrachtet werden.

Eine soziale Frage jenseits der ralten Antithese« von Individuum und Gesellschaft

Schon die Eroffnungssétze dieser Schrift greifen wieder das groBe Thema Fouillées
auf: die »Versohnung von Naturalismus und Idealismus¢, die er auf dem Problemni-
veau des naturwissenschaftlichen Denkens ebenso wie auf dem Normativitdtsniveau
der politischen Demokratie erreichen will:

»Die Grundlegung der Sozialwissenschaft auf positiver Basis scheint die wichtigste Aufgabe
unseres Jahrhunderts zu sein. Einst Gegenstand reiner Kuriositdt und Luxus weniger Denker,
wird das Studium der Gesellschaft und ihrer Gesetze in unseren demokratischen Nationen fiir

alle zu einer Angelegenheit hochster Notwendigkeit.« (Fouillée 1880, V)

Damit ordnet sich Fouillée im Anschluss an Comte unmittelbar in den Kontext des
postliberalen franzdsischen Solidarititsdiskurses ein und verabschiedet sich gleich
zu Beginn von den rechtsphilosophischen Standardwahrnehmungen des 18. Jahr-
hunderts mit ihrer »alten Antithese< von Gesellschaft und Individuum. Die Dynamik
der menschlichen Zivilisationsgeschichte, so Fouillée, weise nicht auf eine gegen-
sétzliche, sondern auf eine gleichldufige Entwicklung von Individuum und Gesell-
schaft, auf ein gleichzeitiges accroissement de la vie individuelle et de la vie sociale
hin; und so notiert er in einer klassisch gewordenen Formulierung, die in den spite-
ren Schriften der Solidaristen immer wieder Erwédhnung finden sollte:

»Der Fortschritt hat zwei simultane Auswirkungen, die man zunéchst fir gegensétzlich hielt,
die aber tatsdchlich untrennbar sind: das Wachstum des individuellen Lebens und das
Wachstum des sozialen Lebens. Lange Zeit war das Individuum davon iiberzeugt, dass es
alles das, was es der Gesellschaft gab, fiir sich selbst verloren hatte; lange Zeit hat auch die
Gesellschaft geglaubt, dass sie alles das, was sie dem Individuum gewéhrte, sich selbst weg-
nahm, wie ein Korper, der sich davor fiirchtet, seine Gliedmaflen sich entwickeln zu lassen
und sie einsperrt, um seine eigene Kraft zu vermehren. Daher stammt die alte Antithese zwi-
schen der Gesellschaft und dem Individuum, die den alten Geist kennzeichnet, von dem sich
der moderne Geist befreit, indem er eine Harmonie aufzeigt in dem, was man als Gegensatz
wahrzunehmen gewohnt ist. So grof ist die Solidaritét zwischen dem Individuum und der Ge-
sellschaft, dass in der Praxis das eine nicht wirklich ohne das andere existieren kann.« (ebd.,
Vf£)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 165

Aufgrund dieser »groflen Solidaritdt« zwischen Individuum und Gesellschaft »in der
Praxis< miisse endlich auch in der Theorie anerkannt werden, »dass jede philoso-
phische und moralische Frage unserer Meinung nach letztlich als eine soziale Frage
erscheinen wird« (ebd., VI).

Die Wahrnehmungsmuster der modernen science sociale sind fiir Fouillée nun
aber durch zwei kontrdre gesellschaftstheoretische Grundmotive geprigt: den con-
trat social und den organisme social. Die école philosophique bzw. die école idéa-
liste, die vor allem von Rousseau und seinen Nachfolgern représentiert werde, iden-
tifiziere in der Idee des Vertrags das zentrale Integrationsprinzip moderner Gesell-
schaften und erkldre diese Idee zur einzig legitimen Rechtfertigungskategorie poli-
tischer Herrschaft unter den Bedingungen moderner Gesellschaften. Demnach habe
die Zivilisationsgeschichte der Menschheit das Ziel, »durch die reflektierte Uber-
einkunft intelligenter Willen ein Ideal der Organisation eines héheren Lebens zu
verwirklichen« (ebd., VIIIf.). Dem abstrakten Idealismus dieser Schule stehe aber,
so Fouillée, unerbittlich die école historique bzw. die école naturaliste gegeniiber,
die auf Comte zuriickgeht und sich nicht an philosophischen Idealkonstruktionen,
sondern an den historisch-sozialen Realitdten orientieren will. Thr gelte die Gesell-
schaft der Menschen nicht als ein bewusstes Werk menschlichen Willens, sondern
als ein Produkt der Natur; nicht als kiinstlicher Vertrag, sondern als gewachsener
Organismus. Fiir die einen sei der gesellschaftliche Zusammenhalt also das willent-
liche Produkt der Menschen, das nur in dem Malle Bestand haben konne, wie sich
unabhéngige Individuen bewusst und gewollt, d.h. vertraglich, zu einer solchen Ge-
sellschaft zusammenschlieBen; fiir die anderen sei er das natiirlich-organische Er-
gebnis historisch-gesellschaftlicher Krifte und Prozesse, denen die Individuen
unabhingig von ihrem Willen und Bewusstsein immer schon ausgesetzt und unter-
worfen seien.

Die voluntaristische Gesellschaftstheorie des contrat social und das naturalisti-
sche Bild von der Gesellschaft als organisme social scheinen insofern einen fronta-
len Gegensatz zu bilden. Diesen Widerspruch will Fouillée nun durch das Konzept
eines organisme contractuel iiberwinden. Er will damit deutlich machen, dass sich
die beiden Leitmotive des bewussten Vertrags und der organischen Evolution, die
aus der Sicht abstrakter sozialphilosophischer Theoriebildung als unvermittelbar er-
scheinen, aus der sozialwissenschaftlichen Perspektive der Entwicklungsdynamik
menschlicher Zivilisationsgeschichte als durchaus vereinbar, ja als eng verbunden
darstellen. Wenn man namlich, so Fouillée, sowohl in der idealistischen wie in der
naturalistischen Schule die jeweiligen Dogmatisierungen iiberwinde, kdnne ein
Weg frei werden, auf dem sich die Einsicht gewinnen lasse, dass sich die zuneh-
mende Virulenz der moralischen Ideen von Freiheit und Gleichheit, von Vertrag
und Konsens gleichlinig zur Evolutionsdynamik des Menschengeschlechtes entfal-
te. Denn wenn in der Entwicklung von Mensch und Gesellschaft spezifische idées-
forces am Werke sind, »durch die die Kraft des Ideals, wie sie in unserem Denken

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

présent ist, sich in der Natur selbst realisiert« (ebd., XII; Herv. i.0.), dann lasse sich
festhalten, dass die Theorien des freiwilligen Vertrags und der organischen Evoluti-
on keineswegs gegensitzlich seien, sondern viel eher als untrennbar gelten miissten.

Auf dieser Grundlage entwickelt Fouillées Konzept des organisme contractuel
eine eigene gesellschaftstheoretische Perspektive, die die verengten und einander
blockierenden Sichtweisen der kontraktualistischen und der naturalistischen Schule
miteinander vermitteln will. Die gegensétzlichen Aussagen der beiden sozialphilo-
sophischen Theoriefamilien hilt Fouillée dabei in der Sache fiir gleichermaflen zu-
treffend; allein reichen sie ihm aber nicht aus, um die Komplexitit der modernen
Gesellschaft in ihrer Entwicklungsdynamik addquat zu erfassen. Ihren langst un-
produktiv gewordenen Grundsatzstreit, der die Bemiithungen um eine {iberzeugende
siikulare Sozialphilosophie der franzosischen Republik seit langem ldhmt, kénne
man aber iiberwinden, wenn Aussicht auf eine synthése scientifique beider Traditi-
onslinien bestehe.” Diese Synthese zwischen kontraktualistischem und organizisti-
schem Denken will Fouillée mit dem Bild von der Gesellschaft als einem in perma-
nentem Wachstum befindlichen Sozialzusammenhang vorlegen, der sich unter den
Bedingungen der politischen Moderne gleichermaflen vertraglich wie organisch
konstituiert.

Weder biologischer Organismus noch ein Archipel robinsonscher Inseln

Als republikanischer Moralphilosoph, der sich den freiheitsrechtlichen Aufbriichen
der Aufklarungsphilosophie verpflichtet fiihlt, betont Fouillée gegen die école natu-
raliste nicht nur die elementare Bedeutung individueller Autonomie und selbstbe-
stimmter Moralitét; er betont auch den hohen Wert des Vertragsmotivs, das den
modernen Prinzipien von Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit in besonderem
Mafe entspreche und von daher in den Gesellschaften der Gegenwart nicht zufillig
einen immer groferen Stellenwert einnehme. Der Ubergang vom »>Status zum Kon-
trakt¢, so notiert er in Anlehnung an Henry Sumner Maines klassische Formulierung
aus dem Jahr 1861, stelle einen Markstein in der sozialen Evolution der Mensch-
heit dar: »Das Aufkommen des reflektierten Denkens und des moralischen Willens
markiert in der Weltgeschichte den kritischen Moment, in dem der Welt zu Be-
wusstsein kommt, was sie sein soll, und in dem von dort aus ihre eigene Transfor-

34 »[...] die ganze Wahrheit ist die wissenschaftliche Synthese dieser beiden Theorien«
(Fouillée 1880, 393).

35 Henry Sumner Maine hat in seinem Werk Ancient Law. Its Connection With the Early
History of Society, and its Relation to Modern Ideas (1861) das beriihmte »From Status to
Contract«-Theorem formuliert, das in den soziologischen Selbstverstandigungsdebatten

der modernen européischen Gesellschaften bis heute eine wichtige Rolle spielt.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 167

mation beginnt.« (Fouillée 1883a, 408; Herv. i.0.) Und insofern dies der kantischen
Moralmaxime entspreche, dass der Mensch niemals nur als Mittel, sondern immer
auch als Zweck an sich anzusehen sei, geniee diese Transformation mit Recht
hochste Wertschitzung. Deshalb sei das politisch-normative Anspruchsniveau indi-
vidueller Freiheit und Gleichheit unbedingt zu verteidigen, auch wenn dies nicht
dazu fiihren diirfe, in individualistische Vereinfachungen zuriickzufallen und die
vorgingige Realitdt der gesellschaftlichen Solidarverhiltnisse zu vergessen. Die
Gesellschaft kdnne némlich, auch wenn man das Freiheits- und Vertragsmotiv un-
bedingt schiitzen und verteidigen miisse, nicht als eine Ansammlung von lauter ro-
binsonschen Inseln betrachtet werden. In diesem Sinne sollte Fouillée wenige Jahre
spiter, in seiner Schrift iiber das »soziale Eigentum« aus dem Jahr 1884, in einer der
meistzitierten Stellen seines gesamten Schrifttums festhalten:

»Die Gesellschaft ist keine Aneinanderreihung voneinander durch ein Vakuum getrennter
Egoismen; sie ist nicht wie ein Archipel, der aus einer Vielzahl von Inseln mit je ihrem eige-
nen Robinson gebildet wird. Selbst auf der Insel aus der Legende hatten es Robinson und
Freitag leichter als Robinson allein, und ihre zwanzig oder dreiflig Nachfolger hatten es noch
leichter als Robinson und Freitag. Von daher vervollstindigt die Idee der Solidaritét in jeder

Hinsicht diejenige der individuellen Freiheit.«’°

Energisch weist Fouillée aber auch die individualititsgefdhrdenden Verabsolutie-
rungen der école naturaliste zurlick, die darauf hinausliefen, die Freiheits- und Au-
tonomieambitionen des modernen Menschen im Namen eines gegeniiber den Indi-
viduen schlechterdings indifferenten Holismus des sozialen Ganzen aufzukiindigen.
Er schlieBt sich hier explizit Charles Renouvier an, der fiir einen socialisme libéral
pladiert und dem autoritdren Sozialismus vorwirft, in letzter Konsequenz das Indi-
viduum der Gesellschaft zu »opfern< und »mit der Theorie des sozialen Organismus
vollstindig zufrieden« zu sein (vgl. Fouillée 1880, 190; Anm. 1).

Der soziale Organismus der Gesellschaft konne, so Fouillée, in seiner Struktur
und Funktion schlechterdings nicht mit dem Aufbau und der Funktionsweise biolo-
gischer Organismen parallelisiert werden, wie es die zahlreichen organologischen
Gesellschaftstheorien seiner Zeit immer wieder nahelegten. Derartige Lesarten of-
fenbaren, so Fouillée, in dem Mafle ein auch soziologisch unzureichendes Ver-
stdndnis von Mensch und Gesellschaft, wie sie sich nicht auf veranschaulichende
Analogien beschrinken, sondern die Gesellschaft der Menschen im strengen Sinne
als einen biologischen Organismus zu beschreiben versuchen. Denn wihrend in
biologischen Organismen das Bewusstsein zum Ganzen, d.h. zum zentralen Ner-
vensystem oder zum Gehirn gehdre, existiere Bewusstsein im gesellschaftlichen

36 Alfred Fouillée, La propriété sociale et la démocratie, Paris: Hachette 1884 [im Folgen-
den: Fouillée 1884], 24.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Organismus ausschlieBlich in den Individuen. Nicht der soziale Organismus als sol-
cher, sondern lediglich die Einzelmenschen verfiigten {iber Willen und Bewusst-
sein. Den Beziehungen zwischen den einzelnen Zellen im biologischen Organismus
entsprechen Fouillée zufolge also nicht einfach ebensolche >biosoziologischen«< Re-
lationen im sozialen Organismus. Hier gehe es vielmehr um mehr oder weniger re-
flektierte, jedenfalls der bewussten Reflexion und der willentlichen Entscheidung
der Individuen zugdngliche moralische Bezichungen zwischen den Biirgern, die auf
Gewohnheiten, gemeinsam geteilten Vorstellungen und Wertmustern und nicht zu-
letzt auch auf gegenseitigen Versprechungen beruhen. Und dementsprechend gebe
es hier keine organische Unmittelbarkeit, kein >mechanisches Band«, sondern viel-
mehr ein ymoralisches Bands, eine »freiwillige Solidaritit« (solidarité volontaire):

»In der Tat haben wir gesehen, dass die menschliche Gesellschaft ein vertraglicher Organis-
mus (organisme contractuel) ist, d.h. dass das, was die Mitglieder eint und sie solidarisch
verbindet, nicht mehr das unmittelbare Angrenzen ist, sondern die freiwillige Solidaritit; statt
eines mechanischen Bandes zwischen den Zellen gibt es ein moralisches Band zwischen den

Biirgern, dasjenige wechselseitiger Ubereinkiinfte und Versprechen. « (ebd., 129)

Wenig spéter schreibt Fouillée ergdnzend: »In den modernen Gesellschaften besteht
das Band, das die Menschen zusammenbringt, aus gemeinsamen Ideen, die gemein-
same Willen hervorbringen; die Beziehungen der Biirger untereinander nehmen in
der biirgerlichen, 6konomischen, kommerziellen und industriellen Ordnung ebenso
wie in der politischen Ordnung mehr und mehr die Form einer intelligenten und
freiwilligen Kooperation an«, wihrend sich »der Organismus der Pflanzen oder der
Tiere in seinem Wachstumsprozess auf dem Weg der vernunftlosen und schicksal-
haften Kooperation entwickelt« (ebd., 147f.; Herv. i.0.). Fouillée formuliert des-
halb als Fazit seiner Auseinandersetzung mit der école naturaliste: »Zusammenge-
fasst kann und muss man einrdumen, dass die Gesellschaft ein umfangreicher phy-
siologischer Organismus ist, ohne deshalb einrdumen zu miissen, dass sie eine um-
fangreiche psychologische Individualitdt darstellt.« (ebd., 245)

Quasi-Vertrag und gewollte Solidaritdt

Wichtiger als die Analogien zwischen biologischen und sozialen Organismen sind
fiir Fouillée deshalb die fundamentalen Unvereinbarkeiten zwischen ihnen. Denn
auch wenn die Menschen — ob sie wollen oder nicht — in vielfacher Weise organisch
miteinander verbunden sind und wechselseitig aufeinander einwirken, kdnnten sie
sich absichtsvoll, mit Willen und Bewusstsein, nur durch freie Zustimmung mitei-
nander verbinden; und erst diese freie Zustimmung mache den sozialen Zusammen-
hang in einem demokratisch-normativen Sinne wertvoll, d.h. zu einer von den Indi-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 169

viduen gewollten und bejahten Gesellschaft, die Aussicht auf dauerhafte Akzeptanz
und Stabilitét auch unter den krisenhaften Bedingungen der Moderne haben konne.

In diesem Sinne legt Fouillée ein flammendes Bekenntnis zum unhintergehba-
ren Normativitdtsprofil der kontraktualistischen Staatstheorie ab und erkldrt »die
wechselseitige Ubereinkunft oder den Vertrag« zum »hochsten und reflektiertesten
Ausdruck des Willens in seinem Umgang mit anderen« (Fouillée 1880, 3). Auf die-
ser Basis beschlieen die Individuen fiir Fouillée — auf dem Wege stillschweigender
oder ausdriicklicher Zustimmung — miteinander einen contrat social, der die soziale
Ordnung auf den freien Willen der Menschen griindet und den Staat zu »einer mehr
oder weniger bewussten, aber entscheidend freiwilligen Assoziation« (ebd.) macht.
In diesem Sinne kann Fouillée im Namen einer modernen, quasi-vertraglichen Be-
griindung des demokratischen Verfassungsstaates erklaren:

»Wir werden also in eine bestimmte Gesellschaft hineingeboren, ob wir wollen oder nicht. —
Ohne Zweifel, aber wir akzeptieren dann die vollendete Tatsache, und wenn wir das Erwach-
senenalter erreicht haben, treten wir durch unsere Taten dem Gesellschaftsvertrag bei, indem
wir im Staat und unter seinen Gesetzen leben. Nicht nur hier sprechen die Juristen von einem
Quasi-Vertrag, als wenn jemand irrtiimlich die fédllige Summe eines anderen bezahlt; es ist
ein reeller Vertrag, dessen >rechtliches Zeichen« die Handlung anstelle einer Unterschrift ist.
Wiéhrend unserer Kindheit hat man unsere Zustimmung mit Recht vorentschieden, denn wel-
chen Grund hétten wir gehabt, allein auf einer verlassenen Insel zu leben und nicht in Frank-
reich oder in Deutschland oder anderswo? — Schlielich ist jede politische Verfassung, zumal
in den Léndern mit allgemeinem Wahlrecht, nichts anderes als eine Erneuerung des Gesell-
schaftsvertrags, und diesmal eine feierliche Erneuerung, schriftlich und vor Zeugen.« (ebd.,
10f,; Herv. i.0.)"7

Der soziale Organismus, wie er sich in den modernen Gesellschaften darstellt, ldsst
sich fiir Fouillée demnach beschreiben als »eine verstandene und gewollte Solidari-
tét; er ist also ein Organismus, der aus Wahl und nicht mehr aus Notwendigkeit ent-
steht« (ebd., 250) — und erst auf dieser Grundlage wird es fiir Fouillée moglich, die
wissenschaftlichen Erkenntnisse der école naturaliste mit den politischen Idealen
der Republik in Einklang zu bringen. Mit ihnen betont Fouillée also, dass Konsens
und Vertrag, bewusste Zustimmung und reflektiertes Einverstdndnis die hochste
und wertvollste Form des sozialen Zusammenschlusses zwischen den autonom und
selbstbewusst gewordenen Individuen der Moderne darstellen. Und auch wenn die
Idee eines urspriinglichen Gesellschaftsvertrags natiirlich nichts anderes als eine vo-
luntaristische Fiktion sein konne, beharrt er doch darauf, dass geschriebene Verfas-

37 In Art. 1371-1381 des Code civil aus dem Jahr 1804 werden unter dem Begrift des quasi-
contrats jene rechtlich verbindlichen Vereinbarungen genannt, die auch ohne expliziten

Vertragsschluss zustande kommen; vgl. dazu auch Kap. 3.3.4; Anm. 32.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

sungen als angemessene politische Artikulation dieses Sozialkontrakts interpretiert
werden konnen. Jedenfalls seien die individuellen Rechte und die personale Wiirde
der Einzelnen nur auf der Grundlage derartiger individualistisch-vertraglicher
Wahrnehmungsmuster gegen die fiir die Freiheits- und Autonomieambitionen des
modernen Menschen schlechterdings indifferenten Kategorien des deterministisch-
organizistischen Naturalismus normativ zu verteidigen. In diesem Sinne weist
Fouillée auch den vor allem in Deutschland verbreiteten Verdacht zuriick, die Ver-
tragstheorie sei nur deshalb so populdr, weil sie »der Selbstliebe der Individuen
schmeichle, indem sie sie glauben mache, selbst Griinder des Staates zu sein« (ebd.,
12)*®. Gegen derartige Unterstellungen erkldrt er mit republikanischer Verve:
»Nein, es ist dies keine Frage der Selbstliebe, es ist eine Frage der Wiirde und der
Freiheit: denn wenn wir durch das Wahlrecht alle schon Gesetzgeber sind, warum
wollen wir dann nicht fiir uns selbst Griinder eines Staates der Vernunft und des
Rechts sein?« (ebd.)

Zunehmende soziale Solidaritdt und die Synthese von Liberalismus und Sozialismus

Zugleich war Fouillée jedoch, wie bereits deutlich wurde, stark von Comte und den
Positivisten beeinflusst. So betont er immer wieder die besondere Leistung von
Auguste Comte, die darin bestehe, den Fehler von Herbert Spencer und vielen ande-
ren Philosophen zu vermeiden und die Soziologie nicht zu einer Ausweitung der
Biologie auf die sozialen Organismen werden zu lassen. In diesem Sinne erklért er:
»Wenn Kant unvergleichlich iiberlegen als Philosoph war, dann war Comte iiberle-
gen als Soziologe« (Fouillée 1884, 365), weil er den geschichts- und gesellschafts-
vergessenen Individualismus des 18. Jahrhunderts endgiiltig iberwunden habe: »Er
war der erste Philosoph, der offen mit den individualistischen Vorurteilen der
Schule von Locke brach [...], er iiberholt den Individualismus des 18. Jahrhundert
derart, dass er die wirkliche AuBerlichkeit (la réelle extériorité) der Menschen von-
einander negiert: »Das Individuum als solches, sagt er, ist eine Abstraktion«« (ebd.,
365f.), ohne dariiber jedoch die Idee eines moralischen und intellektuellen Fort-
schritts der Menschheit aufgegeben zu haben. So kann Fouillée im Anschluss an
Comte zu Recht konstatieren:

»Die Biologie ist die Grundlage der Soziologie, sie ist nicht die Soziologie selbst. Der
Mensch ist ein Tier, aber er ist ein intelligentes Tier und, durch seine Verbindung mit anderen
in der Gesellschaft, fahig zum intellektuellen und folglich auch moralischen, dsthetischen und

industriellen Fortschritt. Die soziale Intelligenz, einzig wirklich fortschrittlich, ist hier gewis-

38 Fouillée bezieht sich hier — allerdings ohne Belegstelle — auf den Heidelberger Staats-

theoretiker und Juristen Johann Caspar Bluntschli.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 171

sermaflen die Seele des kollektiven Organismus; dies ist der Unterschied des Menschen zu
den Tieren oder Pflanzen. Dadurch wird das gerechtfertigt, was Comte >den dynamischen
Vorrang der intellektuellen Entwicklung« genannt hat. Von daher erklért sich die Wichtigkeit,
die Comte der hierarchischen Klassifizierung der Wissenschaften und den drei Stadien zuge-
wiesen hat. Man sieht die Einheit der positiven Soziologie; man sieht ebenso das idealistische

Element, das sie in ihrem Inneren enthilt.« (ebd., 365)

Trotz seiner Zuriickweisung der organizistischen Soziologie verbleibt Fouillée also
— sehr zum Leidwesen der Idealisten um Charles Renouvier” — fest auf dem Boden
der neuen, positivistisch geprégten Sozialwissenschaften. Schlieflich will er die
Sozialphilosophie ja endgiiltig von ihren idealistischen Grundlagen emanzipieren
und ihr ein >wissenschaftliches¢, d.h. explizit postmetaphysisches Fundament ver-
schaffen. Denn die école idéaliste und ihre vieille antithése zwischen Individuum
und Gesellschaft sei durch die von den modernen Naturwissenschaften aufgewiese-
nen Interdependenzen von individuellem und sozialem Leben endgiiltig obsolet
geworden: »Die Wissenschaft zeigt uns durch die Physiologie, durch die Soziolo-
gie, durch die Statistik, durch die Geschichte, dass die Unabhingigkeit des Indivi-
duums in der Gesellschaft ganz relativ ist, dass wir ohne Unterlass und auf tausen-
derlei Weise den Einfluss des sozialen Milieus erleiden, der uns in der Konsequenz
zu einem Teil eines wirklichen Organismus macht.« (Fouillée 1880, 150f.)

In diesem Zusammenhang kommt Fouillée nicht zuletzt auch auf die solidari-
tatstheoretischen Einsichten der darwinistischen Schule zu sprechen und betont:

»Die Idee, die aus der Arbeit der darwinistischen Schule iiber die Vererbung und die Selek-
tion hervorgeht, ist in letzter Analyse diejenige der Solidaritét; und dies ist das Fundament der
briiderlichen Moral selbst. Die Solidaritit lisst ohne Zweifel das Ubel der einen auf die ande-
ren zuriickfallen, aber sie erweitert auch das Gute des einen auf alle oder von allen auf jeden.
Sie verpflichtet von daher die Gesellschaft, ein Heilmittel fiir jedes Ubel zu finden, das das
Individuum betrifft, da dieses Ubel dazu tendiert, sozial zu werden. Die Solidaritit stellt un-
sere modernen Gesellschaften vor die Alternative: Fortschritt oder Untergang.« (Fouillée
1884, 152)

Von daher kann er als Quintessenz seiner Uberlegungen in diesem Zusammenhang
festhalten: »Es ist das Bild der Solidaritdt, das in der menschlichen Gesellschaft
mehr und mehr regieren wird.« (ebd.)

Auch wenn Fouillée immer wieder vor den biosoziologischen Ubertreibungen
der naturalistischen Schule warnt, so lobt er sie doch dafiir, den Menschen diese
unhintergehbaren sozialen Interdependenzverhéltnisse mit den Methoden wissen-

39 Vgl. dazu Charles Renouvier, Le déterminisme et 1’idée du droit selon M. Fouillée, in:
Critique philosophique 15 (1879), 213-215.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

schaftlicher Forschung aufgewiesen und vor Augen gefiihrt zu haben. So wie das
sozialpsychologische Konzept der idées-forces als fait expérimental et immanent
das vermittelnde Element zwischen der idealistisch-abstrakten Moralphilosophie
und einem positivistischen Naturalismus bilde, so bilden die vielen Evidenzen einer
zunehmenden sozialen Solidaritdt fiir Fouillée das vermittelnde Element zwischen
Gesellschaft und Individuum. Indem Fouillée diese Einsicht in seine beriihmte The-
se vom »gleichzeitigen Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens« fasst,
wird deutlich, dass fiir ihn die sozialwissenschaftlich aufgewiesenen Interdepen-
denzverhéltnisse die moralischen Ambitionen menschlicher Selbstbestimmung und
individueller Handlungsfreiheit in keiner Weise einschrinken. Die von der idealis-
tischen Schule reklamierte Vorstellung, »dass die menschliche Gesellschaft ein be-
stimmtes Ideal« habe, weise ndmlich »absolut nichts« auf, »was mit der positivis-
tischen Soziologie inkompatibel wire; und doch driickt sie einen von den Soziolo-
gen oft vergessenen Gesichtspunkt aus« (Fouillée 1880, 385). Allerdings hétten
auch die metaphysischen Idealisten diesem Ideal eine denkbar schlechte Darstel-
lung gegeben, indem sie

»es als einen unserer Welt durch eine absolute Macht, durch eine transzendente oder imma-
nente Vorsehung vorab aufgezwungenen Zweck figurieren, und damit verlassen sie die Wis-
senschaft, um die Geschichtsphilosophie in einen Teil der Theodizee zu verwandeln; aber die
Metaphysiker haben nicht weniger Recht, ein gewisses System von leitenden Ideen fiir die
Menschheit, ein bestimmtes Ziel zu entwerfen, das menschlich und sozial, wenn nicht univer-
sell ist« (ebd.).

Mit seiner Rede vom organisme contractuel schlagt Fouillée deshalb vor, die Ge-
sellschaft als einen sich in stdndiger Weiterentwicklung und Vervollkommnung be-
findlichen, gleichermalien organisch-naturwiichsig wie individuell-vertraglich kons-
tituierten Sozialzusammenhang zu beschreiben, der den abstrakten Gegensatz von
Naturalismus und Idealismus in die fortschrittsoptimistische Perspektive einer so-
zialen Entwicklungsdynamik der Menschheitsgeschichte und der Demokratie trans-
formiert. Und Fouillée nimmt dabei vor allem die Individuen selbst in die Pflicht,
indem er sie zu einer umfassenden Universalisierung des modernen Vertragsgedan-
kens auffordert:

»Vervielfacht den Vertrag ins Unendliche, transformiert ihn, erweitert ihn, wendet ihn auf
alle Bezichungen der Menschen derart an, dass im sozialen Leben wirklich alles das Werk des
Willens aller ist, und ihr werdet euch schrittweise der einzigen Gesellschaft anndhern, die
wirklich der Gerechtigkeit entspricht: eine Gesellschaft, in der alle vollkommen frei und den-

noch alle vereint wéren.« (ebd., 73)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 173

Und so kann Fouillée als Fazit seiner sozialphilosophischen Uberlegungen ebenso
emphatisch wie programmatisch erkldren:

»Die Lehre vom vertraglichen Organismus (organisme contractuel) ist ein auf sein hochstes
Niveau erhobener Liberalismus, denn er hat als Ideal, von den Individuen nichts zu erwarten,
was sie nicht frei und mit Bewusstsein akzeptieren; andererseits ist sie, im wahren Sinne des
Wortes, ein wohlverstandener und verniinftiger Sozialismus, denn das Ziel, das sie durch die
Freiheit selbst verfolgt, ist eine soziale Organisation, in der alle Teile solidarisch sind, einig
untereinander und mit allen, belebt durch ein und dasselbe Denken, wie ein lebendiger Kor-
per, der ein und denselben inneren Geist zu ndhren scheint: spiritus intus alit. Mit einem
Wort, es ist an der Menschheit, in der sozialen Ordnung die Synthese zweier im Universum
anzutreffender Prinzipien herzustellen: Leben und Bewusstsein, oder, wenn man es vorzieht,
Bewegung und Gedanke.« (ebd., 420f.; Herv. i.0.)

Fouillée erwartet und erhofft dementsprechend fiir die Politik der Zukunft die Ent-
stehung eines régime contractuel, das auf einer rationalen Balance der beiden Prin-
zipien von Freiheit und Solidaritét, von Individualismus und Kollektivismus beruht
und sich einem sozialen Ideal verpflichtet, das »zugleich die groBte Individualitét
jedes Mitglieds und die grofBte Solidaritdt aller Mitglieder« (ebd., 247f.) verwirk-
licht. Und dieses werde, davon ist Fouillée {iberzeugt, durch die GesetzmiBigkeiten
der sozialen Evolution selbst bestitigt, denn die Entwicklungsgeschichte der
Menschheit zeige nicht nur eine Tendenz zur zunehmenden sozialen Interdepen-
denz, sondern auch zur Ausbildung des individuellen Bewusstseins und der Auto-
nomie des Einzelnen, eben ein >gleichzeitiges Wachstum des individuellen und des
sozialen Lebens«.

3.1.3 Justice réparative und propriété sociale:
Zaghafte sozialpolitische Aufbriiche

Das Ideal eines organisme contractuel lasst sich fiir Fouillée nicht durch ein abwar-
tendes laisser faire erreichen. Es verlange vielmehr angemessene wirtschafts- und
sozialpolitische Initiativen seitens der Regierung. Weil der von den liberalen Oko-
nomen so nachdriicklich propagierte Glaube an die Selbstheilungskrifte des Mark-
tes zu »einer exzessiven Akkumulation des Kapitals bei den einen und zu einem
Mangel des Notwendigen bei den anderen« (Fouillée 1880, 406) gefiihrt habe, sei
eine »gewisse Intervention des Staates bei diesen Fragen, die man par excellence
soziale Fragen nennt« (ebd.; Herv. i.0.), unverzichtbar. Fouillée spricht in diesem
Zusammenhang von einer »reparierenden und priaventiven Gerechtigkeit« (Fouillée
1884, 129; vgl. auch Fouillée 1880, 357-378), die sich nicht nur — wie im biirgerli-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

chen Strafrecht — auf das Fehlverhalten von Individuen, sondern auch auf die kol-
lektiven Verfehlungen der Gesellschaft beziehen soll. Wie der Einzelne sein indivi-
duell begangenes Unrecht privatrechtlich zu kompensieren habe, so gebe es auch
fiir die Gesellschaft insgesamt die Pflicht zu einer solchen Wiedergutmachung. Und
so wie der Staat die »Reparatur-Pflicht« fiir individuell begangenes Unrecht im biir-
gerlichen Recht ldngst verbindlich festgelegt und durch sein Justizwesen gewihr-
leistet habe, so habe er sie auch im Bereich des sozialen Unrechts wahrzunehmen,
auch wenn das Rechtssystem bisher noch nicht dafiir ausgelegt sei, neben dem Pri-
vatrecht auch dieses neue Feld des Sozialrechts, die »Idee des Sozialrechts« (Fouil-
1ée 1896, 366), angemessen zu bearbeiten.

»Droit social¢ statt ycharité chrétienne«: Von der Gesellschaft verursachtes Unrecht

Deshalb miisse die justice réparative — und hier finden sich die gerechtigkeitstheo-
retischen Motive der solidaristischen Bewegung deutlich vorformuliert — an die
Stelle der alten charité chrétienne treten und, so Fouillée, diejenigen Ungerechtig-
keiten kompensieren, »die sich aus der fatalen Wirkung der Gesetze der Natur oder
des sozialen Lebens selbst ergeben« (Fouillée 1884, 129f.). Denn »es gibt Unge-
rechtigkeiten, die von der ganzen Gesellschaft begangen werden und deren Auswir-
kungen durch die Jahrhunderte fortbestehen: Die Solidaritdt der Generationen
untereinander fordert, dass die Folgen dieser Ungerechtigkeit annulliert und kom-
pensiert werden« (Fouillée 1880, 408). Die Notwendigkeit einer solchen justice ré-
parative ergebe sich dabei nicht nur aus dem Organismus-, sondern auch aus dem
Vertragsmotiv, denn schon der Sozialvertrag verpflichte uns, beim Eintritt in die
Gesellschaft »die Lasten und Schulden nicht weniger zu akzeptieren als die ge-
meinsamen Vorteile« (ebd).

Der organisme contractuel benétigt fiir Fouillée also eine komplexe Idee kon-
traktueller Gerechtigkeit, die iiber die Tauschgerechtigkeit der wirtschaftsliberalen
Lehren deutlich hinausgeht. Schon jeder lebende Organismus zeichne sich nicht
durch egalitir-reziproke Tauschbeziehungen zwischen den einzelnen Organen, son-
dern durch eine proportional-distributive Gerechtigkeit aus, weil hier jede einzelne
Zelle ihre Néahrstoffe nach ihrer je eigenen Funktion und ihren je eigenen Bediirf-
nissen zugeteilt bekomme. Und dieses proportionale Verteilungsprinzip gelte auch
fiir die Selbsterhaltungsbedingungen des organisme contractuel menschlicher Ge-
sellschaften. Hier miissten die Zuteilungsprozesse aber, so Fouillée, politisch plan-
voll institutionalisiert werden, da sich die Beziehungen der Menschen — zumal in
den demokratischen Gesellschaften der Moderne — nicht unbewusst und anonym,
sondern »unter dem Einfluss der Ideen und mithilfe freier Ubereinkiinfte« (ebd.,
405) herstellten und sich insofern durch ihre vertraglich-freiwillige Dimension
kennzeichneten. Diese Freiwilligkeitsdimension diirfe aber nicht iiberstrapaziert

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 175

werden, wie dies in der wirtschaftsliberalen Interpretation des Sozialvertrags immer
dann geschehe, wenn man sich mit einem laisser faire, laisser passer, laisser mou-
rir zufriedengibt und dabei die »organische< Dimension des — vorrangig zu allen
bewussten Zustimmungsakten existierenden — sozialen Zusammenhangs der Gesell-
schaft aus dem Blick verliert.*’

Das Ziel der jreparierenden Gerechtigkeit< besteht fiir Fouillée in der Wie-
derherstellung derjenigen >Normalitdtsbedingungen< von egalitdrer Freiheit und
Gleichheit zwischen den Menschen, auf denen die Idee des Sozialvertrags konstitu-
tiv beruht:*' »Diese normalen Bedingungen bestehen darin, dass die Vertragspartner
bzw. die Assoziierten wirklich frei und miindig sein sollen.« (Fouillée 1884, 129;
vgl. auch Fouillée 1880, 408) Deshalb seien all diejenigen Egalitdtshindernisse, die
sich im Laufe der Geschichte — durch die »schicksalhaften Effekte« natiirlicher oder
sozialer Gesetze — herausgebildet haben, nach Moglichkeit abzuschaffen: »Die Ge-
sellschaft soll also darauf achten, dass jede Niedrigkeit, jede Knechtschaft, jedes
UbermaB der Ungleichheit, die sich durch die schicksalhaften Effekte der Gesetze
der Natur oder des sozialen Lebens selbst ergeben, nach Mafligabe des Mdglichen
abgeschafft oder verringert werden. Dies ist die allgemeine Regel, die zuerst auf-
gestellt werden muss.« (Fouillée 1884, 129f.)

Fouillée sympathisiert also in hohem Mafie mit den kontraktualistischen Kon-
zepten von Tausch und Vertrag, betont aber, dass solche Vertrage nur dann in einer
freien und gerechten Weise abgeschlossen werden kdnnten, wenn alle Vertragspart-
ner iiber ein hinreichendes MaB} an 6konomischer und politischer Freiheit verfiigen;
eine Vorbedingung, die er jedoch in keiner Weise erfiillt sicht:

»Die jahrhundertelang unterworfenen Klassen, die nicht die gleichen Rechte wie die anderen
genossen haben, konnten sich nicht mit der gleichen Freiheit entfalten und befinden sich mit
den anderen nicht in wirklich gleichen Bedingungen; sie konnten nicht wie diese ihre Ver-
nunft aufkldren; sie konnten nicht einmal wie diese von allen Friichten ihrer Arbeit profitie-
ren; schlussendlich sind sie festgelegt auf das Elend von Entbehrungen, die eine Art von

Schicksal von Generation zu Generation weitergibt.« (Fouillée 1880, 367)

40 »Die Okonomen, die sich mit dem Motto >Machen lassen, geschehen lassen, sterben las-
sen¢< zufriedengeben, beschrinken sich bis zum Exzess auf die Idee des Sozialvertrags,
wihrend sie zur gleichen Zeit diejenige des sozialen Organismus missachten.« (Fouillée
1880, 405; Herv. 1.0.)

41 »Der >reparierenden Gerechtigkeit< muss es darum gehen, die normalen Bedingungen des
menschlichen Zusammenlebens wieder herzustellen, d.h. den Sozialvertrag.« (Fouillée
1884, 129)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Deshalb miisse z.B. jemand, der einen Kriminellen verurteilt, zugleich »alle Ein-
flisse, alle begleitenden Verantwortlichkeiten, alle Solidarititen in Rechnung stel-
len« (ebd., 305) und

»auch das Milieu anklagen; die Familie des Kriminellen, die ihm wahrscheinlich weder eine
gute Erziehung noch hinreichend unwiderstehliche Beispiele der Tugend gegeben hat; die
Gemeinde, in der er gelebt und in der er ohne Zweifel weder genug Hilfe noch ausreichenden
Schutz gefunden hat; die Nation, zu der er gehért und die sich immer noch zu wenig um die
Erziehung des Volkes, um die Mittel zur Sicherung der Arbeiter und um passende Gesetze

kiimmert, die das Verbrechen verhindern, indem sie das Elend verhindern.« (ebd.)

Fouillée ldsst in diesem Zusammenhang keinen Zweifel daran, dass die eigentliche
sozialphilosophische Grundlage der justice réparative nicht in moralischen Ge-
fiihlen der briiderlichen Verbundenheit, sondern in der wissenschaftlichen Entde-
ckung der Solidaritdt liege: »Sie ist eine allgemeine Pflicht der Gerechtigkeit; sie ist
ein Werk der Wissenschaft und nicht des reinen Gefiihls.« (Fouillée 1884, 152) Die
christlichen Lehren von der freiwillig zu erbringenden charité will Fouillée deshalb
ebenso wie das sentimentale Revolutionspathos der fraternité von 1848 durch eine
moderne, dem wissenschaftlichen Geist der Zeit entsprechende philanthropie éclai-
rée (vgl. ebd., 129) ersetzen, die sich von der reinen Gefiihligkeit der Liebe, der
Barmherzigkeit und der Briiderlichkeit endgiiltig emanzipiert: »Derjenige, der ge-
liebt wird, will er nicht auch respektiert, d.h. als wiirdig anerkannt werden? Die
Liebe ist vor allem ein Gefiihl, wihrend das Recht eine Idee ist; die Liebe ohne das
Recht ist wie ein Blinder, der euch bei dem Versuch, euch zu umarmen, stofit und
verletzt. Die aufgeklérte Liebe (I’amour éclairée) ist selbst schon eine Gerechtig-
keit.« (Fouillée 1880, 342)

Durch diese Umstellung auf eine wissenschaftlich-rationale Basis will Fouillée
die alten Briiderlichkeitsmotive jedoch keineswegs aufgeben, sondern vielmehr
stirken. So spricht er etwa davon, dass sich die Individuen nicht nur durch die per-
manent zunechmenden Komplexitéts- und Solidaritdtsbedingungen moderner Gesell-
schaften, sondern auch durch ihre vertraglich-freie Zustimmung zur Gesellschaft in
immer hoherem Mafle »verbriidern«:

»Wir sind Briider, weil wir beim Eintritt in die Gesellschaft freiwillig ein gleiches Ideal ak-
zeptieren und weil wir uns verpflichten, dort ein und dieselbe Familie zu bilden; wir sind
auch deshalb Briider, weil wir natiirlicherweise Mitglieder ein und desselben Organismus
sind, weil wir ohne einander nicht leben und uns entfalten kénnen, weil unsere Moralitit
selbst an den sozialen Zustand und die Moralitdt der Gemeinschaft gebunden ist. Schlussend-
lich, die Idee eines vertraglichen Organismus ist identisch mit der einer durch die Gerechtig-
keit geregelten Briiderlichkeit, denn wer Organismus sagt, sagt Briiderlichkeit, und wer ver-

traglich sagt, sagt gerecht.« (ebd., 410; Herv. i.0.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 177

Das alte Prinzip der Briiderlichkeit stehe damit, entgegen den mystischen Prinzipien
der Religion, in einer fundamentalen Identitdt mit den Gerechtigkeitsmotiven der
Freiheit und Gleichheit aller und fordere autoritativ als Rechtspflicht des Staates
ein, was die alten Ideale der Wohltdtigkeit und der Néchstenliebe nur als freiwillige,
rechtlich ungeschuldete Hilfe betrachteten. Und je mehr die Zivilisationsgeschichte
der Menschheit voranschreite, umso mehr werde eine justice réparative et préventi-
ve an die Stelle von Almosen und Mildtitigkeit treten.*

Ein Waisenkind oder ein anderes benachteiligtes Mitglied der Gesellschaft, das
ohne Hilfe nicht am sozialen Leben teilnechmen kann, zu unterstiitzen und zu for-
dern, ist fiir Fouillée deshalb nicht ein Akt freiwilliger Néchstenliebe, sondern ein
Werk der Gerechtigkeit, und zwar gerade auch ein Werk kontraktueller Gerechtig-
keit (vgl. Fouillée 1884, 131). Eine Gesellschaft habe ndmlich nicht das Recht, etwa
Findelkinder einfach sterben zu lassen unter dem Vorwand, dass es schlieflich
Pflicht der Eltern sei, fiir die Erziehung ihrer Kinder zu sorgen. Vielmehr sei die
Gesellschaft diesen Kinder gegeniiber zur Hilfe verpflichtet, und zwar auf der
Grundlage dessen, »was die Juristen einen Quasi-Vertrag nennen: sie schuldet ih-
nen die Lebensmittel mit der allgemeinen und beruflichen Bildung, und indem sie
ihnen diese gibt, tut sie nichts anderes als eine allgemeine Schuld der reparierenden
Gerechtigkeit (une dette générale de justice réparative) zu begleichen« (ebd., 132;
Herv. 1.0.). Fouillée erinnert in diesem Zusammenhang nicht nur an Artikel 21 der
franzsischen Revolutionsverfassung von 1793, sondern formuliert im Anschluss
daran auch denkbar scharf: »Die Freiwilligkeit der Néchstenliebe ist ein religidses
und moralisches Vorurteil, das aus einer unzureichenden Analyse des Rechts ent-
steht.« (ebd., 133)

Mit der Formel der dette générale de justice réparative, vor allem aber mit der
auf Randbestimmungen des Code civil zuriickgehenden Rede vom Quasi-Vertrag
hat Fouillée zwei ebenso anschauliche wie pathostridchtige Formeln in die politische
Philosophie eingefiihrt, die im solidaristischen Begriffsrepertoire der Jahrhundert-

42 »lJe mehr die Kenntnis des Rechts in der Menschheit fortschreitet, umso mehr verringert
sich die Idee der Gnade und des Gunsterweises, folglich auch der Barmherzigkeit und der
reinen Briiderlichkeit; im Gegenzug nimmt die Sphére der Verpflichtungen zu.« (Fouillée
1880, 324)

43 »Die offentliche Unterstiitzung ist eine heilige Schuld. Die Gesellschaft schuldet ihren
ungliicklichen Mitbiirgern den Unterhalt, indem sie ihnen entweder Arbeit verschafft oder
denen, die auBlerstande sind zu arbeiten, die Mittel fiir ihr Dasein sichert.« Vgl. zur >heili-
gen Schuld«< u.a. Robert Castel, Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der
Lohnarbeit (1995), Konstanz: Universitétsverlag 2000, 162-170 [im Folgenden: Castel
2000].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

wende, besonders bei Léon Bourgeois, eine kaum zu tiberschitzende Bedeutung er-
langen sollten.**

Ni socialiste, ni purement individualiste: Soziale Sicherheit, Arbeit, Bildung

Zahlreiche soziale Reformideen, die die Solidaristen seit den 1890er Jahren poli-
tisch zu verwirklichen versuchten, finden sich bereits in den Schriften von Fouillée
angesprochen. Allerdings bleiben seine Vorstellungen zur wirtschafts- und sozial-
politischen Umsetzung dieser Ideen insgesamt eher blass und unbestimmt. So tritt
Fouillée insbesondere in seiner Schrift La propriété sociale et la démocratie
(1884)* mit einem dezidiert sozialreformerischen Anspruch auf und will dazu die
absoluten< Eigentumstheorien — als solche nennt er nicht nur die individualistisch-
liberalen, sondern auch die kollektivistischen Varianten — zurlickweisen und die
wechselseitige Durchdringung der »sozialen< und der »individuellen< Dimensionen
des Eigentums darlegen, um auf dieser Basis Raum fiir die Plausibilisierung sozial-
politischer Interventionsrechte zu gewinnen. Fiir die »absoluten«< Eigentumstheorien
gelte:

»Die einen sprechen dem Eigentum einen absolut individuellen, die anderen einen absolut so-
zialen Charakter zu. Fiir uns enthdlt das Eigentum, theoretisch betrachtet, zugleich einen indi-
viduellen und einen sozialen Teil, da jedes Produkt das gemeinsame Werk des Individuums

und der Gesellschaft ist; in der Praxis aber ist die exakte Bemessung dieser Anteile und ihre

44 Fouillée selbst hat diesen Topoi jedoch nur eine geringe systematische Aufmerksamkeit
gewidmet. Sie tauchen bei ihm eher am Rande auf und finden sich weder als programma-
tische Buchtitel noch auch nur als einzelne Kapiteliiberschriften. Dennoch hat er spéter
mit Recht seine — von den Solidaristen auch nicht bestrittene — Autorschaft an diesen Be-
griffen reklamiert; vgl. Serge Audier, Léon Bourgeois. Fonder la solidarité, Paris: Micha-
lon 2007 [im Folgenden: Audier 2007], 34; Anm. 1.

45 Von dieser Studie und dem ihr zugrunde liegenden Politikverstdndnis hat sich der junge
Emile Durkheim iibrigens in einer Rezension aus dem Jahr 1885 energisch distanziert. Er
dulert sich darin skeptisch zum >versdhnenden«< Erkenntnisinteresse Fouillées und attes-
tiert ihm, sein gestaltungsoptimistisches Demokratieverstdndnis verkenne »die organische
Natur der Gesellschaft«. Er wirft ihm einen Hang zum wohlmeinenden sentiment, zu ei-
ner »siien Demokratie« vor und endet mit den Worten: »Leider hat man allen Grund zu
fiirchten, dass eine solche Organisation von kurzer Dauer sein wird. Gefiihle, auch her-
vorragende, sind zerbrechliche Bindungen. Eine Gesellschaft, die nicht fester zementiert
wiire, wiirde riskieren, beim ersten Unwetter zugrunde zu gehen.« (Emile Durkheim, A.
Fouillée, La propriété sociale et la démocratie, in: Revue philosophique de la France et de
I’étranger 19 (1885), 446-453, 453)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 179

Verteilung nach den Regeln einer absoluten Gerechtigkeit, suum cuique, eine Utopie, die die
Ungerechtigkeit zur Folge hat.« (Fouillée 1884, V; Herv. i. O.)

Von daher seien sowohl der individualisme exclusif wie auch der socialisme einsei-
tig und unvollstandig.

In den zivilisierten Landern finde der neugeborene Mensch, wie Fouillée gegen-
iber dem klassischen liberalen Argument vom rechtméfigen Eigentumserwerb
durch individuelle Bearbeitung deutlich macht, das Land nicht mehr in einem freien
und unbesiedelten Zustand vor, sodass er es ungehindert kultivieren konnte. Er tref-
fe es vielmehr vollstdndig besetzt und eingezdunt an und habe deshalb keinerlei
Chance, auf diese Weise individuelle Eigentumsrechte zu erwerben. Im Gegenzug
entstehe dafiir aber — und dies ist ein nicht zuletzt auf Comte zuriickgehendes, spé-
ter klassisch gewordenes solidaristisches Argument — »der Bereich des kollektiven
Reichtums, vergrofert durch alle Generationen, die ihm vorausgegangen sind«. Von
daher gelte: »Es steht also ein sozialer Schatz (un trésor social) zu seiner Verfii-
gung; durch die Arbeit kann er daraus schopfen, was er zum Leben braucht.« (ebd.,
VI) Vor diesem Hintergrund betont Fouillée — mit dem Programmbegriff einer
propriété sociale — die gleichermaBen individuellen wie sozialen Dimensionen von
Eigentum und Wohlstand. Frankreichs Eigentiimer hétten, so erklart er, vom sozia-
len Frieden und 6konomischen Wachstum erheblich profitiert. Sie seien nicht zu-
letzt auch deshalb reich geworden, weil sie sich die Techniken und Erfindungen
fritherer Generationen zunutze machen konnten, die sie sich nicht selbst erarbeitet
haben und die ihnen deshalb in einem privatrechtlichen Sinne auch nicht »gehdrens,
sodass es kein absolutes Recht auf privates Eigentum geben koénne (vgl. Sheradin
2000, 62).

Zugleich spricht sich Fouillée aber auch gegen sozialistische Kollektivierungs-
programme aus, da diese die individuelle Dimension des Eigentums und des Eigen-
tumserwerbs durch eigene Arbeit nicht hinreichend anerkennen wiirden. Er ist da-
von liberzeugt, dass eine Kollektivierung die Leistungs- und Innovationspotenziale
der Individuen schwéchen und damit das Wachstum der Wirtschaft gefahrden wiir-
de. Deshalb kénne sich eine gesunde Okonomie nur auf der Basis von Wettbewerb
und Marktwirtschaft entwickeln, auch wenn die Auswiichse des Okonomischen
Konkurrenzprinzips scharf zu verurteilen seien.*® In diesem Sinne hielt er auch den
Staat fiir ungeeignet, wirtschaftliche Unternehmen zu leiten und die Okonomie des
Landes zentral zu verwalten: »Der Staat ist wenig geeignet fiir alles, was flexibel

46 In seinen frithen Schriften hatte er sich u.a. gegen staatliche Interventionen in die betrieb-
lichen Verhéltnisse zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern ausgesprochen, etwa in
Fragen der Arbeitszeitregulierung und der Lohnhohe. Erst nach der Jahrhundertwende
forderte er fiir diese Konfliktfelder obligatorische Schiedsgerichte; vgl. Sheradin 2000,
66.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und variabel ist, fiir das, was eine praktische Intelligenz erfordert, was Takt und ei-
nen Geist der Anpassung an die Umstdnde verlangt: eine Verwaltungskorperschaft
ist in der Regel ohne Initiative, ohne Interesse, ohne Verantwortung; sie kann nicht
wirklich produktiv sein.« (Fouillée 1884, 34)

Statt also entweder nur individuelles oder nur kollektives Eigentum zuzulassen
und sich dementsprechend fiir eine Konservierung des status quo oder fiir eine her-
beizufiihrende Revolution stark zu machen, fordert Fouillée, auch in der Eigentums-
frage zu beriicksichtigen, was sich als »das wahre wissenschaftliche Prinzip« (ebd.,
2) darstelle: das Prinzip von Evolution und Fortschritt. Auf dieser Grundlage konne
es nur darum gehen anzuerkennen, dass sich — und auch dies sollte spiter ein ty-
pisch solidaristisches Argument werden — im historischen Entwicklungsprozess der
Menschheit das individuelle und das soziale Eigentum parallel zueinander entwi-
ckeln und entfalten, dass sie »gleichzeitig wachsen, ohne sich zu zerstéren, und
dass dieses progressive Wachstum selbst die Bedingung der wahren Demokratie«
(ebd., IX) sei. Und so prognostiziert er fiir die politische Zukunft der franzosischen
Republik — ganz in der republikanisch-kleinbiirgerlichen Tradition der classes
moyennes — eine Kombination aus Elementen eines individuellen und eines sozialen
Eigentums: »Insbesondere in Frankreich wird die Demokratie nur unter der Bedin-
gung leben konnen, dass sie nicht sozialistisch und nicht rein individualistisch (ni
socialiste, ni purement individualiste) wie die amerikanische Republik ist, sondern
im Angesicht des individuellen Eigentums alle legitimen Formen des sozialen Ei-
gentums beibehdlt und ausweitet.« (ebd.)

Niherhin spricht Fouillée hier von drei Formen des sozialen Eigentums, die sich
aus dem allen Menschen zur Verfiigung stehenden materiellen, intellektuellen und
moralischen Erbe ergeben, auf das demokratische Gesellschaften allen ihren Mit-
gliedern einen Partizipationsanspruch einrdumen miissten: Teilhabe am kollektiven
Kapital und an offentlichen Diensten, Teilhabe an der politischen Macht und Teil-
habe an intellektueller und moralischer Bildung (vgl. ebd., VIIIf.). Diese drei For-
men sozialen Eigentums gelte es — neben dem weiterhin bestehenden privaten Ei-
gentum — in Zukunft auszubauen und allen Gesellschaftsmitgliedern sozialpolitisch
zu gewihrleisten, wobei der Auf- und Ausbau eines solchen sozialen Eigentums ei-
ne allméhliche, friedlich voranschreitende »>Universalisierung< des Eigentums er-
moglichen soll, ohne durch staatliche Zwangsmafnahmen in bestehende Eigen-
tumsverhéltnisse einzugreifen. Von den Ideen einer progressiven Einkommens- und
Vermdgenssteuer oder einer Besteuerung von Landbesitz hielt Fouillée dagegen nur
wenig (vgl. Sheradin 2000, 65).

Zunichst sei es Aufgabe der Regierung, allen notleidenden Gesellschaftsmit-
gliedern eine »organisierte Versicherung in weitem MaBe« (Fouillée 1884, VIf.) zu
gewdhrleisten, denn schlieBlich habe der Staat schon lange zahlreiche Aufgaben im
Bereich der Agrikultur, des Handels, der Infrastruktur etc. iibernommen — und wa-
rum solle es dann nicht auch ein Philanthropie-Ministerium (un ministére des insti-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 181

tutions philanthropiques) geben, »das gleichermallen damit beauftragt ist, in diesem
Bereich (Versicherungen, Selbsthilfe-Vereine, Konsum-, Produktions- und Kredit-
gesellschaften etc.) Initiativen zu ergreifen und Institutionen zu griinden sowie die
bereits bestehenden zu ermutigen und ihnen zu helfen, um die privaten Bemiihun-
gen, Spenden und Darlehen zu zentralisieren« (ebd., 150f.). Von besonderer Bedeu-
tung sei in diesem Zusammenhang der Aufbau 6ffentlicher Sozialversicherungen
zum Schutz der Arbeiter und ihrer Familien vor den Risiken von Tod, Krankheit,
Alter und Arbeitslosigkeit. Fouillée schwebt dabei ein dezentrales System von
staatlich geforderten Gegenseitigkeitsvereinen mit einer Beitragspflicht der Arbeiter
vor, um auf diese Weise fiir Staat und Kommunen die zu erwartenden Lasten der
assistance publique zu senken; und er ist davon iiberzeugt, dass die Arbeiter die
Beitragszahlungen zu einer solchen Versicherung problemlos aufbringen konnten,
wenn sie den Konsum von Alkohol und Tabak aufgében (vgl. Sheradin 2000, 67).
Ein solches System sozialer Sicherung hélt Fouillée vor allem deshalb fiir un-
verzichtbar, weil der Staat nicht selbst als Arbeitgeber und Garant eines >Rechts auf
Arbeitc auftreten konne.”” Gerade im Namen von Gerechtigkeit, Freiheit und
Gleichheit konne und diirfe man den Einzelnen — dank der zunehmenden Solidaritit
(grdce a la solidarité croissante) — durchaus die Verpflichtung auferlegen, seine
Arbeitskraft bzw. sein Humankapital zu versichern, da die Frage der sozialen Siche-
rung schon lange keine Privatangelegenheit mehr sei. Sie werde vielmehr zu einer
Existenzfrage der Gesellschaft als ganzer, »weil diese Garantien des Humankapi-
tals, die so etwas wie ein Minimum des fiir jeden wirklich fieien und gleichen Biir-
ger essentiellen Eigentums darstellen, immer notwendiger werden, um die Bildung
einer Proletarierklasse zu verhindern, die unweigerlich entweder zur Knechtschaft
oder zur Rebellion verurteilt wire« (Fouillée 1884, 148; Herv. i.0.). Aus seiner
programmatischen Distanz zur obligatorischen deutschen Arbeiterversicherung und
den Bestrebungen der sogenannten >Kathedersozialisten< jenseits des Rheins macht

47 Die klassische 1848er-Forderung nach einem >Recht auf Arbeit< ist fiir Fouillée allein
schon deshalb aussichtslos, weil der Staat nicht jedem Biirger Arbeit geben konne, der
Arbeit haben wolle. So konne er Arzte nicht mit Patienten, Rechtsanwilte nicht mit Fal-
len und Poeten nicht mit Lesern versorgen (vgl. Fouillée 1884, 134). Allerdings war
Fouillée durchaus der Meinung, dass der Staat im Rahmen seiner Moglichkeiten zur Ver-
ringerung der Arbeitslosigkeit beizutragen habe, etwa durch die Errichtung von Arbeits-
vermittlungsbiiros; vgl. Sheradin 2000, 66. Erst in seinen spiteren Schriften sollte er — in
Anlehnung an die Arbeiten Charles Gides — vorschlagen, dass der Staat die Monopole
ibernimmt und in Kooperativen verwandelt; und zwar im Sinne >republikanischer Fabri-
keng, in denen die assoziierten Arbeiter selbst die Produktionsstitten besitzen, leiten und
verwalten, was schlieBlich auf eine komplette Demokratisierung der Industrie hinauslau-
fe; vgl. dazu ebd., 65 u. 88f. Einen individuellen Rechtsanspruch der Benachteiligten auf
Hilfe und Unterstiitzung wollte er allerdings nicht anerkennen (vgl. Fiegle 2003, 104).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

er dabei keinen Hehl. Vielmehr betont er zu seinen Vorstellungen explizit: » Dies ist
kein »>Staatssozialismus¢, sondern eine schlichte Vorsichtsmaflnahme aller gegen-
iiber jedem und damit zum Wohl eines jeden: Die Interessen sind in diesem Punkt
ebenso harmonisch wie die Rechte.« (ebd.) Von daher sei zu konstatieren: »Die
Vorsorge, die 6ffentliche Wohlfahrt, die »Briiderlichkeit¢, die in unseren modernen
Gesellschaften von immer komplexeren Gesetzen geregelt wird, kann nicht langer
eine Art von moralischem Luxus bleiben, der vollstindig den Zufallen der indivi-
duellen Inspiration iiberlassen ist.« (ebd., 151f.) Deshalb sei eine staatlich zu ge-
wihrleistende assurance organisée nichts anderes als eine kollektive Vorsichts-
mafinahme, wie man sie etwa vom Institut der Feuerversicherung her kenne:

»Nun, dank der wachsenden Solidaritét, die sich in unseren modernen Gesellschaften zwi-
schen einem Biirger und den anderen manifestiert, féllt die Sorglosigkeit des einen zumeist
auf die anderen zuriick. Aufgrund dieses Prinzips ist man verpflichtet, nachts die Autos zu be-
leuchten, die Schornsteine zu fegen, um Brénde zu verhindern etc. Wenn man eines Tages er-
kennen wiirde, dass es ein grofles Interesse gibt, die Feuerversicherung verpflichtend zu ma-
chen, so konnte man auch die VorsichtsmaBnahmen gegen das Feuer verpflichtend machen.«
(ebd., 147)

Diejenigen, die offentliche Unterstiitzung erfahren, sollten jedoch, so Fouillée, im
Gegenzug »eine Arbeit, so einfach sie auch sein mag« (Fouillée 1880, 363), erbrin-
gen, denn schlieBlich gelte, »dass die Arbeit adelt, wahrend das Almosen erniedrigt.
An die Stelle eines Gunsterweises ist damit ein durch gegenseitige Ubereinkunft
zustande gekommener Austausch und ein wirklicher Vertrag getreten. Die Briider-
lichkeit hat sich in Vertragsrecht gewandelt.« (ebd.)*

Dariiber hinaus bildet fiir Fouillée aber auch das allgemeine Wahlrecht — und
hier zeigt sich sein republikanischer Glaube an das hohe politische Integrationspo-
tenzial des Projekts der Demokratie in besonderer Weise® — eine Form des »sozia-

48 Fouillée distanziert sich in diesem Zusammenhang explizit von den national-chauvi-
nistischen Vorstellungen der Sozialdarwinisten, da soziale Degenerationen in der Regel
nicht von den Schwachen verursacht wiirden, sondern aus Luxus, Apathie und Faulheit
der oberen Klassen entstiinden (vgl. Fouillée 1884, 98f.).

49 Diesen Demokratie-Optimismus sollte er spéter jedoch erheblich modifizieren. In dem
MafBe ndmlich, wie sich seit den spéten 1890er Jahren in der franzosischen Abgeordne-
tenkammer Finanzskandale und Korruptionsfille hduften und Regierungskrisen zum
Dauerzustand wurden, entwickelte Fouillée in seinem Buch La démocratie politique et
sociale en France aus dem Jahr 1909 eine meritokratisch-elitire Demokratiekonzeption,
die sich von den Massen — ihnen hatte er schon zuvor mangelnde Reflexivitit attestiert
[»Kurzsichtigkeit ist der groBte Defekt der Massen. Sie sind instinktiv, nicht reflexiv.«
(Fouillée 1884, 163)] — verabschiedet und ihre Hoffnung auf aufgeklarte Eliten setzt. Al-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 183

len Eigentums¢, denn nur so kdnne jedes Gesellschaftsmitglied an der Autoritét des
Staates partizipieren, die »offensichtlich ein kollektives Gut« (Fouillée 1884, VII)
sei. Die Idee eines universalisierten Wahlrechts verlange dabei im Grunde auch eine
entsprechende Universalisierung des privaten Eigentums, auch wenn Fouillée nicht
auf Enteignungen und materielle Umverteilungen zuriickgreifen will: »Das univer-
salisierte Eigentum ist die Folge des allgemeinen Wahlrechts, denn das Wesen, das
genug besitzt, um sich zu erhalten, besitzt sich selbst und ist in der Regel wirklich
der Souverédn der eigenen Stimme.« (ebd., 62) Von daher miisse man — im Sinne
des auch von Fouillée geteilten jakobinisch-kleinbiirgerlichen Selbsténdigkeits- und
Unabhéngigkeitsideals der Franzosischen Revolution — festhalten: »Die ideale Lo-
sung der wirtschaftlichen Antinomie wire die groBtmdgliche Verteilung des Eigen-
tums und des Kapitals unter den Arbeitern selbst.« (ebd.) Und auch wenn Fouillée
dies im Kontext der gesellschaftlichen Verhéltnisse seiner Zeit fiir ein Ideal hilt,
das sich nicht vollstdndig realisieren lasse, so ist er doch davon iiberzeugt, dass man
sich ihm deutlich annihern konne.

Neben offentlichen Dienstleistungen, Sozialversicherungen und dem allgemei-
nen Ménnerwahlrecht denkt Fouillée im Hinblick auf die »Universalisierung< des
Eigentums nicht zuletzt auch an die Gewéhrleistung eines allgemeinen Zugangs zu
den Bildungsgiitern. Dies sei ein elementares Grundrecht, das jedem Staatsbiirger
eingerdumt werden miisse, denn nachdem das Eigentum an Grund und Boden voll-
stindig vergeben sei, sei es heute vor allem »das intellektuelle Kapital«, das als
muniversales Arbeitsinstrument¢ fiir die neu Angekommenen« gelten kénne und
miisse (ebd., VIII). In dem MaBe, wie dieses capital intellectuel jedem Gesell-
schaftsmitglied iiber eine allgemeine Schulbildung zuginglich werde, werde sich
die »utopische Formel« vom >Recht auf Arbeit< durch die »praktische Formel« eines
Rechts auf Bildung ersetzen lassen (vgl. ebd.). Kostenlose und obligatorische
Schulbildung fiir alle hélt Fouillée deshalb fiir »die wichtigste Aufgabe der justice
réparative und das grofite Werk der Briiderlichkeit schlechthin« (Fouillée 1880,
376). Allerdings besteht er im Streit um die bildungspolitischen Reformen der frii-
hen 1890er Jahre — 1891 hatte Léon Bourgeois durch Einfiihrung eines naturwis-
senschaftlichen Zweiges das sogenannte ymoderne« Bakkalaureat geschaffen — auf

lerdings wies Fouillée John Stuart Mills Idee, den Intelligenten mehr Stimmen zu geben,
als unangemessen zuriick und setzte vor allem auf verstirkte Bemiihungen einer poli-
tisch-moralischen Elitenbildung und Elitenerziehung. Zugleich betonte er nun auch die
Bedeutung von sozialer Ungleichheit fiir den Fortschritt und die Normalitdt von Hierar-
chien in der Gesellschaft. Aber auch seine Kampagne gegen Cabarets und Pornographie
und seine bitteren Angriffe auf die »unmoralische Presse¢, die ihm den Ruf eines strengen
Moralisten einbrachten, hinderten ihn nicht an dem Glauben, dass auch das einfachste
Mitglied der Gesellschaft in der Lage sei, sich zu verbessern und moralisch und kulturell
aufzusteigen; vgl. dazu Sheradin 2000, 69-90.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

einem humanistischen Bildungskonzept, das auf Latein und Griechisch als Zu-
gangsbedingungen fiir hohere Staatsimter beharrt.*

Fiir Fouillée sind also Arbeit und Bildung die zentralen Instrumente, mit deren
Hilfe sich die »soziale Hebung« der Arbeiterschaft bewerkstelligen lasse. In diesem
Sinne sieht er auf den franzosischen Staat seiner Zeit zahlreiche neue Aufgaben zu-
kommen, die ihn iiber seine liebgewonnene Rolle als reiner Sicherheitsgarant hi-
naustreiben, ohne ihn deshalb auf das Muster eines autoritiren Obrigkeitsstaates zu
verpflichten:

»Er ist der grole Moderator, der das Gleichgewicht zwischen den Freiheiten, zwischen den
Rechten und zwischen den Gewalten halten muss; er ist der Schiedsrichter in Konfliktfillen;
er ist der Vermittler zwischen dem isolierten Biirger und einer Assoziation, zwischen den As-
soziationen untereinander, zwischen den Einzelnen und der Nation, zwischen den einzelnen
Assoziationen und der gesamten Gesellschaft, und schlieflich zwischen den gegenwirtigen
und den kommenden Generationen. Mit einem Wort: Er ist der Garant aller Rechte und der

Mandatér der wirklich allgemeinen Interessen.« (Fouillée 1884, 37; Herv. i.O.)51

Ob es der Dritten Republik nun gelinge, diesen neuen Aufgabenfeldern gerecht zu
werden oder nicht; das 20. Jahrhundert werde auf jeden Fall, davon war Fouillée
iiberzeugt, »ein Jahrhundert der sozialen Inspiration und der sozialen Reformen«
werden, »in dem die franzosischen Ideen des Menschenrechts, der gleichen Freiheit
aller, der vertraglichen Gerechtigkeit, der Briiderlichkeit, der universellen Republik
und des universellen Friedens« zu neuem Leben finden, denn »nach dem 18. Jahr-
hundert, das revolutionir und franzdsisch war, nach dem 19. Jahrhundert, das reak-
tiondr und antifranzosisch war, wird ohne Zweifel ein wahrhaft menschliches Jahr-
hundert erscheinen«.”

50 Vgl. Sheradin 2000, 79f. Fouillée sollte sich spéter sogar zum scharfen Gegner einer kos-
tenlosen Sekundarbildung entwickeln.

51 Das Motiv des sozialen Eigentums bzw. des Transfereigentums wird gegenwirtig etwa
von Robert Castel aufgegriffen und zur normativen Begriindung wohlfahrtsstaatlicher
Einrichtungen und Institutionen in Anspruch genommen; vgl. Robert Castel, Die Stir-
kung des Sozialen. Leben im neuen Wohlfahrtsstaat (2003), Hamburg: Hamburger Editi-
on 2005 [im Folgenden: Castel 2005], 44; Anm. 12. Zu den Entstehungskontexten des
Motivs der propriété sociale vgl. auch Castel 2000, 271-282.

52 Alfred Fouillée, La France au point de vue moral, 2. Aufl., Paris: Alcan 1900, 411f.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 185

3.2 EINE ASSOZIATIONISTISCHE SOZIALOKONOMIE
DER SOLIDARITAT: CHARLES GIDE

Charles Gide (1847-1932), der in Uzes (Department Gard) in Siidfrankreich als
Sohn einer protestantischen Juristenfamilie geboren wurde,' kann anders als Fouil-
1ée nicht nur als wichtiger Inspirator und Vorldufer der solidaristischen Bewegung
gelten; er ist — als Jurist und Okonom — selbst einer der zentralen Protagonisten des
franzosischen solidarisme. Ohne die bilderreiche und suggestive Sprache seiner
zahlreichen, viel gelesenen Schriften — seine Bibliographie weist iiber 20 Biicher
und iiber 3.000 Artikel aus® — wire der enorme politisch-publizistische Siegeszug
der Solidaritétsidee im Frankreich des spéten 19. und frithen 20. Jahrhunderts kaum
moglich gewesen.

Seit den 1880er Jahren begann Gide damit, eine eigenstdndige sozialokonomi-
sche Doktrin — zunéichst unter dem Namen einer économie sociale — zu entwerfen
und gegen die Dominanz der liberalen Okonomie seiner Zeit in Stellung zu bringen.
Zugleich schloss er sich mit Eifer dem seit den 1848er-Aufbriichen in die Krise ge-
ratenen mouvement coopérative an und wurde als fiihrender Theoretiker der Genos-
senschaftsbewegung Frankreichs — im Rahmen der Ecole de Nimes® — schon bald

1 Vgl. zur Biographie Sheradin 2000, 92-97 und die knappen Hinweise im Gide-Kapitel
von Blais 2007, 191-203. Eine grole Monographie hat Marc Pénin, Charles Gide (1847-
1932). L’esprit ciritique, Paris: L’Harmattan 1997 vorgelegt. Zu Gides Theorieprogramm
vgl. aus der dullerst sparlichen deutschsprachigen Literatur de Waha 1910, 440-457 und
Schmelter 1991, 63-75. Schmelters Einschitzung, dass es sich bei Gide um eine »in Ab-
héngigkeit von Comte und der Organismustheorie« (ebd., 76) konzipierte Solidarititsvor-
stellung handelt, ist allerdings grob irrefiihrend.

2 Zur Bibliographie: Igor Prieur, Pour une bibliographie de Charles Gide, in: Communau-
tés. Archives des sciences sociales de la coopération et du développement 61 (1982), 104-
140 und 62 (1983), 128-152. Das Comité pour I’édition des ceuvres de Charles Gide gibt
zudem seit den spiten 1990er Jahren gesammelte Schriften heraus.

3 Nimes bildete seit langem ein Zentrum der Genossenschaftsbewegung, das in den 1880er
Jahren — Gide wohnte seit 1880 in der Ndhe von Nimes — vor allem von August Fabre
und Edouard de Boyve getragen wurde. Hier gab es u.a. abendliche Diskussionsrunden,
die unter dem Titel La Solidarité abgehalten wurden und als Vorldufer der spiteren Be-
wegung der Universités Populaires gelten konnen (vgl. dazu Sheradin 2000, 125f.). Das
Programm der 1885 gegriindeten Ecole de Nimes stelle, so Gide, im Wesentlichen nur die
Weiterfiihrung der Genossenschaftsidee der sogenannten Pioniere von Rochdale aus dem
Jahr 1844 dar (vgl. dazu Kap. 3.2.3). Dieser Idee hatte Gide schon seine ersten offentli-
chen Vortrige in den spéten 1870er Jahren gewidmet; und sie steht auch im Mittelpunkt

der erstmals 1900 erschienenen Aufsatzsammlung La Coopération. Im Vorwort der im

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

deren intellektuelle Hauptfigur. Nicht wenige halten Charles Gide deshalb weit
eher als den aufgrund seiner herausgehobenen politischen Amter wesentlich promi-
nenteren Léon Bourgeois fiir den eigentlichen Impulsgeber der solidaristischen
Aufbriiche der Jahrhundelrtwende,5 auch wenn sich Gide mit seiner nachdriicklichen
Option fiir das Projekt einer »sozialen Reorganisation< der Gesellschaft auf der Ba-
sis von Ideen und Idealen der Genossenschaftsbewegung eher am Rande der rechts-
und sozialphilosophischen Reformambitionen des solidarisme bewegte.’

Jahr 1928 erschienenen fiinften Auflage dieses Bandes — er erschien 1929 auch in
deutscher Ubersetzung — notiert Gide: »Das Buch gibt {ibrigens nur die Ideen, den Glau-
ben und die praktischen Erfahrungen einer kleinen Gruppe von Menschen wieder, die
man die »Schule von Nimes« genannt hat, einer Schule, die, wie ich bekennen muf, in ih-
rer Heimatstadt wenig bekannt ist, aber dafiir umso mehr im Auslande und die in der Ge-
schichte des Genossenschaftswesens ihren bescheidenen Platz hinter den ruhmreichen
Pionieren von Rochdale finden wird.« (Charles Gide, Der Kooperatismus. Nach der 5.
Aufl. iibersetzt von Dr. Kurt Bretschneider und eingeleitet von Professor Dr. Ernst Griin-
feld, Halberstedt: H. Meyer, 1929 [im Folgenden: Gide 1929], VII)

4 Gide selbst notiert im Jahr 1925, dass ihn die Genossenschaftsbewegung »nach und nach
ganz absorbiert« habe (Charles Gide, Die sozialokonomische Literatur in Frankreich seit
dem Beginn dieses Jahrhunderts, in: Moritz Julius Bonn/Melchior Palyi (Hg.), Die Wirt-
schaftswissenschaft nach dem Kriege (FS Lujo Brentano), Bd. II, Miinchen-Leipzig:
Duncker & Humblot 1925, 33-58 [im Folgenden: Gide 1925], 45).

5 »lIn truth, it is not Bourgeois, who made solidarity the base of a social doctrin, it is Gide.«
(William Oualid/Roger Picard, Economiste social, in: Revue d’économie politique 46
(1932), 1730; zit. nach Sheradin 2000, 91) Blais 2007, 193 hilt Gide fiir »den sicherlich
energischsten Verfechter der Idee der Solidaritét«.

6  Gide gilt auch — allerdings zu Unrecht — als der Erfinder des Wortes solidarisme. So no-
tiert Laurent 1991, 42, ohne eine Belegstelle anzugeben: »Er erfand das Wort »Solidaris-
mus««. Auch Jacques Donzelot schreibt in diesem Zusammenhang: »Léon Bourgeois hat
die Lehre des Solidarismus erfunden, die Lehre, nicht den Begriff, der sich Charles Gide
verdankt.« (Jacques Donzelot, L’invention du social, Paris: Fayard 1984, 107) Allerdings
hat Gide diesen Programmbegriff nie als Titel eines seiner zahlreichen Biicher verwendet.
Er taucht jedoch schon 1882 in programmatischer Absicht in einer vor allem theologisch
gehaltenen und an Charles Secrétan und Alexandre Vinet angelehnten Schrift von Albin
Mazel, einem Pastor der reformierten Kirche, auf: 4/bin Mazel, Solidarisme, individua-
lisme et socialisme, Paris: J. Bonhoure 1882. Mazel notiert hier mit Bezug auf die Lehren
von der Erbsiinde und der paulinischen Rechtfertigung: »Das Heil ist zugleich allgemein
und individuell. Es ist den Einzelnen nur zugénglich, weil es sich im Menschengeschlecht
erfiillt hat, und die Erlosung des Menschengeschlechts konnte sich nur durch die Tat ei-
nes Einzelnen vollzichen. Diese Lehre werden wir mit einem Wort bezeichnen, dessen

Verwendung uns notwendig und legitim erscheint: der Solidarismus.« (ebd., 59; Herv.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 187

Gide, der als Kind scheu und unsicher war und neben seinem &lteren Bruder
Paul als einziges von mehreren Kinder iiberlebte, wuchs in einem strengen protes-
tantischen Haushalt auf und blieb zeitlebens gldubiger Christ und iiberzeugter An-
hénger seiner Kirche. Der Onkel des spéteren Literaturnobelpreistrdgers André Gi-
de begann, der Familientradition entsprechend, mit einem Studium der Rechtswis-
senschaften in Paris, das er 1872 abschloss. Zwei Jahre spiter erhielt er mit der
agrégation die Lehrbefdhigung in diesem Fach und begann, an der juristischen Fa-
kultit der Universitit Bordeaux Politische Okonomie zu unterrichten, wo er dann
1879 auf den neu eingerichteten Lehrstuhl fiir dieses noch ungewdhnliche Fach be-
rufen wurde.

In den friihen 1870er Jahren wurde Politische Okonomie in Frankreich nur an
wenigen Universitdten unterrichtet. Im zweiten Kaiserreich sind in den 1860er Jah-
ren zwar einige Lehrstiihle fiir diese Disziplin eingerichtet worden; sie blieben
jedoch auBlerhalb aller priifungsrelevanten Curricula. Erst 1877 wurde Politische
Okonomie offiziell in das Universititssystem eingefiihrt und in den Priifungsstoff
aller franzdsischen Rechtsfakultiten aufgenommen. Die liberalen économistes be-
herrschten in der ersten Dekade der Dritten Republik zwar die volkswirtschaftlichen
Anschauungen und die wichtigen Institutionen des franzosischen Geisteslebens,
hatten aber in der Regel keine juristische agrégation, sodass die neu eingerichteten
Lehrstiihle zu ihrem Leidwesen nun an junge, konomisch interessierte Juristen wie
etwa Charles Gide vergeben wurden (vgl. dazu Sheradin 2000, 98f.). Und diese
jungen Professoren sollten, so Kristin A. Sheradin, schnell das Gesicht der franzosi-
schen Politischen Okonomie verindern:

»Few of them possessed much knowledge of economics, and they learned as they taught. As
directors of their own studies, they read beyond the works of the classical economists, delving
into German and other schools of economic thought. Their legal minds (for all had studied
law for nearly ten years) gave them a different perspective on political economy than the or-
thodox liberals.« (ebd., 101)

1.0.) Das Wort solidarisme findet sich allerdings schon im Jahr 1845 in einem Dic-
tionnaire des mots nouveaux und wird dort definiert als »Systeme de solidarisation, de so-
lidarité, de garantie solidaire¢. Im Jahr 1850 taucht solidarisme auch als Titel einer kurz-
lebigen sozialistischen Zeitschrift auf (vgl. Audier 2010, 30). Bekannt wird der Begriff
dann aber vor allem durch Célestin Bouglés Schriften Solidarisme et libéralisme. Réflex-
ions sur le mouvement politique et |’éducation morale (Paris: Cornély 1902) und Le soli-
darisme (Paris: Giard 1907). Vgl. zu Bouglé ausfiihrlich Christian Giilich, Die Durk-
heim-Schule und der franzosische Solidarismus, Wiesbaden: Deutscher Universititsver-
lag 1991 [im Folgenden: Giilich 1991], bes. 134-268.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Nachdem Gide schon 1880 an die Rechtsfakultit von Montpellier wechselte, um
wieder ndher an seiner siidfranzosischen Heimat zu sein, entwickelte er sich zum
scharfen Gegenspieler der orthodoxen Nationalokonomie, die er, wie er selbst sag-
te, »aufzutauen«< versuchte (vgl. Gide 1925, 34). Und in der Tat war es Charles Gide
»more than any other individual, who led the attack on the liberal economic estab-
lishment in fin-de-si¢cle France« (Sheradin 2000, 98). Im Jahr 1884 verdffentlichte
er die erste Auflage seines von Anfang an sehr erfolgreichen Lehrbuchs Principes
d’économie politique.” Drei Jahre spiter griindete er die Zeitschrift Revue d’éco-
nomie politique, die die Dominanz der liberalen Okonomie brechen und ein offenes
Diskussionsorgan fiir alle Lehrmeinungen sein wollte. Das als Konkurrenzunter-
nehmen zum wirtschaftsliberalen Journal des économistes angelegte und aus den
Verkaufserldsen der Principes finanzierte Vorhaben wurde ein voller Erfolg.® Au-
Berdem trat er 1886, ein Jahr nach ihrer Griindung, der Ecole de Nimes bei und
wurde Herausgeber von deren Zeitschrift L Emancipation. 1898 verlieB er schwe-
ren Herzens Montpellier, nachdem fiir ihn an der Pariser Universitit eigens ein
neuer Lehrstuhl fiir vergleichende Sozialokonomie eingerichtet worden war. Mit
Unterstiitzung Léon Bourgeois’ wurde er dann 1905 Professor fiir Politische Oko-
nomie — allerdings ohne Priifungsrecht — an der rechtswissenschaftlichen Fakultét
zu Paris, an der er einst selbst studiert hatte. Hier sollte er noch 14 Jahre forschen
und lehren, bevor er in seinem Ruhestand 1921 zum Professor am College de
France berufen wurde und dort bis zu seinem Tod einen von den franzdsischen
Konsumgenossenschaften (Fédeération Nationale des Coopératives de Consomma-
tion) gestifteten Lehrstuhl fiir Genossenschaftswesen iibernahm.’

Gide — Célestin Bouglé nennt ihn zu Beginn des 20. Jahrhunderts »den mensch-
lichsten unserer Okonomen«'® — war jedoch nicht nur ein umtriebiger Gelehrter,
sondern auch ein Mann des 6ffentlichen Lebens, der sich neben- bzw. ehrenamtlich
in zahlreichen Organisationen und Initiativen engagierte. Er wirkte nicht nur als
Generalberichterstatter bei der Weltausstellung in Paris 1900, sondern gehorte auch

7 Insgesamt erlebte dieses Lehrbuch, das Gide immer wieder ausbaute und erweiterte, 26
Auflagen. Die jiingste Ausgabe erschien im Jahr 1931, ein Jahr vor Gides Tod. Gide
selbst notiert, dieses Buch habe »etwa dreiflig Jahre hindurch ein tatséchliches Monopol
gehabt« (Gide 1925, 44).

8  Zur Entstehung dieser Zeitschrift, zu der Gide zeitlebens eine Unzahl von Beitrdgen, vor
allem Buchbesprechungen, beisteuern sollte und die bis heute erscheint, vgl. Charles Gi-
de, Comment est née la Revue d’économie politique, in: Revue d’économie politique 45
(1931), 1347-1357.

9 Hier hielt Gide im Wintersemester 1927/28 noch einen cours zum Thema La solidarité,
der kurz vor seinem Tod als Buch erschien (Paris: Presses universitaires de France 1932).

10 Célestin Bouglé, L’évolution du solidarisme, in: Revue politique et parlementaire 35
(1903), 480-505, 480.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 189

zu den fithrenden Vertretern u.a. der Ligue des droits de [’homme, der Association
internationale pour la lutte contre le chomage und der Association protestante pour
I’étude pratique des questions sociales. Darliber hinaus engagierte er sich in zahl-
reichen weiteren Vereinigungen, etwa zur Beforderung der 6ffentlichen Hygiene
oder zur Bekdmpfung unziichtiger Presse und Literatur. In all diesen Bemiihungen,
vor allem aber in seinen zahlreichen populdren Vortragsveranstaltungen, die er un-
verdrossen bis ins hohe Alter abhielt, ging es ihm darum, im Vertrauen auf die auf-
klarende Kraft von sozialer Bildung und Erziehung — einem Vertrauen, das er mit
allen Solidaristen teilte — fiir die Ideen von Solidaritédt und sozialer Gerechtigkeit zu
streiten und einer société solidaire jenseits von libéralisme individualiste und éta-
tisme collectiviste den Weg zu bahnen.

Im Folgenden will ich zunéchst ausfiihrlich den eminenten Stellenwert nach-
zeichnen, den Gide der Kategorie der Solidaritét fiir die Bewiltigung der in der
Dritten Republik anstehenden Selbstverstdndigungsdebatten einrdumt (3.2.1), bevor
ich Gides Ausfiihrungen zu den >drei Schulen der Nationalokomonie«< (3.2.2) und
seine genossenschaftlichen Ideen zur Entfaltung einer république coopérative
(3.2.3) zur Sprache bringe. Dabei wird nicht zuletzt deutlich werden, in welchem
Ausmal} Charles Gide die offentlichen Debatten seiner Zeit zu beeinflussen ver-
mochte und inwiefern er mit seinen ebenso anschaulich wie populdr formulierten
Uberlegungen zu einer Theorie der Solidaritit als der vielleicht wichtigste Stich-
wortgeber des franzosischen solidarisme insgesamt angesehen werden kann.

3.2.1 Solidarité naturelle, solidarité fatale und solidarité libre

In einer der klassisch gewordenen Formulierungen des franzosischen Solidarismus
— sie stammt aus einem Vortrag aus dem Jahr 1890 — erklért Charles Gide:

»Die Solidaritét ist nicht, wie die Freiheit, die Gleichheit oder wie selbst die Briiderlichkeit,
ein volltonendes Wort oder, wenn Sie wollen, ein reines Ideal: sie ist eine Tatsache; — eine
der von der Wissenschaft und der Geschichte am besten nachgewiesenen Tatsachen. Der
Aufweis der Solidaritdt durch die Arbeitsteilung, wie sie gleichermalflen in der internen Orga-
nisation der Gesellschaften und der Lebewesen auftritt, ist, wie Edgar Quinet gesagt hat, die
bedeutendste Entdeckung unserer Zeit (la découverté la plus considérable de notre temps).

Und diese Tatsache der Solidaritdt, oder — wie man mit einem anmaflenderen und weniger

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

klaren Begriff sagen konnte — dieser Interdependenz der Menschen, wird von Tag zu Tag be-

1
deutsamer [...].«

Wiéhrend noch vor 25 Jahren, wie Gide einige Jahre spéter, in einem Vortrag aus
dem Jahr 1893 ausfiihrt, der Begriff der Freiheit im Mittelpunkt sémtlicher Debat-
ten und Diskurse gestanden habe, so sei heute ein neues Programmwort in den Vor-
dergrund getreten, »das nun die Luft mit immer gréBeren und héufigeren Schwin-
gungen anfiillt und schlieBlich ohrenbetdubend wird, ndmlich das Wort Solidaritdt.
Auch dieses Wort wird in allen Reden, Kundgebungen und Rundschreiben zum
SchluBwort, und die unter diesem Titel veroffentlichten Werke nehmen von Tag zu
Tag zu«'> Und er erginzt: »Wenn der republikanische Wahlspruch >Freiheit,
Gleichheit, Briiderlichkeit< noch einmal zu pragen wire, wiirde unser Wort an die
Stelle eines dieser drei treten, ja vielleicht sogar allein alle drei ersetzen.« (Gide
1929c¢, 50)

Solidaritdt: »Das grifite wissenschaftliche Ereignis unserer Zeit«

Das Stichwort der Solidaritdt hat Gide zufolge im Frankreich der Dritten Republik
also eine fulminante Karriere erlebt; und dhnlich wie Alfred Fouillée verbindet auch
er mit diesem Terminus den ambitionierten Anspruch, die in die Jahre gekommene
Trias der Franzésischen Revolution mit neuem Leben zu erfiillen;'® und zwar in ei-

11 Charles Gide, L’école nouvelle. Conférence faite a Genéve le 28 Mars 1890, publié par
La Société Chrétienne Suisse d’Economie Sociale, Genf 1890 [im Folgenden: Gide
1890a], 56; vgl. dazu Anm. 32. Zum Quinet-Zitat vgl. Anm. 14.

12 Charles Gide, L’idée de solidarité en tant que programme économique, in: Revue Inter-
nationale de Sociologie 1 (1893), 385-400 [im Folgenden: Gide 1893]. In einer deutschen
Ubersetzung findet sich dieser Vortrag geringfiigig gekiirzt unter dem Titel Die Solidari-
titsidee als Wirtschaftsprogramm in: Gide 1929, 49-66 [im Folgenden: Gide 1929c], 49.
Er wurde »in Paris im Klub protestantischer Studenten« gehalten (ebd., 49; Anm.1).

13 In einem Text, den Gide 1889 aus Anlass der 100-Jahr-Feiern der Ereignisse von 1789
verdffentlicht hatte, erklért er u.a., die Revolution habe »einen wenn nicht anarchischen,
so doch sehr instabilen politischen und sozialen Zustand« (Charles Gide, Le Centenaire
de 1789, in: Revue d’économie politique 3 (1889), 326-336, 334) geschaffen. Es sei aber
unbestreitbar, dass man damals wie heute »die Losung der sozialen Frage auf dem Wege
der Assoziation, d.h. auf der Gegenseite des Liberalismus« (ebd., 334) suchen miisse.
Dabei habe es heute darum zu gehen, die von der Revolution gewaltsam zerstorten Asso-
ziationen mit ihrem hierarchischen, berufsstdndischen und zwanghaften Charakter durch
moderne, d.h. egalitire, freie und weniger berufszentrierte Formen der Assoziation zu

ersetzen. Indem aber die Revolution, so Gides zukunftsoptimistischer Ausblick, den

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 191

ner Weise, die dem wissenschaftsorientierten Selbstverstdndnis des spiten 19. Jahr-
hunderts zu entsprechen vermag:

»Die Naturwissenschaften glauben kaum an die Freiheit, iiberlassen der Metaphysik den
Streit liber den freien Willen und kennen jedenfalls auf ihrem Gebiete nur den Determinis-
mus. Noch weniger glauben sie an die Gleichheit, denn im Darwinismus bilden gerade die
natiirlichen oder erworbenen Verschiedenheiten den Ausgangspunkt der Auswahl und des
Fortschrittes. Die Briiderlichkeit — jenes alte Wort vom Jahre 1848 — hat weder in der Wis-
senschaft noch im gewdhnlichen Leben noch Geltung. Ganz allgemein sind alle jene Natur-
rechte, an denen sich unsere Viter berauschten, sogar die Gerechtigkeit, durch die Wissen-
schaft aus dem Bereiche der Wirklichkeit beseitigt. Anders ist es mit der Solidaritit! Sie ist in
den Naturwissenschaften eine Tatsache von wesentlichster Bedeutung, denn sie kennzeichnet
das Leben. Wenn man das Lebewesen, das >Individuums, definieren will, so kann man dies
nicht besser tun als durch die Solidaritdt der Funktionen, die die verschiedenen Teile verbin-
det.« (Gide 1929c¢, 50f.; Herv. i.0.)

Aber nicht nur die moderne Biologie mit ihrer Entdeckung der Vielzahl organisch-
physiologischer Interdependenzen, sondern auch die Politische Okonomie mit ihrer
Entdeckung der immer engeren wirtschaftlich-sozialen Beziehungen zwischen den
Mitgliedern einer zunehmend arbeitsteilig organisierten Gesellschaft habe das
Thema der solidarité naturelle und der dépendance mutuel als wissenschaftliche
Tatsache auf die Tagesordnung gebracht, sodass Edgar Quinet dieses Zusammen-
treffen von Biologie und Okonomie als »das groBte wissenschaftliche Ereignis un-
serer Zeit« (le plus grand événement scientifique de notre temps) bezeichnen konn-

14
te.

Menschen »die Freiheit und Gleichheit im Zustand theoretischer Rechte« (ebd., 335) ge-
geben habe, habe sie ihnen zugleich »den unbedingten Wunsch nach echter Freiheit und
Unabhéngigkeit« ins Herz gepflanzt (ebd.): »Dies ist der Grund, warum die soziale Frage,
die vor 1789 ignoriert wurde, heute zum Thema Nummer eins geworden ist und sich den
Sorgen der leitenden und herrschenden Klassen aufdridngt.« Und man werde gut sagen
konnen, dass fiir unsere »herrschenden Klassen die Furcht vor dem Volk der Beginn der
Weisheit ist« (ebd., 336).

14 Vgl. Gide 1929c, 52. Gide verweist hier ohne genaue Belegstelle auf Edgar Quinets im
Januar 1870 erschienene Schrift La Création. Quinet gehorte neben Jules Michelet und
Alexis de Tocqueville zu den bekanntesten republikanischen Autoren im Frankreich der
»dynastischen Zeit< vor 1870. Quinet hatte geschrieben: »Die Naturalisten und die Histo-
riker leihen sich instinktiv ihren Geist (esprif); die Methode der einen ist die Methode der
anderen geworden. Wir wagen zu sagen, dass dieses Zusammentreffen das grofite intel-
lektuelle Ereignis unserer Zeit (les plus grand événement intellectuel de notre temps) ist«

(La création, Bd. 1, livre premier, Kap. 8, 55). Gide verwendet dieses Zitat mehrfach un-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Wihrend die Politische Okonomie schon in den Zeiten Adam Smiths die zentra-
le Bedeutung der Arbeitsteilung klar betont habe, sei die solidarité naturelle als
biologisch-physiologische Tatsache noch vor wenigen Jahren so gut wie unbekannt
gewesen. Erst die Entdeckungen der modernen Chemie und Biologie — insbesonde-
re Pasteurs Entdeckung mikroorganischer Krankheitserreger'” — hitten »den Ge-
danken der Solidaritit« mit einer geradezu iiberwiltigenden Evidenz

»nicht nur in den Verstand, sondern auch in die heimlichen Tagessorgen jedes einzelnen von
uns eindringen lassen. Jeder weifl nun, daf seine Gesundheit und sein Leben in hohem Maf3e
nicht allein von der Gesundheit seiner Nachbarn und Mitbiirger abhingt, sondern sogar von
dieser oder jener ihrer unbedachten Handlungen, wie etwa das Ausspeien auf die Erde und
das dadurch verursachte Ausstreuen von Tuberkulosebazillen. Bedeutet nicht die kiirzlich
(10. Juli 1893) erlassene Verordnung der Pariser Polizeipréafektur, die »das Ausspeien in den
Stralenbahnwagen und im Omnibus< untersagt, ein merkwiirdiges Auftreten der Solidaritdt
im Gesetz?« (ebd., 52f.)

Dieses Wissen um eine rasant zunehmende und jeden Einzelnen existenziell betref-
fende solidarité naturelle sei, wie Gide im Jahr 1909 im Riickblick schreibt, zwar
keine Neuentdeckung der Jahrhundertwende gewesen, aber erst zu dieser Zeit durch
»eine Menge iiberall neu auftauchender Tatsachen in einer Art von Anschauungsun-
terricht«'® weit verbreitet worden:

»Diejenige dieser Tatsachen, die vielleicht am lebhaftesten die Gemiiter erregte, und von al-

len solidaristischen Rednern zu einer wirkungsvollen Illustration benutzt wurde, zu einer

genau und spricht zudem uneinheitlich einmal von événement und einmal von decouverté
(vgl. Anm. 11).

15 Der Mikrobiologe Louis Pasteur entdeckte im Jahr 1877, ein Jahr nach der Entdeckung
des Milzbranderregers durch Robert Koch, den Pararauschbranderreger, der bei Mensch
und Tier gleichermaflen eine gefihrliche, nicht selten todlich verlaufende Infektions-
krankheit auslost. Fiir Léon Bourgeois ist Pasteur deshalb derjenige, »der in einer defini-
tiven Form die profunde Interdependenz aufgewiesen hat, die zwischen allem Lebenden
besteht«, denn »die mikrobiologische Lehre hat aufgezeigt, wie sehr jedes Wesen von der
Intelligenz und Moralitét aller anderen abhdngt« (Léon Bourgeios, L’association de la
science et du sentiment dans 1’ceuvre sociale (Discours prononcé au Musée social,
19.12.1911), in: Ders., La politique de la prévoyance sociale, Bd. 1: La doctrine et la mé-
thode, Paris: Charpentier 1914, 53-61, 57).

16 Charles Gide, Die Solidaristen, in: Ders./Charles Rist, Geschichte der volkswirtschaftli-
chen Lehrmeinungen (1909). Nach der 2., durchgesehenen und verbesserten Ausgabe hg.
von Franz Oppenheimer; deutsch von R.W. Horn, Jena: Gustav Fischer 1913, 667-697
[im Folgenden: Gide 1913a], 669.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 193

Reklame in feurigen Buchstaben, war die Mikrobiologie. Zu allen Zeiten wufte man sehr
wohl, daB} es iibertragbare und epidemische Krankheiten gab, und stets hatten sie den Men-
schen mit Schrecken erfiillt. Es wirkte aber wie ein elektrischer Schlag, als man erfuhr, daf3
die gefahrlichsten, wenn nicht alle Krankheiten, vom Menschen auf den Menschen durch un-
sichtbare Bazillen libertragen werden, so dafl die Mehrzahl aller derjenigen, die da glauben,
eines natiirlichen Todes zu sterben, in Wirklichkeit von ihresgleichen getdtet worden sind.
Man hoérte mit Entsetzen, dall der Schwindsiichtige, frither der sympathische Held vieler sen-
timentaler Romane, jeden Tag Milliarden von tddlichen Keimen aushustet, deren Menge ge-
niigen wiirde, eine Stadt zu entvilkern, oder daf3 eines der Kinder der koniglichen Familie
Englands gestorben sei, weil es einen Anzug getragen habe, der von einem Schneider, dessen
Kind an Scharlachfieber krank lag, in Hausarbeit angefertigt worden war. Zu erwihnen ist
noch, daB diese pathologische Solidaritit jeden Tag durch die Vermehrung und grofere
Schnelligkeit des Verkehrs verstarkt wird.« (Gide 1913a, 669f.)

Leben in der Industriegesellschaft: Fundamentale Interdependenzen

Die Solidaritit als Tatsache gelte aber nicht nur fiir gefahrliche Epidemien, sondern
fiir alle Lebensbereiche der modernen Industriegesellschaft. Sie gelte fiir »alle jene
Erfindungen, die der Stolz unseres Jahrhunderts sind, Eisenbahn, Telegraph, Tele-
phon, das elektrische Licht, eiserne Briicken, die Meeresarme iiberspannen, Alpen-
tunnel [...]«, denn sie alle triigen dazu bei, »die Bande nationaler und internationaler
Solidaritdt zwischen den Menschen enger zu kniipfen [...] und der Menschheit das
BewuBtsein ihrer Einheit zu verschaffen« (Gide 1929c, 53).

Zur Tllustrierung verweist Gide u.a. auf die Tatsache, dass »ein Krach in New
York, oder eine schlechte Reisernte in Indien geniigen, um die Banken in Paris oder
in London zu erschiittern und die Arbeiter der Diamanten- oder der Automobilin-
dustrie zur Arbeitslosigkeit zu verdammen«; oder darauf, dass »die Handbewegung
eines Sekretirs einer Gewerkschaft von Elektrizitatsarbeitern« ausreiche, »um
Dunkelheit auf eine ganze Stadt herabsinken zu lassen« (Gide 1913a, 671f.). So
hitten sich »von allen Seiten aus den Beriihrungen des tdglichen Lebens [...] Tatsa-
chen und Ideen in Menge erhoben, die alle nachzuweisen streben, dass das >Einer
fiir Alle, und Alle fiir Einen< nicht nur eine Maxime, sondern Wirklichkeit ist, daf3
das Wohl oder Wehe des anderen mehr oder weniger unser eigenes Wohl oder We-
he ausmacht, und daf}, wie man richtig gesagt hat, das Ich ein soziales Produkt ist«
(ebd., 672).

Auf diese Entwicklungen habe vor allem, so notiert Gide riickblickend, die >bio-
logisch-soziale Lehre« der Soziologie in einer bemerkenswerten Weise reagiert. Die
Anhénger dieser Lehre — ihren Anfang habe das fliinfbandige Werk Bau und Leben
des sozialen Korpers (1875-1878) von Albert Schiffle markiert; vor allem habe
aber Herbert Spencer mit seinen Principles of Sociology (1876-1898) fiir den Erfolg

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

dieses Ansatzes gesorgt — hétten geglaubt, »dal jede Gesellschaft einen »Organis-
mus« darstelle, und zwar genau im Sinne dieses Wortes und infolgedessen auch mit
der gleichen engen Solidaritét aller Teile, wie sie zwischen den Organen desselben
Korpers besteht« (ebd., 670). Und diese Analogien seien oft »mit ernsthaftester Ge-
nauigkeit oder mit hochst unterhaltsamer Phantasie« bis ins Kleinste ausgemalt
worden:

»[...] das Netz der Arterien und Venen wird zum Eisenbahnnetz mit seinen doppelten, nach
beiden Richtungen fiihrenden Schienenstrdngen; aus den Nerven werden Telegraphendréhte,
die die gleiche Bestimmung haben, Empfindungen und Neuigkeiten schnell zu {ibermitteln;
das Gehirn wird zum Sitz der Regierung; das Herz zur Borse! — ohne zu vergessen, dass zwi-
schen diesen beiden Organen eine besonders enge Abhéngigkeit besteht. Und sogar die wei-
Ben Blutkorperchen haben im sozialen Organismus ihr Gegenstiick gefunden, denn seitdem
man ihre wunderbare Rolle entdeckt hat, die darin besteht, sich in groer Anzahl an einem
bedrohten Punkte des Organismus zu sammeln, um dort die Krankheitskeime gefangen zu
nehmen und zu ersticken, erkennt man leicht in diesen »Phagozyten< die Polizeibeamten.«
(ebd.)

Auch wenn Gide aus seiner Distanz zu diesen »mehr geistreichen als wissenschaft-
lichen soziologischen Angleichungen« (ebd.) keinen Hehl macht und ihnen attes-
tiert, sich mit ihren iibertriecbenen Analogiebildungen zwischen biologischen und
sozialen Organismen der Licherlichkeit preiszugeben,'” so seien aus den Bemii-
hungen der biologischen Soziologie »doch einige Feststellungen iibrig geblieben,
deren Richtigkeit endgiiltig erwiesen scheint« (ebd., 671). Als solche nennt er zu-
ndchst die Tatsache, dass Solidaritét als »die gegenseitige Abhéngigkeit aller Teile
desselben Korpers [...] das Charakteristikum des Lebens« sei, welches allen anor-
ganischen Korpern fehle; ferner die Tatsache, dass diese Solidaritit »um so voll-
kommener und um so stérker« sei, »je hoher das Niveau in der biologischen Stufen-
leiter ist, auf dem sich das Wesen befindet«; und schlieSlich die Tatsache, dass die-
se Solidaritdt »mit der Differenzierung der Teile im gleichen Verhéltnis« stehe,
denn »dort, wo alle Teile homogen sind, kann sich jeder selbst geniigen, aber dort,
wo sie alle verschieden sind, ergidnzt einer den anderen und kann daher weder allein
handeln, noch allein leben« (ebd.; Herv. 1.0.).

Zwar seien die Menschen durch die rasanten Fortschritte von Technik und In-
dustrie vielleicht nicht gliicklicher geworden: sie seien heute jedoch wesentlich ab-
hingiger voneinander als frither. Und nicht nur das: Die Menschen entwickelten —

17 »[...] in der biologischen oder organizistischen sozialen Schule hat man einen lacherli-
chen Missbrauch mit diesen sogenannten Identitdten betrieben« (Charles Gide, La solida-
rité économique, in: Essai d’une philosophie de la solidarité. Conférences et discussions
(1902), 2. Aufl., Paris: Alcan 1907, 207-232 [im Folgenden: Gide 1907], 214).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 195

und hier geht Gide im Anschluss an Fouillée iiber die Wahrnehmungsmuster der
Biosoziologie deutlich hinaus — auch »ein immer klareres Bewusstsein dieser Soli-
daritdt. Ich wiirde nicht sagen: Seht her, die Eisenbahnen und die Telegraphen, das
wire zu banal. Aber ich sage: Seht die internationale Konferenz zum Arbeiterschutz
in Berlin; seht, in einem anderen Bereich, die Influenza-Epidemie, die in diesem
Winter innerhalb von 15 Tagen um die Welt ging [...].« (Gide 1890a, 57)'®

Diese neuen Solidaritits-Entdeckungen haben nun auch, so Gide, das »alte Ar-
gument«, dass sich die Freiheit und Individualitit eines Menschen am Grade seiner
Unabhéngigkeit ermessen lasse, endgliltig hinfdllig werden lassen; eine Einsicht,
die im Grunde schon Adam Smith und die klassische Politische Okonomie mit ihrer
Entdeckung der »Tatsache jener Arbeitsteilung« geliefert hatten, »die es jedem In-
dividuum unméglich macht, sich selbst zu geniigen« (Gide 1929¢, 52). Deshalb gel-
te:

»Der Grad der Unabhéngigkeit ist keineswegs der Maf3stab, mit dem man den Grad der Per-
sonlichkeit messen kann; ganz im Gegenteil! Der Wilde, der auf dem Baum sitzt, ist unab-
héngig; vielleicht ist es auch der Held Ibsen’s, der sich gegen die Gesellschaft auflehnt, wih-
rend der Konig auf dem Thron, der nur im Pluralis majestaticus sprechen kann, hochst abhén-
gig ist: der erste ist aber gerade auf Grund seiner Unabhéngigkeit ganz ohnméchtig, wahrend
der zweite gerade infolge seiner Abhdngigkeit sehr machtig ist. Daher vermindert die Solida-
ritdt die Individualitdt in Nichts — nicht, wenn sie natiirlich ist, und noch weniger, wenn sie
auf freier Ubereinkunft beruht [...].« (Gide 1913a, 695)

Mit den neueren biologisch-physiologischen Einsichten der franzdsischen »Reform-
Darwinisten< (Linda L. Clark) betont auch Gide, der die Selbstbezeichnung als
»Evolutionist« keineswegs ablehnt, immer wieder, dass sich die Entfaltung und
Entwicklung der individuellen Personlichkeit nur im Kontext der gleichzeitigen
Entfaltung und Entwicklung der Gesellschaft vollziehen kann: »Und wir denken,
dass die Evolution in der Tat zu diesem Resultat, zur Entfaltung der Individualitit
fiihrt; allerdings, obwohl wir Evolutionisten sind, lassen wir in keiner Weise die
Theorien Darwins zu, denn wir denken, dass die Triebfeder dieser Evolution nicht
die Konkurrenz, sondern die Kooperation ist, dass sie nicht auf den Krieg, sondern
auf die Liebe zielt.« (Gide 1890a, 44)"

18 Die >Erste Internationale Konferenz fiir Arbeiterschutz¢, an der sich 15 Staaten beteilig-
ten, fand 1890 in Berlin statt.

19 Insgesamt zeigt Gide — anders als Fouillée vor ihm und Bourgeois nach ihm — jedoch nur
wenig Interesse an einer systematischen moraltheoretischen Kombination des Solidari-
tatsmotivs mit den >wissenschaftlichen< Erkenntnissen der evolutionistischen Biologie;
vgl. dazu auch Linda L. Clarks Abschnitt iiber die Solidaristen (Clark 1984, 67-75). Auch

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Wir alle Glieder eines Leibes...: Solidaritdit und Religion

Deshalb sei es dringend notwendig, die Individualitit (/’individualité) nicht linger
mit dem Individualismus (!’individualisme) zu verwechseln, denn: »Die Entwick-
lung der Individualitdt ist nicht dasselbe wie die Entwicklung des Individualismus:
sie ist vielmehr das genaue Gegenteil.« (Gide 1890a, 45)*° Dabei vertritt Gide — als
bekennender Protestant, der sich immer wieder um Briickenschldge zur theologi-
schen Tradition bemiiht’’ — ein am Motiv der Nichstenliebe orientiertes Konzept
»wahrer< Individualitit und Humanitdt. Zwar geht er nicht so weit wie Comte mit
seinem schwérmerischen Altruismus des vivre pour autrui, da schlieBlich sogar das
Evangelium sage: »Du sollst deinen Néchsten lieben, wie Dich selbst« (Gide 1913a,
694; Herv. 1.0.); dennoch ist Gide davon {iberzeugt, dass niemand anderes als Jesus
Christus das eigentliche Vorbild gelingender Menschlichkeit, »der perfekte Typus
menschlicher Individualitit, der Anfiihrer einer neuen Humanitét« sei. Denn er habe
sich hingegeben fiir alle Menschen, indem er »in einer schrecklichen Solidaritdt das
Elend und die Siinden« auf sich nahm: »Ideal der Individualitit: Ideal des Opfers!«
(Gide 1890a, 49)

Das biblische Wort »Wer sein Leben hingibt, wird es finden« (Lk 17, 33) gilt
fiir Gide insofern nicht nur in einem mystischen, sondern auch in einem politischen
Sinne: Wer sein Leben in den immer groBer werdenden sozialen Lebensformen der
Familie, der Stadt, des Vaterlandes und schlielich der Menschheit den anderen
hingibt, der verliere es nicht, sondern finde sich »in einer Erweiterung des Lebens,
in einem Fortschritt seiner Individualitdt als Vater, als Biirger, als Mensch«. »Der
Individualismus, das ist die Konzentration eines Wesens, das sich auf sich selbst zu-
riickzieht; die Individualitét, das ist eine Selbstverwirklichung, die Selbstverwirkli-
chung eines Wesens, das sich nach aulen hin entfaltet [...].« (ebd., 50) Von daher
konne man sehr wohl »die individualistischen Doktrinen scharf verurteilen und hart
bekédmpfen, ohne filirchten zu miissen, dadurch die Wiirde und Individualitéit der
menschlichen Person zu gefdhrden« (ebd.). Insofern stimmen fiir Gide die klassi-
schen Aussagen der theologischen Anthropologie mit den jiingeren Einsichten der
evolutionistischen Biologie und der positivistischen Soziologie eines Auguste Com-

féllt hier auf, dass Gide Darwins Evolutionstheorie offensichtlich allzu sehr im Sinne ih-
rer spencerschen Interpretation rezipiert.

20 Gide zitiert hier eine Passage aus dem 1855 posthum in Paris erschienenen Buch des
Schweizer Theologen und Literaturwissenschaftlers Alexandre Vinet, des >Schleierma-
cher des franzosischen Protestantismus¢, in dem es heifit: »Wie lange noch wird man die
Individualitit mit dem Individualismus verwechseln?« (Vinet, L’éducation, la famille et
la société, 370; zit. nach Gide 1890a, 45)

21 Blais 2007, 201 spricht in diesem Zusammenhang nicht zu Unrecht von »seinen glei-

chermafien religiosen wie wissenschaftlichen Bemiithungen«.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 197

te durchaus iiberein, wenn sie festhalten, dass sich die Individualitit eines jeden Le-
bewesens nicht nach dem MaB seines vivre pour soi-méme, sondern nach dem Maf3
seines vivre pour autrui entfalte.

Ahnlich wie den anderen Solidaristen — und anders als den Vertretern der natu-
ralistischen Tradition — geht es also auch Gide nicht darum, lediglich die tiberwalti-
gende Faktizitdt der durch die Natur bzw. die Gesellschaft verursachten Solidaritét
zu beschreiben. Vielmehr kommt auch bei ihm ein starker moralischer Impuls ins
Spiel, der fiir die solidaristische Bewegung insgesamt kennzeichnend ist. Gide will
nicht beim Aufweis der solidarité fatale stehen bleiben, sondern deutlich machen,
dass Mensch und Gesellschaft vor der moralischen Aufgabe stehen, auf die Heraus-
forderung dieser solidarité imposée par la nature mit der Ausbildung einer solidari-
té libre et volontaire zu reagieren (vgl. Gide 1893, 391). Und er ist davon iiber-
zeugt, dass schon die solidarité fatale selbst ein starkes Motiv liefert, das die
Menschen iiber ihren Egoismus hinaustreibt und zur Ausbildung und Entwicklung
einer frei gewollten und politisch organisierten Solidaritdt aller mit allen anhilt.

Sein Ausgangspunkt ist und bleibt also die Fatalitdt der Solidaritdt, auf die er
einen denkbar groBlen Nachdruck legt, indem er sie unmittelbar mit dem christli-
chen Dogma der Erbsiinde in Verbindung bringt, »dem furchtbarsten Beispiel der
Solidaritdt, das die Geschichte der Ideen jemals aufzuzeichnen gehabt hat« (Gide
1913a, 668). Wenn namlich der Apostel Paulus nicht nur davon spreche, dass »wir
alle Glieder eines Leibes sind< — was man noch als Bestitigung der Briiderlichkeit
der Menschen verstehen konnte, sondern auch davon, dass »durch die Siinde eines
Einzelnen die Verdammnis iiber alle gekommen ist, gleichwie durch den Tod eines
Einzelnen die Rechtfertigung fiir alle< (vgl. Rom 5, 18; 1 Kor 15, 22), dann sei dies
»der starkste Ausdruck der Solidaritdt (im eigentlichen Sinne des Wortes), den die
Welt jemals kennen gelernt hat« (Gide 1929c, 54). Das doppelte Dogma des christ-
lichen Glaubens, die Lehre von der urspriinglichen Verdammnis aller Menschen
und ihrer Erlosung durch Jesus Christus, »diese groBartige und tragische Erkldrung
von Ursprung und Schicksal der Menschheit, ist fiir Gide nichts anderes als »die
zu hochster Macht gesteigerte Theorie der Solidaritit« (ebd., 55).” Deshalb sei es

22 Dies sei die Art und Weise, wie sich die Theologie heute, »vor allem im Protestantis-
mus«, darum bemiihe, »die Lehren des Evangeliums mit denen der Wissenschaft zu ver-
einen« (Gide 1929c, 55). Gide verweist hier auf den Lausanner Philosophen und Calvi-
nisten Charles Secrétan und dessen Schrift La Civilisation et les croyances (1887). Secré-
tan, der von manchen auch als »Prisolidarist« bezeichnet wird, hat schon in seinem 1848
erschienenen Werk Philosophie de la liberté die Kategorie der Solidaritit als Grundlage
einer neuen republikanischen Moral ausgerufen. Sie sei das hochste moralische Ideal und
allein geeignet, die Pflichten der humanité nouvelle zu begriinden. Thm gilt die Solidaritit
jedoch lediglich als rein moralisches Phédnomen; vgl. dazu Blais 2007, 131-137 und Fieg-

le 2003, 97f. Neben dem Protestantismus verweist Gide aber auch auf das dogmatische

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nicht zuletzt »dieses Ubergreifen der Religion in das Gebiet der Solidarititstheorie«
(ebd.), das uns darauf hinweise, dass mit der Idee der Solidaritét nicht nur ein simp-
les Faktum, sondern auch ein moralischer Wert angesprochen sei.

Solidaritdt als historische Fatalitdt und zukiinftiges Ideal

Dennoch begegne uns die Solidaritdt zundchst vor allem als schicksalhafte Fatalitit,
die uns je nachdem gerecht oder ungerecht — »ja sogar hdufiger ungerecht als ge-
recht« (Gide 1929a, 55) — erscheinen mag. Dies gelte nicht nur fiir die Aussagen
des christlichen Dogmas der Erbsiinde, fiir »jenes ererbte Schicksal, das so un-
barmherzig die Laster und Verbrechen der Viter an den unschuldigen Kindern
heimsucht«; es gelte auch nicht nur fiir »jene Seuchen, durch die ein ganzes Volk
infolge des Schmutzes und der Fahrlassigkeit einiger weniger hinweggerafft werden
kann; es gelte nicht zuletzt auch fiir »jenes berithmte volkswirtschaftliche Gesetz
des unearned increment (des unverdienten Wertzuwachses), kraft dessen ein fauler
Gutsbesitzer oder ein pfeifenrauchender Rentner in Form des Wertzuwachses seines
Bodens oder seiner Héuser aus all der Mithe und Arbeit von Tausenden von tétigen
und fleiBigen Erzeugern den Nutzen ziehen kann«; kurz: es gelte fiir »alle jene zahl-
losen AuBerungen der Solidaritit, wo die Guten fiir die Bosen bezahlen und die Bé-
sen von den Taten der Guten den Vorteil haben« (ebd., 55f.; Herv. i.0.).

In diesem Sinne entspreche die solidarité fatale keinerlei sittlichem Ideal. Als
reine Faktizitdt kdnne sie aus sich heraus auch kein Prinzip des moralischen Han-
delns liefern, »da sie nur eine natiirliche Tatsache und als solche durchaus amora-
lisch« (Gide 1913a, 694) sei. Dennoch habe sie auch etwas Gutes an sich, denn sie
wiirde uns gewissermaflen »zwingen, an unseren Mitmenschen oder an >unseren
Néchsten¢, wie das Evangelium noch besser sagt, zu denken« (Gide 1929c, 56) —
und zwar schlicht und einfach deshalb, weil »die Bazillen aus den Armenvierteln
die Wohnungen der Reichen verseuchen«. Denn seitdem dies bekannt ist, »sind die
Reichen um die gesundheitliche Besserung jener Viertel, um die Beaufsichtigung
der unsauberen Wohnungen und um den Bau von Arbeiterhdusern unendlich be-
sorgter geworden, als sie es sonst waren« (ebd.). Von daher sei der Impuls zur vor-
sorgenden Suche nach Mitteln, den Ausbruch einer Epidemie zu verhindern, bereits

Selbstverstiandnis der katholischen Kirche, denn »was man auch sonst iiber sie denken
moge, sie ist jedenfalls die groBartigste und die am festesten zusammengefiigte Assozia-
tion, die jemals unter den Menschen bestanden hat, da sie durch die Bande einer Solidari-
tét, die sogar das Grab nicht 16sen kann, die Ecclesia militans hier unten und die Ecclesia
triumphans dort oben, hier die Lebenden umfafit, die fiir die Toten beten, und dort oben
die Heiligen, die fiir die Siinder beten« (Charles Gide, Die auf dem Christentum beru-
henden Lehren, in: Ders./Rist 1913, 551-584 [im Folgenden: Gide 1913b], 553).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 199

eine erste unmittelbare Reaktion auf das Faktum dieser Fatalitit. Und diese Reak-
tion werde sich in dem MaB3e als Normalitit einstellen, wie die Nationen ein klares
Bewusstsein von dieser Solidaritdt erlangen, der sie auf Gedeih und Verderb ausge-
liefert sind und die sie erst zu wirklichen Einheiten zusammenschweil3t. In diesem
Sinne konstatiert Gide zur solidarité fatale: »Sie lehrt uns, dal jedes Gute, das ei-
nem anderen zufillt, zu unserem eigenen Wohl beitrigt, und daf alles Ubel, das ei-
nem anderen zustdBt, unser eigenes Ubel werden kann; daB wir daher das Eine wol-
len und das Andere hassen miissen. Ein feiges Beiseitestehen ist dann nicht mehr
moglich.« (Gide 1913a, 694) Und er erginzt: »Auch wenn wir zugeben, daB in die-
ser Morallehre ein guter Teil Utilitarismus enthalten ist, so ist es immer etwas, den
Egoisten dazu zu zwingen, aus sich herauszugehen und sich um andere zu sorgen.
Das Herz, das einmal fiir andere geschlagen hat, sei es auch nur aus egoistischer
Furcht, ist doch etwas weiter geworden [...].« (ebd.)

Jedoch bleibt Gide bei diesem Motiv einer eigennutzorientierten Furcht nicht
stehen. Er erklirt vielmehr, dass die Solidaritit »ihren sittlichen Wert« erst dann er-
reiche, wenn sie »unabhéngig und freiwillig wird« (Gide 1929¢c, 57); und er ist da-
von {liberzeugt, dass sie langst auf dem Wege sei, diese ihre héchste Form zu errei-
chen. Denn es ist fiir ihn offensichtlich, dass aus der wachsenden wissenschaftli-
chen Einsicht in den immer dichter werdenden Verflechtungszusammenhang der
Menschen auch die moralische Einsicht in einen immer dichteren Verpflichtungs-
und Verantwortungszusammenhang entspringt, dass der solidarité de fait immer
mehr eine solidarité devoir zur Seite treten wird. Denn schon die solidarité fatale

»lehrt uns, da3 unsere Handlungen sich um uns bis ins Unendliche in Wellen der Freude oder
des Leidens fortpflanzen, und driickt so auch der geringsten unter ihnen einen ernsten, fast
majestitischen Charakter auf, der eine hohe moralische Erziehung begiinstigt. Sie gibt uns
auf, Seelen zu hiiten. Und ebenso, wie wir auf Grund des vorhergehenden das Recht verloren
haben, zu sagen: »das geht mich nichts an¢, so miissen wir jetzt einen anderen, nicht weniger
hassenswerten Ausspruch verbannen: >das geht nur mich an«<. Daher schwécht die Solidaritét
nicht, wie man ihr vorwirft, unser Verantwortlichkeitsgefiihl, sondern erweitert es im Gegen-
teil ins Unendliche.« (Gide 1913a, 694f.)

Ahnlich wie Alfred Fouillée ist also auch Gide davon iiberzeugt, dass Realitit und
Idee der Solidaritdt im Zivilisationsprozess der Menschheitsgeschichte einer Evolu-
tionsdynamik unterliegen, an deren Ende sich schon jetzt eine »ideale Gesellschaft«
abzuzeichnen beginnt, in der — mit einer Formulierung Fouillées gesprochen — »alle
vollkommen frei und doch vollkommen vereint« (Gide 1893, 393)* wiren. In dem
MafBe, wie die Menschen »sich des einigenden Bandes voll bewufit werden« und
die Gesetze der Solidaritdt nicht nur als zwanghaft auferlegt, sondern »als notwen-

23 Mit Verweis auf Alfred Fouillée, La science sociale contemporaine, Paris 1880.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

dig und gleichzeitig auch als gut anerkennen, sei auf dem Wege zur Realisierung
dieser vollendeten Form einer freiwillig gewollten Solidaritit schon viel erreicht.
Und die Anfinge seien »in unserer heutigen Gesellschaft« etwa bei jenen Arten der
Solidaritdt bereits verwirklicht, »die unter den Namen Heeresdienst, Steuerzahlung
und in bestimmten Léndern Beitrag der Allgemeinheit oder des Arbeitgebers zur
Versicherung der Arbeiter gegen Unfall, Krankheit und Alter bekannt sind« (Gide
1929c¢, 57f.) Die »letzte Stufe der Solidaritit« werde aber erst dann Wirklichkeit
werden, wenn »jeder Zwang verschwindet und nur noch die Zusammenarbeit iibrig
bleibt, die sich aus dem Wetteifer der freien Willen ergibt, jene, die so auffallend in
den iiberall auftretenden unzéhligen Formen der Vergesellschaftung in Erscheinung
tritt, von denen jedoch die Gewerkschaften und Genossenschaften die charakteris-
tischsten Typen sind« (ebd., 58). Und dies entspreche, so betont Gide, auch der
Lehre des Christentums, die diese

»Entwicklung bekriftigt, da ihre Dogmen die Entwicklung von der erzwungenen Solidaritdt
zur freiwilligen enthalten. Der Fall aller Menschen mit Adam, die Erbsiinde, das ist die
schicksalsmdfige Solidaritdt, die jedes Menschenkind in Fleisch und Blut hat, wenn es auf
die Welt kommt. Die Erlosung aller Menschen durch Christus, das ist fiir das zukiinftige Le-
ben die freiwillige Solidaritdt, die nur durch Hingabe seiner selbst verwirklicht werden kann.
Auch hier also begegnen sich die soziologischen und die christlichen Lehren.« (ebd., 58f.;
Herv. 1.0.)

Von daher kann Gide eine emphatische Zukunftsprognose abgeben, in der sich
christliche Theologie, sikulare Geschichtsphilosophie und evolutionistische Biolo-
gie in einer solidaristischen Synthese miteinander verbinden:

»Die Solidaritdt ist schon ziemlich grof3: aber sie ist noch nicht grofl genug. Sie wird eines
Tages so groB sein, dass niemand reich werden kann, ohne dass nicht auch alle anderen rei-
cher werden, dass niemand verarmen kann, ohne dass nicht auch alle anderen drmer werden.
Sie wird so groB sein, dass es fiir die Gliicklichen nicht eine Minute des Friedens geben kann,
solange noch einer armselig ist. [...] Wir sind wirklich ein einziger Korper: Herbert Spencer
und Schéffle haben dies in umfangreichen Biichern gezeigt, und schon viel frither und viel
einfacher hat es der Apostel Paulus gesagt. Ja, wir sind ein einziger Korper und unsere Be-
stimmung ist es, ihn jeden Tag voranzubringen. Dies zu wissen, ist die ganze Wissenschaft;
und dies zu wollen, ist das ganze Leben.« (Gide 1890a, 57f.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 201

3.2.2 Schulen der Nationalokonomie: Von der école optimiste
zur école de la solidarité

Trotz seiner anfinglichen Begeisterung fiir Bastiats Harmonies économiques™
brach Gide schon frith mit der klassischen Schule des Wirtschaftsliberalismus, die
in den akademischen Institutionen der Dritten Republik zur hegemonialen Macht
geworden war und ihren Einfluss mit Argusaugen verteidigte. Gide bezeichnete die
wirtschaftsliberale Doktrin seiner Zeit, in der Schiiler und Anhénger Frédéric Bas-
tiats eine zentrale Rolle spielten, als école optimiste — und er bescheinigte ihr seit
Mitte der 1880er Jahre immer wieder ein vollstindiges Scheitern. Zwar hétte auch
bei ihm selbst, wie er betont, in der Zeit des Zweiten Kaiserreichs (1852-1870), im
»achtzehn Jahre langen Schweigen eines imperialen Regimes« (Gide 1890a, 8), der
sonore Klang der Worte >Freiheit< und >Individualismus< das Herz hoher schlagen
lassen; nachdem in der Dritten Republik aber alle Freiheiten wieder zugelassen
worden seien, sei heute zu konstatieren, dass die 6konomischen Freiheiten keines-
wegs dazu tendieren, dem Allgemeininteresse zu entsprechen und dem Vorteil aller
zu dienen. Vielmehr sei festzuhalten, »dass die gegenwirtige Ordnung der Dinge
sehr fehlerhaft ist und dass der Mensch sich niemals damit abfinden wird, eine Ord-
nung der Dinge zu akzeptieren, gegen die sein Gewissen und seine Vernunft protes-
tieren« (ebd., 37).

Bruch mit dem Wirtschafisliberalismus
Die optimistische Regel von laisser faire, laisser passer habe unerwiinschte Kar-

tell- und Monopolbildungen und sich verfestigende Situationen von Ausbeutung
und Unterdriickung mit sich gebracht, die letztlich in die unerbittliche Konsequenz

24 Vgl. Gide 1890a, 7f.: »Das erste Buch der Politischen Okonomie, das ich in Hinden hielt,
waren die Harmonies von Bastiat und sein bezauberndes Bild einer 6konomischen Welt,
in der, allen Abweichungen zum Trotz, alles zum allgemeinen Besten hinwirkt, und in
der der Egoismus selbst nichts anderes ist als ein Instrument, das zu diesem Endziel fiihrt,
und es erfiillte mich mit Freude.« Als Student in Paris hatte Gide begeistert die Vorlesun-
gen von Frédéric Passy, »einem der glithendsten Jiinger Bastiats« (ebd., 7), gehort; und in
seinen ersten Berufsjahren in Bordeaux hatte er noch regelméBig im Journal des écono-
mistes verdffentlicht. Aber schon hier geriet er in dem Mal3e in Konflikt mit der liberalen
Schule, wie er sich — etwa im Hinblick auf Amerika und Australien — die Idee zu eigen
machte, die Regierung sollte das Land lieber vermieten als verkaufen, um sich langfristi-
ge oOffentliche Einnahmen aus den Ertragen des Landes zu sichern; vgl. dazu Sheradin
2000, 102.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

einer »natiirlichen Selektion« fiithrten, »deren Ergebnis darin besteht, dass das Uber-
leben der Geschicktesten gesichert und das Zerdriicktwerden der Unbegabten und
der Gebrechlichen zugelassen werden« (Gide 1890a, 14). Der Blick auf die sich
keineswegs zu allseitigen harmonies économiques ausgestaltenden gesellschaftli-
chen Realititen des ausgehenden 19. Jahrhunderts™ fiihrte Gide zu dem Urteil, dass
die »allzu deutliche Tendenz zum Optimismus«, dem die fithrenden Vertreter der
liberalen franzdsischen Nationalokonomie — im Unterschied zu den deutlich pessi-
mistischer angelegten Arbeiten der englischen Okonomen um Ricardo, Malthus und
Mill — noch immer anhingen, begriindet sei »viel weniger in einem wirklich wissen-
schaftlichen Geiste als in der vorgefaliten Absicht, den gegenwértigen Zustand der
Dinge zu rechtfertigen«.”®

Den endgiiltigen Bruch mit dem Wirtschaftsliberalismus vollzog Gide mit sei-
nem erstmals 1884 erschienenen Werk Principes de [’économie politique, das als
populdres Lehr- und Studienbuch fiir Studenten der rechtswissenschaftlichen Fakul-
taten konzipiert war. Gide bestreitet hier energisch den exklusiven Geltungsan-
spruch der liberalen Okonomie, die sich keineswegs als eine »Schule< neben ande-
ren verstehe, sondern den Anspruch erhebe, die einzig legitime nationalokonomi-
sche Wissenschaft zu sein:>’

»Die klassische Schule hat auf einen kleinen Vorrat von Grundsétzen, welche als feststehend
angenommen wurden, und auf sehr allgemeinen Beobachtungen ihr ganzes Lehrgebdude auf-
gerichtet. Die klassischen Nationalokonomen suchten den Gegenstand ihrer Untersuchungen
ferner dadurch zu vereinfachen, daB3 sie den Menschen als ein Wesen, dessen einzige Triebfe-
der der Eigennutz sei, ansahen und weiter annahmen, daf3 dieser homo oeconomicus zu allen

Zeiten und in allen Landern derselbe gewesen sei. Jeden anderen Beweggrund seiner Hand-

25 »Freiheit des Handels? [...], Freiheit der Produktion [...], Freiheit der Arbeit [...], es
geniigt, die Fakten des Alltags zu betrachten [...], um sich zu vergewissern, dass die indi-
viduellen Interessen nicht notwendigerweise mit den allgemeinen Interessen iiberein-
stimmen. Alles dementiert diese optimistische Schlussfolgerung.« (Gide 1890a, 9f.)

26 Charles Gide, Grundziige der Nationalokonomie. Mit Zustimmung des Verfassers iiber-
setzt und fiir den deutschen Leser eingerichtet von Dr. Gustav Weifl von Wessenstein,
Wien: Manz 1905 [es handelt sich um eine Ubersetzung der neunten Auflage der Princi-
pes aus demselben Jahr; im Folgenden: Gide 1905], 14. In der 25. Auflage, die 1928 in
einer weiteren deutschen Ubersetzung erschien, nennt Gide dies noch deutlicher die »par-
teiische Einstellung, die bestehende Gesellschaftsordnung zu rechtfertigen« (Charles Gi-
de, Grundsitze der Volkswirtschaftslehre. Nach der 25. Aufl. iibersetzt von Dr. Ludwig
Novotny, Halberstadt: Meyer 1928 [im Folgenden: Gide 1928], 27).

27 »lst sie aber eine »Schule<? Dagegen wehren sich ihre Parteigdnger mit Hochmut und be-
haupten, die Wissenschaft selbst vorzustellen.« (Gide 1928, 25)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 203

lungen, welcher diese Fiktion hatte storen konnen, schalteten sie aus.« (Gide 1905, 8; Herv.
i.0.)

Der »Hauptfehler der klassischen Schule« liegt fiir Gide jedoch nicht in dieser ab-
strahierenden Methode, sondern »in der Annahme, daf} diese Abstraktionen und
Hypothesen die Wirklichkeit selbst sind. Man schuf sich das Phantom des nur von
seinem Interesse geleiteten homo oeconomicus, glaubte aber schlieBlich an seine
wirkliche Existenz und sah nur ihn allein in der 6konomischen Welt.« (ebd., 11;
Herv. 1.0.) Fiir die Anhénger der liberalen Schule gelte insofern, dass die menschli-
che Gesellschaft von einigen wenigen dkonomischen GesetzméaBigkeiten beherrscht
werde,

»die wir nicht 4ndern konnen, selbst wenn wir es wollten, denn wir haben diese Gesetze nicht
gemacht. Selbst wenn wir es konnten, wiirden wir es aber auch gar nicht versuchen, weil die
Gesetze gute oder zumindest die moglichst guten sind. Die Aufgabe des Volkswirtschaftsfor-
schers beschrinkt sich daher darauf, diese Naturgesetze zu entdecken, und die Pflicht der In-
dividuen und der Regierungen ist es dann, sich zu befleiligen, alles diesen Gesetzen geméal3

einzurichten.« (ebd., 13)

Diese GesetzmiBigkeiten stiinden jedoch nicht im Gegensatz zur menschlichen
Freiheit; sie seien »vielmehr der Ausdruck jener Beziehungen, welche sich zwi-
schen Menschen, die gesellig miteinander leben, entwickeln miissen, und zwar
iiberall, wo die Menschen sich selbst iiberlassen sind und die Mdglichkeit haben,
nach ihrem eigenen Vorteil handeln zu kdnnen« (ebd.; Herv. i.0.). Diesen optimis-
tischen Freiheitsglauben teilt Gide jedoch nicht; ebensowenig wie die Annahme,

»dal} die bestehende 6konomische Ordnung der Dinge einfach das Ergebnis der Freiheit ist.
Diese gegenwirtige Ordnung ist zum Teil wenigstens das Ergebnis von Kriegen und Gewalt-
taten [...] oder auch von positiven Gesetzen, welche wiederum von einzelnen Klassen der Ge-
sellschaft zu ihrem eigenen Klassenvorteil gegeben wurden. Wiirde die Welt also noch einmal
geschaffen und die Entwicklung dann unter den Bedingungen absoluter Freiheit vor sich ge-
hen, so spricht nichts dafiir, daB die Gesellschaft dieselbe Gestalt annechmen wiirde, welche
sie heute besitzt.« (ebd., 14)

Im eigentlichen Sinne wissenschaftlich sei deshalb nicht die Behauptung der Dauer
und Unverdnderbarkeit 6konomischer »Naturgesetze<, sondern die Einsicht, »daf}
das alles beherrschende Gesetz das der Evolution« sei, sodass die GesetzméaBigkei-
ten der Natur »den Gedanken des Wechsels« geradezu in sich triigen (ebd., 15).
Wihrend also die liberale Nationalokonomie historische Erscheinungen wie etwa
die Institution der Lohnarbeit oder des privaten Grundeigentums einfachhin zu »ei-
ner dauerhaften, endgiiltigen, unméglich zu verdndernden und zudem vollkommen

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

legitimen und in sich guten, ja denkbar besten Tatsache« (Gide 1890a, 25f.) erklére,
miisse man gerade die Dynamik historischer Verdnderungen in den Blick nehmen.
Von daher stehe etwa die Behauptung, »dafl die Lohnarbeit verschwinden muf3,
weil sie, geradeso wie sie der Knechtschaft und dem Sklaventum folgte, eines Ta-
ges durch die Kooperation oder irgend einen anderen jetzt noch unbekannten Zu-
stand ersetzt werden wird«, mit dem Gesetz der Evolution »vollkommen im Ein-
klang« (Gide 1905, 15).

Gide will vor diesem Hintergrund die Aufmerksamkeit der nationalokonomi-
schen Forschung vor allem auf die moralischen Verantwortlichkeiten und die politi-
schen Gestaltungschancen der Menschen richten. Als »Mann der Wissenschaft« will
er aber nicht der »>utopischen< Hoffnung auf eine kurzfristige Totalumwélzung der
Gesellschaft das Wort reden. Zwar kénnten sich »die Tatsachen und Einrichtungen
des Wirtschaftslebens« sehr wohl grundlegend verdndern, »ja, noch viel mehr, un-
ser Wille ist im Stande, solche Anderungen herbeizufiihren. [...] Nur wird der Uto-
pist von der Natur verlangen, was sie nicht geben kann, wihrend der Mann der
Wissenschaft nur fordern wird, was moglich ist; aber der Bereich dieser Moglich-
keiten ist weit groBer, als die klassische Schule annahm.« (ebd.)

Weder »Schule der Gleichheitc noch »Schule der Autoritditc

Gide sagt deshalb nicht nur der école liberale den Kampf an;*® er distanziert sich
auch von den beiden anderen nationaldkonomischen Schulen im damaligen Frank-
reich: der école socialiste, die er als école de [’égalité bezeichnet, und der école
catholique, die ihm als école de l'autorité gilt.

28 Es iiberrascht nicht, dass diese Schule von Gides Principes wenig begeistert war. In einer
im Jahr 1888 im Journal des économistes erschienenen Besprechung der zweiten Auflage
der Principes wird ihrem Autor vorgeworfen, >faul< und »unwissenschaftlich« zu sein.
Sein »grundlegender Fehler« bestehe darin, >keine feste Doktrin< zu préisentieren, denn >in
Wahrheit< gebe es >keine Schulen der Politischen Okonomie. Es gibt eine Wissenschaftc
(vgl. Sheradin 2000, 104). Zwei Jahre spiter bestreitet Gide der école liberale grundsétz-
lich, »liberal< zu sein: »The liberal school? In one sense, yes, because it always adopts for
its motto laisser faire, laisser passer. But, certainly, it is not liberal, if we take that sense
of the word which suggests broad ideas and tolerance of contrary opinions; for in this re-
spect no school has shown itself more illiberal, more narrow, more rigidly sectarian.«
(Charles Gide, The Economic Schools and the Teaching of Political Economy in France,
in: Political Science Quarterly 5 (1890), 603-635, 612; Herv. 1.0.) Das Journal des éco-
nomistes vermied spdterhin jede namentliche Erwdhnung Gides und eliminierte sogar
seine frithen Artikel aus ihrer 1891 erschienenen 10-Jahres-Retrospektive, vgl. Sheradin
2000, 106.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 205

Der sozialistischen Schule mit ihren unterschiedlichen Richtungen, die &lter sei
als die Politische Okonomie — »denn es gab Sozialisten, lange ehe es Nationaldko-
nomen gab« (Gide 1905, 15) —, gesteht Gide zwar zu, dass sie »viel Wahrheit
enthilt« (ebd., 17), wenn sie »die Grundquelle aller Ubel in der freien Konkurrenz
und im Privateigentum« (ebd., 16) erblicke. Allerdings enthalte sie auch »viel Zu-
kunftsmusik«, wenn es um die Frage geht, wie »die Wirtschaftsordnung, wie sie
heute besteht, durch eine andere zu ersetzen« sei. Denn die »Entstehung des Zu-
kunftsstaates«, wie diese Schule ihn ankiindigt, sei »weder sehr wahrscheinlich,
noch in vieler Beziehung sehr wiinschenswert« (ebd., 18). Allerdings gebe es auch
einige grundlegende Unvereinbarkeiten. So lehnt Gide etwa die Zielvorstellung ei-
ner moglichst weitgehenden materiellen Gleichheit der Menschen ebenso ab wie die
einer gewaltsamen Enteignung privaten Eigentums. Es geht ihm eher um eine
»Transformation« des Privateigentums als um dessen Abschaffung, denn der Besitz
privaten Eigentums sei eine elementare Voraussetzung fiir die Entwicklungs- und
Entfaltungschancen personaler Individualitit, »um die auch wir besorgt sind«”.
Dennoch erklért er grundsétzlich: »Wir verbiinden uns voll und ganz mit den Kriti-
ken [der sozialistischen Schule; HIGK], die sich gegen die gegenwirtige Ordnung
richten, — jedoch nicht mit allen — und wir glauben wie sie, dass das Konkurrenzre-
gime eines Tages durch das Kooperationsregime und der Kampf ums Leben durch
die Assoziation fiir das Leben ersetzt sein werden.« (Gide 1890a, 51)

Im Unterschied zum materiellen Gleichheitsideal der Sozialisten sind soziale
Ungleichheiten zwischen den Menschen fiir Gide aus solidaristischer Sicht jedoch
kein grundsétzliches Problem, solange sie nicht extreme Ausmafe annechmen. Denn
es sei

»eine klar aufgezeigte Tatsache, dafl die Solidaritét die Mannigfaltigkeit und Ungleichheit der
Teile in sich schliefit. Da, wo alle Teile einander dhnlich sind, kann zwar ein Nebeneinander,
wie zwischen den Kornern eines Sandberges, oder hochstens das bestehen, was Durkheim die
»mechanische Solidaritdt« nennt, wie zwischen den Molekiilen eines Kristalles, aber keine
wahre Solidaritdt. Im Gegenteil: je verschiedenartiger die Individuen sind, umso aktiver wird

ihre Zusammenarbeit sein.« (Gide 1929c, 62f.)30

29 »[...] und von daher glauben wir an die Transformation des individuellen Eigentums, wir
glauben nicht an sein vollstindiges Verschwinden, auch nicht beziiglich der Produk-
tionsmittel; eine solche Unterdriickung scheint uns unvereinbar zu sein mit der Entfaltung
der Individualitét, um die auch wir besorgt sind« (Gide 1890a, 52).

30 Gide nimmt hier bereits auf die erst wenige Monate zuvor erschienene Doktorthese
Durkheims De la division du travail social (1893) Bezug und ordnet sie in eine lange
Reihe historisch-soziologischer Studien zur Solidaritdtsthematik ein. Er ist in diesem Zu-
sammenhang davon iliberzeugt, dass die Transformation der naturhaft-fatalen Solidaritit

in eine freie und gewollte Solidaritit historisch seit langem am Werke ist; und die interes-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Sehr wohl gebe es aber »gewisse Formen der Ungleichheit«, die dazu fiihren, dass
jede Form gesellschaftlicher Solidaritdt »zerstdrt« wird: wenn nidmlich extremer
Reichtum und extreme Armut

»das betriibende Ergebnis des Bruches aller Bande zur Folge haben, die die Individuen mit
dem Gemeinwesen und untereinander vereinigen. [...] Fiir den Armen, der sehr arm ist, der
unter freiem Himmel schlidft und vom Pliindern lebt, gibt es kein soziales Band; ihm macht es
wenig aus, daB Paris brennt! Und auch der Reiche, der sehr reich ist, Villen am Meeresstran-
de, Schlosser im Gebirge und ein mit Wertpapieren aller Lander gespicktes Portefeuille be-
sitzt, kann sich von jedem sozialen Bande freimachen. IThn sorgt keine Epidemie, keine Revo-
lution, kein Krieg; diese Geif3eln treffen ihn nicht. Er kann sich, wie man sagt, in seinem El-
fenbeinturm einschliefen (man muf sehr reich sein, um sich einen Elfenbeinturm leisten zu
konnen), und auch er kann, ebenso wie der andere, dem Brande Roms zusehen, wie Nero, der
dabei die Lyra spielte.« (ebd., 63)

Auch von der école catholique — damit ist die seit der Jahrhundertmitte in Frank-
reich sehr starke Schule Frédéric Le Plays gemeint’' — distanziert sich Gide mit
Nachdruck. Im Unterschied zur école optimiste der Liberalen sei diese école de
[’autorité »durchaus nicht optimistisch« (Gide 1905, 20). Vielmehr erblicke sie »im
hofféartigen Glauben an die Freiheit, als welchen sie den Liberalismus bezeichnet,
die wahre Ursache der sozialen Desorganisation«. »Der vehemente, kritische An-
griff, welchen die katholische Schule gegen die jetzige Wirtschaftsordnung, gegen
den Kapitalismus [...] und gegen die freie Konkurrenz richtet«, bringe sie aber nur
scheinbar in die N&he der Sozialisten. Denn ihr gehe es keineswegs um »die Zersto-
rung der gegenwirtigen Grundlagen der Gesellschaft. Sie will Privateigentum, Erb-
recht und Lohnarbeit nicht aufheben, vielmehr die alten Formen desselben wieder
herstellen und diese fester fligen.« (ebd.; Herv. i.0.)

santesten Studien zu diesem Thema — als Autoren nennt er Wundt, Metchnikoff, Fouillée,
Durkheim und Secrétan — verfolgten »einheitlich das Ziel, dieses aufzuzeigen« (Gide
1893, 391).

31 Erst spater wendet sich Gide auch anderen Strémungen unter den christlichen Sozialleh-
ren zu; vgl. dazu Gides entsprechenden Artikel in der Geschichte der volkswirtschaftli-
chen Lehrmeinungen (Gide 1913b), die »vom autoritdrsten Konservativismus bis zum re-
volutionédrsten Anarchismus reichen« (ebd., 552). Zum sozialen Katholizismus notiert er
etwa, dass sich in dessen Rahmen »manchmal sehr fortschrittliche Bestrebungen bekun-
det« hitten, »die sich stark dem eigentlichen Sozialismus ndherten. Doch sind sie nur in-
dividuelle Kundgebungen geblieben und iibrigens formell von Rom verdammt worden;
gewohnlich haben sich die, die sie gedufert hatten, 16blich unterworfen.« (ebd., 571)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 207

Gide sieht zwar eine Gemeinsamkeit seiner eigenen Position mit der école ca-
tholique in der Berlicksichtigung der historisch-beobachtenden Methode und in der
bewussten Einbeziehung moralischer Uberlegungen in die politisch-konomische
Urteilsbildung. Allerdings markiert er vor allem die Gegensétze, wenn er betont:
»Die katholische Schule sucht in der Vergangenheit nach Beispielen und Model-
len«, wihrend er selbst in der Geschichte keinerlei Vorbilder, sondern lediglich die
Ursachen der gegenwirtigen Verhiltnisse zu erkennen hofft. Die katholische Schule
sei deshalb »1’école conservatrice par excellence« (Gide 1890a, 53). »Im Endeffekt
ist ihr Programm die Restauration einer dreifachen Autoritit: die Autoritit des Va-
ters in der Familie, die Autoritit des Herrn im Betrieb, die Autoritit der Kirche im
Staat.« (ebd.; Herv. 1.0.) Gide will eine derartige organisation paternelle aber
durch eine organisation fraternelle ablosen, denn statt auf das riickwértsgewandte
Ideal des wohlmeinenden Patriarchen zu setzen, komme es darauf an, der Idee der
Arbeiterassoziation auf die Spriinge zu helfen und dafiir zu sorgen, dass die Arbei-
ter ihr Schicksal selbst in die Hand nehmen kdnnen.

Gegen die liberalen, sozialistischen und katholischen Schulen will Gide als Ge-
nossenschaftstheoretiker seit den 1880er Jahren nun eine eigene 6konomische
Doktrin in Stellung bringen. Das Stichwort der Solidaritdt spielte dabei zundchst
noch keine entscheidende Rolle. Dies sollte sich aber im Jahr 1890 dndern, als er
erstmals die Formel einer école de la solidarité ins Spiel brachte, um damit diejeni-
gen jlingeren Theoriebemithungen der zeitgendssischen Nationaldkonomie zu be-
zeichnen, die sich in ihren Wahrnehmungsmustern, Erkenntnisinteressen und For-
schungsmethoden jenseits der wirtschaftsliberalen Lehren zu verankern versuchten
und denen er sich selbst verbunden fiihlte.

Gide im Jahr 1890: Der Start einer »neuen Schule¢

Gide hat, wie er im Riickblick selbst notiert, im Jahr 1890 im Rahmen eines in Genf
gehaltenen Vortrags (vgl. Gide 1890a) die Formel der Solidaritdt »zum ersten Male
als Wahlspruch [...] einer neuen wirtschaftlichen Schule vorgeschlagen« (Gide
1913a, 673; Anm. 1). In diesem Vortrag®® hatte er — unter dem Titel: L école nou-

32 Der Vortrag fand statt im Rahmen einer Vortragsreihe, die veranstaltet wurde von der
1889 gegriindeten >Schweizerischen Christlichen Gesellschaft fiir Sozialokonomiex, die
sich am Vorbild der 1856 von Le Play gegriindeten Société internationale des hautes étu-
des d’économie sociale orientierte (vgl. dazu u.a. de Waha 1910, 258). Zu dieser Vor-
tragsreihe war neben dem Bastiat-Anhénger Frédéric Passy als Vertreter der liberalen,
Claudio Jannet als Vertreter der katholischen und Jacques Stigler als Vertreter der sozia-

listischen Schule auch Gide zum Thema der neueren Sozialokonomie (Ecole nouvelle)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

velle — jliingere Entwicklungen im nationalokonomischen Denken vorgestellt, die
sich dem vorherrschenden Wirtschaftsliberalismus entgegenstellten, ohne der sozia-
listisch-kollektivistischen oder der sozialkatholischen Schule zugerechnet werden
zu konnen; und am Ende dieses Vortrags erklirte er programmatisch: »Wenn sie
mich auffordern, diese neue Schule mit einem einzigen Wort [...] zu definieren,
dann wiirde ich sie — auch wenn es schwer ist, derartig verschiedene Systeme mit
einem Wort zu resiimieren — die Schule der Solidaritit nennen.« (Gide 1890a, 55;
Herv. i.0.)*

Zu den neueren nationaldkonomischen Bemiihungen, die sich zu jener Zeit glei-
chermallen in England, in den USA und in Frankreich, vor allem aber in Deutsch-
land bemerkbar machten und Ethik, Rechtswissenschaft und National6konomie
miteinander zu kombinieren versuchten, zéhlt Gide zundchst — als »die wichtigste
Gruppe« — die schon 40 Jahre zuvor in Deutschland von Hermann Roscher begriin-
dete groupe historique, zu deren aktuellen Protagonisten er Lujo Brentano, Gustav
Schmoller und Gustav Cohn rechnet. Thr nahe stehe die ebenfalls vor allem in
Deutschland vertretene groupe socialiste d’Etat, fiir die er an erster Stelle Adolph
Wagner, fiir Frankreich aber auch Emile de Laveleye nennt. Ferner seien noch /le
groupe sociologique zu nennen, wie sie in Deutschland etwa von Albert Schiffle
vertreten werde, und le groupe socialiste anglais ou américain (vgl. ebd., 5), die
mit dem deutschen Staatssozialismus nichts zu tun habe und sich etwa mit dem
Namen Arnold Toynbee (vgl. ebd., 40) verbinde; sowie schlieBlich die Gruppe der-
jenigen Wirtschaftswissenschaftler, die sich an den Lehren des britischen Okono-
men William Stanley Jevons oder an den Ansichten Carl Mengers aus Wien orien-
tieren (vgl. ebd., 4f.).

Im Unterschied zur école liberale zeichnen sich diese neuen Gruppen Gide zu-
folge durch eine hohe Sensibilitét fiir die sozialen Problemlagen der Industriegesell-
schaft und eine klare Absage an das laisser faire aus.”* Wihrend jedoch viele Ver-

eingeladen worden. Unter den Zuhdrern befanden sich u.a. Charles Secrétan und Léon
Walras (vgl. Blais 2007, 194).

33 Im Riickblick betont Gide allerdings, er hétte »besser getan, eine »neue Bewegung< als
eine >neue Schule< anzukiinden, denn eine grofle Anzahl hochst verschiedener und sogar
hochst entgegengesetzter Schulen, die des biologischen Naturalismus wie die des Chris-
tentums, die des Anarchismus wie die des Staatssozialismus haben sich seitdem auf die
Solidaritét berufen« (Gide 1913a, 673; Anm. 1).

34 »Alle Okonomen der neuen Schule stimmen darin iiberein, dass >etwas getan werden
muss¢, und zwar dringend — und dass es der Wissenschaft obliegt zu sagen, was zu tun
ist.« (Gide 1890a, 38) Ausdriicklich lobt er in diesem Zusammenhang auch den 1872 in
Eisenach gegriindeten Verein fiir Socialpolitik: »Von daher hat die neue deutsche Schule
umittelbar den »Verein fiir Socialpolitik< gegriindet, bei dem der Name schon das Ziel er-
klart.« (ebd., 39)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 209

treter dieser neuen Richtungen — insbesondere im Umfeld der deutschen groupe his-
torique — dazu neigten, bei historisch-sozialen Bestandsaufnahmen stehen zu blei-
ben, betont Gide, dass Beobachtung und Beschreibung allein nicht ausreichen. Zur
nationalokonomischen Theoriebildung seien vielmehr auch Logik, Phantasie und
Theoriebildung unverzichtbar.”> Gegen die geschichtslosen Abstraktionen der école
liberale ebenso wie gegen die reine Ansammlung historischer Fakten und Tatsa-
chen in der groupe historique betont er deshalb den Wert eines Denkens in den Ka-
tegorien von Evolution und Fortschritt, von Imagination und Hypothese. Und in
diesem Rahmen fokussiert er nicht zuletzt auf den unaufloslichen Zusammenhang
von individuellem und sozialem Leben, die nicht gegeneinander in Stellung zu
bringen seien, sondern »immer enger miteinander vermischt [sind] aufgrund des
Fortschritts der Arbeitsteilung und der wachsenden Komplexitit der sozialen Be-
ziehungen« (ebd., 23).

Von daher sei es auch »nicht weiter erstaunlich, sondern durchaus logisch, dass
sich die Rolle des Staates stindig vergroBert« (ebd., 23f.). Gide scheint sich hier
sogar explizit dem >Gesetz der wachsenden Staatstétigkeit« anzuschlieBen, das der
preuBlische Finanzwissenschaftler und »Staatssozialist« Adolph Wagner bereits Mit-
te der 1870er Jahre aufgestellt hatte. Aus seinen Sympathien fiir den deutschen
Staatssozialismus macht er jedenfalls keinen Hehl. Zwar rdumt er ein, dass der
Staat, der grundsitzlich »nur durch Gesetze, d.h. also im Wege des Zwanges« agie-
ren konne, sich oft »eher als ein Klasseninstrument und nicht als im Dienst der All-
gemeinheit stehend erwiesen« habe; dies habe aber »weniger mit dem Begriffe des
Staates als mit seiner verfehlten gegenwartigen Organisation zu tun« (Gide 1905,
20). Denn grundsitzlich sei festzuhalten: Sogar in England, dem eigentlichen Land
der Selbsthilfe, habe es »eine fortschreitende Invasion des Staates in denjenigen Be-
reich, der frilher als heilig gegolten habe, in den privaten Bereich«, gegeben:
»Zwischen 1870 bis 1890 entstanden nicht weniger als 220 Gesetze bzw. Gesetzes-
vorhaben (Acts oder Bills), in denen es um Wohnungs-, Erndhrungs-, Verkehrs- und
Erziehungsfragen geht.« (Gide 1890a, 19) Und dies sei nicht, wie die liberale
Schule behaupte, »eine voriibergehende Epidemie«; vielmehr artikuliere sich in die-
ser Entwicklung»eine kontinuierliche Evolution des Staates, die sich ohne Pause
vollzieht vom Ursprung der Gesellschaften bis auf unsere Tage« (ebd.).

35 Vgl. Gide 1890a, 31f.; in diesem Sinne notiert er an anderer Stelle, dass »auch die histori-
sche Schule [...] mancherlei Anlaf} zur Kritik« biete und sich »vor lauter Einzelbeobach-
tungen [...] leicht in historische Kramerei« verwandle. Es gelte aber: »Das Labyrinth der
wirtschaftlichen Tatsachen ist zu verstrickt, als da3 wir uns mit der Hilfe der Beobach-
tung allein in demselben zurecht finden kdnnen. Wir miissen neben der Beobachtung die
Abstraktion und sogar auch die Einbildungskraft, die Phantasie zu Hilfe rufen, wir brau-
chen die Hypothese, um Licht in diese Finsternis, Ordnung in dieses Chaos zu bringen.«
(Gide 1905, 10)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

In den spéteren Auflagen seiner Principes konstatiert Gide zudem, dass die
staatssozialistische Schule, die »der Macht der positiven Gesetzgebung« eine grofle
Bedeutung beimesse und danach trachte, »die Machtbefugnisse des Staates wesent-
lich zu erweitern« (Gide 1905, 19), in den letzten Jahren in Deutschland erhebliche
Erfolge erzielt habe. Sie habe »das grole Verdienst, gezeigt zu haben, dafl das un-
geheure Misstrauen gegen den Staat, welches die liberale Schule an den Tag gelegt
und gendhrt hat, jeder wissenschaftlichen Begriindung entbehrt« (ebd.), denn der
Staat habe sich in der Geschichte immer wieder als »einer der wirksamsten Forderer
des wirtschaftlichen Fortschrittes« (ebd., 19f.) erwiesen. Deshalb sei zu konstatie-
ren:

»Der grofle Zug, der im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts durch die Gesetzgebung ging und
die Arbeiterschutzgesetzgebung ins Leben gerufen hat, die Bewegung zum Schutze der inter-
nationalen Regelung der Arbeitsbedingungen, die moralische und auch die finanzielle Unter-
stiitzung, welche der Staat einer Menge von Einrichtungen gewéhrt hat, ist dieser Schule [des
deutschen »>Staatssozialismus«; HIGK] und der durch sie hervorgerufenen Geistesbewegung
zu danken.« (ebd., 19)

»Ecole de la solidarité¢ und republikanische Moral

Uniibersehbar ist in diesem Zusammenhang jedoch, dass Gide trotz seiner vehe-
menten Kritik am individualistischen Interpretations- und Wahrnehmungsrahmen
der école optimiste und trotz der ausdriicklichen Betonung der Rolle des Staates ho-
hen Wert darauf legt, seine école de la solidarité im Kontext der modernen republi-
kanischen Moral von individueller Freiheit und personaler Autonomie zu verorten.
So erklért er: »Wir pochen ebenso wie die liberale Schule auf die Personalitit, die
Individualitit des Menschen; auch wir wollen sehen, wie sie sich téglich weiterent-
wickelt, wie sie starker und reicher wird.« (Gide 1890a, 44) Deshalb wolle diese
Schule, die Gide in den spateren Auflagen der Principes als »Schule des Solidaris-
mus< bezeichnen sollte, »die Grundlagen der heutigen Wirtschaftsordnung, Eigen-
tum, Erbschaft, Vertragsfreiheit« ebenso wie »die Ungleichheiten, die daraus ent-
stehen« (Gide 1905, 23), zwar abschwiéchen, aber keineswegs abschaffen. In die-
sem Sinne lasse diese Schule »die Intervention des Staates zu, iiberall dort, wo bei
der Regelung der Arbeit, bei Abschaffung der ungesunden Wohnungen, beim
Kampfe gegen die Verfilschung der Lebensmittel, das Gesetz das Herabsinken der
Massen verhindern kann, au3erdem dort, wo das Gesetz den verschiedenen Klassen
der Nation den Begriff der Solidaritit einimpfen kann«, denn: »Diese Schule ver-
giflt nie, daB3 der Staat selbst der dlteste und groBartigste Ausdruck der Solidaritit
der Menschen ist.« (ebd.) Und auch wenn die Solidaritét nur in dem Maf3e morali-
schen Wert erhilt, wie sie von den Menschen freiwillig bejaht und bewusst gewollt

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 211

werde, konne — wie Gide in der 25. Auflage seiner Principes betont — »die durch
das Gesetz auferlegte Solidaritit [...] unerldBlich sein, um den Boden vorzubereiten,
auf dem sich spiter ein freies Zusammenwirken entfalten wird« (Gide 1928, 37f.).
Er erklért deshalb grundsétzlich: »Die Schule der Solidaristen verlangt, daB3 die So-
lidaritdt, welche bisher nur eine nackte Tatsache war, eine Grundregel fiir das Ver-
halten, eine Pflicht werde.« (Gide 1905, 23) Dementsprechend gelte:

»Man mufl daher die menschliche Gesellschaft in eine Art groBe Unterstiitzungsgesellschaft
auf Gegenseitigkeit umwandeln, in der die natiirliche Solidaritét, berichtigt und veredelt
durch den guten Willen jedes Einzelnen, in seiner Ermangelung aber durch gesetzlichen
Zwang, Gerechtigkeit wird und in der jeder berufen ist, an der Last, aber auch an dem Vorteil
des andern teilzunehmen.« (Gide 1928, 37)

Die Zukunft nationalokonomischer Forschung und Urteilsbildung unter den politi-
schen Bedingungen der modernen franzdsischen Republik kann fiir Gide insofern —
wie er 1890 am Ende seines Genfer Vortrags betonte — weder im historisch lédngst
widerlegten laisser faire der école optimiste noch im restaurativen Autorititsglau-
ben der école catholiqgue noch in den freiheits-, eigentums- und individualititsge-
fahrdenden Lehren der kollektivistischen école d’égalité gesucht werden. Die Zu-
kunft werde einzig der neuen école de la solidarité gehoren, die sich durch drei
programmatische Grundoptionen kennzeichne. Gide kleidet sie in die sprachliche
Form politisch-moralischer Handlungsmaximen fiir Theoretiker und Praktiker der
Nationalokonomie und fordert:

»Nicht mehr von vorn herein zu glauben, dass die gegenwirtige dkonomische Ordnung in
sich gut oder die bestmdgliche sei; diese Ordnung der Dinge nicht mehr als eine notwendige
und dauerhafte Ordnung zu betrachten, sondern als schlichtes Resultat einer langen Serie
fritherer Ursachen, die selbst dazu aufgerufen ist, sich im Sinne einer wachsenden Solidaritét
fortzuentwickeln; diese Ordnung der Dinge in dem Sinne zu verdndern, den uns die Moral
vorschreibt und die Geschichte anzeigt; sich nicht zufriedenzugeben mit einem sterilen lais-
ser-faire, sich nicht einmal damit zufriedenzugeben, alle individuellen Krifte des Menschen
anzurufen, sondern kithn auf die Intervention des Staates zu pochen, um das soziale Milieu zu
verdndern.« (Gide 1890a, 55)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

3.2.3 Auf dem Weg zu einer république coopérative?

Als politisch engagierter Wirtschaftswissenschaftler wollte Gide freilich nicht bei
der Analyse und Interpretation der unterschiedlichen Schulen der Nationalokono-
mie stehen bleiben. Vielmehr verfolgte auch er von seinen frithesten Schriften an
das ambitionierte Programm einer umfassenden »sozialen Reorganisation< der Ge-
sellschaft. Dabei setzte Gide, der von den orthodoxen Liberalen immer wieder als
Vertreter sozialistischer Ideen angegriffen wurde, vor allem auf Projekte einer
>freiwilligen Solidaritét< und verband damit die Zielvorstellung einer sich allmdh-
lich ausbildenden république coopérative (vgl. Gide 1907, 231). Er kann insofern
als derjenige Theoretiker unter den Solidaristen gelten, der in besonderer Weise das
Erbe der Assoziations- und Kooperationsideen der 1848er-Revolution weiterzutra-
gen versuchte. Denn er vermochte nur in den Sozialformen freiwilliger Assoziation
die praktische Realisierung einer explizit moralischen, von den Individuen mit Wil-
len und Bewusstsein bejahten Solidaritét, »die wahre Solidaritit« (ebd., 214), zu er-
kennen. Die mit dem Assoziationsgedanken verbundene solidarité libre et réfléchie
bildet fiir Gide ndmlich die hochste Form menschlicher Vergesellschaftung; und ei-
ne solche Solidaritit kénnten weder der freie Tausch der Okonomen noch die politi-
schen Umsturzkonzepte der Syndikalisten noch die sozialen Selbsthilfevereine der
Mutualisten in Aussicht stellen.

Jenseits von Okonomismus, Mutualismus und Syndikalismus

Der solidarititstheoretische Fehler der Okonomen besteht fiir Gide in der Erwar-
tung, dass die allein durch Tausch und Arbeitsteilung konstituierte Solidaritét, die
Bastiat so hymnisch gefeiert hatte, ihr Werk anonym ausrichten kénne — und es
dementsprechend iiberfliissig sei, dass die Akteure des 6konomischen Geschehens
diese Solidaritdt willentlich und bejahend mitvollziehen. Gide verweist hier auf die
beriihmte Passage aus Adam Smiths Wealth of Nations, die die unbewusste Koope-
ration von Tausenden Arbeitern beschreibt, die dazu fiihre, dass auch dem einfach-
sten Handarbeiter — »dank der unbewussten Kooperation«™® — ein héherer Lebens-

36 »[...] die schone Stelle bei Adam Smith, wo er uns den einfachsten Handarbeiter zeigt,
der dank der unbewussten Kooperation von tausenden Arbeitern, Hindlern, Seefahrern,
die fiir ihn arbeiten, einen Lebensstandard hat, der deutlich liber demjenigen jenes afrika-
nischen Konigs liegt, der mit absoluter Macht iiber eine Million nackter Untertanen
herrscht« (Gide 1907, 208; vgl. Smith 1974, 14f.). »Unter dem Regime der Arbeitsteilung

konnte sich also niemand mehr kleiden, sich ernéhren, sich beherbergen, reisen oder sich

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 213

standard als einem afrikanischen Konig ermoglicht werde. Er verurteilt in diesem
Zusammenhang aber genau das, was die Okonomen an dieser Solidaritit so bewun-
dern: »Sie ist schicksalhaft, unbewusst und deshalb amoralisch. Sie impliziert we-
der Gerechtigkeit noch Liebe; sie ist nicht die unsere.« (Gide 1907, 215) Zudem
komme es, so Gide, immer wieder zu »brutalen Tauschhandlungen«, etwa »zwi-
schen einem Esau und einem Jakob, zwischen der Kongogesellschaft und den
Schwarzen, den Unternehmern und den Heimarbeiterinnen« — und niemand werde
wagen, solche Tauschhandlungen »als eine Verwirklichung der Solidaritét hinzu-
stellen« (Gide 1913a, 696). Wenn dies eine Form von Solidaritét sei, dann sei sie
»abscheulich« (Gide 1907, 217). Dariiber hinaus seien viele Gesellschaftsmitglieder
gar nicht in der Lage, an solchen Tauschgeschiften teilzunehmen. Durchaus kritisch
gegeniiber Fouillées beriihmtem Motiv, dass die Gesellschaft kein archipel des iles
des Robinsons sei, verweist Gide in diesem Zusammenhang auf die modernen Ro-
binsons des GrofBstadtlebens, die weder die Solidaritit der Arbeitsteilung kennen,
weil sie keinen Beruf haben, noch die Solidaritdt des Tauschgeschéfts, weil sie
nichts anzubieten und nichts entgegenzunehmen haben, sondern >wahrhaft Desoli-
darisierte« seien.”” Der 6konomische échangisme — diese passive, armselige, unvoll-
stindige Solidaritit — konne also nicht die Verwirklichung des solidarisme sein
(vgl. ebd., 220f.). Die wiinschenswerte, die reflektierte, gewollte und aktive Solida-
ritdt lasse sich vielmehr nur im Modus einer association libre (vgl. ebd., 223) erfah-
ren und verwirklichen.

Gide setzt sich aber nicht nur von der liberalen Okonomie, sondern auch von
den franzosischen Syndikalisten um Jules Guesde und von den dlteren mutualisti-
schen Traditionen der Selbsthilfevereine auf Gegenseitigkeit (Sociétés des secours
mutuels) ab. Gegenwirtig lodere zwar, so rdumt er ein, »die Flamme der Solidaritét
am heftigsten« (Gide 1913a, 684) in der Klassenkampfrhetorik der syndikalistisch-
revolutiondren Arbeiterschaft und ihrer Confédération Générale du Travail (CGT).
Diese lehne aber, so Gide, jede Verstindigung mit Arbeitgebern und Kapitalisten
ab, erwarte nichts vom Staat, weder vom allgemeinen Stimmrecht noch von Parla-

bewegen, ohne die Mithilfe der anderen. Dies ist die 6konomische Solidaritit.« (Gide
1907, 211)

37 »[...] ich glaube, dass es in unseren Gesellschaften sehr viele Robinsons gibt. Nicht in
den verlassenen Wiisten des Pazifiks, sondern am Rande unserer groflen Stddte, in der
tumultuésen Menschenmenge [...]; dort findet man diese Robinsons, die nichts von dem
haben, was man mit einem so einfachen Wort »soziale Beziehungen« nennt; die die Soli-
daritdt, die aus der Arbeitsteilung entsteht, nicht kennen, weil sie keinen Beruf haben, und
die auch die Tauschsolidaritit nicht kennen, weil sie nichts anzubieten und nichts entge-
genzunehmen haben, sondern wirklich allein sind auf der Welt.« Fiir sie gelte heute im
Okonomischen Sinne, was im Mittelalter fiir die von der Kirche Exkommunizierten im

kanonischen Sinne galt: »sie sind wirklich Desolidarisierte.« (Gide 1907, 219f.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

mentsbeschliissen, und setze ausschlieBlich auf die Strategien von Generalstreik
und action directe. Wihrend die Anrufung der Solidaritét bei den Syndikalisten vor
allem als revolutiondre Kampfformel diene und dazu verwendet werde, »diese Soli-
daritdt nicht nur ihren Mitgliedern, sondern auch den Arbeitern, die sich nicht bei
ihnen einreihen lassen wollen, aufzuzwingen«, verbénden die Mutualisten, so Gide,
mit ihrer Rede von der Solidaritdt »auch nicht den geringsten Plan einer sozialen
Reorganisation« (ebd., 684f.). Die Solidaritit, die die iiberkommenen Gegenseitig-
keitsvereine und ihre Mitglieder verbinde, sei »nicht sehr fest« und geniige keines-
wegs, »um sie dazu zu bewegen, betrichtliche Opfer zu bringen« (ebd., 685). Sie
beziehe sich zudem nur auf die Absicherung spezieller Ungliicks- und Risikofille;
und auBerdem fianden sich »die Anhénger dieser Gesellschaften auf Gegenseitigkeit
[...] groBtenteils unter den Angestellten und den Mittelklassen« (ebd.) — und so sei
nicht zu erwarten, dass von dieser Tradition eine umfassende Bewegung zur Um-
gestaltung der Gesellschaft ausgehen konne.

Statt um revolutionér-syndikalistische action directe oder um bescheiden-
mutualistische Gegenseitigkeit miisse es vielmehr um den Auf- und Ausbau genos-
senschaftlicher Organisationsformen des Wirtschaftslebens gehen. Der genossen-
schaftliche Zusammenschluss ist fiir Gide ndmlich »eine Art wirtschaftlicher Orga-
nisation [...], die der heutigen Wirtschaftsform iiberlegen und dazu bestimmt ist, sie
in einer niheren oder ferneren Zukunft zu ersetzen«’®. Denn iiberall im modernen
Wirtschaftsleben ndhmen diejenigen Organisationsformen zu, die auf »aus freien
Stiicken entstandener Vergesellschaftung« (Gide 1929a, 9) beruhten, etwa die ge-
genwirtig dominante Vergesellschaftungsform der Aktiengesellschaft. Diese stelle
aber nur »eine unvollkommene Ubergangsform« (ebd., 10) dar, da sie noch weit
davon entfernt sei, zwischen allen Beteiligten eine wirkliche Assoziation zu stiften,
wie Gide am Beispiel einer grolen Bergbaugesellschaft erldutert:

»Ich sehe da wohl Heere von in einem gemeinsamen Unternehmen zu bestimmten Zwecken
vereinigten Menschen: auf der einen Seite einige Tausende von Arbeitern, die die Erde
durchwiihlen, auf der anderen Seite einige Tausende von Aktiondren, die ihr Geld einge-
schossen haben; aber wie kann man darin eine wirkliche Gesellschaft im wahren Sinne des
Wortes sehen? — Besteht eine Verbundenheit zwischen den Arbeitern auf der einen Seite und
den Aktionédren auf der andern? In keiner Weise! Fiir Rechnung des anderen arbeiten, heif3it
durchaus nicht, mit ihm verbunden sein. Ich sehe im Gegenteil zwischen ihnen keine natiir-
liche Verwandtschaft, sondern Gegnerschaft, bei der die einen iiber jede Lohnerhohung kla-

gen, die ihre Dividenden verringert, die anderen iiber jede Verteilung von Dividenden, die

38 Charles Gide, Die Zukunft des Genossenschaftswesens, in: Ders. 1929, 1-26 [im Folgen-
den: Gide 1929a], 5. Es handelt sich um die Ubersetzung eines Vortrags vom Mai 1888
vor Vertretern der Pariser Konsumgenossenschaften, der anschlieend in der Revue So-

cialiste publiziert wurde.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 215

ebensosehr ihren Lohn mindert, wo die einen in einem Unternehmen arbeiten, dessen Friichte
sie nicht ernten, und die anderen die Friichte eines Unternehmens ernten, in dem sie nicht ar-
beiten. Wahrlich eine sonderbare Gesellschaft, in die die einen nur ihre Borsen, die anderen

nur ihren Groll und niemand sein Herz einbringt!« (ebd., 10f.)39

Eine »echte Vereinigung« auf wirtschaftlichem Gebiete setze, so betont Gide, »die
Gleichheit der Interessen, die Gegenseitigkeit der Dienstleistungen, den eifrigen
und frohlichen Wetteifer des guten Willens und das Gefiihl voraus, an einem ge-
meinsamen Werke mitzuarbeiten, das zugleich das Werk aller und jedes einzelnen
ist« (ebd., 11); und diese Kriterien kann fiir Gide nur die wirtschaftliche Organisa-
tionsform der Konsumgenossenschaft in vollem Umfang erfiillen.

Konsumvereinigungen und »genossenschaftlicher Imperialismus<

Vor diesem Hintergrund geht es Gide seit seinen ersten offentlichen Vortrdgen aus
den 1870er Jahren darum, eine umfassende Bewegung zum Auf- und Ausbau gro-
Ber Konsumgenossenschaften auf den Weg zu bringen. Denn anders als die Produk-
tivgenossenschaften, die im damaligen Wirtschaftsleben nur eine geringe Rolle
spielten, seien die Konsumgenossenschaften, die gegenwirtig Millionen Mitglie-

39 Gide fahrt an dieser Stelle fort mit den Fragen: »Sind wenigstens die von diesen Gesell-
schaften beschéftigten Arbeiter im Guten und Bdsen, fiir das Alter, die Unfille, die Ge-
brechen untereinander verbunden? Zuweilen, aber in sehr unvollkommenem Mal3e! — Be-
steht wenigstens Verbundenheit unter den Aktiondren selbst? Auf dem Papiere ja, in dem
Sinne nédmlich, dass sie alle in ihren Brieftaschen Wertpapiere gleicher Farbe und Zeich-
nung, die Aktien, haben, nicht aber juristische Solidaritit; denn die Haftung jedes einzel-
nen wird durch die Hohe seiner Beteiligung begrenzt — nicht tatsdchliche Solidaritét, denn
die Aktionire kennen sich gegenseitig gar nicht. Ja, hdufig kennen sie sogar nicht einmal
das Unternehmen, dessen sogenannte Gesellschafter sie sind!« (Gide 1929a, 10f.)

40 Im Kontext der 1848er-Revolution entstanden in und um Paris {iber 200 solcher Initiati-
ven, aber schon 1851 waren fast alle wieder aufgeldst. Das Verbot der Griindung von As-
soziationen nach dem Staatsstreich von Louis Napoléon im Dezember 1851 brachte diese
Bewegung dann endgiiltig zum Erliegen. In den 1860er Jahren begann jedoch — 1867
wurden Kooperativen wieder erlaubt — ein neuer Aufschwung, nicht nur der Produktiv-,
sondern vor allem der Kredit- und Konsumgenossenschaften. 1879 schlielich, mit dem
Kongress von Marseille, kam es innerhalb der Arbeiterbewegung zum Bruch, weil der
traditionelle Arbeiter-Kooperatismus hier als ungeniigend verurteilt wurde, da er sich auf
kleine graduelle Erleichterungen beschrinke und nie und nimmer in der Lage sei, die
Emanzipation des Proletariats zu erreichen (vgl. Gide 1929a). Gide erklart in diesem Zu-

sammenhang u.a.: »Wenn das Genossenschaftswesen nur ein Mittel wire, besser zu leben

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

der zéhlten und »in einigen Stddten Englands, Deutschlands und der Schweiz schon
die Mehrheit der Bevolkerung« (Gide 1913a, 686) umfassten, bereits heute sehr er-
folgreich, auch wenn ihnen nicht nur ein lebendiges Solidaritdtsgefiihl, sondern
auch eine programmatische Solidaritdtsidee weithin fehlten. Im Mittelpunkt der
Genossenschaftsbewegung muss fiir Gide die Konsumkooperative stehen, da alle
Menschen die gemeinsame Eigenschaft hitten, Verbraucher zu sein,*' auch wenn
die Perspektive des Verbrauchers und der Bedarfsdeckung zur Zeit nicht im Zen-
trum der sozialen Organisation der Okonomie stehe. Vielmehr sei »bei der gegen-
wartigen Wirtschaftsweise der Produzent alles und der Verbraucher nichts«*?, denn
»wenn es heute Fleischer und Bicker, Weinhéndler und Gutsbesitzer gibt, so gibt es
sie nicht, um uns zum geringstmdglichen Preise und im groftmoglichen Umfange
mit Getreide, Brot, Fleisch und Wein zu versorgen [...], sondern dann ist das nur zu
dem Zwecke so eingerichtet, damit alle diese Leute leben und ihre Geschéftchen
machen« (Gide 1929b, 31). Und weil in diesem Rahmen »jeder gesondert fiir eige-
ne Rechnung produziert, jeder sein Siimmchen ansammelt und denkt: nach mir die
Sintflut!, keiner eine andere Sorge hat als die, seinen Konkurrenten zu beseitigen
und dessen Platz auf dem Weltmarkt einzunehmen, nimmt die Produktion einen un-
geordneten, fieberhaft aussetzenden Verlauf. Bald erzeugt sie nicht genug, um die
Bediirfnisse zu befriedigen, haufiger erzeugt sie zu viel.« (ebd., 33) Um dies zu
verhindern, habe sich, so Gide, aufseiten der Erzeuger nun immer mehr die Ten-
denz zur Ausbildung von Syndikaten und Kartellen durchgesetzt, um sich durch
gemeinsame Preisabsprachen u.d. vor den Schwankungen der Giitermirkte — auf
Kosten der Verbraucher — zu schiitzen; mit der Folge, dass sich der Verbraucher
nicht zuféllig immer hdufiger »diesen furchtbaren, tatsdchlich mit einem Monopol
ausgestatteten kapitalistischen Vereinigungen gegeniiber sieht«, denen er »mit ge-
bundenen Hianden und Filen ausgeliefert« (ebd., 36) sei.

oder weniger auszugeben, einige Ersparnisse zu verwirklichen oder einige Arbeiter aus
der Stellung der Lohnempfinger in die von Selbstdndigen iiberzufiihren, dann wére es
nicht eine wahre Leidenschaft, eine Art Religion fiir so viele Menschen geworden [...].
Wenn das Genossenschaftswesen kein anderes Ziel und keine andere Zukunft hitte, als
die Schaffung einiger vervollkommneter Kolonialwarenldden oder einer mehr oder min-
der geistvollen Spareinrichtung, dann bitte ich Sie, mir zu glauben, daf} es niemals Mil-
lionen von Menschen aller Lander und aller Zungen [...] vereinigt hétte.« (ebd., 5)

41 »[...] diese Tatsache des Verbrauchs ist vor allem die allgemeinste aller 6konomischen
Tatsachen, denn jeder Mensch verbraucht« (Gide 1907, 229; Herv. 1.0.).

42 Charles Gide, Die Anderungen der Wirtschaftsordnung, zu deren Verwirklichung das
Genossenschaftswesen berufen ist, in: Ders. 1929, 26-49 [im Folgenden: Gide 1929b],
31. Es handelt sich um die Ubersetzung eines Vortrags auf dem ersten Internationalen
Genossenschaftskongress in Paris vom September 1899, in dem Gide das Programm der

Ecole de Nimes dargelegt hatte.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 217

Um hier wirksame Abhilfe zu schaffen, ruhen Gides Hoffnungen auf der Idee
und dem Programm der »>Pioniere von Rochdale« (Rochdale Society of Equitable
Pioneers), jener beriihmten Konsumgenossenschaft, die im Jahr 1844 in Rochdale,
in der Ndhe von Manchester, von 28 Griindungsmitgliedern, zumeist einfachen Fla-
nellwebern, ins Leben gerufen wurde und zunichst nur aus einem schlichten Ver-
kaufsladen bestand. Diese Genossenschaft, die sich gegen die nur allzu oft vor-
kommenden Betriigereien des Einzelhandels — etwa das Beimischen von Gips ins
Mehl, von Sidgemehl ins Brot oder von Wasser in die Milch — zu wehren versuchte,
hatte sich auf ein Organisationsprogramm verpflichtet, das fiir den Genossen-
schaftsgedanken bis heute von grundlegender Bedeutung ist. Diesem Programm zu-
folge wollte die Genossenschaft ihren Mitgliedern sofortige Vorteile bringen. Sie
akzeptierte nur Barzahlung, um den Hang zum leichtfertigen >Anschreibenlassen<
zu verhindern; sie verkaufte ihre Waren nicht zum Einkaufs-, sondern nur zum ta-
gesaktuellen Kleinhandelspreis, um Uberschiisse erzielen und dadurch investieren
und wachsen zu kdnnen; vor allem aber schiittete sie die Dividenden auf die Kapi-
taleinlagen ihrer Mitglieder nicht, wie etwa bei Aktiengesellschaften, nach der Ho-
he der Einlage, sondern nach der Summe der eingekauften Waren aus, um dadurch
entsprechende Kaufanreize zu setzen. Und auBBerdem hatte hier jedes Mitglied in ei-
ner demokratisch strukturierten Organisationsform unabhéngig von der Hohe seiner
Einlage nur eine Stimme, sodass alle Genossen egalitir eingebunden waren.*

Die Gewinne der Konsumgenossenschaft kamen auf diese Weise den eifrigsten
und treuesten Kédufern zugute; und dies war, so Gide, »die geniale Idee« (Gide
1929¢, 193) der Rochdaler Pioniere. Allerdings, so schréinkt er ein, sei »der Divi-
dendenhunger mit wahrem Genossenschaftsgeist nicht recht zu vereinbaren« (ebd.),
da es wichtiger sei, moglichst den ganzen Gewinn der Entwicklung der Genossen-
schaftsbewegung selbst zu widmen, statt ihn wieder an die Mitglieder auszuschiit-
ten. Dieses Expansionsinteresse — und dazu sollte durchaus auch die Einrichtung
von Cafés, Bibliotheken und Kulturriumen gehdren — gilt Gide auch als vorrangig
gegeniiber dem Ziel, die Geldmittel »zur Bildung von Pensions- oder Versiche-
rungskassen zu verwenden, was die Umwandlung der Genossenschaften in Fiirsor-
geeinrichtungen zur Folge hitte« (Gide 1929b, 46).

Als konkretes »Heilmittel« gegen die Ubermacht der Erzeuger und Produzenten
schldgt Gide vor diesem Hintergrund vor, »ihnen noch méchtigere Konsumenten-
vereinigungen entgegenzustellen, die entschlossen sind, die allgemeinen und
dauernden Interessen gegen die Eingriffe des Monopols zu verteidigen« (ebd., 36).
Denn mit der Zeit werde es zur Entwicklung von »grof3en Genossenschaftsverbén-
den unter Ansammlung eines moglichst hohen Reservefonds« zur »Schaffung von
moglichst umfangreichen GrofBeinkaufsgesellschaften« (ebd., 46) kommen. Und

43 Vgl. dazu v.a. Charles Gide, Die Geschichte der Genossenschaftsbewegung in den letzten
hundert Jahren, in: Ders. 1929, 189-201 [im Folgenden: Gide 1929¢], bes. 192f.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

diese GroBorganisationen wiirden sich, so Gide, aus den bereits bestehenden Kon-
sumgenossenschaften in dem Mafe entwickeln, wie diese nicht langer »isoliert, un-
zusammenhdngend und selbst ungeordnet bleiben« (ebd., 36). Die vereinigte Macht
der Verbraucher werde ndmlich »unwiderstehlich«, wenn sich groBle Konsumge-
nossenschaften nicht nur in der Arbeiterklasse, sondern in der gesamten Bevolke-
rung ausbilden, wenn sich also immer mehr Einwohner nicht mehr im bisherigen
Handel, sondern in diesen Konsumgenossenschaften »mit allem zur Befriedigung
ihrer Bediirfnisse Notwendigen versorgen« (ebd., 38).

In dem Mafe, wie dies geschieht, werde, so Gides Hoffnung, »die bestehende
Wirtschaftsordnung — anstatt wie jetzt mit Riicksicht auf den Produzenten und den
individuellen Profit geregelt zu sein — in Zukunft auf den Verbraucher und die so-
zialen Bediirfnisse eingestellt« (ebd., 39) sein. Die Produktion arbeite dann

»nur noch auf Befehl, liefert lediglich das Verlangte und erzeugt infolgedessen, abgesehen
von den bei allen menschlichen Pldanen unvermeidlichen Irrtiimern, weder zu viel noch zu
wenig. Auf diese Weise muf} in einer rein genossenschaftlichen Wirtschaft die Vermeidung
jedes Wareniiberflusses, jeder Uberproduktion, aller Krisen, Arbeitslosigkeit und jener plotz-
lichen Arbeitseinstellungen erreicht werden, die die Krifte des Arbeiters durch den Wechsel

zwischen fieberhafter Anstrengung und demoralisierendem Miiliggang schwichen.« (ebd.)

SchlieBlich werde unter der Herrschaft der Genossenschaft nicht zuletzt auch das
Kapital, statt wie gegenwirtig die Gewinne zu beziehen, wieder »auf seine wirkli-
che Bedeutung als Werkzeug im Dienste der Arbeit« (ebd., 42) zuriickgefiihrt. Und
wenn die einzelne Konsumgenossenschaft erst einmal iiber geniigend Eigenkapital
verfiige, dann konne sie sich auch mit den groBen privatwirtschaftlichen Unterneh-
mungen auf eine Stufe stellen,

»indem sie mit eigenen Mitteln selbst alles erzeugt, was sie notig hat, und hierzu Fabriken
schafft, landwirtschaftliche Giiter einrichtet. Mit einem Wort, nach Eroberung des Kleinhan-
dels beginnt die Genossenschaft, die des GroBhandels, der Industrie und sogar des Acker-
baues zu wagen. Eine Art genossenschaftlicher Imperialismus kiindigt sich an: Und allmédh-
lich griinden im Laufe der folgenden Jahrzehnte alle Lander Zentralgenossenschaften, Grof3-
einkaufsgesellschaften. Der Genossenschaftsbewegung 6ffnet sich eine riesige wirtschaftliche
Zukunft.« (Gide 1929e, 194f.)

Das friedliche Ende von Lohnarbeit und Kapitalismus
Die »soziale Reorganisation< der Gesellschaft ist fiir Gide also »Sache der Verbrau-

cher und nicht der Produzenten«, denn indem ihre Genossenschaften »alles, was sie
verbrauchen, direkt von den Produzenten kaufen, und indem sie es, sobald sie

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 219

wohlhabend und zahlreich genug geworden sind, selbst in ihren Fabriken und auf
ihren Lindereien herstellen«, »eignen sie sich zunéchst den Gewinn des Kaufmanns
und dann den des Fabrikanten an« (Gide 1913a, 687) — was ihnen die scharfe
Gegnerschaft der kleinen Handler und Kaufleute einbringen werde.* Durch die Ge-
nossenschaften wiirde sich, davon war Gide iiberzeugt, die Stellung der Arbeiter-
schaft im Wirtschafts- und Gesellschaftsleben grundlegend verdandern, denn »solan-
ge der Arbeiter nur als Lohnarbeiter auf dem Markte auftritt und seine Krifte dem
Meistbietenden liefert, macht gerade die grofle Zahl seine Schwiche aus, da sie ihn
der Willkiir des Unternehmens preisgibt; sobald er aber als Verbraucher erscheint,
macht die Zahl seine Stirke aus und sichert ihm den Sieg« (Gide 1929b, 41). Und
obwohl Gide keineswegs nur die Interessen der Arbeiter im Blick hat, sondern mit
seinem GroBprojekt eines umfassenden >genossenschaftlichen Imperialismus< den
Anspruch erhebt, eine integrale, die Interessen aller Bevolkerungsgruppen — inso-
fern alle Konsumenten sind — beriicksichtigende Wirtschaftsordnung anzustreben,
macht er keinen Hehl daraus, dass es ihm in besonderer Weise um die Emanzipa-
tion des Arbeiters geht: »Das, was wir wollen, ist die Hebung des Arbeiters in sei-
ner Eigenschaft als Arbeiter, damit er sich fiir angesehen genug halten und auf seine
Stellung stolz genug sein kann, um nicht aus ihr herauszustreben und die keines an-
deren beneiden zu miissen.« (ebd., 44)

In dem Mafle, wie der Siegeszug der Konsumgenossenschaften gelingt und sich
die Okonomie des ganzen Landes allmihlich von einer privatkapitalistischen in eine
genossenschaftliche Organisationsform transformiert, wiirde sich, so Gide, das Sys-
tem der Lohnarbeit und die Ausbeutung des Arbeiters auflosen, denn wenn die
Menschen auf diese Weise nicht mehr bei ihren bisherigen Arbeitgebern, sondern
bei den Genossenschaften beschiftigt seien, dann sei derjenige, »der im Dienste ei-

44 In der Tat ging von diesen Kreisen eine zum Teil erbitterte Gegenwehr gegen die Kon-
sumgenossenschaften aus, die von Boykottaufrufen bis hin zu Morddrohungen reichte
(vgl. Sheradin 2000, 148); und auch innerhalb der ja vor allem vom Kleinbiirgertum ge-
tragenen franzosischen Radicaux stieBen die Ideen Gides auf deutlichen Widerstand.
Gide selbst, der in diesem Zusammenhang stets das »Vorherrschen des individualisti-
schen Gefiihls in Frankreich< (Charles Gide, Die Feinde der Genossenschaft, in: Ders.
1929, 66-87 [im Folgenden: Gide 1929d], 85) beklagte, hatte zu den Zukunftsaussichten
der kleinen Héndler auf einem Genossenschaftskongress in Grenoble im Oktober 1893
u.a. erklért: »Selbst wenn unsere Genossenschaften nicht dazu berufen sein sollten, den
Kleinhandel zu ersetzen, dann wéren es eben die Warenhduser. Aber was wire dabei fiir
ihn gewonnen? Ich habe zu den Kaufleuten von Montpellier gesagt: »>Auf alle Fille sind
Sie dazu bestimmt, vernichtet zu werden, es handelt sich nur darum, durch wen. Nun, da
sollten Sie es doch vorziehen, von uns aufgezehrt zu werden, da wir die Interessen der
Verbraucher, der Allgemeinheit, der Demokratie vertreten, anstatt von den Warenhdu-

sern, die nur eine Handelsaristokratie reprisentieren.«« (ebd., 73)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ner Genossenschaft arbeitet, der er selbst als Mitglied angehért, recht nahe daran
[...], sein eigener Herr zu sein« (Gide 1913a, 687; Herv. 1.0.).

Diese Umwilzung zur république coopérative der Zukunft, die Gide explizit als
eine Revolution bezeichnet, werde sich allerdings allméhlich und ohne jede Ge-
waltanwendung vollziehen. Sie sei auch »nicht vom Eingreifen des Staates oder von
irgendeiner anderen Zwangsanstalt« zu erwarten. Sie hange allein ab »von den frei-
en Entschliissen Einzelner [...], die auf dem Wege freiwilliger Vereinigungen aus-
geflihrt werden und auf dem Markte gemif3 dem gemeinen Recht wirksam werden«
(Gide 1929b, 42f.); und sie werde sich vollziehen, »ohne irgendwie an dem zu riih-
ren, was man die Grundlage der sozialen Ordnung nennt: Eigentum, Erbrecht, Zin-
sen und ohne andere Enteignung, als die, die sich aus dem freien Spiel der heutigen
wirtschaftlichen Gesetze ergébe« (Gide 1913a, 687). Denn wenn man wirklich ein-
mal annehme, so Gide, »daBl die Genossenschaften sich iiber ein ganzes Land er-
strecken« und »Eigentiimer der gesamten Produktionsmittel in Handel, Industrie
und Landwirtschaft des Landes geworden sind — wer sind dann die wahren Eigen-
tiimer, wenn nicht die arbeitenden Klassen [...]?« (Gide 1929b, 41)

So wie die Revolution vor einem Jahrhundert »die Demokratie auf dem Gebiete
der Politik verwirklicht« habe, so sei es nun die historische Mission der Konsumge-
nossenschaften, die »Demokratie in der Wirtschaft« zu realisieren. Und bis ins hohe
Alter war Charles Gide davon iiberzeugt, dass sein genossenschaftliches Programm
einer >sozialen Reorganisation« der Gesellschaft den Fluchtpunkt der historischen
Entwicklungsdynamik moderner Gesellschaften angemessen in den Blick genom-
men habe. Von daher konnte er 1889, aus Anlass der 100-Jahr-Feierlichkeiten der
Franzosischen Revolution, im Blick auf die Zukunft emphatisch ausrufen:

»Und wenn die zweite Hundertjahrfeier des Jahres Neunundachtzig kommt — was von uns
niemand erleben wird —, die aber unsere immer noch lebenden und dann unzéhlbaren Genos-
senschaften feiern werden, dann konnen vielleicht unsere Enkel die Kronung des Gebaudes
sehen und die Ankunft dessen begriilen, was ich — ohne diesem Worte irgendwelche politi-
sche Bedeutung beizulegen und es einzig und allein im wirtschaftlichen Sinne verwendend —

die Genossenschaftsrepublik nennen mochte. Gliicklich jene, die sie erleben!« (ebd.)45

45 Knapp 40 Jahre spiter, in einem Vortrag auf dem Kongress des Internationalen Genos-
senschaftsbundes in Stockholm vom August 1927, sollte Gide in einem dhnlichen Zu-
kunftsausblick dann zwar immer noch optimistisch, aber schon vorsichtiger formulieren:
»Die alle Menschen umfassende Genossenschaft? Ein in einer einzigen grolen Genos-
senschaft und nicht nur in einem Volkerbund geeintes Europa? Geldloser Austausch ohne
Profit statt des nationalen und internationalen Handels? Die Arbeitergenossenschaft an-
stelle der Lohnarbeit? [...] Ich weil3 es nicht. Aber ich bin sicher, da3 die Genossenschaft

wenigstens die Menschen besser gemacht haben wird.« (Gide 1929¢, 201)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 221

3.3 EINE KONTRAKTUALISTISCHE GERECHTIGKEITSTHEORIE
DER SOLIDARITAT: LEON BOURGEOIS

Auch wenn sich die franzdsischen Solidaristen der Jahrhundertwende nie zu einer
geschlossenen Gruppierung mit einer einheitlichen Sozialdoktrin formiert haben,
sondern hochst unterschiedliche sozialpolitische Reformansétze vertraten, ist un-
bestreitbar, dass das Programm und Profil, vor allem aber der politische Erfolg die-
ser Reformbewegung aufs Engste mit einer einzelnen Person verbunden ist: Léon
Bourgeois (1851-1925), der zu Recht als die zentrale Schliisselfigur des republika-
nischen solidarisme gilt. Als Sohn eines jiidischen Uhrmachers in Paris geboren
und im kleinbiirgerlich-handwerklichen Milieu aufgewachsen, dem er politisch zeit-
lebens eng verbunden bleiben sollte, kann Bourgeois als ein typischer Vertreter der
ersten Generation der Dritten Republik gelten.' Als junger Student der Rechte nahm
er als Freiwilliger am Deutsch-Franzosischen Krieg teil und fithrte danach sein Ju-
ra-Studium weiter, das er 1875 mit dem Doktorat abschloss. 1876 trat er in den 6f-
fentlichen Verwaltungsdienst ein und {ibernahm wihrend der 1880er Jahre Amter
als Subprifekt und Priafekt in mehreren franzdsischen Departements. 1887 wurde er
im Alter von 36 Jahren Polizeiprifekt in Paris und zog bereits ein Jahr spiter zum
ersten Mal in die Abgeordnetenkammer ein, wo er sich dem linken Fliigel der radi-
caux um George Clemenceau anschloss. Dort avancierte er, nach dem durch den
Panamaskandal bedingten Riickzug Clemenceaus (1893), zur charismatischen Leit-
figur dieser Gruppierung, aus der dann im Jahr 1901 der parti républicain, radical
et radical-socialiste hervorgehen sollte.

Seit 1890 iibernahm Bourgeois Ministerdmter fiir Erziehung und fiir Justiz, be-
vor er im November 1895 fiir ein knappes halbes Jahr Ministerprésident der ersten
rein radikal-republikanischen und von den Sozialisten tolerierten Regierung der
Dritten Republik werden sollte. Bourgeois, der Freimaurer war und »sein Kabinett
mit 8 Freimaurern (von insgesamt 10 Ministern)« (Reisz 2006, 79) besetzte, wollte
in seiner Amtszeit u.a. ein Gesetz zur Einfithrung der progressiven Einkommensbe-
steuerung durchbringen, scheiterte damit jedoch am Widerstand des mehrheitlich
konservativ besetzten Senats. Daraufhin trat er im April 1896 zur Enttduschung sei-

1 Zur Biographie vgl. neben den knappen Hinweisen in Audier 2007, 9-12 und Ders. 2010,
15-23 als ausfiihrliche Studie vor allem Marc Sorlot, Léon Bourgeois (1851-1925): Un
moraliste en politique, Paris: Bruno Leprince 2005 [im Folgenden: Sorlot 2005]. Vgl. zur
Bedeutung Bourgeois’ insgesamt auch Jack Ernest S. Hayward, The Official Social Phi-
losophy of the French Third Republic: Léon Bourgeois and Solidarism, in: International
Review of Social History 6 (1961), 19-48.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ner politischen Freunde vom Amt des Ministerprisidenten zuriick.” Spiter schlos-
sen sich weitere Ministerdmter, aber auch hochste Staatspositionen wie die Prési-
dentschaft des Abgeordnetenhauses (1902-1904) und die Senatsprisidentschaft
(1920-1923) an; unterbrochen nur von einem zwischenzeitigen Riickzug aus dem
offentlichen Leben nach dem Tuberkulose-Tod seiner Frau und seiner Tochter im
Jahr 1904. Als aktiver republikanischer Sozialreformer war er neben seinen politi-
schen Amtern in zahlreichen bildungs-, gesundheits- und sozialpolitischen Initiati-
ven und Vereinigungen engagiert, etwa als Prdsident der 1866 von Jean Macé ge-
griindeten Ligue de [’enseignement, als Griinder der Association internationale pour
la lutte contre le chomage u.4.

Seit den spéten 1890er Jahren galt Bourgeois’ Interesse — neben den solidaris-
tischen Kernanliegen der Bildungs- und Sozialpolitik — vor allem den Fragen der
Kriegspravention und der internationalen Sicherheit. So fungierte er als Leiter der
franzosischen Delegationen der Friedenskonferenzen von Den Haag (1899 und
1907), wo er schon friih Konzepte einer europdischen Friedensordnung auf der
Grundlage einer — {iber Woodrow Wilsons »>14-Punkte-Programm« von 1918 deut-
lich hinausgehenden — Société des Nations mit dem Recht zu verbindlichen
Schiedsspriichen bei internationalen Streitigkeiten entwickelte. Und auch wenn er
sich mit diesen Vorstellungen kaum durchsetzen konnte, wurde er 1919 zum ersten
Préasidenten des Volkerbundes nominiert und ein Jahr spéter fiir seine langanhalten-
den friedenspolitischen Bemiihungen mit dem Friedensnobelpreis ausgezeichnet.

Léon Bourgeois wird in der Literatur immer wieder als »Vater des Solidarismusc«
bezeichnet. Sein 1896 als Buch erschienener — und bis heute nicht ins Deutsche
iibertragener — Text Solidarité’ gilt als das zentrale Grunddokument der solidaris-

2 Vgl. dazu ausfiihrlich Sheradin 2000, 200-216. Ein Gesetz zur progressiven Einkom-
mensbesteuerung ist nach jahrzehntelangen Querelen und Verweigerungen erstmals 1914
zustande gekommen, als es um die Finanzierung der Militdrausgaben des Ersten Welt-
krieges ging.

3 Diese kleine Programmschrift, die im Oktober 1896, wenige Monate nach Bourgeois’
Amtsverzicht, erschien, enthilt vier Aufsitze, die ein Jahr zuvor, zwischen Miarz und Mai
1895, in der Zeitschrift La nouvelle revue erschienen waren, noch bevor Bourgeois im
November 1895 zum Ministerpréasidenten gewéhlt wurde. In die dritte Auflage aus dem
Jahr 1902 wurde dann als Anhang der Vortrag Bourgeois’ auf dem Pariser Erziehungs-
kongress vom September 1990 (Rapport), ein Auszug aus der anschlieBenden Diskussion
(Extrait du compte rendu de la séance) sowie Bourgeois’ dortiger Abschlussvortrag (Dis-
cours de cloture) aufgenommen. Dieser Band erlebte bereits im Jahr 1912 seine siebte
Auflage. Seine zwdlfte Auflage erfuhr er im Jahr 1931. Danach geriet der Band jedoch in
Vergessenheit und war lange Zeit »schwer aufzufinden« (Jacques Eloy, Relire Léon
Bourgeois, in: Léon Bourgeois, Solidarité, Villeneuve d’Ascq (Nord): Presses universitai-

res du Septentrion 1998, 7-10, 7). Erst im Jahr 1998 erschien eine Neuauflage dieses

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 223

tischen Bewegung, mit dem »die Idee der Solidaritit in die Politik eingetreten«
(Blais 2007, 19) ist. Bourgeois’ knapp 50 Druckseiten umfassendes Manifest galt
im Frankreich des frithen 20. Jahrhunderts schon bald als Klassiker und wurde in
vielfacher Form »in Lesebiichern, Darstellungen der weltlichen Moral und popu-
laren Biichern iiber Sozialpolitik« (Feilbogen 1915, 69) prasentiert und propagiert.
Auch wenn viele weitere Autoren zur Entfaltung und Verbreitung republikanisch-
solidaristischen Gedankenguts beigetragen haben, so bleibt festzuhalten, dass Bour-
geois in diesen Diskursen allein schon aufgrund seiner politischen Prominenz eine
zentrale Stellung einnimmt, obwohl seine Beitrdge zur solidaristischen Theoriebil-
dung neben der kleinen Programmschrift aus dem Jahr 1896 nur aus verschiedenen
Vortrags- und Diskussionsbeitragen zu wissenschaftlichen Konferenzen und politi-
schen Kongressen bestehen.*

»Klassikers«< des republikanischen Solidarismus, die sich an der finften Auflage aus dem
Jahr 1906 orientiert. Eine weitere Ausgabe dieser Textsammlung erschien, von Marie-
Claude Blais herausgegeben und mit einer ausfiihrlichen Einleitung (7-45) versehen, im
Jahr 2008 bei Le Bord de 1’eau. Diese Ausgabe enthélt zusitzlich fiinf weitere Texte
Bourgeois’ aus den Jahren 1901 bis 1909. Im Folgenden wird Solidarité nach dieser Aus-
gabe zitiert.

4 Zu erwihnen sind hier zunichst die 14 frithen, zwischen 1890 und 1896 entstandenen
Beitrége in: Léon Bourgeois, L’éducation de la démocratie francaise, Paris: Cornély 1897
[im Folgenden: Bourgeois 1897]. Vor allem aber sind diejenigen Texte zu nennen, die
Bourgeois aus Anlass der drei Solidarismus-Konferenzen der Ecole des hautes études so-
ciales im Herbst 1901verfasst hat. Sie sind dokumentiert in dem Band Essai d 'une Philo-
sophie de la Solidarité. Conférences et discussions. Présidés par M.M. Léon Bourgeois et
Alfred Croiset (1902), 2. Aufl., Paris: Alcan 1907. Es handelt sich um drei Vortrége, die
Bourgeois am 6.11., am 20.11. und am 4.12. des Jahres 1901 gehalten hat. Sie wurden
jeweils ergénzt durch sich einige Tage spéter anschlieBende Diskussionsabende (am
13.11., 27.11. und 11.12), an denen u.a. auch Charles Gide teilnahm. Die Vortrage und
Diskussionen sind in diesem Band dokumentiert unter dem Titel L idée de solidarité et
ses conséquences sociales (ebd., 1-119). Der Band enthélt zudem Vortrdge und Diskus-
sionen von weiteren Solidarismus-Konferenzen zwischen Januar und Mérz 1902, an de-
nen Bourgeois aber nicht mehr teilgenommen hat. Im Winter 1902/03 fanden weitere So-
lidarismus-Konferenzen an der Ecole des hautes études sociales statt, deren Beitrige un-
ter dem Titel Les applications sociales de la solidarité (Paris: Alcan 1904) verdffentlicht
wurden und zu denen Bourgeois ein Vorwort beisteuerte (ebd., V-XXII). Relevant fiir
Bourgeois’ Beitrag zur Solidarismus-Debatte ist schlieBlich noch sein 1914 erschienener
Band La politique de la prévoyance sociale, Bd. 1, Paris: Charpentier [im Folgenden:
Bourgeois 1914], der mehr als 20 Vortrdge und Gelegenheitstexte Bourgeois’ aus der Zeit
von 1894 bis 1912 versammelt und sich vor allem praktischen Fragen zuwendet (er un-

tergliedert sich in die beiden Teile: La doctrine et la méthode und Les moyens de lutte

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Bourgeois ist fiir die solidaristische Sozialphilosophie vor allem deshalb von
Bedeutung, weil er den von Alfred Fouillée nur am Rande erwéhnten Topos des
»Quasi-Vertrags< zum Fundament einer neuartigen republikanisch-kontraktualis-
tischen Theorie sozialer Gerechtigkeit zu erheben versucht — und weil er damit die
Hoffnung verbindet, auf diese Weise die moralischen Grundlagen fiir den Ausbau
der liberalen Republik zu einem demokratisch legitimierten Wohlfahrtsstaat liefern
zu konnen. Im Mittelpunkt dieser solidaristischen Gerechtigkeitstheorie steht dabei
ebenfalls — wie schon bei so unterschiedlichen Autoren wie Comte, Fouillée und
Leroux — das Motiv der sozialen Schuld (dette sociale), das Bourgeois jedoch — an-
ders als seine Vorldufer — nicht nur zur Illustration der unentrinnbaren historisch-
gesellschaftlichen Solidarzusammenhénge verwendet, in denen sich jeder Mensch
von Geburt an wiederfindet. Vielmehr baut er dieses Motiv nun systematisch zu
einer modernen Gerechtigkeitstheorie aus, womit er innerhalb des solidaristischen
Diskurses theoretisches Neuland betritt.’

Im Folgenden will ich zunédchst Bourgeois’ — im Wesentlichen im Rahmen des
bisherigen solidaristischen Denkens verbleibende — Solidaritatskonzeption und sei-
nen spezifischen Zugang zu dieser Schliisselkategorie moderner Gesellschaften
nachzeichnen (3.3.1), bevor ich seine daran anschlieBenden Perspektiven zur Frage
nach der Verhiltnisbestimmung von Solidaritdt und Gerechtigkeit zur Sprache
bringe (3.3.2). Auf dieser Grundlage sind dann Bourgeois’ Konzepte der dette so-
ciale und des quasi-contrat zu erlautern (3.3.3; 3.3.4), um die Frage zu kldren, in-
wiefern sich hier Perspektiven einer modernen Solidaritétstheorie sozialer Gerech-
tigkeit identifizieren lassen, die die normative Selbstverstindigung moderner Ge-
sellschaften auch heute noch inspirieren kdnnen.

contre les maux sociaux). Ihm folgte im Jahr 1919 ein weiterer, etwa 25 Texte Bourgeois’
umfassender Teilband unter dem Titel: L action, Paris: Charpentier, der fiir die theoreti-
sche Klarung des Konzepts eines republikanischen solidarisme aber wenig hergibt.

5 So notiert Zoll 2000, 79: »Bourgeois wurde in seiner Bedeutung als Theoretiker zumeist
verkannt, da seine Texte [...] nicht im wissenschaftlichen Jargon abgefasst sind. Dabei hat
er eine originelle, innovative Theorie der sozialen Solidaritit vorgelegt, deren Relevanz
weit {iber die der Schule oder Doktrin des Solidarismus hinausreicht [...].« So richtig der
Hinweis auf die >originelle, innovative Theorie« ist, so irritierend bleibt freilich die Be-
hauptung, diese reiche tiber die >Doktrin des Solidarismus< weit hinaus, denn im Zentrum

dieser »Doktrin« stehen gerade die Ideen und Konzepte Bourgeois’.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 225

3.3.1 Solidarité d’abord: Soziale Solidaritat und
postliberaler Republikanismus

Wie die Vertreter des franzosischen solidarisme insgesamt, so ist auch Léon Bour-
geois ein glithender Anhénger der Revolution mit ihrer Trias von Freiheit, Gleich-
heit und Briiderlichkeit. Allerdings ist er davon iiberzeugt, dass die normativen
Leitbegriffe des spéten 18. Jahrhunderts nach einem Centenarium historisch-
politischer Lernerfahrungen einer neuen Lesart bediirfen. So erklart er im Jahr
1900, dass die Revolution damals zwar getan habe, was ihr moglich war, als sie al-
len Menschen die gleichen Rechte und das erste der Giiter, die Freiheit, gegeben
habe;® mittlerweile habe sich im Hinblick auf die individuelle Freiheit der
Menschen jedoch eine zweifache Wahrheit zu erkennen gegeben: Zum einen sei
deutlich geworden, dass individuelle Freiheit in der Tat die erste Bedingung des
Lebens und des menschlichen Fortschritts darstelle, sodass die Freiheit fiir den Ein-
zelnen unbedingt zu verteidigen sei, und zwar »nicht nur die Freiheit seines mate-
riellen Lebens, seiner Arbeit und seines Gewinns, sondern die seines Geistes und
seines Gewissens als Garantie aller anderen Freiheiten« (Bourgeois 2008d, 148).
Zum anderen sei aber uniibersehbar geworden, dass diese Freiheit ldngst nicht fiir
jeden gesichert sei, wie Bourgeois unter Hinweis auf amerikanische frusts erklart:
»Was sind diese trusts, durch ihren Missbrauch, anderes als das Instrument zur Zer-
storung der Freiheit der groten Zahl? [...] Wenn einige Milliarddre ganze Klassen
der Gesellschaft ruinieren — ldsst man sie dann sagen, dass sie schlicht und einfach
von ihrer individuellen Freiheit Gebrauch gemacht haben, dass sich ihr Monopol
einzig ihrer Freiheit verdankt?« (ebd., 149) Einige Jahre spiter schreibt er dazu:

»Gegen den Missbrauch der Macht und der Autoritdt hat 1789 gesagt: Freiheit! Und es war
notig, es zu sagen; aber 1789 konnte nicht daran denken, die Freiheit gegen die damals unbe-
kannten Gefahren zu garantieren, gegen die auergewohnliche Macht akkumulierter Kapita-
lien, noch multipliziert durch den unaufhorlichen Fortschritt der Wissenschaft. Freiheit, wie
sie die Theoretiker der reinen Politischen Okonomie definieren, ist schlicht und einfach das,
was unsere Vorgianger Macht genannt haben. Sie ist das, was einem Milliarddr erlaubt, die
Bedingungen der Produktion und des Verkaufs eines bestimmten Objekts in einem ganzen

Land in seinen Hénden zu halten, sodass jeder Konsument gezwungen ist, dessen drakonische

6 Vgl. Léon Bourgeois, Discours du cloture au Congrés d’Education Sociale en 1900, in:
Ders. 2008, 141-158 [im Folgenden: Bourgeois 2008d], 148.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Forderungen zu erfiillen. Worin besteht die Freiheit der armen Leute angesichts dieser Frei-

heit, die der Chef eines Trusts beansprucht?«7

Die Menschenrechtserkldrung der Revolution ist fiir Bourgeois deshalb durch eine
Erklirung der Menschenpflichten zu erweitern;® und zwar dergestalt, dass diese de-
voirs das liberale Privatrecht und die droits de [’homme durch ein ebenbiirtiges So-
zialrecht — durch eine »théorie du devoir social« und eine »loi sociale«’ — erginzen
und vervollstdndigen. Denn im Hinblick auf die sozialen Pflichten habe die Revolu-
tion zu wenig geleistet. Sie habe zwar »die Freiheit und Gleichheit geregelt und or-
ganisiert, aber sie hat die Briiderlichkeit wie ein hoheres Gefiihl betrachtet, das da-
durch der Intervention durch positives Recht entging« (ebd., 148). Die gefiihlsba-
sierte und sanktionsunféhige Idee der fraternité républicaine sei in diesem Sinne
durch »eine neue Regel des Sozialrechts«'® zu ersetzen, denn nur so konne ein
rechtlich verbindliches Fundament gelegt werden, das die Prinzipien von indivi-
dueller Freiheit und Gleichheit nicht nur fiir einige, sondern wirklich fiir alle Ge-
sellschaftsmitglieder zugénglich macht.

Die Trias von >Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit« will Bourgeois deshalb
durch die neue Trias von >Solidaritit, Gleichheit, Freiheit< ersetzen. So erklart er im
Jahr 1990 programmatisch:

»Die Solidaritdt ist das erste Faktum, vorgingig zu jeder sozialen Organisation; sie ist zur
gleichen Zeit der objektive Seinsgrund der Briiderlichkeit. Mit ihr muss man anfangen. Soli-
daritdt zuerst (solidarité d’abord), dann Gleichheit oder Gerechtigkeit, die in Wahrheit iden-
tisch sind, schlieBlich: Freiheit. Dies ist die notwendige Ordnung der drei Ideen, mit denen
die Revolution die soziale Wahrheit auf den Punkt bringt.« (Bourgeois 2008c, 122f.; Herv.
1.0.)

7 Léon Bourgeois, L’idée de solidarité et ses conséquences sociales, in: Essai d’une philo-
sophie de la solidarit¢ (1902), 2. Aufl., Paris 1907, 1-119 [im Folgenden: Bourgeois
1907], 58.

8 »Die Revolution schuf die Erkldrung der Rechte. Es kommt darauf an, ihr eine Erkldrung
der Pflichten hinzuzufiigen«, so Bourgeois in der Diskussion auf dem Erziehungskon-
gress: Léon Bourgeois, Extrait du compte rendu de la séance du Congrés d’Education So-
ciale du jeudi soir 27 septembre 1990, in: Ders. 2008, 121-140 [im Folgenden: Bourgeois
2008c], 133.

9  Léon Bourgeois, Solidarité, in: Ders. 2008, 47-101 [im Folgenden: Bourgeois 2008a], 94.

10 Léon Bourgeois, Rapport au Congreés d’Education Sociale en 1900, in: Ders. 2008, 104-
120 [im Folgenden: Bourgeois 2008b], 105; Herv. i.0.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 227

Wissenschaftliche Gesetze: Ein notwendiges Band der Solidaritdt

In diesem Rahmen hatte Bourgeois fiir seine Programmschrift aus dem Jahr 1896
auch schlicht den Namen Solidarité gewihlt. Dieser Text, in dem er nicht weniger
als einen gerechtigkeitstheoretischen Neuansatz fiir die politische Philosophie der
Dritten Republik présentieren will, beginnt jedoch nicht mit philosophischen Refle-
xionen, sondern — dem damaligen Zeitgeist entsprechend — mit den neuesten Er-
kenntnissen der Naturwissenschaften. Wie im solidaristischen Diskurs seiner Zeit
insgesamt, so bildet auch fiir Bourgeois die solidarité naturelle den Ausgangspunkt
der Uberlegungen. Diese »natiirliche Solidaritiitc sei in den letzten Jahren insbeson-
dere von der Biologie und der Physiologie nicht nur im Hinblick auf die Gesetzma-
Bigkeiten des organischen Lebens, sondern auch beziiglich der wissenschaftlichen
Entwicklungsgesetze der Gesellschaften entdeckt und beschrieben worden (vgl.
Bourgeois 2008a, 70). Wihrend sich die gesellschaftlichen Selbstverstindigungs-
diskurse in Politik und Philosophie bisher stets zwischen der liberalen Politischen
Okonomie und den verschiedenen sozialistischen Schulen bewegten und um kon-
kurrierende Leitbilder von Individualismus und Kollektivismus kreisten, habe sich
durch die Naturwissenschaften nun »eine neue, héhere und verstiandigere Sichtwei-
se« angekiindigt, »die die Idee von morgen hervorbringen wird« (ebd., 51f.): die
Einsicht ndmlich, dass es »zwischen jedem Individuum und allen anderen ein not-
wendiges Band der Solidaritdit« (ebd., 53; Herv. 1.0.) gebe.

Im Einklang mit den szientistischen Uberzeugungen seiner Zeit erklirt Bour-
geois: »Wie die physischen, chemischen und biologischen Phdnomene gehorchen
auch die 6konomischen und sozialen Phdnomene [...] unausweichlichen Gesetzen.
Die einen wie die anderen sind notwendigen Kausalbeziechungen unterworfen, und
nur die induktive Methode ermdglicht es der Vernunft, diese zu erkennen und zu
bemessen.« (ebd., 56) Die sozialen GesetzméBigkeiten seien zwar komplexer als
die Gesetze der Physik oder Chemie, und ihre exakte wissenschaftliche Bestim-
mung deshalb schwieriger; dies dndere aber nichts an ihrer grundsétzlichen Exis-
tenz. Fiir Fragen der politischen Gestaltung des sozialen Lebens gelte deshalb — und
hier iibernimmt Bourgeois’ Solidarité vollstindig die Perspektive der naturalisti-
schen Schule — der Grundsatz: »Alles, was man jenseits oder gegen die natiirlichen
Gesetze zu unternehmen versucht, ist vergeblich und zur Erfolglosigkeit verurteilt«
(ebd., 57); eine Tatsache, die in den théories subjectives und im verbalisme philo-
sophique zu kurz komme.

Die lois sociales naturelles gelten fiir Bourgeois also in unerbittlicher Weise.
Dies ist fiir ihn jedoch kein Anlass, die spencersche These vom struggle for life an-
zuerkennen. Zwar habe die Biologie deutlich gemacht, dass sich individuelle Orga-
nismen nur durch ihre permanente Anpassung an verdnderte Umweltbedingungen

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

erhalten und fortentwickeln konnten, sodass les individualistes'' den sozialen Fort-
schritt und die Losung der sozialen Probleme in strikter Analogie zum biologischen
Fortschritt der Arten konzipierten und die Parole »Laissons donc faire et laissons
passer« (ebd., 61) ausgiben, der zufolge jeder staatliche Eingriff zugunsten der
Schwachen ebenso willkiirlich wie aussichtslos sei. Allerdings sei diese »individua-
listische« Lesart der biologischen Evolution nicht die einzig mdgliche Interpretation
dieser »>natiirlichen Gesetze<. Ganz in der Tradition des franzdsischen >Reform-
Darwinismus«< (Linda L. Clark) rekurriert hier auch Bourgeois vor allem auf die Ar-
beiten von Henri Milne Edwards und seine Koordinationstheorie der Entwicklung
der Arten (vgl. Clark 1984, 67-74). Der individualistischen Lehre vom lutte pour
l’existence sei namlich die biologische Doktrin einer fundamentalen solidarité des
étres, einer natiirlichen Solidaritit und Interdependenz, entgegenzustellen, wie sie
sich aus dem Studium der Entwicklungsbedingungen biologischer Organismen er-
gebe:

»ledes Individuum, jedes lebende Wesen, ist ein Aggregat, und die Teile, aus denen es sich
zusammensetzt, sind selbst wieder Individuen, lebende Wesen. [...] Nun tendieren diese ers-
ten Elemente individuell zu ihrer Existenzerhaltung und Entwicklung; sie sind jedoch durch
eine enge Solidaritdt verbunden. Sie sind nicht nebeneinander gestellt >wie die Steine auf
einem Steinhaufen¢; sie bekdmpfen sich nicht, sie zerstoren sich nicht blind wie Krieger in ei-
nem dichten Gedrénge. Sie entwickeln sich, jedoch trdgt ihre Entwicklung zugleich zur Ent-
wicklung des ganzen Organismus bei, den sie bilden; sie entwickeln sich, und ihre eigene
Evolution ist eine Funktion der kollektiven Evolution. Sie sind, mit einem Wort, Assoziierte.«
(Bourgeois 2008a, 66; Herv. i.O.)12

Diese natiirliche association behindere den Einzelnen also nicht; sie stiarke vielmehr
seine Krifte und beschleunige seine Entwicklung. Die Assoziation sei deshalb fiir
jeden Einzelnen ein Gewinn, wobei sie sich selbst nur in dem MafBe erhalten konne,

11 Explizit nennt Bourgeois in diesem Zusammenhang den liberalen Nationalokonomen
Yves Guyot; vgl. Bourgeois 2008a, 22 u.0., den langjdhrigen Chefredakteur des wirt-
schaftsliberalen Journal des économistes.

12 Einige Jahre spiter notiert Bourgeois — in Anlehnung an die mittlerweile weitverbreitete
Formel Herbert Spencers — erginzend: »Die lebende Materie tendiert zum Ubergang vom
Homogenen zum Heterogenen. Es gibt eine zunehmende funktionale Differenzierung der
Teile, Anpassung an verschiedene und iibereinstimmende Aufgaben. Und das dauerhafte
Gleichgewicht eines Typus erhdlt sich durch eine echte solidarische Assoziation der ver-
schiedenen Teile, wobei jedes eine bestimmte Spezialisierung aufweist, aber alle in einem
gemeinsamen Bestreben zusammenkommen. Diese Assoziation ist die Bedingung des Er-
folgs im Kampf um die Existenz. Von daher ist jedes Wesen, das lebt und sich entwi-

ckelt, eine Assoziation [...].« (Bourgeois 1907, 3; Herv. 1.0.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 229

in dem sich ihre Elemente — im Rahmen jassoziierter Aktivititen< — entwickeln und
entfalten. In diesem Sinne erdffne die biologische Wissenschaft »die definitive
Wahrheit: individuelle, isolierte Aktivititen wachsen langsam; entgegengesetzte
zerstoren sich; nebeneinandergeordnete addieren sich; nur assoziierte Aktivititen
wachsen schnell, erhalten und multiplizieren sich« (ebd., 67).

Gleichgewichtszustinde und »dépendance réciproque«

Auch Bourgeois will nun — und dieser Gedankengang enthélt im solidaristischen
Diskurs seiner Zeit ebenfalls wenig Neues — dieses Assoziations- und Koordinati-
onstheorem aus der Biologie auf die Gesellschaft, vom organischen auf das soziale
Leben iibertragen. Zwar distanziert er sich von jenem organizistischen Naturalis-
mus, der die Naturwissenschaften direkt zur >hdchsten Philosophie« erhebt," da die
menschliche Gesellschaft nicht mit einem tierischen Organismus zu vergleichen
sei.'* Dennoch sieht auch Bourgeois das soziale — dhnlich wie das organische — Le-
ben vor allem von Phdnomenen und Gesetzen einer vom Willen und Bewusstsein
der Individuen unabhéngigen Interdependenz und Solidaritdt beherrscht. Nicht nur
fiir biologische Arten, sondern auch fiir menschliche Gesellschaften gelte, dass der
Kampf um die individuelle Entwicklung die erste Bedingung des gesamten Fort-
schritts sei, dass nur die freie Entfaltung der Féahigkeiten der Individuen die Ent-
wicklung der gesamten Gesellschaft vorantreiben konne. Ahnlich wie die biologi-

13 Namentlich nennt Bourgeois als »einen wichtigen Naturalisten der Gegenwart« den Zoo-
logen Edmond Perrier, fiir den »die Naturwissenschaften nicht nur die hochste Philoso-
phie darstellen, sondern auch die einzige, die in der Lage ist, den Regierungen die ndtigen
Erleuchtungen zu liefern, um die grofiten Plagen der Gegenwart auszuloten und zu kurie-
ren« (Perrier, Faune des cotes de Normandie, 1894; zit. nach Bourgeois 2008a, 68).

14 Bei den biologischen Organismen sei allein die Natur das handelnde Subjekt, wihrend
die einzelnen Teile vollig willenlos seien. Menschliche Gesellschaften dagegen seien —
wie Bourgeois spater ganz im Sinne Alfred Fouillées betonen sollte — durch »ein neues
Element« gekennzeichnet: »Das Denken, das Bewusstsein, den Willen« (Bourgeois 1907,
7), also durch das Element einer freien Moralitdt des Menschen, die sich nicht auf unper-
sonliche, rein biologisch-organische Entwicklungsprozesse reduzieren lasse. Und dies
gelte auch umgekehrt: »Die Natur entkommt dem Willen des Menschen nicht; sie verdn-
dert sich unaufhorlich durch menschlichen Einfluss.« (ebd., 59) Fouillée habe deshalb, so
Bourgeois, die menschliche Gesellschaft mit Recht als un organisme contractuel be-
zeichnet und damit deutlich gemacht, dass hier wissenschaftliche Bestandsaufnahme und
Beschreibung mit moralischem Sollen und Wollen zusammenfallen (vgl. ebd., 7). Schon
in Solidarité war diese starke Bezugnahme auf Fouillée uniibersehbar, auch wenn sich

Reminiszenzen an dessen Motiv des organisme contractuel dort noch nicht finden.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

sche Evolution der hoheren Lebewesen laufe deshalb auch die soziale Evolution
menschlicher Gesellschaften auf stets hohere Gleichgewichtszustdnde hinaus, in
denen die individuelle Aktivitdt der Einzelnen zunehmend hohere Freiheitschancen
finde und gerade dadurch das Entfaltungsniveau der Gesellschaft als ganzer erhdhe.
Die gesellschaftlichen Entwicklungsprozesse laufen insofern auch fiir Bourgeois
auf einen Zustand hinaus, in dem sich Individuum und Gemeinschaft, Freiheit und
Einbindung, Individualismus und Kollektivismus nicht linger gegeneinander in
Stellung bringen lassen. Vielmehr werde in diesem Prozess ein Zustand mensch-
licher Zivilisation erreicht, in dem, wie Bourgeois mit einem Zitat aus Fouillées
Science sociale verdeutlicht, »die zwei simultanen Effekte des Fortschritts, die bis-
her brutale Gegensitze waren, wirklich untrennbar werden: das Wachstum des in-
dividuellen Lebens und das Wachstum des sozialen Lebens« (Bourgeois 2008a, 69).
Von daher erweise sich das »Gesetz der Solidaritdt nicht als eine duflere und will-
kiirlich auferlegte Notwendigkeit, sondern als ein fiir das Leben unverzichtbares
Gesetz der inneren Organisation, nicht als eine Knechtschaft, sondern als ein Mittel
der Befreiung« (ebd.).

So wie die moderne Astronomie fiir den Sternenhimmel die Gravitation, »das
Gesetz der Solidaritdt der Himmelskorper« (ebd., 64), entdeckt habe, so hétten die
Wissenschaften der Biologie und der Soziologie dem Menschen seinen Platz inmit-
ten des Lebens zuriickgegeben. Denn »sie kennen nicht mehr den abstrakten Men-
schen, der plotzlich auf der Erde erschienen ist, vollstindig entwickelt in seiner In-
telligenz und seinem Willen. Er ist nicht ldnger das Ziel und die Bestimmung des
Systems der Welt. Er ist vielmehr Bezichungen reziproker Dependenz unterworfen,
die ihn an seinesgleichen binden [...].« (ebd.) Und die Dimensionen dieser dépen-
dance réciproque seien fiir den Einzelnen schlicht {iberwaltigend:

»Diese Dependenz bindet ihn an alle und an alles im Raum und in der Zeit. Er lebt, und seine
Gesundheit ist permanent bedroht durch die Krankheiten der anderen, wie auch deren Leben
durch die Krankheiten bedroht ist, die er in sich tragt; er arbeitet, und durch die notwendige
Arbeitsteilung profitieren auch andere von den Produkten seiner Aktivitét, wie auch die Pro-
dukte der Arbeit der anderen unverzichtbar sind, um seine eigenen Bediirfnisse zu befriedi-
gen; er denkt, und jeder seiner Gedanken reflektiert die Gedanken seiner Mitmenschen [...]; er
ist gliicklich oder er leidet, er hasst oder er liebt, und alle seine Empfindungen sind die Effek-
te oder die Ursachen dhnlicher oder gegenteiliger Gefiihle, die zur gleichen Zeit alle anderen

Menschen bewegen, mit denen er in permanenten Austauschbeziehungen steht.« (ebd.)

Diese Dependenzbeziehungen binden den Einzelnen dabei, so Bourgeois, nicht nur
an die zeitgleich mit ihm lebenden Mitmenschen, sondern auch an die vergangenen
Generationen: »Eine neue Generation tritt ins Leben ein, und in ihren Antrieben,
ihren Leidenschaften, ihren Freuden und ihren Schmerzen, die sie in den Stunden
ihrer Existenz ganz und gar bewegen, vermischen sich, zusammenstoflend oder sich

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 231

ausgleichend, alle Krifte der Vergangenheit« (ebd., 65). So kann Bourgeois im di-
rekten Anschluss an Comte resiimieren, die Menschheit sei, »wie man zu Recht ge-
sagt hat, weit eher aus Toten denn aus Lebenden zusammengesetzt; unsere Korper,
die Produkte unserer Arbeit, unsere Sprache, unsere Gedanken, unsere Institutio-
nen, unsere Kiinste, all dies ist fiir uns Erbe, ein von unseren Vorgingern langsam
zusammengetragener Schatz« (ebd., 64f.). Und dies bedeute mit anderen Worten:
»Das Gesetz der Solidaritdt ist universell« (ebd., 65). »Der Mensch kann diesem
Gesetz nicht entkommen« (ebd., 63).

3.3.2 Solidaritat und Gerechtigkeit zwischen
Wissenschaft und Moral

Bourgeois will sich freilich nicht einfach mit dem Aufweis dieser Solidar- und In-
terdependenzzusammenhénge begniigen. Wie die iibrigen Solidaristen treibt auch
ihn ein politisch-moralischer Reformimpuls, der dem 6konomischen Programm des
slaisser faire, laisser mourir< (Alfred Fouillée) kraftvoll entgegentreten und »die fa-
tale, blinde und ungleiche Interdependenz, die aus den alten sozialen Irrungen resul-
tiert, in eine freiwillige und verniinftige Interdependenz«'’ transformieren will.
Auch ihm geht es vor allem um die Frage, wie man »aus der wissenschaftlichen
Lehre von der natiirlichen Solidaritét eine praktische Lehre der moralischen und so-
zialen Solidaritit« gewinnen kann, und zwar so, dass sich aus dieser Doktrin zu-
gleich »eine prizise Regel fiir die Rechte und Pflichten eines jeden im Rahmen des
solidarischen Handelns aller« (Bourgeois 2008a, 71) gewinnen lésst.

Der friihe Bourgeois: Eine naturalistische Schlagseite

In seiner Frithschrift aus dem Jahr 1896 gelingt Bourgeois dieser Ubergang von der
solidarité naturelle zur solidarité morale et sociale jedoch nur in Ansitzen, denn
insgesamt bildet hier — anders als in den Theoriebemiihungen Alfred Fouillées und
Charles Gides — die szientistische Perspektive nicht nur eine wichtige, sondern die
entscheidende Kategorie, sodass Bourgeois den moralischen Ambitionen seines
Projekts einer doctrine pratique de la solidarité sociale in dieser Schrift noch kaum
gerecht werden kann. Zwar betont er mit Nachdruck, dass es ihm um das reformpo-
litische Konzept einer sozialen Solidaritét geht, die die Methode der Wissenschaft

15 Léon Bourgeois, Le probléme social: La socialisation des consciences. Discours prononcé
4 Bordeaux au deuxiéme Congrés national d’Education Sociale (24.10.1908), in: Ders.
1914, 11-25, 21.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

mit der Idee der Moralitdt verbinden will. Denn schlieBlich sei der Mensch ein mo-
ralisches Wesen, das das Gute anstrebe und gegeniiber dem sozialen Drama gesell-
schaftlichen Unrechts nicht gleichgiiltig bleiben konne,'® weshalb auch die Gesell-
schaft »nicht indifferent bleiben kann gegeniiber dem fatalen Spiel der dkonomi-
schen Phanomene« (Bourgeois 2008a, 58). Dennoch bleibt Bourgeois’ Manifest So-
lidarité — dhnlich wie zuvor Comtes Bemiihungen um die Grundlegung einer posi-
tivistischen Philosophie — insgesamt von einer Denkweise dominiert, die Ausmal,
Reichweite und Legitimitit moralischer Ideen vom Erkenntnisstand sozialwissen-
schaftlicher Einsichten abhéngig macht. So betont er im Rahmen seiner Zuriickwei-
sung der revolutiondren Ambitionen der sozialistischen Bewegung, dass der »wis-
senschaftlichen Vernunft« unbedingter Vorrang vor dem >moralischen Gefiihl< ein-
zurdumen sei: »Die Vernunft, von der Wissenschaft geleitet, legt die unvermeidli-
chen Gesetze des Handelns fest: Der Wille, geiibt durch das moralische Empfinden,
fiihrt dieses Handeln aus.« (ebd., 60)

Die wissenschaftliche Einsicht in das Wahre gibt demnach den Rahmen vor, in-
nerhalb dessen sich die moralischen Bemiihungen um das Gute bewegen kénnen
und diirfen. »Die Verwirklichung des Guten — d.h. die Befriedigung des morali-
schen Gefiihls — unter den Bedingungen des Wahren — d.h. abgesegnet von der
Vernunft: diese Gleichung ist endgiiltig gesetzt.« (ebd.) Deshalb konne und diirfe
sich der politische Verdnderungswille nur im Rahmen jener engen und »unvermeid-
lichen Gesetze« artikulieren, die ihm die Wissenschaft zuvor offenbart hat. Insofern
hitten die Sozialisten — freilich nicht diejenigen, die Gewalt predigten, sondern die-
jenigen, die den Frieden wollten — zwar gewissermallen »moralisch« recht, wenn sie
die Indifferenz verurteilten und die Ubel beheben wollten; dennoch seien ihnen ge-
geniiber die Okonomen gleichsam >wissenschaftlich¢ im Recht, wenn sie darauf
hinwiesen, dass sich alle politischen und sozialen Verdnderungsbemiihungen »den
Regeln der Wissenschaft von den Fakten« (ebd.) zu unterwerfen hétten.

Gegenléufig zu Fouillée und noch ganz in comtescher Manier riickt Bourgeois
in Solidarité auch die Definition der Rechte und Pflichten des Menschen, also das
eigentliche Herzstiick seiner Bemiihungen, in eine besondere Néhe zur solidarité
naturelle. Wenn man namlich die Realitdten der biologischen, physiologischen und
sozialen Solidarititen anerkenne, konne man nicht langer — wie es etwa in den Tra-
ditionen des stoischen und des christlichen Naturrechts der Fall sei — von einer mit
gleichbleibenden Rechten und Pflichten ausgestatteten Wesensnatur des Menschen
an sich sprechen. So habe Cicero mit seiner Rede von einem >allen Menschen ge-

16 Ahnlich wie Fouillée notiert er: »Eine innere Kraft, die das eigentliche Gesetz seiner
Spezies und seines Seins darstellt, warnt ihn zu jeder Stunde und fordert ihn auf zur Tat.«
(Bourgeois 2008a, 58) In Solidarité findet sich auch ein knapper Hinweis auf Kant (vgl.
ebd., 73), der als ReferenzgroBe in Bourgeois’ spateren Schriften eine deutlich wichtigere

Rolle einnehmen sollte.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 233

meinsamen Gesetz, das die Tugend vorschreibt und vor der Ungerechtigkeit
schiitzt< (vgl. ebd., 73), zwar durchaus recht; er missachte aber die Realititen der
Geschichte, wenn er hinzufiigt, dass dieses Gesetz »dasselbe in Rom wie in Athen
ist, und dass es heute nicht anders ist als es morgen sein wird, dass es unveridnder-
lich ist, immer dasselbe, alle Nationen und alle Jahrhunderte {ibergreifend« (ebd.).
Und diese Geschichts- und Gesellschaftsvergessenheit gelte auch fiir die christliche
Morallehre, der zufolge jeder Mensch seine Existenz »einem besonderen und defi-
nitiven Akt gottlicher Macht« (ebd., 76) verdanke, sodass es ausreiche, »in einer
reinen Operation der Logik die Konsequenzen aus diesem absoluten Charakter der
menschlichen Person abzuleiten, um zu bestimmen, was die Rechte des Menschen
und seine Pflichten vor seinem Schopfer, vor seinen Mitmenschen und vor ihm
selbst sein sollen« (ebd.).

Nimmt man dagegen die lois de la solidarité des étres ernst, dann sei der
Mensch ein étre réel, das der allgemeinen Evolution unterliege und die Bedingun-
gen zur Entwicklung seiner Personalitdt nur innerhalb dieser Zusammenhénge fin-
de. Auch wenn man nicht einfach behaupten konne, dass »die moralischen Gesetze,
die sich dem Individuum auferlegen, nichts anderes als die allgemeinen Bedingun-
gen der Gesellschaft« (ebd.)'” seien, so sei nicht zu bestreiten, dass »die Definition
der Rechte und Pflichten der Menschen heute nicht langer auferhalb der Bezichun-
gen gesucht werden kann, die sie in Raum und Zeit solidarisch miteinander verbin-
den« (ebd., 77; Herv. 1.0.). Der friihe Bourgeois erkennt in den Prinzipien von
Recht und Moral also — anders als Alfred Fouillée — keine idées forces mit ihren ge-
sellschaftstranszendierenden Potenzialen. Er scheint sie in Solidarité vielmehr aus-
schlieBlich als historisch kontingente Produkte der gesellschaftlichen Evolution zu

17 Dieses aus heutiger Sicht als >klassisch durkheimianisch« anmutende Motiv zitiert Bour-
geois hier unter Verweis auf eine nicht ndher angegebene Stelle aus den Schriften Alfred
Fouillées. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass iiber theoretische Anregungen
oder personliche Kontakte zwischen Bourgeois und Durkheim, der ebenfalls auf dem Er-
ziehungskongress von 1900 gesprochen hatte, offensichtlich nichts bekannt ist. Steven
Lukes notiert in seinem knappen Kapitel iiber >Durkheim and Solidarism« (Lukes 1975,
350-354): »Durkheim was not in the main stream of solidarism. [...] He did not, how-
ever, share their commitment to private property, or their faith in legislative reformism.
[...] His sympathies basically lay with the regenerative aspects of socialism rather than
with the piecemeal and practical reformism of the solidarists.« (ebd., 351, 353, 354) Mar-
cel Fourniers gro3e Durkheim-Biographie kommt auf das Verhéltnis zwischen Durkheim
und den Solidaristen nicht eigens zu sprechen. Vgl. zu den unterschiedlichen Erkenntnis-
interessen und Mentalitdtslagen eines an einer theoretischen Begriindung des Wohlfahrts-
staates interessierten »Gerechtigkeitsphilosophen< wie Léon Bourgeois und eines — zu-
mindest in seinen Frithschriften — politiktheoretisch desinteressierten »Solidarititssozio-
logen« wie Durkheim aber die Hinweise bei Giilich 1991, 50-58.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

entwerfen; und gerdt damit — wie Comte eine Generation zuvor — in die Gefahr, die
normative Geltung der Prinzipien von Freiheit und Gleichheit aller nicht mehr ein-
sichtig machen zu kénnen.

Jenseits des Naturalismus: Soziale Faktizitit und moralische Geltung beim
spditen Bourgeois

Von dieser naturalistischen Schlagseite sollte sich Bourgeois jedoch nur wenige
Jahre spdter emanzipieren. In seinen Beitrdgen zu den Solidarismus-Konferenzen
der Ecole des hautes études sociales des Jahres 1901 argumentiert er namlich mit
einer klaren Trennung von Natur und Moral, die beiden Kategorien nun eine je ei-
gene Dignitdt und eine getrennt voneinander bestehende Wertigkeit einrdumt. Fiir
seine théorie solidariste reklamiert er damit erstmals einen denkbar scharfen Ge-
gensatz von biologisch-sozialer Wirklichkeit und moralisch-menschlichem Ideal,
der beide in gleicher Weise ernst nimmt, den sentiments moraux also nicht linger
szientistische Unterwerfungsleistungen abverlangt. Im Gegenteil: Der friihe Ver-
such eines naturalistischen Zugangs zur Moral wird nun vollstindig aufgegeben und
durch Anleihen an eine kantische Moralkonzeption ersetzt.

Damit riickt der Gegensatz von sozialer Faktizitdt und moralischer Geltung in
den Mittelpunkt der solidaristischen Doktrin, sodass nun die Empdrung iiber gesell-
schaftlich verursachtes Unrecht — statt als wissenschaftlich »unaufgeklart« verab-
schiedet und auf diese Weise politisch rentschirft« zu werden — ins eigentliche
Zentrum der Theoriebildung riicken kann. Die sozialwissenschaftlich zu beschrei-
bende Tatsache der solidarité de fait sei — und hier holt Bourgeois nun die den Na-
turalismus transzendierenden moraltheoretischen Prdmissen Alfred Fouillées und
Charles Gides ein — weder als gerecht noch als ungerecht, sondern schlicht als
ajuste zu bezeichnen, denn die Qualifizierung ihrer Auswirkungen als >gerecht«
oder >ungerecht« falle nicht in den Kompetenzbereich der Natur- oder Sozialwissen-
schaft, sondern in den der moralischen Uberzeugungen der Menschen und ihrer Ge-
sellschaft. Bourgeois betont in diesem Zusammenhang:

»Man beobachtet vor allem, dass die Natur ihre Zwecke in sich selbst hat; Zwecke, die nicht
die unsrigen sind. Das Ziel des Menschen in der Gesellschaft ist die Gerechtigkeit; und die
Gerechtigkeit ist niemals das Ziel der Natur; sie ist nicht ungerecht, sie ist a-gerecht. Es gibt
deshalb nichts Gemeinsames zwischen dem Ziel der Natur und dem Ziel der Gesellschaft.«
(Bourgeois 1907, 10; Herv. i.0.)

Diese, wenn man so will, »antinaturalistische< Akzentsetzung mit ihrer Betonung

der Differenz von >Ziel der Natur< und »>Ziel der Gesellschaft« ermoglicht Bourgeois
nun einen produktiven Briickenschlag zu den moraltheoretischen Traditionen des

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 235

18. Jahrhunderts, deren zentrale Intuitionen er fiir das Projekt einer solidaristischen
Gerechtigkeitstheorie somit fruchtbar machen kann. Dabei verzichtet er — dhnlich
wie zuvor Fouillée — auf den Anspruch, eine philosophisch-metaphysische Begriin-
dung des Gerechtigkeitsprinzips liefern zu wollen. Stattdessen erklart er lakonisch —
und ganz im Sinne eines moralischen common sense-Pragmatismus:

»Niemand hat bestritten, dass das Ziel der Gesellschaft die Gerechtigkeit sein soll. Heute tritt
eine metaphysische Sorge zutage: Man fragt nach der Natur, der Herkunft und der philoso-
phischen Definition der Gerechtigkeit. Es ist aber unniitz, sich gegenwirtig solche Fragen zu
stellen. Wir stellen eine Tatsache fest: Das Bediirfnis nach Gerechtigkeit existiert in jedem
Bewusstsein, und es herrscht unbedingt. Ob der Begriff der Gerechtigkeit eine angeborene
Idee, ein innerer Ausdruck eines — ich weill nicht wie — au3erhalb unseres Geistes bestehen-
den Ideals oder vielleicht eine relativ neue Errungenschaft, das Resultat einer sédkularen Evo-
lution ist, interessiert uns wenig. Wir nehmen sie als ein Gegebenes, und das ist unser Aus-
gangspunkt.« (ebd., 27)18

Wihrend die Okonomen, so Bourgeois, im Riickgriff auf die lois sociales dazu
neigten, den ungehinderten Konkurrenz- und Vernichtungskampf, »den Triumph
der Stirksten, der Geeignetsten, der am besten Bewaffneten im Kampf um die Exis-
tenz, und den Untergang der Schwichsten« (ebd., 29) als »Ziel der Gesellschaft«
auszugeben, sei festzuhalten, dass die Menschen aufgrund ihrer moralischen Gefiih-
le und Uberzeugungen nicht bereit seien, sich mit einem solchen Gesellschaftsmo-
dell anzufreunden. Auch wenn sich als Folge der solidarité naturelle ungerechte
Verhiltnisse einstellen, die einige Individuen in vielféltiger Form profitieren, ande-
re dagegen leiden lassen, wollten sich die Menschen, so Bourgeois, im Allgemeinen
am Ideal der Gerechtigkeit orientieren, unabhéngig davon, ob die Natur ein solches
Ideal kenne oder nicht. Sie seien ndmlich grundsétzlich davon iiberzeugt, dass das
»Ziel der Gesellschaft< darin bestehen solle, zwischen ihnen Freiheit und Gerechtig-
keit herzustellen und jedem das Recht auf eine individuelle Entwicklung zu ge-
wihrleisten. Von daher gelte:

»Unsere Pflicht ist es, dem Kampf nicht teilnahmslos zuzusehen, nicht gleichgiiltige Zu-
schauer des Sieges der einen und der Niederlage der anderen zu sein; unsere Pflicht besteht

genau darin einzugreifen, um das zerbrochene Gleichgewicht zwischen den Méchtigsten und

18 Vgl. auch Bourgeois 1907, 102: »Ich habe festgehalten, dass es eine Idee der Gerechtig-
keit gibt; ich wollte nicht herausfinden, ob sie einem objektiven Ideal entspricht oder ob
sie das Ergebnis einer allméhlichen Entwicklung ist oder was die Ursache und die Ge-
setze dieser Entwicklung sind, woher sie kommt und wo sie entspringt; sie existiert; und

das geniigt mir [...].«

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

den Schwichsten wieder herzustellen. [...] Lassen wir nicht die Macht triumphieren, denn die
Macht ist die eigentliche Negation der Gerechtigkeit.« (ebd.)

Aus diesem Gegensatz zwischen sozialwissenschaftlichem Szientismus und morali-
scher Selbstverstindigung resultiert fiir Bourgeois also die Notwendigkeit eines
planvollen politischen Verdnderungshandelns. Denn in einer Gesellschaft, deren
Mitglieder sich am Ziel der Gerechtigkeit orientieren wollen, komme alles darauf
an, die Moglichkeiten auszuloten, mit denen sie in ihre sozialen Solidaritéten plan-
voll intervenieren kdnnen.

Auf dem Weg zu einer »solidarité réfléchie et voulue«

Auch wenn wir gegeniiber den Gesetzen der Natur bzw. der Gesellschaft letztlich
machtlos seien, diirfe dies — und hier argumentiert Bourgeois nun durchgéngig wie
Fouillée — nicht dazu fiihren, das Proprium der Menschen zu unterschétzen: ihre
Féhigkeit ndmlich, sich die Krifte und Gesetze der Natur kreativ anzueignen, fiir ih-
re eigenen Zwecke nutzbar zu machen und dadurch ihre eigene Freiheit zu erobern
und zu sichern. Bourgeois verdeutlicht dies am Beispiel der Schwerkraft. Diese sei
zwar die Ursache fiir Zusammenbriiche und Ruinen; die Menschheit habe aber ge-
lernt, diese physikalische GesetzméBigkeit fiir die eigenen Ziele nutzbar zu machen,
denn heute bediene sich die Wissenschaft der Mechanik zielgerichtet genau dieser
Krifte und Gesetze, um Gleichgewicht und Stabilitit zu gewihrleisten.'” Aus der
Anerkennung der Gesetze der solidarité de fait folge deshalb nicht politische Re-
signation, sondern die Pflicht zu einer reflektierten, am Moglichen ausgerichteten
Intervention:

»Man muss also eingreifen; aber wie? Diese Intervention kann nicht an den Gesetzen der Na-
tur vorbeigehen. Unsere sozialen Konstruktionen wiren nur imaginidre Phantome, wenn sie
mit dem Realen nicht im Einklang wéren, nicht auf ihm beruhten und sich nicht seinen Be-
dingungen unterwiirfen. Das Baumaterial des Hauses der Gerechtigkeit, das wir errichten
wollen, aber auch die Gesetze seiner Statik werden von der Natur bestimmt und sind in ihr zu
erfassen, d.h. in den Fakten der Solidaritdt, die wir konstatiert haben. Und so vollzieht sich
die enge Verbindung zwischen der Idee der Gerechtigkeit und der Idee der Solidaritdt.«
(Bourgeois 1907, 30)

19 »lst die Solidaritét ein Gesetz wie das der Schwerkraft? Sie ist es. Und ich fiige hinzu: die
Schwerkraft produziert Ruinen und Zusammenbriiche. Aber die Mechanik greift ein, und
die Wissenschaft bedient sich genau dieses Gesetzes der Schwerkraft, um ein stabiles
Gleichgewicht herzustellen.« (Bourgeois 1907, 10£.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 237

Wenn man also nicht nur — naturalistisch — die Gesetze der solidarité de fait, son-
dern auch — moralisch — das Ziel der Gerechtigkeit anerkennen will, muss es Bour-
geois zufolge darum gehen, auf die Herausforderungen der solidarité de fait mit ei-
ner politisch-demokratisch zu entfaltenden solidarité réfléchie et voulue zu reagie-
ren. Es gehe also »keineswegs darum, das Gesetz der Solidaritdt nach den Zielen
der Natur sich auswirken zu lassen; es geht darum, mithilfe dieses Solidarititsge-
setzes bewusst und freiwillig im Sinne der Gesetze der menschlichen Gesellschaft
zu handeln. Diese Gerechtigkeit, die wir in allen unseren Bemiihungen voranzutrei-
ben haben, erreichen wir nur durch eine reflektierte und gewollte Solidaritét.« (ebd.,
11; Herv. 1.0.)

3.3.3 Die dette sociale: Als Schuldner der Gesellschaft geboren

Bourgeois ldsst in seinen Beitrdgen zu den Solidarismus-Konferenzen des Jahres
1901 — wesentlich deutlicher als in Solidarité (1896) — keinen Zweifel daran, dass
er nicht in erster Linie sozialwissenschaftlich-deskriptiv, sondern vor allem mora-
lisch-normativ interessiert ist. Er will nicht als neutraler Sozialwissenschaftler ar-
gumentieren, sondern als engagierter Sozialpolitiker, dem es um die Verwirkli-
chung sozialer Gerechtigkeit im Rahmen der Ordnungsstrukturen der Dritten Re-
publik geht. Als fiihrendes Mitglied der Radicaux sucht er nach politischen Pers-
pektiven, um die zunehmenden sozialen Spannungen zwischen den verschiedenen
Schichten und Klassen der Gesellschaft friedlich miteinander zu »vers6hnen<. Dabei
geht es ihm um eine rationale Regel »gerechter<« Umverteilung, mit deren Hilfe sich
das Verhéltnis zwischen den individuellen Freiheitsrechten und den sozialen Pflich-
ten der Einzelnen bestimmen ldsst; und dazu nennt er »drei essentielle Tatsachens,
an denen sich eine demokratische Theorie sozialer Gerechtigkeit zu orientieren ha-
be. In seinem Rapport auf dem Erziehungskongress vom September 1900 bringt er
sie folgendermaBen auf den Punkt:

»In einer Diskussion, zu der die Représentanten aller philosophischen Schulen, aller 6ffentli-
chen Meinungen, aller Glaubensrichtungen zusammengekommen sind, miissen wir alle a
priori-Aussagen und alle metaphysischen Uberlegungen auBien vor lassen. Als Ausgangs-
punkt koénnen wir nichts anderes nehmen als die feststehenden Tatsachen, die sich serigser-
weise nicht bestreiten lassen. Dies scheinen uns vor allem drei essentielle Tatsachen zu sein:
1. Der Mensch lebt in einem Zustand natiirlicher und notwendiger Solidaritdt mit allen
Menschen. Das ist die Bedingung des Lebens. 2. Die menschliche Gesellschaft entwickelt
sich nur durch die Freiheit der Individuen. Das ist die Bedingung des Fortschritts. 3. Der
Mensch begreift und will die Gerechtigkeit. Das ist die Bedingung der Ordnung.« (Bourgeois
2008b, 107; Herv. i.0.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Auf dieser dezidiert nachmetaphysisch formatierten Grundlage geht es Bourgeois
um ein Konzept sozialer Demokratie, das die Engfiihrung der Republik auf die for-
mal-abstrakten Rechtsprinzipien von Freiheit und Gleichheit iiberwindet. So notiert
er in einem Vortrag aus dem Jahr 1904: »Die Demokratie ist nicht die Republik.
Die Republik ist eine Form der Regierung. Die Demokratie ist eine Form der Orga-
nisation der gesamten Gesellschaft«®’; einer Gesellschaft, in der sich die Menschen
wechselseitig als Ahnliche — »tous les hommes sont des semblables« (Bourgeois
1904b, 433; Herv. i.0.)*' — anerkennen, denn:

»die Menschen, die sich als mit Vernunft und Gewissen begabte Wesen betrachten, bilden nur
dann miteinander eine ihrer Natur entsprechende Gesellschaft, wenn diese eine verniinftige
und moralische Organisation ist, d.h. wenn sie im Einklang steht mit der Idee, die sich unsere
Vernunft von der wechselseitigen Pflicht macht, die gleichermafBien auf allen ruht.

Wenn sich die Mitglieder der menschlichen Gesellschaft gegenseitig einen gleichen Rechtsti-
tel auf Souverdnitét zusprechen, dann erkennen sie sich dadurch auch ein gleiches Recht auf
Gerechtigkeit zu. Die wechselseitige Pflicht der Menschen hat einen Namen: wechselseitige
Gerechtigkeit. Die Demokratie ist in der Summe eine nach dem Konsens aller organisierte
Gesellschaft, unter der Souverédnitét aller, um unser aller Gerechtigkeit willen.« (ebd.; Herv.
.0.)%

»Dette socialec und routillage créé par I’humanité«
Bourgeois will dem als freiwillige fraternité kldglich gescheiterten Prinzip der so-

zialen Verpflichtung aller gegeniiber allen eine nicht nur moralisch-appellative,
sondern auch juristisch klar definierte Rechtsgrundlage verschaffen. Dazu entwi-

20 Léon Bourgeois, La démocratie (Eroffnungsvortrag einer Serie von Konferenzen und
Diskussionen der Ecole des hautes études sociales 1904/1905), in: Revue politique et par-
lementaire, Nr. 126, 10.12.1904, 429-437 [im Folgenden: Bourgeois 1904b], 431.

21 Zu Bourgeois’ Leitmotiv einer »Gesellschaft der Ahnlichen< vgl. auch Castel 2005, 44-
53.

22 Schon 1896 hatte Bourgeois in diesem Zusammenhang eine elementare Differenzierung
zwischen einer »demokratischen< und einer >politischen< Republik eingefiihrt: »Eine de-
mokratische Republik ist mehr als eine politische Republik: Sie ist ein sozialer Staat, ge-
griindet auf der Freiheit eines jeden und der Solidaritét aller.« (Léon Bourgeois, Le patro-
nage démocratique de la jeunesse et 1’esprit de solidarité (Discours prononcé a la séance
du cloture du XVI. Congres de la Ligue de I’Enseignement, Rouen, 09.08.1896), in: Ders.
1897, 225-243, 238; Herv. 1.0.) In diesem Sinne notiert er auch 1904, dass »die Solidari-
tét, die alle Biirger gegen die sozialen Risiken schiitzt«, zu den »essenziellen Bedingun-

gen der Demokratie« (Bourgeois 1904b, 434) gehore.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 239

ckelt er eine kontraktualistische Variante solidaristischen Denkens, in deren Mittel-
punkt die Motive einer individuell zu begleichenden Sozialschuld (/a dette sociale)
und eines zwischen allen Gesellschaftsmitgliedern riickwirkend abzuschlieBenden
Quasi-Vertrags (le quasi-contrat d’association) stehen. Damit liefert er innerhalb
des solidaristischen Theoriediskurses eine erhebliche Innovation.

Gehorte das Motiv der sozialen Schuld, das schon in der Revolutionszeit — als
»heilige Pflicht der Gesellschaftc in der Verfassung von 1793 (Art. 21) — eine emi-
nente politisch-moralische Aufladung erfahren hatte, spatestens seit Comte zu den
identitétsstiftenden essentials solidaritétstheoretischen Denkens, so gibt Bourgeois
ihm nun erstmals eine konkrete rechtsphilosophische Fassung; und zwar im Rah-
men eines fiir den politischen Diskurs des Solidarismus eher untypischen, ndmlich
kontraktualistischen Arguments, das seit den Zeiten von Rousseaus contrat social
langst wieder in die Defensive geraten war und in der Ideenlandschaft der politi-
schen Philosophie des spdten 19. Jahrhunderts nur noch wenig Aufmerksamkeit
fand.

Den Ausgangspunkt dieser Rechtstheorie bildet das klassische Theorem, dass
jeder Mensch von Geburt an »Schuldner der Gesellschaft« sei. Die entsprechenden
Formulierungen aus Bourgeois’ Solidarité lauten: »Der Mensch wird als Schuldner
der menschlichen Assoziation geboren.« (Bourgeois 2008a, 88) »Der Mensch lebt
in der Gesellschaft und kann nicht ohne sie leben, er ist zu jeder Stunde ihr ge-
geniiber ein Schuldner. Dies ist die Grundlage seiner Pflichten, die Belastung seiner
Freiheit.« (ebd., 83; Herv. i.0.) Vom Tag seiner Geburt an konne der Mensch kei-
nes seiner Bediirfnisse befriedigen und keine seiner Fahigkeiten entfalten, ohne aus
dem »unermesslichen Reservoir der von der Menschheit zusammengetragenen
Niitzlichkeiten« (ebd., 89) zu schopfen. Und je mehr der Mensch in seinem Leben
voranschreite, desto mehr wachse seine Schuld, weil an jedem Tag »fiir ihn ein
neuer Profit aus der Nutzung der von der Menschheit geschaffenen materiellen und
intellektuellen Werkzeuge (outillage) entspringt« (ebd., 90). Fiir jeden Menschen
gelte deshalb:

»Mit dem Eintritt in die Assoziation iibernimmt er seinen Anteil an einem Erbe, das durch
seine eigenen Vorginger und durch die aller anderen akkumuliert wurde; mit der Geburt be-
ginnt er ein immenses Kapital zu genieen, das von den vorangegangenen Generationen an-
gespart wurde. Auguste Comte hat dieses Faktum vor langer Zeit in helles Licht geriickt:
»Von Geburt an sind wir belastet mit Verpflichtungen aller Art gegeniiber der Gesellschaft.««
(ebd., 88)

»Wir haben es schon gesagt: Die Fahigkeiten unserer Korper, die Instrumente und Produkte
unserer Arbeit, die Instinkte, die in uns wach sind, die Worter, derer wir uns bedienen, die
Ideen, die uns leiten, das Wissen, das wir von der Welt haben, die uns umgibt, die auf uns las-
tet und die wir dennoch beherrschen; dies alles ist das langsame Werk der Vergangenheit;

dies alles steht vom Tag unserer Geburt an unaufhorlich, eingesetzt durch diese Vergangen-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

heit, zu unserer Verfiigung, dies alles ist in unserer Reichweite, und es verkorpert sich zum
groBten Teil in uns selbst.« (ebd., 89)

In einem langen, in emphatisch-appellativer Diktion gehaltenen Abschnitt legt
Bourgeois seinen Lesern dabei eine ganze Litanei der sozialen Hypothek des Men-
schen vor:

»Schuld, seine Nahrung: jedes Lebensmittel, das er verzehrt, ist die Frucht einer langen Kul-
tur [...]; Schuld, seine Sprache [...], denn jedes seiner Worter enthdlt und artikuliert eine
Summe von Ideen, die eine Unzahl von Vorgédngern zusammengetragen und festgelegt haben
[...]; Schuld, jeder Schritt auf einer Strafle, die friihere Menschen um den Preis tausender
Schmerzen und tausender Tode durch Stimpfe und iiber Gebirge gezogen haben; Schuld, auf
jeder Fahrt mit dem Auto oder der Eisenbahn, auf jeder Fahrt mit dem Dampfschiff; Schuld
mit jedem Konsum eines Produkts der Agrikultur, der Industrie oder der Wissenschaft;

Schuld gegeniiber allen Toten, die uns dieses Erbe iiberlassen haben [...].« (ebd., 89f.)

In seinen Beitrdgen zu den Solidarismus-Konferenzen entfaltet Bourgeois diesen
universalen Solidaritdtszusammenhang dann noch weiter, wobei er vor allem die
antiindividualistische Dimension dieses Motivs akzentuiert:

»Kein Resultat der intellektuellen, moralischen und physischen Aktivitdt des Menschen kann
allein das Produkt seiner eigenen Krifte, seiner eigenen Person sein. Alle Kenntnisse, die ich
besitze, sind die Frucht einer unermesslichen, sich iiber Jahrhunderte erstreckenden Arbeit;
die Sprache, die ich spreche, hat sich iiber namenlose Generationen entwickelt; jedes Wort,
das ich ausspreche, entstammt dem Schatz an Beobachtungen, Analysen, Vergleichen und
Entdeckungen von Abertausenden von intelligenten Wesen, die diese vor mir und fiir mich
gemacht haben. Und ich betrachte mich als intellektuell unabhéngig von der Gesellschaft, zu
der ich gehdre?! Kein Akt der dkonomischen Produktion ist moglich, der nicht eine unbe-
grenzte Zahl an Instrumenten, an komplexen und feinen Radchen benétigt, derer ich mich be-
diene, ohne ihr Hersteller zu sein. Und jede dieser Handlungen wirkt nach bis zum Ende der
O6konomischen Welt. Die menschlichen Werkzeuge, ihre unaufhaltsame Verbesserung, habe
ich sie geschaffen? Ich nutze sie, und ich halte mich fiir unabhéngig von der Gesellschaft, die
sie mir gibt?! Auf meinem Gewissen lastet die Summe der moralischen Anliegen und Uber-
zeugungen all jener, die mich umgeben, und in ihnen klingen die Erfahrungen, die Zweifel,
die Hoffnungen und die Schmerzen aller fritheren Generationen nach. Und ich beabsichtige,
mir mein Gewissen ganz allein zu bilden?! Diese ganze Vergangenheit, die sich weit {iber das
hinaus erstreckt, was das Auge wahrnehmen und die Imagination ertriumen kann; es ist diese,
die uns durchdringt, uns unterstiitzt, uns konstituiert und leben ldsst. Dies ist eine erstaunliche
und groBartige Tatsache, die man nicht ignorieren darf. Ich bin durch dieses Faktum, ob ich

ihm zustimme oder nicht, eine Schuld eingegangen, die zu bestreiten ich kein Recht habe,

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 241

sonst wire ich ein schlechter Schuldner. Diese Schuld muss bezahlt werden.« (Bourgeois
1907, 31£.)*

Die Anerkennung dieser Schuldnerschaft und der damit verbundenen Zahlungs-
pflicht sei fiir jedermann unbedingt verpflichtend; eine schlichte Notwendigkeit fiir
jeden, der in der Gesellschaft lebt, denn: »Wenn der Mensch auf dieser Erde an-
kommt, ist er kein freies und unabhédngiges Wesen, das sich assoziieren will, son-
dern notwendigerweise ein Assoziierter. Ob er es will oder nicht, er ist in eine zuvor
bestehende Gesellschaft eingetreten, in der er die Lasten ebenso akzeptieren muss,
wie er von ihren Vorteilen profitieren kann.« (ebd., 30) Und um die Freiheits- und
Unabhingigkeitsunterstellungen des individualistischen Denkens endgiiltig zu
iiberwinden, iibernimmt auch Bourgeois Fouillées Motiv vom Archipel robinson-
scher Inseln und erkldrt: »Die Menschheit ist, nach dem glianzenden Bild von M.
Fouillée, nicht vergleichbar mit einem Archipel von Inseln, die jeweils ihren eige-
nen Robinson haben.« Vielmehr gelte: »Jede Gruppe von Menschen — Familie,
Stamm, Vaterland, spéter die Menschheit — ist freiwillig oder unfreiwillig ein soli-
darisches Ensemble, dessen Gleichgewicht, dessen Erhaltung, dessen Fortschritt
dem allgemeinen Gesetz der universellen Evolution gehorchen.« (ebd., 6)

Das Motiv der sozialen Schuld hat sich damit von der theologischen Tradition
der Erbsiindenlehre vollstindig emanzipiert; und Bourgeois ldsst — anders als etwa
Charles Gide — keinerlei Interesse daran erkennen, seine politische Philosophie
noch in irgendeiner Form an den Traditionsstrom des Christentums anzubinden. Es
geht ihm vielmehr — im Einklang mit Comte — um eine fortschrittsoptimistische
Lesart der condition humaine, die zunichst einmal die Anerkennung und Wert-
schitzung der Anstrengungen und Leistungen vergangener Generationen betonen
und eine Haltung der Dankbarkeit fiir das enorme materielle, kulturelle, soziale und
intellektuelle Erbe ins Bewusstsein rufen will, das uns diese Generationen zur Ver-
fiigung gestellt haben. Dieses Erbe wachse, so Bourgeois, stindig und werde durch
jede Tat des Menschen weiter ausgebaut. Demnach profitiere nicht nur jeder
Mensch von Anfang an und permanent von diesem Kulturerbe der Menschheitsge-
schichte; er konne auch, wenn er sich als Mensch mit seinen Fahigkeiten und Tatig-
keiten entfalten wolle, gar nicht anders, als seinerseits wieder zu Erhalt und Ausbau
dieses Erbes beizutragen. Von daher bedeute die Anerkennung dieser sozialen Hy-
pothek auch nicht einen Verlust an menschlicher Freiheit, sondern nur »die Akzep-

23 Das Motiv der >eingegangenen Schuld¢ findet sich iibrigens schon in einer Rede Léon
Gambettas vom 18.04.1870, in der es heifit: »Ich sage, dass wir einst eine Schuld einge-
gangen sind, die wir nicht leugnen konnen, ohne uns verdchtlich zu machen vor dem hei-
ligsten aller menschlichen Gesetze, vor der sozialen Solidaritét.« (zit. nach Charles Gide,
La Solidarité. Cours au Collége de France 1927-1928, Paris: Presses universitaires de
France 1932, 111)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

tanz einer Last im Austausch fiir einen Profit« (Bourgeois 2008a, 83). Denn die ho-
hen Freiheits- und Selbstentfaltungschancen, die dem Einzelnen heute zur Verfii-
gung stiinden, verdankten sich gleichermaflen den Miihen und Arbeiten der friihe-
ren Generationen wie der jetzt mit ihm lebenden Mitmenschen.

Die sozialen Ungleichheiten der rdette sociale«

Bourgeois bleibt nun aber — und dies ist neu in der Theoriegeschichte der Solidaritit
— nicht beim eher metaphorisch gemeinten Aufweis dieser sozialen Schuld und ih-
rer Implikationen fiir ein postindividualistisches Verstdndnis von Mensch und Ge-
sellschaft stehen. Er konstatiert zusdtzlich, dass die soziale Schuld keineswegs alle
Gesellschaftsmitglieder in gleicher Weise treffe. Nachdem er in Solidarité vor al-
lem die besitzindividualistischen Freiheits- und Ungebundenheitsunterstellungen
des klassischen Liberalismus problematisiert und die prinzipielle Unbestreitbarkeit
einer entsprechenden Riickzahlungspflicht fiir simtliche Gesellschaftsmitglieder be-
tont hatte, schliet er in seinen spéteren Texten eine Reflexion zur ungleichen Ver-
teilung und Begleichung dieser Schuld an. Damit erweitert er das solidaristische
Schuld-Thema um folgenreiche Differenzierungen, in denen es neben dem Motiv
des »sozialen Schuldners< auch um die parallele Idee des >sozialen Gldubigers< und
um die Idee einer >sozialen Rechnung« geht, d.h. um die Frage, inwiefern die Ge-
sellschaft ihren vom Sozialzusammenhang besonders profitierenden Mitgliedern ei-
ne solche Rechnung prisentieren kann und darf — und inwiefern moglicherweise
auch die gesellschaftlich besonders benachteiligten Individuen ihrerseits der Gesell-
schaft eine entsprechende »Rechnung¢« aufmachen und so etwas wie eine soziale
Wiedergutmachung einfordern konnen und diirfen.

So fiihrt Bourgeois aus, dass die soziale Schuld zwar in der Tat ausnahmslos auf
allen Menschen laste, dies aber in hochst unterschiedlichem MafBe. Grundsitzlich
gelte: »Diese Schuld ist die vorherige Last der menschlichen Freiheit; und erst mit
der Befreiung von dieser Schuld beginnt die Freiheit.« (Bourgeois 2008b, 119)
Dementsprechend sei festzuhalten: »Die natiirliche Solidaritdt ist ein Faktum. Die
Gerechtigkeit wird so lange in der Gesellschaft nicht verwirklicht werden, wie nicht
jeder Mensch die Schuld anerkennt, die, durch das Faktum dieser Solidaritét be-
dingt, auf allen lastet, aber in ungleichen Ausmafen.« (ebd.; Herv. i.0.) Jeder
Mensch sei ndmlich NutznieBer der Ergebnisse vergangener und gegenwértiger
Miihen der Menschheit; aber nicht nur der Umfang dieser NutznieBung, sondern
auch der der Begleichung dieser Schuld seien in hohem Malie ungleich verteilt. Die
solidarité de fait rufe soziale Effekte hervor, »von denen die einen profitieren und
unter denen die anderen leiden, und dies in sehr ungleicher Weise« (Bourgeois
1907, 9). Sie produziere

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 243

»auf der einen Seite diejenigen, die im Besitz einer sehr grolen Summe sozialer Vorteile sind
und die davon profitieren, ohne wirklich ihre Schuld gegeniiber allen bezahlt zu haben — und
die dabei ihren Teil so verteidigen, als wire es ihr Recht; sie begehen damit eine Hinterzie-
hung [...]. Auf der anderen Seite [produziert sie; HIGK] jene, die um den grofiten Teil der
sozialen Vorteile beraubt sind und das Gefiihl haben, dessen Glaubiger zu sein — sie leiden,
sie fithlen sich betrogen, sie beanspruchen ihren Anteil, aber sie konnen nicht genau das
Ausmal} des Schadens ermessen, der ihnen zugefiigt wurde, oder die RechtméBigkeit ihres
Anspruchs kalkulieren; sie fiihlen sich irritiert und der Gewalt iiberlassen oder wollen, unter
Verkennung der natiirlichen Gesetze, gegen die sie nichts ausrichten kénnen, eine Stadt der
Gerechtigkeit errichten, wo der einzige Grund, der das Leben fiir den Menschen lebenswert

macht, verschwinden wird: die Freiheit.« (Bourgeois 2008b, 114)

In der Gesellschaft, so wie sie heute organisiert ist, verfestigen und vergréern sich
Bourgeois zufolge die sozialen Unterschiede, denn derjenige, der iiber Bildung und
Kapital verfiige, konne von der gesellschaftlich angehéduften >sozialen Ausstattung«
(le outillage social) in einem betrdchtlichen Ausmal profitieren, wiahrend derjenige,
der diese Voraussetzungen nicht mitbringe, sie kaum zu nutzen vermdge: »Der
Erste kann fortwihrend das Vermdgen, das er ererbt hat, dank der sozialen Ausstat-
tung fruchtbringend vermehren. Der Andere, so fleiBig und sparsam er auch sein
mag, hat nichts anderes als den tdglichen Lohn [...].« (Bourgeois 1907, 33)24 Als
zentrales Problem sei daher zu konstatieren, dass nicht alle Individuen die gleichen
sozialen Chancen hétten, von den Vorteilen der sozialen Ausstattung zu profitieren.
Zwar sei anzuerkennen, dass die ungleiche Verteilung der Giiter nicht aus-
schlieBlich gesellschaftliche Ursachen habe, denn diese resultiere auch »aus Fakten
der Natur und des Zufalls, die die Gesundheit, die physischen und intellektuellen
Féhigkeiten, die Lebensdauer zwischen den Menschen ungleich verteilen — und ge-
gen diese Ursache der Ungleichheit konnen die vereinigten Willen nichts ausrich-
ten; hier gibt es keine Veranlassung zu Konsens und Vertrag« (Bourgeois 2008b,
112). Allerdings folge daraus nicht, dass die sozialen Ungleichheiten einzig die Un-
gleichheiten der Natur und des Gliicks widerspiegeln. Vielmehr sei festzuhalten:

»Der Nutzen und der Vorteil, den die Menschen aus dem Ensemble der sozialen Ausstattung
ziehen, ist nicht proportional zu ithrem Vermdgen. Derjenige, der ohne Vorteile und ohne zu-

vor erworbene Bildung ist und sich allein auf die Kraft seiner Arme verwiesen sieht, arbeitet

24 Zur Veranschaulichung fiihrt Bourgeois aus: »Nehmen wir z.B. diese zwei Assoziierten:
Der eine besitzt ein individuelles Erbe, eine vollstdndige Ausbildung, die Macht, die die
Akkumulation des Kapitals mit sich bringt und die der unaufhdrliche Fortschritt der Wis-
senschaft verhundertfacht; der andere hat weder ein Erbe, noch eine Ausbildung noch
Kapital. Und jetzt frage ich Sie: Sind diese beiden Wesen wirklich Assoziierte? Sie sind

es nicht; sie sollen es werden.« (Bourgeois 1907, 17)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und sein Gliick sucht, hat deutlich schlechtere Voraussetzungen, um von der sozialen Ausstat-
tung zu profitieren als derjenige, der schon ein betrichtliches intellektuelles und materielles
Kapital besitzt. Es gibt also eine Progression im Nutzen, den wir aus der sozialen Ausstattung
ziehen [...].« (Bourgeois 1907, 93f.; Herv. 1.0.)*

Aber nicht nur die sozialen Vorteile seien sehr ungleich verteilt; auch die ihnen kor-
respondierenden sozialen Schulden wiirden nur in hochst ungleicher Weise begli-
chen, namlich vor allem von den Benachteiligten.26 Es konne aber nicht angehen,
dass nur diese

»jeden Tag, ohne Pause, diese Schuld durch ihre Anstrengung, ihre Arbeit, ihr Blut und ihr
Leben bezahlen; es geht vielmehr darum, diejenigen bezahlen zu lassen, die keine Anstren-
gungen unternchmen miissen, um nicht nur das Notwendige, sondern auch den Uberflu des
Lebens zu haben und dabei meinen, sie konnten dieses frei genieSen, ohne personlich etwas
zu schulden« (Bourgeois 2008d, 144f.).

Die Prdsentation einer sozialen Rechnung:
Moglicher Riickkauf individualistischer Freiheitsrechte?

Zwar gelte grundsitzlich, dass alle Menschen, auch die Armsten der Armen, der
akkumulierten Arbeit der Menschheit etwas schulden, denn »ohne diese kollektive
Anstrengung wire die Masse der Ungliicklichen sicherlich noch sehr viel elender
gestellt« (Bourgeois 2008c, 125). Bourgeois betont aber, dass er »nicht von dem
Armen seinen Teil der sozialen Schuld« verlangen wolle, denn »ohne Zweifel gibt
es im Ensemble der Produkte der menschlichen Arbeit einen Anteil, von dem er
profitiert, aber dieser ist unendlich klein, und er erhélt womdoglich nicht einmal die
angemessene Vergiitung fiir das, was seine personliche Arbeit zu diesem Ensemble
beitrdgt« (ebd.). Den Armen stiinden jedoch diejenigen gegeniiber, die »in hochsten
MaBen von dieser akkumulierten Arbeit profitieren, die sie zu jeder Stunde in tau-
senderlei Arten geniefen, manchmal sogar im reinen Miiffiggang; jene sind weit
davon entfernt, in diesen gemeinsamen Fonds dasjenige einzuzahlen, was ihnen ab-

25 Aus dieser »Progression< in den individuellen Chancen zur Nutzung des outillage social
sollte Bourgeois dann die entsprechenden Argumente zu seinen Pldnen einer progressiven
Einkommensbesteuerung gewinnen, mit denen er in seiner kurzen Zeit als Ministerprési-
dent aber, wie erwihnt, politisch scheiterte.

26 So notiert Bourgeois in der Abschlussansprache des Erziehungskongresses mit Nach-
druck: »Diese Schuld ist aus der Natur der Sache heraus allen gemeinsam. Aber sie wird
in der gegenwirtigen gesellschaftlichen Organisation von den einen und den anderen fak-
tisch sehr ungleich bezahlt.« (Bourgeois 2008d, 144)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 245

zuverlangen wire«. Und es seien diese, von denen »die Begleichung ihrer sozialen
Schuld« zu erwarten sei (ebd.).

Von den malheureux konne man, so Bourgeois, eine Bezahlung der Schuld da-
gegen nicht einfordern, denn auch wenn »abstrakt und theoretisch gesehen, alle
Menschen Schuldner sind«, so sei als gesellschaftliche Realitét festzuhalten: »Ei-
nige haben Schulden, andere ein Guthaben. Den Letzteren, d.h. den Ungliicklichen,
soll die soziale Schuld beglichen werden, denn diejenigen, die von der fritheren So-
lidaritdt am meisten profitiert haben, sollen fiir diejenigen zahlen, denen Unrecht
getan wurde, die daran gehindert wurden, einen gleichen und legitimen Vorteil zu
ziehen.« (Bourgeois 1907, 113) Von daher gelte: »Wir vor allem, die wir Bildung
erfahren haben, die wir einen gewissen liberlegenen Lebensstandard erreicht haben,
wir haben eine Schuld an die Gesellschaft zu zahlen« (ebd., 49); und »es scheint,
dass einige ihre Sozialschuld nicht bezahlt haben, wihrend andere sich in eine un-
terwiirfige Situation gestellt sehen gegeniiber denjenigen, die zu Unrecht Privile-
gien des Wissens, der Macht und des Reichtums erhalten haben« (ebd., 73).

Bourgeois présentiert also den Profiteuren des gesellschaftlichen Solidarzu-
sammenhangs eine >soziale Rechnung¢, deren Bezahlung er fiir eine unmittelbare
Rechtspflicht hélt: »Wenn der freie und starke Mensch die Profite seiner eigenen
Aktivitit fiir sich behalten will, als wenn er sie ohne die Solidaritéit erhalten hitte,
dann weigert er sich, die Schuld zu bezahlen, die er kontrahiert hat; dann ist, wir
wiederholen es, die Gerechtigkeit verletzt.« (ebd., 16) Die Hohe dieser Schuld ist
fiir Bourgeois freilich nicht individuell zu ermitteln, denn

»es ist unmoglich zu wissen, in welchem Ausmal} derjenige, der einen hoheren Grad an
Macht und Vermdgen erreicht hat, dies der Gesellschaft verdankt, ebenso wie es unmdglich
ist, dasjenige zu bemessen, was die Gesellschaft jenem Armen zu zahlen hat, von dem ich ge-
sprochen habe [...], jenem, der weder Bildung noch Zugang zu Kapital hat und nicht iiber die
ndtige Gesundheit verfiigt, um sein Leben selbst zu meistern, jenem also, der sich wahrend
seines gesamten Lebens durch die Tatsache der Solidaritit zertrampelt vorfindet, ohne von ihr
profitiert zu haben. Ich glaube nicht, dass man die Schulden des einen und das Guthaben des

anderen bestimmen kann.« (ebd., 49f.)

Wenn sich aber nicht ausmachen lasse, bis zu welchem Grad der Einzelne seinen
erreichten Wohlstand der eigenen Arbeit und Anstrengung, den Verteilungszuféllen
der Natur und des Gliicks oder den sozialen Zusammenhéngen der solidarité natu-
relle verdanke, stelle sich die Frage nach dem Umfang und den Grenzen der indivi-
duellen Zurechenbarkeit von Gewinnen und Verlusten, von Erfolgen und Misser-
folgen in verschirfter Weise. Zwar sei anzuerkennen, dass »jeder Mensch in seiner
Lebensfithrung durch unendlich viele Bedingungen determiniert wird, die er nicht
beherrscht; jede seiner Taten, ja er selbst, erscheint uns voll und ganz als die Resul-
tante einer langen Serie von Vorldufern, von Kréften, Taten und Reaktionen, denen

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

er sich nicht entziehen kann, iiber die er nicht verfiigt, die ihm nicht einmal bewusst
sind« (ebd., 28); dies diirfe jedoch nicht zu der Vorstellung verleiten, man miisse
das Individuum vollstdndig zum Ensemble der gesellschaftlichen Verhéltnisse er-
kldren, sodass man ihm keinerlei »individualistische« Zugriffsreserve auf sein Ein-
kommen und Vermodgen mehr zugestehen konne. Eher einschrankend erklart Bour-
geois daher: »Es gibt einen Teil unserer Freiheit, unseres Eigentums, unserer Perso-
nalitét, der sozialen Ursprungs ist«, sodass (auch nur) fiir diesen Teil unserer Frei-
heit, unseres Eigentums und unserer Personalitét die dette sociale in Anrechnung zu
bringen sei: »Es ist dieser soziale Teil von uns selbst, der mutualisiert werden muss;
dartiber hinaus haben wir kein Recht, den Menschen etwas aufzuerlegen.« (ebd.,
56)

Bourgeois bleibt hier gewissermallien unentschieden, ob er — den von ihm ve-
hement verteidigten Erkenntnissen der modernen Soziologie und den moralischen
Uberzeugungen des solidaristischen Denkens entsprechend — die Individuen mit ih-
ren je unterschiedlich ausgeprigten Fihigkeiten vollstdndig >sozialisieren< bzw.
ymutualisieren< will, ohne ihnen deshalb ihre — erst durch die sozialen Solidaritiaten
ermdglichten — Freiheits- und Selbstentfaltungsrechte zu bestreiten; oder ob er ih-
nen — in der Tradition des besitzindividualistischen Liberalismus mit seiner schrof-
fen Gegeniiberstellung von Individuum und Gemeinschaft — gewissermalien einen,
wenn auch verkleinerten, »vorsozialen<, von Geschichte und Gesellschaft unabhén-
gigen Bereich >a-sozialer< Individualitdt zugestehen will. Es liegt ihm aber offen-
sichtlich viel daran, fiir die wohlhabenden Mitglieder der Gesellschaft einen sol-
chen Bereich theoretisch und abstrakt zu reservieren; und dies unterscheidet ihn
vom mainstream des franzosischen solidarisme, der zwar ebenso wie Bourgeois an
individuellen Rechtsanspriichen der Einzelnen festhalt, diese allerdings nicht mit
einer Vorstellung yvorsozialer« Anteile personaler Individualitit zu begriinden ver-
sucht. So hatte Bourgeois schon in Solidarité betont, dass das Individuum nach
Anerkennung und Begleichung seiner dette sociale »wirklich frei ist, frei in seiner
ganzen Freiheit« (Bourgeois 2008a, 84f.); und auch in seinen Beitrdgen zu den So-
lidarismus-Konferenzen scheint er davon auszugehen, dass eine Riickgewinnung
individualistischer Freiheitsrechte nach Begleichung des compte social prinzipiell
moglich sei, wenn er erklért: »Die Bezahlung dieser Schuld ist die erste Bedingung
der Freiheit.« (Bourgeois 1907, 31)

In dem Moment also, in dem ein Individuum seine »soziale Rechnung« bezahlt
habe, konne es zumindest theoretisch, so Bourgeois, den Anspruch einer — von je-
der Sozialpflichtigkeit entlasteten — Dispositionsfreiheit iiber sein privates Eigen-
tum erheben. Es konne dann iiber das noch verbleibende Vermogen frei und nach
Belieben verfiigen; und genau dieses Interesse, dem Einzelnen noch einen Restbe-
reich eines strikt individuellen, seiner Willkiirfreiheit zur Verfiigung stehenden An-
teils am Eigentum zuzugestehen, kennzeichnet die starken individualistisch-libe-
ralen Anteile, mit denen Bourgeois einen >versdhnenden< Bogen zum orthodoxen

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 247

Wirtschaftsliberalismus zu schlagen versucht. Allerdings rdumt er durchaus ein,
dass auch nach einer solchen Zahlung sofort wieder eine neue dette sociale zu ent-
stehen beginne, denn »die Befreiung wird nie total und fiir immer erreicht. Ich habe
gesagt, dass niemand endgiiltig befreit ist; allein dadurch, dass er fortfahrt zu leben,
wird er von Neuem zum Schuldner, und tdglich muss in ihm das Gefiihl wachsen,
dass er seinen Mitmenschen gegeniiber verpflichtet ist, dass er sie zu Glaubigern
hat« (ebd., 77).

Bourgeois’ zentrale Aussageintention ist dabei uniibersehbar: Es geht ihm um
eine moderne Gerechtigkeitstheorie wohlfahrtsstaatlicher Umverteilung. Er will
nicht — wie noch Comte — undifferenziert alle Individuen in eine unendlich dank-
bare religios-emotionale Anerkennung ihrer dette sociale rufen und eine allgemeine
Mentalitdt ehrfiirchtiger Achtung vor den Miihen und Opfern vergangener Genera-
tionen kultivieren. Es geht ihm vielmehr darum, diejenigen, die in besonderem Ma-
Be zu den Gewinnern und Profiteuren des outillage social gehdren, auf ihre strenge
— nicht nur moralisch, sondern auch juridisch zu fassende — Pflicht zur Begleichung
ihrer sozialen Schulden aufmerksam zu machen. Und in diesem Sinne kann Bour-
geois die dette sociale zur Grundlage und zum Ausgangspunkt einer modernen
Theorie sozialer Gerechtigkeit erheben, denn es ist »diese Idee einer Schuld, die die
natiirliche und moralische Verpflichtung begriindet und bemisst. Sie ist das not-
wendige und hinreichende Motiv fiir eine soziale Sanktion, die — jenseits aller Kon-
zeptionen und aller philosophischen Systeme — die Grundlage jeder Spekulation
iiber soziale Arrangements bilden muss.« (Bourgeois 2008a, 94)

3.3.4 Der quasi-contrat: Grundlage eines neuen Sozialrechts

Mit seinen Uberlegungen zur ungleichen Verteilung und Begleichung einer indivi-
duellen dette sociale hat Bourgeois innerhalb des solidaristischen Diskurses bereits
theoretisches Neuland betreten. Er geht jedoch noch einen Schritt weiter und kom-
biniert dieses Motiv — und dies unterscheidet ihn von allen anderen Vertretern des
mouvement solidariste — mit der kontraktualistischen Tradition der liberalen politi-
schen Philosophie, die ihren Hoéhepunkt im Zeitalter der europédischen Aufklirung
hatte, im Verlauf des 19. Jahrhunderts aber immer mehr in die Defensive geriet und
in den politisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten seiner Zeit kaum noch
eine Rolle spielte. Und wihrend es den klassischen Vertragstheorien bisher aus-
schlieBlich um die Fragen der Legitimation politischer Herrschaft ging, hat Bour-
geois die Wahrnehmungsmuster und Argumentationsstrategien des kontraktualisti-
schen Denkens erstmals auch auf die dringenden verteilungspolitischen Fragen der
sozialen Gerechtigkeit angewendet.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Republikanische Freiheit und soziale Vertragsgerechtigkeit

Ahnlich wie vor ihm Alfred Fouillée®” schitzt auch Bourgeois den moralischen
Wert des Vertragsmotivs, vor allem dessen freiheits- und demokratietheoretischen
Gehalt, denkbar hoch ein. Er konstatiert, die Rechtshistoriker seien sich heute einig
in der Einschitzung, dass sich der Fortschritt der Institutionen des privaten wie des
offentlichen Rechts daran messen lasse, in welchem MaBe ein Ubergang von ar-
rangements d’autorité zu arrangements contractuels stattgefunden habe,” denn »in
dem Mafe, wie sich die menschlichen Angelegenheiten aus dem Bereich der Auto-
ritdt und der Gewalt hin zu dem der wechselseitigen Zustimmung bewegen, eta-
bliert sich die Zivilisation und entwickelt sich der Fortschritt« (Bourgeois 1907,
47). Das moderne Rechtsinstitut des Vertrags als Ausdruck freier und egalitérer
Gegenseitigkeit zwischen zwei oder mehreren Individuen, die sich nach der
Tauschlogik des do ut des begegnen, entspreche dem Selbstbestimmungsrecht und
der Autonomie der Menschen, denn Tausch und Konkurrenz seien, sofern sie unter
Bedingungen gerechter Gegenseitigkeit stattfdnden und nicht in blanken Egoismus
entarteten, das Lebenselexier von Mensch und Gesellschaft. Die Konkurrenz konne
durchaus »ein wunderbares Stimulans der individuellen Initiative« (Bourgeois
2008d, 146) sein; und fiir die Gesellschaft insgesamt gelte: »Das Leben, das ist der
Tausch; die Gesellschaft, das ist der Tausch; der Tausch, das ist der Vertrag.«
(Bourgeois 1907, 72)

Dabei konne ein Vertrag immer dann als gerecht gelten, wenn er beiderseitig
frei gewollt werde und beiden Vertragspartnern dquivalente Vorteile bringe (vgl.
ebd., 41). Die Idee des Vertrags lebe von der Uberzeugung, dass jeder Vertrags-
partner die Moglichkeit habe, »ohne Schaden seinen Platz im Vertrag zu wechseln«
(Bourgeois 2008b, 118). Und dies gelte nicht nur fiir private Tauschgeschéfte, son-
dern auch fiir das elementare Gerechtigkeitskriterium der modernen Gesellschaft.
Denn wenn die auf Freiwilligkeit und Reziprozitdt beruhenden Regeln des Vertrags
eine Versdhnung von Freiheit und Gerechtigkeit in den privaten Bezichungen der
Menschen ermdglichen, dann seien diese Vertragsverhéltnisse grundsétzlich auch

27 Gleich zu Beginn seines ersten Beitrags zu den Solidarismus-Konferenzen iibernimmt
Bourgeois auch Fouillées Formel von der menschlichen Gesellschaft als un organisme
contractuel (Bourgeois 1907, 7), obwohl er Anklénge an die Organismus-Metapher — wie
an die naturalistische Tradition insgesamt — hier anders als noch in seiner Programm-
schrift aus dem Jahr 1896 eher zu vermeiden versucht.

28 Bourgeois notiert in Anlehnung an die berithmte Formel Henry Sumner Maines: »Die
Rechtshistoriker bestreiten nicht mehr, dass sich der Fortschritt der Institutionen des 6f-
fentlichen und des privaten Rechts mit Sicherheit nach den Proportionen ermessen ldsst,
in denen >die autoritdren Arrangements< ersetzt werden durch jvertragliche Arrange-

ments<.« (Bourgeois 2008a, 93)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 249

geeignet, die 6ffentlichen und sozialen Beziehungen zu regeln, die den Einzelnen
mit seiner Gesellschaft verbinden (vgl. ebd., 111).

Wenn egalitidre Ausgangsbedingungen fiir den Vertragsschluss gegeben sind,
dann bestehe, so betont Bourgeois ganz in der Tradition des liberalen Privatrechts,
die Aufgabe des staatlichen Rechts lediglich darin, die Einhaltung dieses Vertrags
zu sichern und dessen Verletzung gegebenenfalls zu sanktionieren. Ist diese Aus-
gangsgleichheit jedoch verletzt, dann konne ein privater Vertrag — Bourgeois denkt
hier vor allem an den freien Lohnvertrag zwischen Kapitaleigentiimern und eigen-
tumslosen Arbeitern® — nicht linger als gerecht gelten. So konstatiert er:

»Es gibt gewisse Vertragspartner, die sich durch die Uberlegenheit ihrer gegenwirtig erreich-
ten Situation, die sich mindestens zum Teil dem Unrecht der Vergangenheit verdankt, dem
Austausch unter aulergewdhnlich vorteilhaften Bedingungen stellen konnen; im Vergleich zu
ihnen sind die anderen in einem unterlegenen Zustand, der jedes Gleichgewicht zu ihren Las-
ten zerbricht. Diese sind jedoch nicht frei, einen Vertragsabschluss zu verweigern; und die so
aufgezwungene Gesamtheit der sozialen Tauschbeziechungen fiihrt zu einer Verteilung der
Lasten, wie sie durch einen Vertrag im Sinne des Privatrechts niemals rechtméBig zustande

gekommen wire.« (Bourgeois 2008c, 126)

Um also zu gewihrleisten, dass tatséchlich gerechte Vertrige zwischen freien und
gleichen Rechtssubjekten abgeschlossen werden, sei es notwendig, zuvor egalitire
Ausgangsbedingungen zwischen den Vertragspartnern herzustellen; und die gesell-
schaftliche Herstellung solcher Symmetriebezichungen ist genau die sozialpoliti-
sche Leitidee einer solidarité contractuelle (vgl. Bourgeois 2008b, 118), die Bour-
geois als Grundlage eines republikanischen Wohlfahrtsstaates auszuweisen ver-
sucht. Vor diesem Hintergrund betrachtet er das Motiv des frei geschlossenen Sozi-
alvertrags als die einzige Argumentationsfigur politischer Philosophie, die sich auf
der Hohe des erreichten Zivilisationsniveaus der Menschheitsgeschichte bewege
und die Rechtsprinzipien der Freiheit und Gleichheit aller Staatsbiirger ebenso ernst
nehme wie das republikanische Prinzip gesellschaftlicher Selbstbestimmung. Wéh-
rend im sozialistischen, aber weithin auch im solidaristischen Denken die Legitimi-
tit einer die eigenen Vorteile kalkulierenden Vernunft eher mit Skepsis betrachtet,
mitunter auch frontal verworfen wird, will Bourgeois das individualistische Ver-

29 »Derjenige, der iiber Kapital verfiigt, erkennt dadurch an, dass er teilweise dem Ensemble
der akkumulierten Arbeit, der Bildung dieses Kapitals, etwas schuldet; dass er folglich
nicht gleichberechtigt einen Vertrag mit demjenigen schlieBt, der nichts als seine Arbeit
hat, wenn er ihm neben dem eigentlichen Lohn dieser Arbeit nicht seinen Teil an den
Profiten gewéhrt, die aus der gemeinsamen Arbeit gezogen werden.« (Bourgeois 2008b,
117)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

tragsmotiv nun also gerade zur Grundlage seiner Theorie sozialer Gerechtigkeit er-
heben.

Politische Herrschaft und obrigkeitsstaatliche Fremdbestimmung lassen sich fiir
ihn — ganz im Sinne Rousseaus — nur dann aufldsen, wenn sich die Herrschaftsun-
terworfenen nicht nur als Adressaten, sondern auch als Autoren derjenigen Gesetze
verstehen, die sie gemeinsam beratschlagt und fiir deren politische Umsetzung sie
die Errichtung eines staatlichen Regulierungsapparats beschlossen haben. Mit auf-
klédrerisch-republikanischer Emphase weist Bourgeois deshalb jede Vorstellung ei-
nes oberhalb der Menschen angesiedelten Obrigkeitsstaates zurlick, der seine Auto-
ritét und Weisheit »aus irgendeiner mysterisen Quelle« beziehe.* Stattdessen er-
klart er: »Der Staat, das ist einfach das Organ der gemeinsamen Aktion, geschaffen
von den Menschen selbst, um an ihn die Durchsetzung ihres eigenen Willens zu de-
legieren; und das Gesetz ist nichts anderes als der Ausdruck dieses gegenseitigen
Willens.« (Bourgeois 2008c, 136) Daraus ergeben sich auch fiir Bourgeois klare
und enge Aufgabenfelder einer legitimen Staatstdtigkeit, die nicht {iber die Siche-
rung und Sanktionierung dieses Willens hinausgehen darf.*' Deshalb kénne auch
die gesuchte loi sociale nichts anderes sein als »der Ausdruck einer von allen ver-
einbarten Ubereinkunft zur Bestimmung der Bedingungen ihres Lebens in der Ge-
sellschaft« (Bourgeois 2008b, 115). Nur auf der Grundlage einer solchen vertrags-
theoretischen Legitimation des Staates ldsst sich fiir Bourgeois also das Projekt ei-
nes neuen Sozialrechts in Angriff nehmen.

Sozialvertrag und soziale Gerechtigkeit

Der Sozialvertrag soll nun also nicht nur, wie in seiner bisherigen Theoriegeschich-
te, der Legitimation politischer Herrschaft dienen; er soll auch die Grundprinzipien
eines Sozialrechts festlegen — und damit wurde in der politischen Philosophie des
Kontraktualismus erstmals auch das Thema der sozialen Gerechtigkeit virulent.
Bourgeois argumentiert dabei mit der Idee eines riickwirkend abzuschlieBenden
Quasi-Vertrags, eines »quasi-contrat d’association humaine« (Bourgeois 2008a,
98; Herv. i.0.). Dieses Theoriemotiv, das auf privatrechtliche Regelungen des Code

30 »Der Staat! Dieser Glaube an eine Art hoheres Wesen iliber den Menschen, das aus
irgendeiner mysteridosen Quelle eine Autoritit — und ohne Zweifel auch eine Weisheit —
bezieht, die es ihm erlaubt, unser gemeinsames Gliick aufs Beste zu regeln, gehort nicht
zu den geringsten Ursachen, die bis heute verhindert haben, das soziale Problem in seinen
objektiven Realitdten zu betrachten.« (Bourgeois 2008b, 114)

31 w»Der Staat wird, wie im Privatrecht, schlicht und einfach diejenige Autoritdt sein miissen,
die diese Ubereinstimmungen sanktioniert und den Respekt vor den etablierten Konven-

tionen sichert.« (Bourgeois 1907, 52)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 251

civil von 1804 (Art. 1370-1381)* zuriickgreift und von Fouillée 1880 in die Sozial-
philosophie eingefiihrt wurde, avanciert bei Bourgeois zur zentralen rechtsphiloso-
phischen Legitimationskategorie des entstehenden franzdsischen Wohlfahrtsstaates
und seiner sozialpolitischen Umverteilungsambitionen. Es tritt ndmlich mit dem
Anspruch auf, Freiheit und Gerechtigkeit, kontraktualistische und solidaristische
Vernunft miteinander zu verséhnen; und zwar dergestalt, dass dieser Quasi-Vertrag
ein strenges, durch staatliche Rechtsprechung umzusetzendes Sozialrecht begriin-
den konnen soll.”

Im Schlussabschnitt seiner Programmschrift Solidarité fiihrt Bourgeois das Mo-
tiv des Quasi-Vertrags folgendermalfien ein:

»Der Vertrag, frei diskutiert und treu eingehalten von beiden Seiten, wird die definitive
Grundlage des menschlichen Rechts. Dort, wo die sachliche Notwendigkeit die Menschen in
Beziehungen setzt, ohne dass ihr Wille zuvor die Bedingungen der zu treffenden Vereinba-
rungen hat diskutieren konnen, darf das Gesetz, das diese Bedingungen regeln soll, nichts an-
deres sein als eine Interpretation und Reprisentation derjenigen Ubereinstimmung, die sich
zwischen ihnen ergeben hdtte, wenn sie vorher fiei und gleich hdtten beratschlagen kénnen
(qu’'une interprétation et une représentation de l’accord qui eit dii s établir préalablement
entre eux s’ils avaient pu étre également et librement consultés): dies ist die Voraussetzung
einer Ubereinstimmung, die ihre freien und gleichen Willen gegeben hitten, und dies ist das
einzige Fundament des Rechts. Der Quasi-Vertrag ist nichts anderes als ein im Nachhinein

abgeschlossener Vertrag.« (ebd., 93; Herv. 1.0.)

Damit kniipft Bourgeois also explizit an die kontraktualistische Tradition der politi-
schen Philosophie an. Anders als im politischen Liberalismus ist der Ausgangs-
punkt aber nicht ein fiktiver Urzustand, der von freien und gleichen, eigennutz-
orientierten Individuen bevdlkert wird, die im Interesse ihrer Selbsterhaltung und
ihrer individuellen Entfaltungschancen einen Staat griinden und dessen Aufgaben

32 In diesem Abschnitt des Code civil werden unter dem Titel Des engagements qui se for-
ment sans convention privatrechtliche Verbindlichkeiten geregelt, die ohne expliziten
Vertragsschluss bestehen. Dabei wird unterstellt, dass diese engagements auf einem still-
schweigenden Quasi-Vertrag beruhen, sodass ihnen eine mit echten Vertridgen vergleich-
bare Verbindlichkeit zukommt, etwa bei der treuhdnderischen Vermdgensverwaltung
ohne Mandat oder bei der gutgldubigen Annahme von illegal erworbenen Giitern; vgl.
dazu auch Fiegle 2003, 116f.

33 Diese gerechtigkeitstheoretische Aufladung diirfte tatsdchlich mit Bourgeois’ Schrift So-
lidarité in die Ideengeschichte der kontraktualistischen politischen Philosophie eingegan-
gen sein. Allerdings scheint ihr dies bis heute zu entgehen. Jedenfalls sucht man Hinwei-
se zu Léon Bourgeois in Abhandlungen und Uberblicksdarstellungen zur Geschichte des

kontraktualistischen Denkens vergeblich.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und Pflichten in einem urspriinglichen Vertrag festlegen. Den Ausgangspunkt bildet
vielmehr die Realitét einer von sozialen Ungleichheiten gepragten Gesellschaft, de-
ren Mitglieder sich in unterschiedlichem Mafle immer schon als Bevorteilte oder
Benachteiligte dieses gesellschaftlichen Zusammenhangs vorfinden — und die sich
nur dann wirklich als freie und gleiche Mitglieder einer demokratischen Gesell-
schaft begreifen konnen, wenn die in ihrem Staat geltenden Gesetze diesem demo-
kratie- und gerechtigkeitstheoretischen Priifkriterium einer riickwirkenden vertrag-
lichen Zustimmung zu entsprechen vermdgen, wenn man also unterstellen kann,
dass sich die Gesellschaftsmitglieder als Freie und Gleiche in einem Quasi-Vertrag
a posteriori auf genau diese Gesetze verstandigen wiirden.

Bourgeois distanziert sich in diesem Zusammenhang explizit von Rousseau und
dessen Konzeption des contrat social. Weil Rousseau, so Bourgeois, mit der unrea-
listischen Vorstellung eines harmonischen Naturzustandes, eines »Zustandes primi-
tiver Perfektion« (ebd., 81; Anm. 1) arbeite, setze er abstrakt und a priori, nicht
konkret und a posteriori an. Er setze zu Unrecht »den perfekten Menschen an den
Anfang der Dinge, von Anfang an ausgestattet mit absoluten Rechten und Pflich-
ten«. Die Realitét sei aber eine andere, denn:

»In Wirklichkeit sind ganz im Gegenteil der Machtkonflikt und der brutale Existenzkampf
der Ausgangspunkt, und es ist die Evolution dieser durch Zufall konstituierten Gruppen zu
einem hoheren Stand der Intelligenz und der Moralitédt, aus der die Idee einer freiwilligen As-
soziation hervorgeht und sich genauer bestimmt, die die feindlichen Krifte so koordiniert,
dass sie vorteilhafte Resultate fiir alle und jeden bringen — und die sich auf ein langsames
Entstehen einer friedlichen und vertraglichen Herrschaft vorbereitet, die sich mit der Zeit all-

méhlich iiber die Ruinen des Kriegszustandes und der Autoritét erhebt.« (ebd.; Herv. i.0.)

In der Gesellschaft gebe es von daher keinen vorgéngigen Konsens von Vertrags-
schlieBenden. Dieses vermeintliche Konsens-Apriori bildet fiir Bourgeois denn
auch den kardinalen Fehler, der Rousseaus Theorie des contrat social zum Einsturz
bringe.34 Man konne aber sehr wohl einrdumen, dass die Individuen, nachdem sie
einen gewissen Grad der Zivilisation erreicht haben, zu einem solchen Einverstind-

34 Dies sei »der uniiberwindliche Einwand, der die Rousseausche Theorie des Sozialkon-
trakts ruiniert hat« (Bourgeois 1907, 79). Zudem moniert Bourgeois, dass Rousseau den
Sozialvertrag als eine aliénation totale entworfen habe, in dessen Folge die Sozialisten
jedes Recht auf individuelles Privateigentum bestreiten und die Forderung nach Gemein-
eigentum erheben konnten. Bourgeois’ Konzeption des Quasi-Vertrags will dagegen »die
individuelle Freiheit nicht abschaffen«. Sie zielt vielmehr auf »die VergroBerung der
Freiheit und der Macht jedes Einzelnen in der gemeinsamen Tat, der alle frei zustimmen«
(Bourgeois 2008a, 37; Anm.1).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 253

nis finden. »Und es reicht, dass sie iibereinkommen, selbst im Nachhinein, selbst
stillschweigend, um zu sagen, dass es zwischen allen Mitgliedern einer Gesellschaft
dasjenige gibt, was das biirgerliche Recht seit langem mit dem Namen Quasi-
Vertrag bezeichnet.« (Bourgeois 1907, 79)

Mit anderen Worten: Die Mitglieder einer Gesellschaft erfahren sich, so Bour-
geois, nicht als Subjekte eines vorgesellschaftlich imaginierten Naturzustands ab-
strakter Freiheit und Gleichheit, sondern immer schon als »faktisch miteinander so-
lidarisiert, verwickelt in komplexen Beziehungen« (ebd., 111). Sie befinden sich

»in der Situation von Quasi-Kontraktanten, untereinander verpflichtet aus Griinden 6kono-
mischer und sozialer Interdependenz [...]. Dies ist eine Situation, die fiir unser biirgerliches
Recht vollig unnormal ist. Jederzeit wird man betroffen durch die Tat eines Dritten, jederzeit
kann man Schuldner einer oder mehrerer Personen werden, ohne dass man erklért hétte, einen
Dienst nach den Bedingungen der Reziprozitét zu leisten oder entgegennehmen zu wollen, al-
lein aufgrund der komplexen Interessenbeziechungen, in die sich die Individuen heute wohl
oder iibel verstrickt sehen.« (ebd., 109f.)

Unter diesen Bedingungen miisse jedes einzelne Gesellschaftsmitglied anerkennen,
dass Profite, die man durch die soziale Solidaritét erhilt, als dette sociale der Ge-
sellschaft zuriickzuzahlen seien, so wie man ebenfalls anerkennen miisse, dass die-
jenigen, die durch die soziale Solidaritit Nachteile erleiden, einen rechtlichen An-
spruch auf entsprechende Entschddigung haben. Denn wenn sich die Gesell-
schaftsmitglieder — unter Anerkennung der historischen Entstehungskontexte und
der gegenwirtigen Komplexititslagen ihrer Gesellschaft — als freie und gleiche
Rechtssubjekte anerkennen und an der Gerechtigkeit als »Ziel der Gesellschaft« fest-
halten wollen, dann sind sie Bourgeois zufolge gendtigt, sich in einem riickwirken-
den Gesellschaftsvertrag iiber die Art und Weise zu verstindigen, in der sie in die
Resultate der sozialen Solidaritit und die sich immer mehr verfestigenden Verhilt-
nisse sozialer Ungleichheit politisch korrigierend eingreifen konnen und wollen.
Und da nicht zu erwarten sei, dass die durch die Ergebnisse der solidarité de fait
iiberproportional Benachteiligten dem legitimitétsstiftenden riickwirkenden Vertrag
ohne angemessene Kompensationsleistungen zustimmen werden, ergebe sich als
vorrangige Aufgabe des Staates die Gewdhrleistung jener justice réparative, die
schon Fouillée mit Nachdruck eingefordert hatte.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Jenseits von Individualismus und Sozialismus:
Der Staat und die Solidaritdtspflichten aller

Mit seiner Konzeption des Quasi-Vertrags verbindet Bourgeois die Hoffnung auf
eine »verséhnende« Vermittlung von Individualismus und Kollektivismus. Und er
dufert sich in diesem Zusammenhang auch zu dem Vorwurf, Sozialist zu sein; eine
Zuschreibung, die mittlerweile, wie er betont, jeden treffe, der sich um eine Losung
der sozialen Frage bemiihe. In diesem Sinne erklért er:

»Ja, dann bin ich gerne Sozialist, aber ein liberaler Sozialist, der Liberalste der Sozialisten.
Mein Sozialismus zielt auf die Verwirklichung derjenigen Bedingungen, unter denen sich das
Individuum, jedes Individuum, vollstdndig entwickeln kann, um alle seine Energien, alle sei-
ne Moglichkeiten zu entfalten und so echte Freiheit zu erreichen. Und deshalb bin ich absolut
gegen Kollektivismus und Kommunismus, die alles von der Macht des Staates erwarten und

deshalb notwendigerweise die Freiheit zerstren.« (Bourgeois 1907, 34)35

Bourgeois geht es also nicht um Vorstellungen einer moglichst weitgehenden
Gleichverteilung des gesellschaftlichen Reichtums. Entsprechende Ideen weist er
als ebenso unrealistisch wie unmoralisch zuriick. Es gehe nicht um die Abschaffung
des Privateigentums — dieses erscheint ihm nédmlich »als Verldngerung und Garantie
der Freiheit« (ebd.) —, sondern um dessen »Befreiung«:

»Die Kollektivierung ist nicht das Ziel des Systems der Solidaritét. Das, was kollektiv ist, ist
der Ausgangspunkt, die solidarische und notwendige Gesellschaft. Das Ziel ist individuell. Es
ist die durch die Bezahlung der sozialen Schuld wiedererlangte Freiheit. In diesem Sinne ist
die Doktrin der Solidaritdt der Riickkauf der individuellen Freiheit und des individuellen Ei-
gentums; sie ist selbst die Rechtfertigung des befreiten Eigentums (propriété libérée).« (ebd.,
45)

Deshalb kann Bourgeois den sozialistischen Ideen der Syndikalisten nichts abge-
winnen. Aber auch gegeniiber dem genossenschaftlichen Ideal einer coopération in-
tégrale, wie es von Charles Gide und seinen Anhéngern propagiert wird, bleibt er
skeptisch, sofern sich mit ihm Vorstellungen eines Zwangs zu Mitgliedschaften

35 Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass Bourgeois in der politisch-publizistischen
Diskussion um den solidarisme in der Regel einem »gemafigten Sozialismus< zugeordnet,
m.W. jedoch nie im Sinne eines >sozialen Liberalismus« rezipiert wurde. So notiert etwa
Alfred Fouillée im Blick auf Bourgeois’ Programmschrift Solidarité, diese ziele darauf,
»einem weit verstandenen Sozialismus eine Moral im Einklang mit der Wissenschaft un-
serer Zeit« zu liefern (4lfred Fouillée, La morale socialiste, in: Revue des deux mondes 4
(1901), 377-408, 378).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 255

verbinden.*® Das Ideal der Gleichheit zwischen den Menschen meint fiir Bourgeois
zwar mehr als nur die Gleichheit vor dem Gesetz; eine faktische Gleichheit sei je-
doch schon aufgrund der natiirlichen Ungleichheiten zwischen den Menschen, »ge-
gen die alle unsere Bemiithungen nichts ausrichten kdnnen« (ebd., 57), weder mog-
lich noch wiinschenswert. In diesem Sinne erkléirt er:

»Wir denken nicht, dass es im Voraus moglich ist, ein soziales Arrangement zu entwickeln, in
dem der eine Mensch dem anderen nicht mehr dienen muss, dass es praktische Mittel gibt, die
Dividende unter allen aufzuteilen, dass sich eine absolute Gleichheit realisieren lasst. Wir
wollen lediglich verhindern, dass die natiirliche Ungleichheit noch um irgendeine Ungleich-
heit sozialer Herkunft erginzt wird. Weiter glauben wir mit unseren Forderungen nicht gehen
zu konnen.« (ebd., 73)

Was Bourgeois — als Versdhnung von thése économiste und systéeme collectiviste —
vorschwebt, ist die gesellschaftliche Anerkennung des gleichen sozialen Wertes al-
ler Menschen, der als politisches Prinzip ein individuelles Recht auf gleiche soziale
Wertschitzung entspreche. Und dieser Forderung werde man in dem Male gerecht,
wie es der Gesellschaft gelingt, alle ihre Mitglieder »an den Punkt zu bringen, von
dem aus sie sich untereinander frei kontraktieren konnen, ohne dabei anderen Un-
gleichheiten zu begegnen als denen, die sich durch den Willen der Menschen nicht
zum Verschwinden bringen lassen« (Bourgeois 2008c, 128). Deshalb miisse das
Ziel einer neu einzurichtenden sozialen Gesetzgebung, einer »Gesetzgebung im
Einklang mit dem Solidarititsprinzip« (Bourgeois 2008b, 115), darin bestehen, die
Gleichheit des sozialen Wertes eines jeden Vertragspartners zum Zeitpunkt der Ver-
tragsschlieBung zu gewahrleisten, um »die VertragsschlieBenden in einen Zustand
der Gleichheit zu versetzen, in dem sie ihre Freiheit von nun an ohne Ungerechtig-
keit ausiiben konnen« (ebd.). Bourgeois schligt vor diesem Hintergrund als funda-
mentale solidaristische Grundregel das Prinzip der Mutualisierung vor: »Im Aus-
tausch fiir die Vorteile, die die Wohltat der natiirlichen Solidaritdt jedem Menschen
verschafft, muf} jeder zustimmen, die anderen Menschen gegen die Ungerechtigkei-
ten und Risiken zu versichern, die zu gleicher Zeit aus dieser Solidaritit entstehen.«
(Bourgeois 1907, 18) Es geht ihm also — durchaus im Anschluss an das Selbstver-
standnis der sociétés de secours mutuel — darum, die sozialen Risiken und die sozia-
len Vorteile, die sich fiir jedes Individuum allein aus seiner Zugehdrigkeit zur Ge-
sellschaft ergeben, zwischen allen Gesellschaftsmitgliedern nach der Logik der so-
zialen Sicherung auf Gegenseitigkeit aufzuteilen; und zwar so, dass »die Risiken

36 »Sie ist gut, sie ist niitzlich [...], aber ich sehe das Zwangsprinzip nicht, das es ermog-
licht, den Menschen den Beitritt zu diesem System der kollektiven Kooperation aufzuer-

legen.« (Bourgeois 1907, 55)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

gemeinsam getragen werden und der Zugang zu den verschiedenen sozialen Vortei-
len offen wird fiir alle« (ebd., 81).

Auf dem Weg zu einer demokratischen Sozialversicherungsgesellschaft

Was die freiwilligen Hilfsvereinigungen auf Gegenseitigkeit im Kleinen sind und
was sie an organisierter gegenseitiger Hilfe schon seit langem praktizieren, soll
Bourgeois zufolge nun zum zentralen Sozialprinzip der Gesellschaft als ganzer
werden; die ganze Gesellschaft solle sich gewissermallen als eine demokratisch ge-
wollte und staatlich organisierte Sozialversicherung auf Gegenseitigkeit verstehen.
Das Motto seines sozialpolitischen Reformprogramms lautet dementsprechend:
»Die Risiken und Vorteile mutualisieren« (Bourgeois 1907, 49; Herv. 1.0.) im Sin-
ne eines umfassenden, jeden Staatsbiirger einbeziehenden »Vertrags der Vorsorge
und der sozialen Garantien« (ebd., 50). Bourgeois verallgemeinert damit das Orga-
nisationsprinzip der Versicherungsgesellschaften und erhebt es zu einem umfassen-
den sozialen Gerechtigkeitsprinzip, das die gesamte politische Organisation der Ge-
sellschaft kennzeichnen soll: »Verteilt die Risiken der Solidaritit nach dem Prinzip
der Mutualisation auf alle, und ihr werdet den wirklichen Sozialvertrag haben: den
Vertrag der Solidaritat gegen die Ungerechtigkeit, dem jedes soziale Wesen zu-
stimmen muss.« (ebd.) Deshalb habe niemand das Recht, die Begleichung seiner
dette sociale zu verweigern. Vielmehr gelte

»dass jeder Assoziierte, der sich weigert, eine der sozialen Lasten zu tragen, die ihm obliegen,
das Gesetz des Vertrags verletzt. Er kann, wenn er diese Lasten fiir exzessiv hilt, die Gesell-
schaft verlassen. Und niemand hat das Recht, ihm dies zu verweigern. Aber wenn er darauf
beharrt, in der Gesellschaft zu bleiben, dann kann er dies nicht auerhalb der fundamentalen
Bedingungen der Vereinbarung tun, die alle Menschen zusammengebracht hat. Die anderen
Vertragspartner haben dann natiirlich das Recht, ihm gegeniiber soziale Sanktionen zu ver-
hangen, d.h. ihn zur Erfiillung seiner Pflichten zu zwingen, indem sie von ihm seinen Beitrag

zur Gesamtheit der sozialen Lasten einfordern.« (ebd., 91)

Angesichts der uniiberschaubaren sozialen Solidaritdten moderner Gesellschaften
konne die Frage nach den individuellen Pflichten und Verantwortlichkeiten des
Einzelnen gegeniiber seinen Mitmenschen schlechterdings nicht mehr nach den Ka-
tegorien des liberalen Privatrechts, etwa nach konkret zurechenbaren Haftungs-
pflichten o.4., geregelt werden. »Denn weil es uns unmdglich ist, zu irgendeinem
Zeitpunkt wahrzunehmen, wo die letzte Vibration eines individuellen Aktes, den
einer von uns getitigt hat, aufhort, konnen wir niemals sicher sagen, wo die letzte

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 257

Vibration unserer Pflicht gegeniiber allen aufhort.«’’ Vor diesem Hintergrund habe
sich die neu zu errichtende Sozialgesetzgebung der Dritten Republik in den Fragen
des Steuer- und des Erbschaftsrechts ebenso zu bewidhren wie im Fiirsorge- und
Versicherungswesen und in den Fragen 6ffentlicher sozialer Dienstleistungen.

Deshalb verlangt Bourgeois eine umfassende nicht privatrechtlich, sondern so-
zialrechtlich formatierte »Gesetzgebung der Hilfe und der sozialen Vorsorge« (ebd.,
87), die dem Einzelnen zwar kein Recht auf Arbeit oder gar auf einen gleichen
Lohn, der weder wiinschenswert noch machbar sei, wohl aber auf ein staatliches
Existenzminimum garantiere, denn es sei nicht hinzunehmen, dass ein Mensch ver-
hungert »am Rande des Uberflusses der anderen« (ebd., 86). Dieses Existenzmini-
mum sei insbesondere denjenigen Gesellschaftsmitgliedern zu garantieren, die ak-
tuell oder permanent von den sozialen Risiken in besonderer Weise betroffen und —
etwa aufgrund von Alter, Krankheit oder Behinderung oder aufgrund von Arbeits-
unfillen und hoher Arbeitslosigkeit — nicht in der Lage sind, sich aus eigenen Kraf-
ten zu erhalten.”® Gegen diese risques sociaux sei ein umfassendes »Ensemble von
Institutionen der sozialen Solidaritit« (Bourgeois 2008c, 127) zu errichten mit dem
Ziel, jedem Gesellschaftsmitglied in moglichst gleicher Weise Zugang zum trésor
commun de [’outillage humain in seinen intellektuellen wie in seinen materiellen
Dimensionen zu ermdglichen. Eine der zentralen MaBnahmen sei hier die Gewéhr-
leistung einer kostenlosen Schulbildung auf allen Ebenen und eine Begrenzung der
taglichen Arbeitszeit zur Gewihrleistung hinreichender Freizeit, um sich entspre-
chend fort- und weiterbilden zu kénnen (vgl. ebd.).

Bourgeois ergidnzt damit die klassischen Aufgaben des Staates um ein neues Té-
tigkeitsfeld: die Erfiillung der nun strikt juridisch verankerten Solidarititspflichten
(vgl. Bourgeois 1907, 92).° Und dementsprechend sind fiir ihn auch die Regeln fiir
die Erhebung von Steuern als zwangsweise eingeforderte individuelle Beitrage der
Einzelnen zu den gemeinsamen Aufgaben des Staates neu auszulegen, denn wenn
es so etwas wie »eine Progression im Profit gibt, den wir aus der Nutzung der so-
zialen Ausstattung ziehen« (ebd., 94; Herv. i.0), dann sei auch ein rechtsverbindli-

37 Léon Bourgeois, L’association de la science et du sentiment dans 1’ceuvre sociale. Dis-
cours prononcé au Musée social (19.12.1911), in: Ders. 1914, 53-61, 58.

38 Gerade die Arbeitslosigkeit markiert fiir Bourgeois ein besonderes soziales Problem. Es
handle sich hier ndmlich »in einer sehr grofen Zahl der Fille um ein soziales Risiko,
denn zu 90 Prozent trifft die Arbeitslosigkeit den Menschen aufgrund allgemeiner Bedin-
gungen des Marktes« (Bourgeois 2008c, 128).

39 Vgl. zur vor allem durch die Arbeiten von Léon Duguit in der franzosischen Rechtswis-

senschaft vorangetriebenen solidarité juridique nach wie vor Grimm 1973.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ches Steuersystem notwendig, das dieser Progression in angemessener Weise Rech-
nung tréigt.40

Léon Bourgeois ist es mit seiner kontraktualistischen Konzeption sozialer Ge-
rechtigkeit auf der Basis der solidarité de fait zumindest im Ansatz gelungen, theo-
retische Grundlagen fiir ein wohlfahrtsstaatliches Politikprojekt zu skizzieren, das
sich auf dem Normativitdtsniveau der politischen Moderne ebenso wie auf dem
Komplexitdtsniveau moderner, hoch arbeitsteilig organisierter Gesellschaften zu
bewihren versucht. Dabei setzt er zum einen bei der solidaritétssoziologischen Ein-
sicht an, dass die Menschen ihren je eigenen Wohlstand, wie auch immer sie ihn er-
reicht haben, zum weit {iberwiegenden Teil nicht ihren individuellen Féhigkeiten,
sondern den Effekten und Resultaten komplexer gesellschaftlicher Interdependen-
zen, eben der solidarité de fait zu verdanken haben, um darauf die Idee der Sozial-
pflichtigkeit des Eigentums zu griinden. Zum anderen entwickelt er — getragen von
den Freiheits- und Gleichheitsanspriichen des politischen Republikanismus und den
demokratietheoretischen Prinzipien des offentlichen Vernunftgebrauchs und des
verniinftigen Konsenses — eine kontraktualistische Theorie sozialer Umverteilung
und sozialpolitischer Intervention, die gleichermallen au point de vue scientifique
wie au point de vue morale einen Anspruch auf Plausibilitit erheben will. Von da-
her kann Bourgeois am Ende seiner Schrift Solidarité emphatisch erklaren:

»Man kann wahrhaftig sagen, dass die Kenntnis der natiirlichen Gesetze der Solidaritét der
Lebewesen zu einer Theorie des Ensembles der Rechte und der Pflichten der Menschen in der
Gesellschaft fiihrt. [...] Von daher erscheint die Doktrin der Solidaritit in der Geschichte der
Ideen als Weiterentwicklung der Philosophie des 18. Jahrhunderts und als Vollendung derje-
nigen politischen und sozialen Theorie, die die Franzosische Revolution unter den drei ab-
strakten Begriffen der Freiheit, der Gleichheit und der Briiderlichkeit erstmals zur Welt ge-
bracht hat.« (Bourgeois 2008a, 100f.)

40 Ebenso sei — etwa im Anschluss an Fouillées Buch La propriété sociale et la démocratie
— zu fragen, inwiefern der soziale Mehrwert des Eigentums zu Recht individuell verein-
nahmt werden diirfe oder ob er nicht vielmehr der Gesamtheit vorbehalten sei (vgl. Bour-
geois 1907, 951.).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Abbriiche: Solidaritat und Solidarismus
im 20. Jahrhundert

4.0 EINLEITUNG: SOLIDARITATSTHEORIE IM ZERFALL?

Mit dem franzosischen solidarisme um Alfred Fouillée, Charles Gide und Léon
Bourgeois befindet sich die Theoriegeschichte des postliberalen Solidaritdtsdis-
kurses auf ihrem ersten — und zugleich einzigen — Hohepunkt. Das Konzept der So-
lidaritdt sollte dieses soziologisch wie philosophisch gleichermaflen ambitionierte
Theorieniveau nie wieder erreichen. Die sozialwissenschaftliche Reflexivitit und
die politisch-moralische Normativitét des franzdsischen solidarisme, aber auch die
— freilich nur kursorischen, in der Sache jedoch ebenfalls zwischen solidarité de fait
und solidarité devoir changierenden — solidarititstheoretischen Motive, die sich in
der sozialistischen Tradition etwa bei Ferdinand Lassalle und Kurt Eisner finden,
werden im Verlauf des 20. Jahrhunderts kaum weiterverfolgt oder gar systematisch
ausgebaut; ein iliberraschender und schwer erklérlicher Befund, der als solcher je-
doch kaum thematisiert wird. Es scheint, dass das 20. Jahrhundert einen veritablen
Zerfall der modernen Solidarititstheorie erlebt hat, ohne sich dessen tiberhaupt be-
wusst geworden zu sein.

Dabei war der solidarisme zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Frankreich in aller
Munde. Er dominierte die Diskurse und die Botschaft der gro3en Pariser Weltaus-
stellung des Jahres 1900, inspirierte zahlreiche sozialpolitische Reformprojekte und
wurde auf vielen wissenschaftlichen Tagungen und Kongressen nachdriicklich pro-
pagiert, z.T. auch kontrovers diskutiert." Er war zu dieser Zeit auf dem besten We-

1 Scharfe Attacken von katholisch-konservativer Seite kamen etwa von Ferdinand Brune-
tiére, der den solidarisme als schlichten Utilitarismus zuriickwies (vgl. Sorlot 2005, 92;
vgl. Bouglé 1907, 23). Vor allem aber wurde er von wirtschaftsliberaler Seite, namentlich
von Vilfredo Pareto (vgl. Solidarité Sociale, in: Journal des économistes 23 (Febr. 1898),
161-171 [im Folgenden: Pareto 1898]) und Yves Guyot (vgl. La démocratie individualis-

te, Paris: Giard & Briére 1907, 112), schroff zuriickgewiesen und als sozialistisches Ent-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ge, »eine Art offizieller Philosophie der Dritten Republik zu werden« (Bouglé
1907, 1).2 Auch diesseits des Rheins wurde durchaus notiert, dass der Solidarismus
in Frankreich nach der Jahrhundertwende nicht nur weite Verbreitung in populéren
Biichern und Broschiiren gefunden hatte, sondern auch »dem Moralunterricht in
den staatlichen Schulen« zugrunde gelegt wurde und damit gleichsam zur sdkularen
»Staatsreligion« avancierte, »da bekanntlich der Moralunterricht in allen staatlichen
Schulen der Republik an die Stelle des Religionsunterrichts getreten ist« (Feilbogen
1915, 62). In der Tat war im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts der Rekurs auf
die politische Philosophie der Solidaritit, die ihre politische Heimat im 1901 ge-
griindeten Parti radical gefunden hatte, die zentrale Referenzgrofe des sozial erwa-
chenden franzosischen Republikanismus, der sich in dieser Zeit auf den Weg mach-
te, die Republik zu einem modernen Wohlfahrtsstaat auszubauen, um den neuen
Herausforderungen der industriekapitalistischen Moderne gerecht werden zu kon-
nen.

So standen die zahlreichen, in der Zeit um die Jahrhundertwende eingefiihrten
Gesetze zur Sozialpolitik — von Fragen eines kostenlosen Zugangs zu medizini-
schen Leistungen (1893) iiber die Kompensation von Arbeitsunfillen (1898), der
offentlichen Gesundheit und Hygiene (1902), der Hilfe fiir Alte und Schwache,
Waisenkinder und Wochnerinnen (1905/1906) bis hin zur Einfithrung erster For-
men einer obligatorischen Rentenversicherung (1910)3 — im Zeichen solidaristischer
Einsichten in die zunehmenden sozialen Interdependenzen zwischen den Individuen
moderner GroBgesellschaften und den daraus erwachsenden Verpflichtungs- und
Verantwortungsverhaltnissen. Und nichts illustrierte dies anschaulicher als die von
Charles Gide in seinen Vortragen gerne erwédhnte — und als ymerkwiirdiges Auftre-

eignungs- und Auspliinderungsprogramm verurteilt. Zur zeitgendssischen Kritik vgl.
auch den von der Académie des sciences morales et politiques herausgegebenen und von
Eugéne d’Eichthal redigierten Band: La solidarité sociale, ses nouvelles formules, Paris:
Picard 1903; vgl. dazu auch Feilbogen 1915, bes. 71-73.

2 Célestin Bouglés Veroffentlichungen aus dem ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts (So-
lidarisme et libéralisme (1904), Le solidarisme (1907)) stellen allerdings die letzten gro-
Beren Schriften zur Sozialdoktrin des solidarisme dar. Danach scheint der Begriff aus den
Texten zur politischen Theorie weitgehend verschwunden zu sein. Zu Werk und Bedeu-
tung Bouglés, der sich als Durkheim-Schiiler dezidiert als Solidarist verstand, durkheim-
sche Sozialwissenschaft mit solidaristischer »Sozialdoktrin< zusammenbringen wollte und
sich parteipolitisch nicht, wie die anderen Durkheim-Schiiler, dem Reformfliigel der so-
zialistischen SFIO um Jean Jaurées, sondern dem eher kleinbiirgerlich gepréigten Parti ra-
dical — hier hat er sich mehrfach erfolglos um einen Sitz in der Nationalversammlung
bemiiht — verbunden fiihlte, vgl. ausfiihrlich Giilich 1991, bes. 123-268.

3 Vgl. dazu Marcel Ruby, Le solidarisme, Paris: Gedalge 1971 [im Folgenden: Ruby 1971],
62-79.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 261

ten der Solidaritdt im Gesetz« qualifizierte — Verordnung der Pariser Polizeiprifek-
tur vom Juli 1893, die wegen der Gefahr der Ausbreitung ansteckender Krankheiten
»das Ausspeien in den Stralenbahnwagen und im Omnibus< unter Strafe gestellt
hatte (vgl. Gide 1929a, 52; Kap. 3.2.1). Das vor allem gegen die Ausbreitung der
Tuberkulose gerichtete Gesetz zum Schutz der 6ffentlichen Gesundheit und der so-
zialen Hygiene — es trat im Jahr 1902 in Kraft, zwei Jahre, bevor Léon Bourgeois’
24-jahrige Tochter Héléne und seine 52-jahrige Ehefrau Virginie an dieser Krank-
heit verstarben — wurde denn auch allgemein als Loi Léon Bourgeois bezeichnet
(vgl. Ruby 1971, 77).

Schon in der nach jahrzehntelangen Auseinandersetzungen und endlosen un-
fruchtbaren Arbeitsgerichtsprozessen eingefiihrten Loi sur les accidents du travail
vom April 1898 hatte sich die solidaristische Einsicht vom >Ende des liberalen Ver-
antwortungsdispositivs< (Francois Ewald) Bahn gebrochen, die der modernen Ge-
sellschaft durch die neue Realitdt der groen Fabrikunfille im Bergbau und in der
Schwerindustrie gleichsam aufgenétigt wurde. Denn in dem Malle, wie diese zu ei-
ner gesellschaftlichen Normalitdt wurden, hatte man es mit einem industriellen Leid
zu tun bekommen, das mit der ersehnten 6konomischen Wohlstandsmehrung durch
Bergbau und Industrie, durch Dampfmaschinen und Grofitechnologie — zumindest
in gewissen Graden — unentrinnbar verkoppelt zu sein schien. Die Frage, wie mit
dieser Herausforderung umzugehen sei, 19ste die ersten grofen Irritationen der in-
dividualistischen Moral des liberalen Zeitalters aus, denn nun musste man schmerz-
haft lernen, dass man dieser sozialen Problemlage nicht mehr mit den Vorstellungen
von individueller Verantwortung, personlicher Haftung und juristischer Einzelfall-
gerechtigkeit begegnen konnte.”

4 Bourgeois selbst wertete die Politik der 6ffentlichen Gesundheit als »die dringendste so-
ziale Verpflichtung, die aus dem Faktum der Solidaritdt erwichst« (Léon Bourgeois, Pré-
face, in: Les applications sociales de la solidarité. Legons professées a 1’Ecole des hautes
études sociales, Paris: Alcan 1904, V-XXII, VII).

5 Fiir das deutsche Kaiserreich ist diese fiir die Entstehung der postliberalen Logik des mo-
dernen Wohlfahrtsstaates so zentrale »moralische Lerngeschichte« — anders als fir die
franzosische Republik — historisch und systematisch bisher kaum aufgearbeitet worden.
Fiir Frankreich ist hier die grole Studie des Foucault-Schiilers Frangois Ewald (Ewald
1993) zu nennen, die am Beispiel der schon in den 1840er Jahren einsetzenden Debatten
um die rechtliche Regulierung der Fabrikunfille detailliert nachzeichnet, wie sich hier —
gegen die moralischen Intuitionen des liberalen Dispositivs — mit der Zeit solidaristische
Theoriemotive geltend machen konnten und mussten. Ewald konstatiert zur Loi sur les
accidents du travail treffend: »Mit diesem Gesetz stiirzt eine ganze Welt um.« (ebd., 9)
Allerdings fehlt in der dt. Ubersetzung das »Vierte Buch« dieser groBen Studie (Frangois
Ewald, L’Etat providence, Paris: Grasset 1986, 381-606), das die neuen Regulierungen

des wohlfahrtsstaatlichen droit social in foucaultscher Manier als politische Herrschafts-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

In diesem Rahmen entstand die zuvor unbekannte Kategorie des kollektiv abzu-
sichernden »Berufsrisikos«, die ein prima facie >unmoralisches< Konzept von kol-
lektiver Versicherung und anonymer Schadensabwicklung im Rahmen eines
postliberalen Sozialrechts erforderte. Denn nun ging es nicht mehr um einzelfallge-
rechten Schadensersatz, sondern um abstrakte, versicherungsmathematisch kalku-
lierbare Pauschalierungen, die das verungliickte Individuum gewissermalien zu ei-
nem anonymen Aktenvorgang neben anderen anonymen Aktenvorgingen machte.
Gerade dadurch aber konnten sich tragfahige, den massiven Konflikt zwischen Ar-
beitern und Unternehmern erfolgreich pazifizierende Wirkungen entfalten, die es
ermdglichten, die materiellen Erwartungen und Bediirfnisse aller Beteiligten ver-
lasslich und berechenbar abzusichern, auch wenn dieses Sozialrecht auf der mora-
lisch schwer ertraglichen Zumutung beruht, »daf} das Elend normal ist, dal3 es re-
gelmiBig und sozusagen statistisch vorkommt« (Ewald 1993, 322). Die individua-
listischen Verantwortungswahrnehmungen des liberalen Denkens wurden damit
durch ein kollektives, postliberal formatiertes Organisationsmodell zur Regulierung
der unfalltrichtigen sozialen Solidarititen des modernen industriegesellschaftlichen
Lebens ersetzt.

Auch das Gesetz zur Altersrente, die Loi sur les retraites ouvriéres et paysannes
(April 1910), die von einer Koalition aus Linksrepublikanern um Léon Bourgeois
und Reformsozialisten um Jean Jaureés gegen eine massive Opposition von konser-
vativen, liberalen und sozialistisch-syndikalistischen Kraften durchgesetzt werden
konnte, stand deutlich im Zeichen der solidarité sociale, denn die zur Finanzierung
dieser Renten neu aufzulegenden Steuerprogramme wurden in den Parlamentsde-
batten dieser Zeit explizit mit dem Argument der >Teilhabe der ganzen Nation am
Dienst der Altersrenten mithilfe der Einrichtung einer neuen und distinkten Steuer,
einer Steuer der Solidaritét< (vgl. Ruby 1971, 76), legitimiert. Dennoch dominierten
in der franzdsischen Nation nach wie vor deutliche Vorbehalte gegeniiber einem —
etwa am deutschen Beispiel angelehnten — staatlich garantierten System sozialer Si-
cherheit, das den auf iiberlieferten Selbsthilfeinitiativen und dem Prinzip der Frei-
willigkeit beruhenden Traditionen der mutuelles, der Hilfsvereine auf Gegenseitig-
keit und des selbstorganisierten Hilfskassenwesens, in die Quere kommen kdnnte.
In der vielschichtig und uniibersichtlich angelegten Landschaft der franzdsischen
Alterssicherung wirkt denn auch bis heute nach, dass »die franzosische Arbeiter-
und Handwerkerbewegung der Inkorporierung ihrer Organisationen in das Institu-

technik beschreibt. In den letzten Jahrzehnten ist Ewald vor allem als wohlfahrtsstaatskri-
tischer politischer Intellektueller des franzdsischen Arbeitgeberverbandes Medef in Er-
scheinung getreten; vgl. zu Leben und Werk Ewalds Michael C. Behrent, Accidents hap-
pen. Francois Ewald, the » Antirevolutionary« Foucault, and the Intellectual Politics of the
French Welfare State, in: The Journal of Modern History 82 (2010), 585-624.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 263

tionengefiige der Republik grundsitzlich skeptisch gegeniiberstand und eine Uber-
nahme des Bismarckschen Modells der sozialen Zwangsversicherung ablehnte«’.

Nach dem Krieg kam die solidaristische Reformstimmung allerdings rasch an
ihr Ende. Spétestens mit dem Tod Bourgeois’ (1926) sollte der solidarisme »als ei-
genstdndige gesellschaftspolitische Doktrin in Vergessenheit geraten« (Giilich
1991, 108) und keine weiteren Protagonisten mehr finden. Alain Laurent kann in
diesem Zusammenhang nicht zu Unrecht vom >groflen solidaristischen Jahrzehnt«
(vgl. Laurent 1991, 45f)) sprechen, das mit der Verdffentlichung von Bourgeois’
Solidarité im Jahr 1896 fulminant begonnen und mit den letzten solidaristischen
Veroffentlichungen aus den Jahren 1907 und 1908 geendet habe.”

In der Zwischenkriegszeit konnte der solidarisme den Auf- und Ausbau der
franzosischen Sozialpolitik nicht mehr entscheidend prigen. Der Parti radical hatte
schwere Sympathie- und Gefolgschaftsverluste in der franzdsischen Arbeiterschaft
hinzunehmen, die sich nach der erfolgreichen Revolution in Russland verstarkt den
marxistisch-syndikalistischen Bewegungen zuwendete. In der Folge entwickelte er
sich rasch zu einer reinen Klientelpartei des Kleinbiirgertums und verabschiedete
sich mit der Zeit zunehmend auch programmatisch von interventionistischer Sozi-
alpolitik. Und die revolutionédren Krifte der franzosischen Linken hatten der >ver-
s6hnlerischen< Programmatik des solidarisme noch nie etwas abgewinnen konnen.
Sie galt ihnen schlicht als politisch naiv und spalterisch, denn diese »Theoretiker
des sozialen Friedens« zielten, wie etwa Georges Sorel bissig anmerkte, nur darauf,
»die Kurse und Vortrage zu hiufen«, um auf diese Weise »den revolutiondren Syn-
dikalismus im Speichel der Herren Professoren zu ersiufen«.®

6 Ingo Bode, Solidaritdt im Vorsorgestaat. Der franzosische Weg sozialer Sicherung und
Gesundheitsversorgung, Frankfurt/M.-New York: Campus 1999, 81; vgl. zum franzosi-
schen Gefiige der sozialen Sicherung ebd., 120-164. Vgl. zu den Entstehungskontexten
der franzdsischen Sozialpolitik der Dritten Republik auch Philip Manow, Frankreich: Ein
christdemokratischer Wohlfahrtsstaat ohne Christdemokratie? Der franzosische Erat-
providence, 1880-1960, in: Ders., Religion und Sozialstaat. Die konfessionellen Grundla-
gen europdischer Wohlfahrtsstaatsregime, Frankfurt/M.-New York: Campus 2008, 135-
168.

7 Laurent verweist hier neben Bouglés Le solidarisme (1907) noch auf Mauranges’ Schrift
Sur Ihistoire de ’idée solidarité (1907) sowie auf G.-L. Duprat, La solidarité sociale.
Ses causes, son évolution, ses conséquences (1907), L. Fleurant, Sur la solidarité. La fait
et ses principales formes (1907) und T. Fallot, La religion de la solidarité (1908). Dane-
ben sind noch die beiden spéten, theoretisch und programmatisch aber wenig ambitionier-
ten Sammlungen von Texten Bourgeois’ zu nennen: La politique de la prévoyance socia-
le, Paris: Charpentier 1914 u. 1919.

8  Georges Sorel, Uber die Gewalt (1908). Nachwort von George Lichtheim, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1969, 248 u. 55.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Die franzosischen Selbstverstdndigungsdiskurse um Sozialpolitik und Wohl-
fahrtsstaatlichkeit liefen spéatestens seit den 1930er Jahren nur noch unter der Chiff-
re der securité sociale, zumal der Begriff der Solidaritdt nun auch von Kréften der
franzosischen Rechten zur Propagierung einer solidarité frangaise gegen die Be-
drohungen des internationalen Judentums und des Bolschewismus in Anspruch ge-
nommen wurde (vgl. Blais 2007, 321). Dennoch gehort auch in der Nachkriegszeit
ein politisch und moralisch positiv aufgeladener Begriff republikanischer Solidaritét
zur moralischen Tiefensemantik der franzosischen Nation. Fiir ihre Wirtschafts-
und Sozialpolitik ist ndmlich die — im Kontext der résistance in den 1940er Jahren
formulierte — Leitidee einer solidarité nationale bis heute kennzeichend, was sich
nicht zuletzt auch an den — freilich hdufig wechselnden — Bezeichnungen der fran-
zosischen Arbeits- und Sozialministerien ablesen ldsst, in denen die Rede von der
solidarité bzw. den solidarités eine wichtige Rolle spielt.”

In den letzten Jahrzehnten entsteht dariiber hinaus auch in den franzoésischen
Theoriedebatten ein neues, durchaus wahrnehmbares Interesse an einer Wiederbe-
lebung des jahrzehntelang vergessenen solidarisme der Jahrhundertwende, dem ge-
genwirtig einige Studien und Anthologien gewidmet werden. Die zentralen Theo-
riemotive der solidarité de fait und der solidarité devoir, der dette sociale und des
quasi-contrat sind in den politisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten in-
nerhalb wie auflerhalb Frankreichs gegenwirtig jedoch nicht in nennenswerter Wei-
se prasent.

Dennoch hat die Rede von der Solidaritdt im 20. Jahrhundert in unterschiedlich-
sten Facetten eine rasante Erfolgsgeschichte erlebt, obwohl — oder vielleicht gerade
weil — weitgehend unklar ist, was damit eigentlich gemeint ist. Klar scheint ledig-
lich zu sein, dass das Solidarititskonzept im Rahmen dieses Siegeszuges, in dem
ihm hohe Sympathien zugewachsen sind, seine soziologisch-deskriptive Bedeu-
tungsschicht als de facto-Solidaritdt nahezu vollstédndig eingebiifit hat. Von daher ist
unbestreitbar, dass wir es im 20. Jahrhundert — gegenldufig zum Siegeszug der So-
lidaritatsrhetorik — mit einem veritablen Zerfall der urspriinglichen Solidaritatstheo-
rie zu tun haben. Und dies zeigt sich nicht zuletzt daran, dass der vermeintlich so
charmante und allenthalben gern verwendete Topos der Solidaritdt kaum noch da-
rum weil}, ob der >kalte< sozialwissenschaftliche Traditionsstrom, dem er sich ur-

9 Interessant ist in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass auch die beriihmte Schuman-
Erklarung von Mai 1950, auf die die Griindung der Européischen Gemeinschaft fiir Kohle
und Stahl zuriickgeht, im Blick auf die politisch-6konomische Ordnung der europiischen
Nachkriegszeit von der solidarité de fait spricht: »L Europe ne se fera pas d’un coup, ni
dans une construction d’ensemble: elle se fera par des réalisations concretes, créant
d’abord une solidarité de fait.« In der deutschen Ubersetzung ist an dieser Stelle, durch-
aus missverstdndlich und mit moralisierendem Einschlag, von >Solidaritdt der Tat¢< die
Rede.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 265

spriinglich verdankt, fiir ihn heute noch relevant und bedeutsam sein kdnnte oder
gar miisste.

Vor diesem Hintergrund will ich im Folgenden die Entwicklungsgeschichte des
Konzepts der Solidaritdt im Verlauf des 20. Jahrhunderts — begrenzt auf die Dis-
kurslagen in Deutschland — in den Blick nehmen, wobei es vor allem um die Frage
geht, inwiefern hier solidaristische Theoriemotive aufgegriffen und weiterentwi-
ckelt wurden. Fiir die Zeit des Kaiserreichs und der Weimarer Republik sind in die-
ser Hinsicht erhebliche Rezeptionsaustille, vor allem im sozialistischen Theoriemi-
lieu, aber auch unerwartete und partiell durchaus erfolgreiche Beerbungsversuche,
etwa im Kontext des sozialen Katholismus, zu konstatieren (4.1). Auch fiir die
Nachkriegszeit ist ein nahezu vollstindiger Zerfall des solidaristischen Denkens
festzustellen, wie sich am Niedergang des katholischen Solidarismus (4.2), aber
auch an der weithin diffusen Verwendung des Solidaritétsbegriffs in den Grund-
satzprogrammen der politischen Parteien der Bundesrepublik ablesen lésst (4.3). An
dieser Verlust- und Verfallsdiagnose &ndert auch die durchaus prominente, aber
weithin ungeklirte Rolle, die die Kategorie der Solidaritit in der akademisch-
universitiren Textproduktion der letzten Jahrzehnte einzunehmen vermag, substan-
ziell nur wenig (4.4).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

4.1 SOZIALISTISCHE REZEPTIONSAUSFALLE
UND KATHOLISCHE BEERBUNGSVERSUCHE:
SOLIDARISMUS IN KAISERREICH UND
WEIMARER REPUBLIK

Wihrend es in Frankreich immerhin eine gewisse Rezeptionsgeschichte des solida-
risme gibt, die hier nicht detailliert nachgezeichnet werden kann,' dringt sich fiir
Deutschland der Eindruck eines vollstindigen Rezeptionsausfalls auf. Dieser diirfte
sich zu erheblichen Teilen, aber kaum vollstindig durch die keineswegs einfachen
Bedingungen des deutsch-franzosischen Kulturtransfers in den Zeiten des Wilhel-
minischen Kaiserreichs erkldren, denn im Rahmen der >Erbfeindschaft< zwischen
Deutschland und Frankreich gab es insgesamt nur spérliche wechselseitige Rezepti-
onsprozesse. Dennoch sind etwa die AusmaBe der wechselseitigen Nichtbeachtung
zwischen den grofen Griindergestalten der modernen Soziologie, den Zeitgenossen
Emile Durkheim und Max Weber, irritierend. Befremdlich ist auch, dass sich weder
bei Adolph Wagner noch bei Gustav Schmoller Texte finden, die sich mit Autoren
des franzosischen solidarisme auseinandersetzen, wihrend sich diese durchaus eif-
rig, wenn auch durchgehend kritisch mit dem deutschen »>Katheder-Sozialismus«
und seinem obrigkeitsstaatlichen Selbstverstdndnis beschéftigten. Auch Georg
Simmel, der iiber lange Jahre personlichen Kontakt zu Célestin Bouglé pflegte und
regelméBig franzdsische Literatur in verschiedenen Periodika diesseits und jenseits
des Rheins besprach, hat sich, wie es scheint, zum solidarisme nie geduflert. Ein
dhnlicher Rezeptionsausfall ist auch fiir Lujo Brentano, Werner Sombart, Ferdinand
Tonnies, Alfred Weber u.a. zu konstatieren. So finden sich in der deutschen Sozio-
logie und Sozialwissenschaft dieser Zeit zwar zahlreiche Reflexionen zu Arbeitstei-
lung und sozialer Differenzierung; die theoretischen Anregungen aus dem franzosi-
schen Solidarismus haben hier jedoch so gut wie keine Aufnahme gefunden.’

Auch der Begriff der Solidaritit scheint in der politisch-sozialen Sprache des
deutschen Kaiserreichs keine nennenswerte Rolle gespielt zu haben. Nicht nur in
den preuBischen Staats- und Sozialwissenschaften,’ sondern auch in der freihéndle-

1 Vgl. dazu aus der deutschsprachigen Literatur — noch immer uniibertroffen — die Biele-
felder Dissertation von Christian Giilich (Giilich 1991). Aus der franzosischen Literatur
vgl. w.a. Blais 2007, 309-334 und Audier 2010, 78-84.

2 Zu nennen ist hier lediglich der bereits erwéhnte Text des Osterreichischen Nationaloko-
nomen und Juristen Siegmund Feilbogen, der als Pazifist 1915 in die Schweiz emigrieren
musste. Feilbogen beschéftigt sich hier recht ausfiihrlich mit Bourgeois (Feilbogen 1915,
67-71) und nennt ihn den »Philosophen der Solidaritét« (ebd., 70).

3 Im 1872 von Gustav Schmoller gegriindeten Verein fiir Socialpolitik spielte die Formel

der Solidaritit — im Unterschied zu der des Gemeinsinns und der Biirgertugend — offen-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 267

rischen Nationalokonomie und den verschiedenen liberalen Parteien und Bewegun-
gen ist er — trotz seiner prominenten Verwendung bei dem >erzliberalen< Publizisten
Frédéric Bastiat, der in Deutschland durchaus seine Gefolgsleute hatte — kaum auf-
zufinden.” Bastiats frither Versuch, mit dem Topos vom 6konomischen >Gesetz der
Solidaritdt< die seit der 1848er-Revolution hohe Moralgehalte transportierende So-

sichtlich keine Rolle. Lediglich der regierungstreue Sozialreformer Lorenz von Stein, der
sich zwischen 1841 und 1843 im Auftrag der preuBlischen Regierung in Paris aufgehalten
hatte, spricht im Jahr 1850 von der Solidaritét: und zwar im Hinblick auf die Situation der
»industriellen Republik¢, die er als »Republik des gegenseitigen Interesses< beschreibt
(vgl. Lorenz von Stein, Geschichte der socialen Bewegung in Frankreich von 1789 bis auf
unsere Tage, Bd. 3: Das Konigtum, die Republik und die Souverénitit der franzdsischen
Gesellschaft seit der Februarrevolution 1848 (1850), hg. von Dr. Gottfried Salomon,
Miinchen: Drei Masken 1921, 194-210). So erkldrt von Stein: »Nun ist der hochste Kapi-
talerwerb durch die Arbeit das Interesse der besitzenden Klasse in der industriellen Ge-
sellschaft, der Erwerb geistiger Giiter und eines materiellen Kapitals das Interesse der
Nichtbesitzer. Beide Interessen sind daher ihrem Wesen nach identisch; das eine ist stets
die absolute Voraussetzung des anderen; die Wahrheit ist daher gegeben in der Gegensei-
tigkeit und der Solidaritdt der Interessen.« (ebd., 198; Herv. 1.0.) Allerdings l6se sich
gegenwirtig, so von Stein, »die Solidaritdt der Interessen aller Kapitalien in eine unendli-
che Menge von Einzelinteressen auf, die alle auf Kosten der Arbeit befriedigt werden
wollen; und darin liege »der Quell des Ubels« (ebd.; Herv. i.0.), der die Klassensolida-
ritdt der Besitzlosen hervorrufe und »die natiirliche Harmonie« zwischen den Klassen
zerstore. »Soll diese nun hergestellt werden, so mufl zunichst statt jener verkehrten, die
wahre Solidaritéit der Besitzenden wiederhergestellt, das allgemeine Kapitals-Interesse an
die Stelle des Einzelkapitals und seines Interesses gesetzt werden« (ebd., 200; Herv. 1.0.),
denn: »Damit das Kapital grof3en Erwerb mache, muf es die Arbeit haben; damit die Ar-
beit die Mittel der Bildung und des Erwerbs finde, muf sie das Kapital durch tiichtige
und willige Tdtigkeit unterstiitzen. Arbeit und Kapital, ihrem innersten Wesen nach sich
gegenseitig erzeugend und bedingend, haben daher ein solidarisches Interesse.« (ebd.,
203; Herv. 1.0.) Vgl. dazu auch Reisz 2006, 113-119.

4 Eine Ausnahme stellt Ludwig von Mises dar, der sich 1922 ausfiihrlich zum franzosi-
schen Solidarismus &uflert und ihn als eine »Spielart des Sozialismus« bezeichnet (Lud-
wig von Mises, Die Gemeinwirtschaft. Untersuchungen tiber den Sozialismus (1922), Je-
na: Gustav Fischer 1922 [im Folgenden: von Mises 1922], 248-252, 252). Er zeichne sich
»weder durch Tiefe seiner Theorie noch durch die Zahl seiner Anhdnger« (ebd., 250) aus.
Von Mises bilanziert lakonisch: »Die Theorie des Solidarismus ist ein unklarer Eklekti-
zismus. Mit ihr ist eine besondere Auseinandersetzung iiberfliissig.« (ebd.) Allerdings
merkt er an: »Was ihm immerhin eine gewisse Bedeutung verleiht, ist der Umstand, daf3
er viele der besten und edelsten Méanner und Frauen unserer Zeit beeinflufit hat.« (ebd.,
249)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

lidaritdtssemantik fiir den Wirtschaftsliberalismus zu reklamieren und den sozialis-
tischen Bewegungen streitig zu machen, sollte in der liberalen Nationalokonomie
jedenfalls keinerlei Spuren hinterlassen. Seit dem Siegeszug des franzdsischen soli-
darisme der Jahrhundertwende stoft die Vokabel der Solidaritdt im Theoriemilieu
der liberalen Nationalokonomie diesseits wie jenseits des Rheins nur noch auf
scharfe Zuriickweisung; und auch ein sich als nationalokonomischer Soziologe ver-
stehender Autor wie Vilfredo Pareto sollte das Konzept der Solidaritit im Jahr 1900
nur noch als illegitimen moralischen Umverteilungsappell der Schwachen an die
Starken verstehen:

»Anscheinend ist die Solidaritdt nur gut, um zu nehmen, aber scheufllich, wenn es darum
geht, zu geben. Sie ist ein Vorwand fiir Leute, die von den Friichten der Arbeit anderer profi-
tieren wollen, und fiir Politiker, die das Bediirfnis empfinden, Anhénger auf Kosten der
Steuerzahler zu rekrutieren; sie ist einfach nur ein neuer Name fiir einen sehr ungesunden
Egoismus. Der Hauptfehler der ethischen Sozialisten besteht in der Vorstellung, man koénne
sehr komplexe Fragen durch mehr oder weniger intelligente Maximen 16sen, die a priori auf-
gestellt werden, ohne die Ergebnisse aus der Erfahrung der Wissenschaften, die diese Ergeb-

. .. . 5
nisse koordinieren, zur Kenntnis zu nehmen. «

Auch im Theoriemilieu des deutschen Sozialprotestantismus taucht der Begriff
nicht nennenswert auf.’ Sogar in der sozialistischen Literatur des Kaiserreichs

5 Vilfredo Pareto, Le péril socialiste, in: Journal des économistes 42 (1900), 161-178, 173f.
(Herv. i.0.). Schon zwei Jahre zuvor hatte er in derselben Zeitschrift heftig gegen die
normativ aufgeladene Schwirmerei iiber das neue Modewort der solidarité sociale pole-
misiert, gegen jene »siifle Solidaritét¢, die gegenwirtig gegen die >grausame Konkurrenz<
in Stellung gebracht und als »Allheilmittel< fiir alle sozialen und politischen Probleme an-
gerufen werde. Es gelte jedoch: »Die Theoreme der Politischen Okonomie sind noch im-
mer jene, die wir durch die Sozialwissenschaften mit der hochsten Gewissheit erkennen;
sie zu leugnen und durch vage und nebultse ethische Konzeptionen zu ersetzen, heifit,
sich von der Realitét verabschieden zu wollen.« (Pareto 1898, 171)

6 Vgl. dazu Traugott Jihnichen, Solidaritdt als Begriff der evangelischen Theologie und
Sozialethik, in: Karl Gabriel (Hg.), Solidaritdt (Jahrbuch fiir Christliche Sozialwissen-
schaften, Bd. 48), Miinster: Aschendorff 2007, 81-104. Jahnichen betont, dass der Begriff
der Solidaritdt in der protestantischen Ethik »erst nach 1945 auftaucht« (ebd., 81). Zuvor
seien die Debatten, so Jahnichen, iiber den Begriff der »Gemeinschaft« gelaufen, wobei
sie sich »nahezu einhellig auf die idealtypische Gegeniiberstellung von »Gemeinschaft«
und >Gesellschaft« bei Ferdinand Tonnies bezogen« (ebd.) hitten. Im bundesrepublikani-
schen Protestantismus vollziehen sich die sozialpolitischen Selbstverstindigungsdiskurse
ebenfalls kaum iiber den Solidaritétsbegriff, sondern vor allem tiber den der »Verantwor-

tung<.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 269

scheint ihm nur eine {iberraschend geringe Bedeutung zugewachsen zu sein. Das
Erfurter Programm der SPD von 1891 verwendet ihn gar nicht; und in den groflen
politischen Reden und Schriften prominenter Fiihrer der Arbeiterbewegung trifft
man ihn nur tiberraschend selten an. Er ist zu dieser Zeit jedenfalls auch in der So-
zialdemokratie weit davon entfernt, jener >hochste Kultur- und Moralbegriff< zu
sein, als den ihn Wilhelm Liebknecht im Jahr 1871 emphatisch ausgerufen hatte,
um dessen »volle Verwirklichung¢ zur zentralen >Aufgabe des Sozialismus< zu er-
kléren (vgl. Liebknecht 1871, 18; vgl. Kap. 1.3; Anm. 49).

Auch Kurt Eisners bezeichnenderweise privat gehaltene Reflexion aus dem Jahr
1908 iiber das >kalte und stahlharte Worts, iiber die Solidaritét, die »in der groflen
Stadt, zwischen Schldten und Straenbahnen zur Schule gegangenc« sei (vgl. Eisner
1919, 56), scheint in der sozialistischen Literatur keinerlei Aufnahme gefunden zu
haben. Nicht zuletzt sind auch Ferdinand Lassalles in den frilhen 1860er Jahren
formulierte Uberlegungen zur >Freiheit in der Solidarititc (vgl. Lassalle 1948, 47f.;
vgl. Kap. 1.3), deren inhaltlicher Fluchtpunkt genau auf der Linie der solidaris-
tischen Einsichten in die Notwendigkeit einer postliberalen Theorie von Gesell-
schaft, Recht und Moral liegen, in der deutschen Sozialdemokratie nicht rezipiert
oder gar weiterentwickelt worden. Es findet sich jedoch bei Eduard Bernstein
(1850-1932) im Jahr 1910 ein knapper, allerdings auf die Selbstorganisationsinte-
ressen der Arbeiterschaft enggefiihrter Abschnitt zu Lassalle und zur »Gemeinhaf-
tungg, in dem Sinn und Bedeutung des Wortes >Solidaritit< aber offensichtlich noch
eigens eingefiihrt und begrifflich geklart werden mussten:

»Die Arbeiter bekamen es bald zu empfinden, daf3 der kapitalistische Wettbewerb neue Ab-
héngigkeiten fiir sie zur Folge hatte, deren sie sich nur durch starken Zusammenschluf3 nach
Grundsétzen der Gemeinhaftung erwehren konnten. Diesen Zusammenschluf3 fanden sie in
den Gewerkschaften, und fiir die freiwillige Gemeinhaftung, die sie sich in ihnen auferlegten,
und das sie fordernde Empfinden kam, wie anderwirts, so auch in Deutschland der technisch-
juristische Ausdruck Solidaritdt in allgemeinen Gebrauch. In der Arbeiterbewegung wird er
fiir die Kennzeichnung eines ethischen Empfindens und das ihm entsprechende freiwillige
Handeln gebraucht. [...] Der Gedanke der Gemeinhaftung, das Solidaritdtsempfinden, ist
nicht nur in der Arbeiterbewegung lebendiger in Wirkung, als in allen anderen sozialen Par-
teiungen. Man kann auch sagen, daf} innerhalb der Arbeiterbewegung kein Prinzip, keine Idee
stirkere Kraft ausiiben, als die Erkenntnis von der Notwendigkeit der Solidaritdtsiibung. Ge-
gen sie kommt keines der anderen groflen normgebenden Prinzipien des sozialen Rechts auf —

weder das Prinzip der Gleichheit, noch das Prinzip der Freiheit.«’

7  Eduard Bernstein, Die Arbeiterbewegung, Frankfurt/M.: Riitten & Loening 1910, 128f.,
134; Herv. i.0.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Eine deutlich stirkere Relevanz als in der deutschen Sozialdemokratie scheinen
Motiv und Rhetorik der Solidaritit im Umfeld des syndikalistischen Anarchismus
gefunden zu haben. Hier reiissierte insbesondere der Begriff der »proletarischen So-
lidaritit<.® So findet sich in der von der Freien Arbeiter-Union Deutschlands
(FAUD) herausgegebenen Wochenzeitung Der Syndikalist im Jahr 1919 ein Text
des Hamburger Anarchosyndikalisten Karl Roche (1862-1931), der zu »>Streik und
Solidaritdtc als den einzigen Revolutionsmitteln des Proletariats im Kampf gegen
Privat- wie Staatskapitalismus gleichermafen aufruft. Darin heilit es u.a.:

»In den alten Gewerkschaften konzentrierte sich die proletarische Solidaritit in den Geld-
schranken. Streiks waren eine reine Unterstiitzungsfrage. Solidaritit wurde von den Fiihrern
anbefohlen oder verboten. Solidaritdtsstreiks verfielen fast immer dem Verbot. Mit solcher
Betitigung der rein materiellen Solidaritit, die nur mechanisch von der Leitung in wohl ab-
gemessenen Dosen zugelassen wird, ist natiirlich kein Streik zu gewinnen und kein Klassen-
kampf zu fithren. Der Erfolg jedes Streiks, wie der revolutiondren Betitigung tiberhaupt,
héngt von der Wucht des ersten Ansturms ab. [...] In der Gewerkschaftsbewegung muf3 Soli-
daritit die innere, die seelische Triebkraft sein. Das proletarische Zusammengehoren muf3
dem Einzelnen zur Religion werden. [...] Nur die Betitigung der Streiksolidaritét, die nicht
jedem Streikenden etwas gibt, in Form von Unterstiitzungen, sondern die von jedem gebiete-

risch Opfer fordert, erzieht zur inneren, seelischen Solidaritit.«’

Im syndikalistischen Theoriemilieu des frithen 20. Jahrhunderts entstand auch eine
eindrucksvolle >anti-normative« Beschreibung der Solidaritdt, die in der heutigen
Literatur ebenfalls keinerlei Erwdhnung findet. Sie stammt von dem deutsch-
italienischen Sozialwissenschaftler Robert Michels (1876-1936), dessen politische
Biographie sich vom frithen SPD-Mitglied zum Anhénger des revolutioniren Syn-
dikalismus und spéteren Adepten des italienischen Faschismus wandelte und der
1914, in seiner »syndikalistischen Phase«, einen knappen Text verfasste, in dem er

8 Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Tatsache, dass sich die anarchistischen
Stadtguerilleros im Spanien der 1920er Jahre als >Los Solidarios< bezeichneten, vgl. dazu
Hans Magnus Enzensberger, Der kurze Sommer der Anarchie. Buenaventura Durrutis
Leben und Tod, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1972, 38-50.

9 Karl Roche, Proletarische Solidaritdt, in: Der Syndikalist, Nr. 12/1919, zit. nach
www.anarchismus.at [Zugriff: 20.04.2017]. Zur syndikalistischen Bewegung in Deutsch-
land vgl. Hans Manfred Bock, Syndikalismus und Linkskommunismus von 1918-1923.
Zur Geschichte und Soziologie der Freien Arbeiter-Union Deutschlands (Syndikalisten),
der Allgemeinen Arbeiter-Union Deutschlands und der Kommunistischen Arbeiter-Partei
Deutschlands, Masch. Diss., Marburg 1967.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 271

die Solidaritit als »Ausflu der Klassenantagonismen« bezeichnet.'” Michels, fiir
den es Solidaritdt nur im Kontext antagonistischer Gesellschaftskonflikte geben
kann, schreibt hier mit Verve:

»Ich mochte den Haf} insofern als die bedeutendste Triebfeder der Solidaritit bezeichnen. Die
Himmelsblume der Solidaritdt wéchst und gedeiht blo3 auf dem vulkanischen Boden der
Interessengegensitze. Eine allgemeine Solidaritit der Gesellschaft — die Solidaritit in ihrer
reinen Form — besteht nur gewissen elementaren Naturereignissen gegeniiber — gegen die
Epidemien, die Erdbeben und evtl. Einfdlle barbarischer Volksstimme —, ohnehin auch dort
nicht ihren Charakter der Abwehr verleugnend. « (Michels 1914, 55)

Eine nichtkonfliktive, nicht gegen konkrete Bedrohungen, Gefahren oder Feinde
gerichtete Solidaritit ist fiir Michels als moralisches Handlungsmotiv bzw. soziales
Handlungsmuster schlechterdings unrealistisch. »Die Solidaritdt des Menschenge-
schlechts ist, gleich der Interessengemeinschaft der Gesellschaftsklassen, eine Uto-
pie« (ebd.), denn: »Zur Bildung eines Solidarititskreises ist a priori die Existenz
scharfer Gegensitze erforderlich; man ist nur solidarisch gegen jemand. [...] In ei-
nem Milieu, in dem keine Antagonismen vorhanden wéren, wiirde auch die Solida-
ritdt sich nicht entfalten kdnnen.« (ebd., 55f.; Herv. 1.0.)

Der aus Frankreich stammende, zwischen solidarité de fait und solidarité devoir
changierende Topos der Solidaritét hat in den Theoriekonzepten und der politisch-
sozialen Sprache Deutschlands zu Beginn des 20. Jahrhunderts also keinen syste-
matischen und auch kaum einen politisch-propagandistischen Niederschlag gefun-
den; und dies ist explizit auch fiir die sozialistische Literatur dieser Zeit zu konsta-
tieren.

Uberraschende Rezeptionen im sozialen Katholizismus: Heinrich Pesch SJ

Eine nicht zu erwartende, geradezu verbliiffende Ausnahme von diesem breiten Re-
zeptionsausfall stellt allerdings der soziale Katholizismus in Deutschland dar, in
dem es seit der Jahrhundertwende zu einer veritablen und bis heute nachwirkenden
Beschiftigung mit dem franzésischen Solidarismus gekommen ist.'" Tatsichlich hat
die deutschsprachige Rezeption des solidarisme ihren ersten — und man wird sagen

10 Robert Michels, Solidaritit und Kastenwesen, in: Ders., Probleme der Sozialphilosophie,
Leipzig-Berlin: Teubner 1914 [im Folgenden: Michels 1914], 53-63, 53.

11 Die Vokabel der Solidaritét lasst sich im Schrifttum des sozialen Katholizismus seit dem
spaten 19. Jahrhundert hdufiger auffinden, wurde in dieser Zeit jedoch nirgends néher

profiliert oder gar systematisch ausgearbeitet.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

kénnen: ihren zentralen'> — Ausgangspunkt in diesem konservativen, antimodernis-
tisch aufgeladenen und von allen republikanisch-laizistischen Interessen denkbar
weit entfernten Theoriemilieu gefunden. Im Jahr 1902 erschien ndmlich in der neu-
scholastisch-ultramontan ausgerichteten Jesuitenzeitschrift Stimmen aus Maria-
Laach — verteilt auf zwei verschiedene Hefte — ein Aufsatz aus der Feder des Jesui-
ten Heinrich Pesch (1854-1926) unter dem schlichten Titel »>Solidarismus<". Er
diirfte das erste Dokument der deutschsprachigen Rezeption des solidarisme dar-
stellen, denn er kommt explizit, wenn auch nur knapp, auf Charles Gide und Léon
Bourgeois zu sprechen.

Der aus dem Rheinland stammende Pesch wurde im Alter von 46 Jahren auf ei-
genen Wunsch — getragen von der Absicht, ein groles Buch zur Nationalokonomie
zu verfassen — von seinem Amt als Spiritual des Mainzer Priesterseminars entbun-
den, um 1901 zum Studium nach Berlin zu gehen und hier u.a. Gustav Schmoller,
vor allem aber Adolph Wagner zu horen, den er spéter als seinen wichtigsten Lehrer
bezeichnen sollte.'* In den Folgejahren hat er ein fiinfbindiges, knapp 4000 z.T.

12 Zwar erschien 1903 aus der Feder des Miinchener Ingenieurs Rudolf Diesel, des Erfin-
ders des gleichnamigen Motors, eine 124 Druckseiten umfassende Schrift unter dem
Titel: Solidarismus. Natiirliche wirtschafiliche Erlosung des Menschen (Miinchen-Berlin:
Oldenbourg). Diese Schrift ist aber weithin resonanzlos geblieben. Diesel propagiert hier
die flaichendeckende Errichtung von, wie er es nennt, »Bienenstocken« als eine Art von
Arbeiterbetrieben, die iber eine durch regelméBige Beitrdge aller Volksgenossen zu
finanzierende »Volkskasse« errichtet werden sollen. Seinen Lesern erklart er: »[...] euer
Lebenszweck ist fortan, Bienenstocke zu errichten, Bienen zu werden!« (ebd., 25) Dabei
gelte: »Erst Pflicht, dann Recht.« (ebd., 47) Als »Solidarismus< definiert Diesel »die Ge-
samtheit der auf Grundlage der Solidaritdt aufgebauten, vertragsmiflig festgelegten
konkreten Wirtschaftsorganisationen und ihrer sdmtlichen materiellen, geistigen und
ethischen Konsequenzen« (ebd.; Herv. i.0.). Und er ergénzt: »Der Solidarismus ist die
Sonne, welche gleichmaBig tiber alle scheinend, durch ihre milde Wérme und ihr glan-
zendes Licht die Menschheit aus ihrem Winterschlaf zur wirtschaftlichen Erlosung erwe-
cken wird.« (ebd., 26; Herv. i.0.) Woher der Autor seinen Programmbegriff bezogen hat,
lasst sich dem Text nicht entnehmen. Gesa Reisz notiert dazu: »Da Diesel weder zitiert
noch verweist, ist nicht nachzuvollziehen, wovon und von wem er inspiriert war. In sei-
nem Nachlass lie3 sich nur finden, dass er Bourgeois’ Biichlein mit den Aufsétzen beses-
sen hat. Zudem ist er des Ofteren geschiftlich nach Frankreich gereist. [...] Das Buch
wurde in 10.000 Exemplaren gedruckt, aber nur einige Hundert wurden abgesetzt.«
(Reisz 2006, 145)

13 Heinrich Pesch, Solidarismus, in: Stimmen aus Maria-Laach 63 (1902), 38-60 u. 307-324
[im Folgenden: Pesch 1902].

14 Wagner sei »unter den zeitgendssischen deutschen Nationalokonomen unbestritten der

hervorragendste Theoretiker. [...] Es ist mir geradezu ein Herzensbediirfnis, meinem

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 273

sehr eng bedruckte Seiten umfassendes und in den verschiedenen Auflagen immer
wieder iiberarbeitetes Lehrbuch der Nationalékonomie (1905-1923) vorgelegt, das
als »die erste groe Systematisierung christlichen Gesellschaftsdenkens im 20. Jahr-
hundert«" bezeichnet wurde. Und auch wenn Peschs Lehrbuch cher eine groBe
Systematisierung der neuzeitlichen Wirtschafts- und Soziallehren aus der Sicht ei-
nes neuscholastisch geprigten westdeutschen Jesuiten darstellt, bleibt festzuhalten,
dass ein vergleichbar breit und umfassend angelegtes und auf Soziologie, National-
o6konomie und Gesellschaftstheorie gleichermaBlen ausgreifendes sozialethisches
Grundlagenwerk im Kontext des sozialen Katholizismus seitdem nicht mehr er-
schienen ist.

Auch wenn sich Pesch durchgingig als Nationalokonom verstehen wollte, so
ging es ihm doch vor allem darum, sozialtheoretische Grundlagenarbeit zu leisten,
genauer gesagt: zentrale Leitmotive und Prinzipien fiir ein »solidaristisches< Wirt-
schafts- und Sozialmodell vorzulegen, das den Anspruch erheben kann, den Model-
len des individualistischen Liberalismus und des kollektivistischen Sozialismus po-
litisch-moralisch iiberlegen zu sein und den verdnderten wirtschaftlich-sozialen
Realitdten des 20. Jahrhunderts auch besser entsprechen zu koénnen als seine dlteren
Theoriekonkurrenten. Das Zeitalter des individualistischen Liberalismus sei jeden-
falls, so Pesch, endgiiltig vergangen; aber auch der Sozialismus sei nicht auf der
Hohe der Zeit, weil er »die Volkswirtschaft, aber auch die Personlichkeit des Biir-
gers, vollig dem Prinzip der Zwangsgemeinwirtschafi« (Pesch 1902, 321; Herv.
1.0.) iliberantworten wolle. Deshalb sei ein drittes sozialphilosophisches >Systemc¢
notwendig, dessen erste Ansdtze Pesch bereits 1893 — damals noch unter der Pro-
grammformel der >Christlichen Gesellschaftsordnung<'® — entwickelt hatte und das
er nun auf den neuen Namen >Solidarismus< taufte. Denn dieser Programmformel
traute er weit eher zu, als eigenstindige und zukunftsfdhige Alternative zu den
Programmen des Individualismus und des Sozialismus fungieren und dabei auch ei-
ner weltanschaulich-konfessionellen Engfithrung entgehen zu konnen.

hochverehrten Lehrer, Herrn Geheimrat Wagner, auch vor der Offentlichkeit zu danken
fiir das aufrichtige Wohlwollen, mit welchem er jederzeit den katholischen Geistlichen
begegnete, welche das Gliick hatten, zu seinen Schiilern zu gehoren.« (Heinrich Pesch,
Lehrbuch der Nationaldkonomie, Band 1: Grundlegung, Freiburg i.Br. 1905 [im Folgen-
den: Pesch 1905], VII)

15 Hans Fenske, Politisches Denken im 20. Jahrhundert, in: Hans-J. Lieber (Hg.), Politische
Theorien von der Antike bis zur Gegenwart, Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung
1991, 675-880, 729.

16 Heinrich Pesch, Liberalismus, Socialismus und christliche Gesellschaftsordnung, Erster
Theil: Einige Grundwahrheiten der Christlichen Gesellschaftslehre, Erste Hélfte, Freiburg
i.Br.: Herder 1893.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Peschs Solidarismus-Aufsatz enthilt bereits alle grundlegenden sozialphiloso-
phischen Uberlegungen zu Theorieanspruch und Selbstverstindnis seiner solidaris-
tischen Gesellschaftskonzeption. Er beginnt ohne nihere Hinfiihrung direkt mit der
Gegeniiberstellung dreier verschiedener »Systeme«: des Individualismus, des Sozia-
lismus und des Solidarismus:

»Zu jedem Systeme gehort ein das Ganze beherrschender und verbindender Grundgedanke.
Die leitende Idee des Individualismus war die der absoluten Freiheit und Selbstiandigkeit le-
diglich den eigenen Vorteil suchender Einzelwirtschaften. Der individualistischen Dezentrali-
sation stellte der Sozialismus die Forderung einer vollig einheitlichen, zentralisierten, univer-
salen Wirtschaftsgenossenschaft gegeniiber, mit Verwischung aller sozialen Differenzierung
zwischen Berufsgruppen, Klassen, Stinden. [...] In der Mitte zwischen beiden Extremen ei-
ner absoluten Zentralisation und einer absoluten Dezentralisation steht ein drittes System. Es
beldBlt der Einzelwirtschaft ihre relative Selbstindigkeit, fordert lediglich deren organische
Eingliederung in das gesellschaftliche Ganze. Da aber die Gesellschaft als Verbindung freier,
sittlicher Wesen eine moralische Einheit darstellt, so muf auch der in letzter Linie jedes so-
ziale System beherrschende Grundgedanke mit der moralischen Ordnung im Einklang stehen,
ja in sich selbst ein sittliches Postulat sein. Diese moralische Forderung nun, welche als ober-
stes und allgemeinstes soziales Gesetz fiir das Individuum, die Gesellschaft, den Staat sich
darstellt, mochten wir kurz mit dem Namen Solidaritit bezeichnen und das hierauf aufgebau-

te System selbst Solidarismus nennen.« (ebd., 38; Herv. 1.0.)

Zwischen thomistischer Sozialmetaphysik und solidaristischer Soziologie

Auch wenn Pesch die Solidaritit hier als ymoralische Forderung« einfiihrt, so steht
sein Solidaritétsverstdndnis gleichwohl in einer iliberraschenden — weil fiir die
Wahrnehmungsmuster und Interpretationsroutinen des damaligen sozialkatholi-
schen Schrifttums hochst ungewdhnlichen — Ndhe zur sozialwissenschaftlich-des-
kriptiven Solidaritdtskonzeption, wie sie in der von Comte und Durkheim gepréagten
laizistischen Soziologie Frankreichs entwickelt worden ist. Denn auch Pesch ver-
wendet den Begriff der Solidaritét zundchst als terminus technicus fiir die wechsel-
seitige Abhéngigkeit der Menschen voneinander, wie sie fiir die modernen Indus-
triegesellschaften kennzeichnend sei — auch wenn er diese Abhédngigkeit sofort in
den Interpretationsrahmen der neuscholastischen Sozialphilosophie einordnet. Die-
se war fiir die sozialkatholischen Autoren der damaligen Zeit, und insbesondere fiir
die Mitglieder des Jesuitenordens, schlicht eine lehramtlich vorgegebene Verbind-
lichkeit, nachdem Papst Leo XIII. im Jahr 1879 mit seiner Enzyklika Aeterni patris
»ilber die Erneuerung der Wissenschaft auf der Grundlage der philosophischen
Prinzipien des heiligen Thomas von Aquin¢ alle katholischen Philosophen autorita-
tiv auf diese Theorietradition verpflichtet hatte. Vor diesem Hintergrund ging es

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 275

Pesch darum, die Einsichten und Uberzeugungen moderner soziologischer Gesell-
schaftsbeschreibung mit der klassischen thomistischen Sozialmetaphysik zu kombi-
nieren. Sein Ausgangspunkt ist dementsprechend die

»in der allgemeinen menschlichen Natur begriindete, durch die geschichtliche Entwicklung
tausendfach verkniipfte und Tag fiir Tag sich neu schaffende thatsdchliche Abhangigkeit der
Menschen voneinander, das Ineinandergreifen der Arbeit, ihre Teilung und Vereinigung,
Tausch und Kauf, die Verteilung des Produktes unter die an der Produktion Beteiligten, die
wechselseitige Bedingtheit aller Lebensverhiltnisse, kurz das ganze Getriebe und Gewebe des
wirtschaftlichen Lebens mit seinen unzéhligen Relationen, seinem Anziehen und Abstofen,
seiner Gemeinschaft und Feindschaft« (Pesch 1902, 48; Herv. i.0.).

Diese Gemengelage biete, so Pesch, »nicht nur das Bild einer blof thatsdchlichen
Abhingigkeit«; vielmehr erkenne »die vernunftgemifle feleologische Auffassung
und Beurteilung« darin zugleich auch »das Mittel fiir ein Ziel, das durch und in je-
ner Abhingigkeit und Verkniipfung erreicht werden kann und pflichtmdfig erreicht
werden soll« (ebd.; Herv. i.0.); ndmlich »das materielle Wohl der Gesamtheit des
Volkes und der diese Gesamtheit bildenden Berufsgruppen, Klassen, Stande« (ebd.,
49).

Peschs Solidarititsverstdndnis kniipft mithin nicht, wie im neuscholastischen
Denken iiblich, unmittelbar an vorgegebene Normen eines »natiirlichen Sittenge-
setzes<, an eine aristotelische Naturteleologie und eine essentialistische Anthropo-
logie von der »Wesensnatur des Menschen« an, sondern — ganz im Sinne des franzo-
sischen solidarisme — zunéchst einmal am industriegesellschaftlichen »Getriebe und
Gewebe des wirtschaftlichen Lebens¢, am Faktum einer zunehmenden »>thatsdchli-
chen Abhingigkeit« der Menschen voneinander; und dies markiert die zentrale theo-
retische Innovation dieses Textes. Die de facto-Solidaritat wechselseitiger Arbeits-
teilung bildet also den Ausgangspunkt des Solidarismus Heinrich Peschs, der von
dieser Basis aus — vermittelt durch das thomistische Naturrechtsdenken — die nor-
mative Geltungskraft des Solidaritétsprinzips, d.h. »die Bedeutung der Solidaritét
als allgemeiner sozialer Rechtspflicht fiir Regierung und Volk« (ebd., 309; Herv.
1.0.), offenlegen und begriinden will. Vor diesem Hintergrund zielt die solidaris-
tische Idee fiir Pesch zentral auf die — freilich gegen die Gefahr einer Missachtung
der individuellen Freiheitsrechte der Einzelnen nicht hinreichend geschiitzte — Ein-
sicht in die

»Mitverpflichtung und — in gewissem Umfange — auch die Mitverantwortlichkeit aller Indivi-
duen, Gruppen, Stande im Hinblick auf das Gemeinwohl der ganzen staatlichen Gesellschaft.
Anders ausgedriickt: Der individuelle Wille, das individuelle oder auch Gruppeninteresse

muf sich den Forderungen des sozialen Rechtes, dem hoheren Rechte und Wohle der gesell-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

schaftlichen Gesamtheit positiv und negativ anpassen, eventuell sich beugen und opfern nach
Mafgabe der fiir die Rechtskollision geltenden Grundsitze.« (ebd., 316; Herv. i.0.)

Um die Kluft zwischen Sein und Sollen, Faktizitit und Geltung, bloB jthatsdchli-
cher Abhingigkeit« und den >Forderungen des sozialen Rechtes< zu iiberwinden,
kommt fiir den neuscholastisch gepréigten Jesuiten Pesch — anders als fiir die repu-
blikanischen Solidaristen in Frankreich — einzig eine feste sozialmetaphysische
Grundlage dieser Verpflichtung in Frage, die sich letztlich nur in der gottlichen
Schopfungsordnung finden lasse. Denn wenn »die obersten Gesetze des gesell-
schaftlichen Lebens nicht in Gott, dem allein Unwandelbaren, ihre letzte Stiitze, ihr
tiefstes Fundament« hitten, dann hétten sie »fiir keinen Zeitpunkt irgend welche
Festigkeit« (ebd., 319; Herv. 1.0.). Insofern sieht Pesch die de facto-Solidaritit und
die ihr korrespondierende soziale Rechtspflicht, die den Staat nicht nur als Rechts-,
sondern auch als Wohlfahrtsstaat in Anspruch nimmt,"” in der gottgegebenen >Sozi-
alnatur des Menschen« angelegt. Und in diesem Rahmen offenbare sich

»die thatsdchliche und mit fortschreitender Arbeitsteilung intensiver sich gestaltende, wech-
selseitige Abhangigkeit als ein von Gott gewolltes, teleologisches, durch den Zweck des
Wohles aller Beteiligten beherrschtes Verhiltnis, als ein Zustand, innerhalb dessen die Indi-
viduen nicht als isolierte, rein auf ihr Ich gestellte Wesen sich einander pflichtlos gegeniiber
treten diirfen, sondern durch Pflichten gegenseitiger Riicksichtnahme und Hilfe miteinander
verbunden sind« (ebd., 320).

Peschs katholischer Solidarismus nimmt also moderne sozialwissenschaftliche Ein-
sichten in die zunehmende Relevanz arbeitsteilig induzierter gesellschaftlicher Ab-
héngigkeitsverhéltnisse ebenso auf wie die historische Einsicht seiner Zeit, dass die
liberalen Konzepte individueller und assoziativer Selbsthilfe nicht mehr ausreichen,
um die Problemlagen moderner Industriegesellschaften erfolgreich zu bearbeiten.
Wihrend sich aber seit den 1890er Jahren zumindest im westdeutschen Sozialka-
tholizismus die Einsicht in die Notwendigkeit dieses Perspektivenwechsels von
Selbsthilfe und Almosen zu staatlicher Sozialpolitik allméhlich durchsetzte, ist das
Motiv der de facto-solidarischen Verhiltnisse im Schrifttum des sozialen Katholi-

17 In diesem Sinne gelte es zu erkennen, »wie viele und wie groBartige Aufgaben der Staat
in der modernen Entwicklung zu l6sen hat, wenn er auch nur seinem ersten und héchsten
Zwecke, dem Rechtszwecke, voll und ganz geniigen will« (Pesch 1902, 53; Herv. 1.0).
Die soziale Rechtspflicht verlange ndmlich, »allen Volksgenossen nach Moglichkeit die
gesicherten Bedingungen zu verschaffen fiir eine normale und giinstige Entwicklung ihrer
geistigen und korperlichen Existenz, wobei als wahrer Mal3stab fortschreitender Kultur
vor allem die materielle, geistige und soziale Hebung gerade der unteren und mittleren
Klassen gilt« (ebd., 60; Herv. i.0.).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 277

zismus bis dahin in keiner Weise rezipiert worden. Hier hat Heinrich Pesch Pionier-
arbeit geleistet, auch wenn er diese Einsichten wieder mit den Wahrnehmungsmus-
tern der aristotelisch-scholastischen Naturrechtsteleologie zu interpretieren ver-
sucht. Aber auch wenn Pesch die gerade erst eroffneten Chancen fiir einen Dialog
mit den nachmetaphysischen Plausibilititen der politischen Moderne damit gleich
wieder gefahrdete,'® so hat er doch Perspektiven eroffnet, die im Kontext der Wei-
marer Republik einen produktiven Briickenschlag zwischen der katholisch-tho-
mistischen Lehrtradition und der modernen sozialwissenschaftlichen Analyse der
industriekapitalistischen Gegenwartsgesellschaft ermoglichen konnten.

Ambivalente Distanzierungen: »Abgeschwdchter Liberalismus,
proklamierter »Klassenkampfc und »gottliches Sittengesetz¢

In den Folgejahren verfasste Pesch dann sein fiinfbéndiges Lehrbuch der National-
6konomie, mit dem er endgiiltig zum Begriinder des katholischen Solidarismus
wurde. Zwar vermochte er die Diskurse der Nationaldkonomie und der Staatswis-
senschaften seiner Zeit damit kaum zu beeinflussen; und auch der erhoffte Sieges-
zug der neuen Programmformel >Solidarismus< blieb aus. Dennoch konnte Pesch
nicht nur jiingeren Jesuiten wie Gustav Gundlach und Oswald von Nell-Breuning,
sondern auch einer ganzen Generation katholischer Sozialwissenschaftler der Wei-
marer Republik zentrale Impulse zu einer grundlegenden Erneuerung des sozialka-
tholischen Denkens vermitteln, mit deren Hilfe es dem westdeutschen Katholizis-
mus — anders als dem nach wie vor von stidndisch-feudalen Ordnungsvorstellungen
geprigten Sozialkatholizismus Osterreichs — seit den spiten 1920er Jahren gelang,
einen kritisch-konstruktiven Anschluss an die Realitdten der industriekapitalisti-
schen Verhéltnisse zu finden und die Traditionen einer intransigenten Pauschalver-

werfung der européischen Moderne produktiv zu iiberwinden. "°

18 So notiert Fiegle 2003, 266 zu Recht: »Fiir die Glaubigen mag die von Pesch vorgebrach-
te neothomistische Begriindung des Solidarismus ausreichen. In der Gesellschaft, in der
Pesch lebt, kann der Versuch, an Reform [gemeint ist: Reformation; HIGK] und Aufkla-
rung vorbei an der scholastischen Philosophie des christlichen Mittelalters anzuschlieen,
allerdings kaum iiberzeugend wirken.«

19 Neben Gundlach und Nell-Breuning sind zu den katholischen Solidaristen der spéten
Weimarer Zeit Theodor Brauer, Gtz Briefs, Paul Jostock, Heinrich Lechtape, Franz H.
Miiller und Heinrich Rommen zu rechnen, die sich zwischen 1930 und 1932 zum soge-
nannten >Konigswinterer Kreis< zusammenfanden, um im Auftrag des Monchengladba-
cher Volksvereins fiir das katholische Deutschland aus westdeutscher sozialkatholischer
Sicht wirtschafts- und sozialpolitische Grundfragen im Blick auf die spezifischen Heraus-

forderungen der spdten Weimarer Republik zu besprechen. In diesem Rahmen wurden

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Peschs Solidarismus speist sich also nicht nur aus der thomistischen Sozialphi-
losophie und der »staatssozialistischen< Nationalokonomie Adolph Wagners, son-
dern auch aus Theorieimpulsen des franzésischen solidarisme. Diese Anleihen gibt
Pesch allerdings nur vorsichtig zu erkennen; er verhehlt sie jedoch nicht. Auf die
entsprechende Literatur nimmt er bereits in seinem Artikel von 1902 in breiter
Form Bezug (vgl. Pesch 1902, 307-310); und auch in seinem Lehrbuch werden die
zentralen Texte des franzosischen Solidaritdtsdiskurses nicht nur genannt, sondern
in vielen Féllen auch ausfiihrlich vorgestellt und einer kritischen Wiirdigung unter-
zogen (vgl. Pesch 1905, 394-398).%° Allerdings werden die Beziige zum solidarisme
in den Schriften Peschs mit der Zeit immer spérlicher; und seinen spéteren Schriften
ist diese Inspirationsquelle kaum noch anzumerken.

In seinem Solidarismus-Artikel von 1902 verweist er jedoch noch deutlich auf
die »aus franzdsischen Schriftstellern gebildete Schule, die heute den Namen »>Soli-
darismus« fiir ihre Lehre in Anspruch nimmt«, wobei sich unter ihren Anhéngern
»mehr Philosophen und Soziologen als eigentliche Nationalokonomen« (Pesch
1902, 307) befinden.”' Thre Anliegen beschreibt er dabei durchaus treffend:

»Was sie wollen, ist nur das eine: nach und nach aus der sich unabwendbar, wie ein Fatum
durchsetzenden und weiter verzweigenden faktischen Solidaritit eine kontraktliche zu ma-
chen, eine freiwillig anerkannte und angenommene Solidaritét. Denn die freiwillige subjekti-
ve Annahme ist ihnen zufolge das einzige Mittel, durch welches die rein thatsidchliche Solida-
ritit einen sittlichen Charakter und Wert erhalten konne. Daher auch das Bestreben, den Indi-
viduen ein immer lebhafteres BewulBtsein jener Thatsache der wechselseitigen Abhéngigkeit

zu vermitteln.« (ebd.; Herv. i.0.)

nicht nur grundsitzliche Kldrungen zum Kapitalismusbegriff und zur Legitimitét der Re-
de von der Klassengesellschaft herbeigefiihrt, sondern auch wertvolle Vorarbeiten fiir die
1931 erschienene und wesentlich auf Vorarbeiten von Oswald von Nell-Breuning zu-
riickgehende Sozialenzyklika Quadragesimo anno geleistet. Archivmaterial zu den Bera-
tungen in Konigswinter scheint nicht mehr vorhanden zu sein (vgl. dazu von Nell-
Breuning, Der Konigswinterer Kreis und sein Anteil an »Quadragesimo anno, in: Ders.,
Wie sozial ist die Kirche? Leistung und Versagen der katholischen Soziallehre, Diissel-
dorf: Patmos 1972, 99-115).

20 Umgekehrte Rezeptionsbemiihungen westlich des Rheins scheint es dagegen nicht gege-
ben zu haben. Der Autor Pesch taucht in den Texten der franzdsischen Solidaristen des
frithen 20. Jahrhunderts, etwa bei Bouglé, nicht auf. Auch Giilich notiert, Pesch sei hier
»vollig ignoriert« worden (Giilich 1991, 7).

21 Namentlich nennt er u.a. Bourgeois, Durkheim, Gide und Fouillée, wobei er auf die ers-

ten drei ndher zu sprechen kommt.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 279

Pesch unterstiitzt dabei mit Nachdruck das Eintreten der franzosischen Solidaristen
fiir den Staatsinterventionismus im Blick auf die »Reglementierung der Arbeit, oder
im Hinblick auf ungesunde Wohnungsverhéltnisse, Verfalschungen von Lebensmit-
teln und dgl.«. Auch begriiBlt er mit ihnen, »wenn das Gesetz durch gewisse Formen
einer obligatorischen Association den verschiedenen Klassen der Gesellschaft den
Geist der Solidaritit einzuprdgen sucht«. Dies alles reiche jedoch nicht aus, denn in
dieser »Pflege der Solidaritdt durch die staatliche Gesetzgebung« werde in Frank-
reich, wie er zumindest im Blick auf Charles Gide nicht unzutreffend anmerkt, »fast
nur ein in der Gegenwart unentbehrliches Mittel gesehen, um den Boden zu ebnen,
auf dem sich dann spéter die freie Kooperation mehr und mehr entfalten konne«
(ebd., 308; Herv. i.0.). Fiir diese vorrangige Option fiir einen nichtetatistischen
Kooperatismus gelte aber: Sie »kann uns nicht geniigen!« (ebd.) Die Solidaritét sei
vielmehr »als ein objektives soziales, dauerhaftes Rechtsgesetz zu kennzeichnen,
das, von dem Urheber der Natur fiir die menschliche Gesellschaft {iberhaupt aufge-
stellt, im Staate seine Verwirklichung finden soll«, sodass »fiir die gesamte Staats-
thitigkeit die offentliche Wohlfahrt und das allgemeine Wohl des Volkes den
hochsten Zweck, die oberste Norm darstellt« (ebd., 309; Herv. i.0.).

Dass sich der neuscholastische Sozialphilosoph Pesch vom republikanisch-
laizistischen solidarisme zugleich auch theoretisch abzugrenzen versucht, kann
nicht verwundern. Allerdings ist auffillig, dass er sich offensichtlich nicht recht
entscheiden kann, worin er den zentralen Fehler dieser Sozialdoktrin sehen will. Er
schwankt hier zwischen dem frithen Verdacht, der franzdsische Solidarismus sei im
Grunde nur ein >abgeschwéchter Liberalismus< — und dem spéteren Vorwurf, er lie-
fe in letzter Konsequenz auf eine sozialistische Enteignung der Besitzenden hinaus.

So konstatiert Pesch in seinem Aufsatz aus dem Jahr 1902 im Blick auf die Idee
des Quasi-Vertrags, es sei »eben der groBe, aber selbstverstindliche Mangel des
»Solidarismus« eines Bourgeois, daf} er vollig au3er stande bleibt, von der thatsdch-
lichen Solidaritit die Briicke zu schlagen zur sittlichen Solidaritit!« (ebd., 308;
Herv. 1.0.) Die Geltung der Solidaritit konne ndmlich nicht von vertraglichen Zu-
stimmungen abhéngen. Sie habe vielmehr »als soziales Gesetz jederzeit unabhingig
von der Willkiir der Individuen und eventuell auch gegen deren Willen zur Durch-
fiihrung zu gelangen« (ebd., 309), sodass der solidarisme »im Grunde genommen
nur ein abgeschwdchter Liberalismus« sei und letztlich »im Dienste der Individual-
interessen« stehe (ebd., 310; Herv. 1.0.).”> Dem »wahren Solidarismus« gehe es da-

22 Noch schirfer urteilt Pesch in diesem Zusammenhang {iber Durkheims Division du tra-
vail social, der er zwei ebenso knappe wie konzise Absétze widmet. Die Arbeitsteilung
erscheine hier »geradezu als das Fundament der >Moral¢; denn es ist jene Differenzierung
unter den Individuen, welche die Einzelnen unfahig macht, sich selbst zu geniigen, und
sie daher verpflichtet, sich gegenseitig Dienste zu leisten. Mit andern Worten: Die Ar-
beitsteilung schafft die Solidaritét als Pflicht.« (Pesch 1902, 309) Eine solche Moralkon-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

gegen, so Pesch, um »die Anerkennung der Solidaritét als einer von Gott gewollten,
vom Christentum laut verkiindeten sittlichen Pflicht, zu deren Erfiilllung und Durch-
fiihrung nicht bloB die Individuen, sondern auch die Lenker der Staaten als solche
von Gott berufen sind«. Solange deshalb der franzosische Solidarismus in seiner
»Losreifsung von Gott und Christentum« verharre, bleiben dessen Grundlagen fiir
Pesch mithin unzureichend, denn: »Die »>Sitten< d&ndern sich, aber das géttliche Sit-
tengesetz bleibt ewig dasselbe.« (ebd., 308; Herv. i.0.)

Meinte Pesch im Jahr 1902 also noch, die franzosischen Solidaristen dem Libe-
ralismus zurechnen zu sollen, so énderte sich der Tenor seiner Rezeption des soli-
darisme einige Jahre spiter, im ersten Band seines Lehrbuchs, der Grundlegung,
deutlich, denn nun gilt ihm der kontraktualistische Solidarismus Léon Bourgeois’
als eine Doktrin, die nur dazu fithren konne,

»den sozialen Frieden zu storen, den Klassenkampf zu proklamieren, dem Kollektivismus die
Wege zu ebnen, mag dies beabsichtigt sein oder nicht. [...] Die grofle Masse des Volkes er-
scheint hier als quasikontraktlicher Glaubiger der Besitzenden, und des Staates Aufgabe wird
und muB es sein, dem kontraktlichen Rechte der Glaubiger Geltung zu verschaffen, die Zah-
lung der Schuld zu erzwingen, das Eigentum der Besitzenden zu liquidieren. Warum hat man
da nicht gleich die Gesellschaft als solche zur alleinigen Eigentiimerin aller Giiter erklért und
ihr deren Verteilung zugewiesen, die Gesellschaft der Gegenwart zum Testamentsvollstrecker
der Gesellschaft unserer Vorfahren gemacht? Das wire wenigstens klarer gedacht und wiirde
doch nur zu dem gleichen Ziele gefiihrt haben, wohin die juristisch abenteuerlichen Konstruk-

tionen dieses Solidarismus mit zwingender Logik fiihren miissen. « (Pesch 1905, 396f.)

In der zweiten Auflage der Grundlegung aus dem Jahr 1914 hat sich das Bild dann
abermals verschoben. Der solidarisme wird nur noch ganz am Rande erwihnt.”

zeption sei aber unzureichend, denn »dieser Solidarismus, der sich lediglich auf das ge-
schichtlich Gewordene stiitzen will, der den rein faktischen Verhéltnissen, welche gerade
der Ordnung durch ein hoheres Prinzip und Gesetz bediirfen, eben jenes Prinzip wieder
entlehnt, kommt nicht zum Ziele, schafft weder fiir die Theorie Klarheit noch Heil fiir die
Praxis« (ebd., 310). Einige Jahre spéter urteilt Pesch dann — nun in der Sache grob unzu-
treffend: »Im tibrigen erblickt Durkheim fiir die Zukunft den einzigen Regulator der ge-
sellschaftlichen Beziehung im Vertrage, dessen Innehaltung der Staat zu bewachen hat.
Dabei erkennt er die Notwendigkeit gemeinsamer sittlicher Ideen nicht an. Das ist freilich
eine Solidaritit, bei der auch ein entfesselter Kapitalismus seine Rechnung finden diirf-
te.« (Pesch 1905, 394f.)

23 In der ersten Auflage von 1905, in der sich ein eigenes Kapitel zum »kontraktlichen »So-
lidarismec« der >Ecole nouvelle« findet (Pesch 1905, 394-398), beschiftigt sich Pesch u.a.
mit Comte, Durkheim, Fouillée, Gide und Bourgeois. Befremdlich ist allerdings, dass

Fouillée hier in einem Atemzug mit Autoren wie Herbert Spencer, Paul von Lilienfeld

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 281

Stattdessen kommt Pesch nun auch auf Donoso Cortés und seinen Versuch iiber den
Katholizismus, den Liberalismus und Sozialismus zu sprechen; eine Schrift, die er
wohl erst nach Verdffentlichung der Erstauflage seiner Grundlegung entdeckt hat
und deren Bedeutung fiir Peschs Solidarismus nicht iiberschitzt werden sollte.”*
Man wird aber konstatieren miissen, dass Heinrich Pesch im Laufe der Ausarbei-
tung seines »Systems des Solidarismus< naheliegende Briickenschldge zum Selbst-
verstdndnis der politischen Moderne zunehmend ausgeblendet hat. Seine frontale
Verurteilung des Vertragsgedankens lésst vielmehr deutlich werden, dass er — wie
der Katholizismus seiner Zeit insgesamt — nicht in der Lage war, die normativen Er-
rungenschaften der politischen Moderne, das Prinzip der unbedingten moralischen
Autonomie des Individuums und die egalitiren Freiheits- und Gleichheitsrechte al-
ler, als Ausgangspunkt legitimer Politik und Staatlichkeit anzuerkennen, obwohl er
der Idee individueller Freiheit durchaus deutliche Sympathien entgegenbringt.”> An
Anndherungen an den modernen Linksrepublikanismus hatte Pesch keinerlei Inter-

und René Worms genannt und »zu den Vertretern der biologischen Soziologie« (ebd., 82)
gerechnet wird. Auch in der griindlich umgearbeiteten zweiten Auflage finden diese Au-
toren noch Erwdhnung, ein eigenes Kapitel zum >kontraktlichen Solidarismus< findet sich
aber nicht mehr.

24 Vgl. Heinrich Pesch, Lehrbuch der Nationalokonomie, Bd. 1: Grundlegung, 2., neu be-
arb. Aufl., Freiburg i.Br. 1914 [im Folgenden: Pesch 1914], 396. Es ist allerdings irrefiih-
rend, wenn Fiegle 2003, 264 — wohl in Anlehnung an Schmelter 1991, 46 u. 92 — die
These formuliert, Pesch fasse den Solidaritatsbegriff »durch die Vermittlung von Juan
Donoso Cortés [...] ganz im Sinne des franzosischen Ultrakatholizismus: als eine Heils-
solidaritdt, die sich aus der Erbschuld des Menschen und dessen Erlosung durch Jesus
Christus ergibt«. Entsprechende Belege dafiir bringt Fiegle nicht bei. Dasselbe ist auch
gegeniiber Felix Dirsch, Solidarismus und Sozialethik. Ansétze zur Neuinterpretation ei-
ner modernen Stromung der katholischen Sozialphilosophie, Berlin 2006 [im Folgenden:
Dirsch 2006], 337 zu betonen, der Donoso Cortés sogar als Peschs >theologischen Ge-
wahrsmann« ausgibt. Dirsch hat sich ausweislich seines Literaturverzeichnisses allerdings
ohnehin nur auf die zweite Auflage der Grundlegung bezogen.

25 So erklért er gegeniiber biologistischen und organizistischen Gesellschaftsauffassungen
feierlich: »Individuum ineffabile. Es mag uns ein Rétsel bleiben. Aber so in die Ecke stel-
len, wie die Theorien der gesetzlichen Entwicklung es versuchen, 146t sich denn doch die
Individualitit, die Sonderart, die ureigene Kraft der Personlichkeit noch lange nicht! [...]
In dem Augenblick, wo das Individuum der naturhaften Notwendigkeit eines ehernen
»Mull< geschichtlicher Evolution vollig iiberantwortet [wére; HIGK], nicht mehr durch
sich selbst und aus sich selbst Quell neuen, frischen, hoheren Lebens fiir die Gesamtheit
sein konnte, hitte alle soziale Entwicklung, aller Fortschritt auch fiir die Gesellschaft sein
Ende erreicht.« (Pesch 1905, 111)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

esse; und die Chance, in ihm einen sozialpolitischen Verbiindeten zu erkennen,
konnte und wollte er offensichtlich nicht ergreifen.

Katholischer Solidarismus in der frithen Weimarer Republik

Im universitdren Milieu und in den wirtschafts- und sozialwissenschaftlichen Theo-
riedebatten der Weimarer Republik ist der katholische Solidarismus des jesuitischen
AuBenseiters und Autodidakten Pesch kaum zur Kenntnis genommen worden, was
nicht nur die Rezeption der katholischen Soziallehre, sondern auch die des franzdsi-
schen solidarisme erheblich erschwert haben diirfte. Und es war schlielich kein
Geringerer als der >erzliberale< Publizist und Okonom Ludwig von Mises, der schon
1922 »die franzdsischen Solidaristen und den vom franzdsischen Geiste stark be-
einflulten Jesuiten Pesch« (von Mises 1922, 252) in einem Atemzug nannte und
beide unter die Rubrik >pseudosozialistische Gebilde« einordnete.

In der Zeit der friihen Weimarer Republik entstanden im Kontext des katholi-
schen Solidarismus jedoch mehrere wirtschafts- und sozialpolitische Broschiiren,
die zumeist aus dem Umfeld des Monchengladbacher Volksvereins fiir das katholi-
sche Deutschland stammten. Die sogenannte >Mdnchen-Gladbacher Richtung« des
Sozialkatholizismus, die auch die Sozialpolitik der Zentrumspartei entscheidend
prégte, vertrat eine auf dem Boden der industriekapitalistischen Realitéten stehende
Kapitalismuskritik und fiihlte sich einem Wirtschafts- und Sozialmodell >jenseits
von Markt und Staat< verpflichtet, wobei hier nicht durchgehend vom »>christlichen
Solidarismus¢, sondern gerne auch vom schristlichen Sozialismus< geredet wurde.
Pesch selbst hat sich im Rahmen der Zentrumspartei und des Volksvereins fiir sei-
nen Solidarismus stark gemacht und zwischen 1918 und 1924 einige in einer Aufla-
ge von mehreren tausend Exemplaren erschienene Flugschriften verfasst, mit denen
er sich vehement in die Auseinandersetzungen um die zukiinftige Wirtschafts- und
Sozialordnung stiirzte und fiir berufsstindisch-korporatistische Arrangements mit
starken gemeinwirtschaftlichen Elementen als Alternative zum individualistischen
Kapitalismus und zum kollektivistischen Sozialismus pladierte.”®

26 Im Dezember 1918 hatte Pesch unter der Fahne des »christlichen Sozialismus< mit einer
flammenden Flugschrift Einfluss auf den Wahlkampf zu den Wahlen zur Nationalver-
sammlung am 19.01.1919 zu nehmen versucht: Heinrich Pesch, Nicht kommunistischer,
sondern christlicher Sozialismus! (Flugschriften der Deutschen Zentrumspartei), Berlin:
Germania 1918. Im Friihjahr 1919 folgte eine weitere Flugschrift unter dem Titel Neubau
der Gesellschafft, in der es u.a. heifit: »Kapitalismus und Christentum stehen einander ge-
geniiber wie Feuer und Wasser! Das miissen wir heute fortgesetzt und mit lautester
Stimme verkiinden, so laut und so oft, dal es bis unter die Déacher der Mietskasernen

dringt und dem BewuBtsein der Massen geradezu eingehdmmert wird.« Es miisse um den

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 283

Noch deutlich ambitionierter fillt die aus dem Jahr 1921 stammende Flugschrift
Christlicher Solidarismus — als Weltprinzip®' des im selben Jahr ermordeten Zen-
trumspolitikers Matthias Erzberger (1875-1921) aus, des ersten Finanzministers der
neuen Republik. Erzberger, fiir den sich die rivalisierenden Systeme von Kapitalis-
mus und Sozialismus gleichermallen iiberlebt hatten, legt seinen Zeitgenossen hier
einen christlichen Solidarismus als neue Welt- und Wirtschaftsordnung ans Herz.
Heute seien, so schreibt er, im Volkerleben Europas »Gerechtigkeit, Gleichberech-
tigung der Nationen, Recht statt Macht die Leitsterne des Solidarismus« (Erzberger
1921, 19), sodass sich das Staatsleben an folgenden drei Grundsétzen zu orientieren
habe: »1. keine Klassenherrschaft, 2. Anteilnahme des ganzen Volkes an der Regie-
rung und Verwaltung durch besondere Pflege der Selbstverwaltung, 3. Gerechtig-
keit in der Verteilung der Staatslasten« (ebd., 22). Erzberger, der sich auf Heinrich
Pesch, vor allem aber auf die Sozialenzyklika Rerum novarum (1891) von Leo
XIII., beruft, erklért in diesem Zusammenhang:

»Gerechtigkeit in der Verteilung der Steuerlasten ist ein wesentliches Merkmal des christli-
chen Solidarismus. Ich nehme fiir mich in Anspruch, dal ich den Gedanken des christlichen
Solidarismus in der neuen deutschen Steuergesetzgebung verwirklicht habe, mehr verwirk-

licht habe, als das bisher in irgendeinem Lande der Welt geschehen ist. [...] 75 Prozent der

Aufbau einer »echt sozialen solidaristischen Arbeitsverfassung« gehen, die sich am Ziel
der »Bedarfsversorgung des Volkes« auf der »Hohe der erreichten Kulturstufe« orientiere
und ihre »Regelung« durch »das Gewissen der einzelnen, durch die berufsgenossen-
schaftlichen Organisationen [...] und in hochster Instanz durch den Staat« erfahre (Hein-
rich Pesch, Neubau der Gesellschaft (Flugschriften der »Stimmen der Zeitc 1), Freiburg
i.Br.: Herder, 9f.; 1.0. mit Herv.). Im selben Jahr erschien auch die Flugschrift Sozialisie-
rung, die eine Verstaatlichung bzw. Vergesellschaftung ganzer Wirtschaftsgebiete nur in
Ausnahmefillen zulassen will, in ihr jedenfalls kein »Universalheilmittel« sieht und statt-
dessen eher fiir »eine auch sehr betrachtliche Vermogensabgabe« pladiert (Heinrich
Pesch, Sozialisierung (Flugschriften der »Stimmen der Zeit, 5), Freiburg i.Br. 1919, 18 u.
30f.). Im Jahr 1920 erschien dann der Text Christlicher Solidarismus und soziales Ar-
beitssystem (Flugschriften des Generalsekretariats der Studentischen Ortsgruppen der
Deutschen Zentrumspartei, 1), Berlin: Germania o0.J., der schon deutlich behutsamer for-
mulierte und dem man die Erleichterung anmerkt, dass die grofiten Stiirme der Revoluti-
on iiberstanden waren. 1924 folgte schlielich noch eine tiberarbeitete Fassung des Kapi-
tels iiber den Sozialismus aus dem ersten Band des Lehrbuchs, in dessen Vorwort es
heifit: »Vergesellschaftung des Menschen ohne Vergesellschaftung der Produktionsmit-
tel, das ist die Losung der Zukunft!« (Heinrich Pesch, Des wissenschaftlichen Sozialis-
mus Irrgang und Ende, Freiburg i.Br.: Herder 1924, Vorwort)

27 Matthias Erzberger, Christlicher Solidarismus — als Weltprinzip, Moénchen-Gladbach:
Staatsbiirgerliche Vereinigung 1921 [im Folgenden: Erzberger 1921].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Steuern ruhen auf dem Besitz und den hohen Einkommen. Nur 25 Prozent des Riesenbedarfs
sind auf die breiten Volksschichten direkt gelegt worden; das ist eine soziale Gestaltung der

Steuern, wie kein anderes Land sie aufweist.« (ebd., 24; Herv. i.0.)

Auch die als Parteiprogramm angelegten Richtlinien der Zentrumspartei vom Ja-
nuar 1922 rekurrieren, wenn auch nur behutsam und mit dezidiert >verséhnleri-
scher< Intention, auf den Begriff der Solidaritit, wenn es dort heifit: »Das organi-
sche Wachstum der deutschen Volksgemeinschaft beruht auf der Solidaritit aller
Schichten und Stdmme«, weshalb Klassenkampf und Klassenherrschaft grundsétz-
lich abzulehnen seien zugunsten der »natiirlich gegebene[n] Gemeinsamkeit im
Geiste christlich-sozialer Lebensauffassung«, die man zu »einem starken Gemein-
schaftsbewuBtsein entwickeln« miisse.”® Hier zeigt sich deutlich der das katholische
Sozialdenken insgesamt kennzeichnende sozialkonservative Trend, die Rede von
der Solidaritdt mehr oder weniger explizit immer auch gegen das politische Projekt
der Moderne in Stellung zu bringen, auch wenn an der prinzipiellen Akzeptanz der
Weimarer Republik durch den von »Moénchen-Gladbach« gepréigten Sozialkatholi-
zismus nicht gezweifelt werden kann.

Im katholischen Schrifttum der frithen Weimarer Republik konnte Peschs Soli-
darismus — nicht nur,”” aber vor allem in wirtschafts- und sozialpolitischer Hin-

28 Richtlinien der Deutschen Zentrumspartei vom 16. Januar 1922, zit. nach: Wilhelm
Mommsen (Hg.), Deutsche Parteiprogramme (Deutsches Handbuch der Politik, Bd. 1),
Miinchen: Olzog 1960, 486-489, 487.

29 Auch der Philosoph Max Scheler, der den Begriff der Solidaritét in seiner »materialen
Wertethik« gegen das kontraktualistische Denken und die moralische Autonomie der kan-
tischen Ethik in Stellung bringt, bedient sich dieser Begriftlichkeit, wobei sein >christli-
cher Personalismus«< oder »Solidarismus< allerdings nichts mit Pesch und dem franzosi-
schen solidarisme zu tun haben will. Scheler distanziert sich explizit von der >Mdnchen-
Gladbacher Richtung¢, die ihm erscheine »als eine Bewegung von Katholiken, die sich in
ihren gesellschaftlichen Anschauungen und Prinzipien hochstens graduell von den sozial-
demokratischen Revisionisten und Mehrheitssozialisten unterscheidet, nicht aber als eine
christlich-katholische sozialistische Richtung, d.h. als eine Richtung, die aus christlich-
katholischem Geiste heraus eine neue Ideologie und ein neues Programm gefunden hat«
(Max Scheler, Prophetischer oder marxistischer Sozialismus? (Hochland 17 (1920), 71-
84), in: Gesammelte Werke, Bd. 6, 3., durchges. Aufl., Bonn: Bouvier 1986, 259-272,
267). Stattdessen kniipft er an die klassische Korporationslehre der christlichen Dogmatik
an, der zufolge alle in Adam gefallen und in Christus erlst und gerettet wurden. »Der
Springpunkt dieser Korporationslehre ist der Gedanke der wechselseitigen realen Solida-
ritdt aller fiir alle, aller fur jedes Ganze in Schuld und Verdienst und allen ihren Folgen,
trotz, ja in der selbstdndigen individuellen Substanzialitdt jeder Seele.« (ebd., 264; Herv.

i.0.) Scheler notiert hier, er habe »in verschiedenen akademischen Vorlesungen und

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 285

sicht’’ — durchaus eine nennenswerte Resonanz entfalten. Allerdings sollte sich kein
Autor finden, der Peschs »System des Solidarismus«< dhnlich ambitioniert wie sein
Urheber weiterfiihrte und es sich zur Aufgabe gemacht hitte, die solidaristische In-
tuition eines >dritten Weges jenseits von Individualismus und Kollektivismus< zum
Ausgangspunkt einer spezifisch postliberal ansetzenden Theorie der industriekapi-
talistischen Gesellschaft zu nehmen.

Solidarismus und der »Probelauf des Korporatismus¢

Der gerade auch von Politikern der Zentrumspartei in vielfacher Form mitgetragene
»Probelauf des Korporatismus«< (Detlev J. K. Peukert) in den Anfangsjahren der
Weimarer Republik wurde denn auch nicht von einer solidaristischen Sozialdoktrin
begleitet. Dieser »Probelauf< begann mit der im November 1918 verabredeten und
bis 1924 bestehenden »>Zentralarbeitsgemeinschaft« (ZAG) zur institutionellen Ko-
operation von Unternehmern und Gewerkschaften, zu der nicht nur der Untergang
des Kaiserreichs und die drohende sozialistische Revolution, sondern auch der mitt-

Ubungen die drei sozialphilosophischen Grundprinzipien: Sozialismus — Individualismus
— Solidarismus eingehend entwickelt« (ebd., 265; Anm. 1); veroffentlicht hat er diese je-
doch nicht.

Im Vorwort zur zweiten Auflage seiner Schrift Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik vom September 1921 spricht Scheler von »einem besonderen Buche
iiber Solidarismus als Grundlage der Sozial- und Geschichtsphilosophie«, das er vorzule-
gen gedenke (zit. nach Gesammelte Werke, Bd. 2, 6., durchges. Aufl., Bern-Miinchen:
Francke 1980, 12-16, 14). Der von ihm vertretene »strenge Personalismus« schliefie je-
denfalls, wie er hier betont, den »falschen Individualismus« aus, denn »nicht eine >isolier-
te« Person, sondern nur die urspriinglich sich mit Gott verkniipft wissende, auf die Welt
in Liebe gerichtete und sich mit dem Ganzen der Geisteswelt und der Menschheit solida-
risch geeint fithlende Person ist fiir den Verfasser die sittlich wertvolle« (ebd., 15).

30 So erschien im Jahr 1926 auch im Handworterbuch der Staatswissenschaften ein infor-
mativer Artikel zum Solidarismus und seinen wirtschafts- und sozialpolitischen Absich-
ten. Er stammt aus der Feder des katholischen Solidaristen Theodor Brauer und prisen-
tiert vor allem »>Grundgedanken des Solidarismus nach Heinrich Pesch« (Theodor Brauer,
Art. Solidarismus, in: Handworterbuch der Staatswissenschaften, 4. Aufl., Bd. 7, Jena:
Fischer 1926, 503-507). Am Rande kommt Brauer auch auf die franzosischen Solidaris-
ten zu sprechen, »deren Grundlage utilitaristische, positivistische, evolutionédre oder so-
zialistische Theorien sind oder eine Soziologie, die sich empirisch nennt, tatsachlich aber
durch ihre iiberspitzten biologischen Analogien ihren Apriorismus zu erkennen gibt«.

Zwischen ihnen und Heinrich Pesch bestehe »keinerlei Verwandtschaft« (ebd., 503).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

lerweile erreichte »Reifegrad der deutschen Industriegesellschaft«’' driangten, bevor
dieses neokorporatistische Politikarrangement >jenseits von Markt und Staat< im
Verlauf der 1920er Jahre dann von Arbeitgeberseite aufgekiindigt wurde. Hier hitte
sich ein Rekurs auf normative Theoriemotive des solidaristischen Denkens durch-
aus angeboten. Aber auch der ehemalige Essener Kaplan Heinrich Brauns, der als
langjdhriger Reichsarbeitsminister der Weimarer Republik (1920-1928) diese post-
liberal-korporatistischen Politikmuster entscheidend prigte, hat sie offensichtlich
nie mit dem Programmetikett des Solidarismus versehen.”

Dabei war der Solidarismus Heinrich Peschs recht passgenau auf die postlibera-
len Komplexitétslagen der industriellen Moderne in Deutschland zugeschnitten.
Diese war seit den 1880er Jahren ndmlich endgiiltig aus den Kinderschuhen des na-
tionaldkonomischen Liberalismus herausgewachsen und begann nun, sich auf das
Koordinationsmuster einer nicht iiber individuelle Marktteilnehmer, sondern iiber
organisierte Kollektivakteure organisierten Wirtschafts- und Sozialstruktur umzu-
stellen. Diese Umstellung entsprach den Vermachtungs- und Konzentrationsprozes-
sen der mit imperialer GroBmachtpolitik verbundenen Wirtschaftsgesellschaft des
Kaiserreichs, in der sich neue, korporatistische Formen einer verbandlich organi-
sierten Interessenartikulation entwickelten, die auf die Gestaltungs- und Regulie-
rungsinteressen des wilhelminischen Machtstaates trafen und zuvor unbekannte In-
stitutionen politischer Koordination und Kooperation hervorbrachten. Diese setzten
nicht allein auf marktliche oder staatliche Steuerung, sondern vor allem auf kollek-
tive Problemdefinitionen und gemeinsame Verantwortlichkeiten, auf Verhandlung,
Ausgleich und Kompromiss zwischen unterschiedlichen gesellschaftlichen Lagern,
Kriften und Interessen, mit dem sie einen spezifisch postliberalen Modus politi-
scher und sozialer Regulierung hervorbrachten. In dieser Zeit entstand nicht nur
eine Vielzahl von Verbanden und Kartellen; es entstanden auch erste anerkannte
Gewerkschaften, grole kommunale Versorgungsbetriebe und vor allem eine 6ffent-
lich organisierte, aber »staatsferne« Sozialversicherung auf der Basis von Beitrags-
zahlungen und Selbstverwaltung, sodass nun nicht ldnger allein der Obrigkeitsstaat,
sondern erstmals groBe Kollektivorganisationen und Interessenverbiande in den Fo-
kus wirtschafts- und sozialpolitischer Mitverantwortung gerieten.

31 Detlev J. K. Peukert, Die Weimarer Republik. Krisenjahre der Klassischen Moderne,
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1987, 112-116, 113.

32 Zur Rolle Brauns’ in der Weimarer Republik vgl. Ernst Deuerlein, Heinrich Brauns —
Schattenrif eines Sozialpolitikers, in: Ferdinand A. Hermens/Theodor Schieder (Hg.),
Staat, Wirtschaft und Politik in der Weimarer Republik (FS Briining), Berlin: Duncker &
Humblot 1967, 41-96 und Markus Lingen, Heinrich Brauns (1868-1939) — Reichsar-
beitsministerium und Sozialpolitik in der Weimarer Republik, in: Historisch-Politische
Mitteilungen 19/2012, 77-108.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 287

Die frithe Weimarer Republik erlebte dann die eigentliche Formierungsphase
des Wohlfahrtskorporatismus und konstituierte Deutschland damit endgiiltig als
»First Post-liberal Nation« (Werner Abelshauser)”. Denn nun wurde erstmals sys-
tematisch versucht, die spater so genannten >Sozialpartner< politisch mit in die Ver-
antwortung zu nehmen und ihnen ein vielschichtiges quasi-staatliches Aufgabenfeld
zu {iberantworten: insbesondere das Recht und die Pflicht zur kooperativen, selbst-
verantworteten Lohnfindung (Tarifautonomie), aber auch das breite Feld des kol-
lektiven Arbeits- und Sozialrechts (betriebliche Mitbestimmung, parititische Beset-
zung von Arbeitsgerichten, duale Berufsausbildung etc.). Dies geschah nicht zuletzt
im Wissen darum, dass die ungeliebte Republik, die der Mehrheitssozialdemokratie
und dem katholischen Zentrum gleichsam vor die Fiile gefallen war, nur dann eine
Chance auf politischen Bestand haben wiirde, wenn sich neben den radikalen politi-
schen Kraften von links und rechts nicht auch noch die groflen Interessengruppen
von Kapital und Arbeit als ihre dauerhaften Gegner positionierten und inszenierten.
Dementsprechend kam es entscheidend darauf an, diese wirtschafts- und sozialpoli-
tisch >mit ins Boot«< zu holen, um ihnen eine entsprechende staatspolitische Mitver-
antwortlichkeit abverlangen zu konnen. In diesem Rahmen begann sich mit der
Umstellung vom etatistischen Politikmuster eines obrigkeitlichen Durchregierens
zum korporatistisch-kooperativen Leitbild einer gesellschaftlichen Selbstorganisati-
on, einer »Subsidiaritit der Kollektivititen< (Oswald von Nell-Breuning)**, nun ein
ganzes Set an intermedidren wirtschafts- und sozialpolitischen Arrangements zu
entwickeln. Und dazu gehdrt nicht zuletzt auch die 1924 vorgenommene >Inkorpo-
rierung« der Trédger der freien Wohlfahrtspflege in den Weimarer Wohlfahrtsstaat
und die dadurch geschaffene, spezifisch deutsche Struktur einer weder allein auf
den Staat noch allein auf den Markt vertrauenden Wohlfahrtsverantwortung. Mit ihr
wurde es moglich, die kontrdren Akteure und Interessenlagen der deutschen Wirt-

33 Werner Abelshauser, The First Post-liberal Nation: Stages in the Development of Modern
Corporatism in Germany, in: European History Quarterly 14 (1984), 285-318. Fiir Abels-
hauser sind korporatistische Arrangements insofern nicht als {ibrig gebliebene Relikte der
standisch-vorindustriellen Verfassungstradition, sondern vor allem als »zeitgemdf3e For-
men der Vergesellschaftung wirtschaftlicher Tatigkeit in Zeiten der Hochindustrialisie-
rung« zu verstehen; und in diesem Sinne kdnnen sie fiir ihn »als angemessene Antwort
auf die Herausforderung des Konzentrationsprozesses und der zyklischen Wachstums-
schwankungen seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert« gelten (Werner Abelshauser, Frei-
heitlicher Korporatismus im Kaiserreich und in der Weimarer Republik, in: Ders. (Hg.),
Die Weimarer Republik als Wohlfahrtsstaat. Zum Verhiltnis von Wirtschafts- und Sozi-
alpolitik in der Industriegesellschaft (Vierteljahresschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsge-
schichte, Beiheft 81), Stuttgart: Steiner 1987, 147-170, 149).

34 Vgl. Oswald von Nell-Breuning, Zur Krise des Versorgungsstaates, in: Schweizerische
Rundschau. Monatsschrift fiir Geistesleben und Kultur 32 (1931/32), 112-125, 122.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

schaftsgesellschaft ebenso wie die heterogenen weltanschaulich-religiésen Bekennt-
nisse und Milieus in das fragile Institutionengefiige der »Republik ohne Republika-
ner< zu integrieren und so nachhaltig zur politisch-moralischen wie zur institutio-
nell-organisatorischen Stabilisierung der jungen Demokratie beizutragen.

Solidarismus bei Gustav Gundlach und Oswald von Nell-Breuning

Der Anspruch des katholischen Solidarismus, iiber einen origindren, jenseits von
Individualismus und Kollektivismus angesiedelten sozialen Ordnungsentwurf zu
verfiigen, der grundsétzlich in der Lage sein konnte, dem Komplexitétsniveau mo-
derner Industriegesellschaften und ihrer korporatistischen Arrangements gerecht zu
werden, klingt in den Schriften der katholischen Solidaristen zwar immer wieder
einmal deutlich durch, wird aber nie explizit und systematisch ausgearbeitet. Zudem
vermochte der katholische Solidarismus auch gegeniiber innerkatholischer Theorie-
konkurrenz nie die erhoffte Hegemonie zu erringen. Denn allen ultramontanen
Formierungs- und Vereinheitlichungstendenzen zum Trotz war der deutsche Katho-
lizismus nicht nur im Kaiserreich, sondern auch in der Zeit der Weimarer Republik
auch in wirtschafts- und sozialpolitischer Hinsicht derart plural, heterogen und
konfliktiv, dass die immer wieder aufkeimenden Hoffnungen, ihn auf eine >katho-
lisch-soziale Einheitslinie« solidaristischer Provenienz verpflichten zu kénnen, nicht
aufgehen konnten.

Auch im Jesuitenorden wurde Peschs >System des Solidarismus< soziologisch
und gesellschaftsethisch nicht weiter ausgebaut, auch wenn sich die Jesuiten Gustav
Gundlach (1892-1963) und Oswald von Nell-Breuning (1890-1991) als unmittel-
bare Nachfolger Heinrich Peschs ausdriicklich in dessen Tradition stellten und dazu
beitrugen, den Begriff des Solidarismus im 20. Jahrhundert auf der Agenda sozial-
katholischer Selbstverstdndigungsdiskurse zu halten. Gundlach, der den Auftrag
hatte, das Lebenswerk von Heinrich Pesch fortzufiihren und deutlich stirker als die-
ser als streitbarer homme politique gelten kann,” hielt zwar zeitlebens am Solida-
rismus Peschs und dessen sozialphilosophischen Ambitionen fest, arbeitete ihn je-
doch zu einer geschichts- und gesellschaftslosen Sozialmetaphysik um, die nicht an
Arbeitsteilung und sozialer Differenzierung, sondern allein an den unverénderlichen
»Wesensbestimmungen« sozialer Gemeinschaften und menschlicher Personalitdt im
Allgemeinen ansetzt. So sei der Solidarismus, wie Gundlach 1931 im Solidarismus-
Artikel des Staatslexikons der Gorres-Gesellschaft formulierte, »das Gesellschafts-
system, das die solidarische Verbundenheit jeder Gemeinschaft mit ihren Gliedern

35 Zur Biographie Gundlachs vgl. Johannes Schwarte, Gustav Gundlach S. J. (1892-1963).
Mal3geblicher Reprdsentant der katholischen Soziallehre wéihrend der Pontifikate Pius’
XI. und Pius’ XII., Paderborn: Schoningh 1975, 15-198.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 289

und der Glieder mit ihrer Gemeinschaft zum beherrschenden Prinzip menschlichen
Zusammenlebens macht«, wobei sich diese »Doppelrichtung des Bindungsverhalt-
nisses [...] nicht zufillig, sondern aus dem Wesen des Menschen heraus« ergebe.*
Trotz der »Betonung der Eigenstindigkeit und Selbstverantwortlichkeit der Indivi-
duen« (Gundlach 1931, 1619), die den Solidarismus kennzeichne, sei mit ihm »eine
Unterordnung des Wohles des einzelnen als solchen unter das Wohl der Gemein-
schaft« (ebd., 1613) verbunden, aber auch eine Hinordnung der Gemeinschaft
»wzwar nicht auf den Zweck des einzelnen als solchen, aber auf die Zwecke aller
einzelnen Glieder insgesamt« (ebd., 1614). Und dies kennzeichne »das ontologische
Prinzip des Gesellschaftslebens« und den eigentlichen »Seinsgrund der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit« (ebd., 1615; Herv. i.0.).

Fiir Gundlachs Sozialontologie mit ihrer Rede von der »Baustruktur der Ge-
meinschaft« bzw. dem »Bauprinzip der Gesellschaft« (ebd., 1614) hitte ein ndheres
Sicheinlassen auf die empirischen Entwicklungstendenzen gegenwértiger Industrie-
gesellschaften, auf das von Pesch thematisierte >Getriebe und Gewebe des wirt-
schaftlichen Lebens«< (vgl. Pesch 1902, 48), nur stérend wirken konnen. Soziolo-
gische Kategorien wie Industrialisierung und Arbeitsteilung, Differenzierung und
Verflechtung, wachsende soziale Interdependenzen, steigende soziale Dichte und
zunehmende 6konomische Abhéngigkeiten spielen in seiner Konzeption des Solida-
rismus dementsprechend systematisch keine Rolle. Denn es kommt fiir ihn einzig
und allein darauf an, die gottgegebenen, ewig giiltigen und unverriickbaren gesell-
schaftlichen >Bauprinzipien< mit den Mitteln neuscholastischer Naturrechtsphiloso-
phie ein fiir allemal zu identifizieren und den Staat, die Familien, die verschiedenen
sozialen Gruppen und nicht zuletzt auch die einzelnen Individuen autoritativ auf de-
ren Beachtung und Befolgung zu verpflichten. Die franzésisch-republikanischen
Solidaritatsmotive wurden von Gundlach denn auch komplett aufgegeben, weil die
»dort vorwaltende rein historische, positivistische oder rationalistisch-juridische
Begriindung [...] als unzureichend abzulehnen« (Gundlach 1931, 1617) sei. Aller-
dings rdumt er ein, dass »gerade die franzdsische Literatur {iber den Solidarismus«
(ebd., 1615) im Blick auf die Solidaritét als »sich immer wieder durchsetzende Tat-
sache« des historisch-gesellschaftlichen Lebens wertvolle Beitrdge geliefert habe
(ebd.; Herv. i.0).”

36 Gustav Gundlach, Art. Solidarismus, in: Staatslexikon, 5., von Grund auf neu bearb.
Aufl., Bd. 4, Freiburg i.Br.: Herder 1931, 1613-1621 [im Folgenden: Gundlach 1931],
1613.

37 Als Bezugsautoren nennt er Léon Bourgeois, Charles Gide und — irrtiimlich — den libera-
len Publizisten und Okonomen Yves Guyot, der in der Zeit der Dritten Republik als »der
unversohnlichste und leidenschaftlichste Gegner des Sozialismus in Frankreich« (de Wa-
ha 1910, 98) galt. Pesch hatte Guyot noch korrekt unter die >liberalen Volkswirte« sub-
sumiert (vgl. Pesch 1914, 395). Explizit distanziert sich Gundlach in diesem Artikel auch

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Dennoch konnte Gundlach mit seinen solidaristischen Theoriebeitrdgen zur Pro-
filierung und Erneuerung der katholischen Soziallehre auf dem Problemniveau der
modernen Industriegesellschaft und der parlamentarischen Demokratie in den
1920er und 1930er Jahren durchaus einige Erfolge erzielen. So gelang es ihm u.a.,
den marxistisch geprigten Theoriekonzepten der Klasse, der Klassengesellschaft
und des Klassenkampfes — gegen die im Katholizismus seiner Zeit noch vorherr-
schenden stindisch-feudalen Ordnungsvorstellungen — Heimatrecht im sozialkatho-
lischen Denken zu verschaffen und damit wesentlich auch die Sozialenzyklika
Quadragesimo anno (1931) von Papst Pius XI. zu inspirieren.”® Auch gegen die in
weiten Teilen des deutschen Katholizismus vorherrschenden Aversionen gegeniiber
liberalen Freiheitsrechten und parlamentarischer Demokratie zeigte er deutlich
Flagge, wobei er die Konfrontation mit der vélkisch-nationalsozialistischen Bewe-
gung nicht scheute, was auch zu einer gewissen Gefahrdung seiner eigenen Person
fiihrte, sodass er ab 1938 in Rom blieb und es vermied, deutschen Boden zu betre-

39
ten.

von Othmar Spann und seinem >Universalismus< sowie von Max Scheler, der »einen ein-
seitig spiritualistischen Weg« verfolge und einzig »eine Verbundenheit in der geistigen
Haltung und Gesinnung« betone, wihrend es um die Verbundenheit »auch im Rechtlich-
Organisatorischen« gehen miisse (Gundlach 1931, 1616; Herv. i.0.).

38 Vgl. dazu u.a. die Hinweise in von Nell-Breuning 1972 und in Ders., Zur Erinnerung an
Gustav Gundlach S.J., in: Mitteilungen aus den deutschen Provinzen der Gesellschaft Je-
su, Bd. 20, K6ln: Balduin Pick 1964, 322-332 [im Folgenden: von Nell-Breuning 1964].

39 Gundlach richtete sich in den frithen 1930er Jahren zum einen gegen die dezisionisti-
schen Machtstaatskonzeptionen Carl Schmitts, die er als fiir Katholiken unannehmbar zu-
rickwies (vgl. dazu Manfred Dahlheimer, Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus
1888-1936, Paderborn: Schoningh 1998, 194). Zum anderen lieferte er sich scharfe Ge-
fechte mit dem sogenannten >Universalismus«< des auch im deutschen Katholizismus sehr
einflussreichen osterreichischen Nationalokonomen Othmar Spann, der fiir eine sozial-
romantisch-organizistische Fundamentalverweigerung der politischen Moderne stand.
Spanns bedingungslose Opposition gegen die »Ideen von 1789¢, auf denen er Individua-
lismus, Liberalismus, Kapitalismus und parlamentarische Demokratie gleichermaf3en auf-
ruhen sah, verurteilte Gundlach ebenfalls mit deutlichen Worten als unkatholisch. Und er
zdgerte auch nicht, »Spann und Schmitt in die gleiche politische Schublade zu stecken,
als er 1932 im Sténdestaat universalistischer Pragung den »Weg zur Beseitigung der par-
lamentarischen Demokratie und zur Aufrichtung des durchaus nicht unmissverstindli-
chen »>totalen Staates«« sah (ebd., 80; das Zitat im Zitat stammt aus Gustav Gundlach,
Art. Standestaat, in: Staatslexikon, 5. Aufl., Bd. 5, Freiburg i.Br.: Herder 1932, 67-71,
71). Zu Gundlachs personlicher Lebenssituation wihrend der Zeit des Nationalsozialis-
mus vgl. Schwarte 1975, 43-71.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 291

Auch Oswald von Nell-Breuning, der zwei Jahre dltere Ordensbruder Gund-
lachs, der von seinen Oberen urspriinglich fiir die Nachfolge Heinrich Peschs vor-
gesehen War4°, hat auf die theoretische Weiterentwicklung des katholischen Solida-
rismus als einer soziologisch reflektierten postliberalen Gesellschaftstheorie jenseits
von Individualismus und Kollektivismus nur wenig systematischen Wert gelegt. Er
hat sich, anders als Pesch, auch nie als systematischer Sozialtheoretiker verstanden,
der in jahrelanger Schreibtischarbeit ein opus magnum vorlegen wollte. Vielmehr
arbeitete er als konkret intervenierender Soziallehrer, der mit zahlreichen Klein-
schriften und Stellungnahmen in die jeweils aktuellen Auseinandersetzungen seiner
Zeit eingreifen wollte. So verfasste er schon in der Zwischenkriegszeit eine kaum
noch iiberschaubare Summe an Texten, etwa zum Baubodenrecht und zum Sied-
lungswesen, zu wihrungs-, konjunktur- und zinspolitischen Fragen, zur Aktien-
rechtsreform, zum Sozialversicherungssystem etc., mit denen er die wirtschafts-
und sozialpolitischen Auseinandersetzungen der Weimarer Republik und der frithen
Bundesrepublik beeinflussen und seiner Kirche einen kritisch-konstruktiven Zu-
gang zu den Komplexititslagen der industriekapitalistischen Moderne vermitteln
wollte. Zum Theorieprogramm des Solidarismus sollte sich von Nell-Breuning ex-
plizit aber erst nach dem Zweiten Weltkrieg duflern.

Nationalsozialistischer Solidarismus?

Der Begriff des Solidarismus sollte in der Zeit der Weimarer Republik aber nicht
nur im Katholizismus, sondern auch im rechtsextremistischen Milieu reiissieren. In
der Zeit des »Dritten Reiches¢, in der die katholischen Solidaristen in die Emigrati-
on gingen oder, sofern sie in Deutschland geblieben waren, vollstandig verstumm-
ten, spielte ein volkisch aufgeladener Solidarismus-Begriff durchaus eine — aller-
dings eher marginale — Rolle. Und bis heute findet sich die Rede vom »Solidarismus
der Volksgemeinschaft< bzw. der »solidarischen Volksgemeinschaft< in verschiede-

40 Allerdings war es schon frith zu Irritationen gekommen, als der damals 34-jéhrige von
Nell-Breuning den 70-jdhrigen Pesch bei ihrer ersten Begegnung von der Notwendigkeit
iiberzeugen wollte, das fiinfbandige Werk noch einmal auf einen Band zu reduzieren. An-
schlieBend wurde dann Gundlach mit der Nachfolge betraut. Von Nell-Breuning selbst
notierte dazu spéter: »Unverkennbar verstand P. Gundlach sehr viel besser als ich, sich
den Eigenarten des Altmeisters anzupassen; insbesondere Pesch’s gemiitliche Art, seine
Neigung, die Arbeit, auch die wissenschaftliche Aussprache, mit einem Scherz aufzulo-
ckern, lag mir ganz und gar nicht. Uberdies habe ich Pater Pesch offenbar tief verletzt
durch die AuBerung, die erste Notwendigkeit sei, aus seinen fiinf Bénden einen zu ma-
chen.« (von Nell-Breuning 1964, 322f.; Herv. 1.0.)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nen europdischen Ladndern mitunter in Programm- und Propagandatexten alter und
neuer rechtsextremistischer Bewegungen.

Die Karriere des Solidarismus-Konzepts in der alten und neuen Rechten diirfte
zuriickgehen auf entsprechende Verwendungsweisen im volkisch-jungkonservati-
ven Milieu der Weimarer Republik, die sich schon bei den sogenannten >Solida-
riern< der 1918 von Heinrich von Gleichen-RuBwurm gegriindeten »Vereinigung fiir
nationale und soziale Solidaritdt< finden; einer Vereinigung, der spéter Eduard
Stadtler vorstand, der sich u.a. rithmte, der eigentliche Auftraggeber der Morde an
Karl Liebknecht, Rosa Luxemburg und Karl Radek gewesen zu sein.*' Diese Verei-
nigung, aus der spiter der »Deutsche Herrenclub< hervorging, gab seit 1919 die
Wochenzeitung Das Gewissen heraus, die sich zwar nur mithsam finanzieren konn-
te, »jedoch den kommunikativen Dreh- und Angelpunkt des jungkonservativen
Netzwerks« bildete und zugleich ein bildungsbiirgerliches Publikum zu erreichen
vermochte.*

Die Ausmafe und Dimensionen, die inhaltlichen Aufladungen und die semanti-
schen Erfolge der Rede von Solidaritit und Solidarismus im rechtsradikalen Milieu
der Weimarer Republik sind bis heute nicht systematisch aufgearbeitet worden.
Ahnliches gilt auch fiir den Siegeszug der Solidarititssemantik auf dem j>linkenc
Fliigel des Nationalsozialismus um Gregor Strasser und — vor allem — seinen jlinge-
ren Bruder Otto. 1930 trat dieser aus der NSDAP aus und griindete die >Kampfge-
meinschaft revolutiondrer Nationalsozialisten¢, die sich 1931 zur »Schwarzen Front«
erweiterte. Diese wolle Otto Strasser nach dem Krieg erneut unter der Flagge des
Solidarismus versammeln. Zu diesem Zweck publizierte er 1946 — im Rahmen einer
Schrift zu Deutschlands Erneuerung — aus dem argentinischen Exil heraus nicht nur
einen Aufruf zur Wiederbelebung der »Schwarzen Front<, sondern auch ein viersei-
tiges »Manifest des Solidarismusg, das bis heute in Kreisen der Neuen Rechten kur-
siert.” Im Kontrast zu Kapitalismus und Kommunismus verfolge der Solidarismus,
wie Strasser ausfiihrt, auf der Basis von Innung und Zunft-Ordnung, von Erblehen
und Fabrik-Genossenschaft »das Interesse des gesamten Volkes in allen Klassen
und Stdnden, ohne Bevorzugung und ohne Benachteiligung« (Strasser 1946, 34).
Auf diese Weise sichere er »das Entstehen und die Fortdauer einer wahren Volks-
gemeinschaft« (ebd., 38), die nicht »zu einer unwahren und lebenswidrigen
Gleichmacherei« (ebd., 42) verfalscht werden diirfe. Ziel miisse es sein, »daB alle

41 Vgl. zu dieser Gruppierung, der »nie mehr als 20 Personen« angehérten, Armin Moh-
ler/Karlheinz Weissmann, Die konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Ein
Handbuch, 6., vollig tiberarb. und erw. Aufl., Graz: Ares 2005, 79-85, 81.

42 Claudia Kemper, Das »Gewissen< 1919-1925. Kommunikation und Vernetzung der Jung-
konservativen, Miinchen: Oldenbourg 2011, 11; zu Stadtler bes. 121-130.

43 Otto Strasser, Deutschlands Erneuerung, Buenos Aires: Editorial Trenkelbach o0.J. (1946)
[im Folgenden: Strasser 1946], 175-178.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 293

natiirlichen Reichtiimer Deutschlands in das Ober-Eigentum der gesamten Nation
iibergehen — aber bewirtschaftet werden durch Einzel-Besitzer oder Genossen-
schafts-Besitzer, die der Nation verantwortlich sind« (ebd., 43), wobei an die Stelle
von Parteien und Parlamenten eine >stindische Selbstverwaltung« (vgl. ebd., 177)
zu treten habe.

Auch der wohl von Joseph Goebbels als Gegenbegriff zur >internationalen Soli-
daritdt« gepragte Topos der »nationalen Solidaritéit< entfaltete in der Zeit des >Drit-
ten Reiches< eine gewisse Prominenz, auch wenn die Anrufung der Solidaritét zwi-
schen 1933 und 1945 stets im Schatten der Rede von der »Volksgemeinschaft«
stand. Dies gilt etwa fiir den seit 1933 jéhrlich stattfindenden >Tag der nationalen
Solidaritdt¢, dem Auftakt der jdhrlichen Sammlung fiir das Winterhilfswerk, in des-
sen Griindungsaufruf Adolf Hitler im September 1933 erklért hatte: »Diese groBe
Aktion gegen Hunger und Kélte mufl unter dem Motto stehen: Die internationale
Solidaritit des Proletariats haben wir zerbrochen, dafiir wollen wir aufbauen die le-
bendige nationale Solidaritdt des deutschen Volkes«, die als solche »blutmifBig
ewig begriindet« sei.* Die Zeitschrift Muttersprache des >Deutschen Sprachver-
eins< hatte in diesem Zusammenhang allerdings schon Ende 1935 moniert: »Jeder,
dem seine deutsche Muttersprache als teuerstes Erbgut von den Ahnen her, als
reinster Ausdruck der deutschen Seele am Herzen liegt, muf} sich aufs tiefste ge-
kréankt fithlen durch die ungliickliche Wahl jener welschen Bezeichnung fiir eine so
heilige, gute deutsche Sache, einer Bezeichnung, die zudem erinnert an die »interna-
tionale Solidaritét< unseligen Angedenkens.« (zit. nach Schmitz-Berning 2007, 602)

44 Zit. nach Cornelia Schmitz-Berning, Vokabular des Nationalsozialismus, 2., durchges.
und iiberarb. Aufl., Berlin-New York: De Gruyter 2007 [im Folgenden: Schmitz-Berning
2007], 602. Adolf Hitler selbst hat in Mein Kampf und in seinen spiteren grolen Reden

und Ansprachen die Solidarititsvokabel nicht in nennenswerter Weise verwendet.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

4.2 VERDAMPFENDE RESTBESTANDE:
KATHOLISCHER SOLIDARISMUS IN
DER NACHKRIEGSZEIT

Nach dem Zweiten Weltkrieg vermochte der Programmbegriff des Solidarismus
kaum noch nennenswerte Relevanz zu entfalten. In den Handbiichern und Lexika
der Bundesrepublik spielt er nur eine sehr geringe Rolle, und auch im politischen
und sozialen Katholizismus wurde er nicht mehr prominent aufgegriffen und fortge-
fiihrt. Das zwischen 1956 und 1965 erschienene zwolfbéndige Handwdrterbuch der
Sozialwissenschaften, die Neuauflage des Handwdrterbuchs der Staatswissenschaf-
ten der Weimarer Republik, enthilt zwar noch einen knappen Eintrag aus der Feder
Gundlachs;' in der zwischen 1977 und 1982 erschienenen und zum Handwérter-
buch der Wirtschaftswissenschaft gewordenen Neuauflage dieses Werks findet sich
dann allerdings weder ein Eintrag zum Solidarismus noch zur Solidaritidt. Gablers
Wirtschafislexikon enthélt in der 13. Auflage von 1992 unter dem Stichwort >Soli-
darismus< noch einen knappen Hinweis auf Pesch und die »von Aristoteles beein-
fluBte Naturrechtslehre des Thomas von Aquino«’; seit der 14. Auflage von 1997 ist
dann aber ebenfalls kein Eintrag zu Solidaritit/Solidarismus mehr zu finden. Die
zwischen 2005 und 2012 erschienene Enzyklopddie der Neuzeit weill nichts iiber
Solidaritit und Solidarismus zu berichten. Und auch in der gingigen Uberblicks-
und Einfiihrungsliteratur zur politischen Theorie und Ideengeschichte findet man
Hinweise auf die solidaristische Theorietradition eher selten.’

1 Gustav Gundlach, Art. Solidarismus, in: Handworterbuch der Sozialwissenschaften, Bd.
9, Stuttgart-Tiibingen: Gustav Fischer-Mohr 1956, 296-298. Gundlach erwéhnt hier u.a.
Gide und Bourgeois und présentiert den Solidarismus als den »so oder so unternomme-
nen Versuch eines Weges zwischen Individualismus und Kollektivismus« (ebd., 298).

2 Gablers Wirtschaftslexikon, 13., vollst. tiberarb. Aufl., Wiesbaden 1992, 2987.

3 Andreas Wildt widmet dem franzosischen Solidarismus, insbesondere Léon Bourgeois,
im Historischen Worterbuch der Philosophie aber einen ganzen Abschnitt (Wildt 1995,
1008). Das im Jahr 2008 erschienene Handbuch der Politischen Philosophie und Sozial-
philosophie erwahnt den franzosischen Solidarismus nur noch mit einem treffsicheren
Satz und nennt ihn »eine Bewegung oder Lehre, die von der Tatsache der wechselseitigen
Abhingigkeit der Individuen (>solidarité de fait() eine soziale Schuld aller gegeniiber der
Gesellschaft ableitet, aus der sich Solidaritdtspflichten (>solidarité devoir¢) zum Aus-
gleich von natiirlichen und sozialen Benachteiligungen ergeben« (Kurt Bayertz/Susanne
Boshammer, Art. Solidaritit, Bd. 2, Berlin: De Gruyter 2008, 1197-1201 [im Folgenden:
Bayertz/Boshammer 2008], 1198). Das katholisch gepragte, im Jahr 2011 erschienene
Neue Handbuch philosophischer Grundbegriffe enthélt zwar einen groflen Artikel zur So-

lidaritdt, in dem u.a. Durkheims Arbeitsteilungsbuch und der katholische Solidarismus im

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 295

Solidaristische Selbst-Preisgaben: Gundlach und von Nell-Breuning

Auch Gustav Gundlach und Oswald von Nell-Breuning, die eigentlichen Protago-
nisten des katholischen Solidarismus in der Zeit der Bundesrepublik, haben kaum
Impulse fiir die systematisch-theoretische Weiterentwicklung der solidaristischen
Sozialdoktrin gesetzt. Gundlach, der sich zeitlebens als kdmpferischer Gegner der
europdischen Aufkldrungsphilosophie verstand und in der Kriegs- und Nachkriegs-
zeit zum zentralen wirtschafts- und sozialpolitischen ghostwriter Papst Pius’ XII.
wurde,4 hielt zwar am Solidarismus-Begriff fest; er entwickelte in der Zeit der frii-
hen, durch die Mentalitétslagen des Kalten Krieges geprigten Bundesrepublik aber
heftige Aversionen gegeniiber Gewerkschaften und Mitbestimmung, Sozialdemo-
kratie und Wohlfahrtsstaat und vertrat zunehmend wirtschafts- und sozialpolitische
Positionen, mit denen er sich auch innerhalb des politischen und sozialen Katholi-
zismus immer mehr zu isolieren begann.

In der zwischen 1957 und 1963 erschienenen sechsten Auflage des katholischen
Staatslexikons, in der das Lemma >Solidarismus< durch »Solidaritétsprinzip«< ersetzt
worden ist, widmet sich Gundlach drei Jahrzehnte nach seinem Solidarismus-
Artikel von 1931 erneut dem franzosischen solidarisme, nachdem er zundchst auf
Proudhon und Comte, auf Lassalle und auf das Godesberger Programm der SPD zu
sprechen kommt und ihnen allesamt die Unfahigkeit attestiert, »zur Eindeutigkeit
einer Struktur der Gesellschaft im Sinn des Subsidiarititsprinzips zu kommen«’.

Gefolge Heinrich Peschs, nicht aber der solidarisme Léon Bourgeois’ zur Sprache kom-
men (Ursula Nothelle-Wildfeuer/Arnd Kiippers, Art. Solidaritit, Bd. 3, Freiburg-
Miinchen: Alber 2011, 2027-2041).

4 Unter dem Pontifikat Pius’ XII. (1939-1958) war Gundlach der maBgebliche Gestalter
der gesamten Sozialverkiindigung des Papstes. Fiir nahezu alle wirtschafts- und sozialpo-
litischen Verlautbarungen dieser Zeit wird man Gundlach als Autor oder wenigstens als
wesentlichen Vorbereiter vermuten diirfen. Nell-Breuning notiert 1964 in seinem Nachruf
auf den Ordensbruder in diesem Zusammenhang, dass es Gundlach im Laufe der Jahre
»allméhlich zur Gewohnheit wurde, seine wissenschaftliche Meinung kurzerhand mit der
Lehre der Kirche gleichzusetzen und ihr >Unfehlbarkeit< beizumessen« (von Nell-
Breuning 1964, 329). Anton Rauscher SJ attestiert ihm dagegen, wie es scheint ohne jede
Beimischung ironisierender Distanz: »Er besal} in hervorragendem Mafe die seltene Ga-
be, aus der Einsicht in die letzten Zusammenhinge des Seins die gottgegebenen Prinzi-
pien fiir die Ordnung der menschlichen Gesellschaft zu erarbeiten.« (Anton Rauscher, Die
Ordnung der menschlichen Gesellschaft. In memoriam P. Gustav Gundlach, in: Ordo So-
cialis 11 (1963), 272-280, 272; Herv. 1.0.)

5 Gustav Gundlach, Art. Solidarititsprinzip, in: Staatslexikon, 6., vollig neu bearb. und
erw. Aufl., Bd. 7, Freiburg i.Br.: Herder 1962, 119-122 [im Folgenden: Gundlach 1962],
120. In der siebten Auflage (1985-1989) erwidhnt Anton Rauscher dann nur noch knapp

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Sodann wendet er sich der »empirischen Soziologie« zu, die »verschiedentlich ein
»Gesetz< behaupte, wonach die Solidaritét als Tatsache mit dem >Fortschritt« oder
auch mit der bloBen Zunahme der Dichtigkeit gesellschaftlicher Lebensiduflerungen
immer mehr das menschliche Bewultsein prige« (Gundlach 1962, 120). Und
schlieBlich prisentiert er treffend die zentralen Theoreme der groBen franzdsischen
Solidaritdtstheoretiker, wenn er schreibt:

»So tritt bei Ch. Gide die Solidaritét in Verbindung mit der Genossenschaftsidee als Schutz
des einzelnen vor Willkiir durch die individuelle Vertragsfreiheit [ein; HIGK]; bei L. Bour-
geois dringt gerade die zunehmende Solidaritt aller als Tatsache zur Anerkennung einer po-
sitiven Gemeinschaftsordnung, in der jedem Menschen der Rechtsanspruch auf Existenz, Bil-
dung, allseitige Lebensicherung gewéhrt ist; nach E. Durkheim wiachst mit der Differenzie-
rung der Aufgaben der Individuen auch ihre Solidaritit als organische, nicht mechanische
Einheit; fir 4. Fouillé [sic!] ist Solidaritit Tatsache in der Gesellschaft, die er als [eine;
HJGK] Art Organismus betrachtet, wo >leitende Ideen< (idées-forces) Formkrifte solidari-
scher Verbundenheit sind und Bereitschaft zu gegenseitiger EinfluBnahme, freiwilliger Unter-

ordnung und gesellschaftlicher Hoherentwicklung erwirken.« (ebd.; Herv. i.0.)

Am Ende kommt Gundlach dann jedoch, wie zu erwarten war, zu dem vernichten-
den Urteil, dass die franzosischen Solidaritdtstheorien »in der historisch-gesell-
schaftlichen Erscheinungswelt befangen« blieben und »nicht zum Solidaritétsprin-
zip als Prinzip gesellschaftlichen Aufbaus« (ebd.) vordringen. Gundlachs Solidari-
titsartikel aus dem Jahr 1962 diirfte der letzte Text aus der katholischen Handbuch-
literatur der Bundesrepublik sein, der sich explizit mit dem franzosischen Solida-
rismus und verschiedenen seiner Vertreter auseinandersetzt.’

Oswald von Nell-Breuning, der seit den 1950er Jahren deutliche Sympathien fiir
die Einheitsgewerkschaften und die Sozialdemokratie ausbildete und sich in den
1970er Jahren den unbestrittenen Ruf des »Nestors der katholischen Soziallehre«

die Namen von L. Bourgeois, Y. Gyot (sic!) und Ch. Gide (vgl. Anton Rauscher, Art. So-
lidaritét, in: Staatslexikon, 7. Aufl., Bd. 4, Freiburg i.Br.: Herder 1988, 1191-1194, 1191).
6 Im Katholischen Soziallexikon findet sich ein Solidarismus-Artikel aus der Feder Franz
Kliibers, der jedoch nur von Pesch handelt und den franzosischen solidarisme mit keinem
Wort erwdhnt. Stattdessen wird hier angemerkt, dass der Begriff auch im katholischen
Raum »nur eine schwache Resonanz gefunden« habe. »Er tritt immer mehr zuriick, weil
er zu matt und zu farblos ist [...].« (Franz Kliiber, Art. Solidarismus, in: Katholisches
Soziallexikon, Innsbruck: Tyrolia 1964, 996-998, 996) Dieser Artikel wurde unverdndert
in die Neuauflage von 1980 iibernommen. Im von Anton Rauscher herausgegebenen,
iiber 1100 Druckseiten umfassenden Handbuch der Katholischen Soziallehre aus dem
Jahr 2008 taucht das Stichwort dann nur noch marginal in einigen historischen Reminis-

zenzen auf.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 297

erworben hatte, hat sich im Unterschied zu Gundlach schon zu Beginn der 1950er
Jahre vom Solidarismus als politisch-programmatischer Chiffre zur Kennzeichnung
seiner eigenen Theoriebemiihungen distanziert.” So notiert er in seinem Solidaris-
mus-Artikel im 1951 erschienenen und fiir die damaligen Selbstverstandigungspro-
zesse des Katholizismus sehr bedeutsamen Worterbuch der Politik gleich zu Be-
ginn: »Aus der Erfahrung steht fest, da die Namensgebung >Solidarismus< nicht
gliicklich war, obwohl sie sachlich durchaus zutreffend ist.«* Es gebe namlich zwei
regelmdfig auftretende Schwierigkeiten dieses Begriffs: Zum einen werde der Soli-
darismus oft fdlschlich als »Appell an die Gesinnung des Menschen« gedeutet, so
als ziele er darauf, »die Ordnung der menschlichen Gesellschaft auf die Gesinnung
des »einer fiir alle und alle fiir einen< zu griinden. So wurde der Solidarismus miss-
verstanden als eine Gesellschaftsethik, als Lehre vom gesellschaftlichen Sollen,
wihrend er in Wirklichkeit eine Lehre vom gesellschaftlichen Seir ist.« (von Nell-
Breuning 1951, 359; Herv. i.0.) Zum anderen habe sich der Name Solidarismus
»als nicht »ziigig«« erwiesen: »Kapitalismus und Sozialismus sind ziigige Schlag-
worte [...]. Kapitalismus ist irgend etwas Verabscheuenswertes, Sozialismus klingt
nach sozial und muf} also wohl etwas Liebenswertes sein. »Solidarismus< klingt —
wenn auch zu Unrecht! — nach Moralpredigt; damit aber lockt man keinen Hund
hinterm Ofen hervor.« (ebd.)

Den franzdsischen Solidaristen — von Nell-Breuning nennt Bourgeois, Gide und
filschlicherweise Guyot (vgl. ebd., 361)’, ohne deren Theorien niher zu skizzieren
— wirft auch er ganz im Sinne Gundlachs vor, sie verfiigten »noch {iber keine klare

7 Gundlach dagegen hat sein 1962, ein Jahr vor seinem Tod, verfasstes »Verméchtnis«
programmatisch mit den Worten enden lassen: »Die pianische Linie sollte keiner prak-
tisch-pastoralen Wendigkeit geopfert werden. Ich selber bleibe dem Solidarismus treu.«
(Gustav Gundlach, Meine Bestimmung zur Sozialwissenschaft (23. Februar 1962), in:
Wider den Rassismus. Entwurf einer nicht erschienenen Enzyklika (1938). Texte aus dem
Nachlaf3 von Gustav Gundlach SJ, hg., eingeleitet und kommentiert von Anton Rauscher,
Paderborn: Schoningh 2001, 192-208, 208). Gundlachs Solidarismus einer antisozialde-
mokratisch ausgerichteten Naturrechts-Metaphysik, die in der Nachkriegszeit vor allem
auf Familie und Privateigentum fokussierte und den Solidarismus schlicht mit der Sozial-
philosophie von Papst Pius XII. gleichsetzte, hat freilich mit dem republikanischen soli-
darisme Frankreichs nichts zu tun; und auch die Schnittmengen zu Werk und Intentionen
Heinrich Peschs diirften geringer sein als Gundlach nahelegte.

8  Oswald von Nell-Breuning, Art. Solidarismus, in: Ders./Hermann Sacher (Hg.), Gesell-
schaftliche Ordnungssysteme (Heft V der Beitrdge zu einem Worterbuch der Politik),
Freiburg i.Br.: Herder 1951, 357-376 [im Folgenden: von Nell-Breuning 1951], 359.

9  Von Nell-Breuning hat hier mutmaBlich ungepriift entsprechende — und im Falle Guyots
fehlerhafte — Angaben aus Gundlachs Solidarismus-Artikel des Jahres 1931 iibernom-

men.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und folgerecht durchdachte Einsicht in die Wesensverhalte des gesellschaftlichen
Seins« (ebd.; Herv. i.0.), zu denen u.a. die Einsicht in die mit der Sozialnatur des
Menschen immer und iiberall gegebene wechselseitige Abhdngigkeit von Glied und
Gemeinschaft gehore, aber auch »eine gewisse Unterordnung des Wohles des Ein-
zelnen als solchen unter das Wohl des Ganzen, dessen Glied er ist« (ebd., 364). Von
Nell-Breuning veranschaulicht dies dhnlich wie Gundlach mit dem Doppelmotiv
von »Gemeinverstrickung« und »>Gemeinhaftungs, das er zeitlebens gerne mit nauti-
scher Metaphorik illustrierte:

»wir fahren alle in einem Boot; sinkt das Boot, so gehen wir alle unter; kommt das Boot
gliicklich ans Ziel, so sind wir alle gerettet; was zur Sicherung einer gliicklichen Fahrt des
Bootes geschieht, kommt allen Insassen des Bootes zustatten; was diesbeziiglich gesdumt
oder gefehlt wird, gereicht allen zum Schaden; um das Boot gliicklich ans Ziel zu bringen,
bedarf es des Zusammenwirkens aller seiner Insassen; tun und lassen diese, was sie wollen,
ohne Riicksicht auf die sichere Fahrt des Bootes, so gefidhrden sie dessen Sicherheit und fiih-
ren u.U. dessen Untergang und damit auch den eigenen herbei. Das sind keine >ethischen
Postulate<, sondern ganz niichterne Tatsachen; sind diese Tatsachen aber einmal richtig er-
kannt, dann allerdings ergeben sich aus ihnen sittliche Gebote: Rechte und Pflichten fiir die
Schiffsleitung, wie auch Rechte und Pflichten fiir alle Insassen des Fahrzeugs.« (ebd., 361)

Diese Rechte und Pflichten von >Insassen< und »>Schiffsleitung< hat von Nell-
Breuning vor allem auf die sozialen und 6konomischen Macht- und Herrschaftsver-
héltnisse seiner Zeit bezogen; und er hat sich hier in vermdgenspolitischer und un-
ternehmensverfassungsrechtlicher, in wirtschafts- und sozialpolitischer Hinsicht
stets filir erhebliche regulatorische Eingriffe und >lenkerische MaBnahmenc« stark
gemacht, die iiber den ordnungspolitischen Rahmen des ordoliberalen Leitbildes ei-
ner >Sozialen Marktwirtschaft< weit hinausgehen. "

Noch im Jahr 1968 hat von Nell-Breuning dann, gewissermaf3en als Spéatschrift
des Solidarismus, unter dem Titel Baugesetze der Gesellschaft eine kleine Pro-

10 Das »Sachziel« der Wirtschaft verlange, diese so zu steuern, »da3 sowohl ihr Ablauf als
auch ihre Ergebnisse sozial befriedigend sind«, »dal} jeder Mensch Subjekt des Sozial-
prozesses der Wirtschaft ist und keiner bloBes Objekt«, dass »der Mensch im Produkti-
onsprozef3 seiner Menschenwiirde gemaf eingesetzt« und dass »am Ertrag der Wirtschaft
alle in einer Weise beteiligt« sind, die »als >sozial gerecht« bezeichnet werden kann«.
Diese Sachziele und die nétige »Umkehr« in der Einkommens- und Vermégensverteilung
erreiche »die Wettbewerbsordnung von alleine nicht«. Deshalb bediirfe es »lenkerischer
Mafnahmen, um sie herbeizufithren« (Oswald von Nell-Breuning, Die soziale Marktwirt-
schaft im Urteil der katholischen Soziallehre (Sendung des Siiddeutschen Rundfunks,
05.10.1956), in: Ders., Wirtschaft und Gesellschaft heute, Bd. III: Zeitfragen 1955-1959,
Freiburg i.Br.: Herder 1960, 99-102, 101f.; Herv. i.0.).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 299

grammschrift vorgelegt, die sich als »Kurzfassung« des Solidarismus-Konzepts von
Heinrich Pesch versteht, die Formel des Solidarismus aber zu vermeiden versucht."’
Er hat damit eine Aufgabe abgearbeitet, die Gustav Gundlach schon mehr als 40
Jahre zuvor hatte erledigen wollen, die aber seinerzeit liegen geblieben war. Das
Prinzip der Solidaritét beschreibt von Nell-Breuning hier — erneut in deutlicher An-
lehnung an die sozialmetaphysisch-deduktiven Wahrnehmungsmuster der Sozial-
philosophie Gustav Gundlachs, auch wenn er sich mit ihm selbst seit den 1950er
Jahren wirtschafts- und sozialpolitisch zunehmend iiberworfen hatte — als »Grund-
gesetz der gegenseitigen Verantwortung«. Es bestimme »das ganze Baugertist (die
»Struktur<) der menschlichen Gesellschaft und #rdgt damit die Gesellschaft, wie die
Pfeiler und Strebepfeiler den Bau des gotischen Domes oder das Stahlskelett den
modernen Wolkenkratzer« (von Nell-Breuning 1990, 11; Herv. i.0.). Dabei bemiiht
von Nell-Breuning erneut das Motiv vom >gemeinsamen Boot< und distanziert sich
— ganz im Sinne Heinrich Peschs — mit ironischem Unterton von den Plausibilitats-
strukturen des politischen und 6konomischen Liberalismus, wobei er argumentativ
iiber Rekurse auf die vermeintliche »Natur des Menschen« aber nicht hinausgeht:

»Die Gemeinschaft und ihre Glieder sind in das gleiche Geschick verstrickt (>wir sitzen alle
in einem Boot¢). Darum sprechen wir von »Gemeinverstrickung« und konnen kurz sagen: Die
Gemeinhaftung hat ihren Grund in der Gemeinverstrickung. Was die einzelnen tun und las-
sen, wirkt — gleichviel, ob gewollt oder nicht — auf die Gemeinschaft. Und was die Gemein-
schaft tut oder 146t, das wirkt — wiederum gleichviel, ob bezweckt oder nicht — auf die einzel-
nen, die Glieder dieser Gemeinschaft sind.« (ebd., 17)

»Dal er [der Mensch; HIGK] in Gemeinschaft lebt, ist kein launischer Einfall, auch kein Er-
gebnis einer Niitzlichkeitserwdgung oder Vorteilsabwagung: soll ich oder soll ich lieber
nicht? Der Mensch, wie Gott ihn erschaffen hat, ist schlechterdings kein selbstgeniigsames
Einzelwesen, das darauf angelegt wére, fiir sich allein zu existieren, jedoch nebenher auch
noch einige Eigenschaften beséfle, die es ihm ermdglichen, wenn es ihm beliebt, Beziehungen
mit anderen aufzunehmen, die er aber auch wieder abbrechen konnte, wenn er sie leid gewor-
den ist. Ganz im Gegenteil: der Mensch ist seiner Natur nach auf das Leben in der Gemein-
schaft angelegt [...].« (ebd., 22)

Ansitze zu einer gesellschaftstheoretisch produktiven Weiterentwicklung der Ideen
und Intuitionen Heinrich Peschs auf dem nachmetaphysischen Normativitétsniveau
einer demokratisch-deliberativen Selbstverstindigung im Medium des »6ffentlichen
Vernunftgebrauchs< finden sich bei von Nell-Breuning nicht. Befremdlich ist zu-
dem, dass er — von allen makrosoziologischen Diskursen der Moderne scheinbar

11 Oswald von Nell-Breuning, Baugesetze der Gesellschaft. Solidaritit und Subsidiaritit,
Freiburg i.Br.: Herder 1968. Dieser Text erschien 1990 in einer unverdnderten Neuaufla-

ge [im Folgenden: von Nell-Breuning 1990].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

vollig unberiihrt — ohne jedes Anzeichen von Ironie von >Baugesetzen< und einem
yBaugeriist« der Gesellschaft spricht, so als sei die Sozialstruktur der Gegenwarts-
gesellschaften tatsdchlich mit einem >gotischen Dom« oder einem »modernen Wol-
kenkratzer< zu vergleichen. Und nicht zuletzt scheint er mit seiner Beschreibung des
Motivs des »gemeinsamen Bootes< der — dem Katholizismus ja nicht zu Unrecht ge-
rade von sozialdemokratischer Seite immer wieder vorgeworfenen — >verséhnleri-
schen< Tendenz, die realen Konfliktlagen der industriekapitalistischen Moderne
eher invisibilisieren als offenlegen zu wollen, durchaus Vorschub zu leisten. Dabei
hat von Nell-Breuning selbst gerade auch innerkirchlich immer wieder auf die be-
stehenden strukturellen Machtungleichgewichte und Klassengegensitze der durch
die Trennung von Kapital und Arbeit gekennzeichneten Industriegesellschaften
hingewiesen und sich zeitlebens fiir die Uberwindung der kapitalistischen Klassen-
gesellschaft stark gemacht.'

Im Sog des rrestaurativen Charakters der Epoche¢

Insgesamt geriet das sozialkatholische Denken der Bundesrepublik unter den Be-
dingungen des Kalten Krieges — nachdem es in den ersten Jahren nach 1945 deutli-
che Nidhen zu antikapitalistisch-gemeinwirtschaftlichen Ordnungsvorstellungen
entwickelt hatte — zusehends in das Fahrwasser dezidiert antisozialdemokratischer
und antigewerkschaftlicher Stimmungslagen, die den jrestaurativen Charakter der
Epoche« (Walter Dirks) der 1950er und 1960er Jahre kennzeichneten. In dieser Zeit
schlugen sich die universitiren Vertreter der Katholischen Soziallehre nahezu ein-
hellig auf die Seite des real existierenden Kapitalismus der bundesdeutschen Nach-
kriegszeit. Von Nell-Breuning, der sich spétestens seit der Zeit der Debatten um das
Godesberger Programm der SPD von 1959 eher gewerkschaftsfreundlich positio-
nierte, markierte hier eine prominente Ausnahme; und er sollte es aufgrund dieser
Nihe mit veritablen innerkirchlichen Marginalisierungen zu tun bekommen. Das
urspriingliche Interesse an einem >Dritten Weg jenseits von Kapitalismus und Kol-
lektivismus< wurde von den Katholischen Soziallehrern in dieser Zeit zunehmend

12 Vgl. etwa Oswald von Nell-Breuning, Kapitalismus — kritisch betrachtet. Zur Auseinan-
dersetzung um das bessere »System< (1974). Durchges. Neuausgabe, Freiburg i.Br.: Her-
der 1986. Der kapitalismuskritische Solidarismus von Nell-Breunings ist in den gesell-
schaftstheoretischen Diskursen der Bundesrepublik kaum diskutiert worden. Eine seltene
Ausnahme bildet Hartmut Kliemt, Solidaritit in Freiheit. Von einem liberalen Stand-
punkt, Freiburg i.Br.-Miinchen: Alber 1995, 47-65, der aus dezidiert liberaler, an Fried-
rich August von Hayek angelehnter Perspektive von Nell-Breunings Solidarismus als
»einen klar kollektivistischen Ansatz« (ebd., 51) bezeichnet, der »letztlich in hohem Ma-

Be antiindividualistische Tendenzen« (ebd. 55) befordere.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 301

aufgekiindigt; eine Entwicklungstendenz, die sich im Kontext der Aufbriiche der
Studentenbewegung der spiten 1960er Jahre und im >sozialdemokratischen Jahr-
zehnt« der Bundesrepublik (1969-1982) angesichts zunehmender Virulenzen einer
linkskatholischen Politisierung noch deutlich — mitunter geradezu panisch — ver-
stirkte, sodass sich die Katholische Soziallehre der Bundesrepublik in den spiten
1970er Jahren auch von theologischer Seite den Vorwurf gefallen lassen musste,
zur »defitistisch gestimmten Apologie des spitkapitalistischen Biirgertums« " gera-
ten zu sein. Die kapitalismuskritischen Ambitionen des Solidarismus von Heinrich
Pesch sind spétestens seit dieser Zeit endgiiltig aufgegeben worden. Stattdessen fin-
den sich nun deutliche Tendenzen, den Solidaritatsbegriff nicht nur zu entsoziologi-
sieren, sondern ihn auch nachhaltig zu entpolitisieren und nur noch als harmonisie-
rende Legitimationskategorie zur Rechtfertigung der bestehenden gesellschaftlichen
Verhiltnisse oder schlicht als privates Tugendkonzept gelten zu lassen — und ihm
dabei eine dezidiert antisozialdemokratische Stofrichtung zu unterlegen.

So beklagt etwa der Jesuit Anton Rauscher, der nach dem Tod Gundlachs im
Jahr 1963 dessen Aufgabe als Leiter der Katholischen Sozialwissenschaftlichen
Zentralstelle der Deutschen Bischofskonferenz iibernommen hatte, dass seit den
1970er Jahren »die Begriffe >sozial< und >Solidaritét¢ [...] einseitig im Sinne der
Verteilungsgerechtigkeit interpretiert« worden seien.'* Es stelle namlich »eine Eng-
fiihrung« des katholischen Solidarismus dar, »wenn man unter Solidaritdt das Ein-
treten oder die Parteinahme fiir die Interessen der Benachteiligten, der Armen und
Notleidenden verstehen wollte. Solidaritdt darf nicht einfach als Hilfe gedeutet
werden, die wir den Armen und Notleidenden schulden. Vielmehr meint Solidaritit,
daB alle, die Starken und die Schwachen, ihre je eigenen Krifte einbringen miissen,
weil alle aufeinander angewiesen sind.«'’ Wihrend Rauscher aber noch daran erin-
nert, dass es dem katholischen Solidarismus nicht um Tugend- und Moralappelle
geht, will der Dominikanerpater Arthur Fridolin Utz, der von manchen ebenfalls als
»Nestor der katholischen Soziallehre< bezeichnet wird, die Solidaritit im Sinne des
christlichen Solidarismus, »wie er um die Jahrhundertwende formuliert wurde«, ex-
plizit nur als »ein individualethisches Gebot zur sittlichen Gestaltung der zwi-

13 Johann Baptist Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer prakti-
schen Fundamentaltheologie, Mainz: Griinewald 1977, 27.

14 Anton Rauscher, Die soziale Natur des Menschen, in: Ders. (Hg.), Handbuch der Katholi-
schen Soziallehre, Berlin: Duncker & Humblot 2008, 25-40, 39.

15 Anton Rauscher, Quellen der Solidarititsidee, in: Katholische Bildung 102 (2001), 153-
163; zit. nach Ders., Kirche in der Welt. Beitrdge zur christlichen Gesellschaftsverant-
wortung, Bd. 4, Wiirzburg: Echter 2006, 46-57, 55.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

schenmenschlichen Beziehungen« gelten lassen.'® Sie sei vor allem scharf abzuhe-
ben vom Solidaritdtsverstindnis der Sozialisten, denn diese verstiinden darunter
»die Pflicht aller Gesellschaftsmitglieder, zusammenzustehen, wo immer Not, wo
immer schicksalhafte, vom einzelnen nicht verursachte und von ihm nicht zu besei-
tigende Ungleichheiten bestehen« (Utz 1978, 77). Vor diesem Hintergrund verwun-
dert es nicht, wenn der Sozialdemokrat Gerhard Weisser, der sich zeitlebens als
freiheitlicher Sozialist verstand, im Jahr 1984 die Tatsache beklagt, »daB bestimmte
konfessionell orientierte Lehren iiber die Gesellschaft und ihre erstrebenswerte Ge-
stalt von dem Worte »>Solidarismus< in unzweckméfiger Weise Gebrauch machen.
Hier wurde besonders frither mit der Wahl dieses Wortes der Abstand dieser politi-
schen Richtung vom Sozialismus oder von bestimmten seiner Richtungen ge-
meint.«'’

Im deutschsprachigen sozialkatholischen Schrifttum der Gegenwart hinterldsst
die Idee des Solidarismus als einer dritten »Sozialdoktrin« jenseits von Kapitalismus
und Sozialismus also kaum noch Spuren.'® Allerdings kommt dem Solidarititsbe-
griff hier nach wie vor eine bedeutende Rolle zu, die keinen Vergleich mit der Pra-
senz dieser Vokabel etwa im Schrifttum der Sozialdemokratie zu scheuen braucht.
Im Gegentei: Auch heute stammen die meisten Autorinnen und Autoren, die sich
mit Programm und Profil des Solidarititskonzepts beschéftigen, aus dem Theorie-

16 Arthur Fridolin Utz, Solidaritit und Leistung. Philosophische Perspektiven, in: Solidaritdt
und Leistung (Ver6ffentlichungen der Walter-Raymond-Stiftung, Bd. 17), K6ln: Bachem
1978, 77-97 [im Folgenden: Utz 1978], 78.

17 Gerhard Weisser, Ist Solidaritit ein politischer »Grundwert«?, in: Bernd Rebe/Klaus
Lompe/Rudolph von Thadden (Hg.), Idee und Pragmatik in der politischen Entscheidung
(FS Alfred Kubel), Bonn: Neue Gesellschaft 1984, 123-128, 125. Allerdings liefert Weis-
ser selbst keine Hinweise, wie man denn >in zweckmaBiger Weise« mit dem Wort Solida-
rismus umzugehen habe.

18 Interessant ist jedoch, dass die zweite Auflage des Evangelischen Staatslexikons von
1975 dem solidarisme, vor allem Fouillée und Bourgeois, einige Aufmerksamkeit wid-
met. Insbesondere der Solidarismus Bourgeois’ habe »der franzosischen Sozialgesetzge-
bung Bahn« gebrochen, »nachdem sie unter Berufung auf die Doktrin des Liberalismus
ein Jahrhundert lang blockiert worden war« (Dieter Grimm, Art. Solidarititsprinzip,
Stuttgart: Kreuz 1975, 2314-2316, 2315). Auch die Neuausgabe des Evangelischen Sozi-
allexikons von 2001 kommt noch ausfiihrlich auf Léon Bourgeois zu sprechen, der »aus
dem Faktum sozialer Kooperation und der damit verbundenen wechselseitigen Abhdn-
gigkeit verbindliche soziale Forderungen herleitete und damit die politische Bewegung
des Solidarismus begriinden half, die nachdriickliche Wirkungen in der katholischen So-
ziallehre entwickelte (H. Pesch)« (Heinrich Bedford-Strohm, Art. Solidaritit, Solidari-
titsprinzip, Stuttgart-Berlin-K6Iln: Kohlhammer 2001, 1418-1421, 1419). Die jlingste

Auflage dieses Lexikons aus dem Jahr 2016 erwihnt den solidarisme nicht mehr.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 303

milieu der katholischen Sozialethik'®; ein Befund, der sich ohne die Vorgeschichte
des katholischen Solidarismus kaum erkléren lieBe. Umso bedauerlicher ist, dass in
der Nachkriegszeit keine ernsthaften Versuche unternommen wurden, die zentralen
Anliegen des solidaristischen Denkens aus ihren neuscholastisch-thomistischen
Fesseln zu befreien und auf dem sozialethischen Problemniveau einer nachmeta-
physischen Gesellschaftstheorie neu in die politisch-moralischen Selbstversténdi-
gungsdiskurse der Gegenwart einzubringen.”” Nachdem das II. Vatikanische Konzil
(1962-1965) friithere Denk- und Wahrnehmungsblockaden im katholischen Denken
aufgebrochen und den »>frischen Wind« der politischen Moderne auch in die Kir-
chenmauern eingelassen hat, ist dies nur als ein schweres Versaumnis der jlingeren
katholischen Sozialethik zu verbuchen.

Solidaritdt und Solidarismus in den Sozialenzykliken der Pdipste

Waihrend der jesuitische Solidarismus Heinrich Peschs im bundesrepublikanischen
Katholizismus einen nahezu vollstindigen Niedergang erlebte, finden sich in den
papstlichen Sozialenzykliken des 20. Jahrhunderts jedoch deutliche Spuren solida-
ristischen Denkens; und zwar mit durchaus zunehmender Tendenz. In der pépstli-
chen Sozialverkiindigung kommt dem Solidaritdtsthema ndmlich seit langem eine
zentrale, geradezu identitdtsstiftende Bedeutung zu, wobei hier zentrale Einsichten
der franzosischen Solidarititssoziologie mitschwingen, auch wenn diese als solche
nicht ausgewiesen werden und wohl auch nicht bewusst sind. Schon Leo XIII. und
Pius XI. betonten mit Nachdruck das Motiv der sozialen Abhéngigkeitsverhéltnisse
in den arbeitsteiligen Wirtschaftsformen der modernen Industriegesellschaft, ohne

19 Symptomatisch dafiir ist etwa die Autorenschaft des 2014 erschienenen Jahrbuchs fiir
Recht und Ethik zum Thema >Grund und Grenzen der Solidaritdt in Recht und Ethik«.
Von den 19 Beitrdgerinnen und Beitrdgern dieses Bandes stammen allein zehn aus der
katholischen Sozialethik.

20 Die einzige wissenschaftliche Qualifikationsarbeit der jiingeren Zeit zum Solidarismus
stammt aus dem explizit rechtskatholischen Milieu: Dirsch 2006. Fiir Dirsch ist der ka-
tholische Solidarismus »als phdnomen- und wissenschaftsnahe Richtung des katholischen
Gesellschaftsdenkens« (ebd., 117) besonders wertvoll, weil er eine »faszinierende Ver-
bindung der traditionellen philosophischen Grundlagen mit den Erfordernissen der zeit-
gendssischen Wirtschafts- und Sozialwissenschaft« (ebd., 344) herstelle. Dirsch konzen-
triert sich aber ausschlieBlich auf »die sozialphilosophischen und naturrechtlichen Mo-
mente« (ebd., 13) des katholischen Solidarismus, die er im Sinne der neuscholastisch-
thomistischen Tradition verteidigt, da »das neuzeitliche Denken«, so Dirschs programma-
tische Pridmisse, »dem klassischen Philosophieren der vorhergehenden Epochen nicht

prinzipiell iiberlegen« (ebd., 14) sei.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

allerdings das Wort Solidaritit zu verwenden. Dieses Motiv fungierte bei ihnen —
durchaus mit harmonisierenden Untertonen — geradezu als Schliisselkonzept, um fiir
die Losung der sozialen Frage eine eigenstdndige katholische Perspektive jenseits
von Individualismus und Sozialismus, von Markt und Staat anbieten zu konnen.
Statt einzig auf die Selbstheilungskrifte des Marktes und die ergénzende Praxis
mildtétiger Philanthropie oder umgekehrt auf Vollsozialisierung und die Abschaf-
fung des Privateigentums an Produktionsmitteln zu setzen, thematisierten sie iiber-
einstimmend das Faktum der wechselseitigen Verwiesenheit der sozialen Klassen
aufeinander als moglichen Ausgangspunkt politischer Sozialreform. So stellte Leo
XIII. in seiner Sozialenzyklika Rerum novarum (1891) fest: »Die eine hat die ande-
re durchaus notwendig. Sowenig das Kapital ohne die Arbeit, so wenig kann die
Arbeit ohne das Kapital bestehen.« (RN 15) Und &hnlich betonte Pius XI. 40 Jahre
spéter, in seiner Sozialenzylika Quadragesimo anno (1931): Immer dann, wenn
»jemand nicht gerade sein Eigentum bearbeitet, miissen der Produktionsfaktor Ar-
beit des einen und die sachlichen Produktionsmittel des andern eine Verbindung
eingehen, da kein Teil ohne den andern etwas ausrichten kann« (QA 81).21

Wihrend aber das — wesentlich von Gustav Gundlach formulierte — Motiv der
Subsidiaritdt schon von Papst Pius XI. in Quadragesimo anno als >hdchst gewichti-
ger sozialphilosophischer Grundsatz«< (vgl. QA 79) geadelt wurde, kam es zu einer
vergleichbar prominenten Auszeichnung des Solidarititsmotivs erst in den 1980er
Jahren; und zwar in den Sozialenzykliken von Johannes Paul II. In seiner Entwick-
lungsenzyklika Sollicitudo rei socialis (1987) hatte er im Blick auf die zunehmen-
den weltgesellschaftlichen Verflechtungs- und Verantwortungszusammenhénge ei-
ne wichtige theoretische Differenzierung zum Solidaritdtsbegriff eingefiihrt und
diesen damit explizit gegen die gidngige Engfiihrung auf ein politisch-moralisches
Tugendkonzept in Schutz genommen. Ausgangspunkt des kirchlich-lehramtlichen
Solidaritdtsverstandnisses ist demnach, wie der Text betont, das Bewusstsein einer
»tiefen wechselseitigen Abhéngigkeit«, denn: »Mehr als in der Vergangenheit wer-
den sich die Menschen heute dessen bewuft, durch ein gemeinsames Schicksal ver-
bunden zu sein, das man vereint gestalten mul3, wenn die Katastrophe fiir alle ver-
mieden werden soll.« (SRS 26, 5) Und aus diesem Wissen folgen dann, so Johannes
Paul II., unmittelbar politisch-moralische Konsequenzen:

»Wenn die gegenseitige Abhédngigkeit in diesem Sinne anerkannt wird, ist die ihr entspre-

chende Antwort als moralische und soziale Haltung, als >Tugend¢, die Solidaritdt. Diese ist

21 Die pipstlichen Sozialenzykliken werden im Folgenden zitiert nach: Texte zur katholi-
schen Soziallehre. Die sozialen Rundschreiben der Pipste und andere kirchliche Doku-
mente. Mit Einfithrungen von Oswald von Nell-Breuning SJ und Johannes Schasching SJ
(hg. von der Katholischen Arbeitnehmerbewegung Deutschlands e.V.), 9., erw. Aufl.,
KolIn-Kevelaer: Ketteler-Butzon & Bercker 2007.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 305

nicht ein Gefiihl vagen Mitleids oder oberflachlicher Rithrung wegen der Leiden so vieler
Menschen nah und fern. Im Gegenteil, sie ist die feste und besténdige Entschlossenheit, sich
fiir das >Gemeinwohl« einzusetzen, das heif3t fiir das Wohl aller und eines jeden, weil wir fiir
alle verantwortlich sind.« (SRS 38, 6)

Der Sache nach hat Papst Johannes Paul II. hier also genau das Doppelmotiv von
solidarité de fait und solidarité devoir, wie es im republikanischen solidarisme im
Frankreich der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert formuliert worden war, thema-
tisiert und sozialethisch zur Geltung gebracht.

Auch die 1991 erschienene Enzyklika Centesimus annus, die erstmals das Wort
»Solidaritétsprinzip< (vgl. CA 10) enthélt, weist deutliche Ankldnge an die solida-
ristische Tradition auf, gerade im Blick auf das Motiv des >Dritten Weges« jenseits
von Markt und Staat, von Kapitalismus und Sozialismus. Kurz nach dem Untergang
der Staatenwelt des real existierenden Sozialismus Osteuropas warnt Johannes Paul
II. hier ndmlich nicht nur vor dem drohenden Siegeszug einer »radikalen kapitalisti-
schen Ideologie« (CA 42, 3); er hebt auch den »Subjektcharakter der Gesellschaft«
hervor und pladiert mit Nachdruck fiir die spezifischen Chancen einer demokra-
tisch-korporatistischen Selbstorganisation der Gesellschaft und ihrer sozialen Ver-
biande und Bewegungen. Diese konne verhindern, dass der Einzelne »zwischen den
beiden Polen Staat und Markt erdriickt« wird, so »als existiere er nur als Produzent
und Konsument von Waren oder als Objekt der staatlichen Verwaltung« (CA 49, 3).

Das Solidaritdtsverstindnis der papstlichen Sozialverkiindigung entspricht also
im Kern dem solidaristischen Motiv der de facto-Solidaritdt und vermeidet eine
voreilige moralisch-appellative Engfiihrung. Auch wenn die dlteren Motive christli-
cher Briiderlichkeit fiir den lehramtlichen Solidaritdtsbegriff natiirlich eine grof3e
Rolle spielen, bewegt dieser sich also keineswegs primér oder gar ausschlieBlich im
Rahmen tugendethischer und moralphilosophischer Vorstellungen. Er macht sich
vielmehr diejenigen postliberalen Einsichten in die Komplexitétslagen funktional
ausdifferenzierter und hochgradig arbeitsteilig organisierter Gegenwartsgesellschaf-
ten zu eigen, die erstmals in der franzosischen Soziologie des 19. Jahrhunderts the-
matisiert wurden und in der solidaristischen Bewegung der Jahrhundertwende ihren
normativen Niederschlag gefunden haben. Vorstellungen, die mit dem Stichwort
»Solidaritét« nicht das soziale Faktum wechselseitiger Abhédngigkeit, sondern nur
Intuitionen von moralischer Hilfs- und Unterstiitzungsbereitschaft fiir Schwéchere,
»ein Gefiihl vagen Mitleids« (Johannes Paul II.) assoziieren, werden sich also kaum
auf die Texte der pépstlichen Sozialverkiindigung berufen konnen. Stattdessen lésst
sich festhalten, dass das von Heinrich Pesch fiir den Katholizismus adaptierte post-
liberale Theorieangebot des franzdsischen solidarisme nach wie vor zur zentralen
Tiefengrammatik der katholischen Sozialethik gehdrt, auch wenn es hier — ebenso
wie im sozialdemokratischen Theoriemilieu — kaum theoretisch reflektiert und sys-
tematisch weitergefiihrt wird.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

4.3 DIFFUSE GRUNDWERT-SEMANTIKEN:
SOLIDARITATSRHETORIK IN
PARTEIPOLITISCHER PROGRAMMATIK

Fragt man nach der Relevanz der Rede von Solidaritit und Solidarismus im politi-
schen Sprachgebrauch Westdeutschlands nach 1945, dann féllt zunéchst auf, dass
zu dieser Frage {liberraschend wenig bekannt ist. Einschlégige Studien zu diesem
Thema scheint es nicht zu geben; und auch in Lexika und Handbiichern findet man
dazu kaum Hinweise. Es spricht aber einiges dafiir, dass die Rede von der Solidari-
tit erst im Kontext der Studentenbewegung der spiten 1960er Jahre ihre heutige
Prominenz und politisch-moralische Aufladung erhalten hat, wéhrend sie in der
frithen Bundesrepublik — zumindest bis zum Godesberger Programm der SPD von
1959, das die Trias von Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritit als »Grundwerte des
Sozialismus« einfiihrte — auch in der politischen Rhetorik keine besondere Rolle ge-
spielt zu haben scheint. In der DDR dagegen hat der politisch-publizistische Rekurs
auf die Solidaritdt offensichtlich schon friih eine zentrale Bedeutung erlangt. Hier
wire etwa die schon 1945 als Hilfsorganisation fiir die dltere Bevolkerung ins Le-
ben gerufene »Volkssolidaritit« oder das 1960 gegriindete >Solidaritétskomitee« fiir
Entwicklungshilfe und finanzielle Unterstiitzung von Léndern der Dritten Welt zu
nennen. So tiberrascht es auch nicht, dass Walter Ulbricht im Blick auf den >neuen
Menschen der sozialistischen Epoche« auf dem Fiinften Parteitag der SED im Juli
1958 »Zehn Gebote« einer neuen sozialistischen Ethik ausrufen konnte, die vom
Motiv der internationalen Solidaritit gleichsam eingerahmt wurden.' Hier klingt
deutlich das aus der anarchosyndikalistischen Tradition bekannte, massiv antiindi-
vidualistisch aufgeladene Bildungs- und Erziehungsideal der »solidarischen Diszi-
plin< durch, die auf »die vo6llige Unterordnung des einzelnen unter die Gemein-
schaft« zielt; ein Ideal, das sich etwa auch bei dem niederldndischen Ratekommu-

1 »l. Du sollst dich stets fiir die internationale Solidaritdt der Arbeiterklasse und aller
Werktitigen sowie fiir die unverbriichliche Verbundenheit aller sozialistischen Lander
einsetzen. [...] 10. Du sollst Solidaritéit mit den um ihre nationale Befreiung kimpfenden
und den ihre nationale Unabhingigkeit verteidigenden Vélkern iiben.« (Walter Ulbricht,
Der Kampf um den Frieden, fiir den Sieg des Sozialismus, fiir die nationale Wiedergeburt
Deutschlands als friedlebender demokratischer Staat, in: Neues Deutschland vom
11.07.1958, 3-11; zit. nach Helga Grebing, Ideengeschichte des Sozialismus in Deutsch-
land, Teil 11, in: Dies. (Hg.), Geschichte der sozialen Ideen in Deutschland. Sozialismus —
Katholische Soziallehre — Protestantische Sozialethik. Ein Handbuch, Essen: Klartext
2000, 355-595, 520)

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 307

nisten und Lenin-Gegner Anton Pannekoek findet.” Im erstmals im Jahr 1963 vor-
gelegten Programm der SED spielt die Rede von der Solidaritét allerdings systema-
tisch und propagandistisch keine Rolle. Und auch fiir die Programmatik der Partei-
en der Bundesrepublik ist zu konstatieren, dass dem Konzept der Solidaritit zwar
eine in den letzten Jahrzehnten deutlich zunehmende, in der Sache aber eher diffuse
rhetorisch-propagandistische Bedeutung zukommt. Was eigentlich gemeint ist,
wenn in parteipolitischen Grundsatzprogrammen von der Solidaritit die Rede ist,
bleibt dabei weitgehend unklar.

Leistung und Ndchstenliebe? Christdemokratische Solidaritdits-Unklarheiten

In der frithen Bundesrepublik konnten sich solidaristische Motive aus der Tradition
der katholischen Soziallehre auch in der neu gegriindeten Christlich-Demokra-
tischen Union kaum nachhaltig etablieren; und spétestens seit den 1970er Jahren
sind sie hier endgiiltig in Vergessenheit geraten. Schon die unmittelbar nach dem
Krieg entstandenen Programmtexte aus den Kreisen der CDU, die Kélner Leitsdtze
vom Juni 1945, die Frankfurter Leitsdtze vom September 1945 und das Ahlener
Programm vom Februar 1947 orientierten sich nicht am Leitbegriff des Solidaris-
mus, sondern an der Idee eines »Christlichen Sozialismus¢, der allerdings schon in
den Diisseldorfer Leitsditzen vom Juli 1949 durch das neue Programmwort der »So-
zialen Marktwirtschaft< abgeldst wurde. Die Formel der Solidaritét taucht hier nicht
auf, ebensowenig wie im Hamburger Programm vom April 1953, das sich fiir »eine
vom Christentum getragene Lebensgemeinschaft des ganzen deutschen Volkes«
ausspricht und statt Verstaatlichung und Gemeineigentum das »Miteigentum am
Betrieb« als eine »soziale Tat jenseits von Kapitalismus und Sozialismus« bezeich-

2 »Von allen anderen Vereinen unterscheiden sich die Arbeiterorganisationen dadurch, daf3
in ihnen die Solidaritdt, die vollige Unterordnung des einzelnen unter die Gemeinschaft
als das Wesen eines neuen, werdenden Menschentums aufwéchst und ihre Kraft bildet.
Die proletarische Organisation macht die zuvor zersplitterte machtlose Masse zu einer
Einheit, zu einem Wesen mit bewusstem Willen und selbstiandiger Kraft. [...] Und in den
Menschen wichst zugleich das Bewusstsein der Zusammengehorigkeit, die feste Solidari-
tit, die Briiderlichkeit, die sie zu einem von einheitlichem Willen beherrschten Organis-
mus zusammenbinden.« (Anton Pannekoek, Marxistische Theorie und revolutionére Tak-
tik (Die Neue Zeit 31 (1912), 272-281 u. 365-373); zit. nach Anton Pannekoek/Herman
Gorter, Organisation und Taktik der proletarischen Organisation, hg. und eingeleitet von
Hans Manfred Bock, Frankfurt/M.: Neue Kritik 1969, 56f.; vgl. Wildt 1995, 1012.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

net.’ Mit programmatischer Aufladung taucht der Solidarititsbegriff offenbar erst-
mals im Entwurf fiir ein Aktionsprogramm der CDU von 1968 auf.* Dort heifit es —
unter dem deutlich erkennbaren Einfluss der »Grundwerte-Trias< des Godesberger
Programms der SPD — zu den »Grundsétzen< der Partei: »Die Leitlinien christlich-
demokratischer Politik zielen auf die Freiheit der Person, die sich der Gemeinschaft
verpflichtet weil}, auf die Gerechtigkeit fiir jedermann und auf die Solidaritét, die
auf der Eigenverantwortung der Person aufbaut.« (I,1) Diese Formel fand dann un-
verdndert Eingang in die Prdambel der ersten Fassung des Berliner Programms
vom November 1968. In der zweiten Fassung dieses Programms vom Januar 1971
ist sie um die Chancengleichheit ergidnzt worden. So heifit es nun, es miisse gehen
um »die Freiheit des einzelnen, der sich der Gemeinschaft verpflichtet weil3, die
Gerechtigkeit und die Chancengleichheit fiir jedermann sowie die Solidaritit aller
Biirger, die auf der Eigenverantwortung der Person aufbaut«.’

Das Ludwigshafener Grundsatzprogramm der CDU vom Oktober 1978° kommt
dann erstmals ausfiihrlich auf die >Grundwerte« der Partei zu sprechen und erklért:
»Wir treten ein fiir die Grundwerte Freiheit, Solidaritit und Gerechtigkeit.« (Ziff.
12)7 Diese werden relativ ausfiihrlich erldutert, wobei betont wird, dass die Solidari-
tit als »Grundlage jeder Gemeinschaft« und als »Ausdruck der sozialen Natur des
Menschen« (Ziff. 21) mehr verlange als »die Kampfgemeinschaft derer, die ein
gemeinsames Interesse gegen andere vertreten« (Ziff. 25). Das »Gebot der Solidari-
tit« werde ndmlich erst dann erfiillt, »wenn es auch zwischen Machtungleichen und
Interessengegnern gilt«. Denn die Geschichte zeige, »dal auch zwischen Unglei-
chen Solidaritit moglich ist« (Ziff. 25).® Der Einzelne habe » Anspruch auf persén-

3 Deutschland. Sozialer Rechtsstaat im geeinten Europa. Hamburger Programm der CDU
fir den Zweiten Deutschen Bundestag (22.04.1953), I, IV; www.kas.de [Zugriff:
10.05.2017].

Entwurf fiir ein Aktionsprogramm der CDU; www kas.de [Zugriff: 10.05.2017].

Das Berliner Programm der CDU (2. Fassung 1971). Verabschiedet auf dem 18. Bundes-
parteitag vom 25.-27.01.1971 in Disseldorf, Praambel; www.kas.de [Zugriff:
10.05.2017].

6 Freiheit, Solidaritdt, Gerechtigkeit. Grundsatzprogramm der CDU. Verabschiedet auf
dem 26. Bundesparteitag vom 23.-25.10.1978 in Ludwigshafen; www.kas.de [Zugriff:
10.05.2017].

7 Auffillig ist, dass die Grundwerte identisch mit denen des Godesberger Programms der
SPD von 1959, aber anders gereiht sind. So steht die Solidaritit hier vor der Gerechtig-
keit, anders als bei der SPD und auch anders als in der klassischen Trias von Freiheit,
Gleichheit, Briiderlichkeit. Auffallig ist zudem, dass beide Volksparteien die Gleichheit
durch die Gerechtigkeit ersetzt haben.

8 Vgl zu dieser sozialkonservativ und dezidiert antiegalitaristisch akzentuierten Lesart des

Solidaritétsgedankens auch die Position des damaligen CDU-Generalsekretérs Kurt Bie-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 309

liche Zuwendung und Hilfe. Das ist sein Recht auf Solidaritit«; er habe aber auch
»fiir die Gemeinschaft aller« einzustehen: »Das ist seine solidarische Pflicht. Soli-
daritdt erfordert personliche Leistung und gibt ihr den sozialen Sinn« (Ziff. 22),
weshalb auch von jedem »der Wille zur Solidaritit gefordert« sei (Ziff. 4). In die-
sem Sinne bekenne sich die CDU zur »wechselseitigen Verantwortlichkeit, die
gleich weit entfernt ist vom ungebundenen Individualismus wie vom Kollektivis-
mus« (Ziff. 22). Diese Doppel-Distanzierung vom >ungebundenen Individualismus<
und vom »Kollektivismus< findet sich in spéteren Programmtexten der CDU nicht
mehr.

Auch im Hamburger Grundsatzprogramm vom Februar 1994° finden sich aus-
fiihrliche Erlduterungen zu den Grundwerten von Freiheit, Solidaritdt und Gerech-
tigkeit (Ziff. 12-31), die sich im Wesentlichen an den Formulierungen des Lud-
wigshafener Programms orientieren, die Solidaritdt allerdings erstmals als »aus
dem Gebot der Nachstenliebe« (Ziff. 21) folgend vorstellen. Auch hier wird wieder
betont, dass jeder »das Recht auf und die Pflicht zur Solidaritit« habe, wobei aber
sozialstaatskritische Tone nun deutlich stirker zum Zuge kommen. So heifit es:
»Elementare Formen der Solidaritét sind Hilfe und Unterstiitzung im unmittelbaren
personlichen Miteinander — in der Familie, unter Nachbarn und in privaten Gemein-
schaften.« (Ziff. 22) Und ausdriicklich wird in diesem Zusammenhang betont, dass
die Solidaritdt »den Mifbrauch des Systems der sozialen Sicherheit« verbiete (Ziff.
23).

denkopf, der sich Ende 1973 ausfiihrlich zum »christlich-demokratischen Solidaritéitsbe-
griff< in seiner Distanz zum >sozialistischen Solidarititsbegriffc geduBert hatte: »Wir ver-
stehen unter Solidaritit das christliche Prinzip der Gemeinschaft, den Ausdruck des ge-
meinschaftlichen Handelns des Menschen als Teil seiner Selbsterfiillung, den Anspruch
des Schwicheren an den Nachbarn im Sinne der sozialen Solidaritét.« (Kurt Biedenkopf,
Die Politik der Unionsparteien — Die freiheitliche Alternative zum Sozialismus. Vortrag
vor der Katholischen Akademie in Bayern, Miinchen (09.12.1973), in: Siegfried Hergt
(Hg.), Parteiprogramme. Grundsatzprogrammatik und aktuelle politische Ziele von SPD,
CDU, CSU, FDP, DKP, NPD, Opladen: Heggen 1975, 165-185, 172) Als solche sei sie
nicht — wie die sozialistische Solidaritit — »auf die Uberwindung bestimmter gesellschaft-
licher und wirtschaftlicher Verhiltnisse« (ebd., 175) bezogen. Vielmehr fordere sie das
»geduldige Ertragen< sozialer Ungleichheiten, denn: »Wenn trotz Gleichheit der Chance
die Ergebnisse ungleich sind und dies als eine legitime, in Solidaritdt getragene oder ge-
duldete Folge menschlicher Ungleichheit anerkannt wird, so hat diese Ungleichheit, auch
bezogen auf die Selbsterfiillung des einzelnen, einen vollig anderen Stellenwert, als wenn
der einzelne sich seiner Talente und deren Konsequenzen gewissermaflen stindig scha-
men muf.« (ebd., 176)

9 Freiheit in Verantwortung. Grundsatzprogramm der CDU. Beschlossen auf dem 5. Partei-
tag vom 20.-23.02.1994 in Hamburg; www.kas.de [Zugriff: 10.05.2017].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Das bis heute giiltige Hannoveraner Grundsatzprogramm vom Dezember
2007" hat auf dem Hohepunkt der damaligen neoliberalen Welle in seiner Praam-
bel dann — unter Beibehaltung der Grundwerte-Trias von Freiheit, Solidaritit und
Gerechtigkeit — das Leitbild der »Chancengesellschaft« ausgerufen, >die biirgerli-
chen Werte und Tugenden< ins normative Zentrum geriickt, yRespekt vor Leistung
und Erfolg¢« eingefordert und erklért, >die Bundesrepublik Deutschland im Geiste
der Freiheit, der Gerechtigkeit, der Sicherheit und als Chance fiir alle Menschen«
gestalten zu wollen. Der Abschnitt zur Solidaritét ist dabei deutlich kiirzer ausgefal-
len und iibernimmt vor allem die sozialstaatskritischen Formulierungen des Ham-
burger Programms. So ist zwar weiterhin vom >Recht auf< und der »Pflicht zur< So-
lidaritdt die Rede (Ziff. 19); die Verweise auf das System der sozialen Sicherheit
und die subsididr-korporatistischen Formen der gesellschaftlichen Organisation von
Solidaritdt werden aber deutlich zuriickgefahren. Hie3 es 1994 noch: »Solidaritét
mul} deshalb vor allem den Menschen gelten, die ihre Rechte nicht selbst vertreten
konnen« (Ziff. 21), so heilt es nun: »Solidaritit muss vor allem den Menschen gel-
ten, die noch nicht, nicht mehr oder dauerhaft nicht sich selbst die Grundlagen des
freien Lebens schaffen kdnnen.« (Ziff. 18)

Im Theoriemilieu der CDU artikulierten sich im Zusammenhang der Pro-
grammdebatten durchaus auch Riickfragen nach dem Sinn oder Unsinn der Rede
von der Solidaritdt als einem >Grundwert(, dem als solchem eigene Rechte und
Pflichten entsprechen sollen. So hat etwa Christoph Bohr, der damalige Landesvor-
sitzende der CDU Rheinland-Pfalz, der in mehreren CDU-Grundsatzkommissionen
mitgewirkt hat, im Jahr 2006 energisch gefragt: »Was in aller Welt macht Solidari-
tit zu einem Grundwert? [...] Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit — das alles mdgen
Grundwerte sein. Solidaritét ist vermutlich eine Tugend, auf jeden Fall eine Einstel-
lung und ein Begriff fiir eine besonders gestaltete Beziehung. Aber ein Grundwert,
der den Rang von Freiheit und Gerechtigkeit beanspruchen konnte, ist Solidaritét
zweifellos nicht.«'' Zudem miisse man bei der Rede von einem Recht und einer
Pflicht der Solidaritdt bedenken, dass es rechts- und moralphilosophisch »kein
Recht auf die tugendhafte Handlung eines anderen« (Bohr 2006, 56) geben konne.
So sei etwa zu fragen, ob sich der Samariter auf dem Weg von Jerusalem nach Jeri-
cho wirklich »solidarisch« oder »nicht einfach barmherzig« (ebd.) verhalten habe.
Bohr befiirchtet in diesem Zusammenhang, dass der Begriff der Solidaritdt, der
einst ein »aufriittelnder Kampfbegriff« gewesen sei, heute nur noch »ein beifalls-
trachtiger Allerweltsbegriff« sei, mit dem der jeweilige Redner vor allem deutlich

10 Freiheit und Sicherheit. Grundsétze fiir Deutschland. Grundsatzprogramm der CDU. Be-
schlossen auf dem 21. Parteitag vom 03.-04.12.2007; www.kas.de [Zugriff: 10.05.2017].

11 Christoph Bohr, Solidaritidt. Anmerkungen zu einem politischen Begriff, in: Christian
Bermes/Wolthart Henckmann/Heinz Leonardy (Hg.), Solidaritdt. Person & soziale Welt,
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2006, 49-60 [im Folgenden: Bohr 2006], 55.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 311

machen will, »daB} er es in jeder Hinsicht gut meint«, sodass er »eigentlich von allen
Anstindigen und Gutmeinenden unterstiitzt« werden miisse (ebd., 53f.). 12

Kampf und Hilfe? Sozialdemokratisches Fremdeln mit solidaristischer Solidaritdt

Anders als im Theoriemilieu der Christdemokraten haben sich in der Sozialdemo-
kratie — vor wie nach dem Krieg — offenbar keinerlei Ndhen zur solidaristischen
Tradition entwickelt, weder zu ihrer franzosisch-laizistischen noch zu ihrer katho-
lisch-naturrechtlichen Variante; ein ebenso befremdliches wie irritierendes Phéno-
men, das der deutschen Sozialdemokratie allerdings kaum bewusst zu sein scheint.

12 Am Rande kommt Bohr auch auf den Solidarismus zu sprechen, der »vor allem in Frank-
reich zu einer nicht unmafigeblichen Stromung« geworden und »in Deutschland nicht oh-
ne Einfluss auf die Katholische Soziallehre« geblieben sei (Bohr 2006, 57). Allerdings
bezieht er sich weder auf die franzosischen Solidaristen noch auf Pesch, Gundlach oder
von Nell-Breuning, sondern ausschlieB3lich auf Max Schelers Begriff der Solidaritét, d.h.
auf den Gedanken der »vollendeten Durchdringung von Selbst- und Mitverantwortlich-
keit in jeder Seele und jeder kleineren Gemeinschaft gegeniiber der sie umschlieBenden
groBeren (Familie fiir Volk, Volk fiir Nation, Nation fiir Kulturkreis, Kulturkreis fiir die
Menschheit, der Menschheit fiir das Reich aller endlichen Geister) — einer Solidaritit, die
nichts, aber auch gar nichts gemein hat mit allem, was z.B. in der sozialistischen Sprache
oft so genannt wird, ndmlich Interessengemeinschaft, bzw. das Gefiihl und das Wollen,
das sich aus erkannter Interessengemeinschaft ergibt« (Max Scheler, GW VI, 264f.; zit.
nach Béhr 2006, 58).

Die womdglich letzte Bezugnahme auf die Tradition des franzdsischen solidarisme im
Theoriemilieu der deutschen Christdemokratie konnte von Heribert Scharrenbroich, dem
damaligen Hauptgeschiftsfiihrer der yYCDU-Sozialausschiisse<, stammen. Er hat sich im
Jahr 1980 noch einmal affirmativ auf die »christlich-soziale Lehrmeinung« bezogen,
»daB3 wir Solidaritét bereits als sozialen Tatbestand vorfinden, d.h. daf3 Solidaritét als sitt-
liches Gebot nicht erst einer philosophischen oder religiésen Erkenntnis entspringt, son-
dern als Verpflichtung bereits in der Natur menschlicher Existenz zugrunde gelegt ist«
(Heribert Scharrenbroich, Solidaritét, in: Martin Greiffenhagen (Hg.), Kampf um Wor-
ter? Politische Begriffe im Meinungsstreit, Miinchen-Wien: Hanser 1980, 415-425, 415).
Scharrenbroich bezieht sich hier vor allem auf Gundlach und Nell-Breuning, verweist
aber auch knapp auf Ch. Gide, A. Fouillée und E. Diirkheim (sic!), die sich »bereits dem
Solidaritétsprinzip der christlichen Ethik« angendhert hitten, weil sie Solidaritdt als »ei-
nen Tatbestand der Gesellschaft« bestimmt hétten (ebd., 417). Ndhere Ausfithrungen zu
diesem Motiv liefert Scharrenbroich allerdings nicht; und auch sonst scheinen sich im
Kontext der deutschen Christdemokratie keine weiteren Hinweise auf solidaristische

Ideen und Impulse auffinden zu lassen.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Den ersten, eher randstdndigen Eingang in ein sozialdemokratisches Parteipro-
gramm fand der Begriff der Solidaritdt im Heidelberger Programm von 1925, das
noch keine »Grundwerte< der Sozialdemokratie kannte und im Sinne des »wissen-
schaftlichen Sozialismus< ganz in der Tradition des Erfurter Programms von 1891
mit einer politdkonomischen Analyse des gegenwirtigen Entwicklungsstands der
kapitalistischen Gesellschaft begann." Die seit der Jahrhundertwende — mit der En-
de des 19. Jahrhunderts einsetzenden Kant-Renaissance — aufbrechende Bewegung
eines »ethischen Sozialismus¢, die vom Marburger Neukantianismus um Hermann
Cohen, vom Goéttinger Philosophen Leonard Nelson und seinen Schiilerinnen und
Schiilern und vor allem von den Revisionisten um Eduard Bernstein getragen wur-
de, konnte sich hier noch nicht durchsetzen, obwohl das Bewusstsein wuchs, dass
sich der erwartete »groB3e Kladderadatsch« (August Bebel), mit dem die kapitalisti-
sche Gesellschaftsordnung in sich zusammenbrechen werde, nirgends abzeichnete.
In diesem Sinne hatte Bernstein schon 1899 der marxschen Devise, »die Arbeiter-
klasse habe keine Ideale zu verwirklichen<'*, die These entgegengesetzt, dass der
Sozialdemokratie »ein Kant noththut«, der ihr aufzeige, »dafl die Verachtung des
Ideals, die Erhebung der materiellen Faktoren zu den omnipotenten Méchten der
Entwicklung Selbsttiduschung ist«."

13 Heidelberger Programm. Beschlossen auf dem Parteitag der SPD vom 13.-18.09.1925 in
Heidelberg; zit. nach: Daniela Miinkel (Hg.), >Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritét«.
Die Programmgeschichte der Sozialdemokratischen Partei Deutschlands, Berlin: Vor-
warts 2007 [im Folgenden: Miinkel 2007], 341-348. Darin heif3t es: »Dann erst wird die
Gesellschaft aus der Unterwerfung unter blinde Wirtschaftsmacht und aus allgemeiner
Zerrissenheit zu freier Selbstverwaltung in harmonischer Solidaritdt emporsteigen.«
(ebd., 342) »Die Sozialdemokratische Partei Deutschlands ist sich der internationalen So-
lidaritdt des Proletariats bewulit und entschlossen, alle Pflichten zu erfiillen, die ihr dar-
aus erwachsen. Dauernde Wohlfahrt der Nationen ist heute nur erreichbar durch ihr soli-
darisches Zusammenwirken.« (ebd., 343) Im Goérlitzer Programm von 1921 findet sich
die Vokabel der Solidaritit — ebenso wie im Gothaer (1875) und Erfurter (1891) Pro-
gramm — noch nicht.

14 »Sie [die Arbeiterklasse, HIGK] hat keine Ideale zu verwirklichen; sie hat nur die Ele-
mente der neuen Gesellschaft in Freiheit zu setzen, die sich bereits im Schof3 der zusam-
menbrechenden Bourgeoisgesellschaft entwickelt haben.« (Karl Marx, Der Biirgerkrieg
in Frankreich. Adresse des Generalraths der Internationalen Arbeiter-Association, 3.
Aufl. (1891), in: Marx/Engels: Werke 17, 313-362, 343)

15 Eduard Bernstein, Die Voraussetzungen des Sozialismus und die Aufgaben der Sozial-
demokratie, Stuttgart: Dietz 1899, 187.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 313

Im Godesberger Programm von 1959'°, mit dem sich die Sozialdemokratie als
Volkspartei definierte und auf den Boden der real bestehenden kapitalistischen In-
dustriegesellschaft stellte, fehlt dann der bisher iibliche Beginn mit der politdkono-
mischen Zeitanalyse, die nun — ganz im Sinne des >ethischen Sozialismus< — durch
einen knappen Abschnitt iiber die >Grundwerte des Sozialismus< ersetzt wurde.'’
Hier findet sich erstmals die seitdem standardisierte Trias von Freiheit, Gerechtig-
keit und Solidaritdt, ohne dass diese Begriffe allerdings erldutert wiirden. Es heif3t
lediglich: »Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritit, die aus der gemeinsamen Ver-
bundenheit folgende gegenseitige Verpflichtung, sind die Grundwerte des sozialis-
tischen Wollens.« (zit. nach Miinkel 2007, 220)18

Ausfiihrlicher wird die Solidaritdt dann im sogenannten Orientierungsrahmen
’85 aus dem Jahr 1975 thematisiert, in den u.a. theoretische Positionen und pro-
grammatische Anliegen der Studentenbewegung eingegangen sind.'” Im ausfiihrli-
chen Abschnitt iiber die »Ziele des demokratischen Sozialismus< (vgl. ebd., 117-
128) kommt von den drei Grundwerten vor allem die Solidaritdt zur Sprache. Sie
wird dabei nicht nur in die Geschichte der Arbeiterbewegung eingeordnet, sondern
auch mit den Prozessen arbeitsteiliger Vergesellschaftung in Verbindung gebracht:
»Okonomisch-soziale Grundlage der Solidaritit ist die Notwendigkeit gesellschaft-

16 Godesberger Programm. Grundsatzprogramm der SPD. Beschlossen auf dem AufBeror-
dentlichen Parteitag der SPD vom 13.-15.11.1959 in Bad Godesberg; zit. nach Miinkel
2007, 219-236.

17 Zunichst sollten — nach einem Vorschlag von Grete Henry-Hermann aus dem Jahr 1956 —
Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden als »Grundwerte« des Sozialismus festgeschrieben
werden, bevor dann Willi Eichler, der Vorsitzende des Unterausschusses >Grundsatzfra-
geng, im selben Jahr anregte, als vierten Grundwert >Solidaritét« zu ergénzen (vgl. Kurt
Klotzbach, Der Weg zur Staatspartei. Programmatik, praktische Politik und Organisation
der deutschen Sozialdemokratie 1945 bis 1965, Berlin-Bonn: Dietz 1982, 434f.). Wie
schlieBlich die Trias von Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritdt zustande kam, scheint
nicht ganz klar zu sein. Man wird aber davon ausgehen konnen, dass sie entscheidend auf
Willi Eichler zuriickgeht. Hier konnte vielleicht der bis heute nicht edierte Briefwechsel
zwischen Eichler und von Nell-Breuning aufschlussreich sein.

18 Merkwiirdig mutet an, dass dieser >Grundwert< der Arbeiterbewegung offensichtlich noch
eigens definiert werden musste. Dariiber hinaus taucht der Begriff der Solidaritdt nur
noch beildufig auf: im Blick auf die »solidarische, demokratisch geordnete Kraft« der
Gewerkschaften (vgl. Miinkel 2007, 228), auf die Arbeiterschaft und die »Solidaritit in ih-
ren Aktionen< (vgl. ebd., 235) und auf die sogenannten Entwicklungslander (vgl. ebd.,
233f)).

19 Okonomisch-politischer Orientierungsrahmen fiir die Jahre 1975-1985. Beschlossen auf
dem Parteitag der SPD vom 11.-15.11.1975 in Mannheim, zit. nach Miinkel 2007, 117-
214.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

licher Arbeitsteilung und Zusammenarbeit sowie die Niitzlichkeit gemeinsamen
Handelns.« (ebd., 118) Allerdings wird dieses durchaus an Durkheim erinnernde
Motiv der de facto-Solidaritét nicht weiter ausgefiihrt, wenn gleich im Anschluss
wieder an die kdmpferische Interessensolidaritét erinnert wird, die besonders im
»Zusammenhalt von Gruppen« zum Ausdruck komme, »deren Angehorige gemein-
sam gegen Abhéngigkeiten und Benachteiligungen zu kdmpfen haben« (ebd.). Soli-
daritit sei aber nicht nur »Waffe im sozialen Kampf«, sondern auch Ausdruck der
Einsicht, »dal3 wir als Freie und Gleiche nur dann menschlich miteinander leben
konnen, wenn wir uns fiireinander verantwortlich fithlen und einander helfen«
(ebd.). Die »verpflichtende Kraft« der Solidaritdt beruhe dabei »nicht auf blindem
Autorititsglauben, sondern auf dem bewufiten, verniinftigen Einverstidndnis freier
Menschen« (ebd.). In diesem Zusammenhang distanziert sich der Orientierungs-
rahmen ’85 programmatisch von fiinf »Irrtimern«, die im Blick auf die Solidaritét
den »Zusammenhang der drei Grundwerte und ihre Gleichrangigkeit« verkennen —
und dieser Abschnittt diirfte den solidaritdtstheoretischen Héhepunkt der program-
matischen Aussagen der Parteien der Bundesrepublik bilden:

»— Es ist der Irrtum des Liberalismus, Freiheit und Gerechtigkeit konnten in einer Gesell-
schaft krasser Ungleichheit und des Kampfes aller gegen alle ohne eine die ganze Gesell-
schaft umfassende menschliche Solidaritit geschaffen und bewahrt werden.

— Es ist der Irrtum des Konservatismus, es konne zwischen Reichen und Armen, Méchtigen
und Machtlosen, Wissenden und Unmiindigen wirkliche Solidaritdt geben und man kdnne die
rechtlich-politische Freiheit fiir alle bewahren, wenn man die 6konomische, soziale und kultu-
relle Freiheit einer Minderheit vorbehalt.

— Es ist der Irrtum der antiautoritdren Romantiker, eine freiheitliche und gerechte Ordnung sei
ohne bewufite und verbindliche Anerkennung gesellschaftlicher Pflichten und solidarischer
Zugehorigkeit moglich und nur das notwendige Ergebnis uneingeschrinkter individueller
Freiheit.

— Es ist der Irrtum der kommunistischen, marxistisch-leninistischen Bewegungen, es gébe
Gleichberechtigung ohne Freiheit und man konne Solidaritét erzwingen.

— Es ist der Irrtum des Faschismus, man konne eine solidarische Volksgemeinschaft auf der
Grundlage prinzipieller Ungleichheit der Menschen und ohne Freiheit der einzelnen errich-
ten.« (ebd., 119)20

20 Uber die Autorschaft dieser »fiinf Irrtiimer< scheint nichts bekannt zu sein. Der einleiten-
de Teil des Orientierungsrahmens ’85, in dem sie sich finden, diirfte wesentlich von Peter
von Oertzen stammen. Wichtige Impulse konnten auch von Horst Ehmke und Hugo
Brandt ausgegangen sein (so entsprechende Mitteilungen von Karlheinz Bentele und Jo-

hano Strasser an den Autor vom Mérz 2016).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 315

Deutlich knapper zur sozialdemokratischen Wertetrias von Freiheit, Gerechtigkeit
und Solidaritit duBert sich dann das Berliner Programm von 1989”', das sich am
Leitbild einer >freien, gerechten und solidarischen Gesellschaft< (vgl. ebd., 65)
orientiert. Nachdem auch hier Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritéit als »Grund-
werte des demokratischen Sozialismus« (vgl. ebd., 54) vorgestellt werden, wird So-
lidaritdt nun — wesentlich enger als im Orientierungsrahmen ’85 — definiert als »Be-
reitschaft, iiber Rechtsverpflichtungen hinaus fiireinander einzustehen«, die sich als
solche »nicht erzwingen« lasse. Solidaritét sei »zugleich Waffe der Schwachen im
Kampf um ihr Recht und Konsequenz aus der Einsicht, dass der Mensch der Mit-
menschen bedarf. Wir kdnnen als Freie und Gleiche nur dann menschlich miteinan-
der leben, wenn wir fiireinander einstehen und die Freiheit des anderen wollen. Wer
in Not gerdt, muss sich auf die Solidaritidt der Gesellschaft verlassen koénnen.«
(ebd., 55)*

Auch das bis heute giiltige Hamburger Grundsatzprogramm von 20077, das die
Rede von der »freien, gerechten und solidarischen Gesellschaft« zwar fortfiihrt, aber
vor allem um die Leitbilder des »vorsorgenden Sozialstaates< und der »solidarischen
Biirgergesellschaft« kreist, spricht wieder, allerdings diesmal noch knapper, von
dieser Wertetrias, betont aber erstmals auch: »Leistung muss anerkannt und respek-
tiert werden.« (16) Der Solidaritit wird nur ein knapper Abschnitt gewidmet. Sie
wird hier — nun ohne Bezugnahme auf >arbeitsteilige Gesellschaft« und »verniinfti-
ges Einverstdndnis< — definiert als »Bereitschaft der Menschen, fiireinander einzu-
stehen und sich gegenseitig zu helfen«. Als solche gelte sie »zwischen Starken und
Schwachen, zwischen Generationen, zwischen den Volkern«. Der Verweis auf die
»Waffe der Schwachenc ist weggefallen und durch den Hinweis ersetzt worden, dass
Solidaritdt »Macht zur Verdnderung« schaffe, wie die »Erfahrung der Arbeiterbe-
wegung« gezeigt habe. Zudem wird nun betont, dass Solidaritit »eine starke Kraft«
sei, »die unsere Gesellschaft zusammenhilt — in spontaner und individueller Hilfs-
bereitschaft, mit gemeinsamen Regeln und Organisationen, im Sozialstaat als poli-
tisch verbiirgter und organisierter Solidaritit« (16). Insgesamt wird zur Grundwerte-
trias bilanziert: »Unser Verstindnis der Grundwerte bewahrt uns davor, Freiheit auf
die Freiheit des Marktes, Gerechtigkeit auf den Rechtsstaat, Solidaritit auf Armen-
fiirsorge zu reduzieren.« (15)

21 Berliner Grundsatzprogramm der Sozialdemokratischen Partei Deutschlands. Beschlos-
sen vom Programm-Parteitag am 20.12.1989 in Berlin, geéndert auf dem Parteitag in
Leipzig am 17.04.1998; zit. nach Miinkel 2007, 47-113.

22 Zudem heif3t es noch: »Wir wollen durch solidarische Anstrengung Wohlstand fiir alle er-
reichen und gerecht verteilen.« (zit. nach Miinkel 2007, 47) »Frauen und Ménner sollen
gleichberechtigt und solidarisch zusammenwirken.« (zit. nach ebd., 53)

23 Hamburger Programm. Grundsatzprogramm der SPD. Beschlossen auf dem Hamburger
Bundesparteitag am 28.10.2007; www.spd.de [Zugriff: 10.05.2017].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Im sozialdemokratischen Kontext hat der franzdsische solidarisme also trotz
seiner inhaltlichen Affinitdten und seiner dhnlichen politischen Ambitionen offen-
sichtlich keine erkennbaren Spuren hinterlassen. Auch der katholische Solidarismus
scheint hier in keiner Weise rezipiert worden zu sein. Und auch zur Frage, ob es
iiberhaupt sinnvoll ist, von Solidaritét als einem >Grundwert< zu reden,”* scheint es
im Theoriemilieu der Sozialdemokratie keine eigenen Debatten zu geben. Auf dem
groflen sozialdemokratischen Werte-Kongress der Friedrich-Ebert-Stiftung vom
Oktober 2012 sind entsprechende Fragestellungen jedenfalls nicht formuliert wor-

25
den.

Solidaritdtstheoretische Defizite auf breiter Linie

Von daher wird man festhalten kénnen, dass die theoretischen Einsichten und die
politisch-praktischen Intentionen des franzosischen Solidarismus diesseits des
Rheins im 20. Jahrhundert vor allem im sozialkatholischen Milieu — allen Aversio-
nen gegeniiber Laizismus und Republikanismus zum Trotz — auf fruchtbaren Boden
gefallen sind, wihrend sie in sozialdemokratischen Kontexten iiberraschenderweise
kaum auf Resonanz gestoBen sind. In die Grundsatzprogrammatik der gro3en bun-
desrepublikanischen Volksparteien haben sie kaum Eingang gefunden; und auch in
den anderen Parteien der Bundesrepublik findet sich nur eine iiberraschend spérli-
che Beschéftigung mit dem Solidaritétsthema.

In der FDP, die in ihren Programmtexten die Grundwerte-Trias der grofen
Volksparteien nicht {ibernimmt, spielt der Topos der Solidaritét traditionell keine

24 Dabei hat kein Geringerer als Gerhard Weisser, der bis zu seinem Lebensende an allen
Programmkommissionen der SPD beteiligt war, schon 1973 betont, dass der Grundwerte-
Abschnitt des Godesberger Programms »extrem diinn« wirke, nicht zuletzt im Blick auf
den ungeklédrten Begriff der Solidaritit. Das alte Wort der Briiderlichkeit sei allemal
»aussagekraftiger als das im Godesberger Programm gewéhlte Wort Solidaritit«; Ger-
hard Weisser, Freiheit durch Sozialismus, Gottingen: Otto Schwarz 1973, 31.

25 Vgl. Christian Krell/Tobias Mérschel (Hg.), Werte und Politik, Wiesbaden: Springer
2015. So verweist Thomas Meyer in seinem ideengeschichtlichen Riickblick zur Solidari-
tatssemantik zwar auf Durkheim, nicht aber auf den franzdsischen oder katholischen So-
lidarismus (vgl. Thomas Meyer, Solidaritit und Soziale Demokratie, in: ebd., 73-91,
74f). Ahnliches gilt auch fiir den umfangreichen historischen Abriss von Christian
Krell/Meik Woyke, Die Grundwerte der Sozialdemokratie. Historische Urspriinge und po-
litische Bedeutung, in: ebd., 93-137, in dem die Begriffsgeschichte der Solidaritit keine
Rolle spielt.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 317

Rolle. In den Wiesbadener Grundsdtzen vom Mai 1997°° heiBt es aber: »Die Solida-
ritdt mit Schwécheren in der Gesellschaft ist eine Forderung des Liberalismus. [...]
Diese Solidaritét kann jeder im alltdglichen Leben zeigen.« (11) Zugleich wird aber
— an zwei Stellen in nahezu identischem Wortlaut — moniert, dass Solidaritdt und
Mitmenschlichkeit »zur biirokratischen Dienstleistung verkommen« seien (3, vgl.
5). Die iiber 100 Seiten starken Karlsruher Freiheitsthesen vom April 2012, die
das Leitbild der »offenen Biirgergesellschaft< propagieren und als >Grundwerte« ei-
ner solchen Gesellschaft Freiheit, Fairness und Verantwortung nennen (vgl. Ziff. 2),
fiihren Solidaritdt dann am Rande als eine >liberale Tugend< neben Fairness, Ver-
antwortung und Toleranz ein: »Die Tugend der Solidaritét zeigt sich in sozialer
Verantwortung. Sie setzt Selbstverantwortung voraus, iibt sich in Riicksicht auf an-
dere und vollendet sich in der Sorge um die fairen Chancen der Anderen.« (Ziff.
74).

Im aktuellen Grundsatzprogramm von Biindnis 90/Die Griinen vom Mérz 2002
kommt die Solidaritit ebenfalls nur am Rande vor.*® Etwas mirakulds heifit es dort:
»Solidaritit lebt durch selbstbewusste Individuen« (13), und: »ohne Subsidiaritit
erstarrt soziale Solidaritdt zur Biirokratie« (43). Auch im aktuellen Programm der
Partei Die Linke vom Oktober 2011 findet die Solidaritét als >Grundwert< keine ei-
gene Erwihnung.” Hier ist nur allgemein von der >Leitidee einer solidarischen Ge-
sellschaft« die Rede (vgl. 5).

Trotz dieser unerwartet geringen Thematisierung des Solidarititsmotivs in den
Programmtexten der bundesrepublikanischen Parteien ist aber uniibersehbar, dass
sich die Rede von der Solidaritét seit den 1970er Jahren einen festen Platz in der
parteipolitischen Rhetorik erobert hat und zumindest von beiden groBen Volkspar-
teien als sympathisch klingende Programmformel eifrig bemiiht und intensiv be-
ansprucht wird, wobei es mitunter auch zu heftigen Auseinandersetzungen um die
kulturelle Deutungshoheit iiber die Solidaritdt kommen kann. Kennzeichnend dafiir
ist etwa eine Passage aus einer Rede Willy Brandts zum 15. Geburtstag des Godes-
berger Programmis, in der es 1974 bissig heifit:

26 Wiesbadener Grundsdtze. Fiir eine liberale Biirgergesellschaft. Beschlossen auf dem
Bundesparteitag, Mai 1997; www.fdp.de [Zugriff: 10.05.2017].

27 Verantwortung fiir die Freiheit. Karlsruher Freiheitsthesen der FDP fiir eine offene Biir-
gergesellschaft. Beschluss des 63. Ordentlichen Bundesparteitages, April 2012;
www.fdp.de [Zugriff: 20.05.2017].

28 Die Zukunft ist griin. Grundsatzprogramm von Biindnis 90/Die Griinen. Beschlossen auf
der Bundesdelegiertenkonferenz vom 15.-17. Mérz 2002, Berlin; www.gruene.de [Zu-
griff: 10.05.2017].

29 Programm der Partei Die Linke. Beschluss des Parteitages vom 21.-23.10.2011, Erfurt;
www.die-linke.de [Zugriff: 10.05.2017].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Es geniligt nicht, wenn sprachgewandte Mitarbeiter der »Arbeitsgruppe Semantik< beim
CDU-Bundesvorstand den Unions-Strategen ganz unverbliimt anraten, in 6ffentlichen Aufle-
rungen moglichst oft das Wort Solidaritit einzukleben, wenn sie zugleich unsere aus der Tra-
dition der Arbeiterbewegung erwachsene Solidaritdt als Gleichmacherei und Kollektivismus
verteufeln. Man sollte einmal in der katholischen Soziallehre nachschlagen lassen, ehe man
die Arbeitsgruppe Semantik auf neue demagogische Féhrten setzt. Die Freiheit des Christen
ist doch immer die >Freiheit zu etwas< und niemals die altliberale >Freiheit von etwas«<. Diese
Freiheit konkretisiert sich in Werken der Gerechtigkeit und in der Gemeinschaft, in der soli-
darischen Aktion: yDer einzelne kommt allein nie zum Heil.«< Ich sage dies nicht, um theolo-
gische Bildung zu beweisen, sondern um mit Nachdruck zu unterstreichen: wer von unseren
Zielsetzungen behauptet, sie seien zutiefst unvereinbar mit dem Christentum, der stellt die

Dinge grotesk auf den Kopf.<<30

30 Willy Brandt, Godesberg geht es um die menschliche Gestaltung der Gesellschaft, in:
Siegfried Hergt (Hg.), Parteiprogramme. Grundsatzprogrammatik und aktuelle politische
Ziele von SPD, CDU, FDP, DKP, NPD, 8., akt. und erw. Aufl., Opladen: Heggen 1975,
58-75, 69.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 319

4.4 EINE EXISTENZ ALS STIEFKIND:
SOLIDARITAT IM AKADEMISCHEN GEGENWARTSDISKURS

Fragt man nach der Prisenz solidaristischer Impulse und Motive in der sozialtheo-
retischen Literatur der Gegenwart, so lassen sich auch hier keine nennenswerten
Spuren auffinden, auch wenn die Rede von der Solidaritdt in diesen Diskursen
durchaus eine hohe und seit Jahren anwachsende Wertschitzung genief3t. Der Soli-
daritatsbegriff bleibt allerdings auch hier merkwiirdig unbestimmt. Eine gemeinsam
geteilte Vorstellung von dem, was man heute unter Solidaritdt verstehen kénnte und
sollte, hat sich in der soziologischen Literatur ebenso wie in den Texten der Moral-,
Rechts- und Gesellschaftsphilosophie nicht herausgebildet; und systematische Aus-
arbeitungen zu einer allgemein zustimmungsfahigen Solidaritétstheorie, die es auch
nur in Ansétzen mit den prominenten Freiheits- und Gerechtigkeitstheorien der letz-
ten Jahrzehnte aufnehmen konnen, liegen nicht vor. Dass im Blick auf eine moder-
ne Solidaritdtstheorie erhebliche Reflexionsdefizite bestehen, wird aber durchaus
vermerkt. Schon Andreas Wildt hat als Quintessenz seiner Forschungen zur Ideen-
geschichte der Solidaritit angemerkt, dass dieser Begriff heute immer mehr »zu
einem blofen Schlagwort« werde, »das vorziiglich Sonntagsreden, Kongresse und
Sammelbénde ziert« (Wildt 1995, 1008); eine Entwicklung, die ihn zu dem energi-
schen Zwischenruf veranlasst, er wolle »ausdriicklich dagegen protestieren, allem
Guten, besonders in der Sozialethik, moglichst das abgegriffene Markenzeichen
»Solidaritdt« aufzukleben« (Wildt 1998, 215). Auch Kurt Bayertz verweist auf den
ungeklédrten theoretischen Status der Rede von der Solidaritdt und vermutet, dass
dieser die allgemeine Beliebtheit des Solidaritatsbegriffs noch deutlich erhéhe, denn
»je unklarer seine Voraussetzungen und Implikationen sind, desto unbeschwerter
scheint er benutzt zu werden. Der Appell an die Solidaritit konnte auf diese Weise
— ebenso iibrigens wie die Klage iiber ihr Verschwinden — zu einem rituellen
Sprachspiel werden, bei dem kaum jemand abseits stehen méochte.«' Herfried
Miinkler konstatiert in diesem Zusammenhang zu Recht, dass die Solidaritdt »das
Stiefkind der Moralphilosophie, aber auch der Gesellschaftstheorie« sei: »Wéhrend
tiber Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit in jlingster Zeit buchstablich ganze Bi-
bliotheken geschrieben worden sind, finden sich zur Solidaritit nur ein paar Biicher
und Aufsitze. Offenbar ist Solidaritit nicht sonderlich theoriefihig.«’

1 Kurt Bayertz, Vorwort, in: Ders. (Hg.), Solidaritit. Begriff und Problem, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1998, 9-10, 9.

2 Herfried Miinkler, Enzyklopédie der Ideen der Zukunft: Solidaritdt, in: Jens Beckert u.a.
(Hg.), Transnationale Solidaritdt. Chancen und Grenzen, Frankfurt/M.-New York: Cam-
pus 2004, 15-28, 15.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Ohne Frage genieit die Solidaritét heute jedoch, was durchaus verwunderlich
ist, eine durchgehend hohe Sympathie. Eine negative Konnotierung dieses Leitbe-
griffs, der doch im 20. Jahrhundert mehrfach und in verheerender Weise fiir Men-
schenrechtsverletzungen und massive kollektivistische Vereinnahmungen, fiir die
Missachtung der Freiheit und Autonomie der Einzelnen und ihre rigorose Aufopfe-
rung fiir angeblich libergeordnete Anliegen und Anspriiche welcher Gemeinschaf-
ten auch immer missbraucht wurde, ist in den sozialtheoretischen Diskursen der
Gegenwart kaum auszumachen. Und auch dort, wo man gegeniiber moralisch auf-
geladenen Wertbegriffen und ihrer >Ideologielastigkeit< grundsitzlich skeptisch
eingestellt ist, finden sich kaum nennenswerte Versuche, den diffusen, aber omni-
priasenten Wohlklang der Solidarititsvokabel nachhaltig zu erschiittern.

Soziologische Kldrungsversuche: Niklas Luhmann und Franz-Xaver Kaufimann

Im soziologischen Diskurs der Gegenwart spielt der solidaristische Begriff der So-
lidaritdt, der am Phidnomen der Arbeitsteilung ansetzt und auf das >gleichzeitige
Wachstum des individuellen und sozialen Lebens< (Alfred Fouillée), personaler
Freiheit und individueller Selbstentfaltungschancen einerseits und gesellschaftlicher
Verstrickungs- und Abhéngigkeitsverhdltnisse andererseits zielt und damit eine
neuartige, nicht nur posttraditionale, sondern auch postliberale Form gesellschaftli-
cher Moral in den Blick nimmt, keine tragende Rolle. Zwar wird immer wieder be-
tont, dass Solidaritét seit der Entstehung der Soziologie im 19. Jahrhundert zu den
unverzichtbaren Fundamentalbegriffen des Faches gehore; makrosoziologische
Analysen zu den postliberalen Komplexititslagen arbeitsteiliger Industriegesell-
schaften, die — wie noch bei Durkheim — auch semantisch unter der Leitperspektive
der de facto-Solidaritit laufen, sucht man aber vergebens.

Bei Niklas Luhmann etwa, dem wohl einflussreichsten Soziologen der Bundes-
republik, dessen funktional-strukturalistische Systemtheorie moderner Gesellschaf-
ten in zentraler Weise auf den differenzierungstheoretischen Arbeiten Durkheims
aufruht, spielt die Kategorie der Solidaritit gesellschaftsanalytisch und auch poli-
tisch-normativ keine Rolle. Als intimer Kenner der durkheimschen Theorie arbeits-
teilig induzierter sozialer Solidaritét, der am Rande auch auf Charles Gides beriihm-
ten Hinweis auf das durch die Pariser Polizeipréafektur erlassene Verbot des »Aus-
speiens in den StraBenbahnwagen und im Omnibus< vom Juli 1893 zu sprechen
kommt,” pladiert er vielmehr fiir einen vollstindigen Verzicht auf die Solidaritits-

3 Niklas Luhmann, Die Differenzierung von Interaktion und Gesellschaft. Probleme der so-
zialen Solidaritét, in: Robert Kopp (Hg.), Solidaritit in der Welt der 80er Jahre: Leis-
tungsgesellschaft und Sozialstaat, Basel-Frankfurt/M.: Helbing & Lichtenhahn 1984, 79-
96 [im Folgenden: Luhmann 1984], 79.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 321

semantik. Die im spéten 19. Jahrhundert entstehende Soziologie habe mit diesem
Begriff angesichts einer sich von Sozial- auf Systemintegration umstellenden ge-
sellschaftlichen Selbstorganisation »keine Analyse der Problemlage« (Luhmann
1984, 80) geliefert, sondern lediglich »etwas fast schon Verlorenes zu halten oder
wiederzugewinnen« (ebd., 79f.) versucht: »Die Wiederbeschaffung von Solidaritét
wird damit zum Anliegen der beginnenden Soziologie, und diese stimuliert da-
durch, daB sie es nicht gleich fiir hoffnungslos erklért, politische und 6konomische
Programmatik: den Syndikalismus, den Gildensozialismus, die Berufsstindebewe-
gung, die Genossenschaftsbewegung, den Faschismus.« (ebd., 80) Als Wissenschaft
von der Gesellschaft habe die Soziologie aber nicht auf eine »neue Suche nach So-
lidaritdt« (ebd., 89) zu gehen, sondern auf »eine angemessene Beschreibung der
Gesellschaft hinzuwirken« und diese »iiber ihre eigene Komplexitit aufzukldren«
(ebd., 91). Und vor diesem Hintergrund kénne der ideologielastige Rekurs auf Soli-
daritdt — wie der auf »gesellschaftlich riithmenswerte Ideen« (ebd., 86) insgesamt —
nur als soziologisch naiv gelten. Dass der Topos der Solidaritét in der frithen fran-
zosischen Soziologie aber gerade nicht als normativer Wertbegriff oder als soziales
Zusammengehdrigkeitsgefiihl, sondern vor allem als »kalte« Kategorie systemisch-
struktureller Ausdifferenzierung in den Blick genommen wurde, auch wenn sich
damit zugleich die Suche nach neuartigen, spezifisch postliberalen Solidarititspo-
tenzialen verband, wird von Luhmann also nicht als eine gesellschaftstheoretisch
relevante Herausforderung angenommen.

Auch wenn in jedem soziologischen Lexikon wiederholt wird, dass Solidaritét
ein zentraler Grundbegriff dieses Faches sei, so bleibt im soziologischen Gegen-
wartsdiskurs — ganz unabhéngig von der Frage, ob dieser Begriff heute noch Ver-
wendung finden sollte oder nicht — die inhaltliche Fassung dessen, was man unter
Solidaritét verstehen kénnte und sollte, hochgradig heterogen. Ein klarer soziologi-
scher Solidarititsbegriff hat sich jedenfalls nicht ausgebildet, oder vielleicht ge-
nauer: er ist trotz seiner Prominenz bei Comte und Durkheim, den franzosischen
Griindervitern des Faches, verloren gegangen. Der Umgang mit der Frage, ob das
Konzept der Solidaritidt nun makro-, meso- oder mikrosoziologische Phédnomene
des Sozialen beschreiben soll, ob sie durch sozialstrukturelle Prozesse der Arbeits-
teilung >hinter dem Riicken der Subjekte« auf gesamtgesellschaftlicher, gar weltge-
sellschaftlicher Ebene entsteht, ob sie ihren eigentlichen Ort im Rahmen korporatis-
tischer oder zivilgesellschaftlicher Strukturen in intermedidren Institutionen und
Organisationen hat oder ob sie primér oder gar ausschlie8lich auf konkret erfahrba-
ren sozialen Néhebeziehungen und Gruppenzugehorigkeiten, auf emotionalen Bin-
dungen und daraus resultierenden moralischen Gefiihlslagen und Handlungsmus-
tern beruht, ist in der sozialwissenschaftlichen Literatur schon theoretisch und kon-
zeptionell hochst vielschichtig und diffus.

Allerdings fallt auf, dass der Solidarititsbegriff heute kaum noch makrosoziolo-
gisch gefasst und mit j>kalten< gesamtgesellschaftlichen Zusammenhidngen asso-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ziiert, sondern zumeist auf soziale, mit moralischen Wertaufladungen verbundene
Gruppenphidnomene bezogen wird, sofern er nicht auch in der Soziologie selbst nur
noch als tugendethische — und als solche vollig sozialitdtsfreie — Kategorie indivi-
dueller Moralitit gefiihrt wird.* Ob Solidaritit heute noch als soziologische Be-
schreibungskategorie moderner Gesellschaften taugen kann oder ob sie nicht kon-
sequent nur noch zur Erfassung einer individuellen — und als solcher stets geféhrde-
ten — Moralitit moderner Subjekte Verwendung finden sollte, ist also auch in der
Soziologie selbst hochgradig ungeklart.

Einer der wenigen Versuche, den Begriff der Solidaritdt soziologisch klar zu
theoretisieren, stammt von Franz-Xaver Kaufmann, der seit langem u.a. zu den kon-
fessionellen Wurzeln des deutschen Sozialstaatsdenkens forscht und in diesem Zu-
sammenhang eine im soziologischen Diskurs der Gegenwart eher seltene Sensibili-
tit fir die Wahrnehmungs- und Interpretationsmuster des sozialen Katholizismus
entwickelt hat. Bei ihm finden sich deutliche Reminiszenzen an den franzdsischen
Solidarismus, auch wenn Kaufmann keine solidaristische Solidaritdtskonzeption
vertritt.” Solidaritit gilt ihm nicht als arbeitsteilig induzierter Zusammenhang wech-
selseitiger Abhédngigkeits- und Verpflichtungsverhiltnisse, sondern als ein spezifi-
scher »Modus der Handlungskoordination« (Kaufmann 2002, 20), der sich »stets im
Handeln, nicht in bloen GefiihlsduBerungen« (ebd., 40) darstelle; und zwar in einer
Weise, die durch »die Nachrangigkeit des Eigeninteresses bzw. das Fehlen einer
egoistischen Interessenverfolgung im Handlungsvollzug« (ebd., 41) gekennzeichnet
sei. In diesem Sinne artikuliert sich Solidaritét fiir Kaufmann in den Erscheinungs-
formen von Loyalitdt, Altruismus, erweiterter Reziprozitit und kollektivitdtsorien-
tiertem Handeln (vgl. ebd., 41-44). Sie stelle eine »Steuerungsform menschlichen

4 Dies gilt etwa fiir die eher seltenen Versuche, »solidarische« Handlungsmuster und Erwar-
tungshaltungen mit dem Begriffsinstrumentarium der rational choice-Theorie soziolo-
gisch zu erfassen; vgl. etwa Ulf Tranow, Das Konzept der Solidaritiat. Handlungstheoreti-
sche Fundierung eines soziologischen Schliisselbegriffs, Wiesbaden: Springer VS 2012.
Eher spektisch gegeniiber der vermeintlichen Leistungsfahigkeit sozialmoralischer, also
»solidarischer< Ressourcen in der modernen Gesellschaft positioniert sich auch Ursula
Dallinger, Die Solidaritdt der modernen Gesellschaft. Der Diskurs um rationale oder
normative Ordnung in Sozialtheorie und Soziologie des Wohlfahrtsstaats, Wiesbaden: VS
2009.

5 Franz-Xaver Kaufmann, Sozialpolitik zwischen Gemeinwohl und Solidaritdt, in: Herfried
Miinkler/Karsten Fischer (Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn. Rhetoriken und Perspek-
tiven sozial-moralischer Orientierung, Berlin: Akademie 2002, 19-54 [im Folgenden:
Kaufmann 2002], 27f. Kaufmann kommt hier auch auf Bourgeois’ Quasi-Vertrag zu
sprechen und sieht bei ihm eine dhnliche Argumentation am Werk wie bei Lorenz von
Stein, »allerdings auf einem niedrigeren analytischen Niveau«, da bei Bourgeois »die

Thematisierung des intermediéren Bereichs« vollstindig fehle (ebd., 28).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 323

Handelns« (ebd., 45) dar, die sich von anderen Typen der Handlungskoordination —
Kaufmann nennt als solche Hierarchie, Markt, Professionalitit und Korporatismus
(vgl. ebd., 45f.) — »durch ihren informellen, nur an implizite Regeln gebundenen
Charakter« (ebd., 47) unterscheide, denn sie operiere »essentiell auf der personalen
und interaktiven, nicht der organisatorischen Ebene« (ebd., 44).

Kaufmanns Konzeptualisierungsversuch, der sich vor allem an mikro- und me-
sosoziologischen Phénomenen orientiert, bringt also u.a. Solidaritdt und Korpora-
tismus gegeneinander in Stellung, obwohl es in der Ideengeschichte der Solidaritét
seit Durkheims Uberlegungen zur sozialintegrativen Kraft der sogenannten Berufs-
verbinde und seit den Bemiihungen der Weimarer Republik um den Aufbau eines
postliberalen Wohlfahrtskorporatismus immer wieder darum ging, die moralischen
Gehalte der Idee der Solidaritdt mit den institutionellen Arrangements einer korpo-
ratistischen Wirtschafts- und Sozialpolitik in Beziehung zu setzen. Denn davon ver-
sprach man sich die Chance, zu einer — bis heute weithin fehlenden — normativen
Theorie des modernen Wohlfahrtsstaates zu gelangen, der es gelingen konnte, nicht
nur die von ihm gewiéhrleisteten Teilhabe- und Integrationsanspriiche benachteilig-
ter Individuen, sondern gerade auch dessen strukturelles Institutionengefiige »zwi-
schen Staat und Markt< nicht nur als funktional, sondern auch normativ als legitim
und wiinschenswert auszuzeichnen.

Gesellschafistheoretische Kldrungsversuche: Jiirgen Habermas und Axel Honneth

Auch in der sozialphilosophischen Gegenwartsliteratur spielen solidaristische Mo-
tive keine Rolle. Die Frage nach den spezifisch postliberalen Anregungen einer so-
ziologisch informierten und sich politisch-normativ >jenseits von Liberalismus und
Sozialismus< ansiedelnden solidaristischen Gesellschaftstheorie gerédt hier kaum in
den Blick. Léon Bourgeois’ Vorschlag, eine politische Philosophie der sozialen Ge-
rechtigkeit mit Hilfe der Idee eines riickwirkenden Quasi-Vertrags zu entwerfen,
scheint in der — im Gefolge der sehr erfolgreichen Theory of Justice (1971) von
John Rawls — intensiv gefiihrten gerechtigkeitstheoretischen Debatte der Bundesre-
publik Deutschland komplett unbekannt geblieben zu sein. Stattdessen ist hier eine
nur selten problematisierte Hegemonie von Wahrnehmungsmustern und Interpreta-
tionsroutinen aus der Theorienwelt des 18. Jahrhunderts am Werke, in der die libe-
ralen Lektionen der Aufklarungsphilosophie, die individuellen Kategorien von
Freiheit und Gleichheit im Zentrum der Aufmerksamkeit stehen und ganz selbstver-
standlich hohe normative Prominenz genieen, wihrend die postliberalen Lektionen
der Solidaritétssoziologie des 19. Jahrhunderts ausgeblendet werden. Das solidaris-
tische Solidarititskonzept vermag hier keinerlei Resonanz zu entfalten. Der Begriff
der Solidaritdt wird in der aktuellen sozialphilosophischen Literatur jedenfalls nicht
mehr als gesellschaftstheoretische Kategorie zur Erfassung de facto-solidarischer

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Sozialverhiltnisse in Anspruch genommen, aus denen sich individuelle Entfaltungs-
chancen ebenso wie soziale Verpflichtungen ergeben.

Bei Jiirgen Habermas etwa, dem ohne Frage einflussreichsten Gesellschafts-
theoretiker der bundesrepublikanischen Gegenwart, findet der Begriff der Solidari-
tit zwar breite Aufmerksamkeit und hohe Sympathie; er wird aber in einer mehr-
deutigen und nicht klar abgegrenzten Weise verwendet. So wird Solidaritit bei Ha-
bermas einerseits explizit als gesellschaftstheoretisch und nicht normativ gemeintes
Konzept zur Beschreibung sozialer Phinomene, andererseits aber auch ganz selbst-
verstindlich als modernes Moralprinzip gefiihrt und in einem Atemzug mit der Ge-
rechtigkeit genannt. In seiner 1981 erschienenen Theorie des kommunikativen Han-
delns kommt Habermas im Blick auf das Verhéltnis von Sozial- und Systemintegra-
tion zwar u.a. auf Durkheims Arbeitsteilungstheorem und den Formwandel von me-
chanischer zu organischer Solidaritit zu sprechen;’ allerdings greift er Durkheims
soziologische Frage nach den Entwicklungschancen einer neuen, nachtraditionalen
sozialen Solidaritét arbeitsteiliger Gesellschaften nicht auf. Er ersetzt sie vielmehr
durch die kommunikationstheoretischen Theoreme der »Versprachlichung des Sa-
kralen< und der »Rationalisierung der Lebenswelt¢, um die soziale Integration funk-
tional ausdifferenzierter Gesellschaften — gegen die sich ausweitende moralfreie
Sozialitdt einer rein systemischen Sozialintegration — in ihrem letzten Grund auf das
Rationalitdtspotenzial verstdndigungsorientierten Handelns zuriickzufiihren. Denn
fiir Habermas gilt grundsétzlich, wie er auch in seinem rechts- und demokratietheo-
retischen Hauptwerk Faktizitit und Geltung von 1992 deutlich machen will, dass
sich »die Integration einer hochkomplexen Gesellschaft [...] nicht systempaternalis-
tisch, also an der kommunikativen Macht des Staatsbiirgerpublikums vorbei, abwi-
ckeln«’ lasse, da »die Gesellschaft lezztlich iiber kommunikatives Handeln integriert
werden« miisse (Habermas 1992, 43; Herv. 1.0.).

Vor diesem Hintergrund sieht Habermas seit den spéten 1980er Jahren mit
»Markt, Staat und Solidaritdt« bzw. mit »Geld, Macht und Kommunikation< drei
voneinander unabhéngige »Ressourcen der gesellschaftlichen Integration« (ebd.,
59) am Werk, auf die die funktional ausdifferenzierten Gegenwartsgesellschaften
gleichermallen angewiesen seien. Neben den systemisch verselbstdndigten und in-
stitutionell stabilisierten Steuerungsmedien von Geld und Macht bildet dabei die auf
eine permanente lebensweltlich-kommunikative Regenerierung angewiesene gesell-
schaftliche Solidaritit fiir Habermas »die eigentlich geféihrdete Ressource« (ebd.,
12; Herv. 1.0.). Eine klare definitorische Bestimmung dessen, was als gesellschaft-

6 Jiirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik der funktio-
nalistischen Vernunft, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1981, 127-131 u. 173-179.

7  Jiirgen Habermas, Faktizitiat und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992 [im Folgenden: Haber-
mas 1992], 427.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 325

liche Solidaritét gelten kann und soll, liefert er nicht. Er riickt diese allerdings in die
Nihe von Zivilgesellschaft, politischer Offentlichkeit und kommunikativer Alltags-
praxis und bezieht sie im Rahmen seines Modells einer deliberativen Demokratie
explizit auf die »auf Verstindigung oder kommunikativ erzielten Konsens angeleg-
te politische Willensbildung«®, wobei er zugleich betont, dass er Solidaritit nicht als
einen normativen, sondern als einen gesellschaftstheoretischen Begriff verstanden
wissen will (vgl. ebd., 363; Anm. 11).

Getragen ist diese dreipolige Konzeptualisierung von sozialer Integration iiber
Geld, Macht und Solidaritét von der Hoffnung, dass »Solidaritit und Gemeinwohl-
orientierung als eine dritte Quelle der gesellschaftlichen Integration« der Dominanz
von Markt und Staat, von individuellem Eigeninteresse und administrativer Macht
entgegenwirken konnten, da sie, wie Habermas mit Nachdruck betont, »genetisch
wie normativ betrachtet, Vorrang genieBen« (ebd., 327; Herv. i.0.). Mit anderen
Worten: »Die sozialintegrative Kraft der Solidaritt [...] soll sich iiber weit ausge-
ficherte autonome Offentlichkeiten und rechtsstaatlich institutionalisierte Verfahren
der demokratischen Meinungs- und Willensbildung entfalten und iiber das Rechts-
medium auch gegen die beiden anderen Mechanismen gesellschaftlicher Integra-
tion, Geld und administrative Macht, behaupten kdnnen.« (ebd., 363)

Hier bleibt jedoch ungeklirt, ob eine solche Solidaritit allein auf einer national
begrenzten politischen Offentlichkeit und den ihr entsprechenden staatsbiirgerlichen
Identitédten aufruhen kann und insofern partikular bleibt, oder ob sie sich im Sinne
des universalistischen Menschenrechtskonzepts der europdischen Moderne konse-
quent zur »Solidaritit mit allem, was Menschenantlitz trigt«’, ausweiten lassen
muss — und wie sie sich dann noch von der normativen Idee der Gerechtigkeit ab-
hebt. Habermas’ Interesse an der Ausweitung »staatsbiirgerlicher Solidaritédt unter
Gesichtspunkten des egalitdren Universalismus« hin zu einer »Solidaritit unter
»Anderen«' stoBt jedenfalls auf das Problem, dass die Unterschiede zwischen So-
lidaritits- und Gerechtigkeitsbeziehungen, zwischen notwendigerweise partikula-
ren, weil sozial eingelebten Gemeinschafts- und notwendigerweise universalisti-
schen, weil formal-abstrakt verfassten Rechtsverhéltnissen, diffus werden, denn:
»Eine Rechtspflicht zur Solidaritdt wire ein hdlzernes Eisen« (Habermas 2005,

8  Jiirgen Habermas, Drei normative Modelle der Demokratie, in: Ders., Die Einbeziehung
des Anderen, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1996, 277-291, 278.

9 Jiirgen Habermas, Gerechtigkeit und Solidaritit. Zur Diskussion iiber »Stufe 6< (1986),
in: Ders., Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991, 49-76 [im Fol-
genden: Habermas 1991], 72.

10 Jiirgen Habermas, Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen eines Postmodernen
Liberalismus (2003), in: Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische
Aufsitze, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 279-323 [im Folgenden: Habermas 2005], 282.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

283) und konnte, wie er betont, dem originidren Eigenwert solidarischer Beziehun-
gen und Zusammenhénge nicht gerecht werden.

Wie sehr sich hier gesellschaftstheoretische und moralphilosophische Fragen in
die Quere kommen, wird auch daran deutlich, dass Habermas die Solidaritdt an vie-
len Stellen seines Werkes ohnehin eher normativ als Moralprinzip fiihrt und die
Prinzipien der Gerechtigkeit und der Solidaritdt »zwei Aspekte derselben Sache«
(Habermas 1991, 70) sein lisst.'' Dabei hat Habermas durchaus ein Gespiir fiir die
Ideologietrachtigkeit der Solidaritdtssemantik, wenn er an den »Charakter von er-
zwungener Opferbereitschaft flir ein kollektives Selbstbehauptungssystem« erin-
nert, »das in vormodernen Formen der Solidaritét stets mitschwingt. Auf die Formel
des »Alle fiir Einen, und Einer fiir Alle< kann sich die Formel »Fiihrer befiehl, wir
folgen Dir< — wie auf den Plakatsdulen meiner Jugend in Nazi-Deutschland — rei-
men, weil in dem traditionalistischen Sinn von Solidaritit die Genossenschaft mit
der Gefolgschaft verflochten blieb.« (ebd., 70f.)

Ob sich die »moderne« Solidaritit nun iiberzeugend als ein empirisch-soziales
Phénomen und zugleich als ein moralisch-normatives Postulat bestimmen 14sst und
ob sie am Ende konstitutiv gemeinschaftlich-partikular bleiben muss oder men-
schenrechtlich-universalistisch auftreten kann und soll, bleibt bei Habermas insge-
samt jedenfalls unbestimmt. Dies dndert jedoch nichts daran, dass er auf die Strahl-
kraft dieses Konzepts weder gesellschaftstheoretisch noch moralphilosophisch zu
verzichten bereit ist.

Ahnlich wie Habermas will auch der Habermas-Schiiler Axel Honneth die Ka-
tegorie der Solidaritdt in seinem Versuch, »die Grundlagen einer normativ gehalt-
vollen Gesellschaftstheorie zu entwickeln«'?, affirmativ in Anspruch nehmen und in
seine um das Konzept der Anerkennung kreisende Sozialphilosophie integrieren.
Durkheims Theorie der Arbeitsteilung und soziologische Uberlegungen zur Frage
nach dem Verhdltnis von Sozial- und Systemintegration spielen hier aber keine
zentrale Rolle, da Honneth sich von vornherein auf das sozialintegrative Feld der
Normativitdt fokussiert. So unterscheidet er in seiner Habilitationsschrift aus dem
Jahr 1992 mit Liebe, Recht und Solidaritét drei verschiedene Sphéren intersubjekti-
ver Anerkennung. »Solidaritdt« verwendet er dabei schlicht als Synonym zu »Wert-
schitzung(, wenn er fiir intersubjektive Wahrnehmungs- und Begegnungsmuster
»einer bis ins Affektive hineinreichenden Anerkennung« (Honneth 1992, 44), die
Hegel als »wechselseitige Anschauung¢ bezeichnet habe (vgl. ebd. u. 146), den

11 »Gerechtigkeit bezieht sich auf die gleichen Freiheiten unvertretbarer und sich selbst be-
stimmender Individuen, wihrend sich Solidaritdit auf das Wohl der in einer intersubjektiv
geteilten Lebensform verschwisterten Genossen bezieht — und damit auch auf die Erhal-
tung der Integritét dieser Lebensform selbst.« (Habermas 1991, 70; Herv. 1.0.)

12 Axel Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte,
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992 [im Folgenden: Honneth 1992], 7.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 327

charmanter klingenden Solidaritdtsbegriff in Anspruch nimmt. Denn, so Honneth,
»um zu einem ungebrochenen Selbstverhdltnis gelangen zu konnen, bediirfen
menschliche Subjekte iiber die Erfahrung von affektiver Zuwendung und rechtli-
cher Anerkennung hinaus stets auch noch einer sozialen Wertschitzung, die es ih-
nen erlaubt, sich auf ihre konkreten Eigenschaften und Fahigkeiten positiv zu be-
ziehen« (ebd., 196). Dementsprechend definiert Honneth Solidaritét hier als »eine
Art von Interaktionsverhiltnis [...], in dem die Subjekte wechselseitig an ihren un-
terschiedlichen Lebenswegen Anteil nehmen, weil sie sich untereinander auf sym-
metrische Weise wertschitzen« (ebd., 208).13

Unter den Bedingungen heutiger Gesellschaften konne sich eine Person, wie
Honneth einschrankend ergénzt, allerdings nur dann als sozial wertvoll empfinden,
»wenn sie sich in Leistungen anerkannt weil3, die sie gerade nicht mit anderen un-
terschiedslos teilt« (ebd., 203), sodass die Kategorie der Solidaritdt hier in eine ei-
gentiimliche Néhe zur Kategorie der Leistungsgerechtigkeit gerit; eine Nahe, die
im Jahr 2003, in der Debatte zwischen Axel Honneth und Nancy Fraser iiber Aner-
kennung und Umverteilung,"* dazu fiihrt, dass Honneth die Anerkennungstrias von
»Liebe, Recht und Solidaritdt« durch die Trias von >Liebe, Recht und Leistung« er-
setzt. Hier spricht er durchaus affirmativ »von der kapitalistischen Gesellschaft als
einer institutionalisierten Anerkennungsordnung«, in der es um einen moralisch
motivierten Kampf »um die Deutung und Bewertung des Anerkennungsprinzips der
»Leistungc« gehe."” Denn in dem MaBe, wie sich »das individualistische Leistungs-
prinzip« in der européischen Moderne »nach der Auflésung der stédndischen Status-
hierarchie als neues Kriterium der sozialen Wertschiatzung« (Honneth 2003, 174)
herausbilde, seien es nun, so Honneth, »die drei Grundsitze der Liebe, der Gleich-
heit und des Verdienstes, die zusammengenommen bestimmen, was gegenwartig

13 In seiner groBen Studie Das Recht der Freiheit aus dem Jahr 2011 greift Honneth diese
Intuition historisch und systematisch breit auf und entwickelt sie nicht zuletzt im Blick
auf den Markt als mogliches >System sozialer Freiheit« differenziert weiter (4xel/ Hon-
neth, Das Recht der Freiheit. Grundrifl einer demokratischen Sittlichkeit, Berlin: Suhr-
kamp 2011, 317-470, 386). Dabei kommt er ausfiihrlich auf Hegel und Durkheim zu
sprechen; das solidaristische Motiv einer aus der Arbeitsteilung entstehenden de facto-
Solidaritit spielt dabei aber empirisch wie normativ keine Rolle.

14 Nancy Fraser/Axel Honneth, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-
philosophische Kontroverse, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2003 [im Folgenden: Fraser/
Honneth 2003].

15 Axel Honneth, Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, in:
Fraser/Honneth 2003, 129-224 [im Folgenden: Honneth 2003], 162.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

unter der Idee der sozialen Gerechtigkeit verstanden werden sollte« (ebd., 207)."°
Der Begriff der Solidaritdt wird dabei gesellschaftstheoretisch und normativ fallen
gelassen.

Freiheit, Demokratie, Gemeinschaft? Republikanische und
pragmatistische Perspektiven

Wihrend sich der Begriff der Solidaritit bei Honneth verfliichtigt, versucht ihn
Hauke Brunkhorst, der ebenfalls in der Theorietradition der jlingeren »Frankfurter
Schulec steht,'” vor allem fiir eine politische Reformperspektive auf postnationaler
Ebene fruchtbar zu machen. Er macht sich fiir ein Konzept radikaldemokratischer
Solidaritdt stark und betont, dass »das egalitire Solidaritdtsverstdndnis der jiidisch-
christlichen Tradition Europas« in den modernen Gesellschaften »mit dem Begriff
der Demokratie« zusammenfalle. Denn nach den Freiheitsaufbriichen der Franzosi-
schen Revolution kdnne man Solidaritit nicht mehr, wie noch in der Antike, »mit
den Freundschaftsbanden einer Biirgerelite identifizieren«.'® Heute sei sie »nichts
anderes als die demokratische Realisierung individueller Freiheit« (Brunkhorst
2002, 12), da das »Band der Solidaritét [...] in der modernen Demokratie mit dem
Band demokratischer Legitimation identisch« (ebd., 231) sei. Im Blick auf demo-
kratisch-rechtsstaatliche Ordnungen iiber die nationalstaatliche Ebene hinaus fokus-
siert Brunkhorst dabei vor allem auf die jlingeren Prozesse der »Entwicklung einer
globalen Rechtsordnung« und einer »Verstetigung postnationalen Verfassungs-
rechts«, die bereits »mit einem Minimum an Solidaritit« aufwarteten, auch wenn
ihnen bis heute »die politisch inklusive, demokratische Solidaritit« fehle (ebd., 18).
Es komme deshalb darauf an, eine »demokratische Solidaritit unter Fremden« auf

16 In Das Recht der Freiheit ist der Fokus auf die Kategorien von Leistung und Verdienst
dann wieder deutlich zuriickgenommen worden, ohne dass dies eigens ausgewiesen und
begriindet wiirde.

17 In dieser Theorietradition steht auch die Dissertation von Franziska Diibgen, Was ist ge-
recht? Kennzeichen einer transnationalen solidarischen Politik, Frankfurt/M.-New York:
Campus 2014, die dem Thema der Solidaritdt ein umfangreiches Kapitel widmet (ebd.,
240-294). Diibgen versucht, Solidaritdt »primér als vernunftgeleitete Praktik der Gerech-
tigkeit« zu bestimmen, »die auf einer gemeinsam gefiihrten politischen Kommunikation
fuBit« (ebd., 246). Im Sinne einer s>reflexiven Solidaritdt< geht es ihr im Rahmen einer
»philosophischen Suche nach einer neuen Politik der Solidaritit« (ebd., 296) darum, So-
lidaritdt als dialektischen »Gegenpol der Gerechtigkeit« (ebd., 299) in den Blick zu neh-
men. Die solidaristischen Theorien spielen dabei keine Rolle.

18 Hauke Brunkhorst, Solidaritidt. Von der Biirgerfreundschaft zur globalen Rechtsgenos-
senschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002 [im Folgenden: Brunkhorst 2002], 7.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 329

den Weg zu bringen; und diese werde in dem MaBe moglich, wie es republikani-
schen Aktivbiirgerinnen und -biirgern und ihren politischen Offentlichkeiten gelin-
ge, »die alte Idee des aufklérerischen Kontraktualismus der Franzosischen Revolu-
tion (Rousseau, Kant), Fremde »unter Rechtsgesetzen und gemeinsamen politischen
Verfahren und Handlungen< zusammenzufiihren, ein zweites Mal und diesmal jen-
seits der Grenzen des Nationalstaates zu verwirklichen« (ebd., 228; Herv. i.0.).
Warum sich Brunkhorst in seinen Uberlegungen zu einer demokratietheoretischen
Konzeption globaler Rechtsgenossenschaft so nachdriicklich auf den Begriff der
Solidaritdt bezieht, erschlieft sich freilich nicht; derartige Fragestellungen sind dem
Solidaritatsdiskurs der européischen Moderne jedenfalls eher fremd. Deshalb diirfte
sich auch hier das in den normativen Selbstverstindigungsdebatten der Gegenwart
so héufig anzutreffende Phdnomen zeigen, den modern und charmant klingenden
Begriff der Solidaritdt — ungeachtet seiner eigentlichen Bedeutungsschichten —
moglichst oft und mdglichst nachhaltig fiir die je eigenen Theorieintentionen in
Anspruch zu nehmen.

In der seit den 1980er Jahren von den USA ausgehenden kommunitaristischen
Bewegung, die sich gegen die Wahrnehmungsmuster und Standardtheoreme der
liberalen politischen Philosophie Amerikas richtet, die >Defizite liberaler Theorie<'’
ins Zentrum der Aufmerksamkeit riickt und dem freiheitlich-individualistischen
Wertekanon des Liberalismus den vermeintlichen Vorrang von community values
entgegenstellt, finden sich liberraschenderweise kaum systematische Ausfithrungen
und Reflexionen zum Konzept der Solidaritdt, obwohl hier inhaltliche Néhen und
Gemeinsamkeiten zur solidaristischen Tradition auf der Hand liegen. Schaut man
auf prominente Autoren wie Michael Sandel, Amitai Etzioni, Alasdair MacIntyre,
Michael Walzer und Charles Taylor, die sich — bei aller Unterschiedlichkeit — durch
gewisse Nédhen zu kommunitaristischen Intuitionen kennzeichnen, so stellt man ein
weitgehendes Fehlen systematischer gesellschaftstheoretischer Reflexionen zur So-
lidaritdtskategorie fest. Und wenn doch einmal von Solidaritdt die Rede ist, dann
fungiert der Begriff zumeist schlicht als Synonym fiir Hilfsbereitschaft, Mitmensch-
lichkeit und Zusammengehorigkeitsgefiihl. Die durkheimsche Frage, ob und wie die
komplexen Differenzierungsprozesse arbeitsteiliger Gesellschaften zur Entwicklung
einer ebenso posttraditionalen wie postliberalen Solidaritit beitragen kdnnten, wird
hier in der Regel nicht thematisiert.

19 Vgl. pars pro toto — und ohne die erheblichen theoretisch-normativen Differenzen inner-
halb des >kommunitaristischen Lagers«< geringschétzen zu wollen: Michael Walzer, Ver-
nunft, Politik und Leidenschaft. Defizite liberaler Theorie, Frankfurt/M.: Fischer 1999;
Michael Sandel, Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge: Cambridge University
Press 1982; Amitai Etzioni/Andrew Volmert/Elanit Rothschild (Hg.), The Communitarian
Reader. Beyond the Essentials, Lanham: Rowman & Littlefield 2004.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Ahnliches gilt auch fiir das neopragmatistische Theorieangebot von Richard
Rorty, der in den 1980er Jahren in den Titeln seiner Biicher und Aufsatzsammlun-
gen gerne auf den Begriff der Solidaritdt zuriickgriff, sich selbst als »Parteigdnger
der Solidaritit«*® bezeichnete und seine an Kontingenzbewusstsein, Ironie und Plu-
ralitdt orientierten neopragmatistischen Konzepte sogar explizit als eine »Philoso-
phie der Solidaritit«’' zu prisentieren versuchte. Rorty fasst Solidaritit als »das
wechselseitige Erkennen der Menschlichkeit, die uns allen gemeinsam ist«”*; und er
zeigt sich davon iiberzeugt, »daf es tatséchlich so etwas wie moralischen Fortschritt
gibt und daB dieser Fortschritt wirklich in Richtung auf mehr Solidaritét geht« (Ror-
ty 1989, 310). Allerdings diirfe man sich diese Solidaritdt nicht — wie in der meta-
physisch-begriffsrealistischen Tradition der abendldndischen Philosophie — »als das
Wiedererkennen eines Kern-Selbst, des wesentlich Menschlichen in allen Men-
schen, vorstellen« (ebd.), so als sei dieses etwas, »das schon besteht, bevor wir es
erkannt haben« (ebd., 317). Vielmehr sei die menschliche Solidaritét ein durch und
durch historisch kontingentes Produkt der sozialen und moralischen Entwicklung
der westeuropéischen Gesellschaften und ihrer Mitglieder. Gerade als solche konne
man sie aber bestimmen als »die Féhigkeit, auch Menschen, die himmelweit ver-
schieden von uns sind, doch zu >uns< zu zdhlen« — und dabei »immer mehr zu se-
hen, daf3 traditionelle Unterschiede (zwischen Stdmmen, Religionen, Rassen, Ge-
brauchen und dergleichen Unterschiede) vernachldssigbar sind im Vergleich zu den
Ahnlichkeiten im Hinblick auf Schmerz und Demiitigung« (ebd., 310). Die Tradi-
tionen der Solidaritdtssoziologie von Comte und Durkheim kommen bei Rorty aber
ebensowenig vor wie die republikanischen Theoriebemiithungen des solidarisme, in
denen er in vielfacher Hinsicht wertvolle Anregungen und Ergénzungen hitte fin-
den konnen.

Zur Solidaritdt verpflichtet? Rechts- und moralphilosophische Reflexionen

Ahnlich wie in den gesellschaftstheoretischen Diskursen der Gegenwart spielen An-
regungen und Impulse des solidaristischen Denkens auch in der heutigen Rechts-
und Moralphilosophie keine Rolle. Allerdings macht sich hier in den letzten Jahren
in Ansétzen ein neues — allerdings vollig soziologiefreies — Interesse an der Leitse-

20 Richard Rorty, Solidaritét oder Objektivitdt? (1986), in: Ders., Solidaritdt oder Objektivi-
tdt? Drei philosophische Essays, Stuttgart: Reclam 1988 [im Folgenden: Rorzy 1988], 11-
37,31.

21 »lch habe, wie gesagt, den Eindruck, da3 der Pragmatismus keine Philosophie der Ver-
zweiflung ist, sondern eine Philosophie der Solidaritat.« (Rorty 1988, 31)

22 Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritédt (1989), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1989
[im Folgenden: Rorty 19891, 306.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 331

mantik der Solidaritit bemerkbar, wie sich an zwei aktuellen moralphilosophischen
Dissertationen ablesen lésst, die sich systematisch um eine begrifflich trennscharfe
Fassung des Konzepts der Solidaritdt bemiihen, sich dabei allerdings durchgehend
im Theorierahmen der »Pflichtenlehren des 18. Jahrhunderts< bewegen und die so-
ziologischen Solidarititslektionen des 19. Jahrhunderts unbeachtet lassen.”

So schldgt Simon Derpmann vor, den Solidaritédtsbegriff — im Unterschied zur
Rede von Gerechtigkeit, Hilfsbereitschaft oder Briiderlichkeit — zu reservieren fiir
»besondere normative Erwartungen, die Angehorige solidarischer Gemeinschaften
aneinander richten«, wobei diese Erwartungen ihre moralische Dignitdt vor allem
daraus beziehen, dass sich Personen auf der Grundlage dieser Angehdrigkeiten da-
riiber vergewissern, »welche geteilten Uberzeugungen und Zwecke fiir sie so
grundlegend sind, dass sie diese nicht aufgeben kénnen, ohne sich damit einen Ver-
lust zuzufligen oder ihr Selbstverstdndnis zu beschddigen« (Derpmann 2013, 13).
Solidaritdt ziele demnach auf einen moralischen Anspruch, der iiber die bloBe
Achtung anderer in spezifischer Weise hinausgehe. Allerdings bestehe hier, wie
Derpmann notiert, die Gefahr, auch »zweifelhafte Loyalititen« auszuzeichnen und
»Solidaritit als Antrieb von Anfeindung und Ressentiment« zu fassen (ebd., 15),
sodass »die moralphilosophische Auseinandersetzung mit Solidaritdt diejenigen —
vermeintlichen — Solidaritdten identifizieren [muss], die keine moralische Geltung
beanspruchen konnen« (ebd., 18).

Ahnlich bestimmt auch Jorg Loschke Solidaritit als ein moralisches Konzept,
»das dazu auffordert, bestimmten Personen, die in einer identitdtskonstituierenden
Bezichung zu dem Forderungsadressaten stehen, bei der Durchsetzung moralisch
gebotener Ziele zu helfen« (Loschke 2015, 14), wobei er diese >Solidarititspflich-
ten< in einem breiten Sinne auf verschiedene »Solidaritdtsgruppen als partizipatori-
sche Gruppen« (ebd., 206) bezieht und keineswegs nur auf soziale Nahbeziehungen
beschrankt wissen will. Solidaritdtspflichten machen es Loschke zufolge — im Un-
terschied zu den Prinzipien von Unparteilichkeit und Universalitit — mdglich, »die
Menge der moralisch gebotenen Hilfspflichten« so aufzuteilen, »dass jeder Akteur
nur eine bestimmte Teilmenge erfiillen muss. Dies verhindert Uberforderungseffek-
te und erzeugt spezielle Pflichten« (ebd., 16). Loschke betont dabei explizit, dass
sich dieses Konzept von Solidaritdtspflichten nicht mit dem kantischen Pflichtenbe-
griff in Einklang bringen lasse, weil hier sehr wohl Pflichtenkollisionen moglich
seien. Und es bleibe dabei auch, wie er einrdumt, ungeklirt, was zu tun sei, wenn
»ein Akteur seinen Teil der moralischen Arbeit nicht erfiillt« (ebd., 207).

23 Simon Derpmann, Grinde der Solidaritdt, Miinster: Mentis 2013 [im Folgenden: Derp-
mann 2013]; Jorg Léschke, Solidaritdt als moralische Arbeitsteilung, Miinster: Mentis
2015 [im Folgenden: Loschke 2015].

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Es geht in diesen rechts- und moralphilosophischen Reflexionen zur Solidaritét
also zentral um die schon im solidaristischen Diskurs des spaten 19. Jahrhunderts
anhéngige und bis heute nicht hinreichend geklérte Frage, ob und wie sich Inhalte
und Ausmalfle, Rechte und Pflichten eines »solidarischen Handelns< plausibel be-
stimmen und trennscharf von Recht und Gerechtigkeit, von Nothilfe und Sympa-
thie, von >Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit« (Kurt Eisner) unterscheiden lassen.
Dabei gerit allerdings kaum die Frage in den Blick, ob es angesichts der Fiille be-
reitstehender Alternativbegriffe tiberhaupt sinnvoll und notwendig ist, auch das
Konzept der Solidaritit noch auf das enge Feld der Moral zu schicken, um hier in
der Konkurrenz zu alternativen Moralkonzepten noch einen eigenen Themenbereich
fiir sich zu erobern — oder ob es nicht doch sinnvoller wére, den Topos der Solidari-
tit primér als deskriptiven Analysebegriff der Sozialwissenschaften zu verwenden
und dessen moralische Dimension iiber die solidaristische Unterscheidung zwischen
solidarité de fait und solidarité devoir einzuholen.

Liberale Solidaritdt? Individuelle Moral und Sozialstaatskritik

Dass sich auch im Milieu der dezidiert liberal auftretenden politischen Theorie und
Publizistik kaum Versuche ausmachen lassen, den Solidaritétsbegriff fiir die norma-
tiven Selbstverstindigungsdebatten der Gegenwart fruchtbar zu machen, ist dage-
gen heute wenig verwunderlich, denn hier steht die politische Rede von der Solida-
ritdt — seit den Zeiten Frédéric Bastiats — durchgehend im Verdacht, einem sozialis-
tischen Umverteilungsstaat das Wort zu reden. In diesem Sinne gilt das Konzept der
Solidaritit in den Wahrnehmungsmustern marktliberaler Okonomie und Philoso-
phie in der Regel nur noch als ein durch und durch vorwissenschaftlicher Moralbe-
griff, der einer theoretisch-rationalen Konzeptualisierung unzugénglich sei und des-
halb nicht zum Gegenstand politischer und dkonomischer Theoriebildung tauge. So
wird die Kategorie der Solidaritdt im gegenwirtigen liberalen Diskurs denn auch,
sofern sie iiberhaupt bemiiht wird, zumeist energisch entpolitisiert, auf private Tu-
gendhaftigkeit enggefiihrt und auf dieser Basis dann gerne gegen die politischen
Umverteilungsambitionen des Wohlfahrtsstaates in Stellung gebracht. In diesem
Sinne plddiert etwa Sascha Tamm vom >Liberalen Institut< der Friedrich-Naumann-
Stiftung in einem knappen Text energisch dafiir, solidarisches Handeln »als indivi-
duelles, von den einzelnen Menschen selbst verantwortetes Handeln« zu verstehen,
und zwar aus einem doppelten Grund:

»Erstens: Nur eine derartige Solidaritét kann aus einer moralischen Perspektive den einzelnen
Individuen zugerechnet und damit auch hoch angerechnet werden. Nur wer Alternativen hat
und sich fiir eine von ihnen entscheidet, kann dafiir gelobt (oder auch kritisiert) werden. Die

Einzahler in die Sozialversicherungen handeln aus dieser Perspektive nicht in moralisch

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 333

wertvoller Weise — denn sie sind gezwungen, zu zahlen. Zweitens: Nur eine auf freiwilligem
Handeln aufgebaute Solidaritét ist mit dem Grundwert der individuellen Freiheit vollstindig
vereinbar. Alle Formen der durch Staaten erzwungenen Solidaritét stehen mit der Freiheit der

L . . 24
Menschen in einem kaum auflosbaren Widerspruch.«

Deshalb gelte, dass »auf Zwang aufgebaute Sozialsysteme und staatliche Umvertei-
lung« nicht in der Lage seien, »Anreize fiir moralisch wertvolles, solidarisches
Handeln« zu geben. Vielmehr ndhmen sie dem Einzelnen »Chancen fiir solidari-
sches Handeln, fiir die freiwillige Ubernahme von Verantwortung«; und damit leis-
teten sie, so Tamm, »langfristig keinen Beitrag zur Forderung von Zusammenbhalt
und Bindung an eine Gesellschaft, sondern bewirken eher das Gegenteil« (Tamm
2013, 47).

Allerdings kann die Rede von der Solidaritdt im liberalen Theoriemilieu auch
eine iiberraschende politische Aufwertung erfahren und affirmativ gegen den ver-
meintlich >wuchernden< Wohlfahrtsstaat in Stellung gebracht werden. Hier ist etwa
Wolfgang Kersting zu nennen, der seit den spédten 1990er Jahren mit polemischer
Vehemenz eine Differenzierung zwischen einer gerechtigkeits- und einer solidari-
tatstheoretischen Begriindung des Wohlfahrtsstaates einfordert.” Weil der real exis-
tierende Sozialstaat zur »Betreuungsmaschinerie und Entmiindigungsagentur« ver-
kommen sei, der eine »ebenso weinerliche wie dreiste Versorgungsmentalitit« er-
zeugt habe (Kersting 2000, 399), miisse man die Leitmaximen von Gleichheit, Ge-
rechtigkeit und Umverteilung in der Sozialpolitik radikal verabschieden und durch
ein Suffizienz-Konzept ersetzen, das sich nur noch an »den Erfordernissen einer
materialen Minimalausstattung biirgerlicher Lebensfiihrung« (ebd., 377) orientiere.
Denn grundsitzlich gelte: »Protagonist des Liberalismus ist das freie Individuum,
das handlungsméchtig ist und in seiner Lebensfithrung von fremder Unterstiitzung
unabhéngig ist, das iiber sich frei verfiigen kann und sich die erforderlichen Res-
sourcen fiir die Befriedigung seiner Bediirfnisse und Interessen selbst erarbeiten
kann.« (Kersting 1998, 426)

Ein solcher suffizienzbasierter Sozialstaat orientiere sich nicht an normativen
Leitbildern einer » Ausdehnung menschenrechtlicher Gleichheit auf den Bereich der
Giterversorgung«; vielmehr ziehe er seine Legitimation allein aus einem von den
Gesellschaftsmitgliedern bewusst getroffenen »politischen Entschluf3 zu kollektiver
Unterstiitzung bediirftiger Biirger« (Kersting 2000, 378; i.0O. herv.), d.h. aus einem

24 Sascha Tamm, Solidaritit aus freiheitlicher Perspektive, in: Aus Politik und Zeitgeschich-
te (O Politische Grundwerte<) 34-36/2013, 45-47 [im Folgenden: Tamm 2013], 47.

25 Vgl. Wolfgang Kersting, Internationale Solidaritit, in: Kurt Bayertz (Hg.), Solidaritit.
Begriff und Problem, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1998, 411-429 [im Folgenden: Kersting
1998]; Ders., Theorien der sozialen Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler 2000 [im Folgen-
den: Kersting 2000], bes. 376-403.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Akt politischer Selbstbestimmung, in dem sich die Staatsbiirger »zur mitbiirgerli-
chen Anteilnahme verpflichten und dafiir sorgen, daf all die Mitbiirger, die sich
nicht selbst versorgen konnen, mit dem, was fiir eine biirgerliche Lebensfiihrung er-
forderlich ist, versehen werden« (ebd., 397), um sich dann in der »Eigenverantwort-
lichkeits- und Selbsténdigkeitsschule des Wettbewerbsmarktes« (ebd., 271) behaup-
ten und bewdhren zu kdnnen.

Fir Kersting, der sich in diesem Zusammenhang explizit auf Kant und die
»Pflichtenlehre des 18. Jahrhunderts« (ebd., 394) beruft, geht es hier nicht um uni-
versalistische Rechtsanspriiche, auch nicht um allgemein verpflichtende Regeln der
Hilfeleistung, sondern um Normen einer Solidaritét, die konstitutiv partikularisti-
scher Natur ist und nur »Mitglieder einer bestimmten sozialen Gemeinschaft« (ebd.,
383; vgl. auch Kersting 1998, 413-415) betreffe; und zwar nach Maligabe der je-
weiligen, auf Klugheits- und Effizienziiberlegungen beruhenden politischen Ent-
scheidungen dieser Gemeinschaft. Dieser von universalistischen Rechtsanspriichen
abgekoppelte und den jeweils kontingenten Rahmenbedingungen politischer Ent-
scheidung iiberantwortete »Sozialstaat der Solidaritdt« (Kersting 2000, 385) miisse
sich deshalb im Namen des »Okkasionalismus der Solidaritit« (ebd., 387) weigern,
»Gleichheit und Ungleichheit zu moralisieren« (ebd., 386).

Kersting bringt sich mit dieser »okkasionalen< Solidaritdtskonzeption in einen
bewussten Gegensatz zu bisherigen Bemiihungen der politischen Philosophie,
wohlfahrtsstaatliche Unterstiitzungsrechte und Umverteilungspflichten ebenfalls
mit dem Solidaritdtsargument zu begriinden. Hier finden sich in der Tat Argumenta-
tionsmuster, in denen solidaristische Theoriemotive mitunter durchaus eine wichti-
ge Rolle spielen, auch wenn sie als solche nicht ausgewiesen werden. So sieht etwa
Kurt Bayertz die Legitimationsgrundlagen des modernen Sozialstaates ebenfalls in
— allerdings nicht auf freiwillig-okkasionale Klugheitsiiberlegungen enggefiihrten —
Solidarittspflichten begriindet. Er betont, dass die sozialen Unterscheide zwischen
den Menschen nicht, wie im liberalen bzw. libertdren Theoriemilieu hartnickig
suggeriert, allein aus »den natiirlichen Unterschieden zwischen den Individuen«®®,
also aus moralisch neutralen Differenzen des Gliicks und der Begabungen resultie-
ren, sondern wesentlich in gesellschaftlichen Ursachen griinden. Denn auch das
Gliick des einsamen Goldsuchers sei fiir diesen, wie Bayertz betont, nur dann be-
deutsam, »wenn es andere Menschen gibt, die an Gold interessiert sind und als
Tauschpartner zur Verfligung stehen« (Bayertz 1996, 314f.). Und auch die besonde-
re individuelle Begabung des Einzelnen bringe ihm nur dann materielle Vorteile,
wenn sie auf eine entsprechende »Wertschiatzung der Gesellschaft« treffe (ebd.,
315). Deshalb gelte, wie Bayertz ganz auf der — von ihm allerdings nicht erwahnten
— solidaristischen Argumentationslinie betont: »Wenn erst die Wertschétzung der

26 Kurt Bayertz, Staat und Solidaritét, in: Ders. (Hg.), Politik und Ethik, Stuttgart: Reclam
1996, 305-329 [im Folgenden: Bayertz 1996], 314.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBRUCHE: SOLIDARITAT IM 20. JAHRHUNDERT | 335

Gesellschaft eine bestimmte natiirliche Eigenschaft zur »Begabung« macht und ein
zufdlliges Ereignis zum >Gliick¢, dann sollten die Friichte, die eine solche >Bega-
bung« oder ein solches »Gliick«¢ zeitigt, nicht mehr ausschliefSlich individuell bean-
sprucht werden.« (ebd.)27

Allerdings weist Bayertz an anderer Stelle selbst darauf hin, dass der Rekurs auf
das Solidaritdtsargument zur Begriindung sozialer Teilhaberechte im Wohlfahrts-
staat in hohem MaBe problematisch sei, zumindest dann, wenn man Solidaritéts-
pflichten letztlich auf Freiwilligkeit griinden will. Der Sozialstaat sei ndmlich durch
Verrechtlichung und Institutionalisierung gekennzeichnet; und nicht dadurch, dass
in ihm »moralische ldeale oder Pflichten zur Unterstiitzung Bediirftiger beste-
hen«®®. Und da es, so Bayertz, unstrittig sein diirfte, »da3 von »Solidaritét« nur dort
die Rede sein kann, wo Hilfeleistungen freiwillig und aus einem Gefiihl der Ver-
bundenheit heraus erfolgen« (Bayertz 1998b, 37), sei es wenig plausibel, sozial-
staatliche Leistungen »unter dem Begriff der Solidaritit zu subsumieren« (ebd.).
Stattdessen gehe es hier um Fragen staatsbiirgerlicher Teilhaberechte und damit
verbundener sozialer Gerechtigkeit, fiir deren Klérung »ein Rekurs auf den Solida-
ritdtsbegriff [...] tiberhaupt nicht erforderlich« sei, denn: »Gerechtigkeit erfordert
keine gruppenspezifische Gemeinsamkeit und keine emotionale Verbundenheit,
sondern beruht auf der distanzierten Betrachtung und Abwigung konkurrierender
Anspriiche von einem unparteilichen Standpunkt aus.« (ebd., 40) Dass dieser
scheinbar so rigide und so selbstverstdndliche Gegensatz von freiwilliger Solidaritét
und sozialer Gerechtigkeit, von »Gefiihl der Verbundenheit« und >distanzierter Be-

27 Ahnlich beklagen auch Karl Otto Hondrich/Claudia Koch-Arzberger, Solidaritit in der
modernen Gesellschaft, Frankfurt/M.: Fischer 1992 [im Folgenden: Hondrich/Koch-
Arzberger 1992], dass in der aktuellen Sozialstaatsdebatte die Einsicht in die sozialen
Kontexte und Voraussetzungen individueller Freiheits- und Entfaltungschancen »nahezu
vollig« (ebd., 40) fehle. Und ganz in solidaristischer Diktion notieren sie: »Tiichtigkeit
und Reichtum sind nur scheinbar bzw. nur zum Teil das Verdienst von Individuen; viel-
mehr sind sie das Resultat einer bestimmten Gesellschaftsform [...]. Die Einsicht, daf3
Solidaritdt im Sozialstaat nicht nur humanitér, sondern auch soziologisch, also in hand-
festen sozialen Zusammenhéngen begriindet ist, miifite in einem Programm fiir die politi-
sche Bildung entwickelt werden.« (ebd., 41) Auch John Rawls notiert in seiner Theorie
der Gerechtigkeit diesbeziiglich: »Der Grad der Entwicklung und Betitigung natiirlicher
Fahigkeiten hdngt von allen moglichen gesellschaftlichen Verhiltnissen und klassenge-
bundenen Einstellungen ab. Selbst die Bereitschaft zum Einsatz, zur Bemiihung, die im
iiblichen Sinne verdienstvoll ist, hidngt noch von giinstigen Familienumstéinden und ge-
sellschaftlichen Verhéltnissen ab.« (John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (1971),
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1975 [im Folgenden: Rawls 1975, 94]

28 Kurt Bayertz, Begriff und Problem der Solidaritdt, in: Ders. 1998, 11-53 [im Folgenden:
Bayertz 1998b], 37; Herv. 1.0.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

trachtung, von sozialwissenschaftlicher Faktizitit und normativer Verbindlichkeit
den zentralen Einsichten der franzdsischen Solidarititssoziologie und der politi-
schen Theorie des solidarisme nicht zu entsprechen vermag, ist dabei offensichtlich.

Insgesamt ldsst sich vor diesem Hintergrund festhalten, dass die potenzielle
Leistungsfahigkeit der Traditionen des solidaristischen Denkens fiir eine normative
Theorie des modernen Wohlfahrtsstaates in der politischen Philosophie der Gegen-
wart nicht systematisch reflektiert und diskutiert wird. Stattdessen scheinen die po-
litischen Selbstverstandigungsdebatten iiber Recht und Freiheit, Demokratie und
Wohlfahrtsstaat gegenwirtig von den Mentalitéitslagen liberal-individualistischer
Sozialphilosophien beherrscht zu werden, die die politische Kultur der Bundesre-
publik seit den 1990er Jahren in einer zuvor kaum fiir moglich gehaltenen Wucht zu
iiberschwemmen vermochten. Die seit dieser Zeit omniprisenten — und erneut das
Normativitétsprofil des 18. Jahrhunderts aufrufenden — Gegensatzpaare von Markt
versus Staat, Individuum versus Kollektiv, Unabhédngigkeit versus Gebundenheit,
Eigenverantwortung versus Fremdverpflichtung fallen dabei in eklatanter Weise
hinter die im spdten 19. Jahrhundert entdeckten solidaristischen Einsichten in das
rgleichzeitige Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens< (Alfred Fouil-
1ée) zuriick. Und sie machen damit einmal mehr deutlich, in welchem Ausmal es
im 20. Jahrhundert zu einem vollstindigen Abbruch der solidaritétstheoretischen
Aufbriiche dieser Zeit gekommen ist.

Der Begriff der Solidaritidt wird in den politisch-moralischen Selbstverstandi-
gungsdebatten der Gegenwart nahezu ausschlieBlich als soziales (Klein-)Grup-
penphidnomen oder als moralisches Tugendkonzept gehandelt, ohne noch im Blick
zu haben, dass die Solidaritét in der politischen Moderne von Anfang an — im be-
wussten Gegensatz zu >Liebe, Mitleid und Barmherzigkeit< — als makrosoziologi-
sche Fundamentalkategorie zur Beschreibung der zunehmenden gesellschaftlichen
Abhiéngigkeits- und Verstrickungsverhiltnisse fungierte, die die sozialen Lebensbe-
dingungen moderner Gesellschaften in ihren nationalen wie internationalen Kontex-
ten heute mehr denn je kennzeichnen. Ob sich dieser dramatische Zerfallsprozess
der gleichermaBien sozialwissenschaftlich wie sozialmoralisch verfassten Solidari-
titssemantik des 19. Jahrhunderts, die die geschichts- und gesellschaftslosen Mo-
ralkonzepte der Aufkldrungsphilosophie ebenso zu erden wie zu beerben versuchte,
im 21. Jahrhundert — nach dem Ende der marktliberalen Euphorie der letzten Jahr-
zehnte — unveridndert fortsetzen wird, oder ob nun Zeit und Raum fiir eine erinnern-
de Aufarbeitung dieser Verlustgeschichte entstehen, ist gegenwirtig noch nicht ab-
sehbar.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Postliberale Wohlfahrtsdemokratie:
Ein Neustart solidaristischer Vernunft

Wihrend Freiheit und Gleichheit, Demokratiec und Gerechtigkeit in der europé-
ischen Ideengeschichte seit langem von elaborierten philosophischen Legitimati-
onsdiskursen begleitet werden, erscheint die Solidaritdt als vernachldssigtes »>Stief-
kind« (Herfried Miinkler), das kaum gesellschaftstheoretische und moralphilosophi-
sche Aufmerksamkeit erféahrt. Treffender noch kdnnte man sie als illegitimes >Fin-
delkind«< bezeichnen, denn an Zuwendung und Wertschitzung mangelt es ihr kei-
neswegs. SchlieBlich kommt kaum eine Sonntagsrede ohne die emphatische Anru-
fung der vermeintlich verlorenen und dringend wiederzugewinnenden Solidaritdt
aus. Dabei bleibt jedoch in der Regel unklar, was mit ihr ndherhin gemeint ist und
wo dieser Begriff eigentlich herkommt. Dem freiheitsrechtlichen Liberalismus je-
denfalls, der eigentlichen »>Vaterfigur« des normativen Projekts der politischen Mo-
derne, ist sie bis heute eher fremd und unzugénglich geblieben, auch wenn er ihr
mittlerweile durchaus charmante Ziige abgewinnen kann; zumindest dann, wenn sie
sich mit der geschichts- und gesellschaftslosen Rolle einer unpolitischen, auf Frei-
willigkeit beruhenden Haltung individueller Moralitit zufrieden gibt. Dennoch
bleibt eine gehodrige Unsicherheit {iber den genetischen Code der Solidaritdt beste-
hen: Man weif3 noch immer nicht so recht, ob und wie sie zur politischen Moderne
gehoren kann und soll und was man genau von ihr zu halten hat. Fest steht ledig-
lich: »Es gibt bis heute keine einzige als »klassisch< zu nennende Theorie der Soli-
daritdt insgesamt.« (Bayertz/Boshammer 2008, 1199)

Bei der Lektiire aktueller Solidaritétsliteratur gewinnt man zudem den Eindruck,
dass die postliberalen Einsichten, die sich mit diesem Konzept in den Solidaritéts-
theorien des 19. Jahrhunderts, von Comte iber Durkheim bis zum solidarisme um
Fouillée, Gide und Bourgeois, verbunden haben, vollstindig in Vergessenheit gera-
ten sind. In den normativen Diskursen der Gegenwart werden solidaristische The-
men und Motive, die an der soziologischen Tatsache der de facto-Solidaritét anset-
zen, nicht mehr aufgegriffen. Der als »Sozialdoktrin eines dritten Weges jenseits
von Kapitalismus und Sozialismus< gestartete Solidarismus wird, wenn er iiber-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

haupt noch Erwdhnung findet, zumeist nur aus ideengeschichtlicher Chronisten-
pflicht erwédhnt und dann rasch als »antiquiert< verabschiedet, wobei man sich kaum
Miihe macht darzulegen, warum diese Ideen obsolet geworden sind.' Das schlichte
Alter kann es jedenfalls nicht sein, denn schlieBlich ist die Idee der sozialen Solida-
ritdt als Kind des 19. Jahrhunderts deutlich jiinger als die aus dem 18. Jahrhundert
stammenden Grundideen individueller Freiheit und politischer Gleichheit.

Wir haben es in weiten Teilen der politischen Philosophie offensichtlich mit ei-
ner eigentiimlichen Hegemonie der Normativitit des 18. iiber das 19. Jahrhundert
zu tun; einer Hegemonie, die den Eindruck erweckt, die im Zeitalter der Aufkliarung
entstandenen Vorstellungen von Person und Gesellschaft konnten auch heute noch
hinreichende Orientierungskraft entfalten, um die Selbstverstindigungsdebatten der
Gegenwart addquat zu inspirieren. Es ist jedoch grundsitzlich zu fragen, ob die
Standardwahrnehmungen des politischen Liberalismus nicht ldngst durch solidari-
tétstheoretische Konzepte von Person und Gesellschaft ersetzt werden miissten, die
in der Lage sind, die freiheitsrechtlichen Aufbriiche des 18. Jahrhunderts auf einem
transformierten, den heutigen Komplexitdtslagen des gesellschaftlichen Lebens ent-
sprechenden Problemniveau neu auszulegen und iiberzeugend fortzufiihren. Denn
die Freiheits- und Autonomielektionen des 18. Jahrhunderts sind mit den Solidari-
tits- und Komplexitétslektionen des 19. Jahrhunderts durchaus in Einklang zu brin-
gen, auch wenn dies im Rahmen liberaler Sozialphilosophie kaum je versucht wur-
de.

Dazu miisste allerdings die Aufgabe, an der sich der franzdsische solidarisme an
der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert abgearbeitet hatte und die dann merkwiir-
dig unbeachtet liegen geblieben ist, wieder ins Zentrum gesellschaftstheoretischer
Aufmerksamkeit riicken. Denn dadurch konnte erneut deutlich werden, dass das in-
dividualistische Moraldispositiv des politischen Liberalismus im Blick auf die
Komplexititslagen heutiger Gesellschaften historisch obsolet geworden ist und
durch eine solidaristische Semantik der wechselseitigen Zunahme von individuellen
Entfaltungschancen und sozialen Abhéngigkeitsverhiltnissen ersetzt werden miiss-
te, sodass Individualitdt und Sozialitdt, personale Freiheit und soziale Verpflichtung
nicht langer gegeneinander in Stellung gebracht werden konnen. Diese Einsicht in
die unhintergehbare »Gleichzeitigkeit des Wachstums des individuellen und des so-
zialen Lebens< hatte Alfred Fouillée schon im Jahr 1880 zum programmatischen
Ausgangspunkt solidaristischer Gesellschaftstheorie erhoben und damit ein sozial-
ethisches Problemniveau formuliert, das die liberale Vernunft der politischen Philo-
sophie bis heute kaum erreicht hat.

1 Vgl. etwa Hondrich/Koch-Arzberger 1992, 11f., die den Solidarismus zwar kurz erwih-

nen, dann aber argumentlos konstatieren, er erscheine »von heute aus [..] antiquiert« .

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 339

Vom liberalen zum postliberalen Personenkonzept

Wer vor diesem Hintergrund fiir einen Neustart solidaristischer Vernunft pladiert,
muss allerdings deutlich machen, warum ein modernes solidaristisches Denken den
autonomieethischen Idealen unvertretbarer Individualitit und moralischer Selbstbe-
stimmung nicht in den Riicken féllt, sondern diese unbedingt verteidigt, auch wenn
es sich von der liberalen Vernunft des kontraktualistischen Denkens vollstindig
verabschiedet. Deshalb sind zunéchst diejenigen freiheitsrechtlichen Gehalte zu si-
chern, die nicht nur fiir liberale Sozialphilosophien, sondern auch fiir eine demokra-
tietheoretisch ausgewiesene solidaristische Gesellschaftstheorie unverzichtbar sind.
Dazu liee sich neben den frithen sozialphilosophischen Arbeiten Alfred Fouillées
auch an die wesentlich bekanntere moralsoziologische Beobachtung Emile Durk-
heims ankniipfen, dass die arbeitsteiligen Gesellschaften der Moderne ihre Mitglie-
der »zu gleicher Zeit personlicher und solidarischer< machen. Der vermeintliche —
und fiir das liberale Denken so konstitutive — Gegensatz von Freiheit und Abhén-
gigkeit verliert hier ndmlich erheblich an empirischer Triftigkeit. Das liberal-indivi-
dualistische Personenkonzept konnte demnach durch eine postliberal-solidaristische
Variante ersetzt werden, die die soziale Konstitution des Individuums ins Zentrum
der Aufmerksamkeit riickt, ohne dadurch dessen normativen Vorrang vor der Ge-
meinschaft — wie unter Berufung auf den Solidaritétsbegriff im 19. und 20. Jahr-
hundert nur allzu oft geschehen — in Abrede stellen zu miissen.

Das Ansinnen einer solidaritatstheoretischen Verteidigung der Freiheit und Au-
tonomie des Einzelnen hatte der eigentliche Begriinder der Solidaritétssoziologie,
Auguste Comte, zwar noch frontal zuriickgewiesen; der republikanische solidaris-
me der Jahrhundertwende fiihlte sich diesem Anliegen aber elementar verpflichtet
und hatte sich dazu deutlich — freilich nicht in einer transzendentalphilosophischen,
sondern in einer moralsoziologischen Lesart — auf die von Kant beeinflusste Tradi-
tion des néo-criticisme gestiitzt. Das Projekt einer solidaristischen Vernunft, die die
Freiheits- und Gleichheitslektionen des 18. Jahrhunderts beerben und nicht denun-
zieren will, muss also ein soziologisch informiertes, nachmetaphysisch und postli-
beral ansetzendes Personenkonzept skizzieren konnen, das sich von den ilteren
aristotelischen Ansétzen einer Naturrechtsteleologie ebenso verabschiedet wie von
den >quasi-metaphysischeng, jedenfalls geschichts- und gesellschaftslos entworfe-
nen Ausgangsannahmen zur >Natur des Menscheng, die das Vernunftrecht der euro-
péischen Moderne so vehement der christlich-abendlandischen Tradition des politi-
schen Aristotelismus entgegengesetzt hatte.

Das liberale Personenkonzept orientiert sich bis heute am Freiheitsversprechen
der europdischen Aufkldrung, die mit dem Anspruch gestartet war, den Herr-
schaftsverhdltnissen von stdndischer Agrarverfassung und absolutistischer Staat-
lichkeit die VerheiBungen eines kommenden Zeitalters der Vernunft entgegenzuset-
zen. Dazu hatte sie das Leitbild der »autonomen Einzelpersonlichkeit< ausgerufen,

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

das mit den Vorstellungen vorgegebener sozialer Statusunterschiede brach und ein
prinzipiell fiir alle Biirger gleichermalen erreichbares Ideal miindiger Individualitét
behauptete. Demnach sollte sich das emanzipierte Individuum — und dabei war mit
grofler Selbstverstindlichkeit nur an eigentumsbesitzende, zumindest eigentumsfa-
hige Ménner gedacht — zum einen als 6konomisch unabhingiger Marktbiirger reali-
sieren, der auf einem von absolutistischen Vorgaben befreiten Markt der Waren,
Giiter und Dienstleistungen eigenverantwortlich agieren und seinen materiellen
Interessen ungehindert nachgehen kann. Zum anderen sollte sich dieses Individuum
zugleich als politisch partizipierender Aktivbiirger erfahren konnen, der sich nicht
mit der halbierten Freiheit einer nur 6konomischen Eigenstdndigkeit begniigt, son-
dern iiber parlamentarische Repridsentationsorgane am politischen Meinungs- und
Willensbildungsprozess des Staates mitwirkt. Und nicht zuletzt sollte es sich auch
in Fragen von Kunst und Kultur, von Religion, Moral und Weltanschauung als
selbstbestimmte und autonom entscheidungstihige Person erfahren konnen und ent-
sprechende gesellschaftliche Anerkennung finden.

Statt einer hierarchischen Sozialordnung stédndischer Geburtsprivilegien sollte
sich dieser Gesellschaftsvision zufolge in naher Zukunft eine egalitire Privatbiirger-
Gesellschaft etablieren, die jedem ihrer Mitglieder die Chance einrdumt, sich durch
individuelle, Eigentum schaffende Arbeit an eigenen Produktionsmitteln, durch
Leistung, Flei und Anstrengung 6konomische Unabhingigkeit und einen zumin-
dest bescheidenen Wohlstand zu erarbeiten; und zwar im Rahmen einer freiheitli-
chen Republik, in der nur diejenigen Gesetze Legitimitit beanspruchen kdnnen, die
sich nach den MaBstidben des »6ffentlichen Vernunftgebrauchs< als im gemeinsa-
men Interesse liegend rechtfertigen lassen. Der Vorrang der Selbstbestimmungs-
rechte der als frei und gleich imaginierten Individuen, ihre politisch-rechtliche
Unabhéngigkeit, ihre 6konomisch-materielle Selbstdndigkeit und ihre religios-
kulturelle Freiheit stehen seitdem im Zentrum der politischen Moral der europé-
ischen Moderne. Und dieses Normativitétsprofil sollte in der zweiten Halfte des 20.
Jahrhunderts — nach den verheerenden Erfahrungen totalitirer Gewaltherrschaft — in
der Bekenntnisformel von der »unantastbaren Wiirde des Menschen« endgiiltig zu
hochsten politischen Ehren gelangen. Es ist heute fiir die normativen Grundlagen
der europdischen Moderne schlechthin konstitutiv, auch wenn weitere Riickfille in
der Zukunft keineswegs ausgeschlossen sind.

Das liberale Programm an seinem historischen Ende
Das liberale Personenkonzept mit seiner Vorstellung eigenverantwortlicher Indivi-
duen, die sich im aufgeklarten Eigeninteresse mit Willen und Bewusstsein zu einer

politischen Gemeinschaft vereinen, findet seinen kongenialen Ausdruck in den
Theorien des Gesellschaftsvertrags, deren Geschichte mit Hobbes’ Leviathan in der

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 341

Mitte des 17. Jahrhunderts begann und iiber Locke, Rousseau und Kant bis hin zu
seinem »zweiten Friihling« im Gefolge von Rawls’ Theory of Justice aus den 1970er
Jahren reicht. Der methodologische Individualismus des kontraktualistischen Den-
kens mit seinen streng vordefinierten Theoremen von Naturzustandsfiktion, homi-
nes oeconomici-Unterstellungen und den Gedankenexperimenten eines rationalen
Vereinigungsvertrags aller mit allen zum wechselseitigen Vorteil jedes Einzelnen
kennzeichnet dementsprechend bis heute das zentrale Legitimationsdispositiv der
liberalen politischen Theorie, auch wenn unbestritten ist, dass das Ingredienzen-Set
der kontraktualistischen Theorien weder den empirischen Realititen noch den indi-
viduellen Selbstbeschreibungen realer Individuen entspricht.

Der gravierende und oftmals angemerkte >Theorie-Defekt< (Niklas Luhmann)
dieser Konzeption besteht vor allem darin, dass hier mit der Fiktion einer vorab
feststehenden und als im Kern unverdnderlich behaupteten »Naturausstattung des
Menschen unabhingig von aller Sozialitit«® gearbeitet wird. Und diese Fiktion ist
notwendig, weil ohne sie die gewiinschten Theorieergebnisse nicht zu erzielen wa-
ren. Denn dhnlich wie der politische Aristotelismus, der jedem Einzelnen an seinem
jeweiligen Platz in der Gesellschaft eine ihm sozialmetaphysisch vor- und aufgege-
bene Ziel- und Zweckbestimmung zuspricht, iiber die er nicht autonom verfiigen
kann, arbeitet auch der politische Liberalismus mit einem Standard-Set quasi-meta-
physischer »>Naturannahmenc< iiber Struktur und Charakter des aufgeklérten Indivi-
duums. Dazu gehoren vor allem die vorrangige Orientierung an kiihler Rationalitét
und privatem Eigeninteresse statt an sozialer Emotionalitét und gemeinschaftlichem
Wohlergehen, aber auch das vermeintlich unaufhaltsame Streben nach immer mehr
Giitern und hoherem Wohlstand,” die natiirliche Neigung zum Tausch, wie sie
schon Adam Smith postuliert hatte,® und nicht zuletzt das noch von John Rawls fiir
die Legitimitét seiner Gerechtigkeitstheorie so nachdriicklich behauptete »gegensei-
tige Desinteresse< und die >Neidfreiheitc.’ Denn nur auf der Grundlage dieser — em-

2 Niklas Luhmann, Arbeitsteilung und Moral. Durkheims Theorie, in: Durkheim 1988, 19-
38, 26.

3 Vgl. etwa Ludwig von Mises, Liberalismus, Jena: Gustav Fischer 1927, 165: »Es ist wahr,
alles Streben und Jagen nach Erhohung des Wohlstandes macht die Menschen nicht
gliicklicher. Doch es ist des Menschen Natur, immerfort nach Verbesserung seiner mate-
riellen Lage zu streben.«

4 Adam Smith spricht bekanntlich von »einer natiirlichen Neigung des Menschen, zu han-
deln und Dinge gegeneinander auszutauschen«, die »allen Menschen gemeinsam« sei,
wihrend man sie »nirgends in der Tierwelt findet« (Smith 1974, 16).

5 »Die Menschen im Urzustand versuchen, Grundsétze aufzustellen, die ihren Zielen so gut
wie moglich dienen. [...] Die Beteiligten versuchen nicht, einander Gutes oder Schlechtes

anzutun; sie sind nicht von Liebe oder Hall bewegt. Sie versuchen auch nicht, einander

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

pirisch vielfach widerlegten — anthropologischen Ausgangsannahmen kénnen die
kontraktualistischen Gedankenexperimente des politischen Liberalismus ihr ge-
wiinschtes Ergebnis erreichen und den rationalen Gesellschaftsvertrag zum wech-
selseitigen Vorteil aller als philosophisch konsistent présentieren. Und nur so kon-
nen sie mit dem Anspruch auftreten, jenen >archimedischen Punkt< erreicht zu ha-
ben, der eine liberal-kontraktualistische Bestimmung der Aufgaben von Staat und
Gesellschaft als >theoretisch zwingend« erscheinen lédsst und es erlaubt, jeden Wi-
derspruch als »vormodern< und »>philosophisch unbegriindet« zuriickzuweisen.

Dass die normativen Ausgangsunterstellungen des politischen Liberalismus
theoretisch und empirisch wenig plausibel sind, blieb zundchst noch weithin un-
problematisch. Denn es ging im Zeitalter der liberalen Aufbriiche ja nicht darum,
empirisch belastbare Erkenntnisse zu der Frage zu sammeln, >wie die Menschen
denn eigentlich sind und zu dem werden, was sie sind<. Vielmehr ging es um die
emphatische Auszeichnung eines universalistischen Freiheits- und Gleichheitsver-
sprechens, eines neuen Menschen und einer neuen Gesellschaft, die man am Hori-
zont der Zukunft heraufddmmern sah und deren emanzipatorisches Potenzial die
standisch-feudalen Strukturen irreversibel aufsprengen sollte. Und dieses Leitbild
erschien solange als aussichtsreich, wie die egalitiren Freiheitsmotive mit einer ho-
hen Verheilungskraft verbunden waren und der >in den Geburtswehen< liegenden
biirgerlichen Gesellschaft den Weg weisen konnten.

Die in den letzen Jahrzehnten wieder zu neuer Prominenz gelangten Gesell-
schaftswahrnehmungen des liberalen Kontraktualismus hatten sich im Verlauf des
19. Jahrhunderts jedoch als historisch obsolet erwiesen. Dass man unter den Herr-
schafts- und Vermachtungsbedingungen komplexer industriekapitalistischer Gesell-
schaften mit dem liberalen Dispositiv von Selbstindigkeit, Eigeninteresse und indi-
vidueller Planungsrationalitdt, von Eigenverantwortung und personlicher Haftung
im Rahmen freiwillig eingegangener Vertrdge — seien es bilaterale Privatvertrige
oder ein >verfassungskonstituierender< Vereinigungsvertrag aller mit allen — gesell-
schaftstheoretisch nicht weit kommt, riickte in dieser Zeit allméhlich ins allgemeine
Bewusstsein. Denn das friihliberale Leitbild einer »klassenlosen Biirgergesellschaft
mittlerer Existenzen< (Lothar Gall), das zugeschnitten war auf die — ohnehin nicht
wenig idealisierten — Lebensverhdltnisse einer vorindustriellen, dorflich-agrar-
ischen, von freien Bauern, Handwerkern und kleinen Kaufleuten bevolkerten Le-
benswelt, in der die soziookonomischen Grundlagen fiir eine sozial einigermallen
homogene Gemeinschaft selbstverantwortlicher Kleinwarenproduzenten noch hin-
reichend gegeben schienen, begann nun nicht nur jede empirische Triftigkeit, son-
dern zunehmend auch jede normative VerheiBungskraft zu verlieren.

auszustechen, sie sind nicht neidisch.« (Rawls 1975, 168) Rawls bezeichnet dies als

»Voraussetzung der desinteressierten Verniinftigkeit« (ebd.).

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 343

Die Vision einer frither oder spdter alle Gesellschaftsmitglieder umfassenden
Privatrechtsgesellschaft autonomer Wirtschaftsbiirger wurde im Industrialisierungs-
prozess des 19. Jahrhunderts endgiiltig unglaubwiirdig. Mit der Trennung von Kapi-
tal und Arbeit und dem Aufkommen der »groBen Industrie« war der Weg, der iiber
individuelle Tugenden von Leistung, Fleil und Tiichtigkeit zu Wohlstand und Si-
cherheit hitte fithren sollen, fiir immer gro3ere Mehrheiten der Bevolkerung schon
sozialstrukturell versperrt. Eine allein iiber Tauschprozesse am Markt und insofern
im Kern j>unpolitisch¢< integrierte Gesellschaft von Kleineigentiimern war damit
unmoglich geworden. In dieser Zeit begann denn auch die moralische Krise des po-
litischen Liberalismus, der nun bei vielen seiner Protagonisten eine Degeneration
zur dngstlichen Defensivideologie der besitzenden Klassen erlebte, mit der die eins-
tigen Inklusionsversprechen von >Besitz und Bildung« zu schroffen Exklusionskrite-
rien umdefiniert wurden. Im liberalen Theoriemilieu traf man nun vermehrt auf kul-
turpessimistische Angste vor der drohenden Massengesellschaft und der kollektiven
Irrationalitét der Menge, in denen sich tiefsitzende Aversionen gegeniiber der Reali-
tit einer nachbiirgerlichen Massendemokratie artikulierten, die nicht als Konse-
quenz des republikanischen Verfassungsideals und als universale Einlosung seiner
egalitiren Partizipationsversprechungen begriiit, sondern immer héufiger als
schwerwiegende Bedrohung fiir »echte Autonomie< und >wahrhafte Individualitdt<
des biirgerlichen Individuums wahrgenommen wurde. Dem von der moralischen
Dignitdt und den Vernunftfahigkeiten des Einzelindividuums begeisterten 18. Jahr-
hundert folgten im wissenschaftsglaubigen 19. und 20. Jahrhundert auf breiter Front
normativ erniichterte, von einem >wertfreien< Szientismus geprigte Erkenntnisidea-
le, in denen fiir das anspruchsvolle Leitbild einer an der Freiheit und Gleichheit al-
ler Gesellschaftsmitglieder orientierten demokratischen Republik kaum noch Raum
verblieb. Wollte die politische Moderne ihre universalistischen Ambitionen — und
damit sich selbst — nicht endgiiltig preisgeben, so stand sie nun vor der Aufgabe,
sich philosophisch in den normativ desillusionierten postaufklarerischen Kontexten
und soziologisch in den postliberalen Komplexititen der groBen Industrie- und
Massengesellschaften neu zu entwerfen; eine Aufgabe, die mit dem Methoden- und
Theorienarsenal des klassischen politischen Liberalismus allein nicht mehr zu 16sen
war.

»Progressive Autonomie«: Individualistische Moral aus der Gesellschaft

Die historische Krise der liberalen politischen Philosophie wurde im Verlauf des
19. Jahrhunderts gerade auch im postrevolutiondren Frankreich mit seiner perma-
nenten politisch-moralischen Krisentrachtigkeit deutlich wahrgenommen. Und es
war vor allem Auguste Comte, der sich — unter dem Vorzeichen einer aller Revolu-
tionsemphase abholden szientistisch-positivistischen »Wissenschaft von den sozia-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

len Solidaritdten< — an die Aufgabe einer soziologischen Erniichterung machte und
die Freiheits- und Autonomiefiktionen, die Verdnderungs- und Umgestaltungsambi-
tionen des 18. Jahrhunderts, ganz in der Tradition der friihen Restaurationsphiloso-
phie, geniisslich dekonstruierte. Von dieser >kaltenc, strikt antihumanistisch ange-
legten Linie, die auch weite Teile von Durkheims frithem Arbeitsteilungsbuch
kennzeichnet, distanzierte sich der franzdsische solidarisme dann jedoch durch das
Doppelinteresse, Aufklarungsphilosophie und Solidaritétssoziologie, das philoso-
phische Pathos des autonomen Individuums und die soziologischen Einsichten in
die sozialen Solidaritdten — wenn man so will: Kant und Comte — miteinander ins
Gesprich zu bringen. Und damit sollte der solidarisme fiir die in der industriekapi-
talistischen Moderne anstehenden politisch-moralischen Selbstverstindigungsdis-
kurse wertvolle Theorieinnovationen zur Verfiigung stellen.

Die solidaristischen Theorieaufbriiche an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhun-
dert richteten sich dabei — auch in ihrer mitunter scharf formulierten antiliberalen
Polemik — niemals gegen das Freiheitsprojekt der europédischen Aufkldrung selbst;
es ging vielmehr um eine postliberale Neuinterpretation dieser Errungenschaften,
die der solidarisme nicht mehr mit dem Methodenarsenal des kontraktualistischen
Denkens, sondern mit historisch-konkreten Einsichten in die sozialen Konstitutions-
und Entwicklungsbedingungen menschlicher Existenz >im Zeitalter der grofen In-
dustrie« plausibel machen wollte. In diesem Sinne kann er gewissermafen als die
erste systematische Selbstreflexion des politischen Liberalismus im postliberalen
Kontext gelten. Denn er stellt eine sich iiber die sozialstrukturellen Transformatio-
nen von den stdndisch-feudalen iiber die vorindustriell-friihliberalen bis zu den in-
dustriegesellschaftlichen Lebenswelten und Sozialformen der Gegenwart sozial-
ethisch aufkldrende Denkbewegung dar, die die republikanischen Leitideen von
Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit unter den Bedingungen industriekapitalisti-
scher Massengesellschaften neu zu buchstabieren versucht, statt sie in einer sozio-
logisch informierten Vernunft- und Aufklarungskritik normativ zu relativieren oder
gar aufzukiindigen.

Dies wird vor allem in den Ansédtzen einer postliberalen Moralsoziologie mo-
derner Gesellschaften deutlich, die bereits von Alfred Fouillée in den Blick ge-
nommen und dann insbesondere von Emile Durkheim systematisch ausgearbeitet
wurden. Sie sind getragen von der Suche nach einer sich von >metaphysisch-
abstrakter< auf »soziologisch-konkrete« Philosophie umstellenden Perspektive auf
die Entfaltungsbedingungen individueller Freiheit, mit der die Vorstellung eines ge-
schichts- und gesellschaftslosen Individuums zwar jede Plausibilitit verliert, die
moralische Autonomie und die Selbstbestimmungsrechte der Einzelnen als sozial
situierter Mitglieder ihrer Gesellschaften aber nicht nur normativ verteidigt, sondern
auch sozialwissenschaftlich in neuer Weise plausibilisiert werden kann. Die solida-
ristische Ausgangsiiberzeugung, dass man die Gesellschaft nicht auf das simple
Bild eines »Archipels von robinsonschen Inseln«< (Alfred Fouillée) reduzieren kon-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 345

ne, der seinen sozialen Zusammenhang, seine »Solidaritdt¢, allein aus wechselseitig
eingegangenen Vertragen bezieht, fallt dem Interesse an der Auszeichnung der Frei-
heit und Autonomie des Einzelnen ja keineswegs in den Riicken. Vielmehr wird im
solidaristischen Diskurs — gerade auch bei Durkheim — deutlich, wie sehr dieses
Leitbild seine historische Entstehung, seine moralische Motivationskraft und seine
hohen sozialen Verpflichtungspotenziale spezifischen Entwicklungstendenzen der
modernen Gesellschaft selbst verdankt. So moniert Durkheim — explizit gegen Kant
— die durch und durch ahistorische Vorstellung, dass Vernunft, Moral und Autono-
mie dem >Wesen des Menschen« inhdrente Entitdten seien, die nur darauf warteten,
durch Bildung und Erziehung freigesetzt und zur Vollendung gebracht zu werden.
Denn schon die Tatsache, dass sich in der Moderne allenthalben ein wachsendes
Bediirfnis nach moralischer Freiheit und Selbstbestimmung, eine >progressive Au-
tonomie<® geltend mache, verweise darauf, dass die Individuen diese nicht »fertig
von der Natur bekommen« (Durkheim 1984, 163). Vielmehr entstehe sie — wie die
modernen Individuen selbst — erst im Laufe der gesellschaftlichen Entwicklung.
Demnach durchdringe die arbeitsteilig ausdifferenzierte Gesellschaft ihre Mitglie-
der zwar von allen Seiten und schaffe auf diese Weise — und nur auf diese Weise —
hochgradig individualisierte Personlichkeiten; aber gerade dieses fait social eroffnet
fiir Durkheim erst die Mdoglichkeit, dass »wir uns durch die Wissenschaft sowohl
der Dinge, die auf uns wirken, als auch der Wirkung selbst bewufit werden. Und
damit werden wir wieder unsere Herren.« (ebd., 164)

In diesem Sinne ist fiir Durkheim der »Liberalismus des 18. Jahrhunderts«
(Durkheim 1986, 57) als historisches Phdnomen ldngst selbst zu einer der wichtigs-
ten Triebkrafte der modernen Moral- und Gesellschaftsentwicklung geworden. Er
ist ndmlich, wie Durkheim insbesondere in seiner Verteidigung des moralischen In-
dividualismus im Rahmen der Dreyfus-Affire pointiert ausfiihrte, »nicht einfach
eine Kabinettstheorie, eine philosophische Konstruktion; er ist eingeflossen in die
Fakten, er hat unsere Institutionen und unsere Sitten durchdrungen, er ist mit unse-
rem ganzen Leben verwoben« (ebd.). Und deshalb gelte, dass man »unwiderspro-
chen Individualist sein und zugleich sagen kann, daf} das Individuum eher Produkt
der Gesellschaft als dessen Ursache ist«. Denn »das Individuum erhélt von der Ge-
sellschaft selbst die moralischen Anschauungen, die es heiligen. Das ist es, was
Kant und Rousseau nicht verstanden haben. Sie haben ihre individualistische Moral
nicht aus der Gesellschaft, sondern aus dem Begriff des isolierten Individuums ab-
leiten wollen.« (ebd., 70; Anm. 4)

6 Vgl. Emile Durkheim, Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesung an der Sorbonne
1902/1903. Mit einer Einleitung von Paul Fauconnet, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1984 [im
Folgenden: Durkheim 1984], 159.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Soziale de facto-Solidaritdten und individuelle Moralitdit

Eine solidaristische Sozialtheorie, die heute diskursfahig sein will, kann also mit
einem postliberal und postmetaphysisch angelegten freiheitlich-individuellen Per-
sonenkonzept arbeiten. Dieses wartet nicht mit erst- oder letztphilosophischen We-
sensaussagen auf, sondern setzt allein am common sense an und erhebt insofern
grundsétzlich nur historisch kontingente Geltungsanspriiche mittlerer Reichweite,
ohne damit die in der europiischen Moderne historisch entstandene Uberzeugung
von der Unhintergehbarkeit der Einzelnen in ihrer politisch-moralischen Wiirde und
Autonomie in irgendeiner Weise zu relativieren. Vielmehr wird diese hier radikal
ernst genommen und zum alleinigen Ausgangspunkt des Projekts einer normativen
Theorie der modernen Gesellschaft erhoben.

Wollen sich die Individuen in den westeuropéischen Gegenwartsgesellschaften
— nach einer iiber 200-jdhrigen, oft schmerzlichen, nicht selten verheerenden Lern-
geschichte — in ihren Selbstentwiirfen in diesem Sinne als reflektierte moralische
Individuen, als philosophisch wie soziologisch aufgeklirte Personen in ihrem sozia-
len Kontext entwerfen und verstehen, dann werden sie ihre Personalitit vor diesem
Hintergrund nicht gegen, sondern mit und in ihren gesellschaftlichen Umwelten
gewinnen und entfalten wollen; dann werden sie ein Leben fithren wollen, dessen
moralische Maximen sich an eigener Personlichkeitsentfaltung ebenso wie an so-
zialen Verantwortlichkeiten fiir ihre gesellschaftliche Um- und Mitwelt orientieren.
Und dann spricht vieles dafiir, dass sie »aus freien Stiicken< und »mit innerer Zu-
stimmung« anerkennen werden, dass sie sich in ihren Entwicklungsmdéglichkeiten
und Entfaltungschancen zwar nicht ausschlieBlich, aber doch in weit iiberwiegen-
den und als solchen nicht ndher bestimmbaren AusmaBen nicht einer »Lotterie der
Natur< (John Rawls), sondern den gesellschaftlichen Solidaritdten verdanken, in de-
nen sie sozialisiert worden sind.

Wenn es stimmt, dass alle Individuen allein aufgrund der Tatsache, dass sie gar
nicht anders konnen, als in Gesellschaft zu leben, ihren Mitmenschen komplex
vermittelte und nur in seltenen Féllen individuell exakt zurechenbare goods and
evils, benefits and harms zufiigen, dann verdanken gerade die Mitglieder komplexer
Gegenwartsgesellschaften den uniiberschaubar dichten Solidaritéten, in denen sie
leben, zwar nicht einfachhin alles, aber doch den weitaus groBten Teil dessen, was
sie sind und was sie haben, was aus ihnen geworden ist oder hétte werden konnen.
An diesen Solidarititen leiden sie, und ihnen verdanken sie sich; und zwar in indi-
viduell sehr ungleicher Weise, ohne die Anfinge und Ausmafle, die Dimensionen
und Tragweiten dieser Solidaritéten, in die sie sich nicht nur lokal, regional und na-
tional, sondern zunehmend auch international und global verstrickt sehen, auch nur
ansatzhaft iiberblicken oder gar taxieren und berechnen zu kénnen.

Von diesen Solidarititen profitieren in den hocharbeitsteiligen Gesellschaften
mit ihren gehobenen materiellen Wohlstandsniveaus zunichst einmal alle Mitglie-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 347

der; und zwar nicht nur in ihrer Ressourcenausstattung, die klassisch schon von
Adam Smith thematisiert wurde. Sie profitieren davon noch deutlich intensiver —
und dies hat erstmals Auguste Comte mit Nachdruck betont — im Blick auf ihre
Chancen zur Personlichkeitsentwicklung und individuellen Selbstentfaltung. Denn
die Individuen moderner Gesellschaften hitten ohne diese Solidaritdten nicht dieje-
nigen differenzierten Personlichkeiten werden kdnnen, als die sie sich heute vorfin-
den und als die sie sich wechselseitig kennen und erfahren, wertschitzen und wiir-
digen — oder auch verachten und ignorieren. Von daher miissen sich die Mitglieder
moderner Gesellschaften, die iiberproportional Bevorteilten und Benachteiligten
gleichermallen, zunéchst einmal allesamt als Schuldner dieser Solidarititen und ih-
rer jahrhundertelangen Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte begreifen, auch
wenn die aktuellen Solidaritdten der industriekapitalistischen Gesellschaften viele
von ihnen — wie Léon Bourgeois in seinen Uberlegungen zur ungleichen Verteilung
der dette sociale so nachdriicklich betonte — zugleich auch zu Glaubigern ihrer Ge-
sellschaft machen diirften. In diesem Sinne kann jedenfalls niemand frei von den
Solidarititen seiner Gesellschaft und ihrer Geschichte sein; und es gibt auch fiir die
Profiteure dieser Solidarititen keine Moglichkeit, sich von den vollig unkalkulier-
baren und in ihren Ausmaflen immensen geschichtlich-gesellschaftlichen Vorleis-
tungen irgendwie >freizukaufen<, um danach dann doch ein von dieser dette sociale
vermeintlich freies Leben fiihren zu konnen. Denn in dem Moment, in dem jemand
einen solchen vermeintlichen >Freikaufc getétigt hétte, beginnen die Solidaritdten
erneut und unerbittlich, ihr ungleiches soziales Werk an ihm und allen anderen zu
verrichten; und sofort laufen — wenn man so will — neue soziale »Schulden< und
»Guthabenc auf.

Wenn die Solidaristen die republikanische Trias von >Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit< also durch die solidaristische Trias von »Solidaritit, Gleichheit und
Freiheit< ersetzen und die Parole Solidarité d’abord ausgeben, dann geht es hier
nicht um die Frage der angemessenen Reihung politischer Prinzipien oder Grund-
werte. Die Solidaritdt wird hier nach wie vor — ganz im Sinne ihrer urspriinglichen
Bedeutung — als eine soziologische Beschreibungskategorie, als solidarité de fait
gefasst, deren Existenz und Relevanz v6llig unabhédngig von der Frage ist, ob die
Individuen sie anerkennen und bejahen oder als politisch und moralisch irrelevant
oder gar als inexistent zu behaupten versuchen. Wenn die Mitglieder moderner Ge-
sellschaften aber nicht umhin kénnen, die Faktizitit dieser Solidaritdten anzuerken-
nen, wenn sie nicht umhin kdnnen einzusehen, dass sie ihre Lebensbedingungen
positiv wie negativ diesen Solidarititen verdanken, dann werden sie, sofern sie sich
in ihren Selbstwahrnehmungen nicht auf das reduzierte Bild von homo oeconomi-
cus-Monaden oder gar von strittbrettfahrenden firee-ridern< bringen lassen wollen,
aus moralischer Einsicht und Entscheidung heraus bereit sein, im Rahmen einer
demokratischen Republik kollektive Verantwortlichkeiten fiir die politische Gestal-
tung dieser gesellschaftlichen Solidaritdten zu libernehmen.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Solidaritdt als »Grundwert(? Rechts- und moralphilosophische Bescheidenheit

Der Begriff der Solidaritdt, auch wenn man ihn — gut solidaristisch — als de facto-
Solidaritdt fasst, steht dabei in einer bleibenden semantischen Spannung von Empi-
rie und Normativitit. Er fungiert in seiner Geschichte, spatestens seit den Aufbrii-
chen des Jahres 1848, nie einfach als moralentleertes Synonym fiir Interdependenz
oder Verstrickung, allein als »kaltes« Konzept soziologischer Deskription und Ana-
lyse. Denn auch die Rede von der de facto-Solidaritdt tragt eine eigentiimliche emo-
tionale Aufladung, transportiert moralisch gehaltvolle Empfindungen und Intuitio-
nen gemeinsamer Verbundenheit. Sie erinnert daran, dass die sozialen Kontexte und
Zusammenhinge, denen sich die Individuen verdanken, von ihnen offensichtlich
nicht einfach versachlicht und distanziert werden konnen, so als seien ihnen diese
Entitéten letztlich fremd und &uBlerlich. Von daher ginge etwas verloren, wenn man
die Rede von der de facto-Solidaritét einfach aufgeben und durch die neutrale,
allein technisch-sachlich konnotierte Begrifflichkeit der Interdependenz ersetzen
wiirde. Zu kurz kdme dann ndmlich das, was unser Selbstverstidndnis als freie und
gleiche Personen konstituiert und zu den unaufhebbaren Quellgriinden unserer Vor-
stellungen eines menschenwiirdigen Lebens in sozialer Gemeinschaft gehort, zu un-
seren fundamentalen Intuitionen und Selbstkonzepten, zu unserem Wissen darum,
dass wir letztlich nicht anders als in solidarischen Verhéltnissen leben kénnen und
leben wollen, und dass wir unter den Bedingungen demokratischer Gesellschaften
fiir die Governance dieser Solidarititen gemeinsam verantwortlich sind.

Dennoch diirfte es ratsam sein, auf die heute so beliebte moralische Aufladung
der Rede von der Solidaritit mdglichst weitgehend zu verzichten. Denn die zahlrei-
chen moralischen Einstellungsmuster, Handlungsweisen und Verhaltenserwartun-
gen, die wir heute mit dem Etikett des Solidarischen belegen, diirften sich zumeist
ebenso gut und wohl auch genauer durch soziologiefreie Begriffe aus der Sprache
der Moral bezeichnen lassen.

Zwar klingt >Solidaritdt< in vielen Ohren heute charmanter und moderner als
etwa Mitmenschlichkeit und Hilfsbereitschaft oder die als paternalistisch in Verruf
geratene Mildtétigkeit und Barmherzigkeit; allerdings ist die Reichweite der Solida-
ritdtssemantik — anders als die der gidngigen Begriffe der Moral und auch des
Rechts — von vornherein deutlich begrenzt. Die Rede von der Solidaritét zielt mo-
raltheoretisch nédmlich konstitutiv auf egalitir-reziproke Sozialbeziehungen >auf
Augenhdhe« und hat dabei keinen universalistischen, sondern einen dezidiert parti-
kularen Charakter, denn es geht ihr um konkret identifizierbare Menschen, die ge-
meinsame Interessen haben und von den gleichen Gefahren bedroht sind. Von Soli-
daritdt sollte in moralischen Kontexten von daher nur dann gesprochen werden,
wenn im Rahmen gemeinsamer Kédmpfe gegen gemeinsame Gegner, gegen gemein-
same Bedrohungen, gegen — real oder potenziell — gemeinsam erlebtes Leid und
Unrecht starke Empfindungen von Zusammengehorigkeit und Verbundenheit ent-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 349

stehen, die in ihrer Struktur mit den moralischen Gefiihlslagen, die sich in sozialen
Nahebeziehungen und konkreten Gemeinschaften entwickeln, nicht zu vergleichen
sind.

Fiir alle anderen Félle von moralisch-emotionaler und praktisch-titiger Teilhabe
an der Not der anderen steht ein breites moralisches Begriffsarsenal zur Verfiigung,
das das Empfindungsspektrum von Zugehorigkeit und Zusammenhalt, von Hilfe
und Anteilnahme, von Empdrung und Protest, von Gemeinsinn und Verantwortung
hinreichend abdecken diirfte. Und den gegenwdrtig zu Unrecht in Misskredit gera-
tenen Konzepten des Mitleids und der Barmherzigkeit konnte eine solche moral-
theoretische Bescheidenheit der Solidaritidtssemantik wieder Rdume 6ffnen, in de-
nen ihnen erneut eine spezifische und unersetzbare Dignitdt zuwachsen konnte.
Denn schlieB3lich wird niemand bezweifeln, dass auch die modernen Gesellschaften
starke Traditionen und Mentalitdten gelebter Barmherzigkeit und echten Mitleids
brauchen, wenn sie elementare Standards sozialer Humanitit und moralischen Mit-
geflihls aufrechterhalten und verteidigen oder ausbauen und intensivieren wollen.

Eine dhnliche Bescheidenheit bietet sich auch fiir die oft gutgemeinten, in der
Sache aber wenig iiberzeugenden Versuche an, Solidaritit als >Grundwert< zu iden-
tifizieren, sie in einem Atemzug mit Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit zu nen-
nen und in diesem Sinne eine >solidarische Gesellschaft< einzufordern. Im solida-
ristischen Verstdndnis sind moderne Gesellschaften ohnehin immer schon de facto-
solidarische Gesellschaften, von deren Mitgliedern man erwarten darf, dass sie sich
nicht nur moralisch, sondern auch prudentiell motiviert, nicht nur aus Verpflich-
tungs-, sondern auch aus Klugheitsgriinden fiir die politische Gestaltung >ihrer« ge-
sellschaftlichen Solidaritdten verantwortlich zeigen. Das Ansinnen jedoch, die Ge-
sellschaft solle sich politisch und moralisch nicht nur an Prinzipien wie Freiheit und
Gleichheit, Verantwortung und Gemeinsinn, Fairness und Gerechtigkeit, Klugheit,
Effizienz und Nachhaltigkeit, sondern dariiber hinaus noch an einem wie auch im-
mer gearteten »Grundwert Solidaritdt< orientieren, erscheint dabei eigentiimlich
redundant und in der Sache wenig orientierend. Im Gegenteil: Im Rekurs auf die
Solidaritdt wurde in ihrer politischen Geschichte immer wieder — von den friihen
franzosischen Restaurationsphilosophen bis hin zu heutigen rechtsextremistischen
Strdmungen in verschiedenen europdischen Landern — versucht, individuelle Frei-
heits- und Selbstbestimmungsrechte zugunsten vermeintlich vorrangiger Solidar-
interessen einer hoher stehenden Gemeinschaft aufzukiindigen. Und dies veranlasst
zu deutlichen Warnungen vor dem moralisch aufgeladenen Ruf nach einer staatlich
zu organisierenden >solidarischen Gesellschaft<, wenn diese mehr und anderes um-
fassen soll als das, was Recht und Freiheit, soziale Gerechtigkeit und politische
Klugheit ohnehin einfordern.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Unterwegs zu einer postliberalen Wohlfahrtsstaatstheorie

Allerdings haben es die grofen Industriegesellschaften seit dem spéten 19. Jahr-
hundert mit Problemlagen zu tun bekommen, die sich ohne den Rekurs auf die So-
lidaritdtssemantik nicht mehr angemessen bearbeiten lassen. Sie verlangen iiber das
liberale Dispositiv des reinen Rechtsstaates, des biirgerlichen Vertrags- und Haf-
tungsrechts und der strikten Trennung von Staat und Gesellschaft hinaus nach der
postliberalen Logik eines neu zu schaffenden Sozialrechts auf der Grundlage einer
wohlfahrtsstaatlichen >Politik der Solidarititen<. Und dies gilt fiir die durch die Ent-
deckung ansteckender Krankheiten notig gewordene offentliche Gesundheitspflege
iiber die Einfithrung einer progressiven Einkommensbesteuerung und einer kosten-
losen Schulbildung bis hin zur Frage des Umgangs mit der neuen Realitit der in-
dustriellen Fabrikunfille und der sogenannten >Standardrisiken des industriellen
Erwerbslebens«.

In diesem Rahmen wurde mit der Zeit zugleich deutlich, dass das liberale Leit-
bild einer von eigenverantwortlichen Gesellschaftsmitgliedern auf der Grundlage
individueller Vorteilskalkiile konstituierten >vertragsgerechten< Gesellschaft durch
eine »kybernetische« Vorstellung zu ersetzen ist, die zur Kenntnis nimmt, dass sich
moderne Gesellschaften weitgehend systemisch organisieren und hochgradige
Komplexititen ausbilden, die fiir die Individuen in hohem MaBle uniiberschaubar
geworden sind. Und damit wurde auch immer deutlicher, dass die individuelle wie
kollektive Bewiltigung der Herausforderungen dieser Gesellschaften ihren Mitglie-
dern, wenn sie sich ihnen offensiv, mit Gestaltungs- und Regulierungsambitionen
stellen wollen, deutlich mehr und anderes abverlangt als aufgeklartes Selbstinteres-
se und weitsichtige Eigennutzstrategien bzw. kluge Kooperation und Zusammenar-
beit zum wechselseitigen Vorteil.

Das seit dem spéten 19. Jahrhundert entstehende postliberale Sozialrecht des
modernen Wohlfahrtsstaates bricht dabei keineswegs mit den Leitideen der Freiheit
und Gleichheit aller Staatsbiirger. Im Gegenteil: Erst dieses Sozialrecht verschafft
den eigentumslosen Massen zumindest in Ansétzen die Mdglichkeit, eine halbwegs
planbare und sozial gesicherte Existenz zu fithren. Es liegt insofern ganz auf der Li-
nie der universalistischen Ambitionen der politischen Moderne, auch wenn es bei
den dezidiert liberalen Stromungen des politischen Denkens damals wie heute eher
Abwehr und Befremden, jedenfalls kaum produktive Rezeptionsbemiihungen aus-
16st. Wahrend also das liberale Dispositiv von Recht und Moral an den Komplexi-
titslagen der industriegesellschaftlichen Moderne scheiterte, konnten die solidari-
titstheoretischen Bemiihungen des franzdsischen solidarisme, in Deutschland aber
auch der katholische Solidarismus im Gefolge Heinrich Peschs, hier gewissermaflen
in die Bresche springen, auch wenn ihnen nur ein partieller politischer Erfolg be-
schieden war. Sie eroffneten aber immerhin die Moglichkeit, ein postliberales Pro-
gramm politischer Modernitét in den Blick zu nehmen und eine normative Theorie

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 351

des modernen Wohlfahrtsstaates auf den Weg zu bringen, die die freiheitsrechtli-
chen Errungenschaften des liberalen Zeitalters auf dem Problemniveau komplexer
Industriegesellschaften zu reformulieren vermag.

Ein solches Programm war unter den vermachteten industriekapitalistischen
Verhiltnissen des spéten 19. Jahrhunderts vor allem auf der Basis eines obligatori-
schen Sozialversicherungssystems mdoglich; und dies haben die gewerkschafts- und
wobhlfahrtsstaatsfreundlichen katholischen Solidaristen im Deutschland der Wei-
marer Republik deutlich klarer gesehen als der noch stark an kleinbiirgerlichen
Selbststindigkeitsidealen und einem staatsfreien Selbsthilfe-Mutualismus orientier-
te franzosische solidarisme der Jahrhundertwende. Es ging um ein spezifisch post-
liberal verfasstes Versicherungssystem, mit dessen Hilfe den eigentumslosen und
sozial ungesicherten, auf fremdbestimmte Lohnarbeit verwiesenen Massen des In-
dustriezeitalters nicht nur elementare Hilfeleistungen gegen Not und Elend, sondern
auch ein verlissliches funktionales Aquivalent fiir die ihnen unzuginglichen Grund-
lagen biirgerlicher Autonomie und Unabhéngigkeit in Aussicht gestellt werden
konnte. Damit verband sich das neue Leitbild einer »>Sozialversicherungsgesell-
schaft der Ahnlichen< (Léon Bourgeois), die die industriekapitalistische Moderne in
die Lage versetzen sollte, die breiten Mehrheiten der Bevolkerung in ein ihre Le-
bens- und Arbeitswelten begleitendes System sozialer Sicherung einzubinden. Denn
erst dies wiirde dem Projekt der Moderne ermoglichen, das universalistische Frei-
heits- und Gleichheitsversprechen nicht nur normativ und ideell zu verteidigen,
sondern auch in praxi so weit umzusetzen, dass es tendenziell alle Gesellschafts-
mitglieder erreichen kann — wenn auch nicht mehr, wie urspriinglich gedacht, im
eigenverantwortlich-individuellen Modus privaten Eigentums auf der Grundlage
biirgerlicher Arbeit, sondern nun im neuen gemeinschaftlich-kollektiven Modus ei-
nes industriegesellschaftlich formierten >sozialen Eigentums¢, das Alfred Fouillée
bereits in den 1880er Jahren in den Blick genommen hatte. Auf dieser Grundlage
kann sich dann, so das zumindest latente Projekt der Solidaristen, ein neues, spezi-
fisch postliberal konfiguriertes Ideal demokratischer Wohlfahrtsstaatlichkeit entwi-
ckeln, das auf verlédsslichen Rechtsanspriichen aufruht, die sich die Mitglieder mo-
derner Industriegesellschaften wechselseitig zusprechen. Sie gewahren sich damit
gleiche Zugangschancen zu einem vielfaltigen »sozialen Eigentumg¢, das von kollek-
tiven Sozialversicherungen iiber einen breiten Sektor der Daseinsvorsorge und der
offentlichen Giter bis hin zu genossenschaftlichen Wirtschaftsunternehmen und so-
zialem Wohnungsbau etc. reichen kann.

Dieses postliberale Kompensations- und Nachfolgeangebot zum historisch ge-
scheiterten Freiheits- und Gleichheitsprojekt des frithen Liberalismus sollte im 20.
Jahrhundert — in unterschiedlichen Auspridgungen und Intensititen — enorm erfolg-
reich werden und entscheidend zur politischen und sozialen Integration der indus-
triekapitalistischen Klassengesellschaften beitragen. Und in dem Maf3e, wie sich der
Wohlfahrtsstaat nicht allein auf die Gestaltungskompetenzen einer autoritdren Ob-

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

rigkeit verldsst, sondern — wie etwa in Frankreich und in Deutschland — auch auf
neokorporatistische Arrangements setzt und die grolen gesellschaftlichen Verbinde
und Interessengruppen in die Governance der Solidarititen einbezieht, schafft er
zugleich neuartige Gelegenheitsstrukturen fiir ein anspruchsvolles Projekt demokra-
tischer Selbstregierung. Denn dieses kann nun nicht ldnger nur auf periodische Par-
lamentswahlen der Staatsbiirger setzen, sondern auch die Krifte gesellschaftlicher
Selbstorganisation planvoll in die politische Regulierung der gemeinsamen Angele-
genheiten einbinden. In diesem Sinne hatte schon Emile Durkheim mit seinen Uber-
legungen zu einer réforme corporative Perspektiven einer nachhaltigen Umgestal-
tung der privatkapitalistischen Wirtschafts- und Sozialordnung entwickelt; und in
Deutschland waren es vor allem die katholischen Solidaristen, die sich in der Wei-
marer Republik fiir eine demokratisch-korporativ verfasste Wirtschafts- und Sozial-
ordnung »jenseits von Markt und Staat< stark gemacht hatten.

Dem modernen Wohlfahrtsstaat ging es von seinen Urspriingen her also kei-
neswegs primir um die Bekdmpfung sozialer Ungleichheit und die »gerechte< Ver-
teilung des gesellschaftlich produzierten Reichtums; es ging ihm auch nicht um die
— fiir das liberale Dispositiv so konstitutive — Frage nach der Férderung individuel-
ler Chancengleichheit, einer kompensatorischen Ausgleichspolitik fiir benachteilig-
te Bevolkerungsgruppen oder gar — wie in einem breiten Strang der gegenwértigen
deliberativen Demokratietheorie — um eine nachholende »>Staatsbiirgerqualifikati-
onspolitik« (Ulrich K. PreuB}), die allen Gesellschaftsmitgliedern zundchst einmal
die materiellen Voraussetzungen zur Wahrnehmung einer aktiven Staatsbiirgerrolle
und zur Ausbildung entsprechender >kommunikativer Kompetenz<« gewéhrleisten
will. Das Anforderungsprofil wohlfahrtsstaatlicher Sozialpolitik und des sie beglei-
tenden Sozialrechts lag vielmehr von Anfang an — verursacht durch die neuartigen
sozialstrukturellen Herausforderungen der industriekapitalistischen Moderne — jen-
seits des politischen Liberalismus. Es 16ste das liberale Dispositiv individueller
Verantwortung durch ein postliberales Dispositiv kollektiver Regulierungs- und
Gestaltungsverantwortung ab, fiir das in der europdischen Ideengeschichte keinerlei
sozialphilosophische Anschublegitimation zur Verfiigung stand. Und bis heute ist
eine normative Theorie des modernen Wohlfahrtsstaates, die es ihm erlauben wiir-
de, seine Legitimationsgrundlagen jenseits des Normativititsprofils des politischen
Liberalismus zu entfalten, in den Diskursen der politischen Philosophie nicht in
Sicht; ein ebenso erstaunlicher wie befremdlicher Befund, denn mit den Theoremen
des franzosischen Solidarismus steht seit dem spéten 19. Jahrhundert ein aussichts-
reiches Angebot zur Entfaltung einer postliberal und solidarititstheoretisch anset-
zenden Theorie des demokratischen Wohlfahrtsstaates durchaus zur Verfiigung.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTLIBERALE WOHLFAHRTSDEMOKRATIE | 353

Solidaritit — Verantwortung — Gerechtigkeit

Der Rekurs auf das Solidaritdtsmotiv konnte dem in seinen Legitimationsgrundla-
gen ungesicherten Wohlfahrtsstaat heute auch aus den Sackgassen heraushelfen, in
die ihn die langjahrigen Debatten um ein angemessenes Verstindnis von politischer
und sozialer Gerechtigkeit mittlerweile gefiihrt haben. Denn die verniinftige Ver-
stindigung auf unhintergehbare, gemeinsam geteilte Solidaritdten des gesellschaft-
lichen Lebens, die als solche nicht nur simple Faktizititen darstellen, sondern im-
mer auch mit normativen Verpflichtungen verbunden sind, diirfte im Blick auf die
Verteidigung wohlfahrtsstaatlicher Politiken grofere Erfolgsaussichten haben als
der Rekurs auf die hochst unterschiedlich formatierten Gerechtigkeitssemantiken.
Denn die zahlreichen Gerechtigkeitsdiskurse, die auf dem Markt der politischen
Philosophie anzutreffen sind und zwischen Befdhigungs-, Beteiligungs-, Chancen-,
Familien-, Generationen-, Leistungs-, Tausch-, Verdienst-, Verteilungs- und sonsti-
ger Gerechtigkeit changieren, konnen heute zwar fiir jede partikulare Interessenlage
ein passendes Theorieangebot zur Verfiigung stellen; sie diirften damit gesellschaft-
liche Interessengegensitze, Spannungen und Friktionen allerdings eher abbilden
und befordern, als dass sie in der Lage wiren, in iiberzeugender Weise wechselsei-
tige Gemeinsamkeiten und soziale Verpflichtungen zwischen den Mitgliedern mo-
derner Gesellschaften plausibel zu machen.

Zudem spricht vieles dafiir, die spezifische Eigenart des Wohlfahrtsstaates von
vornherein nicht primér mit der Gerechtigkeits-, sondern vor allem mit der Solidari-
titssemantik in Beziehung zu setzen. Denn mit dem Ubergang zum solidaristischen
Moraldispositiv des modernen Wohlfahrtsstaates verbinden sich — im Blick auf die
Fragen politischer Gerechtigkeit — deutliche Verabschiedungen »unterkomplexer<
Moralkonzepte wie etwa Verdienst-, Tausch- und Leistungsgerechtigkeit oder Ei-
genverantwortung und individuelle Haftung. Damit wird die eigentliche »Verant-
wortung« der Staatsbiirger fiir sich und ihre Gesellschaft jedoch keineswegs abge-
schafft. Sie wird angesichts der realen Komplexititslagen vielmehr ausgeweitet und
auf ein deutlich hoheres Anspruchsniveau gehoben, auf dem nicht mehr >jeder fiir
sich¢, sondern »>alle fiir alle« verantwortlich werden. Die staatsbiirgerliche Verant-
wortung emanzipiert sich damit aus einer privatisierenden Engfiihrung auf Eigen-
verantwortung und expandiert in den breiten und allemal unbehaglichen Raum poli-
tischer Mitgestaltungsverantwortung fiir die — ldngst auch global ausgreifenden —
gesellschaftlichen Solidarzusammenhénge insgesamt. Und nur weil die modernen
Gesellschaften, solange sie am Demokratieprojekt festhalten, eine solche Verant-
wortungsexpansion gewissermallien verlangen, kann sich auch ein anspruchsvolles
demokratisches Projekt gesellschaftlicher Selbstregierung entwickeln, in dem die
Staatsbiirger nicht nur ihre jeweiligen Einzelinteressen im Blick haben, sondern
auch die gemeinsamen Interessenlagen ihrer Republik beratschlagen und ihre sozia-
len Solidaritdten kollektiv zu »regieren< versuchen.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Die Gesellschaft begegnet ihren Mitgliedern dabei als eine ihnen zwar nicht
fremde, aber iiberméchtige und hochgradig ausdifferenzierte, von uniibersichtlichen
Komplexitétslagen geprigte Entitét, die sich ihren Willensbekundungen und politi-
schen Absichten gegeniiber in hohem MalBe indifferent verhélt, weil sie sich weit-
gehend — wenn auch nicht vollstindig — von Sozial- auf Systemintegration umge-
stellt hat, durch funktional ausdifferenzierte und weithin »moralfreie< Steuerungs-
medien gekennzeichnet ist und sich von Staat und Politik nicht planvoll >durchre-
gierenc lasst. Der besondere Charme eines postliberalen solidaristischen Demokra-
tieprojekts besteht vor diesem Hintergrund aber darin, vor diesen Komplexitéten
nicht zu kapitulieren, sondern sie zum Ausgangspunkt einer deliberativen Bera-
tungs- und Beschlussfassungspraxis zu machen, die nur noch vorldufige, permanent
zu iiberpriifende und stets nur bis auf Weiteres geltende Regulierungen in Kraft set-
zen kann und will; Regulierungen allerdings, die sich vor der »offentlichen Ver-
nunft¢ einer >ihre Solidarititen diskutierenden< Gesellschaft als for the time being
aussichtsreich und iiberzeugend erweisen lassen miissen.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Abelshauser, Werner (1984): The First Post-liberal Nation: Stages in the Develop-
ment of Modern Corporatism in Germany, in: European History Quarterly 14,
285-318.

— (1987): Freiheitlicher Korporatismus im Kaiserreich und in der Weimarer Re-
publik, in: Ders. (Hg.), Die Weimarer Republik als Wohlfahrtsstaat. Zum Ver-
héltnis von Wirtschafts- und Sozialpolitik in der Industriegesellschaft (Viertel-
jahresschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Beiheft 81), Stuttgart: Stei-
ner, 147-170.

Acham, Karl (1995): Art. Soziologie, in: Historisches Worterbuch der Philosophie.
Herausgegeben von Joachim Ritter u.a., Bd. 9, Basel: Schwabe, 1270-1282.

von Albertini, Rudolf (1957): Freiheit und Demokratie in Frankreich. Die Diskussi-
on von der Restauration bis zur Résistance, Freiburg-Miinchen: Alber.

— (1973): Frankreich: Die Dritte Republik bis zum Ende des Ersten Weltkrieges
(1870-1918), in: Handbuch der européischen Geschichte, Bd. 6. Herausgegeben
von Theodor Schieder, Stuttgart: Klett, 231-268.

Aldenhoff-Hiibinger, Rita (1984): Schulze-Delitzsch. Ein Beitrag zur Geschichte
des Liberalismus zwischen Revolution und Reichsgriindung, Baden-Baden:
Nomos.

Audier, Serge (2007): Léon Bourgeois. Fonder la solidarité, Paris: Michalon.

— (2010): La pensée solidariste. Aux sources du modele social républicain, Paris:
Presses universitaires de France.

Backhaus, Jirgen (2010) (Hg.): Albert Schéffle (1891-1903). The Legacy of an
Underestimated Economist, Hanau: Haag + Herchen.

Bakunin, Jack (1973): Pierre Leroux: First Democratic Socialist, in: New Politics
10, 91-97.

Balser, Frolinde (1962): Sozial-Demokratie 1848/49-1863. Die erste deutsche Ar-
beiterorganisation »Allgemeine deutsche Arbeiterverbriiderung¢ nach der Revo-
lution, Textband, Stuttgart: Klett.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Bastiat, Frédéric (1982): Harmonies économiques, Deuxieme édition, augmentée
des manuscrits laissés par 1’auteur (1851), Faksimile-Nachdruck, Genéve-Paris:
Slatkine.

Bayertz, Kurt (1996): Staat und Solidaritit, in: Ders. (Hg.), Politik und Ethik, Stutt-
gart: Reclam, 305-329.

— (1998) (Hg.): Solidaritdt. Begriff und Problem, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

— (1998a): Vorwort, in: Ders., Solidaritét, 9f.

— (1998b): Begriff und Problem der Solidaritdt, in: Ders., Solidaritdt, 11-53.

— /Boshammer, Susanne (2008): Art. Solidaritdt, in: Handbuch der Politischen
Philosophie und Sozialphilosophie. Herausgegeben von Stefan Gose-
path/Wilfried Hinsch/Beate Réssler, Bd. 2, Berlin: De Gruyter, 1197-1201.

Bedford-Strohm, Heinrich (2001): Art. Solidaritét, Solidarititsprinzip, in: Evangeli-
sches Soziallexikon, 8. Auflage. Herausgegeben von Martin Honecker u.a.,
Stuttgart-Berlin-KoIn: Kohlhammer, 1418-1421.

Beecher, Jonathan F. (1987): Charles Fourier. The Visionary and His World, Berke-
ley: University of California Press.

Behrent, Michael C. (2010): Accidents Happen: Frangois Ewald, the »Antirevolu-
tionary< Foucault, and the Intellectual Politics of the French Welfare State, in:
The Journal of Modern History 82, 585-624.

— (2012): Pluralism’s Political Conditions: Social Realism and the Revolutionary
Tradition in Pierre Leroux, P.-J. Proudhon and Alfred Fouillée, in: Julian
Wright/Hugh Stuart Jones (Hg.), Pluralism and the Idea of the Republic in
France, New York: Palgrave Macmillan, 99-121.

Bellah, Robert N. (1973): Introduction, in: Ders. (Hg.), Emile Durkheim on Morali-
ty and Society. Selected Writings, Chicago-London: University of Chicago
Press, IX-LV.

Bernstein, Eduard (1899): Die Voraussetzungen des Sozialismus und die Aufgaben
der Sozialdemokratie, Stuttgart: Dietz.

— (1910): Die Arbeiterbewegung, Frankfurt/M.: Riitten & Loening.

Bestor, Arthur E. (1948): The Evolution of the Socialist Vocabulary, in: Journal of
the History of Ideas 9, 259-302.

Biedenkopf, Kurt (1975): Die Politik der Unionsparteien — Die freiheitliche Alter-
native zum Sozialismus. Vortrag vor der Katholischen Akademie in Bayern,
Miinchen (09.12.1973), in: Hergt, Parteiprogramme, 165-185.

Blais, Marie-Claude (2007): La solidarité. Histoire d’une idée, Paris: Gallimard.

Bleek, Wilhelm (2001): Geschichte der Politikwissenschaft in Deutschland, Miin-
chen: Beck.

Bock, Hans Manfred (1967): Syndikalismus und Linkskommunismus von 1918-
1923. Zur Geschichte und Soziologie der Freien Arbeiter-Union Deutschlands
(Syndikalisten), der Allgemeinen Arbeiter-Union Deutschlands und der Kom-
munistischen Arbeiter-Partei Deutschlands, Masch. Diss., Marburg.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 357

— (1991): Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865), in: Euchner, Klassiker des Sozia-
lismus, 97-109.

Bode, Ingo (1999): Solidaritit im Vorsorgestaat. Der franzdsische Weg sozialer Si-
cherung und Gesundheitsversorgung, Frankfurt/M.-New York: Campus.

Bohr, Christoph (2006): Solidaritdt. Anmerkungen zu einem politischen Begriff, in:
Christian Bermes/Wolthart Henckmann/Heinz Leonardy (Hg.), Solidaritét. Per-
son & soziale Welt, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 49-60.

Borgetto, Michel (1993): La notion de fraternité en droit public frangais. Le passé,
le présent et I’avenir de la solidarité, Paris: Libraire générale de droit et de ju-
risprudence.

Bouglé, Célestin (1902): Solidarisme et libéralisme. Réflexions sur le mouvement
politique et 1’éducation morale, Paris: Cornély.

— (1903): L’évolution du solidarisme, in: Revue politique et parlementaire 35,
480-505.

— (1907): Le solidarisme, Paris: Giard et Bricre.

— (1925): Théories sur la division du travail (1903), in: Ders., Qu’est-ce que la so-
ciologie?, 5. Auflage, Paris: Alcan, 98-161.

Bourgeois, Léon (1897): L’éducation de la démocratie frangaise. Discours pro-
noncés de 1890 a 1896, Paris: Cornély.

— (1897a): Le patronage démocratique de la jeunesse et 1’esprit de solidarité (Dis-
cours prononcé a la séance de cloture du XVI. Congres de la Ligue de
I’Enseignement, Rouen, 09.08.1896), in: Ders., L’éducation de la démocratie,
225-243.

— (1904a): Préface, in: Les applications sociales de la solidarité. Legons profes-
seés & I’Ecole des hautes études sociales, Paris: Alcan, V-XXIL

— (1904b): La démocratie (Eroffnungsvortrag einer Serie von Konferenzen und
Diskussionen der Ecole des hautes études sociales 1904/1905), in: Revue politi-
que et parlementaire, Nr. 126 (10.12.1904), 429-437.

— (1907): L’idée de solidarité et ses conséquences sociales, in: Essai d’une philo-
sophie de la solidarité, 1-119.

— (1914): La politique de la prévoyance sociale, Teil 1: La doctrine et la méthode.
Teil 2: Les moyens de lutte contre les maux sociaux, Paris: Charpentier.

— (1914a): Le probléme social: La socialisation des consciences. Discours pro-
noncé & Bordeaux au deuxiéme Congrés national d’Education Sociale
(24.10.1908), in: Ders., Prévoyance sociale, Bd. 1, 11-25.

— (1914b): L’association de la science et du sentiment dans 1’ceuvre sociale. Dis-
cours prononcé au Musée social (19.12.1911), in: Ders., Prévoyance sociale,
Bd. 1, 53-61.

— (1919): La politique de la prévoyance sociale, Troisiéme partie: L’action, Paris:
Charpentier.

— (2008): Solidarité. Présentation de Marie-Claude Blais, Lormont: Le Bord de
’eau.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

— (2008a): Solidarité, in: Ders., Solidarité, 47-101.

— (2008b): Rapport au Congrés d’Education Sociale en 1900, in: Ders., Solidarité,
104-120.

—  (2008¢): Extrait de compte rendu de la séance du Congrés d’Education Sociale
du jeudi soir 27 septembre 1890, in: Ders., Solidarité, 121-140.

— (2008d): Discours de cloture au Congrés d’Education Sociale en 1900, in: Ders.,
Solidarité, 141-158.

Brandt, Willy (1975): Godesberg geht es um die menschliche Gestaltung der Ge-
sellschaft, in: Hergt, Parteiprogramme, 58-75.

le Bras-Chopard, Armelle (1992): Métamorphoses d’une notion: La solidarité chez
Pierre Leroux, in: Centre universitaire de recherches administratives et poli-
tiques de Picardie (Hg.), La solidarité: un sentiment républicain?, Paris: Presses
universitaires de France, 55-69.

Brauer, Theodor (1926): Art. Solidarismus, in: Handworterbuch der Staatswissen-
schaften, 4. Auflage. Herausgegeben von Ludwig Elster u.a., Bd. 7, Jena: Gus-
tav Fischer, 503-507.

Brunkhorst, Hauke (2002): Solidaritit. Von der Biirgerfreundschaft zur globalen
Rechtsgenossenschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Castel, Robert (2000): Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der
Lohnarbeit (1995), Konstanz: Universitétsverlag.

— (2005): Die Starkung des Sozialen. Leben im neuen Wohlfahrtsstaat (2003),
Hamburg: Hamburger Edition.

Chateaubriand, Franz August (1803): Genius des Christenthums oder Schoenheiten
der christlichen Religion. Aus dem Franzosischen iibersetzt und mit berichti-
genden Anmerkungen begleitet von Dr. Carl Venturini, Erster Theil, Miinster:
Peter Waldeck.

Chlada, Marvin/Gwisdalla, Andreas (2014): Charles Fourier. Eine Einflihrung in
sein Denken, Aschaffenburg: Alibri.

Cingolani, Patrick (1992): L’idée d’Humanité chez Auguste Comte. Solidarité et
continuité, in: Centre universitaire de recherches administratives et politiques de
Picardie (Hg.), La solidarité: un sentiment républicaine?, Presses universitaires
de France, 42-54

Clark, Linda L. (1984): Social Darwinism in France, Birmingham Al.: The Univer-
sity of Alabama Press.

Comte, Auguste (1830): Cours de philosophie positive, Tome premier, Paris: Ba-
chelier.

— (1891): Katechismus der Positiven Religion (1852, 1859). Nach der zweiten
Ausgabe des Originals iibersetzt von E. Roschlau, Leipzig: Otto Wigand.

— (1923a): Soziologie. Aus dem franzdsischen Original ins Deutsche iibertragen
von Valentine Dorn und eingeleitet von Prof. Dr. Heinrich Waentig in Halle

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 359

a.S., 2. Auflage, Bd. 1: Der dogmatische Teil der Sozialphilosophie, Jena: Gus-
tav Fischer.

— (1923b): Soziologie, 2. Auflage, Bd. 2: Historischer Teil der Sozialphilosophie.
Theologische und metaphysische Periode, Jena: Gustav Fischer.

— (1923c): Soziologie, 2. Auflage, Bd. 3: Abschluf} der Sozialphilosophie und all-
gemeine Folgerungen, Jena: Gustav Fischer.

— (1973): Plan der wissenschaftlichen Arbeiten, die fiir eine Reform der Gesell-
schaft notwendig sind (1822). Einleitung von Dieter Prokop, Miinchen: Hanser.

— (2008): System der positiven Politik. Zweiter Band von vier Bianden (1851).
Aus dem Franzosischen iibersetzt von Jiirgen Brankel, Wien: Turia und Kant.

Costadura, Edoardo (2006): Der Edelmann am Schreibpult. Zum Selbstverstindnis
aristokratischer Literaten zwischen Renaissance und Revolution, Tiibingen:
Niemeyer.

de Condorcet, Jean Antoine N. (1976): Entwurf einer historischen Darstellung der
Fortschritte des menschlichen Geistes (1794), Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Dahlheimer, Manfred (1998): Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus 1888-
1936, Paderborn: Schoningh.

Dallinger, Ursula (2009): Die Solidaritit der modernen Gesellschaft. Der Diskurs
um rationale oder normative Ordnung in Sozialtheorie und Soziologie des
Wohlfahrtsstaats, Wiesbaden: VS.

Derpmann, Simon (2013): Griinde der Solidaritit, Miinster: Mentis.

Deuerlein, Ernst (1967): Heinrich Brauns — Schattenrif eines Sozialpolitikers, in:
Ferdinand A. Hermens/Theodor Schieder (Hg.), Staat, Wirtschaft und Politik in
der Weimarer Republik (FS Briining), Berlin: Duncker & Humblot, 41-96.

Diem, Marianne/Diem, Claus (2001) (Hg.): Der Staat — die groBe Fiktion. Ein
Claude-Frédéric-Bastiat-Brevier, Thun: Ott.

Dierse, Ulrich (1990): Die Anfinge der >science sociale< bei den franzdsischen
Ideologen und in ihrem Umkreis, in: Gersmann/Kohle, Frankreich 1800, 104-
121.

Diesel, Rudolf (1903): Solidarismus. Natiirliche wirtschaftliche Erlosung des Men-
schen, Miinchen: Oldenbourg.

Dijon de Monteton, Charles Philippe Graf (2006): Die »Entzauberung« des Gesell-
schaftsvertrags. Ein Vergleich der Anti-Sozial-Kontrakts-Theorien von Carl
Ludwig von Haller und Joseph Graf de Maistre im Kontext der politischen
Ideengeschichte, Frankfurt/M.: Lang.

Dirsch, Felix (2006): Solidarismus und Sozialethik. Ansédtze zur Neuinterpretation
einer modernen Stromung der katholischen Sozialphilosophie, Berlin: Lit.

Dobuzinskis, Laurent (2008): Defenders of Liberal Individualism, Republican Vir-
tues, and Solidarity. The Forgotten Intellectual Founding Fathers of the French
Third Republic, in: European Journal of Political Theory 7, 287-307.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Doering, Detmar (2001): Nachwort liber Frédéric Bastiat, in: Diem/Diem, Staat,
153-167.

Donoso Cortés, Juan (2007): Essay iiber den Katholizismus, den Liberalismus und
den Sozialismus, betrachtet in ihren Grundprinzipien, in: Ders., Essay iiber den
Katholizismus, den Liberalismus und den Sozialismus und andere Schriften aus
den Jahren 1851 bis 1853. Herausgegeben, iibersetzt und kommentiert von Giin-
ter Maschke, 3., vermehrte Auflage, Wien-Leipzig: Karolinger, 1-279.

Donzelot, Jacques (1984): L’invention du social. Essai sur le déclin des passions
politiques, Paris: Fayard.

Diibgen, Franziska (2014): Was ist gerecht? Kennzeichen einer transnationalen so-
lidarischen Politik, Frankfurt/M.-New York.

Durkheim, Emile (1885): A. Fouillée, La propriété sociale et la démocratie, in: Re-
vue philosophique de la France et de I’étranger 19, 446-453.

— (1981a): Die elementaren Formen des religiosen Lebens (1912), Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

— (1981b): Einfithrung in die Sozialwissenschaft. Eroffnungsvorlesung an der
Universitdt Bordeaux 1887/88, in: Heisterberg, Durkheim. Friihe Schriften, 25-
52.

— (1981c): Einfilhrung in die Soziologie der Familie (1888), in: Heisterberg,
Durkheim. Frithe Schriften, 53-76.

— (1981d): Montesquieus Beitrag zur Griindung der Soziologie (1892), in: Heis-
terberg, Durkheim. Frithe Schriften, 85-28.

—  (1983): Der Selbstmord (1897), Frankfurt/M.: Suhrkamp.

— (1984): Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesung an der Sorbonne
1902/1903. Mit einer Einleitung von Paul Fauconnet, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

— (1986): Der Individualismus und die Intellektuellen (1898), in: Hans Bertram
(Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie, Frankfurt/M.:
Suhrkamp, 54-70.

— (1987): Pragmatismus und Soziologie, in: Ders., Schriften zur Soziologie der
Erkenntnis, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 9-169.

—  (1988): Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation héherer Ge-
sellschaften, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

— (1988a): Vorwort zur zweiten Auflage. Einige Bemerkungen {iber die Berufs-
gruppen, in: Durkheim, Uber soziale Arbeitsteilung, 41-75.

— (1991): Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Mo-
ral, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

— (1995a): Die Philosophie an den deutschen Universititen (1887), in: Schult-
heis/Gipper, Durkheim. Uber Deutschland, 27-83.

— (1995b): Die positive Moralwissenschaft in Deutschland (1887), in: Schult-
heis/Gipper, Durkheim. Uber Deutschland, 85-175.

— (1995¢): Bau und Leben des sozialen Korpers nach Schéffle (1885), in: Schult-
heis/Gipper, Durkheim. Uber Deutschland, 189-216.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 361

— (1995d): Gemeinschaft und Gesellschaft nach Tonnies (1889), in: Schult-
heis/Gipper, Durkheim. Uber Deutschland, 217-225.

—  (1995¢): Stellungnahme zum deutschen Einfluf} auf die franzdsische Soziologie
(1902), in: Schultheis/Gipper, Durkheim. Uber Deutschland, 237.

— (1995f): Brief an den Direktor der Revue néo-scolastique vom 08.11.1902, in:
Schultheis/Gipper, Durkheim. Uber Deutschland, 239-242.

— (1995g): »Deutschland iiber alles<. Die deutsche Gesinnung und der Krieg
(1915), in: Schultheis/Gipper, Durkheim. Uber Deutschland, 245-290.

d’Eichthal, Eugéne (1903) (Hg.): La solidarité sociale, ses nouvelles formules, Pa-
ris: Picard.

Eisner, Kurt (1919): Sieben Briefe. An eine Freundin, IV. Solidaritit, in: Ders., Ge-
sammelte Schriften, Bd. 2, Berlin: Cassirer, 52-56.

Eloy, Jacques (1998): Relire Léon Bourgeois, in: Léon Bourgeois, Solidarité, Ville-
neuve d’Ascq (Nord): Presses universitaires, 7-10.

Enzensberger, Hans Magnus (1972): Der kurze Sommer der Anarchie. Buenaventu-
ra Durrutis Leben und Tod, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Erzberger, Matthias (1921): Christlicher Solidarismus — als Weltprinzip, Monchen-
Gladbach: Staatsbiirgerliche Vereinigung.

Essai d’une philosophie de la solidarité. Conférences et discussions. Présidées par
Léon Bourgeois et Alfred Croiset (Ecole des hautes études, 1901-1902), Deux-
iéme édition, Paris. Alcan 1907.

Esser, Hartmut (2000): Soziologie. Spezielle Grundlagen, Bd. 3: Soziales Handeln,
Frankfurt/M.-New York: Campus.

Etzioni, Amitai/Volmert, Andrew/Rothschild, Elanit (2004) (Hg.): The Communita-
rian Reader. Beyond the Essentials, Lanham: Rowman & Littlefield.

Euchner, Walter (1991) (Hg.): Klassiker des Sozialismus, Bd. 1, Miinchen: Beck.

Ewald, Francois (1993): Der Vorsorgestaat (1986), Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Feilbogen, Siegmund (1915): Die Solidarititsphilosophie in Frankreich, in: Max
Adler (Hg.), Festschrift fiir Wilhelm Jerusalem, Wien-Leipzig: Braumiiller, 61-
80.

Fenske, Hans (1991): Politisches Denken im 20. Jahrhundert, in: Hans-J. Lieber
(Hg.), Politische Theorien von der Antike bis zur Gegenwart, Bonn: Bundes-
zentrale fiir politische Bildung, 675-880.

Ferguson, Adam (1988): Versuch iiber die Geschichte der biirgerlichen Gesellschaft
(1767), Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Fetscher, Iring (1991): Charles Fourier (1772-1837), in: Euchner, Klassiker des So-
zialismus, 58-75.

Fiegle, Thomas (2003): Von der Solidarit¢ zur Solidaritit. Ein franzdsisch-deut-
scher Begriffstransfer, Miinster: Lit.

Fouillée, Alfred (1880): La science sociale contemporaine, Paris: Hachette.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

— (1883a): Critique des systemes de morale contemporains, Paris: Alcan.

— (1883b): L’idée moderne du droit en Allemagne, en Angleterre et en France
(1878), 2., durchgesehene und erweiterte Auflage, Paris 1883.

— (1884): La propriété sociale et la démocratie, Paris: Hachette.

— (1890): L’évolutionnisme des idées-forces, Paris: Alcan.

— (1893): La psychologie des idées-forces, 2 Bde., Paris: Alcan.

— (1896): Le mouvement positiviste et la conception sociologique du monde, Pa-
ris: Alcan.

— (1900): La France au point de vue moral (1900), 2. Auflage, Paris: Alcan.

— (1901): La morale socialiste, in: Revue des deux mondes 4, 377-408.

— (1907a): Der Evolutionismus der Kraft-Ideen. Autorisierte Ubersetzung nach
der 4. Auflage von Dr. Rudolf Eisler, Leipzig: W. Klinkhardt.

— (1907b): La morale des idées-forces, Paris: Alcan 1907.

Fourier, Charles (1966): Theorie der vier Bewegungen und der allgemeinen Be-
stimmungen. Herausgegeben von Theodor W. Adorno, eingeleitet von Elisabeth
Lenk, Frankfurt/M.: Europdische Verlagsanstalt.

— (1971a): Théorie des quatre mouvements et des destinées générales (1808), in:
(Euvres complétes, Tome I, Faksimile, Paris: Anthropos 1971.

— (1971b): Théorie de ’unité universelle. Troisieme volume (1822). Deuxi¢me
édition, in: (Buvres complétes, Tome IV, Faksimile, Paris: Anthropos 1971.

Fournier, Marcel (2013): Emile Durkheim. A Biography (2007), Cambridge: Polity
Press.

Fraser, Nancy/Honneth, Axel (2003): Umverteilung oder Anerkennung? Eine poli-
tisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Fuchs-Heinritz, Werner (1998): Auguste Comte. Einfithrung in Leben und Werk,
Opladen-Wiesbaden: Westdeutscher.

— (1995): Auguste Comte: Die Toten regieren die Lebenden, in: Klaus Feld-
mann/Werner Fuchs-Heinritz (Hg.), Der Tod ist ein Problem der Lebenden.
Beitrdge zur Soziologie des Todes, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 19-58.

Furet, Frangois/Ozouf, Mona (1996) (Hg.): Kritisches Worterbuch der Franzo-
sischen Revolution (1986), Bd. 2, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Gablers Wirtschaftslexikon, 13., vollstindig {iberarbeitete Auflage, Wiesbaden
1992.

Gersmann, Gudrun/Kohle, Hubertus (1990) (Hg.): Frankreich 1800. Geschichte,
Kultur, Mentalitéten, Stuttgart: Steiner.

Gide, Charles (1889): Le centenaire de 1789, in: Revue d’économie politique 3,
326-336.

— (1890a): L’école nouvelle. Conférence faite a Geneve le 28 Mars 1890, publié
par La Société Chrétienne Suisse d’Economie Sociale, Genf: Richter.

— (1890b): The Economic Schools and the Teaching of Political Economy in
France, in: Political Science Quarterly 5, 603-635.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 363

(1893): L’idée de solidarité en tant que programme économique, in: Revue in-
ternationale de sociologie 1, 385-400.

(1905): Grundziige der Nationalokonomie. Mit Zustimmung des Verfassers
ibersetzt und fiir den deutschen Leser eingerichtet von Dr. Gustav Weill von
Wessenstein, Wien: Manz.

(1907): La solidarité économique, in: Essai d’une philosophie de la solidarité,
207-232.

(1913a): Die Solidaristen, in: Ders./Charles Rist, Geschichte der Lehrmeinun-
gen, 667-697.

(1913b): Die auf dem Christentum beruhenden Lehren, in: Ders./Charles Rist,
Geschichte der Lehrmeinungen, 551-584.

(1925): Die sozialokonomische Literatur in Frankreich seit dem Beginn dieses
Jahrhunderts, in: Moritz Julius Bonn/Melchior Palyi (Hg.), Die Wirtschaftswis-
senschaft nach dem Kriege (FS Lujo Brentano), Bd. 2, Miinchen-Leipzig:
Duncker & Humblot, 33-58.

(1928): Grundsitze der Volkswirtschaftslehre. Nach der 25. Auflage iibersetzt
von Dr. Ludwig Novotny, Halberstadt: Meyer.

(1929): Der Kooperatismus. Nach der 5. Auflage iibersetzt von Dr. Kurt Bret-
schneider und eingeleitet von Professor Dr. Ernst Griinfeld, Halberstedt: Meyer.
(1929a): Die Zukunft des Genossenschaftswesens, in: Ders., Der Kooperatis-
mus, 1-26.

(1929b): Die Anderungen der Wirtschaftsordnung, zu deren Verwirklichung das
Genossenschaftswesen berufen ist, in: Ders., Der Kooperatismus, 26-49.
(1929c¢): Die Solidaritétsidee als Wirtschaftsprogramm, in: Ders., Der Koopera-
tismus, 49-66.

(1929d): Die Feinde der Genossenschaft, in: Ders., Der Kooperatismus, 66-87.
(1929¢): Die Geschichte der Genossenschaftsbewegung in den letzten hundert
Jahren, in: Ders., Der Kooperatismus, 189-201.

(1931): Comment est née la Revue d’économie politique, in: Revue d’économie
politique 45, 1347-1357.

(1932): La solidarité. Cours au College de France 1927-1928, Paris: Presses
universitaires de France.

/Rist, Charles (1913): Geschichte der volkswirtschaftlichen Lehrmeinungen
(1909). Nach der 2., durchgesehenen und verbesserten Ausgabe herausgegeben
von Franz Oppenheimer; deutsch von R.W. Horn, Jena: Gustav Fischer.

Gipper, Andreas/Schultheis, Franz (1995): Einleitung, in: Schultheis/Gipper, Durk-

heim. Uber Deutschland, 7-25.

Goy, Joseph (1996): Code civil, in: Furet/Ozouf, Kritisches Worterbuch, 719-737.
Grebing, Helga (2000): Ideengeschichte des Sozialismus in Deutschland, Teil II, in:

Dies. (Hg.), Geschichte der sozialen Ideen in Deutschland. Sozialismus — Ka-
tholische Soziallehre — Protestantische Sozialethik. Ein Handbuch, Essen: Klar-
text, 355-595.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Grimm, Dieter (1973): Solidaritdt als Rechtsprinzip. Die Rechts- und Staatslehre
Léon Duguits in ihrer Zeit, Frankfurt/M.: Athendum.

— (1975): Art. Solidaritdtsprinzip, in: Evangelisches Soziallexikon, 2. Auflage,
Stuttgart: Kreuz, 2314-2316.

Giilich, Christian (1991): Die Durkheim-Schule und der franzésische Solidarismus,
Wiesbaden: Deutscher Universitétsverlag.

Gundlach, Gustav (1931): Art. Solidarismus, in: Staatslexikon, 5., von Grund auf
neu bearbeitete Auflage. Herausgegeben von Hermann Sacher, Bd. 4, Freiburg
1.Br.: Herder, 1613-1621.

— (1932): Art. Stindestaat, in: Staatslexikon, 5., von Grund auf neu bearbeitete
Auflage. Herausgegeben von Hermann Sacher, Bd. 5, Freiburg i.Br.: Herder,
67-71.

— (1956): Art. Solidarismus, in: Handwdrterbuch des Sozialwissenschaften. He-
rausgegeben von Erwin von Beckerath u.a., Bd. 9, Stuttgart-Tiibingen: Gustav
Fischer-Mohr, 296-298.

— (1962): Art. Solidaritétsprinzip, in: Staatslexikon. Recht, Wirtschaft, Gesell-
schaft, 6., vollig neu bearbeitete und erweiterte Auflage, Bd. 7, Freiburg i.Br.:
Herder, 119-122.

— (2001): Meine Bestimmung zur Sozialwissenschaft (23. Februar 1962), in: Wi-
der den Rassismus. Entwurf einer nicht erschienenen Enzyklika (1938). Texte
aus dem NachlaB von Gustav Gundlach SJ. Herausgegeben, eingeleitet und
kommentiert von Anton Rauscher, Paderborn: Schoningh, 192-208.

Guyot, Yves (1907): La démocratie individualiste, Paris: Giard & Briére.

Habermas, Jiirgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik
der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

— (1991): Gerechtigkeit und Solidaritdt. Zur Diskussion iiber »Stufe 6« (1986), in:
Ders., Erldauterungen zur Diskursethik, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 49-76.

— (1992): Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

— (1996): Drei normative Modelle der Demokratie, in: Ders., Die Einbeziehung
des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 277-
291.

— (2005): Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen eines Postmodernen
Liberalismus (2003), in: Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philoso-
phische Aufsitze, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 279-323.

Hayward, Jack Ernest S. (1959): Solidarity: The Social History of an Idea in Nine-
teenth Century France, in: International Review of Social History 4, 261-284.

— (1961): The Official Social Philosophy of the French Third Republic: Léon
Bourgeois and Solidarism, in: International Review of Social History 6, 19-48.

— (1963): Solidarity and the Reformist Sociology of Alfred Fouillée, in: The
American Journal of Economics and Sociology 22, 205-222 u. 303-312.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 365

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1983): Philosophie des Rechts. Die Vorlesung
von 1819/20 in einer Nachschrift. Herausgegeben von Dieter Henrich, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Heine, Heinrich (1991): Lutezia II, in: Ders., Historisch-kritische Gesamtausgabe
der Werke. Herausgegeben von Manfred Windfuhr, Bd. 14/I, Hamburg: Hoff-
mann und Campe.

Heisterberg, Lore (1981) (Hg.): Emile Durkheim. Frithe Schriften zur Begriindung
der Sozialwissenschaft. Herausgegeben, eingeleitet und iibersetzt von Lore
Heisterberg, Darmstadt-Neuwied: Luchterhand.

— (1981a): Einleitung: Durkheims Weg zu einer echten Wissenschaft von der Ge-
sellschaft, in: Dies., Durkheim. Frithe Schriften, 11-23.

Held-Schrader, Christine (1991): Louis Blanc (1811-1882), in: Euchner, Klassiker
des Sozialismus, 110-120.

Hergt, Siegfried (1975) (Hg.): Parteiprogramme. Grundsatzprogrammatik und ak-
tuelle politische Ziele von SPD, CDU, FDP, DKP, NPD, 8., aktualisierte und
erweiterte Auflage, Opladen: Heggen.

Hondrich, Karl Otto/Koch-Arzberger, Claudia (1992): Solidaritit in der modernen
Gesellschaft, Frankfurt/M.: Fischer.

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik so-
zialer Konflikte, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

— (2003): Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nancy Fraser, in:
Fraser/Honneth, Umverteilung, 129-224.

— (2011): Das Recht der Freiheit. Grundrif} einer demokratischen Sittlichkeit, Ber-
lin: Suhrkamp.

Jéhnichen, Traugott (2007): Solidaritit als Begriff der evangelischen Theologie und
Sozialethik, in: Karl Gabriel (Hg.), Solidaritit (Jahrbuch fiir Christliche Sozial-
wissenschaften, Bd. 48), Miinster: Aschendorff, 81-104.

Jahrbuch fiir Recht und Ethik (2014): Grund und Grenzen der Solidaritdt in Recht
und Ethik (Bd. 22). Herausgegeben von Joachim Hruschka/Jan C. Joerden, Ber-
lin: Duncker & Humblot.

James, William (1893): Review of Alfred Fouillée’s La psychologie des idées-
forces, in: The Philosophical Review 2, 716-720.

Jeschonnek, Bernd (1989): Revolution in Frankreich: 1789-1799. Ein Lexikon,
Koln: Pahl-Rugenstein.

Kaelble, Hartmut (1991): Nachbarn am Rhein. Entfremdung und Annéherung der
franzosischen und deutschen Gesellschaft seit 1880, Miinchen: Beck.

Kaufmann, Franz-Xaver (2002): Sozialpolitik zwischen Gemeinwohl und Solidari-
tat, in: Herfried Miinkler/Karsten Fischer (Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn.
Rhetoriken und Perspektiven sozial-moralischer Orientierung, Berlin: Akade-
mie, 19-54.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Keller, Gottlieb (1949): Pierre Leroux. Ein Theoretiker des franzosischen Friithso-
zialismus, Brugg: Effingerhof AG.

Kemper, Claudia (2011): Das »Gewissen< 1919-1925. Kommunikation und Vernet-
zung der Jungkonservativen, Miinchen: Oldenbourg.

Kersting, Wolfgang (1998): Internationale Solidaritét, in: Bayertz, Solidaritdt, 411-
429.

— (2000): Theorien der sozialen Gerechtigkeit, Stuttgart: Metzler.

Kliemt, Hartmut (1995): Solidaritdt in Freiheit. Von einem liberalen Standpunkt,
Freiburg i.Br.: Alber.

Klotzbach, Kurt (1982): Der Weg zur Staatspartei. Programmatik, praktische Politik
und Organisation der deutschen Sozialdemokratie 1945 bis 1965, Bonn: Dietz.

Kliiber, Franz (1964): Art. Solidarismus, in: Katholisches Soziallexikon. Herausge-
geben im Auftrag der Katholischen Sozialakademie Osterreichs, Innsbruck: Ty-
rolia, 996-998.

Konig, René (2013): Schriften, Bd. 8, Wiesbaden: Springer, 215-286.

Kool, Frits/Krause, Werner (1967): Die frithen Sozialisten. Eingeleitet von Peter
Stadler (Dokumente der Weltrevolution, Bd. 1), Olten-Freiburg i.Br: Walter.
Krell, Christian/Morschel, Tobias (2015) (Hg.): Werte und Politik, Wiesbaden:

Springer.

— /Woyke, Meik (2015): Die Grundwerte der Sozialdemokratie. Historische Ur-
spriinge und politische Bedeutung, in: Krell/Morschel, Werte und Politik, 93-
137.

Kuhn, Birbel (1988): Pierre Leroux — Sozialismus zwischen analytischer Gesell-
schaftskritik und sozialphilosophischer Synthese. Ein Beitrag zur methodischen
Erforschung des vormarxistischen Sozialismus, Frankfurt/M.: Lang.

Lassalle, Ferdinand (1919): Herr Bastiat-Schulze von Delitzsch. Der 6konomische
Julian oder: Kapital und Arbeit (1864), in: Ders., Gesammelte Reden und
Schriften. Herausgegeben und eingeleitet von Eduard Bernstein, Bd. V, Berlin:
Cassirer.

— (1948): Arbeiter-Programm. Offenes Antwortschreiben. Herausgegeben von
August Skalweit, Frankfurt/M.: Klostermann.

—  (1948a): Arbeiter-Programm. Uber den besonderen Zusammenhang der gegen-
wartigen Geschichtsperiode mit der Idee des Arbeiterstandes (1862), in: Ders.,
Arbeiter-Programm. Antwortschreiben, 15-52.

— (1948b): Offenes Antwortschreiben an das Central Comité zur Berufung eines
Allgemeinen Deutschen Arbeiter-Congresses zu Leipzig (1. Mérz 1863), in:
Ders., Arbeiter-Programm. Antwortschreiben, 53-84.

Laurent, Alain (1991): Solidaire, si je le veux. Pour une éthique de la responsabilité
individuelle, Paris: Les Belles Lettres.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 367

Lemke, Matthias (2003): Ordnung und sozialer Fortschritt. Zur gegenwartsdiagnos-
tischen Relevanz der politischen Soziologie von Henri de Saint-Simon, Miins-
ter: Lit.

Lepenies, Wolf (2006): Auguste Comtes Wandlungen. Wissenschaft und Literatur
im frithen Positivismus, in: Ders., Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Lite-
ratur und Wissenschaft (1985), 2. Auflage, Frankfurt/M.: Fischer, 15-48.

— (2010): Auguste Comte. Die Macht der Zeichen, Miinchen: Hanser.

Leroux, Pierre (1831): Religion. Aux philosophes, in: Revue encyclopédique, Tome
51, Septembre 1831, 499-516.

— (1859): La gréve de Samarez. Poéme philosophique, Tome 1, Paris: E. Dentu.

— (1985): De I’humanité, de son principe, et de son avenir, ou se trouve exposée la
vraie définition de la religion et ou 1’on explique le sens, la suite et
I’enchainement du Mosaisme et du Christianisme (1859), Nachdruck, Paris:
Fayard.

Liebknecht, Wilhelm (1891): Zu Schutz und Trutz. Festrede gehalten zum Stif-
tungsfest des Crimmitschauer Volksvereins am 22. Oktober 1871, 6. Auflage,
Berlin: Vorwirts.

Lingen, Markus (2012): Heinrich Brauns (1868-1939) — Reichsarbeitsministerium
und Sozialpolitik in der Weimarer Republik, in: Historisch-Politische Mittei-
lungen 19, 77-108.

Loschke, Jorg (2015): Solidaritdt als moralische Arbeitsteilung, Miinster: Mentis.

Logue, William (1983): From Philosophy to Sociology. The Evolution of French
Liberalism 1870-1914, DeKalb Il.: Northern Illinois University Press.

Lorenz, Gabriele (1997): De Bonald als Repridsentant der gegenrevolutiondren
Theoriebildung. Eine Untersuchung zur Systematik und Wirkungsgeschichte,
Frankfurt/M.: Lang.

de Lubac, Henri (1950): Die Tragddie des Humanismus ohne Gott. Feuerbach,
Nietzsche, Comte und Dostojewski als Prophet (1943), Salzburg: Otto Miiller.

Luhmann, Niklas (1984): Die Differenzierung von Interaktion und Gesellschaft.
Probleme der sozialen Solidaritét, in: Robert Kopp (Hg.), Solidaritét in der Welt
der 80er Jahre: Leistungsgesellschaft und Sozialstaat, Basel-Frankfurt/M.: Hel-
bing & Lichtenhahn, 79-96.

— (1985) (Hg.): Soziale Differenzierung. Zur Geschichte einer Idee, Opladen:
Westdeutscher.

—  (1988): Arbeitsteilung und Moral. Durkheims Theorie, in: Durkheim, Uber so-
ziale Arbeitsteilung, 19-38.

Lukes, Steven (1973): Emile Durkheim. His Life and Work. A Historical and Criti-
cal Study, Harmondsworth: Penguin.

Maier, Michael (2006): Scheiternde Titanen. De Maistres Papst, Stirners Einziger,
Jean Pauls Himmelsstiirmer, Paderborn: Schoningh.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

de Maistre, Joseph (2008): Die Abende von Sankt Petersburg oder Gespriche iiber
das zeitliche Walten der Vorsehung (1821). Herausgegeben von Jean-Jacques
Langendorf und Peter Weil3, Wien-Leipzig: Karolinger.

Manow, Philip (2008): Frankreich: Ein christdemokratischer Wohlfahrtsstaat ohne
Christdemokratie? Der franzdsische Etat—providence, 1880-1960, in: Ders., Re-
ligion und Sozialstaat. Die konfessionellen Grundlagen europdischer Wohl-
fahrtsstaatsregime, Frankfurt/M.- New York: Campus, 135-168.

Marion, Henri (1880): De la solidarité morale. Essai de psychologie appliqué, Paris:
Germer Bailliére.

Marx, Karl (1960): Die Klassenkdmpfe in Frankreich 1848 bis 1850 (1850), in:
MEW 7, 9-94.

— (1962a): Der Biirgerkrieg in Frankreich. Adresse des Generalraths der Interna-
tionalen Arbeiter-Association, 3. Auflage (1891), in: MEW 17, 313-362.

— (1962b): Rede iiber den Haager Kongref3 (1872), in: MEW 18, 159-161.

— (1962c): Randglossen zum Programm der deutschen Arbeiterpartei (1875), in:
MEW 19, 15-32.

— /Engels, Friedrich (1958): Die deutsche Ideologie (geschrieben 1845/46), in:
MEW 3, 9-530.

— /Engels, Friedrich (1956-1992): Werke (MEW), Bd. 1-42. Herausgegeben vom
Institut fiir Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen
Einheitspartei Deutschlands, Berlin (Ost).

Maschke, Giinter (2007): Endzeit, Zeitenwende. Zum Spitwerk von Juan Donoso
Cortés, in: Donoso Cortés, Essay iiber den Katholizismus, XIII-LI.

Mauranges, Georges (1909): Sur I’histoire de I’idée de solidarité, Paris: Michalon.

Mauss, Marcel (1928): Introduction, in: Emile Durkheim, Le socialisme. Sa défini-
tion, Ses débuts, La doctrine Saint-Simonienne (édité par M. Mauss), Paris: Al-
can, V-XI.

— (1989): A 1934 Interview with Marcel Mauss. Edited and Annotated by Stephen
O. Murray, in: American Ethnologist 16, 163-168.

Mazel, Albin (1882): Solidarisme, individualisme et socialisme, Paris: J. Bonhoure.

McCalla, Arthur (1998): A Romantic Historiography. The Philosophy of History of
Pierre-Simon Ballanche, Leiden: Brill.

Meier, Kurt (1987): Emile Durkheims Konzeption der Berufsgruppen. Eine Re-
konstruktion und Diskussion ihrer Bedeutung fiir die Neokorporatismus-
Debatte, Berlin: Duncker & Humblot.

Metz, Johann Baptist (1977): Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu ei-
ner praktischen Fundamentaltheologie, Mainz: Griinewald.

Meyer, Thomas (2015): Solidaritdt und Soziale Demokratie, in: Krell/Mdrschel,
Werte und Politik, 73-91.

Michels, Robert (1914): Solidaritdt und Kastenwesen, in: Ders., Probleme der Sozi-
alphilosophie, Leipzig-Berlin: Teubner, 53-63.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 369

von Mises, Ludwig (1922): Die Gemeinwirtschaft. Untersuchungen iiber den Sozia-
lismus, Jena: Gustav Fischer.

— (1927): Liberalismus, Jena: Gustav Fischer.

Mohler, Armin/Weissmann, Karlheinz (2005): Die konservative Revolution in
Deutschland 1918-1932. Ein Handbuch, 6., vollig iiberarbeitete und erweiterte
Auflage, Graz: Ares.

Mommsen, Wilhelm (1960) (Hg.): Deutsche Parteiprogramme (Deutsches Hand-
buch der Politik, Bd. 1), Miinchen: Olzog.

Miiller, Hans-Peter (2002): Emile Durkheim (1858-1917), in: Dirk Kaesler (Hg.),
Klassiker der Soziologie, Bd. 1: Von Auguste Comte bis Norbert Elias, 3. Auf-
lage, Miinchen: Beck, 150-170.

— /Schmid, Michael (1988): Arbeitsteilung, Solidaritdt und Moral. Eine werkge-
schichtliche und systematische Einfiihrung in die >Arbeitsteilung« von Emile
Durkheim, in: Durkheim, Uber soziale Arbeitsteilung, 481-521.

Miinkel, Daniela (2007) (Hg.): »Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritét«. Die Pro-
grammgeschichte der Sozialdemokratischen Partei Deutschlands, Berlin: Vor-
warts.

Miinkler, Herfried (2004): Enzyklopédie der Ideen der Zukunft: Solidaritét, in: Jens
Beckert u.a. (Hg.), Transnationale Solidaritit. Chancen und Grenzen, Frank-
furt/M.-New York: Campus, 15-28.

von Nell-Breuning, Oswald (1932): Zur Krise des Versorgungsstaates, in: Schwei-
zerische Rundschau. Monatsschrift fiir Geistesleben und Kultur 32, 112-125.

— (1951): Art. Solidarismus, in: Ders./Hermann Sacher (Hg.), Gesellschaftliche
Ordnungssysteme (Heft V der Beitrdge zu einem Worterbuch der Politik), Frei-
burg i.Br.: Herder, 357-376.

— (1960): Die soziale Marktwirtschaft im Urteil der katholischen Soziallehre
(Sendung des Siiddeutschen Rundfunks, 05.10.1956), in: Ders., Wirtschaft und
Gesellschaft heute, Bd. III: Zeitfragen 1955-1959, Freiburg i.Br.: Herder, 99-
102.

— (1964): Zur Erinnerung an Gustav Gundlach S.J., in: Mitteilungen aus den deut-
schen Provinzen der Gesellschaft Jesu, Bd. 20, K6ln: Balduin Pick, 322-332.

— (1972): Der Konigswinterer Kreis und sein Anteil an »Quadragesimo anno, in:
Ders., Wie sozial ist die Kirche? Leistung und Versagen der katholischen Sozi-
allehre, Diisseldorf: Patmos, 99-115.

— (1986): Kapitalismus — kritisch betrachtet. Zur Auseinandersetzung um das bes-
sere >System« (1974). Durchgesehene Neuausgabe, Freiburg i.Br: Herder.

— (1990): Baugesetze der Gesellschaft. Solidaritit und Subsidiaritdt (1968). Un-
verdnderte Neuauflage, Freiburg i.Br.: Herder.

Nicolet, Claude (1982): L’idée républicaine en France (1789-1924). Essai d’histoire
critique, Paris: Gallimard.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Nieding, Thomas (1990): Okonomietheorie als Beitrag zum jjuste milieu<? Der
»>Traité d’économie politique< von Jean Baptiste Say, in: Gersmann/Kohle,
Frankreich 1800, 134-141.

Nothelle-Wildfeuer, Ursula/Kiippers, Arnd (2011): Art. Solidaritdt, in: Neues
Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Herausgegeben von Petra Kolmer
und Andreas G. Wildfeuer, Bd. 3, Freiburg i.Br.-Miinchen: Alber, 2027-2041.

Ozouf, Mona (1996): Art. Briiderlichkeit, in: Furet/Ozouf, Kritisches Worterbuch,
1037-1053.

Pannekoek, Anton/Gorter, Herman (1969): Organisation und Taktik der proletari-
schen Organisation. Herausgegeben und eingeleitet von Hans Manfred Bock,
Frankfurt/M.: Neue Kritik.

Pareto, Vilfredo (1898): Solidarité Sociale, in: Journal des économistes 33, 161-
171.

— (1900): Le péril socialiste, in: Journal des économistes 42, 161-178.

Pénin, Marc (1997): Charles Gide (1847-1932). L’esprit critique, Paris: L’Har-
mattan.

Pesch, Heinrich (1893): Liberalismus, Socialismus und christliche Gesellschafts-
ordnung, Erster Theil: Einige Grundwahrheiten der Christlichen Gesellschafts-
lehre, Erste Hilfte, Freiburg i.Br.: Herder.

— (1902): Solidarismus, in: Stimmen aus Maria-Laach 63, 38-60 u. 307-324.

— (1905): Lehrbuch der Nationalokonomie, Bd. 1: Grundlegung, Freiburg i.Br.:
Herder.

— (1914): Lehrbuch der Nationalokonomie, Bd. 1: Grundlegung, 2., neu bearbeite-
te Auflage, Freiburg i.Br.: Herder.

— (1919a): Neubau der Gesellschaft (Flugschriften der »Stimmen der Zeit¢, 1),
Freiburg i.Br.: Herder.

— (1919b): Sozialisierung (Flugschriften der >Stimmen der Zeit¢, 5), Freiburg
i.Br.: Herder.

— (1920): Christlicher Solidarismus und soziales Arbeitssystem (Flugschriften des
Generalsekretariats der Studentischen Ortsgruppen der Deutschen Zentrumspar-
tei, 1), Berlin: Germania.

— (1924): Des wissenschaftlichen Sozialismus Irrgang und Ende, Freiburg i.Br.:
Herder.

Peukert, Detlev J. K. (1987): Die Weimarer Republik. Krisenjahre der Klassischen
Moderne, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Prieur, Igor (1982/83): Pour une bibliographie de Charles Gide, in: Communautés.
Archives des sciences sociales de la coopération et du développement 61, 104-
140 u. 62, 128-152.

Pickering, Mary (1993, 2009): Auguste Comte. An Intellectual Biography, Vol. I-
111, Cambridge: Cambridge University Press.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 371

Rauscher, Anton (1963): Die Ordnung der menschlichen Gesellschaft. In memo-
riam P. Gustav Gundlach, in: Ordo Socialis 11, 272-280.

— (1988): Art. Solidaritdt, in: Staatslexikon, 7., vollig neu bearbeitete Auflage, Bd.
4, Freiburg i.Br.: Herder, 1191-1194.

— (2006): Quellen der Solidaritdtsidee (2001), in: Ders., Kirche in der Welt. Bei-
trage zur christlichen Gesellschaftsverantwortung, Bd. 4, Wiirzburg: Echter,
46-57.

— (2008): Die soziale Natur des Menschen, in: Ders. (Hg.), Handbuch der Katho-
lischen Soziallehre, Berlin: Duncker & Humblot, 25-40.

Rawls, John (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit (1971), Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Reisz, Gesa (2006): Solidaritdt in Deutschland und Frankreich. Eine politische Deu-
tungsanalyse, Opladen: Barbara Budrich.

Renouvier, Charles (1879): Le déterminisme et I’idée du droit selon M. Fouillée, in:
Critique philosophique 15, 213-215.

— (1904): Manuel républicaine de I’homme et du citoyen (1848). Nouvelle édi-
tion, Paris: A. Colin.

Repplinger, Roger (1999): Auguste Comte und die Entstehung der Soziologie aus
dem Geist der Krise, Frankfurt/M.-New York: Campus.

Roche, Karl (1919): Proletarische Solidaritat, in: Der Syndikalist, Nr. 12; zit. nach
www.anarchismus.at [Zugriff: 20.11.2016].

Romig, Friedrich (1996): Art. Bonald, in: Lexikon des Konservatismus. Herausge-
geben von Caspar von Schrenck-Notzing, Graz-Stuttgart: Stocker, 77-79.

Rorty, Richard (1988): Solidaritit oder Objektivitét? (1986), in: Ders., Solidaritét
oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays, Stuttgart: Reclam, 11-37.

— (1989): Kontingenz, Ironie und Solidaritét, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Ruby, Marcel (1971): Le solidarisme, Paris: Gedalge.

Ruttmann, Ulrike (2001): Wunschbild — Schreckbild — Trugbild. Rezeption und In-
strumentalisierung Frankreichs in der deutschen Revolution von 1848/49, Stutt-
gart: Steiner.

Riischemeyer, Dietrich (1981): Sollen wir heute noch Durkheim lesen?, in: Sozio-
logische Revue 4, 237-242.

— (1985): Spencer und Durkheim iiber Arbeitsteilung und Differenzierung: Konti-
nuitdt oder Bruch?, in: Luhmann, Soziale Differenzierung, 163-180.

Saage, Richard (1989): Das Vertragsdenken und die politischen Utopien der Auf-
klarung (1988), in: Ders., Vertragsdenken und Utopie. Studien zur politischen
Theorie und zur Sozialphilosophie der frithen Neuzeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp,
67-92.

Sandel, Michael (1982): Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Scharrenbroich, Heribert (1980): Solidaritdt, in: Martin Greiffenhagen (Hg.),
Kampf um Worter? Politische Begriffe im Meinungsstreit, Miinchen-Wien:
Hanser, 415-425.

Scheler, Max (1980): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik.
Vorwort zur 2. Auflage (1921), in: Gesammelte Werke, 6., durchgesehene Auf-
lage, Bd. 2, Bern-Miinchen: Francke 1980, 12-16.

— (1986): Prophetischer oder marxistischer Sozialismus? (1920), in: Gesammelte
Werke, 3., durchgesehene Auflage, Bd. 6, Bonn: Bouvier, 259-272.

Schieder, Wolfgang (1972): Art. Briiderlichkeit, Bruderschaft, Briiderschaft, Ver-
briiderung, Bruderliebe, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Herausgegeben von Otto Brun-
ner/Werner Conze/Reinhart Koselleck, Bd. 1, Stuttgart: Klett, 552-581.

Schmelter, Jiirgen (1991): Solidaritit: Die Entwicklungsgeschichte eines sozialethi-
schen Schliisselbegriffs, Diss.Theol., Miinchen.

Schmidt am Busch, Hans-Christoph (2007): Religiose Hingabe oder soziale Frei-
heit. Die saint-simonistische Theorie und die Hegelsche Rechtsphilosophie,
Hamburg: Meiner.

Schmidt-Biggemann, Wilhelm (2004): Politische Theologie der Gegenaufklarung.
De Maistre, Saint-Martin, Kleuker, Baader, Berlin: Akademie.

Schmitt, Eberhard (1989): Die Franzdsische Revolution von 1789. Grundpositionen
der Deutung, in: Aus Politik und Zeitgeschichte B 22, 3-11.

Schmitz-Berning, Cornelia (2007): Vokabular des Nationalsozialismus, 2., durch-
gesehene und iliberarbeitete Auflage, Berlin-New York: De Gruyter.

Schmoller, Gustav (1894): Besprechung von Emile Durkheim, De la division du
travail social, in: Jahrbuch fiir Gesetzgebung, Verwaltung und Volkswirtschaft
im Deutschen Reich 18, 286-289.

Schulze-Delitzsch, Hermann (1863): Capitel zu einem deutschen Arbeiterkatechis-
mus. Sechs Vortrdge vor dem Berliner Arbeiterverein, Leipzig: Ernst Keil.

Schwarte, Johannes (1975): Gustav Gundlach S. J. (1892-1963). Maligeblicher
Représentant der katholischen Soziallehre wéhrend der Pontifikate Pius’ XI.
und Pius’ XII., Paderborn: Schoningh.

Scott, John A. (1951): Republican Ideals and Liberal Traditions in France 1870-
1914, New York: Columbia University Press.

Sieburg, Friedrich (1959): Chateaubriand. Romantik und Politik, Stuttgart:
Deutsche Verlags-Anstalt.

Sheradin, Kristin A. (2000): Reforming the Republic: Solidarism and the Making of
the French Welfare State 1871-1914, PhD Diss., University of Rochester, New
York.

Smith, Adam (1974): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur
und seiner Ursachen (1776). Aus dem Englischen iibertragen nach der 5. Aufla-
ge 1789, mit einer Wiirdigung von Horst Claus Recktenwald, Miinchen: Beck.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR | 373

Sorel, Georges (1969): Uber die Gewalt (1908). Nachwort von George Lichtheim,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Sorlot, Marc (2005): Léon Bourgeois (1851-1925): Un moraliste en politique, Paris:
Bruno Leprince.

Spaemann, Robert (1959): Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Restau-
ration. Studien tiber L.G.A. de Bonald, Miinchen: Kdosel.

Spitz, Jean-Fabien (2005): Le moment républicain en France, Paris: Gallimard.

Stadler, Peter (1967a): Einleitung, in: Kool/Krause, Die frithen Sozialisten, 15-66.

— (1967b): Einfithrung Charles Fourier, in: Kool/Krause, Die frilhen Sozialisten,
193-197.

— (1967¢): Einfihrung Pierre Leroux und Jean Reynaud, in: Kool/Krause, Die
frithen Sozialisten, 257-261.

von Stein, Lorenz (1921): Geschichte der socialen Bewegung in Frankreich von
1789 bis auf unsere Tage, Dritter Band: Das Koénigtum, die Republik und die
Souverénitét der franzosischen Gesellschaft seit der Februarrevolution 1848
(1850). Herausgegeben von Dr. Gottfried Salomon, Miinchen: Drei Masken.

Stjerne, Steinar (2004): Solidarity in Europe. The History of an Idea, Cambridge:
Cambridge University Press.

Strasser, Otto (1946): Deutschlands Erneuerung, Buenos Aires: Editorial Trenkel-
bach o.J.

Suber, Daniel (2012): Emile Durkheim, Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft.

Tacke, Charlotte (1994): Von der Zweiten Republik bis zum Ersten Weltkrieg, in:
Ernst Hinrichs (Hg.), Kleine Geschichte Frankreichs, Stuttgart: Reclam, 311-
360.

Tamm, Sascha (2013): Solidaritit aus freiheitlicher Perspektive, in: Aus Politik und
Zeitgeschichte 34-36, 45-47.

Texte zur katholischen Soziallehre. Die sozialen Rundschreiben der Pépste und an-
dere kirchliche Dokumente. Mit Einfiihrungen von Oswald von Nell-Breuning
SJ und Johannes Schasching SJ. Herausgegeben von der Katholischen Arbeit-
nehmerbewegung Deutschlands e.V., 9., erweiterte Auflage, Koln-Kevelaer:
Ketteler-Butzon & Bercker 2007.

Tranow, Ulf (2012): Das Konzept der Solidaritidt. Handlungstheoretische Fundie-
rung eines soziologischen Schliisselbegriffs, Wiesbaden: Springer VS.

Tyrell, Hartmann (1985): Emile Durkheim — Das Dilemma der organischen Solida-
ritdt, in: Luhmann, Soziale Differenzierung, 81-250.

Utz, Arthur Fridolin (1978): Solidaritit und Leistung. Philosophische Perspektiven,
in: Solidaritdt und Leistung (Verdffentlichungen der Walter-Raymond-Stiftung,
Bd. 17), K&ln: Bachem, 77-97.

Waentig, Heinrich (1923): Comte, in: Comte 1923a, Soziologie, ITI-XII.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Wagner, Gerhard (2001): Auguste Comte zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

de Waha, Raymond (1910): Die Nationalokonomie in Frankreich, Stuttgart: Ferdi-
nand Enke.

Walzer, Michael (1999): Vernunft, Politik und Leidenschaft. Defizite liberaler
Theorie, Frankfurt/M.: Fischer.

Wegner, Peter-Christian (1991): Franz-Joseph Gall 1758-1828. Studien zu Leben,
Werk und Wirkung, Hildesheim u.a.: Olms.

Weisser, Gerhard (1973): Freiheit durch Sozialismus, Gottingen: Otto Schwarz.

— (1984): Ist Solidaritat ein politischer >Grundwert<?, in: Bernd Rebe/Klaus Lom-
pe/Rudolph von Thadden (Hg.), Idee und Pragmatik in der politischen Ent-
scheidung (FS Alfred Kubel), Bonn: Neue Gesellschaft, 123-128.

Wildt, Andreas (1995); Art. Solidaritét, in: Historisches Worterbuch der Philoso-
phie. Herausgegeben von Joachim Ritter u.a., Bd. 9, Basel: Schwabe, 1004-
1115.

—  (1998): Solidaritat — Begriffsgeschichte und Definition heute, in: Bayertz (Hg.),
Solidaritit, 202-216.

Zoll, Rainer (2000): Was ist Solidaritit heute?, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Ziircher, Markus Daniel (1998): Solidaritit, Anerkennung und Gemeinschaft. Zur
Phénomenologie, Theorie und Kritik der Solidaritét, Tiibingen-Basel: Francke.

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Personenregister

Abelshauser, Werner 287
Acham, Karl 82

v. Albertini, Rudolf 145, 148
Aldenhoff-Hiibinger, Rita 69

de I’Ariege, Arnaud 62

Audier, Serge 152, 178, 187, 266

Bakunin, Jack 52, 355

Ballanche, Pierre Simon 25, 27

Bastiat, Frédéric 19, 40-46, 47, 107,
201, 207, 212, 267, 332

Bayertz, Kurt 294, 319, 334, 335,
337

Bedford-Strohm, Heinrich 302

Bellah, Robert N. 101

Bernstein, Eduard 269, 312

Bestor, Arthur E. 48, 49, 54

Biedenkopf, Kurt 308, 309

Blais, Claude 27, 150, 155, 185,
186, 196, 197, 208, 223, 264, 266

Blanc, Louis 59, 61

Bleek, Wilhelm 106

Bluntschli, Johann Caspar 170

Bode, Ingo 263

Bohr, Christoph 310, 311

de Bonald, Louis Gabriel A. 21, 22,
23,24, 25,28, 30,81, 111

Boshammer, Susanne 294, 337

Bouglé, Célestin 22, 29, 123, 124,
187, 188, 259, 260, 263, 266, 278

Bourgeois, Léon 12, 92, 147, 149,
164, 178, 183, 186, 188, 192, 195,
221-258, 259, 261, 262, 263, 266,
272,278,279, 280, 289, 294, 295,

296, 297, 302, 322, 323, 337, 347,
351
Boutroux, Emile 100
Brandt, Hugo 314
Brandt, Willy 317, 318
le Bras-Chopard, Armelle 54
Brauer, Theodor 277, 285
Brauns, Heinrich 286
Brunetiére, Ferdinand 259
Brunkhorst, Hauke 328

Castel, Robert 177, 184, 238

Chateaubriand, Frangois René 25,
26,27,28

Cicero 232

Clark, Linda L. 108, 155, 195, 228

Comte, Auguste 7, 11, 21, 23, 53,
74,75, 76, 77-98, 100, 103, 108,
109,110, 111, 113,114, 115, 117,
122, 127, 141, 142, 143, 145, 146,
153, 155,162, 164, 165, 170, 171,
179, 185, 196, 197, 224, 231, 232,
234,239, 241, 247, 274, 280, 295,
321, 330, 337, 339, 343, 344, 347

de Condorcet, Jean Antoine N. 23,
86, 88

Dahlheimer, Manfred 290

Dallinger, Ursula 322

Darwin, Charles 116, 153, 159, 195,
196

Derpmann, Simon 331

Descartes, René 160

Diesel, Rudolf 272

Dirks, Walter 300

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Dirsch, Felix 281, 303

Dobuzinskis, Laurent 147, 149

Donoso Cortés, Juan 25, 29-35, 36,
47,281

Dreyfus, Alfred 119, 135

de la Drome, Mathieu 62

Du Bois-Reymond, Emil H. 163

Diibgen, Franziska 328

Durkheim, Emile 7, 11, 22, 74, 76,
88, 99-143, 178, 205, 206, 233,
260, 266, 274, 278, 279, 280, 294,
296, 314, 316, 320, 321, 323, 324,
326, 327, 330, 337, 339, 344, 345,
352

Ehmke, Horst 314

Eichler, Willi 313

d’Eichthal, Eugéne 260

Eisler, Rudolf 159

Eisner, Kurt 15, 16, 73, 259, 269,
332

Engels, Friedrich 64, 65, 67

Erzberger, Matthias 283

Espinas, Alfred 103, 107, 108, 111,
117

Ewald, Frangois 261, 262

Feilbogen, Siegmund 36, 223, 260,
266

Fenske, Hans 273

Ferguson, Adam 89

Fiegle, Thomas 17, 18, 25, 26, 27,
28,29, 54, 55,92, 181, 197, 251,
2717, 281

Fouillée, Alfred 12, 102, 109, 121,
147, 149-184, 185, 190, 195, 199,
206, 213, 224, 229, 230, 231, 232,
233,234,235, 236, 241, 248, 251,
253,254,258, 259, 278, 280, 302,
311, 320, 336, 337, 338, 339, 344,
345, 351

Fourier, Charles 48-51, 54, 61, 140

Fournier, Marcel 99, 100, 101, 113,
133, 134, 135, 233

Fustel de Coulanges, Numa Denis
100, 115

Gall, Franz Joseph 84, 85

Gambetta, Léon 151, 241

Gide, Charles 12,41,42, 44, 45,
147, 149, 159, 181, 185-220, 223,
231, 234, 241, 254, 259, 260, 272,
278,279, 280, 289, 294, 296, 297,
311, 320, 337

Grimm, Dieter 149, 257, 302

Giilich, Christian 187, 233, 260,
263,266, 278

Gumplowicz, Ludwig 103

Gundlach, Gustav 277, 288-291,
294, 295-300, 301, 304, 311

Guyot, Yves 228, 259, 289, 297

Habermas, Jiirgen 323, 324, 325

Haeckel, Ernst 116

v. Hayek, Friedrich August 45, 300

Hayward, Jack Ernest S. 52, 60, 149,
150, 151, 152, 161

Hegel, Georg Wilhelm F. 16, 326,
327

Heine, Heinrich 48, 52

Heisterberg, Lore 99, 101

Hitler, Adolf 293

Hondrich, Karl Otto 335, 338

Honneth, Axel 323, 326, 327

Huxley, Thomas H. 159

Thering, Rudolf 105, 109

Jéhnichen, Traugott 268
James, William 161

Jaures, Jean 99, 141, 260, 262
Johannes Paul II 304, 305

Kaelble, Hartmut 148

Kant, Immanuel 62, 100, 104, 146,
152, 155, 170, 232, 312, 334, 339,
341, 344, 345, 346

Kaufmann, Franz-Xaver 320, 322,
323

Keller, Gottlieb 51, 59

Kersting, Wolfgang 333

Kliemt, Hartmut 300

Kliiber, Franz 296

Koch-Arzberger, Claudia 335, 338

Konig, René 99, 100, 130, 134, 135

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PERSONENREGISTER | 377

Kuhn, Bérbel 51, 52, 53

Lafitte, Pierre 95

Lassalle, Ferdinand 66-72, 259, 269,
295

Laurent, Alain 25, 26,27, 186, 263

Leo XIII. 274,283, 303, 304

Lepenies, Wolf 77, 95

Leroux, Pierre 29, 51-59, 60, 224

Liard, Louis 102, 111

Liebknecht, Wilhelm 65, 67, 68,
269, 292

v. Lilienfeld, Paul 107, 280

Littré, Emile 92, 146, 147

Loschke, Jorg 331

Logue, William 146

de Lubac, Henri 93, 95

Luhmann, Niklas 320, 321, 341

Lukes, Steven 99, 100, 111, 233

Maine, Henry Sumner 166, 248

de Maistre, Joseph 21, 22, 23,24,
28,29, 81, 111

Marion, Henri 149

Marx, Karl 63, 65, 66, 68, 101, 312

Maschke, Giinter 30, 31

Mauranges, Georges 17, 37, 53, 77,
90, 263

Maurras, Charles 23

Mauss, Marcel 101, 113, 131, 140

Mazel, Albin 186

Metz, Johann Baptist 301

Michels, Robert 270, 271

Mill, John Stuart 96, 153, 183

Milne Edwards, Henry 108, 228

v. Mises, Ludwig 267, 282, 341

de Montalembert, Charles F. 31

de Montesquieu, Charles-Louis 113

Miiller, Hans-Peter 75, 141, 142

Miinkler, Herfried 319, 337

v. Nell-Breuning, Oswald 277, 278,
287,288-291, 295-300, 311, 313
Nicolet, Claude 150

v. Oertzen, Peter 314

Pannekoek, Anton 307

Pareto, Vilfredo 259, 268

Pasteur, Louis 192

Pecqueur, Constantin 63

Perrier, Edmond 107, 229

Pesch, Heinrich 29, 271-282, 283,
284,285, 286, 288, 289, 290, 291,
294,296, 297, 299, 301, 302, 303,
305, 311, 350

Peukert, Detlev J. K. 285,286

Pius XI. 23, 290, 303, 304

Proudhon, Pierre-Joseph 31, 32, 64,
140, 145, 295

Quételet, Adolphe 82
Quinet, Edgar 189, 191

Rauscher, Anton 295, 296, 301

Rawls, John 25, 323, 335, 341, 342,
346

Reisz, Gesa 17, 29, 51, 65, 221, 267,
272

Renan, Ernest 153

Renaud, Hippolyte 50

Renouvier, Charles 62, 100, 108,
146, 147, 155, 167, 171

Roche, Karl 270

Rorty, Richard 330

Rousseau, Jean-Jacques 16, 55, 105,
121, 165, 239, 250, 252, 329, 341,
346

Ruby, Marcel 260, 261, 262

Riischemeyer, Dietrich 120, 131

Ruttmann, Ulrike 60

de Saint-Simon, Henri 23, 54, 77,
78,95
Say, Jean-Baptiste 36, 37, 42
Schiffle, Albert 103, 105, 106, 107,
108, 110, 111, 193, 200, 208
Scharrenbroich, Heribert 311
Scheler, Max 284, 285,290, 311
Schieder, Wolfgang 61, 64
Schmelter, Jiirgen 18, 25, 185, 281
Schmid, Michael 141, 142
Schmitt, Carl 29, 290
Schmitt, Eberhard 22

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Schmoller, Gustav 103, 105, 106,
123, 208, 266, 272

Schumpeter, Joseph 40

Secrétan, Charles 186, 197, 206,
208

Sheradin, Kristin A. 150, 151, 152,
153,179, 180, 181, 183, 184, 185,
187, 188, 201, 204, 219, 222

Simmel, Georg 123, 124, 266

Simonde de Sismondi, Jean-Charles
L. 38

Smith, Adam 37, 38, 39, 40, 43, 88,
89, 90, 192, 195, 212, 341, 347

Sorel, Georges 263

Spaemann, Robert 23, 24

Spann, Othmar 290

Spencer, Herbert 100, 103, 108,
109, 111, 120, 121, 125, 153, 155,
159, 170, 193, 200, 228, 280

Stadler, Peter 48, 49, 50, 51, 54

Stadtler, Eduard 292

v. Stein, Lorenz 267, 322

Stjerng, Steinar 49, 50

Strasser, Otto 292

Suber, Daniel 99, 100, 101, 111,
113

Tacke, Charlotte 145, 147, 148
Tamm, Sascha 332, 333
Thatcher, Margaret 40

Toénnies, Ferdinand 103, 107, 268
Tranow, Ulf 322

Tuillerie, Augustine 152

Tyrell, Hartmann 100, 142, 143

Ulbricht, Walter 306
Utz, Arthur Fridolin 301, 302

Vinet, Alexandre 186, 196
Voltaire 17

Waentig, Heinrich 79, 96

Wagner, Adolph 103, 105, 106, 209,
266,272,278

Weisser, Gerhard 302, 316

Wildt, Andreas 15, 18, 50, 64, 65,
66,294, 307, 319

Worms, René 107, 281

Wundt, Wilhelm 105, 159, 206

Zoll, Rainer 17,25, 30, 37, 62, 224

hitps://dol.org/10.14361/6783838441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Soziologie

Uwe Becker
Die Inklusionsliige
Behinderung im flexiblen Kapitalismus

2015, 216 S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3056-5

E-Book

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3056-9
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3056-5

Gabriele Winker

Care Revolution
Schritte in eine solidarische Gesellschaft

2015, 208 S., kart.

11,99 € (DE), 978-3-8376-3040-4

E-Book

PDF: 10,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3040-8
EPUB: 10,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3040-4

Andrea Baier, Tom Hansing, Christa Miiller, Karin Werner (Hg.)
Die Welt reparieren

Open Source und Selbermachen

als postkapitalistische Praxis

2016, 352 S., kart., zahlr. farb. Abb.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3377-1

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
ISBN 978-3-8394-3377-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Soziologie

Carlo Bordoni
Interregnum
Beyond Liquid Modernity

2016, 136 p., pb.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3515-7

E-Book

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3515-1
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3515-7

Sybille Bauriedl (Hg.)
Worterbuch Klimadebatte

2015, 332 S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-3238-5

E-Book

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3238-9

Mathias Fiedler, Fabian Georgi, Lee Hielscher, Philipp Ratfisch,
Lisa Riedner, Veit Schwab, Simon Sontowski (Hg.)
movements. Journal fiir kritische

Migrations- und Grenzregimeforschung

Jg. 3, Heft 1/2017: Umkadmpfte Bewegungen nach

und durch EUropa

April 2017, 236 S., kart.
24,99 € (DE), 978-3-8376-3571-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839441817 - am 13.02.2026, 04:16:21. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839441817
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	1. ›Das kalte, stahlharte Wort...‹: Formierungen des Solidaritätsdiskurses im 19. Jahrhundert
	2. Solidarité sociale in der französischen Soziologie
	3. Solidarité de fait und solidarité devoir im französischen Solidarismus
	4. Abbrüche: Solidarität und Solidarismus im 20. Jahrhundert
	5. Postliberale Wohlfahrtsdemokratie: Ein Neustart solidaristischer Vernunft
	Literatur
	Personenregister

