Leben jenseits von Korper und Geist

Eine der wirkungsmachtigsten Vorstellungen tiber den Menschen ist sein
geteiltes Wesen als Geist und Kérper. Verantwortlich fiir diese polare Spal-
tung der menschlichen Existenz ist die Philosophie von der Antike bis in
die frithe Neuzeit — nicht die gesamte Philosophie, aber doch ein mafigeb-
licher Teil der abendlindischen Denktradition. Sie hat im Menschen ein
rationales Wesen erkannt, an dem ein physischer Korper hingt. Diese an-
gehingte Kérpernatur macht nicht das Wesen des menschlichen Daseins
aus, sondern charakterisiert das Naturhafte und Animalische an ihm. Mit
der Aufteilung des Menschen in einen humanen Geist und einen natiir-
lichen Kérper hat die Philosophie zugleich an der Abschaffung ihrer Zu-
stindigkeit fiir die Bestimmung des Bereichs der Natur mitgewirkt. Denn
der Geist adelt den Menschen und bietet sich daher als vorziiglicher Refle-
xionsgegenstand fiir die Philosophie an. Der Korper gilt dagegen als blof3e
Natur und wird durch die gleichsam naturnahen empirischen Untersu-
chungsmethoden zum Gegenstand der sich an ihm entwickelnden Natur-
wissenschaften. Die Machtverhiltnisse haben sich allerdings im Laufe der
Geschichte verschoben. Die vornehme Philosophie, die den Menschen
rationalisierte und seinen Korper ignorierte, gerit ins Hintertreffen gegen-
iiber der ordiniren Naturwissenschaft, die den Korper und die Natur nicht
nur empirisch-formelhaft erklirt, sondern auch technisch reguliert. Seit
dem Aufkommen der Naturwissenschaften in der Neuzeit legen uns diese
Disziplinen nicht nur ihr Wissen tiber die Natur der Korper vor, sondern
haben auch begonnen, unsere natiirliche Existenz zu prigen. Vielleicht ist
es nicht tibertrieben zu behaupten, dass das naturwissenschaftliche Welt-
bild zum kulturellen Zentrum der Gegenwart geworden ist.

Wir haben uns offenbar mit dieser Situation arrangiert. Wir halten den
Vorrang der Naturwissenschaften in der Erkundung der Natur fiir ange-
messen. Vielleicht finden wir sogar, dass die kérperfeindliche Philosophie

14022026, 12:22:33,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

20

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

diesen Niedergang verdient hat. Aber diirfen wir nicht trotzdem — auch
philosophisch — nachfragen, welche Menschennatur uns naturwissen-
schaftlich vermittelt wird? Nehmen wir die Ergebnisse der Forschung blof3
passiv zur Kenntnis oder ergriinden wir aktiv deren Berechtigung? Die
Deutungsmacht der naturwissenschaftlichen Disziplinen wird hiufig wie
ein Naturgesetz des Wissens akzeptiert. Grundsitzlich gehen wir davon
aus, dass Korper Natur sind, Natur eine Sache der Naturwissenschaften
ist und Naturwissenschaften harte Fakten tiber die Korpernatur hervor-
bringen. Jenseits von natiirlicher Materie kommen Korper nicht vor und
jenseits von Korpermaterie kommt Menschennatur nicht in Betracht. Als
kénne es kein Verstindnis jenseits der Dichotomie von Geist und Korper
geben und kein begriffliches Wissen iiber die Korper der Menschen. Als
wire das naturwissenschaftliche Wissensmonopol keine Alleinherrschaft,
als musste die urspriinglich philosophische Bestimmung der Trennung
zwischen Geist und Korper nicht hinterfragt werden und als gibe es kei-
ne Kulturgeschichte der sich wandelnden Wissensformen. Zumindest die
Philosophie konnte tiber die Friichte ihrer fritheren Denkarbeit etwas ver-
storter sein, was sie auch in der Vergangenheit war und weiterhin ist. Sie
kénnte eine Alternative zur Monokultur des naturwissenschaftlichen Wis-
senstyps entwickeln und fiir eine pluralistische Wissensethik plidieren.
Sie konnte versuchen, diese Wissensethik nicht nur formal und historisch
zu begriinden, sondern auch inhaltlich umzusetzen und sich im Rahmen
einer Wissensproduktion erneut an der Erforschung der Menschennatur
beteiligen. Grundimpuls zu einer solchen, philosophisch zu bestimmen-
den Menschennatur kénnte die Arbeit an der Uberwindung der Dichoto-
mie von Geist und Korper sein.

Die jahrhundertealte Geschichte von der kategorischen Differenz zwi-
schen Geist und Korper hat das kulturelle Bewusstsein jedoch tief geformt
und sich als Realitit ins Werk gesetzt. In unserer Selbstwahrnehmung
haben wir faktisch eine Differenz zwischen Geist und Kérper und wir be-
greifen sehr konkret unseren Kérper als Materie und Natur, nicht aber den
Geist. Wenn im abendldndischen Raum von der Natur des Menschen ge-
sprochen wird, so ist der Kérper gemeint. Menschennatur und Kérperma-
terie sind so innig verbunden, dass die Begriffe fehlen, wenn von einer Na-
tur jenseits der Kérper die Rede sein sollte. Andererseits gibt es auch eine
stetige Rede von der Uberwindung der Dichotomie. Doch im kulturellen
Kanon ist nach wie vor nichts itberwunden und der Vorstellungsraum von
einer Natur jenseits der materiellen Korper ist philosophisch wie naturwis-

14022026, 12:22:33,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

senschaftlich unterbelichtet. Eine bemerkenswerte Schiitzenhilfe fiir die
Umwertung der Werte scheint allerdings aus den Naturwissenschaften sel-
ber zu kommen: Die beiden jiingsten naturwissenschaftlichen Disziplinen
— die Genetik und die Kognitionswissenschaften — operieren mit einem
Grundbegriff, der nicht nur eine Schnittstelle zwischen Genetik und Ko-
gnitionswissenschaften selber geschaffen hat, sondern die systematische
Trennung von Geist und Kérper zu unterwandern scheint, indem er eine
neue Kategorie anbietet. Mit dem Ordnungsparameter der »Information«
scheint die Naturwissenschaft angefangen zu haben, sich jenseits von
Geist und Korper zu bewegen. Doch was ist Information? Informationen
iiber das Wesen der Menschennatur befinden sich, naturwissenschaftlich
betrachtet, im genetischen Bauplan des Menschen und seiner neuronalen
Verfahrensweise. Eine weitere begriffliche Neuentdeckung der jungen Na-
turwissenschaften ist mit jener der Information verbunden und kénnte
auch den Weg zu einer philosophischen Bestimmung der Menschennatur
weisen: Man spricht von life sciences, wenn man die neuen Biowissenschaf-
ten meint — Lebenswissenschaften. Kann man sagen, dass sich zwischen
Geist und Korper der Lebensbegrift ins Werk zu setzen beginnt? Zirku-
liert das Leben im Dazwischen der beiden getrennten Bereiche und ver-
mittelt deren Wirkungssphiren aneinander? Mit dem Lebensbegriff wird
eine philosophische Bestimmung der Menschennatur jenseits der tradi-
tionellen Dichotomie als Planspiel denkbar. Der Lebensbegriff ist fiir die
Philosophie keineswegs neu noch ungedacht. Im Gegenteil, er hat eine
lange Tradition auch und gerade als notorische Gegenrede gegen die natur-
wissenschaftliche Deutung der Menschennatur. Im 18. Jahrhundert bringt
Immanuel Kant die Selbstzwecklichkeit des Lebens als Argument gegen
den maschinistischen Naturbegriff ins Spiel. Im 19. Jahrhundert betreibt
Friedrich Nietzsche zugleich Wissenskritik und vertritt einen dionysischen
Lebensbegriff. Anfang des 20. Jahrhunderts bezieht Helmuth Plessner
Geist und Korper aufeinander und entwirft mit dem Konzept des lebendig-
bewussten Seins in der Leiblichkeit einen philosophischen Begriff von der
Menschennatur — um hier drei philosophische Protagonisten zu nennen.
Trotz dieser bekannten philosophischen Vordenker lassen wir uns
aber hier den Hinweis auf das Leben von den avancierten naturwissen-
schaftlichen Disziplinen neu geben. Sie entdecken vielleicht nur einen al-
ten Reflexionsgegenstand der Philosophie, aber mit dem Verweis auf die
»Klugheit« der Naturwissenschaften geht es um einen Einsatz in das Spiel
der Michte des Wissens. Bemithen wir uns nicht um die anachronistische

14022026, 12:22:33,

21


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

22

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Philosophie und ihre Bestimmung des Lebensbegriffs, sondern lassen wir
uns von den fortschrittlichen Ideen der Naturwissenschaften im Rahmen
der gegenwirtigen Aufmerksamkeitspolitik inspirieren und das Leben von
dort her als Phinomen naturphilosophisch entdecken. Und gehen wir nun
zu den historischen Vorldufern der life sciences zurtick.

VoN DEN ANFANGEN DER LEBENSWISSENSCHAFT

Die Lebensnatur des Menschen hat in der Geschichte der Naturwissen-
schaften eine wechselvolle Vergangenheit, in der sie mal aufmerksamer
und mal beildufiger untersucht wurde. Jedoch gibt es in dieser Geschich-
te einen bemerkenswerten, wenn auch kurzen historischen Moment, wo
das Leben ganz besonders im Zentrum der Aufmerksamkeit stand und
intensiv in den philosophischen und naturwissenschaftlichen Disziplinen
diskutiert wurde. Ich habe dazu ein ganzes Buch geschrieben,' da dieser
Moment nicht alleine deswegen interessant ist, weil hier das Lebensphéno-
men ungewdhnlich ernst genommen wurde. Entscheidender ist, dass die
Lebensnatur in diesem historischen Moment ontologisch als mediales Ge-
bilde analysiert wurde und historisch die vollstindige Trennung der Dis-
ziplinen von Philosophie und Naturwissenschaft noch nicht bestand. Das
Lebensphinomen wurde wissenschaftlich-philosophisch untersucht und
dabei medial bestimmt. Es handelt sich um die Zeit des spiten Barocks,
als die Forscher zwischen begrifflich-spekulativer Naturphilosophie und
empirisch-mathematischer Naturwissenschaft changierten. Die Naturwis-
senschaft wurde in dieser Phase der europiischen Kulturgeschichte erst
entwickelt und die Philosophie verabschiedete sich nur langsam von dem
Anspruch, auch Natur philosophisch zu bestimmen. In dieser unruhigen
Zeit des Barocks, als die Forscher noch begrifflich tiber den Gegenstand
ihrer empirischen Untersuchungen philosophierten und die Philosophen
noch ihre Begriffe nutzten um Natur zu beforschen, wurde das Leben als
elektrische Kraft entdeckt: Eine Kraft, die zwischen Korperorganen und
Geisteskriften vermittelte — physisch und begrifflich. Das Spektakulire
war daran auch die Elektrizitit. Die Elektrizitit selber wurde sowohl wis-
senschaftlich wie philosophisch als eigentiimliches Phinomen diskutiert.

1 | Anke Haarmann: Lebensgebilde: Die Erfindung der medialen Natur. Wien
2006.

14022026, 12:22:33,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

Sie oszillierte zwischen Kraft und Materie, Geistigem und Korperlichem,
zwischen physis und metaphysis. Elektrizitit war Kraft und Stoff in einem
und wurde im Barock zur physikalischen Gruppe der »Unwigbaren« ge-
zihlt. Wihrend nimlich die richtige Materie zu wiegen war, besaf der elek-
trische Stoff in seiner fliichtigen Leichtigkeit eine Materialitit, die nicht
zu wiegen war. Er war Materie und doch unwigbar. Er war fliichtige Kraft
und doch nicht Geist, sondern physikalische Natur. Er war ein spektaku-
lires Phianomen, das den empirischen Forschern und den spekulativen
Philosophen zu denken und zu experimentieren aufgab. In dieser kultur-
geschichtlich bemerkenswerten epistemologischen Konstellation, wo man
die Natur im Dazwischen von Philosophie und Wissenschaft erkundete,
wo es Phinomene gab, die ontologisch unklar zwischen Materialitit und
Geistigkeit changierten, in dieser Gemengelage des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts, wird das Leben als elektrisches Phinomen entdeckt. Dieses
barocke elektrische Lebensphinomen wollen wir niher betrachten, um
schlieflich, davon inspiriert, einen philosophischen Begriff von der Le-
bensnatur als medialem Gebilde zu erproben.

ELEKTRIFIZIERUNG DES LEBENS

In den goer Jahren des 18. Jahrhunderts steht der italienische Arzt und
Forscher Luigi Galvani in seinem Experimentierzimmer und seziert einen
Frosch. Galvani ist eigentlich an der Anatomie und Funktionsweise der
Tierkérper interessiert. Wihrend er also den Curalnerv des Froschschen-
kels mit dem Skalpellmesser freilegt, um vielleicht dessen Verlauf zu
untersuchen, spritht zufillig, so sagt die Geschichte, am anderen Ende des
Raumes eine Elektrisiermaschine einige Funken.” Diese bemerkenswerte
Maschine benutzte Galvani eigentlich fiir ganz andere Experimente. Man
kann sie sich als ein grofes Gerit vorstellen, das durch Reibung elektri-
sche Krifte in Form von Funkenschlag freisetzt. Eine funkenschlagende
Maschine auf der einen Seite des Experimentierzimmers und das blof-
gelegte Froschbeinfleisch samt Riickenmark auf der anderen Seite. Zwei
ontologisch sehr verschiedene physikalische Dinge. Nach dem Funken-
schlag der Maschine beginnen tiberraschenderweise die Schenkel des to-

2 | Vgl. zu dieser Geschichte der Elektrisierung Aloisius Galvani: Kréfte der Elek-
trizitdt bei der Muskelbewegung (1791), Leipzig 1894.

14022026, 12:22:33,

23


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

24

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

ten Frosches zu zucken. Galvani ist von dem plétzlichen Ereignis verwirrt
und beeindruckt ob der unerwarteten Verbindung zwischen Fleisch und
Maschine, totem Metall und lebendigem Kérper. Dieses unerwartete Er-
eignis der zuckenden Schenkel ist der Beginn einer Versuchsreihe tiber
die Natur des Lebens im ausgehenden 18. Jahrhundert. In der Folge dieser
Reihe von Experimenten mit Froschen und Grillen, Selbstversuchen und
in Reihe geschalteten Lebewesen — meint Galvani schlieftlich feststellen
zu konnen, dass eine innere »tierische Elektrizitit« als Lebenskraft im
Koérper zirkuliere. Diese elektrische Lebenskraft animiert — so unglaublich
es Galvani auch anmutet — natiirlicherweise und innerlich das organische
Muskelgewebe. Doch damit nicht genug. Die innere Elektrizitit, die durch
die duflere der Elektrisiermaschine kenntlich wurde, belebt offenbar den
Kérper genauso — besser mit denselben elektrischen Mitteln — wie es die
Elektrisiermaschine kiinstlich von auflen tat. Neben der Elektrizitit, die
durch Blitzschlag und Reibung entsteht, gibt es offenbar eine verwandte
organische Elektrizitit und diese flieft durch die Nerven der Lebewesen
und bewegt die Extremititen. Ob also umgekehrt der Blitz und die Ma-
schine leben, wusste Galvani nicht zu sagen. Galvani wagt es aber, eine
elektrische Kraft des Lebens in Erwigung zu ziehen, weil nicht nur die le-
bendige Bewegung der Tiere, sondern auch die Wahrnehmung elektrisch
animiert werden kann — wie Galvani in weiteren Versuchsanordnungen
feststellt. Elektrische Spannung im Selbstversuch auf die Zunge gelegt,
schmeckt zu Galvanis schrecklichem Entziicken plétzlich sauer. Strom an
die Hinterbeine einer toten Grille geleitet, lisst diese zirpen. Elektrische
Impulse auf den Augapfel gelegt, fithren zu Lichtblitzen. Man kann — so
die Erfahrung des Forschers — alle senso-motorischen Lebensregungen
kiinstlich-elektrisch erzeugen. Umgekehrt wird Galvani davon ausgehen,
dass natiirliche Elektrizitit Lebensenergie ist. Experiment fiir Experiment
wird Lebenskraft als elektrische Energie entdeckt und bedacht. Die Ontolo-
gie der Lebewesen verdndert sich mit diesen Versuchsanordnungen, denn
Elektrizitit beginnt zum Organismus zu gehoren, und mit ihr wird die be-
merkenswerte Kategorie der »Relationalitit« in die grundbegriffliche Vor-
stellung vom Leben eingetragen. Denn durch die Spannung in den Nerven
verbindet organische Elektrizitit die Organe des Korpers mit den Regun-
gen und Empfindungen des Geistes. Die Seele, welche einen Geschmack
erfihrt oder einen Muskel bewegen will, steht offenbar in Verbindung mit
den elektrischen Impulsen der Nerven, welche die Empfindung von Sin-
nesorganen leitet oder den Willen an Muskeln vermittelt.

14022026, 12:22:33,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

Im Dazwischen von materiellem Kérper und immateriellem Geist
pulsiert das elektrische Leben und verbindet die beiden. Doch mit der
Uberwindung der klassischen Dichotomie zwischen Geist und Kérper
ist es bei diesen Experimenten in dieser epistemischen Zeit noch nicht
genug. Die galvanischen Versuche sorgen fiir weitere Verwirrung in der
Ontologie und Ordnung der Dinge. Auch die elekirischen Gerite gera-
ten in ein unerwartetes wechselwirksames Verhiltnis zu den lebendigen
Korpern. Lebenskraft und elektrische Kraft tiberkreuzen sich im Medium
der Elektrizitit und verbinden Gerite und Kérper miteinander. Auch diese
Kompatibilitit zwischen lebendigen und technischen Einheiten beginnt
zur neuen Ontologie der Lebewesen zu gehéren, die eine Ontologie der
Lebewesen und der Apparate geworden ist. So sieht man Galvani vom
Automatentanz der Froschschenkel beeindruckt, die sich in Reihe geschal-
tet rthythmisch zum Takt der Elektrisiermaschine erheben: ein »fiirwahr
ergotzliches Schauspiel«. Nicht das Absurde dieses Theaters ist hier von
Belang, sondern die grundbegriffliche Modifikation im Verstindnis leben-
diger Natur, die mit der Inszenierung der tanzenden Froschschenkel sicht-
bar und denkbar wird. Das technische Gerit ist der Kérper, der sich wie
eine Maschine und durch kiinstlich erzeugte Kraft wie lebendig bewegt.
Die energetische Substanz der Apparate und der Lebewesen ist austausch-
bar geworden. Kérper und Maschinen sind aneinander anschlieSbar. Der
Korper lebt dabei nicht wie eine Maschine, sondern er ist das elektrische
Gerit, das Energie erzeugt und Bewegungen animiert. Das Theater der
tanzenden Froschschenkel ist ein epistemisches Schauspiel, bei dem die
Parameter dessen verschoben werden, was »natiirliches Leben« im Ver-
hiltnis zu »kiinstlichen Apparaten« bedeutet.

Man kann sich die Tragweite dieser Experimente nicht deutlich genug
vor Augen fiihren. Vor der barocken Elektrisierung des Lebens war eine
Vorstellung verbreitet, die von der rein stofflichen Materialitit des Kor-
perlebens ausging. Entsprechend der kategorischen Differenz zwischen
Geist und Korper waren die Lebensphidnomene der Korper von den geis-
tigen Kriften des Geistes getrennt. Materie war etwas Grundanderes als
der Geist und der Geist konnte nicht materiell auf die Mechanismen der
Koérper einwirken. Man fahndete folglich und konsequent nach einer ma-
teriellen Erklirung fiir das Kérperleben. Der Forscher und Philosoph René
Descartes hatte kleinste Partikel und feine Fiden angenommen, die sich in
den Nervenbahnen befinden und die durch Zugeffekte oder StofRmecha-

14022026, 12:22:33,

25


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

26

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

nismen Reaktionen im Koérper auslésen.? Die einzig denkbare materielle
Kraftart in der Neuzeit war die mechanische Kraft zwischen festen Teil-
chen. Entsprechend wurde Lebenskraft auch bei Descartes in der Logik
von Stofs- und Zugmechanik verstanden. Kleine feste Lebensteilchen stie-
Ren sich durch die Nervenkanile und bewegten die Muskeln durch stoff-
liche Anreicherung. Der Bizeps straffte sich, weil die Nervenpartikel hin-
eingestoflen wurden. Lebenskraft war mechanische Kraft und daher der
Korper zu begreifen wie eine mechanische Maschine, so Descartes.

Neben dem Leben, tiber das man schon linger nachdachte, war hin-
gegen die Elektrizitit ein Phinomen, das erst seit kurzer Zeit erforscht
wurde und das auch nicht im Zentrum der wissenschaftlichen und phi-
losophischen Aufmerksamkeit stand. Sie war ein seltenes Ereignis der
unbelebten Natur, das vor allem beim Blitzschlag vorkam. Man hatte ge-
lernt diese Elektrizitit dosiert mit Hilfe von Elektrisiermaschinen durch
Reibung kiinstlich zu erzeugen. Als erstaunliches Gerit mit wunderbarem
Funkenschlag kam die Elektrisiermaschine auf Jahrmirkten zum Einsatz.
Die Elektrizitit war aber nicht nur ein seltenes Phinomen, sondern auch
eine seltsame Kraft. Denn was ist — philosophisch gesehen — eine Kraft
uberhaupt, wenn nicht Materie? Von welcher Substanz sind Licht, Wirme
oder eben Elektrizitit? Kraft war nicht gut in die herrschende Ontologie
der Dinge einzuordnen. Halb natiirlich-stofflich, halb immateriell-geistig
forderte das Phinomen dazu auf, die Kategorien zu sprengen. Man kann
sich vorstellen, wie unglaublich der Zusammenstof von elektrischer Kraft
und Lebenskraft im Korper der Frosche wirken musste. Kinstliche und
zudem raumlich weit entfernte Elektrizitit animiert, ohne materielle Zwi-
schenschritte, das Leben, das sich als elektrische Lebenskraft offenbart. Es
ist eine Kraft, die tiber den Raum hin und durch den Kérper hindurch
vermittelt und halb metaphysisch den Kérper mit dem Geist in Beziehung
setzt. Eine fiirwahr paradigmatische Erschiitterung. Erstaunlicherweise
hat die Entdeckung der Lebenselektrizitit nicht das Grundverstindnis von
der Natur der Lebewesen verandert. Das Mediale der Kraft wurde in der
modernen Biologie des 19. Jahrhunderts nicht weiterverfolgt. Das Leben
wurde ideengeschichtlich nicht als dritte Kategorie zwischen Geist und
Materie eingesetzt.

3 | Vgl. René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (1649), Hamburg 1996
bzw. Uber den Menschen (1632)/Beschreibungen des menschlichen Kérpers
(1648), libersetzt und eingeleitet von Karl E. Rothschuh, Heidelberg 1969.

14022026, 12:22:33,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

DAS VERPASSTE LEBEN

Die Experimente von Luigi Galvani fanden in jenem Zeitraum zwischen
dem 18. und 19. Jahrhundert statt, in dem die wissenschaftlich-medizini-
sche Biologie insgesamt begann, die philosophisch-materialistische Natur-
vorstellung abzuldsen, und der Begriff des Lebens an Bedeutung gewann.
Im materialistischen Zeitalter Descartes’ existierten natiirliche Kérper, die
bestimmte Organe besaflen, die zu Stoffklassen gebiindelt werden konn-
ten und zu bestimmten Mechanismen fihig waren. Diese Korper besaften
in dem MafRe kein eigentliches Leben, wie sie in eine stoffliche Ordnung
der Organe und eine Mechanik der Bewegungen eingebettet waren. Car-
tesianische Lebewesen bewegten sich mechanisch — sie lebten nicht. Im
ausgehenden 18. Jahrhundert begannen neue Perspektiven diesen materia-
listisch-naturphilosophischen Blick auf die Dinge abzuldsen. Die Organe
traten nicht mehr als stoffliche Formen in Erscheinung. Sie wurden statt-
dessen in Hinblick auf die Krifte relevant, die sie untereinander unter-
hielten. Der Organismus begann in dieser neuen biologischen Ordnung
als der Zusammenhang — nicht die reine Stofflichkeit — seiner Elemente
zu leben. So stellte der bekannte Physiologe Johann Christian Reil im aus-
gehenden 18. Jahrhundert den Begriff einer organischen Lebenskraft ins
Zentrum seiner Forschung und verband ihn mit der physikalischen Natur-
kraftforschung seiner Zeit.* Fiir Reil, der das Leben der Organismen als
Kraft der Natur verstehen wollte, taugten die stofflichen Dinge und me-
chanischen Bewegungen zur Erklirung nicht mehr. Vor dem Hintergrund
dieses Zweifels an der Materie griff Reil auf das Repertoire der feineren
Naturkrifte zuriick, die ihm die zeitgendssische Naturforschung unter
dem Namen der Imponderabilien bot. Zu diesen »Unwigbaren« gehorte
das Licht ebenso wie die Luft und die neuere Luftart des Oxygens, das Feu-
er, die Wirme, der Magnetismus und schlieflich die Elektrizitit. Die Kate-
gorie dieser feinstofflichen Krifte begann fir den Korper der Lebewesen
relevant zu werden und ein neues Verstindnis vom lebenden Organismus
zu etablieren. Reil ging davon aus, dass der gesamte Korper der Lebewe-
sen und in ihm jedes Organ seine lebensbewirkende Funktionstiichtigkeit
vermittels der feineren Krifte erhielt, die ihm zugesetzt waren und ihn
reaktionsfihig machten. Krifte begannen im 19. Jahrhundert zwischen

4 | Johann Christian Reil: Von der Lebenskraft (1795), eingeleitet und herausge-
geben von Karl Sudhoff, Leipzig 1910.

14022026, 12:22:33,

27


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

28

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

den Organen zu wirken und die Kérper zu beleben. Naturwissenschaft-
liche Experimente, mehr als naturphilosophische Spekulationen, sorgten
fur die Plausibilitit dieser neuen Vorstellungen. Aus beidem wurden die
moderne Biologie und ihr lebendiger Organismus als Erkenntnisgegen-
stand geboren.

Eingebettet in diese allgemeine epistemologische Verschiebung von
der mechanischen Betrachtungsweise tiber die Natur der Dinge hin zur
modernen biologischen Vorstellung vom Leben erscheint also auch die
Elektrisierung des Lebens, wie sie von Galvani entdeckt und diskutiert
wurde, als Beitrag zur neuen Sicht auf die lebendigen Wesen. Die Elekt-
risierung des Lebens wird vor dem Hintergrund der ideengeschichtlichen
Verschiebung von der Naturphilosophie zur wissenschaftlichen Biologie
als eine Entdeckung kenntlich, die parallel zur Entdeckung der Kriftere-
lationalitit der Organe dazu beitrigt, das Leben als Phinomen ins Feld
der neuen modernen biologischen Vorstellungen zu integrieren und zu
erkliren. Doch das von Galvani experimentell beobachtete und begrifflich
reflektierte elektrische Leben ist nur scheinbar ein Beitrag zu dieser neu-
en allgemeinen Theorie des organischen Lebens. Denn die Thematik des
organischen Lebens und das Aufkommen der neuen Biologie kann der
korperlichen Elektrizitit und dem elektrischen Leben zwar zu einer kur-
zen Aufmerksambkeit verhelfen. Und mit der Kraftrelationalitit der Organe
werden Vorstellungen tiberhaupt méglich, die der korperlichen Elektrizi-
tit eine ontologische Plausibilitit verschaffen. Krifteverhiltnisse und fein-
stoffliche Verbindungen wurden als Aspekte des Kérpers und des Lebens
denkbar und diese feinstofflichen Krifteverhiltnisse begleiteten auch die
Vorstellungen von Elektrizitit. Durch diese Korrelation von Leben und
Elektrizitit auf der Ebene ihrer ontologischen Beschaffenheit wurde die
Elektrizitit im Korper als Beschaffenheit des Lebens denkbar.

Doch vor dem Hintergrund einer Differenz zu der — nach wie vor — du-
alistischen Grundpramisse der wissenschaftlichen Biologie wird das elekt-
rische Leben »nicht« zum Leitbegriff der Moderne: Es unterstiitzt eine an-
dere ontologische Ordnung. Das elektrische Leben funktioniert im Kontext
einer Systematik, in deren Zentrum ein medialer Kraft- und Lebensbegriff
steht. Dieses mediale Dazwischen bleibt auch fiir die moderne Biologie
unvorstellbar. Das Unvorstellbare liegt weniger im Elektrischen der Ver-
kniipfung, sondern vielmehr im Sachverhalt der Beziehung tiberhaupt.
Denn diese Beziehung, die den Geist elektrisch in den Korper integriert
und den Korper elektrisch in den Geist involviert, bringt das Leben als elek-

14022026, 12:22:33,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

trisches Medium jenseits der ontologischen Trennung zwischen Geist und
Kérper ins Spiel. Diese elektrische Verschrinkung von Geist und Kérper
bleibt eine schwierige Vorstellung fiir die Moderne, denn der moderne Or-
ganismus lebt in der Abgrenzung zum Geist ganz und gar korperlich. Die
Disziplin der Elektrophysiologie, die das elektrische Leben in der moder-
nen Biologie in der Folge der Galvanischen Experimente zum Gegenstand
ihrer Untersuchungen hatte, richtete ihre Aufmerksambkeit folglich nicht
auf das Phinomen einer Kraft im Dazwischen, sondern auf die Qualititen
der korperlichen Gewebestoffe, aus deren »Ladung« heraus die Elektrizi-
tit im Korper als Stofffluss erklirt werden kann. Die mediale Vorstellung
von einer elektrischen Verbindung zwischen Geist und Kérper bedurfte
dagegen einer Modifikation der Vorstellung vom Geist, um plausibel zu
werden. Diese Modifikation in der Vorstellung vom Geist begann sich erst
in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts langsam zu etablieren. Die Elek-
trophysiologie musste die wissenschaftliche Disziplin der Elektropsycho-
logie hervorbringen, um die mediale Logik ihres Erkenntnisgegenstandes
langsam wirksam werden lassen zu kénnen. Die Elektropsychologie unter-
sucht das Phinomen, das bis dahin Geist genannt wurde, unter dem Ge-
sichtspunkt elektrischer Zirkulationsprozesse. Mit dieser Vorstellung von
Prozessen und Zirkeln operiert die Elektropsychologie in jenem Zwischen-
raum zwischen psychologischem Geist und physischem Kérper, innerhalb
dessen endlich das elektrische Leben als »Vermittlungsinstanz« denkbar
wird. Erst mit der Elektropsychologie kommt das elektrische Leben im 20.
Jahrhundert im Vorstellungsraum medialer Vermittlungsprozesse an — es
wird allerdings in dieser neuen Zeit nicht mehr begrifflich-philosophisch
gedacht wie bei Galvani, als er versuchte, das neue Phinomen in onto-
logische Worte zu fassen. So gesehen ereignet sich die begriffliche Elek-
trisierung des Lebens kulturhistorisch gewissermaflen vor ihrer Zeit und
tragt nachtriglich und naturwissenschaftlich-technologisch vermittelnd
zur Wirkung desjenigen Vorstellungsraumes bei, der ihr entspringt. Im
Anschluss an die historische Entdeckung der elektrischen Lebensprozesse
als begrifflich-experimentelle Sache, beginnt mit dem 20. Jahrhundert erst
das Leben als elektrisches Medium in das Denken zu treten, aber es tritt
dort naturwissenschaftlich-technologisch in Erscheinung.

14022026, 12:22:33,

29


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

MEDIALE GEBILDE

In den goer Jahren des 20. Jahrhunderts steht schliellich der australi-
sche Kinstler Stelarc verkabelt und halb nackt auf einer Biithne und lisst
zum Erstaunen des Publikums seine Arme von fremden Kriften bewe-
gen. Stelarc, der Kiinstler, ist der Frosch der Gegenwart. Wieder ein blo-
RBes Spektakel ohne grundbegriffliche Wirkung? Seine Performancebiih-
ne reprasentiert das Experimentierzimmer. Das epistemische Schauspiel
wurde zu einem isthetischen Schauspiel. Die Elektrisiermaschine ist
das Computernetzwerk. Stelarcs Arme werden von elektrischen Kriften
animiert, die tiber Kabel in den Kérper eindringen. Die Kabel sind mit
dem Internet verbunden und an Computerterminals angeschlossen. Ver-
schiedene Nutzer »spielen« an diesen Terminals mit einer Software, die
vorprogrammierte Bewegungsabliufe aus einer »Bibliothek der Gesten«
aktiviert. Entsprechend der jeweiligen Aktivierung werden Signale von
den Computern iiber das Internet ausgesandt, per Zufallsgenerator ver-
mischt und auf den Kérper des Kiinstlers angewendet. Die einlaufenden
Impulse bewegen den organischen Muskelapparat. Doch die Beziehung
zwischen den kérperlichen Bewegungen am Ort der Performance und
den digitalen Bewegungsmustern am Ort der Gerite ist im 20. Jahrhun-
dert wechselwirksam geworden. Stelarc ist keineswegs nur fremd- und
ferngesteuert wie Galvanis skalpierte Frosche, sondern er beeinflusst
mit seinen korperlichen Gesten zugleich die Software der Computer, die
ihn steuert. Die Bewegungsabliufe von Stelarc werden ins elektronische
Netz eingespeist und in das Repertoire der gespeicherten Gebirden auf-
genommen. Ein »Gebilde« von einflieRenden und ausstromenden — inter-
medialen — Abhingigkeitsverhiltnissen hat sich etabliert. Stelarc macht
dieses mediale Gebilde durch den Einsatz von Technologie, Kabelgewirr
und Performancebiihne sichtbar. Was am barocken Frosch als elektrische
Lebenskraft entdeckt und ausprobiert wurde, lisst sich im 20. Jahrhun-
dert als verfeinerte mediale Natur des Lebens zur Schau stellen. Die Per-
formance offenbart, als kleine kiinstlerische Inszenierung am Rande des
wissenschaftlichen Geschehens, die mediale Daseinsform der Lebewesen.
Die materiellen Korper treten im Rahmen dieser Daseinsform in ihrer Be-
deutung zuriick und werden — gemeinsam mit den Geriten — zu Ausfiih-

5 | Vgl. Stelarc: »Von Psycho- zu Cyberstrategien«, in: Kunstforum Internatio-
nal, Band 132, 1995, S. 72 ff.

14022026, 12:22:33,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

rungsorganen des medialen Lebens, das zum Wahrheitszentrum dieser
Natur der Lebewesen wird. Denn nicht die materielle — die fleischliche —
Existenz des Organismus bestimmt das Wesen des Spektakels, sondern
die als Leben kenntlichen Bewegungsabliufe, die der Kérper ausfiihrt. Die
Performance verstort, weil die Lebensnatur scheinbar ferngesteuert und
mit Geriten kompatibel wird. In dieser Verschiebung der Aufmerksamkeit
von der Korpermaterie auf die ferngesteuerten Lebensprozesse wird aber
zugleich die mediale Wahrheit des Lebens als Aktivitit im Dazwischen von
»Sender« und Empfinger« sichtbar. Die barocke Ontologie vom elektri-
sierten Leben, die wir in den Galvanischen Experimenten erkannt haben,
verdichtet sich zu einer Mediologie — einer Lehre vom medialen Dasein der
Lebewesen. Mediale Lebenskrifte, die innerhalb und auerhalb der Kér-
per zirkulieren, charakterisieren die Beschaffenheit der Wesen, die Leben
haben. Und diese mediale Beschaffenheit ist in der Vorstellungswelt des
ausgehenden 20. Jahrhunderts kein Ding der Unmdoglichkeit mehr. Von
der Biologie der organischen Dinge im 19. Jahrhundert hat sich offenbar
der Blick auf die Physiologie der elektrischen Zusammenhinge verscho-
ben und erlaubt eine Vorstellung von der Natur als einem Lebensgebilde.

PRODUKTIVE GENEALOGIE

Was ist das Bemerkenswerte an dieser kleinen Genealogie vom elektrisier-
ten Frosch zum medialisierten Kiinstlergebilde? Was kann dem Schauspiel
der Verkabelung zwischen Mensch und Technologie entnommen werden?
Entscheidend ist, dass unterhalb der naturwissenschaftlich-technolo-
gischen Oberfliche der Experimente und Inszenierungen der genealogi-
sche Bogen vom elektrisierten Frosch zum medialisierten Menschen eine
Geschichte von der Natur der Lebewesen freilegt, die verspricht, den vor-
herrschenden naturwissenschaftlichen Diskurs tiber das Wesen der physis
zu irritieren. Denn im Wahrheitszentrum der wissenschaftlichen Diskur-
se, welche die Natur untersuchen, wie etwa die life sciences, steht entgegen
ihres Namens nicht das mediale Leben, sondern der organisch-codierte
Kérper. Im wissenschaftlichen Diskursraum sind dabei die Kategorie der
Medialitit oder die Disziplin der Elektrophysiologie keineswegs abwesend.
Aber sie markieren nicht das Wahrheitszentrum der Natur der Lebewe-
sen. Jenseits der fithrenden wissenschaftlichen Vorstellungen iiber das
epistemische Zentrum der Natur entfaltet sich mithin durch den Blick auf

14022026, 12:22:33,

31


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

die elektrisierten Frésche und das medialisierte Kiinstlergebilde kein ganz
anderer, aber ein etwas verschobener Vorstellungsraum. Nicht die Gene-
tik des Korpers, sondern das mediale Leben bildet den Mittelpunkt dieser
anderen Geschichte von der Natur. Dieser andere Mittelpunkt ermdglicht
einen verinderten Blick auf die Natur der Lebewesen. Vermittelt durch die
Neuerzihlung der Geschichte sehen wir eine Variation im Wesen der Na-
tur und erkennen eine andere Moglichkeit das Wissen zu konfigurieren.
Die andere Natur und das andere Wissen scheinen sich parallel zu den
herrschenden Vorstellungen — gleichsam neben diesen — auffinden zu las-
sen. Die medialen Gebilde sind schlicht ein unterbelichteter Nebenzweig
der Ideengeschichte.

Erkenntnistheoretisch fiihrt der genealogische Verweis auf die mediale
Natur der Lebewesen tatsichlich eine Variabilitit von Vorstellungsweisen
und eine Pluralitit von moglichen Erkenntnisgegenstinden vor Augen.
Im Moglichkeitsrepertoire des Natiirlichen scheint ein Facettenreichtum
zu liegen, der sich in unterschiedlichen Wissenstypen widerspiegelt. Mit
der Koexistenz dieser verschiedenen Wissenstypen wird deutlich, dass
weder die herrschenden Disziplinen noch die marginalen Konzepte al-
leinige Wahrheit fiir sich beanspruchen kénnen, und diese Pluralitit der
Geltungsanspriiche legt auf normativer Ebene einen achtsamen Umgang
mit dem Wissen tiber die Natur nahe. Es ist am Ende diese tibergeordne-
te These, welche die Rekonstruktion der Genealogie des medialen Lebens
leitet. Mit der kleinen Geschichte iiber den Ursprung des medialen Lebens
aus der Gemengelage des Barock bis in das Spektakel zeitgendssischer
Performancekunst ging es darum, die Pluralitit moglicher Wissenstypen
und Gegenstandsbereiche von philosophischer Seite aus zu unterstiitzen.
Diese wissensethische Haltung und ihr produktives Plidoyer fiir eine Plu-
ralitit der Wissenstypen stehen im Hintergrund, wenn das Schauspiel der
elektrisierten Frésche und die Inszenierung des verkabelten Kiinstlers auf
der Biithne der Ideengeschichte in Szene gesetzt werden. Die Geschich-
te vom Frosch zum Kiinstlergebilde erweitert durch den anderen Gegen-
standsbereich und das andere Naturverstindnis, das in ihr eingebettet ist,
den Wahrnehmungshorizont fiir moégliche andere Vorstellungen von der
Natur der Lebewesen.

Elektrizitit ist dabei das Phinomen, mithilfe dessen Medialitit histo-
risch entdeckt werden konnte. Die Aufgabe der Philosophie besteht darin,
nicht nur die Aufmerksamkeit fiir diese andere Geschichte zu wecken,
sondern auch einen Begriff von dieser anderen Natur zu entwickeln. Der

14022026, 12:22:33,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

philosophische Begriff des Medialen sollte es erlauben, den Méglichkeits-
raum der anderen Natur zu denken. Diese philosophische Bestimmungs-
arbeit positioniert sich dabei nicht als spekulative Erfindung, sondern als
eine Arbeit, die im Fundus des Bestehenden die Spuren des anderen Wis-
sens ausweist und entfaltet. Eines dieser Fundstiicke ist das medialisier-
te Leben und seine genealogische Geschichte von barocken Fréschen zu
technoiden Kiinstlerkorpern. Dieses Fundstiick ist auf den ersten Blick von
einer Technisierung der Lebensnatur gekennzeichnet. Fiir eine philoso-
phische Weiterentwicklung des Begriffs des Medialen als Natur ist es dann
entscheidend, dass die Elektrizitit und die technologischen Gerite histo-
rische Inspirationsquellen und Platzhalter sind, mithilfe derer die Vorstel-
lungen von Medialitit im Lebensphinomen entdeckt werden konnten.

DiE LEBENSNATUR - EIN PHILOSOPHISCHES RESUMEE

Was kann am Lebensbegriff verhandelt werden, so dass dieses Phinomen
durch seine philosophische Bestimmung zur Uberwindung der Dichoto-
mie zwischen Geist und Kérper beitrigt und die Hegemonie der natur-
wissenschaftlichen Naturdeutung relativiert? Versuchen wir ein kleines
Resiimee: Das Leben kann als eine Aktivitit beschrieben werden, die sich
zu keinem Zeitpunkt fixieren lisst. Der Charakter des Lebens, der philo-
sophisch semantisch markiert werden kann, besteht in dieser Komplexitit
von Titigkeiten des Korpers im Zusammenhang ihrer Wechselwirkungen
mit Umfeldern im Rahmen einer Geschichte der Aktivititen und Effekte.
Es ist vielleicht profan, aber ontologisch erst einmal zu fassen: Alles hingt
im Phinomen des medialen Lebens mit allem zusammen. Das, was me-
dial genannt werden wiirde, das Vermittelnde im Dazwischen miteinander
wirkender Zusammenhinge, dieses Ensemble an Krifteverhiltnissen —
das, was nur als Verhiltnis ist, dieser Bedeutungsraum des Medialen cha-
rakterisiert das Wesentliche des Lebens, wie es durch seinen Vermittlungs-
charakter die Trennung in Kérper und Geist zu iiberwinden verspricht.
Die Beschreibung des Lebens als Kriftefeld beinhaltet schlieflich eine ten-
denzielle Unkalkulierbarkeit und Kontingenz der Natur. Es entzieht sich
darin der instrumentellen Vernunft und effizienten Pragmatik, die man-
ches naturwissenschaftliche Wissen dem Menschen fiir seine Natur nahe
legt. Im Bereich des Lebensphinomens durchkreuzen sich Faktoren der
Titigkeit, der Vermittlung, der Prozesshaftigkeit, Fliichtigkeit, Kraft und

14022026, 12:22:33,

33


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Potentialitit, wie sie vielleicht mit dem Begrift der energeia fixiert werden
konnen, mit dem Aristoteles so etwas wie eine Ermdglichungsbedingung
bezeichnete.

Der genealogisch gewonnene, mediale Lebensbegriff ist hingegen
nicht dem freien Spekulieren entsprungen wie der aristotelische Begriff
der energeia, sondern den naturwissenschaftlichen und performativen Ex-
perimenten entnommen. Er wird trickreich dem herrschenden objektivie-
renden Naturalismus gerecht. Ist aber nunmehr die Menschennatur eine
mediale Lebensnatur, weil die Natur so beschrieben werden kann? Was
wir erkennen konnen, ist eine Kulturgeschichte, innerhalb derer das Le-
ben philosophisch und wissenschaftlich unterschiedlich verstanden und
behandelt wurde. Von dieser historischen Realitit des Lebensbegriffs her
lassen sich begriffliche Felder und Vorstellungsrdume fiir eine mediale
Bestimmung heranziehen. Eine philosophische Naturbestimmung ist re-
konstruktiv und produktiv zugleich. Sie rekonstruiert eine Genealogie von
Bestimmungsarten und generiert aus diesen Bestimmungsarten einen
verhandelbaren Begriff von der Natur — auch des Menschen.

14022026, 12:22:33,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

