
Leben jenseits von Körper und Geist

Eine der wirkungsmächtigsten Vorstellungen über den Menschen ist sein 
geteiltes Wesen als Geist und Körper. Verantwortlich für diese polare Spal-
tung der menschlichen Existenz ist die Philosophie von der Antike bis in 
die frühe Neuzeit – nicht die gesamte Philosophie, aber doch ein maßgeb-
licher Teil der abendländischen Denktradition. Sie hat im Menschen ein 
rationales Wesen erkannt, an dem ein physischer Körper hängt. Diese an-
gehängte Körpernatur macht nicht das Wesen des menschlichen Daseins 
aus, sondern charakterisiert das Naturhafte und Animalische an ihm. Mit 
der Aufteilung des Menschen in einen humanen Geist und einen natür-
lichen Körper hat die Philosophie zugleich an der Abschaffung ihrer Zu-
ständigkeit für die Bestimmung des Bereichs der Natur mitgewirkt. Denn 
der Geist adelt den Menschen und bietet sich daher als vorzüglicher Refle-
xionsgegenstand für die Philosophie an. Der Körper gilt dagegen als bloße 
Natur und wird durch die gleichsam naturnahen empirischen Untersu-
chungsmethoden zum Gegenstand der sich an ihm entwickelnden Natur-
wissenschaften. Die Machtverhältnisse haben sich allerdings im Laufe der 
Geschichte verschoben. Die vornehme Philosophie, die den Menschen 
rationalisierte und seinen Körper ignorierte, gerät ins Hintertreffen gegen-
über der ordinären Naturwissenschaft, die den Körper und die Natur nicht 
nur empirisch-formelhaft erklärt, sondern auch technisch reguliert. Seit 
dem Aufkommen der Naturwissenschaften in der Neuzeit legen uns diese 
Disziplinen nicht nur ihr Wissen über die Natur der Körper vor, sondern 
haben auch begonnen, unsere natürliche Existenz zu prägen. Vielleicht ist 
es nicht übertrieben zu behaupten, dass das naturwissenschaftliche Welt-
bild zum kulturellen Zentrum der Gegenwart geworden ist.

Wir haben uns offenbar mit dieser Situation arrangiert. Wir halten den 
Vorrang der Naturwissenschaften in der Erkundung der Natur für ange-
messen. Vielleicht finden wir sogar, dass die körperfeindliche Philosophie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN20

diesen Niedergang verdient hat. Aber dürfen wir nicht trotzdem – auch 
philosophisch – nachfragen, welche Menschennatur uns naturwissen-
schaftlich vermittelt wird? Nehmen wir die Ergebnisse der Forschung bloß 
passiv zur Kenntnis oder ergründen wir aktiv deren Berechtigung? Die 
Deutungsmacht der naturwissenschaftlichen Disziplinen wird häufig wie 
ein Naturgesetz des Wissens akzeptiert. Grundsätzlich gehen wir davon 
aus, dass Körper Natur sind, Natur eine Sache der Naturwissenschaften 
ist und Naturwissenschaften harte Fakten über die Körpernatur hervor-
bringen. Jenseits von natürlicher Materie kommen Körper nicht vor und 
jenseits von Körpermaterie kommt Menschennatur nicht in Betracht. Als 
könne es kein Verständnis jenseits der Dichotomie von Geist und Körper 
geben und kein begriffliches Wissen über die Körper der Menschen. Als 
wäre das naturwissenschaftliche Wissensmonopol keine Alleinherrschaft, 
als müsste die ursprünglich philosophische Bestimmung der Trennung 
zwischen Geist und Körper nicht hinterfragt werden und als gäbe es kei-
ne Kulturgeschichte der sich wandelnden Wissensformen. Zumindest die 
Philosophie könnte über die Früchte ihrer früheren Denkarbeit etwas ver-
störter sein, was sie auch in der Vergangenheit war und weiterhin ist. Sie 
könnte eine Alternative zur Monokultur des naturwissenschaftlichen Wis-
senstyps entwickeln und für eine pluralistische Wissensethik plädieren. 
Sie könnte versuchen, diese Wissensethik nicht nur formal und historisch 
zu begründen, sondern auch inhaltlich umzusetzen und sich im Rahmen 
einer Wissensproduktion erneut an der Erforschung der Menschennatur 
beteiligen. Grundimpuls zu einer solchen, philosophisch zu bestimmen-
den Menschennatur könnte die Arbeit an der Überwindung der Dichoto-
mie von Geist und Körper sein.

Die jahrhundertealte Geschichte von der kategorischen Differenz zwi-
schen Geist und Körper hat das kulturelle Bewusstsein jedoch tief geformt 
und sich als Realität ins Werk gesetzt. In unserer Selbstwahrnehmung 
haben wir faktisch eine Differenz zwischen Geist und Körper und wir be-
greifen sehr konkret unseren Körper als Materie und Natur, nicht aber den 
Geist. Wenn im abendländischen Raum von der Natur des Menschen ge-
sprochen wird, so ist der Körper gemeint. Menschennatur und Körperma-
terie sind so innig verbunden, dass die Begriffe fehlen, wenn von einer Na-
tur jenseits der Körper die Rede sein sollte. Andererseits gibt es auch eine 
stetige Rede von der Überwindung der Dichotomie. Doch im kulturellen 
Kanon ist nach wie vor nichts überwunden und der Vorstellungsraum von 
einer Natur jenseits der materiellen Körper ist philosophisch wie naturwis-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LEBEN JENSEITS VON KÖRPER UND GEIST 21

senschaftlich unterbelichtet. Eine bemerkenswerte Schützenhilfe für die 
Umwertung der Werte scheint allerdings aus den Naturwissenschaften sel-
ber zu kommen: Die beiden jüngsten naturwissenschaftlichen Disziplinen 
– die Genetik und die Kognitionswissenschaften – operieren mit einem 
Grundbegriff, der nicht nur eine Schnittstelle zwischen Genetik und Ko-
gnitionswissenschaften selber geschaffen hat, sondern die systematische 
Trennung von Geist und Körper zu unterwandern scheint, indem er eine 
neue Kategorie anbietet. Mit dem Ordnungsparameter der »Information« 
scheint die Naturwissenschaft angefangen zu haben, sich jenseits von 
Geist und Körper zu bewegen. Doch was ist Information? Informationen 
über das Wesen der Menschennatur befinden sich, naturwissenschaftlich 
betrachtet, im genetischen Bauplan des Menschen und seiner neuronalen 
Verfahrensweise. Eine weitere begriffliche Neuentdeckung der jungen Na-
turwissenschaften ist mit jener der Information verbunden und könnte 
auch den Weg zu einer philosophischen Bestimmung der Menschennatur 
weisen: Man spricht von life sciences, wenn man die neuen Biowissenschaf-
ten meint – Lebenswissenschaften. Kann man sagen, dass sich zwischen 
Geist und Körper der Lebensbegriff ins Werk zu setzen beginnt? Zirku-
liert das Leben im Dazwischen der beiden getrennten Bereiche und ver-
mittelt deren Wirkungssphären aneinander? Mit dem Lebensbegriff wird 
eine philosophische Bestimmung der Menschennatur jenseits der tradi-
tionellen Dichotomie als Planspiel denkbar. Der Lebensbegriff ist für die 
Philosophie keineswegs neu noch ungedacht. Im Gegenteil, er hat eine 
lange Tradition auch und gerade als notorische Gegenrede gegen die natur-
wissenschaftliche Deutung der Menschennatur. Im 18. Jahrhundert bringt 
Immanuel Kant die Selbstzwecklichkeit des Lebens als Argument gegen 
den maschinistischen Naturbegriff ins Spiel. Im 19. Jahrhundert betreibt 
Friedrich Nietzsche zugleich Wissenskritik und vertritt einen dionysischen 
Lebensbegriff. Anfang des 20. Jahrhunderts bezieht Helmuth Plessner 
Geist und Körper aufeinander und entwirft mit dem Konzept des lebendig-
bewussten Seins in der Leiblichkeit einen philosophischen Begriff von der 
Menschennatur – um hier drei philosophische Protagonisten zu nennen.

Trotz dieser bekannten philosophischen Vordenker lassen wir uns 
aber hier den Hinweis auf das Leben von den avancierten naturwissen-
schaftlichen Disziplinen neu geben. Sie entdecken vielleicht nur einen al-
ten Reflexionsgegenstand der Philosophie, aber mit dem Verweis auf die 
»Klugheit« der Naturwissenschaften geht es um einen Einsatz in das Spiel 
der Mächte des Wissens. Bemühen wir uns nicht um die anachronistische 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN22

Philosophie und ihre Bestimmung des Lebensbegriffs, sondern lassen wir 
uns von den fortschrittlichen Ideen der Naturwissenschaften im Rahmen 
der gegenwärtigen Aufmerksamkeitspolitik inspirieren und das Leben von 
dort her als Phänomen naturphilosophisch entdecken. Und gehen wir nun 
zu den historischen Vorläufern der life sciences zurück.

VON DEN ANFÄNGEN DER LEBENSWISSENSCHAF T

Die Lebensnatur des Menschen hat in der Geschichte der Naturwissen-
schaften eine wechselvolle Vergangenheit, in der sie mal aufmerksamer 
und mal beiläufiger untersucht wurde. Jedoch gibt es in dieser Geschich-
te einen bemerkenswerten, wenn auch kurzen historischen Moment, wo 
das Leben ganz besonders im Zentrum der Aufmerksamkeit stand und 
intensiv in den philosophischen und naturwissenschaftlichen Disziplinen 
diskutiert wurde. Ich habe dazu ein ganzes Buch geschrieben,1 da dieser 
Moment nicht alleine deswegen interessant ist, weil hier das Lebensphäno-
men ungewöhnlich ernst genommen wurde. Entscheidender ist, dass die 
Lebensnatur in diesem historischen Moment ontologisch als mediales Ge-
bilde analysiert wurde und historisch die vollständige Trennung der Dis-
ziplinen von Philosophie und Naturwissenschaft noch nicht bestand. Das 
Lebensphänomen wurde wissenschaftlich-philosophisch untersucht und 
dabei medial bestimmt. Es handelt sich um die Zeit des späten Barocks, 
als die Forscher zwischen begrifflich-spekulativer Naturphilosophie und 
empirisch-mathematischer Naturwissenschaft changierten. Die Naturwis-
senschaft wurde in dieser Phase der europäischen Kulturgeschichte erst 
entwickelt und die Philosophie verabschiedete sich nur langsam von dem 
Anspruch, auch Natur philosophisch zu bestimmen. In dieser unruhigen 
Zeit des Barocks, als die Forscher noch begrifflich über den Gegenstand 
ihrer empirischen Untersuchungen philosophierten und die Philosophen 
noch ihre Begriffe nutzten um Natur zu beforschen, wurde das Leben als 
elektrische Kraft entdeckt: Eine Kraft, die zwischen Körperorganen und 
Geisteskräften vermittelte – physisch und begrifflich. Das Spektakuläre 
war daran auch die Elektrizität. Die Elektrizität selber wurde sowohl wis-
senschaftlich wie philosophisch als eigentümliches Phänomen diskutiert. 

1 | Anke Haarmann: Lebensgebilde: Die Erfindung der medialen Natur. Wien 

2006.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LEBEN JENSEITS VON KÖRPER UND GEIST 23

Sie oszillierte zwischen Kraft und Materie, Geistigem und Körperlichem, 
zwischen physis und metaphysis. Elektrizität war Kraft und Stoff in einem 
und wurde im Barock zur physikalischen Gruppe der »Unwägbaren« ge-
zählt. Während nämlich die richtige Materie zu wiegen war, besaß der elek-
trische Stoff in seiner flüchtigen Leichtigkeit eine Materialität, die nicht 
zu wiegen war. Er war Materie und doch unwägbar. Er war flüchtige Kraft 
und doch nicht Geist, sondern physikalische Natur. Er war ein spektaku-
läres Phänomen, das den empirischen Forschern und den spekulativen 
Philosophen zu denken und zu experimentieren aufgab. In dieser kultur-
geschichtlich bemerkenswerten epistemologischen Konstellation, wo man 
die Natur im Dazwischen von Philosophie und Wissenschaft erkundete, 
wo es Phänomene gab, die ontologisch unklar zwischen Materialität und 
Geistigkeit changierten, in dieser Gemengelage des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts, wird das Leben als elektrisches Phänomen entdeckt. Dieses 
barocke elektrische Lebensphänomen wollen wir näher betrachten, um 
schließlich, davon inspiriert, einen philosophischen Begriff von der Le-
bensnatur als medialem Gebilde zu erproben.

ELEK TRIFIZIERUNG DES LEBENS

In den 90er Jahren des 18. Jahrhunderts steht der italienische Arzt und 
Forscher Luigi Galvani in seinem Experimentierzimmer und seziert einen 
Frosch. Galvani ist eigentlich an der Anatomie und Funktionsweise der 
Tierkörper interessiert. Während er also den Curalnerv des Froschschen-
kels mit dem Skalpellmesser freilegt, um vielleicht dessen Verlauf zu 
untersuchen, sprüht zufällig, so sagt die Geschichte, am anderen Ende des 
Raumes eine Elektrisiermaschine einige Funken.2 Diese bemerkenswerte 
Maschine benutzte Galvani eigentlich für ganz andere Experimente. Man 
kann sie sich als ein großes Gerät vorstellen, das durch Reibung elektri-
sche Kräfte in Form von Funkenschlag freisetzt. Eine funkenschlagende 
Maschine auf der einen Seite des Experimentierzimmers und das bloß-
gelegte Froschbeinfleisch samt Rückenmark auf der anderen Seite. Zwei 
ontologisch sehr verschiedene physikalische Dinge. Nach dem Funken-
schlag der Maschine beginnen überraschenderweise die Schenkel des to-

2 | Vgl. zu dieser Geschichte der Elektrisierung Aloisius Galvani: Kräfte der Elek-

trizität bei der Muskelbewegung (1791), Leipzig 1894.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN24

ten Frosches zu zucken. Galvani ist von dem plötzlichen Ereignis verwirrt 
und beeindruckt ob der unerwarteten Verbindung zwischen Fleisch und 
Maschine, totem Metall und lebendigem Körper. Dieses unerwartete Er-
eignis der zuckenden Schenkel ist der Beginn einer Versuchsreihe über 
die Natur des Lebens im ausgehenden 18. Jahrhundert. In der Folge dieser 
Reihe von Experimenten mit Fröschen und Grillen, Selbstversuchen und 
in Reihe geschalteten Lebewesen – meint Galvani schließlich feststellen 
zu können, dass eine innere »tierische Elektrizität« als Lebenskraft im 
Körper zirkuliere. Diese elektrische Lebenskraft animiert – so unglaublich 
es Galvani auch anmutet – natürlicherweise und innerlich das organische 
Muskelgewebe. Doch damit nicht genug. Die innere Elektrizität, die durch 
die äußere der Elektrisiermaschine kenntlich wurde, belebt offenbar den 
Körper genauso – besser mit denselben elektrischen Mitteln – wie es die 
Elektrisiermaschine künstlich von außen tat. Neben der Elektrizität, die 
durch Blitzschlag und Reibung entsteht, gibt es offenbar eine verwandte 
organische Elektrizität und diese fließt durch die Nerven der Lebewesen 
und bewegt die Extremitäten. Ob also umgekehrt der Blitz und die Ma-
schine leben, wusste Galvani nicht zu sagen. Galvani wagt es aber, eine 
elektrische Kraft des Lebens in Erwägung zu ziehen, weil nicht nur die le-
bendige Bewegung der Tiere, sondern auch die Wahrnehmung elektrisch 
animiert werden kann – wie Galvani in weiteren Versuchsanordnungen 
feststellt. Elektrische Spannung im Selbstversuch auf die Zunge gelegt, 
schmeckt zu Galvanis schrecklichem Entzücken plötzlich sauer. Strom an 
die Hinterbeine einer toten Grille geleitet, lässt diese zirpen. Elektrische 
Impulse auf den Augapfel gelegt, führen zu Lichtblitzen. Man kann – so 
die Erfahrung des Forschers – alle senso-motorischen Lebensregungen 
künstlich-elektrisch erzeugen. Umgekehrt wird Galvani davon ausgehen, 
dass natürliche Elektrizität Lebensenergie ist. Experiment für Experiment 
wird Lebenskraft als elektrische Energie entdeckt und bedacht. Die Ontolo-
gie der Lebewesen verändert sich mit diesen Versuchsanordnungen, denn 
Elektrizität beginnt zum Organismus zu gehören, und mit ihr wird die be-
merkenswerte Kategorie der »Relationalität« in die grundbegriffliche Vor-
stellung vom Leben eingetragen. Denn durch die Spannung in den Nerven 
verbindet organische Elektrizität die Organe des Körpers mit den Regun-
gen und Empfindungen des Geistes. Die Seele, welche einen Geschmack 
erfährt oder einen Muskel bewegen will, steht offenbar in Verbindung mit 
den elektrischen Impulsen der Nerven, welche die Empfindung von Sin-
nesorganen leitet oder den Willen an Muskeln vermittelt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LEBEN JENSEITS VON KÖRPER UND GEIST 25

Im Dazwischen von materiellem Körper und immateriellem Geist 
pulsiert das elektrische Leben und verbindet die beiden. Doch mit der 
Überwindung der klassischen Dichotomie zwischen Geist und Körper 
ist es bei diesen Experimenten in dieser epistemischen Zeit noch nicht 
genug. Die galvanischen Versuche sorgen für weitere Verwirrung in der 
Ontologie und Ordnung der Dinge. Auch die elektrischen Geräte gera-
ten in ein unerwartetes wechselwirksames Verhältnis zu den lebendigen 
Körpern. Lebenskraft und elektrische Kraft überkreuzen sich im Medium 
der Elektrizität und verbinden Geräte und Körper miteinander. Auch diese 
Kompatibilität zwischen lebendigen und technischen Einheiten beginnt 
zur neuen Ontologie der Lebewesen zu gehören, die eine Ontologie der 
Lebewesen und der Apparate geworden ist. So sieht man Galvani vom 
Automatentanz der Froschschenkel beeindruckt, die sich in Reihe geschal-
tet rhythmisch zum Takt der Elektrisiermaschine erheben: ein »fürwahr 
ergötzliches Schauspiel«. Nicht das Absurde dieses Theaters ist hier von 
Belang, sondern die grundbegriffliche Modifikation im Verständnis leben-
diger Natur, die mit der Inszenierung der tanzenden Froschschenkel sicht-
bar und denkbar wird. Das technische Gerät ist der Körper, der sich wie 
eine Maschine und durch künstlich erzeugte Kraft wie lebendig bewegt. 
Die energetische Substanz der Apparate und der Lebewesen ist austausch-
bar geworden. Körper und Maschinen sind aneinander anschließbar. Der 
Körper lebt dabei nicht wie eine Maschine, sondern er ist das elektrische 
Gerät, das Energie erzeugt und Bewegungen animiert. Das Theater der 
tanzenden Froschschenkel ist ein epistemisches Schauspiel, bei dem die 
Parameter dessen verschoben werden, was »natürliches Leben« im Ver-
hältnis zu »künstlichen Apparaten« bedeutet.

Man kann sich die Tragweite dieser Experimente nicht deutlich genug 
vor Augen führen. Vor der barocken Elektrisierung des Lebens war eine 
Vorstellung verbreitet, die von der rein stofflichen Materialität des Kör-
perlebens ausging. Entsprechend der kategorischen Differenz zwischen 
Geist und Körper waren die Lebensphänomene der Körper von den geis-
tigen Kräften des Geistes getrennt. Materie war etwas Grundanderes als 
der Geist und der Geist konnte nicht materiell auf die Mechanismen der 
Körper einwirken. Man fahndete folglich und konsequent nach einer ma-
teriellen Erklärung für das Körperleben. Der Forscher und Philosoph René 
Descartes hatte kleinste Partikel und feine Fäden angenommen, die sich in 
den Nervenbahnen befinden und die durch Zugeffekte oder Stoßmecha-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN26

nismen Reaktionen im Körper auslösen.3 Die einzig denkbare materielle 
Kraftart in der Neuzeit war die mechanische Kraft zwischen festen Teil-
chen. Entsprechend wurde Lebenskraft auch bei Descartes in der Logik 
von Stoß- und Zugmechanik verstanden. Kleine feste Lebensteilchen stie-
ßen sich durch die Nervenkanäle und bewegten die Muskeln durch stoff-
liche Anreicherung. Der Bizeps straffte sich, weil die Nervenpartikel hin-
eingestoßen wurden. Lebenskraft war mechanische Kraft und daher der 
Körper zu begreifen wie eine mechanische Maschine, so Descartes.

Neben dem Leben, über das man schon länger nachdachte, war hin-
gegen die Elektrizität ein Phänomen, das erst seit kurzer Zeit erforscht 
wurde und das auch nicht im Zentrum der wissenschaftlichen und phi-
losophischen Aufmerksamkeit stand. Sie war ein seltenes Ereignis der 
unbelebten Natur, das vor allem beim Blitzschlag vorkam. Man hatte ge-
lernt diese Elektrizität dosiert mit Hilfe von Elektrisiermaschinen durch 
Reibung künstlich zu erzeugen. Als erstaunliches Gerät mit wunderbarem 
Funkenschlag kam die Elektrisiermaschine auf Jahrmärkten zum Einsatz. 
Die Elektrizität war aber nicht nur ein seltenes Phänomen, sondern auch 
eine seltsame Kraft. Denn was ist – philosophisch gesehen – eine Kraft 
überhaupt, wenn nicht Materie? Von welcher Substanz sind Licht, Wärme 
oder eben Elektrizität? Kraft war nicht gut in die herrschende Ontologie 
der Dinge einzuordnen. Halb natürlich-stofflich, halb immateriell-geistig 
forderte das Phänomen dazu auf, die Kategorien zu sprengen. Man kann 
sich vorstellen, wie unglaublich der Zusammenstoß von elektrischer Kraft 
und Lebenskraft im Körper der Frösche wirken musste. Künstliche und 
zudem räumlich weit entfernte Elektrizität animiert, ohne materielle Zwi-
schenschritte, das Leben, das sich als elektrische Lebenskraft offenbart. Es 
ist eine Kraft, die über den Raum hin und durch den Körper hindurch 
vermittelt und halb metaphysisch den Körper mit dem Geist in Beziehung 
setzt. Eine fürwahr paradigmatische Erschütterung. Erstaunlicherweise 
hat die Entdeckung der Lebenselektrizität nicht das Grundverständnis von 
der Natur der Lebewesen verändert. Das Mediale der Kraft wurde in der 
modernen Biologie des 19. Jahrhunderts nicht weiterverfolgt. Das Leben 
wurde ideengeschichtlich nicht als dritte Kategorie zwischen Geist und 
Materie eingesetzt.

3 | Vgl. René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (1649), Hamburg 1996 

bzw. Über den Menschen (1632)/Beschreibungen des menschlichen Körpers 

(1648), übersetzt und eingeleitet von Karl E. Rothschuh, Heidelberg 1969.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LEBEN JENSEITS VON KÖRPER UND GEIST 27

DAS VERPASSTE LEBEN

Die Experimente von Luigi Galvani fanden in jenem Zeitraum zwischen 
dem 18. und 19. Jahrhundert statt, in dem die wissenschaftlich-medizini-
sche Biologie insgesamt begann, die philosophisch-materialistische Natur-
vorstellung abzulösen, und der Begriff des Lebens an Bedeutung gewann. 
Im materialistischen Zeitalter Descartes’ existierten natürliche Körper, die 
bestimmte Organe besaßen, die zu Stoffklassen gebündelt werden konn-
ten und zu bestimmten Mechanismen fähig waren. Diese Körper besaßen 
in dem Maße kein eigentliches Leben, wie sie in eine stoffliche Ordnung 
der Organe und eine Mechanik der Bewegungen eingebettet waren. Car-
tesianische Lebewesen bewegten sich mechanisch – sie lebten nicht. Im 
ausgehenden 18. Jahrhundert begannen neue Perspektiven diesen materia-
listisch-naturphilosophischen Blick auf die Dinge abzulösen. Die Organe 
traten nicht mehr als stoffliche Formen in Erscheinung. Sie wurden statt-
dessen in Hinblick auf die Kräfte relevant, die sie untereinander unter-
hielten. Der Organismus begann in dieser neuen biologischen Ordnung 
als der Zusammenhang – nicht die reine Stofflichkeit – seiner Elemente 
zu leben. So stellte der bekannte Physiologe Johann Christian Reil im aus-
gehenden 18. Jahrhundert den Begriff einer organischen Lebenskraft ins 
Zentrum seiner Forschung und verband ihn mit der physikalischen Natur-
kraftforschung seiner Zeit.4 Für Reil, der das Leben der Organismen als 
Kraft der Natur verstehen wollte, taugten die stofflichen Dinge und me-
chanischen Bewegungen zur Erklärung nicht mehr. Vor dem Hintergrund 
dieses Zweifels an der Materie griff Reil auf das Repertoire der feineren 
Naturkräfte zurück, die ihm die zeitgenössische Naturforschung unter 
dem Namen der Imponderabilien bot. Zu diesen »Unwägbaren« gehörte 
das Licht ebenso wie die Luft und die neuere Luftart des Oxygens, das Feu-
er, die Wärme, der Magnetismus und schließlich die Elektrizität. Die Kate-
gorie dieser feinstofflichen Kräfte begann für den Körper der Lebewesen 
relevant zu werden und ein neues Verständnis vom lebenden Organismus 
zu etablieren. Reil ging davon aus, dass der gesamte Körper der Lebewe-
sen und in ihm jedes Organ seine lebensbewirkende Funktionstüchtigkeit 
vermittels der feineren Kräfte erhielt, die ihm zugesetzt waren und ihn 
reaktionsfähig machten. Kräfte begannen im 19. Jahrhundert zwischen 

4 | Johann Christian Reil: Von der Lebenskraft (1795), eingeleitet und herausge-

geben von Karl Sudhoff, Leipzig 1910.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN28

den Organen zu wirken und die Körper zu beleben. Naturwissenschaft-
liche Experimente, mehr als naturphilosophische Spekulationen, sorgten 
für die Plausibilität dieser neuen Vorstellungen. Aus beidem wurden die 
moderne Biologie und ihr lebendiger Organismus als Erkenntnisgegen-
stand geboren.

Eingebettet in diese allgemeine epistemologische Verschiebung von 
der mechanischen Betrachtungsweise über die Natur der Dinge hin zur 
modernen biologischen Vorstellung vom Leben erscheint also auch die 
Elektrisierung des Lebens, wie sie von Galvani entdeckt und diskutiert 
wurde, als Beitrag zur neuen Sicht auf die lebendigen Wesen. Die Elekt-
risierung des Lebens wird vor dem Hintergrund der ideengeschichtlichen 
Verschiebung von der Naturphilosophie zur wissenschaftlichen Biologie 
als eine Entdeckung kenntlich, die parallel zur Entdeckung der Kräftere-
lationalität der Organe dazu beiträgt, das Leben als Phänomen ins Feld 
der neuen modernen biologischen Vorstellungen zu integrieren und zu 
erklären. Doch das von Galvani experimentell beobachtete und begrifflich 
reflektierte elektrische Leben ist nur scheinbar ein Beitrag zu dieser neu-
en allgemeinen Theorie des organischen Lebens. Denn die Thematik des 
organischen Lebens und das Aufkommen der neuen Biologie kann der 
körperlichen Elektrizität und dem elektrischen Leben zwar zu einer kur-
zen Aufmerksamkeit verhelfen. Und mit der Kraftrelationalität der Organe 
werden Vorstellungen überhaupt möglich, die der körperlichen Elektrizi-
tät eine ontologische Plausibilität verschaffen. Kräfteverhältnisse und fein-
stoffliche Verbindungen wurden als Aspekte des Körpers und des Lebens 
denkbar und diese feinstofflichen Kräfteverhältnisse begleiteten auch die 
Vorstellungen von Elektrizität. Durch diese Korrelation von Leben und 
Elektrizität auf der Ebene ihrer ontologischen Beschaffenheit wurde die 
Elektrizität im Körper als Beschaffenheit des Lebens denkbar.

Doch vor dem Hintergrund einer Differenz zu der – nach wie vor – du-
alistischen Grundprämisse der wissenschaftlichen Biologie wird das elekt-
rische Leben »nicht« zum Leitbegriff der Moderne: Es unterstützt eine an-
dere ontologische Ordnung. Das elektrische Leben funktioniert im Kontext 
einer Systematik, in deren Zentrum ein medialer Kraft- und Lebensbegriff 
steht. Dieses mediale Dazwischen bleibt auch für die moderne Biologie 
unvorstellbar. Das Unvorstellbare liegt weniger im Elektrischen der Ver-
knüpfung, sondern vielmehr im Sachverhalt der Beziehung überhaupt. 
Denn diese Beziehung, die den Geist elektrisch in den Körper integriert 
und den Körper elektrisch in den Geist involviert, bringt das Leben als elek-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LEBEN JENSEITS VON KÖRPER UND GEIST 29

trisches Medium jenseits der ontologischen Trennung zwischen Geist und 
Körper ins Spiel. Diese elektrische Verschränkung von Geist und Körper 
bleibt eine schwierige Vorstellung für die Moderne, denn der moderne Or-
ganismus lebt in der Abgrenzung zum Geist ganz und gar körperlich. Die 
Disziplin der Elektrophysiologie, die das elektrische Leben in der moder-
nen Biologie in der Folge der Galvanischen Experimente zum Gegenstand 
ihrer Untersuchungen hatte, richtete ihre Aufmerksamkeit folglich nicht 
auf das Phänomen einer Kraft im Dazwischen, sondern auf die Qualitäten 
der körperlichen Gewebestoffe, aus deren »Ladung« heraus die Elektrizi-
tät im Körper als Stofffluss erklärt werden kann. Die mediale Vorstellung 
von einer elektrischen Verbindung zwischen Geist und Körper bedurfte 
dagegen einer Modifikation der Vorstellung vom Geist, um plausibel zu 
werden. Diese Modifikation in der Vorstellung vom Geist begann sich erst 
in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts langsam zu etablieren. Die Elek-
trophysiologie musste die wissenschaftliche Disziplin der Elektropsycho-
logie hervorbringen, um die mediale Logik ihres Erkenntnisgegenstandes 
langsam wirksam werden lassen zu können. Die Elektropsychologie unter-
sucht das Phänomen, das bis dahin Geist genannt wurde, unter dem Ge-
sichtspunkt elektrischer Zirkulationsprozesse. Mit dieser Vorstellung von 
Prozessen und Zirkeln operiert die Elektropsychologie in jenem Zwischen-
raum zwischen psychologischem Geist und physischem Körper, innerhalb 
dessen endlich das elektrische Leben als »Vermittlungsinstanz« denkbar 
wird. Erst mit der Elektropsychologie kommt das elektrische Leben im 20. 
Jahrhundert im Vorstellungsraum medialer Vermittlungsprozesse an – es 
wird allerdings in dieser neuen Zeit nicht mehr begrifflich-philosophisch 
gedacht wie bei Galvani, als er versuchte, das neue Phänomen in onto-
logische Worte zu fassen. So gesehen ereignet sich die begriffliche Elek-
trisierung des Lebens kulturhistorisch gewissermaßen vor ihrer Zeit und 
trägt nachträglich und naturwissenschaftlich-technologisch vermittelnd 
zur Wirkung desjenigen Vorstellungsraumes bei, der ihr entspringt. Im 
Anschluss an die historische Entdeckung der elektrischen Lebensprozesse 
als begrifflich-experimentelle Sache, beginnt mit dem 20. Jahrhundert erst 
das Leben als elektrisches Medium in das Denken zu treten, aber es tritt 
dort naturwissenschaftlich-technologisch in Erscheinung.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN30

MEDIALE GEBILDE

In den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts steht schließlich der australi-
sche Künstler Stelarc verkabelt und halb nackt auf einer Bühne und lässt 
zum Erstaunen des Publikums seine Arme von fremden Kräften bewe-
gen.5 Stelarc, der Künstler, ist der Frosch der Gegenwart. Wieder ein blo-
ßes Spektakel ohne grundbegriffliche Wirkung? Seine Performancebüh-
ne repräsentiert das Experimentierzimmer. Das epistemische Schauspiel 
wurde zu einem ästhetischen Schauspiel. Die Elektrisiermaschine ist 
das Computernetzwerk. Stelarcs Arme werden von elektrischen Kräften 
animiert, die über Kabel in den Körper eindringen. Die Kabel sind mit 
dem Internet verbunden und an Computerterminals angeschlossen. Ver-
schiedene Nutzer »spielen« an diesen Terminals mit einer Software, die 
vorprogrammierte Bewegungsabläufe aus einer »Bibliothek der Gesten« 
aktiviert. Entsprechend der jeweiligen Aktivierung werden Signale von 
den Computern über das Internet ausgesandt, per Zufallsgenerator ver-
mischt und auf den Körper des Künstlers angewendet. Die einlaufenden 
Impulse bewegen den organischen Muskelapparat. Doch die Beziehung 
zwischen den körperlichen Bewegungen am Ort der Performance und 
den digitalen Bewegungsmustern am Ort der Geräte ist im 20. Jahrhun-
dert wechselwirksam geworden. Stelarc ist keineswegs nur fremd- und 
ferngesteuert wie Galvanis skalpierte Frösche, sondern er beeinflusst 
mit seinen körperlichen Gesten zugleich die Software der Computer, die 
ihn steuert. Die Bewegungsabläufe von Stelarc werden ins elektronische 
Netz eingespeist und in das Repertoire der gespeicherten Gebärden auf-
genommen. Ein »Gebilde« von einfließenden und ausströmenden – inter-
medialen – Abhängigkeitsverhältnissen hat sich etabliert. Stelarc macht 
dieses mediale Gebilde durch den Einsatz von Technologie, Kabelgewirr 
und Performancebühne sichtbar. Was am barocken Frosch als elektrische 
Lebenskraft entdeckt und ausprobiert wurde, lässt sich im 20. Jahrhun-
dert als verfeinerte mediale Natur des Lebens zur Schau stellen. Die Per-
formance offenbart, als kleine künstlerische Inszenierung am Rande des 
wissenschaftlichen Geschehens, die mediale Daseinsform der Lebewesen. 
Die materiellen Körper treten im Rahmen dieser Daseinsform in ihrer Be-
deutung zurück und werden – gemeinsam mit den Geräten – zu Ausfüh-

5 | Vgl. Stelarc: »Von Psycho- zu Cyberstrategien«, in: Kunstforum Internatio-

nal, Band 132, 1995, S. 72 f f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LEBEN JENSEITS VON KÖRPER UND GEIST 31

rungsorganen des medialen Lebens, das zum Wahrheitszentrum dieser 
Natur der Lebewesen wird. Denn nicht die materielle – die fleischliche – 
Existenz des Organismus bestimmt das Wesen des Spektakels, sondern 
die als Leben kenntlichen Bewegungsabläufe, die der Körper ausführt. Die 
Performance verstört, weil die Lebensnatur scheinbar ferngesteuert und 
mit Geräten kompatibel wird. In dieser Verschiebung der Aufmerksamkeit 
von der Körpermaterie auf die ferngesteuerten Lebensprozesse wird aber 
zugleich die mediale Wahrheit des Lebens als Aktivität im Dazwischen von 
»Sender« und Empfänger« sichtbar. Die barocke Ontologie vom elektri-
sierten Leben, die wir in den Galvanischen Experimenten erkannt haben, 
verdichtet sich zu einer Mediologie – einer Lehre vom medialen Dasein der 
Lebewesen. Mediale Lebenskräfte, die innerhalb und außerhalb der Kör-
per zirkulieren, charakterisieren die Beschaffenheit der Wesen, die Leben 
haben. Und diese mediale Beschaffenheit ist in der Vorstellungswelt des 
ausgehenden 20. Jahrhunderts kein Ding der Unmöglichkeit mehr. Von 
der Biologie der organischen Dinge im 19. Jahrhundert hat sich offenbar 
der Blick auf die Physiologie der elektrischen Zusammenhänge verscho-
ben und erlaubt eine Vorstellung von der Natur als einem Lebensgebilde. 

PRODUK TIVE GENE ALOGIE

Was ist das Bemerkenswerte an dieser kleinen Genealogie vom elektrisier-
ten Frosch zum medialisierten Künstlergebilde? Was kann dem Schauspiel 
der Verkabelung zwischen Mensch und Technologie entnommen werden? 
Entscheidend ist, dass unterhalb der naturwissenschaftlich-technolo-
gischen Oberfläche der Experimente und Inszenierungen der genealogi-
sche Bogen vom elektrisierten Frosch zum medialisierten Menschen eine 
Geschichte von der Natur der Lebewesen freilegt, die verspricht, den vor-
herrschenden naturwissenschaftlichen Diskurs über das Wesen der physis 
zu irritieren. Denn im Wahrheitszentrum der wissenschaftlichen Diskur-
se, welche die Natur untersuchen, wie etwa die life sciences, steht entgegen 
ihres Namens nicht das mediale Leben, sondern der organisch-codierte 
Körper. Im wissenschaftlichen Diskursraum sind dabei die Kategorie der 
Medialität oder die Disziplin der Elektrophysiologie keineswegs abwesend. 
Aber sie markieren nicht das Wahrheitszentrum der Natur der Lebewe-
sen. Jenseits der führenden wissenschaftlichen Vorstellungen über das 
epistemische Zentrum der Natur entfaltet sich mithin durch den Blick auf 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN32

die elektrisierten Frösche und das medialisierte Künstlergebilde kein ganz 
anderer, aber ein etwas verschobener Vorstellungsraum. Nicht die Gene-
tik des Körpers, sondern das mediale Leben bildet den Mittelpunkt dieser 
anderen Geschichte von der Natur. Dieser andere Mittelpunkt ermöglicht 
einen veränderten Blick auf die Natur der Lebewesen. Vermittelt durch die 
Neuerzählung der Geschichte sehen wir eine Variation im Wesen der Na-
tur und erkennen eine andere Möglichkeit das Wissen zu konfigurieren. 
Die andere Natur und das andere Wissen scheinen sich parallel zu den 
herrschenden Vorstellungen – gleichsam neben diesen – auffinden zu las-
sen. Die medialen Gebilde sind schlicht ein unterbelichteter Nebenzweig 
der Ideengeschichte.

Erkenntnistheoretisch führt der genealogische Verweis auf die mediale 
Natur der Lebewesen tatsächlich eine Variabilität von Vorstellungsweisen 
und eine Pluralität von möglichen Erkenntnisgegenständen vor Augen. 
Im Möglichkeitsrepertoire des Natürlichen scheint ein Facettenreichtum 
zu liegen, der sich in unterschiedlichen Wissenstypen widerspiegelt. Mit 
der Koexistenz dieser verschiedenen Wissenstypen wird deutlich, dass 
weder die herrschenden Disziplinen noch die marginalen Konzepte al-
leinige Wahrheit für sich beanspruchen können, und diese Pluralität der 
Geltungsansprüche legt auf normativer Ebene einen achtsamen Umgang 
mit dem Wissen über die Natur nahe. Es ist am Ende diese übergeordne-
te These, welche die Rekonstruktion der Genealogie des medialen Lebens 
leitet. Mit der kleinen Geschichte über den Ursprung des medialen Lebens 
aus der Gemengelage des Barock bis in das Spektakel zeitgenössischer 
Performancekunst ging es darum, die Pluralität möglicher Wissenstypen 
und Gegenstandsbereiche von philosophischer Seite aus zu unterstützen. 
Diese wissensethische Haltung und ihr produktives Plädoyer für eine Plu-
ralität der Wissenstypen stehen im Hintergrund, wenn das Schauspiel der 
elektrisierten Frösche und die Inszenierung des verkabelten Künstlers auf 
der Bühne der Ideengeschichte in Szene gesetzt werden. Die Geschich-
te vom Frosch zum Künstlergebilde erweitert durch den anderen Gegen-
standsbereich und das andere Naturverständnis, das in ihr eingebettet ist, 
den Wahrnehmungshorizont für mögliche andere Vorstellungen von der 
Natur der Lebewesen. 

Elektrizität ist dabei das Phänomen, mithilfe dessen Medialität histo-
risch entdeckt werden konnte. Die Aufgabe der Philosophie besteht darin, 
nicht nur die Aufmerksamkeit für diese andere Geschichte zu wecken, 
sondern auch einen Begriff von dieser anderen Natur zu entwickeln. Der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LEBEN JENSEITS VON KÖRPER UND GEIST 33

philosophische Begriff des Medialen sollte es erlauben, den Möglichkeits-
raum der anderen Natur zu denken. Diese philosophische Bestimmungs-
arbeit positioniert sich dabei nicht als spekulative Erfindung, sondern als 
eine Arbeit, die im Fundus des Bestehenden die Spuren des anderen Wis-
sens ausweist und entfaltet. Eines dieser Fundstücke ist das medialisier-
te Leben und seine genealogische Geschichte von barocken Fröschen zu 
technoiden Künstlerkörpern. Dieses Fundstück ist auf den ersten Blick von 
einer Technisierung der Lebensnatur gekennzeichnet. Für eine philoso-
phische Weiterentwicklung des Begriffs des Medialen als Natur ist es dann 
entscheidend, dass die Elektrizität und die technologischen Geräte histo-
rische Inspirationsquellen und Platzhalter sind, mithilfe derer die Vorstel-
lungen von Medialität im Lebensphänomen entdeckt werden konnten.

DIE LEBENSNATUR – EIN PHILOSOPHISCHES RESÜMEE

Was kann am Lebensbegriff verhandelt werden, so dass dieses Phänomen 
durch seine philosophische Bestimmung zur Überwindung der Dichoto-
mie zwischen Geist und Körper beiträgt und die Hegemonie der natur-
wissenschaftlichen Naturdeutung relativiert? Versuchen wir ein kleines 
Resümee: Das Leben kann als eine Aktivität beschrieben werden, die sich 
zu keinem Zeitpunkt fixieren lässt. Der Charakter des Lebens, der philo-
sophisch semantisch markiert werden kann, besteht in dieser Komplexität 
von Tätigkeiten des Körpers im Zusammenhang ihrer Wechselwirkungen 
mit Umfeldern im Rahmen einer Geschichte der Aktivitäten und Effekte. 
Es ist vielleicht profan, aber ontologisch erst einmal zu fassen: Alles hängt 
im Phänomen des medialen Lebens mit allem zusammen. Das, was me-
dial genannt werden würde, das Vermittelnde im Dazwischen miteinander 
wirkender Zusammenhänge, dieses Ensemble an Kräfteverhältnissen – 
das, was nur als Verhältnis ist, dieser Bedeutungsraum des Medialen cha-
rakterisiert das Wesentliche des Lebens, wie es durch seinen Vermittlungs-
charakter die Trennung in Körper und Geist zu überwinden verspricht. 
Die Beschreibung des Lebens als Kräftefeld beinhaltet schließlich eine ten-
denzielle Unkalkulierbarkeit und Kontingenz der Natur. Es entzieht sich 
darin der instrumentellen Vernunft und effizienten Pragmatik, die man-
ches naturwissenschaftliche Wissen dem Menschen für seine Natur nahe 
legt. Im Bereich des Lebensphänomens durchkreuzen sich Faktoren der 
Tätigkeit, der Vermittlung, der Prozesshaftigkeit, Flüchtigkeit, Kraft und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN34

Potentialität, wie sie vielleicht mit dem Begriff der energeia fixiert werden 
können, mit dem Aristoteles so etwas wie eine Ermöglichungsbedingung 
bezeichnete.

Der genealogisch gewonnene, mediale Lebensbegriff ist hingegen 
nicht dem freien Spekulieren entsprungen wie der aristotelische Begriff 
der energeia, sondern den naturwissenschaftlichen und performativen Ex-
perimenten entnommen. Er wird trickreich dem herrschenden objektivie-
renden Naturalismus gerecht. Ist aber nunmehr die Menschennatur eine 
mediale Lebensnatur, weil die Natur so beschrieben werden kann? Was 
wir erkennen können, ist eine Kulturgeschichte, innerhalb derer das Le-
ben philosophisch und wissenschaftlich unterschiedlich verstanden und 
behandelt wurde. Von dieser historischen Realität des Lebensbegriffs her 
lassen sich begriffliche Felder und Vorstellungsräume für eine mediale 
Bestimmung heranziehen. Eine philosophische Naturbestimmung ist re-
konstruktiv und produktiv zugleich. Sie rekonstruiert eine Genealogie von 
Bestimmungsarten und generiert aus diesen Bestimmungsarten einen 
verhandelbaren Begriff von der Natur – auch des Menschen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19 - am 14.02.2026, 12:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

