4. Diskursanalyse: Wissensordnungen und Argumentationsiweisen 235

kulturellen Praxen der Nutzung und der Anwendung technischen
Denkens und technischen Wissens flir die Zukunft helfen soll, diese
disziplindren ,,Flecken* auch durch interdiszipliniren Dialog — vor
allem mit der Soziologie — weiter aufzuhellen: ,,So erweist sich der
hier vorgeschlagene Weg, Technik und Technologie unter einer
praxistheoretischen Perspektive zu interpretieren, nicht nur fir das
Thema Technik im Alltag als gangbar, sondern erméglicht auch eine
praxistheoretische Reformulierung der traditionsreichen Fragestel-
lungen der Sachkulturforschung und damit diesem bedeutenden For-
schungszweig der ehemaligen Volkskunde eine innovative Analyse
der materiellen Kultur der Moderne und der mit ihr entwickelten
kulturellen Praxen.” (S. Beck 1997: 20)

In der Tat zeigt der Blick auf die einschligige Forschungsliteratur,
dal3 wir Gber Ackergerit und Bauernhaus immer noch besser infor-
miert sind als dartiber, wie Menschen heute mit Waschmaschinen,
Stereoanlagen oder Computern umgehen, wie sie gelernt haben,
sich das notige alltagspraktische Wissen zu deren Bedienung anzueig-
nen. Bis auf einige wenige Pionierstudien ist diese ,,Dingwelt” des
modernen oder postmodernen Alltags und seiner Technik- und Wis-
sensysteme kulturwissenschaftlich noch nicht erschlossen.” Ethnolo-
gische Dissertationen erscheinen inzwischen zwar im Internet, aber
die hinter diesem Medium stehende Kommunikationsidee wie -tech-
nologie selbst wird bisher kaum reflektiert.”!

4. Diskursanalyse: Wissensordnungen und
Argumentationsweisen

Der Begrift Diskurs ist in den letzten Jahren zu einem modischen
Schlagwort avanciert, mit dem fast alles belegt wird, was in irgendei-
ner Form vermeintlich zur ,,6ffentlichen Rede gehort. Dieser infla-
tionire Gebrauch macht seine Anwendung nicht einfacher, weil man
sich erst mithsam wieder in Erinnerung rufen muf}, dal} damit ei-
gentlich eine durchaus systematische Kategorie der Kommunika-
tions- und Kulturanalyse gemeint ist. Entstanden in den Sprachwis-
senschaften und zunichst gefat in der ,,Diskurslinguistik®, die nach
festen Versatzstiicken und Regeln des sprachlichen Austauschs von
Informationen fragt, meint ein erweiterter Diskursbegriff heute die
Formen und Regeln offentlichen Denkens, Argumentierens und be-
grindungsnotwendigen Handelns als Grundprinzipien von Gesell-
schaftlichkeit. Es geht um das Austauschen und Aushandeln im Rah-
men von Wissensordnungen, die dariiber entscheiden, was wichtig
und unwichtig oder richtig und falsch ist, von Wertehorizonten, in

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

236 III. Methoden und Felder

denen sich gemeinsame oder unterschiedliche Ziele und Interessen
herausbilden, von Argumentationsweisen, die ein Ziel oder den Weg
dahin dadurch begriinden koénnen, daB} sie fur alle scheinbar ein-
leuchtend und plausibel sind, und schlieflich von Kompetenzen, die
dartiber entscheiden, wer sich wie am Diskurs beteiligen darf.

Diskurse verwalten und regeln also gesellschaftliche Wissenssy-
steme und Wissenszuginge, in denen die offentlich verfligbaren For-
men von Experten- wie Alltagswissen festgelegt sind; sie begriinden
diese Wissenssysteme mit moralischen und ethischen Argumenten,
die auf einen gesellschaftlichen Konsens abzielen, hinter den nicht
zurlickgegangen werden kann; sie regeln die Moglichkeiten der Ver-
inderung und Neuinterpretation in diesen Systemen; und sie legen
schlieBlich die Hierarchien zwischen den verschiedenen Wissenssy-
stemen im Sinne einer Gibergreifenden ,,Wissensordnung® fest. Wenn
man sich unter Diskursen somit komplexe gesellschaftliche Debatten
iiber gesellschaftliche Denk- und Wertehorizonte vorstellt, wie sie in
den letzten Jahrzehnten etwa um die Themen ,,Okologie“, ,,Fort-
schritt* oder ,,Geschlecht” gefiihrt worden sind, dann kann man sich
etwas plastischer vorstellen, welche komplizierten sozialen Aushand-
lungsprozesse damit gemeint sind und wie sehr solche Diskurse
durch zitierbare Schlagworte, Bilder, Medien und Symbole tief in
fast alle lebensweltlichen Bereiche hineinwirken. Denn als gesell-
schaftliche Rahmenvorgaben begriinden und rechtfertigen sie letzt-
lich in hohem MaBe auch unser individuelles Verhalten.

Denken, Argumentieren, Handeln

Wenn wir also von einem Diskurs in seiner kategorialen Bedeutung
sprechen und nicht einfach beliebige Diskussions- und Klatschfor-
men damit meinen (Bergmann 1987), dann wird damit Bezug ge-
nommen auf mindestens vier Qualititen: Zum einen meint der Be-
griff ein festes Argumentationssystem, in dem einzelne Argumente
und Werte einen festen Ort und ein bestimmtes Gewicht haben und
das zugleich in einem bestimmten Bezugsverhiltnis zu anderen Dis-
kursen steht. Dabei kann es um politische Begriindungen gehen, die
nach der sozialen Opportunitit von Entscheidungen fragen, um reli-
gidse Motive, die sich an ethisch-moralischen Vorstellungen orientie-
ren, oder um wissenschaftliche Argumentationsweisen, in denen sich
etwa die wachsende ,,Verwissenschaftlichung® unserer modernen In-
dustriegesellschaften, also die Verschmelzung von Experten- und Lai-
enwissen, ausdriickt (U. Beck 1986; Giddens 1990). Unser kulturelles
Wissen vermittelt uns meist einen recht prizisen Eindruck vom Ge-
wicht, von der ,,Giltigkeit” solcher Argumente. Zum zweiten sind
damit Regelsysteme angesprochen, die festlegen, wie im offentlichen

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

4. Diskursanalyse: Wissensordnungen und Argumentationsiweisen 237

Diskurs miteinander umzugehen ist, also in welchem Offentlichkeits-
bereich verhandelt wird, welcher ,,Diskursraum‘ von Themen und
Medien damit gemeint ist, welche Sprach- und Argumentationswei-
sen dabei zulissig sind. Zum dritten beschreiben Diskurse ,,Denksy-
steme*, in denen bestimmte Vorstellungen konsensuell festgeschrie-
ben sind, damit andere, offene Fragen neu ausgehandelt werden kon-
nen. In diesem Sinne konstituieren Diskurse wesentlich unsere
» Wahrnehmung von Wirklichkeit®, weil wir unsere Wahrnehmung
der Welt in den Begriffen dieses Denksystems fassen. Viertens
schlieBlich — was gerne vergessen wird — verkorpern Diskurse auch
soziale Praxissysteme, indem sie Denkweisen und Handlungsweisen
miteinander verbinden, indem sie Werte in soziale und kulturelle
Verhaltensmuster iibertragen, die quasi automatisch befolgt werden
kénnen.”

Diskurse lenken mithin unser Denken im Sinne von gesellschaftli-
chen Wahrnehmungen und sozialen Handlungen. Sie bilden damit
Kategorien und Gegenstinde einer Erkenntnistheorie, die von den
Grundauffassungen sozialen Verstehens und Begreifens handelt. Diese
Funktion gilt wohl generell fiir die Geschichte gesellschaftlichen Le-
bens. Sie scheint aber in der spitmodernen Gegenwart an neuer
Qualitit und zusitzlicher Bedeutung zu gewinnen, weil keine Ge-
sellschaftsepoche zuvor in so hohem Mafle von diskursvermittelnden
Medien geprigt war, die unsere Wahrnehmung und Erfahrung, unse-
re Bilder und unsere Logik sozialen Handelns prigen. Die Wirkung
dieser medialen Vermittlung, die man als eine ,,Erfahrung aus zweiter
Hand* bezeichnen kann, ist fiir eine ethnologische Erforschung dis-
kursiver Praktiken daher von hoher Bedeutung.

Zwar wird man den Diskursbegrift selbst nicht als ethnologischen
Grundbegriff reklamieren konnen und wollen, dazu ist seine lingui-
stische Begriindung wohl zu dominant. Dennoch scheint er einer-
seits ,,anschluBfihig* flir iltere volkskundlich-ethnologische Auffas-
sungen sozialer Werte- und Handlungshorizonte, wie sie etwa in den
Kontexten des Religiosen, im Wirkungsfeld von Mythen oder im
Bereich der Tradition gesehen wurden. Auch diese Beschreibungssy-
steme kultureller Praxis verweisen ja im Grunde genommen auf eine
spezifische Diskursqualitit des Kulturellen, namlich auf die Notwen-
digkeit, eine stindig zu erneuernde Balance zu finden zwischen fe-
sten, unhinterfragbaren Grundsitzen oder Traditionen und solchen,
die ,,verhandelbar® sind, also der argumentativen wie symbolischen
Bearbeitung zuginglich. Der Sprachwissenschaftler Siegfried Jager
hat dafiir das Bild von den ,,Diskursstringen geprigt, die als ein
,,FluB3 von Wissen durch die Zeit™ erscheinen, dabei alte Wissensbe-
stinde mitfithren, wie neue in sich miinden lassen (Jiger 1993). An-
dererseits lassen sich unter den Diskurs Forschungstraditionen des Fa-

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

238 III. Methoden und Felder

ches subsumieren, wie sie etwa im Bereich der Alltagskommunika-
tion und der Erzihlkultur schon linger existieren. Denn auch dort
werden in den exemplarischen Formen ,,.kommunikativer Kultur® —
in Gesprichen, Witzen, Erzihlgeschichten, Mirchen oder padagogi-
schen Texten — immer wieder die ,festen” und die ,,beweglichen®
Bestandteile kollektiver Sinn- und Wertordnungen bestitigt und ver-
handelt (Brunold-Bigler/Bausinger 1995). Insofern scheint der Be-
griff — mit einer praxeologischen Weiterung des Blickes auf die aus
dem Diskurs sich erdftnenden sozialen Handlungsoptionen und Ver-
haltensmuster ,,der Subjekte* — durchaus sinnvoll einsetzbar bei der
Erforschung kultureller Verstindigungssysteme.

Jiirgen Habermas und Michel Foucault: Verstindigung versus Herrschaft?

Der gegenwirtig wohl prominenteste deutsche Vertreter einer ausge-
arbeiteten Diskurstheorie ist der Frankfurter Philosoph Jiirgen Ha-
bermas, der im offentlichen Diskurs eine konstitutive Grundlage
aufgeklirter Gesellschaft sieht. Wenn diese Gesellschaft prinzipiell
auf der Moglichkeit der Meinungsvielfalt, des Wertewandels und des
Informationsaustausches griindet, dann scheint ihm der ,,rationale
Diskurs® das entscheidende kommunikative wie moralische Mittel,
um ,,verstindigungsorientiertes Handeln® als gesellschaftliche Ziel-
vorstellung zu etablieren. In Habermas® eigenen, mitunter etwas
komplizierten Wendungen: ,,Wenn man sich die handlungskoordi-
nierende Rolle normativer Geltungsanspriiche in der kommunikati-
ven Alltagspraxis vergegenwirtigt, sieht man aber, warum die Aufga-
ben, die in moralischen Argumentationen gelst werden sollen, nicht
monologisch bewiltigt werden konnen, sondern eine kooperative
Anstrengung erfordern. Indem die Beteiligten in eine moralische Ar-
gumentation eintreten, setzen sie ihr kommunikatives Handeln in re-
flexiver Einstellung mit dem Ziel fort, einen gestdrten Konsens wie-
der herzustellen. Moralische Argumentationen dienen also der kon-
sensuellen Beilegung von Handlungskonflikten. (...) Diese Art von
Einverstindnis bringt einen gemeinsamen Willen zum Ausdruck. Wenn
aber moralische Argumentationen ein Einverstindnis dieser Art pro-
duzieren sollen, geniigt es nicht, daB3 sich ein Einzelner tiberlegt, ob
er einer Norm zustimmen konnte. Es genligt nicht einmal, dal alle
Einzelnen, und zwar jeder fiir sich, diese Uberlegung durchfiihren,
um dann ihre Voten registrieren zu lassen. Erforderlich ist vielmehr
eine ,reale’ Argumentation, an der die Betroffenen kooperativ teil-
nehmen. Nur ein intersubjektiver Verstindigungsprozel3 kann zu ei-
nem Einverstindnis fuhren, das reflexiver Natur ist: nur dann konnen
die Beteiligten wissen, daf} sie sich gemeinsam von etwas tiberzeugt
haben.” (Habermas 1992: 77)

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

4. Diskursanalyse: Wissensordnungen und Argumentationsiweisen 239

Dieser ,,gemeinsame Wille”, der in einem ,realen” Verstindi-
gungsprozel3 zustande kommen und sich ausdriicken muf3, beschreibt
die Form gesellschaftlicher Diskurse, genauer: die Vorstellung eines
rationalen und symmetrischen Diskurses, der unter Gleichen stattfin-
det, offen im Austausch und offentlich in seiner Geste ist und stets
Meinungs- wie Wertedemokratie meinen mul.

Nun wird gerade diese Zielvorstellung eines symmetrischen Dis-
kurses in ihren Realisierungsmoglichkeiten von Kritikern angezwei-
felt, die damit das Problem gesellschaftlicher Macht und kultureller
Hegemonie ibergangen sehen oder ihm jedenfalls keine ,,morali-
sche* Losungsmoglichkeit zubilligen. Sie verweisen dabei oft auf ein
anderes Diskursmodell, das der 1984 verstorbene franzdosische Philo-
soph und Historiker Michel Foucault entworfen hat. In dessen Mo-
dell steht nicht der Akteur, sondern die ,,Ordnung des Diskurses* im
Vordergrund, also die Frage nach den politischen Regeln und den
institutionellen Bihnen, nach denen und auf denen gesellschaftliche
Argumentationsweisen vertreten werden konnen und in die stets
Machtverhiltnisse eingezogen sind. Foucault sieht alle wichtigen Ver-
handlungsbereiche der Gesellschaft in Diskursen organisiert, die von
der Wirtschaft bis in die Politik, vom Recht bis zur Wissenschaft
festlegen, was gesellschaftlich giiltig und verbindlich ist. Abweichen-
des wird kurzerhand ausgeschlossen. Dieser AusschluBmechanismus
wird von zwei zentralen Motiven geregelt, die, so Foucault, seit der
Neuzeit unsere gesellschaftlichen Wertehorizonte imprignieren: dem
,, Willen zum Wissen® und dem ,,Willen zur Wahrheit®. Damit sind
die neuzeitlichen Prozesse der kulturellen Verwissenschaftlichung
und der ethischen Rationalisierung unseres Weltbildes angesprochen,
die sich seit der Renaissance durch die Aufklirung bis in die Mo-
derne ziehen.

Freilich bedeutet dies fur Foucault keineswegs die Freiheit von
Wissen und Wahrheit, vielmehr deren Festlegung in einer Form der
Erkenntnis und der Wahrheit, die anderes Wissen ausschlie3t und da-
mit zum Herrschaftsmittel wird. ,,Wissen und Wahrheit* sind also
Legitimationsstrategien, die machtbewul3tes Handeln begriinden und
rechtfertigen, es sind hehre Ziele und niitzliche Ideologien zugleich.
Denn: ,,Dieser Wille zur Wahrheit stiitzt sich, ebenso wie die iibri-
gen AusschlieBungssysteme, auf eine institutionelle Basis: er wird zu-
gleich verstirkt und stindig erneuert von einem ganzen Geflecht von
Praktiken wie vor allem natiirlich der Pidagogik, dem System der
Biicher, der Verlage und der Bibliotheken, den gelehrten Gesellschaf-
ten einstmals und den Laboratorien heute. Griindlicher noch abgesi-
chert wird er zweifellos durch die Art und Weise, in der das Wissen
in einer Gesellschaft eingesetzt wird, in der es gewertet und sortiert,
verteilt und zugewiesen wird. Es sei hier nur symbolisch an das alte

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

240 III. Methoden und Felder

griechische Prinzip erinnert: daf} die Arithmetik in den demokrati-
schen Stidten betrieben werden kann, da in ihr Gleichheitsbeziehun-
gen gelehrt werden; dal3 aber die Geometrie nur in den Oligarchien
unterrichtet werden darf, da sie die Proportionen in der Ungleich-
heit aufzeigt.” (Foucault 1991: 15f.)

Hier ist das Modell eines Diskurses entworfen, der in der Gesell-
schaft Normen und Institutionen durchsetzt, der also durch Aus-
tausch und Ubereinkunft ,,vergesellschaftet* — soweit in Analogie zu
Habermas. Diese ,,Vergesellschaftung™ jedoch meint bei Foucault
weniger Offnung gegeniiber anderen Argumenten als vielmehr deren
Ausgrenzung, Nicht-Verhandlung. Er illustriert diese Ausgrenzung
am Beispiel der Justiz und des Gefingnisses, der Psychiatrie und der
Klinik oder der Sexualitit und ihrer Tabus. Somit konstituiert der
Diskurs fiir ihn eine Wissensordnung, die letztlich wie eine gewaltige
»AusschlieBungsmaschinerie® funktioniert: Nichtlegitimes Wissen —
und dies meint insbesondere viele Bereiche des Erfahrungswissens
der Subjekte — wird aus dem gesellschaftlichen Verkehr gezogen.

Werte- Fundamentalismus

Anders als Habermas® optimistischer Blick, der zwar die Gefahr einer
,Kolonialisierung der Lebenswelten” durch zentrale Werte-, Wis-
sens- und Machtordnungen sieht, gegen die sich die sozialen Akteure
der Lebenswelten allerdings zur Wehr setzen konnen, driickt Fou-
cault in seinem Diskursbegrift eher eine kritisch-pessimistische Per-
spektive aus. Sie zweifelt daran, dal} sich iiber den offentlichen Aus-
tausch von Argumenten und Werten in den Gesellschaften offene
Denksysteme und soziale wie politische Symmetrien herstellen las-
sen. Sie ,,iibergeht” daher in ihrem institutionellen Blick auch weit-
gehend die Perspektive der Subjekte. Fiir beide gilt jedoch, daB sie
im Diskurs eine zentrale Verhandlungs- und Steuerungsebene sehen,
auf der sich Gesellschaft und Kultur definieren, auf der also auch die
Grundbedingungen sozialer Identitit festgelegt werden: ,,.So sind
wir®. Und wenn dieses Wir-Bild in Frage steht, wie dies in unseren
gegenwirtigen Gesellschaften der Fall zu sein scheint, wenn soziale
und kulturelle Identititsvorstellungen heute unsicher geworden sind,
dann beschreibt der Begrift des Diskurses eben auch jene Suchbewe-
gungen, die nach neuen, wieder versichernden Selbstbildern streben.

Dabei tritt ein Widerspruch auf, auf den bereits hingewiesen wur-
de: Gesellschaftliche Eigenbilder sind nicht beliebig zur Disposition
zu stellen. Sie sind nicht frei verhandelbar, weil ihre vollstindige
Freigabe die Aufldsung der Gesellschaft bedeuten wiirde. Deshalb
fiihren solche Suchbewegungen stets und oft gleichzeitig zu Offnun-
gen wie zu Verhirtungen gesellschaftlicher Wertdiskurse. Die letzten

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
tersagt, m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

4. Diskursanalyse: Wissensordnungen und Argumentationsiweisen 241

Jahrzehnte in den westeuropdischen Gesellschaften bieten gentigend
anschauliche Beispiele dafiir, wie auf der einen, der ,,weichen Seite
Diskurse etwa iiber eine Verinderung der Geschlechterrollen oder
neue arbeitsethische Einstellungen geftihrt werden konnten, wihrend
auf der anderen, der ,harten Seite verstirkt Haltungen eines ,, Wer-
tefundamentalismus® sichtbar wurden, die sich keineswegs nur auf
den Bereich religiser Bewegungen beschrinkten. ,,Fundamentalis-
mus® meint in diesem Zusammenhang, daf} nicht nur bestimmte ge-
sellschaftliche Leitwerte mit religidsen, moralischen oder ethischen
Argumenten verteidigt werden, sondern dal3 vielmehr die grundsitz-
liche Bereitschaft aufgekiindigt wird, andere Argumente tberhaupt
zur Kenntnis zu nehmen und zu bedenken. Der Diskurs selbst wird
auBer Kraft gesetzt.

Damit ist dann jene Grenze iiberschritten, die in den Worten von
Jiirgen Habermas zwischen einem ,,Recht haben* im Sinne der eige-
nen Meinung, die freilich belehrbar ist, und einem ,,Recht Geltung
verschaffen® besteht, das mit allen Mitteln durchgesetzt werden soll.
Ausgeschlossen sind also jene Streitfille und Aushandlungsprozesse,
die Meinungspluralitit verkdrpern und letztlich das Leben der De-
mokratie tiberhaupt ausmachen.

Ein prignantes Beispiel daflir bot in vielen europiischen Lindern
wihrend der letzten Jahre die Debatte um die juristische Regelung
des Schwangerschaftsabbruchs. In Deutschland standen sich dabei
Beflirworter und Gegner einer gesetzlichen Liberalisierung oft quer
durch die Parteien gegeniiber, und die Vereinigung der beiden deut-
schen Staaten mit ihren nicht nur in diesem Punkte unterschiedli-
chen Rechtsauffassungen lieferte zusitzlichen Sprengstoff. Wer sich
Jfundamentalistisch® auf sein Gewissen berief, das keinen Abbruch
zuliel3, verweigerte sich meist konsequent auch der Mdglichkeit des
Diskurses. Gerichte entscheiden nicht immer weise, doch in diesem
Fall scheint es so, als sei der Kompromif3 einer Fristen- und Bera-
tungslosung ein wirklich ,,weiser gewesen, dessen hohere Ratio
darin besteht, daf} er die Frage eben letztlich nicht vollig entscheidet.
Rechtlich findet innerhalb des vorgegebenen Rahmens keine Straf-
verfolgung statt, wihrend die moralische Verurteilung jedem nach
seinem Gewissen moglich bleibt. Es wird damit eine Pluralitit mogli-
cher Einstellungen zur Abtreibungsfrage offengehalten, die keine Po-
sition endgiiltig ins Abseits dringt.

Diese Losung entschirft den Konflikt zwar nicht, aber sie spitzt
ihn nicht weiter zu, hilt thm diskursive Austragungsmoglichkeiten
offen. Das hindert natiirlich nicht daran, daB3 etwa in Kreisen der
Vereine und Initiativen fur ,,Lebensschutz® versucht wird, die liberale
Position weiterhin diskriminierend auszugrenzen. Uber Flugblitter
und Schriften werden unter dem Motto ,,Die Wortwahl steuert Den-

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

242 III. Methoden und Felder

ken und Tun — Lebensschutz durch Sprache” moralisierende Sprach-
regelungen vorgeschlagen, die Abtreibung als ,,Mord* titulieren, Ab-
treibungskliniken als ,, KZ“ und die Schwangerschaft abbrechende
Muiitter als ,,Morderinnen®. Die dahinter stehende Absicht ist klar:
Uber Begriffe und Worte sollen Werte und Haltungen diskriminiert
werden, anderslautende Meinungen werden undiskutierbar gemacht.
Es werden also Diskursstrategien benutzt, um den Diskurs zu zersto-
ren. Die Berliner Ethnologin Michi Knecht resiimiert ihre diskurs-
analytischen Untersuchungen in diesem Feld so: ,,Das Ungeborene
wird nun vom frithesten Zeitpunkt an mit den in der Medizin gingi-
gen Definitionen von ,Leben‘ und ,Individualitit® gleichgesetzt ...
Die Ubertragung solcher Vorstellungen in rechtliche und politische
Diskurse tiber Abtreibung fiihrt zu einer biologistischen Reduktion
komplexer sozialer Zusammenhinge auf am Ende ein einziges hand-
lungsleitendes Motiv und einen ultimativen Grund: der Fotus ist Le-
ben, weil sein Erbgut von Anfang an vorhanden ist. Was Leben sonst
noch alles ausmacht, scheint keine Rolle mehr zu spielen.” (Knecht

1994: 121)"

Worte. ..

Es sollte deutlich geworden sein, dal3 eine Diskursanalyse vor allem
darauf abzielen muf}, den komplexen Prozel3 der Prisentation von
Argumenten und der Aushandlung von Wertigkeiten in seine
Schichten und Einzelbestandteile, in seine Strategien und Motive zu
zerlegen. Whas sorgfiltig ,,konstruiert” worden ist, mull wiederum
,»-de-konstruiert” werden. Die Diskursanalyse bietet dafiir kein ferti-
ges Verfahren, jedoch bestimmte Verfahrensschritte an, die solche
Rekonstruktions- und Dekonstruktionsarbeiten erleichtern. Dies
kann hier nur angedeutet werden: So ist zunichst zu bestimmen,
welcher Diskursgegenstand und welche Diskurséffentlichkeit medial wie
sozial angesprochen sind, auf wen also und mit Hilfe welcher Kom-
munikationsmittel bestimmte Argumentationsweisen gerichtet sind.
Dann sind die Argumentationssysteme zu untersuchen, d.h. die For-
mulierungen, Bilder und Begriindungen, die bestimmte Vorstellun-
gen plausibel machen und ithnen ethisches wie moralisches Gewicht
verleihen sollen. SchlieBlich ist nach den Regeln des Diskurses zu fra-
gen, die den Austausch der Argumente und den Aufbau von Positio-
nen steuern und die dariiber entscheiden, was , legitim® und was ,,il-
legitim® in diesem Verhandlungsprozel sein soll. Dabei werden in je-
dem Diskurs ganz unterschiedliche Traditionen und Wertehorizonte
benutzt, um Argumente zu begriinden, die oft erst bei genauer se-
mantischer und ideengeschichtlicher Analyse verraten, ob sie auf ei-
nen religidsen, einen sozialmoralischen oder einen politischen Hin-

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

4. Diskursanalyse: Wissensordnungen und Argumentationsiweisen 243

tergrund reflektieren. ,,Ehre®, , ,Gerechtigkeit* oder ,,Solidaritit*
waren solche Kodeworte des 19. Jahrhunderts, die kulturgeschicht-
lich auf bestimmte Bedeutungen und Wirkungsmichtigkeiten zu-
riickverweisen konnten. Heute wird eher mit Schlagworten wie
,Leben®, ,Natur”, ,Kultur oder ,Personlichkeit argumentiert,
also mit den anders gelagerten Wertefeldern einer spitmodernen Ge-
sellschaft.

Zu dieser Gesellschaft und ihren Diskursen gehdren freilich auch
wir selbst — und dies wire der letzte Verfahrensvorschlag: die eigene
Standortbestimmung im Diskursuniversum. ,,Deshalb gehort es zu
einer Kulturanalyse des Diskurses auch dazu, das Treiben der Men-
schen an den Schreibtischen und an den Schreibgeriten zu betrach-
ten. Diese Betrachtung umfa3t neben den instrumentellen und tech-
nischen Bedingungen ebentalls die Gesichtspunkte des Habituellen
sowie des sozialen Status, der zur Beteiligung am Diskurs ermichtigt,
die gelebten Selbstbilder und die gesellschaftlichen Reprisentationen,
die gemeinsam mit den Diskursen den Typus des Literaten oder des
Journalisten, des Studenten, des Ethnologen, des Jungwissenschaft-
lers, des Professors etc. hervortreten lassen.” (Hartmann 1991: 26f.)
Mit diesem Hinweis wird nochmals deutlich, daB3 es beim Diskurs
auch um die Bestimmung seiner Folgen fur die kulturelle Praxis geht
— nicht nur fiir die in der Wissenschaftskultur.

...und Bilder

Nun verweisen die Assoziationen und Beispiele, tiber die wir uns das
Funktionieren solcher Diskurssysteme vergegenwirtigen, zumeist auf
eine relativ eng begrenzte fextliche Form. Der Diskurs erscheint als
ein sprachlich-textliches Kommunikationssystem. Dieser Eindruck
trifft sicherlich in vielen Fillen zu, und er hingt zugleich wohl auch
mit der sprachwissenschaftlichen Herkunft der Diskurstheorie zu-
sammen. Dennoch verengt diese Auffassung die historischen wie vor
allem die heutigen Diskursmodi und -medien in unzuldssiger Weise.
Denn Diskurse formulieren ihre Leitbegriffe und Schlagzeilen nicht
nur in sprachlichen, sondern auch in bildlichen ,, Texten*. Etwa in ge-
malten Bildern, in Statuen und Reliefs, in Fotografien und Filmen,
also in materiellen wie symbolischen Medien, die in der Lage sind,
vielfiltigere und komplexere Argumentationswirkungen und Bedeu-
tungsgehalte in sich zu vereinigen, als ,,eindimensionale® Schriftpro-
dukte dies vermogen.

Wenn es somit richtig ist, dall wir in spitmodernen Gesellschaften
fast mehr noch als von Wortinformationen von Bildeindriicken um-
stellt sind, daB das uns kollektiv verfugbare Bilderarsenal und damit
unser individuell speicherndes Bildergedichtnis regelrecht ,,explodie-

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

244 III. Methoden und Felder

ren®, dal3 wir auch unsere eigene Lebenssituation in immer vielfilti-
geren und sich tiberlagernden Bildern identifizieren, die uns die Me-
dien zur Verfugung stellen, dann 1iBt sich Diskursanalyse ohne be-
gleitende wahrnehmungs- und mediengeschichtliche Uberlegungen
nicht angemessen durchfithren. ,In mancherlei Hinsicht befinden
sich Bilder gegeniiber Wortern offenkundig in einer privilegierten
Position. Sie sind den Dingen, die sie abbilden, niher als Worter, die
sie umschreiben. Soweit es die Photographie und den Film betrifft,
sind die Bilder leichter herzustellen als lange und schwerfillige Wort-
ketten. Sie sind deshalb — bei gleichem Gegenstand — oft ein 6kono-
mischeres Mittel der Dokumentation. Vielfach sind sie eindeutiger
als die verbale AuBerung. Dariiber hinaus schaffen die Bilder fiir alles,
was in ihrem Blickfeld liegt, einen simultanen Eindruck, sie erlauben
einen unmittelbaren Gesamtblick auf das, was sie abbilden, wahrend
den Wortern aus Natur und Notwendigkeit heraus nur das Nachein-
ander bleibt. (...) Aufgrund ihrer Disposition, die verschiedenen
Schichten einer Szene simultan wiederzugeben, gewinnen Bilder
mitunter eine Dichte der Information, die man erst im Vorgang der
Auslegung, Lage um Lage, Detail um Detail, abbaut und entziffert.*
(Oppitz 1989: 27f.)

Es geht nicht um Bilder als vermeintliche [lustrationsbeilagen do-
minanter Schrifttexte, sondern um deren Eigengewicht, um deren
spezifische kognitive Informations- und isthetische Wirkungsmog-
lichkeiten in unseren ,,Sinnwelten® (Hitzler 1988). Das flihrt An-
forderungen in die Diskursanalyse ein, die hintberreichen in den
Bereich einer ,,visuellen Anthropologie”, deren Bedeutung in den
kulturwissenschaftlichen Diskussionen immer hoher eingeschitzt
wird. Denn die visuelle Anthropologie fragt nach den Bedingungen
und Formen, in denen visuelle Informationen in Gesellschaften wei-
tergegeben und wahrgenommen werden — im Sinne einer Kommu-
nikation der Bilder, der Blicke und der Bedeutungen. Sie versucht
damit, eine Geschichte kulturell gesteuerter und vermittelter Wahr-
nehmung zu beschreiben, die sich zu einer allgemeinen Anthropolo-
gie der menschlichen Sinne erweitern kann. Vor diesem Hintergrund
wire auch danach zu fragen, ob in unserer Gegenwart die Bilder tat-
sichlich eine neue Stufe der ,,Wirklichkeit” begriinden (Baudrillard
1989), ob also die Grenze zwischen ,,vermittelter” und ,erlebter*
Wahrnehmung zunehmend durchlissig wird und verschwimmt, ob
mediale Seherfahrung sich untrennbar in Eigenerfahrung einschreibt,
ob Bilder schlieflich eine eigene argumentative Plausibilitit als Dis-
kursmedium besitzen.

Dies sind Uberlegungen und Hypothesen, die eine ethnologische
Beschiftigung mit den Medien geradezu herausfordern, nicht nur im
Sinne der Medienanalyse, sondern auch in dem des Einsatzes moder-

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
tersagt, m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

5. Ethnologisches Schreiben: Téxte und/als Repréisentation 245$

ner Bildmedien in der ethnologischen Forschungsarbeit. So, wie die
Fotografie einst rasch zu den ,klassischen® Feldforschungsmethoden
gehorte, scheint heute die Videotechnik aus kaum einem volkskund-
lichen und ethnologischen Institut mehr wegzudenken zu sein. Wir
machen uns damit Bilder von den ,,Bildern der Anderen®, und das
ist nicht falsch, aber jedenfalls ein mindestens ebenso kompliziertes
Geschift wie die Textproduktion.’

Doch fithren diese Bemerkungen schon weit hinaus aus dem Be-
reich der Diskursanalyse hinein in die komplizierte Landschaft gesell-
schaftlicher Wahrnehmungsweisen, in der wir noch relativ unsicheres
Terrain betreten.” Wir verfligen noch lingst nicht iiber ein theore-
tisch wie methodisch ausgereiftes Instrumentarium der Bildanalyse,
mit dem wir den Bedeutungs- und Sinngehalt bildlicher Darstellung
in ihren isthetischen und symbolischen Wirkungen angemessen ,,le-
sen” konnen (Brednich/Hartmann 1989). Dal3 dieses Gebiet den-
noch betreten werden mul, schreibt uns das Programm des eigenen
Faches gewissermallen vor, das einer ,,Wissenschaft von der Alltags-
kultur. Auch wenn uns die Schlagworte vielleicht nicht gefallen:
Unsere Alltagskultur lebt und begreift sich selbst mit und in Diskur-
sen und Medien.

5. Ethnologisches Schreiben: Texte und/als Reprisentation

Wenn vor dreiBig Jahren gefragt wurde, wie sich volkskundliches
und ethnologisches Forschen vollziche, dann lagen die Antworten
auf der Hand: Zunichst waren der Untersuchungsgegenstand und
die Untersuchungsmethoden festzulegen, dann hatte man sich dem
Feld oder Thema beobachtend, lesend, fragend, teilnehmend anzu-
nihern, schlieBlich multen die Ergebnisse analytisch aufbereitet
werden. Danach kam natiirlich noch der mehr oder weniger miihsa-
me Akt des Niederschreibens, der aber nicht mehr als Teil des ei-
gentlichen Forschungsprozesses betrachtet wurde. Zwar machte man
sich Gedanken tber Darstellungsfragen, etwa tber eine mehr oder
weniger narrative Struktur des Forschungsberichts, tiiber den Um-
gang mit Quellen- und Interviewzitaten, tiber Mdglichkeiten einer
groBeren Plastizitit der Bilder durch Portrits oder biographische
Darstellungen einzelner Akteure oder Gegenstinde. Und das zu
Schreibende war auch theoretisch abzustiitzen, mit Seitenblick auf
andere Untersuchungen und auf gingige Erklirungsmodelle. Aber
diese Uberlegungen erfolgten jenseits des Feldes am Schreibtisch
und kaum in forschungssystematischer Absicht und Reflexion.
Schreiben erschien als eine Selbstverstandlichkeit, die einfach das
ausbreiten und theoretisch anreichern sollte, was der Forschungspro-

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 10:55:36. © Inhalt.
tersagt, m mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-234

	Denken, Argumentieren, Handeln
	Jürgen Habermas und Michel Foucault: Verständigung versus Herrschaft?
	Werte-Fundamentalismus
	Worte....
	…und Bilder

