
Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen

kalkulierter Ambiguität im realistischen Erzählen

Matthias Grüne

Monika Ritzer gewidmet.

1. Eine unehrliche Kunst?

Mitten in seinerErzählungüber LebenundLeidenThomasBecketswendet sichHansder

Armbruster an seinenZuhörer,denChorherrnBurkhard,mit einerBemerkungüber den

Makel der Zweideutigkeit in der Kunst:

Habt Ihr das aus Byzanz gekommene Bild gesehen, das die Mönche in Allerheiligen

zu Schaffhausen als ihren besten Schatz hüten? Es ist ein toter Salvator mit eingesun-

kenen Augen und geschlossenen Lidern; aber betrachtet man ihn länger, so ändert er

durch eine List der Zeichnung und Verteilung der Schatten die Miene und sieht Euch

mit offenen Schmerzensaugen traurig an. Eine unehrliche Kunst, Herr! Denn derMaler

soll nicht zweideutig, sondern klar seine Striche ziehen. (Meyer 1998: 72)

Der letzte Satz, mit dem Mehrdeutigkeit zugleich in den thematischen Fokus des Tex-

tes gerückt wird, lässt an Eindeutigkeit nichts zu wünschen übrig. Dennoch muss der

Erzähler im gleichen Atemzug zugeben, dass die Realität mitunter dem beschriebenen

künstlichenVexierspiel sehr nahekommt.Zumindest ist das dieErfahrung,dieHansmit

dem englischen Lordkanzler und späteren Erzbischof von Canterbury gemacht hat:

Mit dem Kanzler aber ging es mir umgekehrt. Wenn ich sein Antlitz länger betrach-

tete und er gerade schwieg, so war es, als schlössen sich seine Lider und es sitze ein

Gestorbener mit dem Könige zu Tische. (Ebd.)

Hans der Armbruster, der über sich selbst sagt, dass sein scharfer Blick ihn »nie betro-

gen« habe (ebd.: 19), gelangt in seiner Fähigkeit, die Dinge aus der empirischen Beob-

achtung heraus zu deuten, bei Becket an eine Grenze. Sein Realitätssinn wird erschüt-

tert, weil die Person, die er beobachtet, nicht in gleichem Maße wie andere dieser Rea-

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

lität anzugehören scheint. Wie er als lebender Toter zugleich abwesend und anwesend

ist, entzieht er sich auch in seinem übrigen Wirken offenbar einer klaren Zuordnung:

Er ist Kanzler und Primas, Diener des Königs und sein Verderber, feinfühliger Ästhet

und strenger Asket, Ungläubiger und Christus-Imitator,Mensch und Heiliger.Muss ei-

ne Kunst, die versucht, einer solch widersprüchlichen Person gerecht zu werden, nicht

notwendig Zweideutigkeit zum Programm erheben?

Bereits ein oberflächlicher Blick auf den Text und seine Rezeption legt nahe, dass

Hans’ Forderung nach einer eindeutigen, ehrlichen Kunst von Meyer selbst wohl nicht

eingelöst wird.1 Wenige Werke, die der Epoche des Realismus zugeordnet werden,

thematisieren Mehrdeutigkeit in einer ähnlich direktenWeise und forcieren die Erzeu-

gung von Ambiguität2 derart offen durch diverse erzählstrukturelle und rhetorische

Mittel. Meyers Kommentar, die Erzählung sei »absichtlich mehrdeutig« gestaltet, ist

dementsprechend zu einem locus classicus der Forschung geworden.3 Dieses offene

Bekenntnis zur Mehrdeutigkeit liefert das beste Argument für die Einordnung des

Autors an der äußersten Grenze des realistischen Literatursystems (vgl. Titzmann 2000;

Ritzer 1999; Ritzer 2001; Lukas 2007). In Meyers Erzählungen gleicht die Realität einem

schwankenden Boden. Den Sinnen ist nicht mehr zu trauen und die herkömmliche

Psychologie ist kaum mehr hinreichend, um extravagante Figuren wie die Beckets zu

erfassen. Eindeutige Urteile über den Charakter von Vorgängen und Figuren scheinen

unter diesen Bedingungen so gut wie unmöglich.

An dieser Stelle geht es nicht darum, die literaturgeschichtliche EinordnungMeyers

an der Epochenschwelle grundsätzlich zur Debatte zu stellen. Angedacht ist vielmehr

ein Beitrag zu ihrer weiteren Differenzierung, indem die Aufmerksamkeit auf die Frage

nach der Kompatibilität von Ambiguität und Realismus gerichtet wird. Dabei wird zum

einen zu diskutieren sein, inwieweit die im Text ausgestellteMehrdeutigkeitmöglicher-

weise aus Prämissen hervorgeht, die für das realistische Erzählen selbst strukturbildend

sind.Zumanderen gilt es zu klären, ob die expliziteThematisierung vonMehrdeutigkeit

auf der Figurenebene die Funktion hat, Distanz zu den realistischen Darstellungskon-

ventionen anzuzeigen, oder ob im Gegenteil die Konsequenzen ambiguisierender Dar-

stellungsverfahren dadurch eingehegt werden sollen. Bevor die entsprechenden narra-

tiven und rhetorischen Strategien in Meyers Text genauer analysiert werden, bedarf es

also einiger grundsätzlicher Überlegungen zur Gestaltung vonMehrdeutigkeit im Kon-

text realistischen Erzählens.

1 Die Mehrdeutigkeit der Hauptperson und des Textes im Allgemeinen findet sich in der For-

schungsliteratur durchweg thematisiert. Besonders prominent wird dieser Gesichtspunkt in den

Beiträgen vonHof (1968), Jacobson (1974), Holub (1991), Laumont (1997, 162–180) und Simon (1997)

berücksichtigt.

2 Die Begriffe ›Ambiguität‹/›ambig‹ und ›Mehrdeutigkeit‹/›mehrdeutig‹ werden in diesem Beitrag

synonym gebraucht.

3 In einem Brief an Louise von François vom 21. April 1881 (zit.n. Meyer 1998: 300, Herv. i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 109

2. Mehrdeutigkeit als Produkt realistischen Erzählens

Kalkulierte Mehrdeutigkeit gehört nicht zu den Darstellungsintentionen, die man ge-

meinhin mit realistischem Schreiben verbindet. Läuft nicht der literarische Realismus

des 19. Jahrhunderts inderRegel darauf hinaus,das Fluktuieren vonDeutungenzuguns-

ten einer normiertenMehrheitsmeinung zumStillstand zu bringen? Diese Vorannahme

ist nicht ganz von der Hand zu weisen, insofern realistische ErzähltexteMehrdeutigkeit

nur zu einem gewissen Grad zulassen können, damit die verbindende Basisannahme,

dass Wirklichkeit auf lange Sicht deutbar und eine Verständigung über diese Deutung

möglich bleibt, nicht insWanken gerät.Dennoch sind die Inszenierung undThematisie-

rung von Mehrdeutigkeit auch unter realistischen Vorzeichen keineswegs ausgeschlos-

sen. In den heute kanonischen Texten finden sich dafür zahlreiche Beispiele: Phänome-

ne werden nicht restlos aufgeklärt oder entziehen sich einer empirischen Überprüfung

wie der berühmte Chinese aus Fontanes Effi Briest, Erzählungen führen konkurrierende

Deutungsmodelle für Vorgänge der erzählten Welt vor (Stifters Bergkristall, Raabes Drei

Federn4, Storms Der Schimmelreiter) oder aber die Vergangenheit und die Identität von

Figuren geben Rätsel auf und lassen verschiedene Deutungen zu (Droste-Hülshoffs Die

Judenbuche5, FontanesCécile oder StormsHansundHeinzKirch).Dabei handelt es sich kei-

neswegs um Ausnahmefälle, lediglich um besonders markante Beispiele, wie Mehrdeu-

tigkeit in realistischenTextenhergestellt und funktionalisiertwird.Denndie realistische

Poetik, auch wenn sie auf der einen Seite Ambiguität nur in gewissen Grenzen zulässt,

fördert auf der anderen Seite zugleich Tendenzen, die Mehrdeutigkeit hervortreiben.

Ein wichtiger Faktor, der Ambiguität in realistischen Texten provoziert, ist der

Einsatz von Perspektivierungstechniken zur partiellen und (meist) zeitweiligen Ver-

rätselung der Erzählwelt. Das Zurückhalten von Informationen, durch das Figuren

wie Ereignisse rätselhaft erscheinen und divergierende Deutungen hervorgebracht

werden, ist zunächst eine Folge der Standortgebundenheit empirischerWahrnehmung.

Wissen über die Wirklichkeit wird in realistischen Texten wesentlich als Produkt von

Erfahrungsprozessen dargestellt. Auf Basis seiner Erfahrungen und Wahrnehmungen

entwirft der Mensch Hypothesen über das Wesen und das Verhalten von Menschen

und Gegenständen, findet diese Hypothesen dann entweder bestätigt oder muss sie

aufgrund abweichender Erfahrungen korrigieren. Die Bedeutung dieser Techniken

für die Erzeugung narrativer Spannung hält Otto Ludwig in seinen nachgelassenen

romantheoretischen Studienheften fest:

Ein Mittel zur Spannung und Erweiterung der Geschichte aus der Fabel selbst: Wenn

die Erzählung bald mit der, bald mit der Figur geht u. so Alles, wenigstens das Bedeu-

tendste, was geschieht, erst hypothetisch und ungewiß in irgend einem falschen Lich-

te, wohl auch selbst falsch, vorzeigt und dann erst den betreffenden Vorgang [amRand:

oder auch der Vorgang dann in eine rückschauende Erzählung gelegt] selbst erzählt.

(Ludwig 2021: 53)

4 Vgl. dazu den Beitrag von Lena Wetenkamp im vorliegenden Band (89–106).

5 Vgl. dazu den Beitrag von Johannes Hees-Pelikan im vorliegenden Band (47–86).

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Analog zu diesem Prinzip soll sich auch die erzählte Welt den Rezipient:innen aus dem

Zusammenspiel von Hypothesenbildung und erfahrungsbasierter Evaluation erschlie-

ßen.Die Verrätselung der Erzählwelt durch narrative Technikenwie die externe oder in-

terne, ggf. auch variable Fokalisierung soll dazu animieren, Hypothesen über die wahre

Beschaffenheit der Dinge aufzustellen, die im Verlauf der Lektüre gegebenenfalls revi-

diert werdenmüssen.

Dass das Zusammenspiel von Verrätselung und hypothesengeleiteter Aufklärung

an die traditionelle Detektiverzählung erinnert, wurde in der Realismus-Forschung

verschiedentlich hervorgehoben (vgl. Eisele 1979; Geppert 1994). Eine weitere Parallele

besteht darin, dass die Erzählung in der Regel auf die Enthüllung der wahren Identität

von Personen und die Aufklärung von Geschehnissen hinausläuft. Otto Ludwig, der

seine Romantheorie ab Mitte der 1850er Jahre entwirft (vgl. Grüne 2018), ist die Unter-

scheidung zwischen dem ›richtigen‹ und ›falschen‹ Licht auf die Vorgänge noch relativ

problemlos möglich. Auch wenn dieses Selbstverständnis im Laufe der Epoche schwin-

det, bleibt es doch für realistische Texte insgesamt die Regel, dassmit dem Fortgang der

Erzählung auch ein Zugewinn an Informationen und an Klarheit zu erwarten ist.Mehr-

deutigkeiten, die durch Verrätselung entstehen, bleiben daher meistens nur zeitweilig

bestehen. Ihre Funktion liegt darum nicht primär in der epistemischen Verunsiche-

rung der Rezipient:innen als vielmehr in der Versicherung einer strukturellen Analogie

zwischen textgenerierter und außertextueller Realität. Die Deutung der erzählten Welt

folgt den gleichen Gesetzen und Prinzipien, die auch in der fiktionsexternen Realität

zur Anwendung kommen: Hypothesenbildung und Hypothesenkorrektur anhand wei-

terer Erfahrungen. Dazu kommt eine immersionsfördernde Funktion: Rezipient:innen

sollen kognitiv und emotional in die erzählte Welt verwickelt werden. Der intendierte

Rezipient soll zum »Miterleber« (Ludwig 2021: 100) der Geschichte werden und an die

Erfahrungsperspektive der fiktiven Figuren möglichst nah heranrücken. Die Themati-

sierung vonMehrdeutigkeit auf der Figurenebene kanndiesenEffekt zusätzlich fördern,

insofern sie die mögliche Irritation der Rezipient:innen angesichts einer ambigen Er-

zählwelt aufgreift. In denBemühungender Figuren,dieUneindeutigkeit einer Situation

oder eines Charakters aufzulösen, können sich die Leser:innen wiedererkennen.

Mehrdeutigkeit entsteht aber nicht nur durch genuin realistische Erzählverfahren,

sondern auch durch die spezifischenGegenstände, von denen die Texte erzählen. Insbe-

sondere neigen sie zur Konzeption komplexer Figuren, die in sichwidersprüchlicheDis-

positionen vereinen. »[J]ede Figur«, heißt es erneut in Ludwigs Studienheften, »ist aus

den Widersprüchen der verschiedenen Lebenskreise, denen er zugleich angehört, auf

das Intereßanteste zu construiren« (ebd.: 77). Das Individuum wird zu einem Schnitt-

punkt verschiedener sozialer oder auch charakterlicher Dispositionen. Die daraus sich

gegebenenfalls entwickelndenWidersprüche werden zum Angelpunkt für die narrative

Konstruktion eines Wirkungszusammenhangs von Handeln und Folge. Figuren schei-

tern, wenn sie gegen ihre eigenen Voraussetzungen handeln, und dieses Scheitern be-

kommt eine tragische Dimension, wenn dieses Handeln nicht äußerlich motiviert ist,

sondern aus konfligierenden Charakteranlagen hervorgeht. Parallel zu seiner Roman-

theorie entwickelt Otto Ludwig in den 1850er Jahren auf dieser Grundlage eine realisti-

sche Tragödientheorie, die den Zusammenhang von Vergehen und Strafe vom inneren

Widerspruch imCharakter desHelden ableitet (vgl.Grüne 2015).Was imDramadie Tra-

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 111

gik provoziert, führt im Roman nach Ludwigs Analyse häufig zu humoristischen Effek-

ten:

Man sieht, wie im Tragischen, geht auch im Humoristischen die Ergötzung aus einem

Contraste hervor. Diese Ergötzung ist nicht beßer und sicherer zu erregen und zu er-

halten und hat die Tiefe und Solidität vor allen äußerlichen und zufälligen Contrasten

[…] voraus, wenn sie auf einen Contrast im Charakter der Haupt-Personen und wieder-

umauf einen solchen zwischen den Charakteren derHauptpersonen gebaut sind [sic!].

Zwei widerstrebende Elemente, das eine etwa der Vernunftsphäre, das andere der Ver-

standessphäre angehörend als Hauptzüge des Charakters gesezt [sic!]. (Ludwig 2021:

371)

Mehrdeutigkeit entsteht dadurch, dass die charakterliche Widersprüchlichkeit be-

ziehungsweise die Heterogenität der verschiedenen ›Lebenskreise‹, denen die Figur

gleichzeitig angehört, divergierende Einschätzungen über die Person seitens der Er-

zählinstanz oder anderer Figuren provoziert. Die innere Komplexität des Charakters

widersetzt sich eindeutigen Urteilen und Zuordnungen zu einem bestimmten Werte-

 und Normensystem.

Oftmals ist es jener charakterologische Nexus, die Entwicklung eines – tragischen

oder komischen –Konfliktes aus denwidersprüchlichen Charakteranlagen, den die rea-

listische Erzählung in ihrem Verlauf enthüllt. Er garantiert die grundsätzliche Ordnung

der erzählten Welt im Sinne eines nachvollziehbaren Zusammenhangs von Handlung

und Folge, der metonymisch immer auch die sinnvolle Ordnung der Realität überhaupt

zu erweisen hat. Um die Präsenz dieses Sinn- und Wirkungszusammenhangs anzu-

deuten, nutzen realistische Texte mit Vorliebe symbolische Verweisstrukturen. Die

Metapher, der offene Bruch mit Bezeichnungskonventionen, wird vermieden, dafür

kann prinzipiell jedes Element der erzählten Welt (Gegenstände wie Ereignisse) sym-

bolische Bedeutung erhalten. Bruchlos integriert in die fiktive Erfahrungswirklichkeit

und in den erzählerischen Diskurs, bleibt sein symbolischer Gehalt entweder verdeckt

oder er wird von den fiktiven Figuren selbst ins Spiel gebracht und thematisiert. So

entspinnt sich ein mehr oder weniger dichtes Netz an ›Kippfiguren‹ (vgl. Baßler 2013),

die eine den erzählten Zusammenhängen bereits immanente Sinnstruktur andeuten

sollen. Sie legen Spuren für die Rezipient:innen und provozieren Annahmen über den

weiteren Verlauf der Erzählung, gleichzeitig vermitteln sie den Eindruck von Geschlos-

senheit und die Aussicht auf eine finale Aufklärung über die Identität von Figuren und

Vorgängen.

Ein gutes Beispiel für diese Technik ist dasMotiv der Armbrust inMeyersDerHeilige

(vgl. Silz 1972: 278). Der Rahmenerzähler übt das Geschäft des Bogners aus, wobei der

Namenszusatz »der Armbruster« eine spezifische Fertigkeit und vielleicht auch Leiden-

schaft für diese Schusswaffe vermuten lässt. Das Detail passt in die mittelalterliche Le-

benswirklichkeit, esmuss also nicht zwingend auf eine symbolische Bedeutung hin gele-

senwerden.Allerdings lassen sich andieseprimäreBedeutungsebene leicht symbolische

Verweisungen knüpfen, zumalHans’Wunsch, seine Fertigkeiten imBau dieserWaffe zu

vervollkommnen,seineLehrzeit immaurischenSpanienmotiviert.Als eineKriegswaffe,

die zeitweise als ›unchristlich‹ und ›unritterlich‹ verpönt war, verweist der Gegenstand

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

nicht nur auf die semantische Opposition von Heidentum und Christentum, sondern

auch auf den Gegensatz von ›unmännlicher‹ (Hinter-)List und ›männlicher‹, offener Ag-

gression, der den gesamten Text durchzieht.6 Zudem wird der Gegenstand durch den

Umstand, dass Hans sein Metier auf der Grundlage einer aus Vergils Schriften abgelei-

teten Prophezeiung ergreift (vgl. Meyer 1998: 19), mit der Semantik von Kreativität und

Künstlerschaft in Verbindung gebracht. Dass der symbolische Gehalt derWaffe von den

Figuren, in diesem Fall dem Kanzler, selbst thematisiert wird7, unterstützt das realisti-

scheBemühen,Mehrdeutigkeit nicht aufKostenderGlaubwürdigkeit der erzähltenWelt

zu erzielen.Realistische Symbolewie die Armbrust sind in der Erzählwelt bereits als sol-

che erkenntlich und können von den Figuren entsprechend diskutiert werden.

Realistische Texte produzieren also durchaus systematisch bestimmte Formen von

Mehrdeutigkeit, müssen diese Tendenzen aber stets mit der Prämisse vermitteln, dass

die Illusion einer realitätsanalog erfahrbaren Erzählwelt langfristig stabil bleibt. Im Fol-

genden soll mit Meyers Der Heilige eine spätrealistische Erzählung darauf untersucht

werden,wie der Text die Spannung zwischen diesen Forderungen ausbalanciert und die

Grenzen der realistischen Poetik auslotet. Ich konzentriere mich dabei auf drei Aspek-

te der Geschichte und ihrer narrativen Struktur: die Anlage des Erzählrahmens und die

dadurch bedingte Verdopplung der Erzählebenen, die Verrätselung des Protagonisten

sowie die Episode umBeckets fiktive Tochtermit demmehrdeutigenNamenGrace bzw.

Gnade.

3. Mehrdeutigkeit in Meyers Der Heilige

3.1 Die Verdopplung der Erzählebenen

DieRahmenkonstruktion inDerHeiligegiltmitRecht als besondersbehutsamundkunst-

voll komponiert (vgl. Onderdelinden 1974: 109–116). Das gilt nicht nur für die Ausgestal-

tungder fiktionsinternenErzählsituation, sondern bereits für denEinstieg in die Erzäh-

lung, inwelchemder extradiegetische Erzähler8 die Figur des Armbrusters einführt und

zentraleMotive undKonfliktlinien skizziert. Zu Beginn ist die Erzählperspektive auf die

eines Augenzeugen eingeschränkt, der an einemDezembertag des Jahres 1191 einen Rei-

ter bei seiner Ankunft in der Reichsstadt Zürich beobachtet.

6 Der symbolische Verweis auf die maurisch-orientalische Kultur wird zusätzlich verstärkt durch

Hans’ Bemerkung, es sei in diesen Gegenden Sitte, sich »mit über der Brust gekreuzten Armen

demütig« zu begrüßen (Meyer 1998: 23). Von hier aus wiederum ergeben sich Verweislinien einer-

seits zum Grab Thomas Beckets, auf dem dieser »die Hände über der Brust gekreuzt« hält (ebd.:

138), andererseits und kontrastiv dazu zur Segnungsgeste der geöffneten Arme, mit der Becket

seine Mörder empfängt (vgl. ebd.: 135).

7 Im Gespräch mit dem Armbruster bezieht Becket seine Bewunderung für die Waffe auf die Dia-

lektik von Schwäche und Stärke: »Ich liebe das Denken und die Kunst und mag es leiden, wenn

der Verstand über die Faust den Sieg davonträgt und der Schwächere den Stärkeren aus der Ferne

trifft und überwindet.« (Ebd.: 33)

8 Hier und im Folgenden wird zur Bezeichnung der extradiegetischen Erzählinstanz, die nicht ge-

schlechtlich markiert ist, das generische Maskulinum gebraucht.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 113

Jetzt erscholl auf dem Holzboden der bedachten Brücke, welche sich unfern der Stadt

über den Sihlstrom legt, der dumpfe Hufschlag eines Pferdes, und unter dem Spar-

renwerk der finstern, den Stadtmauern zugewendeten Öffnung erschien ein einsamer

Reiter. Seine feste Gestalt war so warm in einen grobwollenenMantel gewickelt und er

hatte sich dessen Kapuze derart über den Kopf gezogen, daß von seiner Person kaum

mehr als ein breiter grauer Bart zum Vorschein kam. (Meyer 1998: 7)

Der Einstieg der Erzählung mit externer Fokalisierung weist auf die große Bedeutung,

die dem Prinzip der Beobachtung im weiteren Verlauf zukommen wird. In Überein-

stimmung mit dem realistischen Prinzip von Verrätselung und Hypothesenbildung

erweckt der Erzähler den Eindruck, sich zunächst auf Schlussfolgerungen zu konzen-

trieren, die sich aus der Wahrnehmung der gegenwärtigen Situation ergeben: Aus dem

Namen »Hans der Engelländer«, mit dem der Ankömmling in der Stadt angerufen

wird, und dem alemannischen Einschlag seiner Rede schließt er auf die »Reiselust« und

»Wanderfahrt« vergangener Tage (ebd.: 8). Gleichzeitig wird derWissensvorsprung des

extradiegetischen Erzählers in dezenten Hinweisen transparent gemacht und so die Er-

wartung einer finalen Verständigung über die ›richtige‹ Deutung und die Auflösung der

Rätsel stets präsent gehalten. Durch Absätze hervorgehoben ist der erste Erzählerkom-

mentar, der über die reine Beobachtung des gegenwärtigen Geschehens hinausgreift

und ein umfassenderes Wissen über den Ankommenden verrät: »Es war der drittletzte

Tag des Jahres derGnade 1191, dennderReisende hatte dieGewohnheit,Zürich zwischen

Weihnachten und Jahresende heimzusuchen« (ebd.: 7). Die Bemerkung fällt auch auf-

grund der ungewöhnlichen Formulierung »Jahres der Gnade« auf,mit der –wie sich aus

der weiteren Lektüre schnell ergibt – ein Leitmotiv der Erzählkonstruktion eingeführt

wird. Noch vor der expositorischen Andeutung des eigentlichen Erzählgegenstandes

stellt die extradiegetische Vermittlungsinstanz die Geschichte unter die Semantik von

Schuld und Rechtfertigung.

Im Fortgang der Erzählung wird der Wechsel von perspektivischer Einschränkung

undauktorialerGewissheit beibehalten.Für die erstenHinweise auf die Persondes ›Hei-

ligen‹ wechselt die Perspektive wieder auf einen figuralen Standpunkt, diesmal in die

interne Fokalisierung, und beschränkt sich aufWahrnehmungen undGedanken des An-

kömmlings. Ihn befremdet, dass Züge gläubiger Frauen an diesem gewöhnlichen Tag

von Glockengeläut gerufen in das Fraumünster pilgern, während es um die zweite gro-

ße Kirche der Stadt ruhig bleibt: »Doch –was bedeutete das? – nur eines derselben, das

Münster unserer lieben Frau, ließmit fliegendenGlocken seine dringende Einladung er-

schallen: das gegenüberliegende großeMünster aber verharrte in einemmißbilligenden

Schweigen« (ebd.: 8–9). In erlebter Rede wird hier auf die Deutungsbedürftigkeit der

wahrgenommenenWirklichkeit hingewiesen und diese damit explizit thematisiert,wo-

bei sich die Figur an dieser Stelle weiterer Mutmaßungen über die Gründe des Gesche-

hens enthält.

Es ist der Chorherr Burkhard, der den Armbruster über die Zusammenhänge auf-

klären wird. Meyer nimmt sich die Zeit, diese Figur sorgfältig auszuarbeiten, und gibt

ihr Züge, die auf das ästhetische, fein empfindliche und zugleich listenreiche Naturell

Beckets vorausweisen. In gemilderter Form ist auch Burkhards Verhalten mehrdeutig,

lädt er doch den Armbruster nicht nur aus Gastfreundschaft ein, sondern weil er seine

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Neugier zu befriedigen und gut unterhalten zu werden hofft. Die Pose des Genießers,

in der er zu Beginn des abendlichen Gesprächs dargestellt wird – in einen »mit weichen

Vliesen überlegten Armstuhl versenkt«, das »feingeformteHaupt […] auf dem roten Kis-

sen der Lehne« liegend (ebd.: 11) –, entspricht seinem Rezeptionsverhalten aber nur be-

dingt. Er zeigt sich als engagierter Zuhörer, mit einer klaren Meinung über den »neuen

Heiligen« (ebd.: 10).Die Verehrung, die diesembesonders von Frauen entgegengebracht

wird,betrachtet er skeptisch,denn sie scheint ihmmehrdemInteresse am»Neue[n] und

Fremdländische[n]« (ebd.: 12) geschuldet zu sein als der Pietät. So hofft er, von seinem

Gast »ganz andere Dinge« (ebd.: 13) aus dem Leben des Märtyrers zu hören, als sie die

Heiligenlegenden und die geschichtlichen Chroniken überliefern, Anekdoten über den

MenschenThomas Becket, die das für ihn wenig überzeugende Heiligenbild zwar nicht

aufheben, aber doch auf ein irdisches Maß korrigieren.

Diese kritische Haltung beweist er fortan auch als Rezipient, indem ermehrfach ge-

gen Hans’ Urteile Einspruch erhebt und mangelnde Faktentreue moniert. Er stellt die

Frage, wie glaubwürdig die Kritik an der normannischen Herrschaft über die Sachsen

aus demMunde des langjährigen Dieners des normannischen Königs ist (vgl. ebd.: 24),

zweifelt massiv an der vom Erzähler beteuerten heidnischen Abstammung Beckets (vgl.

ebd.: 25–27), kritisiert Hans’ ausgreifenden und ausschmückenden Erzählstil (vgl. ebd.:

37), unterstellt ihm, dem Kanzler bei der Befreiung einer als Hexe verurteilten Frau ge-

holfen zu haben (vgl. ebd.: 40), hält Beckets abfällige Bemerkungen über den englischen

Klerus für unglaubwürdig (vgl. ebd.: 82), wirft dem Erzähler einen allzu freien Umgang

mit der Chronologie vor (vgl. ebd.: 105) und vermutet, dass die Selbstgeißelung des Kö-

nigs am Grab des Märtyrers weniger aus Reue denn aus konkreten politischen Motiven

erfolgte (vgl. ebd.: 137).

Der intradiegetische Erzähler lässt sich durch diese Einwürfe allerdings nicht aus

der Ruhe bringen und besteht auf seiner Sicht der Dinge. Kritik an seinen Schlüssen be-

gegnet er mit dem Argument, dass es »beim Urteilen wie beim Schießen lediglich auf

denStandpunkt«ankomme (ebd.: 24).GegenüberdemVorwurfmangelnderFaktentreue

macht ermitNachdruckdenUnterschiedzwischenobjektiverund subjektiverErfassung

von Geschichte, der Aufzeichnung von Daten und dem unmittelbaren Erleben geltend.

Er verweist dafür sogar auf die paulinische Opposition von Buchstabe und Geist: »Bei-

de haben Recht und Unrecht, Eure Chronik und mein Gedächtnis, jene mit ihren auf

Pergament gezeichneten Buchstaben, ich mit den Zeichen, die in mein Herz gegraben

sind« (ebd.: 106).Zudemnimmter für sich inAnspruch,kraft dieser verinnerlichten ›Zei-

chen‹ zu einer kohärenteren Deutung der Persönlichkeit Beckets und seines Schicksals

zu kommen, als es einer nur auf die Übereinstimmung äußerer Fakten bedachten Ge-

schichtsschreibungmöglich ist:

»Bleibt mir vom Leib mit nichtigen Zahlen!« grollte der Armbruster. »Ein anderes ist

es«, fügte er, seines unwirschen Wortes sich sogleich bewußt, mildernd hinzu, »ob ei-

ner noch im Tagewerke und in der Zeit steht, oder ob der Tod sein Lebensbuch ge-

schlossen hat. Ist einmal das letzte Sandkorn verrollt, so tritt der Mensch aus der Reihe

der Tage und Stunden hinaus und steht als ein fertiges und deutlichesWesen vor dem

Gerichte Gottes und der Menschen.« (Ebd.: 105–106)

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 115

Mit der Einführung der Figur des Chorherrn, die als kritischer Rezipient fungiert, be-

wahrt der Text Distanz gegenüber dem selbstbewusst formulierten Deutungsanspruch

des intradiegetischen Erzählers, ohne ihn zugleich explizit zurückzuweisen. In den Ge-

sprächen zwischen Erzähler und Zuhörer wird die Mehrdeutigkeit des Erzählten zum

Thema gemacht und zugleich als Produkt der verschiedenen Standpunkte dargestellt.

DerChorherr als fiktionsinternerZuhörer erfüllt dabei imWesentlichendie Funktion ei-

nes ›realistischen‹ Korrektivs. Er stößt sich an einem zu freienUmgangmit historischen

Fakten und erinnert an die realpolitischen Hintergründe des Geschehens, die von Hans

zugunsten der innerseelischen Konflikte tendenziell ausgeblendet werden. Gleichzeitig

zeigt er sich in manchen Facetten seines Weltbildes stärker konventionellen Denkmus-

tern verhaftet. So rührt seine Skepsis gegenüber dem ›neuen Heiligen‹ auch daher, dass

dieser sich nicht »gegen einen heidnischen Kaiser«, sondern einen »christlichen König

und Lehensherrn« (ebd.: 12) aufgelehnt habe. Nicht ohne Grund stört sich der Chorherr

insbesondere an den Berichten von der heidnischen Abstammung Beckets, mit der die

ohnehin wacklig gewordene Opposition vonHeidentumund Christentumweiter unter-

graben wird.

In dieser Frage scheint der Erzähler Hans eher in der Lage zu sein, die Komplexi-

tät von Beckets Charakter zu erfassen. Seine erstaunlich geringen Berührungsängste

mit der ›heidnischen Kultur‹ sind die Voraussetzung dafür, dass Becket in seiner Erzäh-

lung als eine spezifisch moderne Figur gezeichnet werden kann, in der sich ›heidnisch-

orientalische‹ und ›christlich-abendländische‹Welt überschneiden.Weiterhin zeigt sich

der Armbruster in der Lage, die Relativität seines Standpunktes ausdrücklich zu the-

matisieren und zu reflektieren. Seine Erzählung wird deshalb aber noch nicht zu einem

ironischen Spiel, das dem geschichtlichen Prozess nur als ästhetischem Produkt einen

Sinn zuschreiben kann. Seine Position ist nicht die eines unbeteiligten Künstlers, der

die Geschichte aus der ästhetischen Distanz heraus betrachtet, sondern die des existen-

ziell Involvierten.9 Als der Chorherr das erste Mal den Namen Beckets erwähnt, fährt

ein »Schauder« durch seine Glieder (ebd.: 13). Seine Erzählung gerät ihm dann zu ei-

ner Beichtemit kathartischerWirkung. Von der immersiven Kraft seiner Rede überwäl-

tigt, erlebt er seine Geschichte in ihren dramatischen Höhepunkten noch einmal, seine

verzweifelte Abbitte an der Leiche des erschlagenenMärtyrers wiederholt er in Form ei-

nes theatralen Reenactments im Augenblick des Erzählens (vgl. ebd.: 136). Am Ende hat

ihn seine Erzählung »erleichtert wie eine Beichte und in allenMuskeln gestärkt; denn er

besaß trotz seiner grauen Haare ein tapferes Herz, das die harten Sprüche der in den

menschlichen Dingen verborgenen Gerechtigkeit ertragen konnte« (ebd.: 139). Die hef-

tige emotionale Reaktion spricht für die persönliche Betroffenheit des Erzählers, dem

9 Die Hinweise auf die Künstlerschaft des Armbrusters betont dagegen Jacob (2010: 143–211). Aus

seiner Sicht zielt die Erzählung auf die Ausstellung einer »ästhetisch codierten Unbedingtheit«,

die die »Existenz des Unbedingten (dieWirksamkeit des Göttlichen)« zugleich als möglich wie als

unmöglich erscheinen lässt (ebd.: 147). In Jacobs Deutungsansatz, der eine problemgeschichtliche

Konstellation des späten 18. Jahrhunderts auf Meyers Text überträgt, gelingt es dem intradiegeti-

schen Erzähler erst aus der ästhetischen Distanz heraus, den Dualismus von Notwendigkeit und

Freiheit, Natur und Geist zu überwinden.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

nicht nur an einer ästhetisch wirkungsvollen Erzählung gelegen ist, sondern an der nar-

rativenKonstituierungeinesSinnzusammenhangs.SeinErzählenerreicht seinenZweck

in der Herstellung (und theatralen Inszenierung) eines Gefühls von Gerechtigkeit und

der sich anschließendeKommentar des extradiegetischenErzählers kann als eine uniro-

nische Bestätigung dieses Vorsatzes gelesen werden.Offenbar stimmen beide Erzählin-

stanzen darin überein, dass sich im SchicksalThomas Beckets eine ›verborgene Gerech-

tigkeit‹ vollzieht.

Die komplexe Rahmenkonstruktion dient Meyer zur Thematisierung des Erzählens

und Deutens vergangenen Geschehens. Die gattungsgeschichtlich ambige Positionie-

rungdes Textes zwischenHeiligenlegendeundhistorisierenderNovelle (vgl.Simon 1997)

wird so bereits in die fiktive Erzählwelt hineingetragen und mit den charakterlich wie

sozial motivierten Deutungsdifferenzen der beiden Rahmenfiguren verbunden. Diese

Form der Mehrdeutigkeit wird folglich nicht durch das ›formalistische‹ Spiel des Textes

erzeugt (vgl. dagegen ebd.), sondern ist bereits Teil der dargestellten Realität und inso-

fern mit den Prämissen realistischen Erzählens grundsätzlich vereinbar. Dass auf der

Ebene der Rahmenerzählung Fragen nach der richtigen Deutung des Erzählten direkt

angesprochen und ausführlich diskutiert werden, unterstreicht den immanenten Cha-

rakter der erzeugten Ambiguität: Es ist die Standortgebundenheit der Figuren, aus der

sie hervorgeht. Bemerkenswerterweise unterbrechen die Diskussionen über die richti-

ge Deutung der Geschichte vor allem am Anfang den Bericht des Armbrusters. Die Ab-

nahmeder Einschübe imVerlaufe seiner Erzählung hat nicht nur dramaturgische, span-

nungsbedingte Gründe, sondern impliziert auch die Vorstellung, dass ein Konsens über

den Sinnzusammenhang der erzählten Geschichte letztlich möglich ist. Wie die Einlei-

tung des extradiegetischen Erzählers mit dem Wechsel von perspektivischer Verrätse-

lung und Auflösung zugleich die Deutungsbedürftigkeit wie die Deutbarkeit von Rea-

lität (im Sinne eines stabilen, langfristigen Konsenses) behauptet, bleibt auch die Deu-

tungskonkurrenz zwischen dem intradiegetischen Erzähler und seinem Zuhörer in ei-

nem Rahmen, der Verständigung noch zulässt.

3.2 Thomas Becket als rätselhafter Charakter

DieUnterschiede indenDeutungen resultierennicht allein ausder abweichendenErfah-

rungsperspektiveunddemunterschiedlichenNaturell vonErzähler undZuhörer.Sie ha-

ben auchmit dem primären Gegenstand des Gesprächs zu tun. »[S]chwere, unerforsch-

liche Geschichten« (Meyer 1998: 14) kündigt Hans zu Beginn seiner Erzählung an und

bezieht sich damit zweifellos auf die ›Unerforschlichkeit‹ vonBecketsCharakter.Wie be-

reits erwähnt,kreuzensich indieserFiguraufkomplexeWeisezahlreichewidersprüchli-

che Tendenzen, die teils nebeneinander auftreten, teils nacheinander ausgelebt werden.

Er ist ein kühl kalkulierender Machtpolitiker und neigt gleichzeitig zu einemweltflüch-

tigen Ästhetizismus, er kultiviert humanistischeWerte und bevorzugt zugleich List und

Täuschung als politische Instrumente, er wandelt sich vom servilen Untergebenen sei-

nes Königs zu seinem erbitterten Gegner, vom Liebhaber kostbarer Kleider und Güter

zum radikalen Asketen, er zeigt eine erstaunliche Milde im Umgang mit seinen politi-

schen Gegnern und kann später dem König den Missbrauch seiner Tochter nicht ver-

zeihen, als Kanzler beschneidet er die Rechte des Klerus und befestigt die normannische

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 117

Herrschaft,während er als Bischof für dieUnabhängigkeit derKirche streitet und für die

unterdrückten Sachsen Partei ergreift, er gilt als ungläubiger Mensch und zieht für sei-

ne Entscheidungen später die Evangelien heran.Wie häufig bei Meyer steht mit Becket

eine Figur im Zentrum der Geschichte, die einen radikalen und scheinbar unerklärli-

chenWandel durchläuft (vgl. Lukas 2007: 149). Allerdings kommt nicht für jede Figur der

Umschwung gleichermaßen überraschend, und dass sich der König so fatal in seinem

Kanzler täuscht,wird in der Erzählungweniger auf dessenUndurchschaubarkeit als auf

die unzureichende Beobachtungsgabe und den mangelnden Scharfsinn des Herrschers

zurückgeführt. Für den intradiegetischen Erzähler hingegen ist derWerdegangThomas

Beckets keineswegs so ›unerforschlich‹, wie er zunächst behauptet.

Bei der Konstruktion seiner Becket-Figur weicht Meyer von der historischen Über-

lieferung in zwei zentralen Punkten ab: Den Quellen, unter anderem AugustinThierrys

Histoire de la conquête de l’Angleterre (1825), entnimmt er die Legende der sarazenischen Ab-

stammung von Beckets Mutter und nutzt sie, um den Charakter aus seinem ›orientali-

schen‹ Naturell motivieren zu können. Er erweitert diesen Aspekt allerdings durch die

Erfindung eines Aufenthalts Beckets immaurischen Spanien, der die Zwischenstellung

der Figur zwischen Heidentum und Christentum betont und die Voraussetzung für die

spezifischeModernität des Charakters darstellt. Die zweite wichtige Abweichung ist die

Einführung einer jungen Tochter Beckets, die vom König missbraucht wird und später

unglücklich den Tod findet. Mit der Einführung dieser Episode wird die Geschichte um

das Zerwürfnis zwischen König und Kanzler im Vergleich zu den Quellen radikal um-

gestaltet.Die historischen Vorgängewerden individualisiert, statt umpolitischeMacht-

kämpfe und Streitigkeiten geht es nun um eine moralische Verfehlung und ihre Sühne.

An dieser Stelle soll die Frage im Vordergrund stehen, obMeyers Eingriffe dazu bei-

tragen, die Figur Beckets rätselhafter und mehrdeutiger zu machen, oder ob sie im Ge-

genteil dazu dienen, die widersprüchlichen Tendenzen seines Charakters zu erklären.

Es wurde bereits betont, dass die heidnische Abstammung Beckets den in konventio-

nellen Denkmustern verhafteten Chorherrn erheblich irritiert, da sie die ohnehin schon

brüchig gewordene Trennung zwischen den Wertesystemen des Heidentums und des

Christentums weiter unterspült. Die Ausweitung dieser Legende durchMeyer verstärkt

also fiktionsintern dieWahrnehmung des ›neuenHeiligen‹ als einesmehrdeutigen Cha-

rakters.Dass dabeimassiv orientalistische Stereotype zumEinsatz kommenwie die Be-

tonung einer als feminin codierten Servilität und eines eher zu List als zur offenen Tat

neigenden, nachtragendenNaturells, hat Robert Holub zu derThese veranlasst, die Rät-

selhaftigkeit werde in dem Text als das ›kulturell Andere‹ ausgestellt:

The net result of this bombardment with biased references to the Orient is not that

Becket’s motives become more transparent but rather that his ambiguity becomes

more comprehensible. If Becket is attuned to a foreign system of values, if he owes

intellectual and spiritual allegiance to another culture and religion, in short, if he is so

radically ›other‹, then it is not astonishing that he remains forever an enigma. (Holub

1991: 170)

Soberechtigt derHinweis aufdie ideologischeTraditionder vonMeyer verwendetenkul-

turellen Stereotype ist, übersiehtHolub in seiner Lektüre, dass dieOrientalismen gezielt

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

zurMotivation von Beckets Charakter eingesetzt werden und insofern statt zur Ausstel-

lung von Mehrdeutigkeit (als Merkmal seiner kulturellen ›Andersartigkeit‹) zur Ambi-

guitätsreduktion beitragen. Es ist Becket selbst, der auf seine ›orientalischen‹ Charak-

terzüge als Grundmotive seines Handelns hinweist. In einer zentralen Unterredungmit

demKönigwarnt erdiesenkaumverhüllt vordenpotentiellenKonsequenzen seiner »un-

vollkommene[n] Natur« und seines »zur Erniedrigung der Dienstbarkeit geschaffene[n]

Wesen[s]«:

Sei es frühe Gewohnheit des Herrendienstes, sei es die Eigenschaft meines Stammes

und Blutes, ich kann dem gesalbten Haupte und den hohen Brauen der Könige keinen

Widerstand leisten. – Und da du so glücklicher Laune bist und ein Wohlgefallen hast

an deinem Knechte, erkühnt er sich, dir in dieser traulichen Einsamkeit einen Rat zu

erteilen: Gib mich nie aus deiner Hand in die Hand eines Herrn, der mächtiger wäre

als du! (Meyer 1998: 75)

In der fiktiven Gesprächssituation mag diese Warnung rätselhaft und mehrdeutig er-

scheinen, der König jedenfalls ist nicht in der Lage, ihren Sinn zu erfassen, und gähnt

nur »wie zu einer unnützen und unangenehmen Betrachtung« (ebd.). Im Rahmen der

extrafiktionalen Kommunikation können die Worte allerdings leicht als Vorausdeutung

und damit als Hinweis auf die innere, charakterliche Kontinuität Beckets dechiffriert

werden, die von der äußerlichen Veränderung vomprunkliebendenKanzler zum asketi-

schen Bischof nicht tangiert wird. Als Becket durch den König in die Lage versetzt wird,

seine Sachemit der eines ›höherenHerrn‹, der (göttlichen) Gerechtigkeit, zu identifizie-

ren, kann er sein Rachebedürfnis – das Becket mit dem Hinweis auf seine »unvollkom-

mene Natur« an dieser Stelle ebenfalls andeutet – ausleben.Das kulturelle Stereotyp er-

klärt also das vermeintlich undurchsichtige Verhalten der Figur.

DesWeiteren dient der fiktive Aufenthalt Beckets immaurischen Spanien dazu, die

spezifische Modernität von Beckets Charakter zu motivieren, die ihn vommittelalterli-

chen König und seiner Entourage abhebt. Modernität ist dabei – anders als Holub an-

nimmt10 –nicht gleichbedeutendmit Ambiguität. Anachronistisch und auf die ›Moder-

ne‹ vorausweisend sind in Beckets Charakter in erster Linie sein Humanismus, seine

Religionszweifel und das Vertrauen auf eine weltimmanente, säkularisierte Form eines

strafenden Fatums. Der Erzähler Hans bezeichnet ihn an einer Stelle als einen »ungläu-

bige[n] Mann« (Meyer 1998: 38), der sich beim Anblick von Hinrichtungsstätten weg-

dreht, nicht weil er an Geister glaube, sondern weil ihn die menschliche Qual entsetze.

Diesen humanistischen Zug verdeutlicht im Anschluss die Episode der ›schwarzen Ma-

ry‹, einer zum Tode verurteilten Hexe, die Becket zunächst zumWiderruf des erzwun-

genenGeständnisses bewegenwill und anschließendheimlich befreien lässt.Gegenüber

Hans äußert sich derKanzlermit denWorten: »›DieMary ist eineHexe,wie ich einHeili-

ger! Alter Hans, es gibt Augenblicke, damir gleichermaßen graut vor dem,was dieMen-

schen sind, und vor dem, was sie sich zu sein einbilden‹« (ebd.: 39). Die tragische Ironie

dieserWorte, von der offen bleibt, ob sie demArmbruster oder eher der übergeordneten

10 »Becket can appear ›modern‹ – and with this modifier Meyer no doubt understands ambiguous

and multidimensional – because of his Oriental background.« (Holub 1991: 172)

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 119

Kompositionsinstanz zuzuschreiben ist, hebt die Glaubenskritik nicht auf. Hexenglau-

be und Heiligenverehrung werden als Relikt vormodernen Denkens ausgewiesen und

Becket als eine Figur dargestellt, die diese selbstverschuldete Unmündigkeit des Men-

schenmöglicherweise für seine Zwecke ausnutzt, sie aber für sich überwunden hat.Da-

zupasstdie seltsameBeziehung,die erbereits alsKanzler zurPersonChristi führt.Erbe-

zeichnet ihn nur als »den ›Andern‹« (ebd.: 82),was der intradiegetische Erzähler auf eine

dem heidnischen Erbe geschuldete Scheu zurückführt, tatsächlich aber eher die Selbst-

ermächtigung Beckets zeigt, sich gleichsam auf Augenhöhe mit Christus zu bewegen.

Mit dem Gekreuzigten spricht er »wie zu seinesgleichen« (ebd.: 77) und zwar in »arabi-

scher Zunge« (ebd.: S. 76).

Der »Zug [von] moderner Humanität«11 zeigt sich bei Becket nicht nur in der Ent-

fernung zu theologischen Lehrmeinungen, sondern auch in seinem Vertrauen auf ein

säkularisiertes Fatum. Die Frage nach einer Gerechtigkeit, die sich im Verlauf der Ge-

schichte zeigt, wird für Becket nach dem gewaltsamen Tod seiner Tochter virulent. An

Christus gewandt, klagt er zunächst über die ausbleibende Gerechtigkeit und die (em-

pirische) Wirkungslosigkeit der christlichen Heilsbotschaft: »Friede solltest du bringen

und an denMenschen einWohlgefallen…aber, siehe, diese Erde dampft und stinkt noch

von Blut und Greuel … und Schuld und Unschuld wird gemordet wie vor deiner Zeit!«

(Ebd.: 77, Herv. i.O.) Zwar spricht er Christus die Leistung zu, gegen die gewöhnliche

Beschaffenheit dermenschlichenNaturgehandelt zuhaben, indemer selbst seinenMör-

dern vergeben konnte,dochweder sieht er durch dieseHandlungdenGangderWelt ver-

ändertnochhält er sie für eineadäquateAntwort aufdieFrage,wieGerechtigkeit imHier

und Jetzt herzustellen sei. Diese Skepsis aber hat nicht das letzte Wort. Wie der Erzäh-

ler bemerkt, hindert die persönliche Verzweiflung Becket nicht daran, »mit furchtsamer

Klugheit« (ebd.: 78) auf die Herstellung von Gerechtigkeit hinzuwirken, indem er etwa

denKönig aufUmwegendazubringt,die Lasten für die sächsischeBevölkerung zumini-

mieren oder Streitigkeiten zwischen normannischen Adeligen zu schlichten (vgl. ebd.).

Geleitet wird er dabei von der Überzeugung, dass die Sanktionierung von moralischem

FehlverhaltenauchohnedasWirkeneiner transzendenten Instanzdenkbar ist.Konfron-

tiert mit dem Vorwurf scheinbarer Untätigkeit angesichts eines politischen Komplotts,

fasst Becket gegenüber dem König diese Überzeugung in dem Satz zusammen: »Alles

Ding kommt zur Reife, und jeden ereilt zuletzt seine Stunde« (ebd.: 79). Die Vorstellung

eines säkularisierten Fatums tritt hier an die Stelle eines Pessimismus, der in der Ge-

schichte nur eine kontingente Reihung blutiger Taten zu sehen vermag.

Nicht zufällig folgt direkt im Anschluss an dieseWorte die Schilderung jener Szene,

in der König Heinrich die fatale Entscheidung trifft, den Kanzler zu seinem Primas zu

machen. Diese Wahl geschieht in einem Akt der Selbstüberhebung des Königs, der die

»Weisheit seines Kanzlers […] noch zu überbieten und zu überraschen hoffte« (ebd.: 80)

und dadurch unfreiwillig sich selbst richtet.Mehrfachwarnt Becket in diesemGespräch

den König vor den Konsequenzen seines Handelns und nimmt sogar seine zukünftige

Wandlung zu einem »wahren Bischof« vorweg (ebd.: 85). Der König, von dem der Er-

zähler nicht ohne Grund an dieser Stelle erwähnt, dass er »kein feines Ohr besaß« (ebd.:

87), übersieht alle diese Zeichen, handelt aber aus der Überzeugung, gerade jetzt seinen

11 Brief Meyers an François Wille vom 15. Mai 1880 (zit.n. Meyer 1998: 300).

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Kanzler in Klarsicht und politischer Klugheit zu übertrumpfen: »Wohl ist es schon lan-

ge, daß ich anfange dich zu durchblicken. Du hast arabische Philosophie eingesogen, –

du folgst einer Geheimlehre und bist kein demütiger Christ« (ebd.: 85). Der König irrt

nicht darin, Beckets Überzeugungen auf seine Bekanntschaft mit der arabischen Philo-

sophie zurückzuführen. Doch ihm ist nicht klar, dass die Entfernung vom Christentum

demKanzler dasKonzept einesweltimmanentenSchicksals eröffnet.AmEnde ihrerUn-

terredungmachtBecket dieseSinndimensionnocheinmal deutlich,ohnedassderKönig

sie zu fassen imstandewäre. Sein Kommentar: »Was du verhängst, das geschehe!« (ebd.:

87) stellt die vorausgesehene fatale Wendung der Ereignisse der Verantwortung des Kö-

nigs anheim. Diesen Zusammenhang wird Becket später noch einmal in aller Deutlich-

keit betonen,wenn er in der Kirche vonCanterbury seinenMördern gegenübersteht und

auf ihre Frage, aus wessen Händen er denn die bischöfliche Gewalt erhalten habe, mit

»durchdringender Stimme« antwortet: »Aus den Händen meines Königs zu seinem Ge-

richt!« (Ebd.: 132)

In Einklang mit den Prämissen realistischer Literatur bietet Meyers Text durchaus

dieMöglichkeit, indenEreignissendenVollzugeiner »verborgenenGerechtigkeit« (ebd.:

139) zu sehen, die sich ohne Wirken einer transzendenten Instanz in einer »sittlich be-

reits völlig neutralen Welt« (Ritzer 2001: 32) realisiert. Ihren Angelpunkt hat diese Ge-

rechtigkeit in denCharakteren beziehungsweise in der »Selbstverwirklichung des jewei-

ligen Charakters« (Jäger 1998: 230). TreibendesMoment ist dabei nicht allein die Gegen-

sätzlichkeit der Charaktere (vgl. ebd.). Hervorgerufen wird die Katastrophe auch durch

ein Agieren,das imWiderspruch zu den eigenen charakterlichenVoraussetzungen steht

(wie beim König der Versuch, den Kanzler an politischer Klugheit zu übertreffen) oder

das (wie bei Becket) aus einem charakterimmanentenWiderspruch hervorgeht: Gerech-

tigkeit üben zu wollen, ohne Gewalt anwenden zu können. Notwendige Voraussetzung

für die Behauptung eines solchen charakterologischen Nexus ist die relative Konstanz

und Dechiffrierbarkeit der Charaktere, und das gilt nicht nur für den König, sondern

auch für seinen vermeintlich enigmatischen Gegenspieler.12

Becket ist wie viele von Meyers Figuren ein extremer Charakter, der die realistische

Basisannahme von der Konstanz der charakterlichen Voraussetzungen an die Grenze

des Glaubhaften und Vermittelbaren führt, sie aber nicht überschreitet. Denn die Figur

kann trotz der drastischen äußeren Wandlung als eine Person verstanden werden, die

sich treu bleibt. Nicht ohne Grund ist Becket selbst in der Lage, seine Zweideutigkeit zu

reflektieren und damit zu relativieren: Er prophezeit dem König, dass die Übertragung

des Bischofsamts ihn zum »Doppelsinnigen und Zweideutigen« (Meyer 1998: 86) ma-

chen werde. Erneut macht der Text damit die Mehrdeutigkeit direkt zumThema, dies-

mal aus der Sicht desjenigen, um den sich die Deutungsbemühungen imWesentlichen

drehen.Mehrdeutig erscheint Becket in erster Linie den Figuren der erzählten Welt, die

entweder wesentlich weniger Einblick in das Innenleben des Charakters erhalten als der

12 In einer Selbstdeutung weist Meyer explizit darauf hin, dass alle Charakterzüge Beckets »trotz der

Bekehrung […] von Anfang an bis zu Ende streng festgehalten [sind]«. Dazu gehören sein »orienta-

lisches Blut«, seine Bildung, seine überlegene Ruhe, seine Humanität, ein Zug von Ehrgeiz sowie

ein ebenfalls als »orientalisch« markierter Hang »gegen Laster u: Gewaltthat« nachtragend und

»fein-grausam« zu sein. So im Brief an Hermann Lingg vom 2. Mai 1880 (Meyer 2022: 64, Herv. i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 121

intradiegetische Erzähler oder die, wie König Heinrich, über keine ausgeprägte Beob-

achtungsgabe verfügen.Modern wiederum erscheint er aus der Perspektive des späten

19. Jahrhunderts aufgrund seinerGlaubensskepsis, seinesHumanismus, seinesVertrau-

ens auf ein säkularisiertes Fatumundmöglicherweise auch–wienoch auszuführen ist –

aufgrund seiner ästhetizistischenVeranlagung.Fürdie extrafiktionalenRezipient:innen

stellt Becket nicht das kulturell Andere, sondern imVergleich zummittelalterlichen Set-

ting eher das kulturell Bekannte vor – freilich eingekleidet in ein Gewand aus orientalis-

tischen Stereotypen. Das größte Irritationspotenzial des Textes geht deshalb nicht von

der auf den ersten Blick rätselhaften Gestalt des ›Heiligen‹ aus; irritierender ist die Am-

biguität an einer anderen Stelle, nämlich in Bezug auf die von Meyer erfundene Figur

von Beckets Tochter.

3.3 Die Grace/Gnade-Episode

Die Geschichte um die Verführung und den Tod von Beckets Tochter hat, wie bereits

angedeutet, eine nachvollziehbare dramaturgische Funktion: Siemacht aus dem staats-

politischen einen persönlichen Konflikt, ermöglicht so dieMotivierung der Katastrophe

aus den charakterologischen Voraussetzungen. Zudem dient sie der Thematisierung

von Beckets Wunsch nach einem Gegenentwurf zu der von Aggression und Unvernunft

vorangetriebenen Realgeschichte (›Blut und Greuel‹), einem Raum, der von verfeinerter

Ästhetik und Gewaltverzicht bestimmt ist. Für diesen Zweck gibtMeyer der Tochter den

mehrdeutigen, zwischen zwei,mitunter sogar drei Sprachformen und zudem zwischen

»Eigenname und Wort« (Simon 1997: 231) schillernden Namen Grace (Grazia)/Gnade.

Dessen Ambiguität wird intrafiktional bereits explizit thematisiert, denn der Erzähler

Hans fragt sich, welche Gründe den Kanzler zur Namenswahl bewogen haben könnten:

»Ob der gnädigen Bekehrung seiner eigenen so getauften Mutter zu Ehren, oder einer

heidnischenAnwandlungnachgebend,weil Graziawohl die himmlischeGnade bedeutet

– die Gott uns allen schenken möge! – aber ebensogut die feinste Blüte menschlicher

Art und Anmut« (Meyer 1998: 59).

Wie imKontext der Rahmenhandlung dient auch hier dieThematisierung derMehr-

deutigkeit ihrer Integration in die realistischen Erzählkonventionen. Indem der Arm-

bruster über möglicheMotive hinter der Benennung spekuliert,macht er den Gebrauch

des offenkundig ›sprechenden‹ Namens wahrscheinlicher. Dennoch: Das Spiel mit der

Mehrdeutigkeit droht in dieser Passage das realistische System des Textes zu sprengen.

Das gilt zunächst für die Art undWeise der Darstellung.Die ganze Episode ist von einer

betonten Artifizialität. Das vor allen verborgene Schloss, in dem Becket seine Tochter

verschlossen hält, gleicht einem orientalischenMärchenpalast. Dessen Präsenz in einer

Erzählung, die ansonstenmit realistischem Anspruch das hochmittelalterliche England

lebendig machenmöchte, ist eigentlich nicht vermittelbar:

Auf einer goldgrünenWaldwiese stand ein Schlößchen, wie ich es seinesgleichenwohl

im Königreiche Granada gesehen hatte. Es war von hohen glatten Mauern aus gelbem

Steine umgeben, über welchen eine kleine blauschimmernde Kuppel emporstieg und

schlankedunkle Baumspitzen ragten, die ich Zypressen genannt hätte,wärenwir unter

einem südlicheren Himmel gewesen. (Ebd.: 45)

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

So märchenhaft wie das Ambiente gerät auch die Bewohnerin. Die Darstellung von

Grace/Gnade beschränkt sich auf einige wenige oberflächliche Züge. Ihr Redeanteil ist

minimal und ihre Einführung in die Erzählung überlebt sie nur um wenige Seiten. Es

ist allzu deutlich, dass sie in erster Linie als Bedeutungsträger fungiert. Aus der Technik

der verborgenen Symbolisierung wird hier eine kaum verdeckte Allegorie, an der sich

die Forschung nicht ohne Grund häufig gestoßen hat (vgl. Silz 1972: 273; Osborne 1994:

85).13

Dem Abgleiten des intradiegetischen Erzählers in den Bereich der Phantasie hät-

te Meyer durch das ›realistische Korrektiv‹, den sonst so aufmerksamen und kritischen

Chorherrn, eigentlich leicht ein Gegengewicht entgegensetzen können. Aber dieser fik-

tionsinterne Zuhörer bleibt ausgerechnet in dieser Passage auffällig ruhig. Sein Schwei-

gen ist ein Hinweis, dass die betonte Artifizialität nicht einfach auf eine gestalterische

Extravaganz zurückgeht, sondern ein tieferliegendes Problem, mithin eine Bruchstelle

imKunst- undWirklichkeitsverständnis des Textes anzeigt.Das Störungspotenzial die-

ser Episode tritt in aller Schärfe an der durch die Namensgebung provozierten Ambi-

guität von Gnade und Grazie hervor. Der Name von Beckets Tochter verbindet das Mo-

tiv der Gnade, die theologische Vorstellung einer Rechtfertigung des Menschen durch

die Barmherzigkeit Gottes und den Opfertod Christi, mit demMotiv des Strebens nach

künstlerischer Vollendung und menschlicher Anmut. Im Kontext der Erzählung ergibt

sich die Verknüpfung beider Motivlinien durch ihre Unvereinbarkeit mit den geschil-

derten geschichtlichen Ereignissen. Die ästhetische Gegenwelt, die sich der Kanzler er-

schafft, wird in Gestalt des Königs von den Triebkräften der Geschichte eingeholt und

zerstört.Ebenso unzeitgemäß erscheint das Prinzip derGnade als Antwort auf die Frage

nach dem Schicksal in der Geschichte. Schließlich erweist die Erzählung statt derWirk-

samkeit der göttlichenGnadedieWirksamkeit einer immanentenGerechtigkeit,die sich

allerdings ebenso blutig ausnimmt wie der Normverstoß selbst.14

Im Text bleibt der Versuch, Grazie und Gnade in die geschichtliche Wirklichkeit zu

integrieren, eine märchenhafte Episode, die letztlich doch vom realistischen Kontext

eingehegt wird. Aber diese Zähmung funktioniert nur bedingt, denn die in der Gnade-

Episode überdeutlich vorgeführte semantische Vermischung von religiöser und ästhe-

tischer Erlösung stellt den realistischen Kunstbegriff insgesamt infrage. Im Spiegel der

kalkulierten Ambiguität eröffnet sich der Ausblick auf eine andere, durch und durch sa-

kralisierte Kunst, die dem ›Blut und Greuel‹ der Geschichte das Bekenntnis zur radika-

len Stilisierung und ästhetischen Selbstbezüglichkeit entgegensetzt. Der Kanzler, den

Hans aus dem Verborgenen in sein Märchenschloss reiten sieht, ist der Hohepriester

13 Zu einer anderen Einschätzung der Passage kommt Jacob (2011: 179–184). Zur Bedeutung der Epi-

sode vgl. den Beitrag von Crichton (1970), zur Bedeutung der Allegorie in Der Heilige sowie in Mey-

ers Erzählen allgemein Laumont (1997).

14 Das Ausbleiben der Gnade thematisiert nicht zuletzt die kurze Episode um den Tod Hildes (vgl.

Meyer 1998: 142–143). Nach seinem Abschied vom Hof überredet Hans die schwerkranke Tochter

seines ehemaligen Meisters, die in ihrer Jugend von einem normannischen Adeligen missbraucht

und auf Druck Beckets freigegeben worden war, ihn zu heiraten. Hans hofft, sie mit einer Reliquie

des Heiligen zu heilen, als Hilde aber unmittelbar nach der Berührung des blutgetränkten Tuches

verstirbt, erkennt er darin ein Zeichen für die Unversöhnlichkeit Beckets.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 123

dieser Kunst – wie der Gralsritter zugleich eine literarisch-ästhetische und sakrale Er-

scheinung:

Aber ist er’s? Ist dies der verschlossene Kanzler mit den kalt prüfenden Blicken und

den Staatssorgen, fragte ich mich verwundert, oder ein andächtiger Ritter und Pilger

nach demheiligenGrale? – Ihr kennet dieMär von demKelchmit demkostbaren Blute,

der, unter süßem Getön vom Himmel sinkend, auf Montsalvatsch sich niedergelassen

hat? – In den blassen, träumenden Zügen lag eine selige Güte, und das Antlitz schim-

merte wie Mond und Sterne. Sein langes Gewand von violetter Seide floß in priester-

lichen Falten über den Bug des silberfarbenen Zelters, der, sonst nach dem feurigen

Schalle der Zinken und Pauken zu tanzen gewöhnt, heute langsam den weichen Pfad

beschritt und den zierlichen Fuß hob wie nach dem Tone der Flöten, welche die ver-

borgenen Waldgötter spielen. (Meyer 1998: 49)

Abermals artikuliert der Erzähler seine Schwierigkeiten, die Realität zu deuten, und

rückt damit das Thema der Mehrdeutigkeit in den Vordergrund. Seine Irritation

entzündet sich nach eigener Aussage an der Verwandlung Beckets von einem kühl

kalkulierenden Staatspolitiker zu einem feingeistigen Ästheten. Dabei ist diese Ver-

wandlung nach allem, was zuvor über die Figur berichtet wurde, wenig überraschend.

Dass der »verzärtelte Kanzler« (ebd.: 39) einen ausgeprägten Sinn für Eleganz mit poli-

tischer Weitsicht zu kombinieren versteht, hat die Erzählung bis zu diesem Zeitpunkt

hinreichend klar gemacht. Was in dieser Passage eigentlich irritiert und vom Erzähler

bezeichnenderweise gerade nicht als Problem thematisiertwird, ist dieVerknüpfung von

Ästhetizismus und Erlösungsgedanke.Mit dem Bezug auf die Gralserzählung rückt der

Erzähler diese Verbindung zwar in den Vordergrund, aber erläuternd und veranschauli-

chendundnicht in der Absicht, eine darin verborgeneMehrdeutigkeit zu thematisieren.

Die so erzeugte Ambiguität, die Frage nämlich, ob Beckets Religiosität als Ästhetizismus

gelesen werden kann (und umgekehrt), entzieht sich seinerWahrnehmung.

Vor demHintergrund dieser Inszenierung Beckets als frommer Gralsritter wird sei-

ne Christusnachfolge in einer neuen Weise mehrdeutig. Es geht nicht mehr allein um

die Frage, ob Becket aus Frömmigkeit oder aus Rachsucht das Amt des Bischofs ernster

nimmt, als es der König erwartet hatte. Zur Debatte steht vielmehr, ob der Imitation der

Passion ein ästhetizistischer Instinkt zugrunde liegt und ob der Text damit nicht sogar

eine ästhetizistischeDeutung der Christusfigur selbst impliziert. An zahlreichen Stellen

werden Becket Jesuszitate in denMund gelegt und Ereignisse wie der Einzug nach Can-

terbury auf einer Eselin, derenWeg das Volk mit Grünzeug bestreut (vgl. ebd.: 124), ver-

weisen ebenfalls direkt auf das Leben Jesu.Zudemerhebt sichderErzählerHans selbst in

den Rang eines Evangelisten, wenn er die Glaubwürdigkeit seiner Geschichte mit derje-

nigen der Evangelien vergleicht (vgl. ebd.: 83). Auf demHöhepunkt der Erzählung, kurz

bevor ihn die Schwerthiebe seiner Mörder treffen, steht Becket vor dem Hochaltar, »die

Armeöffnend,wie derGekreuzigte über ihm,als hätte sichdieser verdoppelt« (ebd.: 135).

Umsich amKönig zu rächen,wäre diese Verdopplung nicht nötig gewesen; er hätte auch

ohne sie zum Märtyrer und Werkzeug des Schicksals werden können. Durch diese – in

dem Fall von Becket einkalkulierte – Ambiguität stilisiert sich der Märtyrer zum salvator

mundi, zumErlöser derWelt.Wird dieseHandlung vonHass und Verachtung getrieben,

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

dann gilt sie nicht allein dem König, sondern der ganzenMenschheit. Sie entspringt ei-

nem Akt grundsätzlicher, ästhetizistisch motivierter Verneinung.15

Von diesem Punkt ist es nicht mehr weit zu der Christus-Deutung, die Friedrich

Nietzsche acht Jahre nach Erscheinen von Meyers Novelle in seinem Antichrist ausgear-

beitet hat.Christuswirdhier zum»interessantesten décadent« (Nietzsche 1955: 1192),des-

sen »Instinkt-Haß gegen die Realität«, die »Instinkt-Ausschließung aller Abneigung, aller Feind-

schaft, aller Grenzen und Distanzen im Gefühl« als Folge einer »extremen Leid- und Reiz-

fähigkeit« die evangelikale Praxis der universellen Liebe hervorbringt (ebd.: 1191, Herv.

i.O.).Die christliche Erlösungslehre nenntNietzsche eine »sublimeWeiter-Entwicklung

des Hedonismus auf durchaus morbider Grundlage« (ebd.: 1192). Nimmt man diesen

Christus zum Vergleich, dann gelingt Becket die Anverwandlung nur unvollkommen.

Sein Hass gilt weniger der Realität als dem rohen Treiben der Menschen und schließt

darum auch die persönliche Feindschaft gegenüber dem König mit ein. Was ihn mit

Nietzsches Christusbild dennoch verbindet, ist der Umschlag von Ästhetisierungswille

in die evangelikale Praxis.

Die Ambiguität vonÄsthet undErlöser ist nicht identischmit derWahrnehmungBe-

ckets als unheiligerHeiliger.DieMehrdeutigkeit,die sich auf denHeiligenstatusBeckets

unddieRätselhaftigkeit seinesCharakters bezieht,wird innerfiktional aus den verschie-

denen Weltbildern der urteilenden Figuren und perspektivisch bedingten Einschrän-

kungenmotiviert und als solche auch thematisiert. Die Verknüpfung von Ästhetizismus

und Erlösungsthematik hingegen wird eigentlich erst durch den Text hervorgebracht,

allen voran durch die Einführung der allegorischen Figur der Gnade/Grace.DieseMehr-

deutigkeit kann nur noch bedingt ›realistisch‹ aufgelöst, das heißt an den Erfahrungs-

horizont der Figuren zurückgebunden und dementsprechend innerfiktional zum The-

ma gemacht werden. Die Diskussionen zwischen dem intradiegetischen Erzähler und

seinem Zuhörer kreisen vor allem um die Frage, ob Rachebedürfnis oder Frömmigkeit

die Handlungen Beckets geleitet hat. Die Frage nach dem gemeinsamen Fluchtpunkt

zwischen ästhetizistischer Weltverneinung und Erlösungsgedanke übersteigt hingegen

den Horizont der Figuren und streng genommen auch den Rahmen des realistischen

Wirklichkeits- und Kunstverständnisses.

4. Fazit

Meyers Erzählung Der Heilige gestaltet und thematisiert Mehrdeutigkeit auf unter-

schiedlichen Ebenen. Sie bewegt sich dabei überwiegend in den Grenzen der poetologi-

schen und anthropologischen Prämissen realistischen Erzählens. Das gilt vor allem für

Mehrdeutigkeiten, die aus Mangel an Informationen hervorgehen. Das Wechselspiel

15 Becket wird fast durchgehend in der Erzählung mit der Semantik des Todes in Verbindung ge-

bracht, von der Blässe seiner Haut über seine unbewegte Miene bis zu seinen meist gesenkten

Augenlidern, die – wie im Eingangszitat beschrieben – dem Betrachter das Gefühl geben, ganz

geschlossen zu sein. Zu Beginn kontrastiert dies mit der Lebenslust Heinrichs, mit dem fortschrei-

tenden körperlichen und seelischen Verfall des Königs aber zieht Becket gewissermaßen beide

Pole in sich. So entsteht die wiederum auf Christus verweisende Ambiguität eines Lebens im Tod,

wie sie Beckets lächelndes Antlitz auf seiner Grabplatte versinnbildlicht (vgl. ebd.: 138).

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 125

von perspektivischer Einschränkung und prozessualer Aufklärung, in dessen Verlauf es

immer wieder zu Deutungskonflikten kommt, gehört zu den elementaren Prinzipien

realistischer Darstellung. InMeyers Text ergeben sich diese Deutungskonflikte in erster

Linie aus der Verdopplung der Erzählebenen, das heißt der Einführung eines intradie-

getischen Erzählers, dessen Augenzeugenbericht von einem intrafiktionalen Zuhörer

an vielen Stellen kommentiert und kritisiert wird. Durch die offeneThematisierung der

Mehrdeutigkeit werden die Perspektiven von Figuren und Rezipient:innen tendenziell

einander angenähert, was einem Grundprinzip realistischen Erzählens entspricht.

Eine weitere systemimmanente und -konforme Form der kalkulierten Ambigui-

tät ergibt sich aus der Tendenz realistischer Texte zu innerlich widersprüchlichen

Charakteren. Diese Widersprüchlichkeit ist zentral für den Versuch, den narrativen

Wirkungszusammenhang konsequent aus den charakterlichen Voraussetzungen zu

entwickeln. Auch Meyers Becket-Figur ist ein solch komplexer und widersprüchlicher

Charakter. Für viele Figuren seiner Umgebung erscheint er deshalb rätselhaft und sein

Verhalten mehrdeutig. Wie die perspektivbedingte Mehrdeutigkeit wird auch die cha-

rakterbedingte Mehrdeutigkeit nicht als unauflösbar präsentiert. Die Hauptfigur selbst

weist darauf hin, dass ihr vermeintlich ambiges Verhalten eigentlich in der Konsequenz

ihres Charakters liegt. Auch in diesem Fall dient die fiktionsinterne Thematisierung

dazu,Ambiguität letztlich zu reduzieren und als Produkt vonVoreingenommenheit und

kurzsichtigen Erwartungen zumotivieren.

Eine post-realistische Form der Mehrdeutigkeit manifestiert sich hingegen in der

Episode um Beckets Tochter Gnade/Grace. Bereits die Namenswahl unterläuft die rea-

listischen Darstellungskonventionen, was durch den Versuch, die Doppeldeutigkeit des

Namens fiktionsintern zu thematisieren und dadurch glaubhafter zumachen, kaumka-

schiert werden kann. Dafür sind der allegorische Charakter der Figur und die Artifizia-

lität der gesamten Sequenz insgesamt zu vordergründig. Zudem spiegelt der mehrdeu-

tige Name die Engführung von Ästhetizismus und Erlösungssemantik, eine Ambigui-

tät, die den Wahrnehmungshorizont der Figuren offensichtlich überschreitet und die

folgerichtig in der fiktiven Welt auch nicht direkt thematisiert wird. Die in dieser Epi-

sode angedeutete sakralisierende Feier des Schönen muss im realistischen Kontext ein

Fremdkörper bleiben. Nachfolgenden Epochen ist sie dafür umso vertrauter.

Literaturverzeichnis

Baßler, Moritz (2013): »Zeichen auf der Kippe. Aporien des Spätrealismus und die Rou-

tines der Frühen Moderne«, in: Ders. (Hg.), Entsagung und Routines. Aporien des

Spätrealismus und Verfahren der frühen Moderne, Berlin/Boston, MA: De Gruyter,

S. 3–21.

Crichton, Mary (1970): »Zur Funktion der Gnade-Episode in C.F. Meyers Der Heilige«,

in: Jeffrey L. Sammons/Ernst Schürer (Hg.), Lebendige Form: Interpretationen zur

deutschen Literatur. Festschrift für Heinrich Henel, München: Fink, S. 245–258.

Eisele,Ulf (1979):DerDichter und seinDetektiv: Raabes »Stopfkuchen«unddie Fragedes

Realismus, Tübingen: Niemeyer.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Mehrdeutigkeit als literarisches Thema

Geppert,HansVilmar (1994): Der realistischeWeg.FormenpragmatischenErzählens bei

Balzac,Dickens,Hardy,Keller, Raabe und anderen Autoren des 19. Jahrhunderts, Tü-

bingen: Niemeyer.

Grüne, Matthias (2015): »Dem Schicksal auf den Grund gekommen? Zur Genese einer

realistischen Tragödientheorie in Otto Ludwigs Shakespeare-Studien«, in: Christa

Jansohn (Hg.), Shakespeare unter den Deutschen. Vorträge des Symposiums vom

15. bis 17. Mai 2014 in der Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz/

Stuttgart: Franz Steiner, S. 49–62.

Grüne, Matthias (2018): Realistische Narratologie. Otto Ludwigs »Romanstudien« im

Kontext einer Geschichte der Erzähltheorie, Berlin/Boston,MA: de Gruyter.

Hof, Walter (1968): »Beobachtungen zur Funktion der Vieldeutigkeit in Conrad Ferdi-

nandMeyersNovelleDerHeilige«, in: ActaGermanica, Jahrbuchdes südafrikanischen

Germanistenverbandes 3, S. 207–223.

Holub, Robert C. (1991): »The Narrator of Realism. Orientalism in C.F.Meyer’s Der

Heilige«, in: Ders., Reflections of Realism, Detroit, MI: Wayne State Univ. Press,

S. 152–173.

Jacob, Andreas (2010): Poesie und Geschichtsphilosophie im Zeichen transzendentaler

Differenz. Studien zu Sophie von La Roche, Friedrich Schiller undConrad Ferdinand

Meyer, Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Jacobson,Manfred (1974): »TheNarrator’s Allusions to Art and Ambiguity: A Note on C.F.

Meyer’sDerHeilige«, in: Seminar: A Journal of Germanic Studies 10, S. 265–273.

Jäger, Andrea (1998): Die historischen Erzählungen von Conrad Ferdinand Meyer. Zur

poetischenAuflösung des historischen Sinns im 19. Jahrhundert, Tübingen: Francke.

Laumont, Christof (1997): Jeder Gedanke als sichtbare Gestalt. Formen und Funktionen

der Allegorie in der ErzähldichtungConrad FerdinandMeyers,Göttingen:Wallstein.

Ludwig, Otto (2021): Romanstudien. Hist.-krit. Ausgabe, hg. von Matthias Grüne, Köln:

Böhlau.

Lukas, Wolfgang (2007): »Conrad Ferdinand Meyers historische Novellen«, in: Chris-

tian Begemann (Hg.), Realismus. Epoche – Autoren – Werke, Darmstadt: WBG,

S. 139–155.

Meyer,ConradFerdinand (1998): SämtlicheWerke.Hist.-krit.Ausgabe,hg.vonHansZel-

ler/Alfred Zäch, Bd. 13, 2., rev. Aufl., Berlin: Benteli.

Meyer, Conrad Ferdinand (2022): Briefwechsel. Hist.-krit. Ausgabe, hg. von Wolfgang

Lukas/Hans Zeller, Bd. 5, Göttingen: Wallstein.

Onderdelinden, Sjaak (1974): Die Rahmenerzählungen Conrad Ferdinand Meyers, Lei-

den: Univ. Pers.

Osborne, John (1994): VomNutzen der Geschichte: Studien zumWerk Conrad Ferdinand

Meyers, Paderborn: Igel-Verl.Wiss.

Ritzer,Monika (1999): »DieTatsachenderWahrnehmung.ZurRelationvonNaturwissen-

schaft und Literatur im Realismus am Beispiel von Hermann Helmholtz und Con-

rad Ferdinand Meyer«, in: Alfonso de Toro/Stefan Welz (Hg.), Rhetorische Seh-Rei-

sen. Fallstudien zuWahrnehmungsformen in Literatur, Kunst undKultur, Frankfurt

a.M.: Vervuert 1999, S. 203–225.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Matthias Grüne: Conrad Ferdinand Meyers Der Heilige und die Funktionen kalkulierter Ambiguität 127

Ritzer, Monika (2001): »Rätsel des Daseins und verborgene Linien. Zu Conrad Ferdi-

nandMeyers literarischerPhilosophie«, in:Dies. (Hg.),ConradFerdinandMeyer:Die

Wirklichkeit der Zeit und dieWahrheit der Kunst, Tübingen: Francke, S. 9–35.

Silz,Walter (1972): »Meyers ›DerHeilige‹«, in: Jost Schillemeit (Hg.),Deutsche Erzählun-

gen vonWieland bis Kafka, 6. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer, S. 260–283.

Simon,Ralf (1997): »Dekonstruktiver FormalismusdesHeiligen.ZuC.F.MeyersNovellen

›Der Heilige‹ und ›Die Versuchung des Pescara‹«, in: ZfdPh 116, S. 224–253.

Titzmann,Michael (2000): »An denGrenzen des spätenRealismus.C.F.Meyers ›Die Ver-

schwörung des Pescara‹. Mit einem Exkurs zum Begriff ›Realismus‹«, in: Rosmarie

Zeller (Hg.), Conrad FerdinandMeyer im Kontext, Heidelberg: Winter, S. 97–138.

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467312-006 - am 14.02.2026, 11:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467312-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

