84 | Dinge — Nutzer — Netze

2.1 HVIRTUALITAT« ZWISCHEN ONTOLOGIE UND
TECHNOLOGIE

Werner Schweibenz, der als wohl erster deutschsprachiger Museumskundler den Be-
griff des >virtuellen Museums«< nicht nur als Schlagwort, sondern als systematisch-
kategoriale Beschreibung verwandt und damit den museologischen Diskurs entschie-
den geprigt hat, akzentuiert vor allem den antiken Wortursprung der »Virtualitdt<
(vgl. Schweibenz 2001: 7). Schweibenz orientiert sich dabei am Medienjournalisten
Benjamin Woolley, der in seinem 1992 erschienen Buch Virtual Worlds: A Journey
in Hype and Hyperreality der Konjunktur des Adjektivs »virtuell< und dessen Ver-
schrankung mit digitalen Medientechnologien auf den Grund geht. Woolley halt
seine vormoderne Begriffsgeschichte dabei kurz: Nach einem Aufenthalt in der Wis-
senschaft der frilhen Neuzeit, die als »virtuell< vor allem optische Phdnomene wie
Brechungen und Spiegelungen bezeichnete (vgl. Woolley 1993: 60; vgl. Schweibenz
2001: 7) springt er mit einem groBen Satz in die Antike und zum lateinischen Wort
virtus, das Woolley und Schweibenz als »Tugendc iibersetzen (vgl. ebd.; vgl. ebd.).!
Fiir Woolley ist virtus vornehmlich an eine Teilhabe am Géttlichen gekoppelt, die
der moderne Virtualitdtsbegriff vor allem dadurch widerspiegle, dass mit ihm die Er-
schaffung neuer, kiinstlicher Welten verkniipft sei (vgl. Woolley: 60). Obgleich
Woolleys historischer Abriss unvollstindig ist, sind seine Schlussfolgerungen durch-
aus wegweisend: Er erkennt ndmlich, dass >Virtualititc eher ein philosophisch-onto-
logischer denn ein technischer Terminus ist (vgl. ebd.; vgl. Schweibenz 2001: 7).

Von diesen Uberlegungen ausgehend sieht Schweibenz das Virtuelle am >virtu-
ellen< Museum vor allem in seiner Fahigkeit, neue (und dabei nicht minder >reale<)
Ebenen der Auseinandersetzung mit dem Exponat zu ermdglichen sowie vielfaltigere
und -stimmigere Kommunikationsstrukturen im Museum zu etablieren. Er bezieht
sich dabei auf seinen Fachkollegen Ben Howell Davis, der Mitte der 1990er Jahre in
Digitalisierungsphdanomenen zugleich die Entwicklung des Museums zu einem
»transactional space« (Davis 1994) beobachtete.

Der Medienwissenschaftler Stefan Miinker indes erzéhlt die Geschichte des Vir-
tualitdtsbegriffes vor allem aus seiner mittelalterlichen Verwendung heraus. Mit den
Begriffen virtualis und virtualitas bezeichnete die Scholastik des Mittelalters Exis-
tenzzustiande, die eindeutig weder dem >Realen< noch dem »Irrealen< zuzuordnen wa-
ren, sondern irgendwo dazwischen verblieben. Diese Verwendung ist eng verkniipft
mit der aristotelischen Vorstellung, dass alles in der Welt Existierende eine Verwirk-
lichung zuvor bereits bestehender Moglichkeiten darstellt — entsprechend war »virtu-
ell« fiir die Scholastiker ein Synonym fiir implizit oder latent. Das Virtuelle ist im

1 Genauer meint dieses eine dezidiert ménnliche Tugend, die an die Figur des romischen
Biirgers gekoppelt ist (vgl. Pertsch 2008: 671).

- am 14.02.2026, 14:3710. O



https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Netz und Virtualitat | 85

Realen schon vorhanden, aber noch nicht zur physischen Ausformung gelangt (vgl.
Miinker 2005b: 244).

Wihrend Woolleys und Schweibenz’ Virtualititsbegriff eher auf seine umgangs-
sprachliche Verwendung abhebt, schreibt Miinker eine Geistesgeschichte der Virtu-
alitdt innerhalb philosophisch-akademischer Diskurse bis zu ihrer Wiederentdeckung
in der Postmoderne. So war es in den 1960er Jahren zunéchst Gilles Deleuze, der das
Virtuelle als ontologische Kategorie erneut aufgriff und ganz im Sinne der Scholas-
tiker des Mittelalters nicht der Realitét als Kontrast gegeniiberstellte, sondern viel-
mehr vollig im Realen verortete, wo »das Aktuelle« oder Aktualisierte — eben das
reigentlich« gewordene — seinen Widerpart bilden sollte (vgl. ebd..; vgl. Deleuze
1992: 264). Dem entspricht auch die fast drei Jahrzehnte spéter von Vilém Flusser
gewihlte Metapher vom Virtuellen als Wellenbewegung in einem »Ozean der Mog-
lichkeiten« (vgl. Flusser 1993: 65). Jede Woge dieses Ozeans bildet hier fiir Flusser
das Bestreben einer Moglichkeit ab, sich zu verwirklichen. Virtuell sind fiir ihn jene
Wellen, die zwar hoch genug schlagen, um sich von der rein potenziell verbleibenden
Masse ihrer Gefdhrten abzuheben, jedoch nicht ganz hoch genug, um tatséchlich in
die Wirklichkeit hineinzuschwappen (vgl. ebd.: 65f.). Ahnlich verwendet die engli-
sche Sprache das Adverb virtually: Wenn ein Zustand virtually gegeben ist, dann ist
er eben in allen seinen entscheidenden Merkmalen vorhanden, obwohl er der strengen
Definition nach nicht vorliegen kann. Die Aussage »it was virtually night« (Weizen-
baum 2006: 142) z.B. beschreibt, wie Joseph Weizenbaum feststellt, einen Zustand,
in dem alle Merkmale der Nacht zwar vorhanden, der Uhrzeit nach die notwendigen
Bedingungen der Néchtlichkeit aber noch nicht erfiillt waren (vgl. ebd.).

2.1.1 Die Virtualitat des Digitalen

Die heute dominante Vorstellung von Virtualitdt als einem Phdnomenbereich, der in
erster Linie mit digitalen Technologien verbunden ist, geht laut Miinker zuriick auf
eine vorwiegend im englischsprachigen Diskurs des 20. Jahrhunderts ausgebildete
Lesart, welche von der weiteren Begriffsgeschichte und ihrer Rezeption in der kon-
tinentalen Philosophie weitgehend unberiihrt geblieben ist (vgl. Miinker 2005b: 244).
Virtualitidt werde hier als die »(digital realisierte) Fahigkeit« verstanden, »etwas als
etwas zu gebrauchen, was es (eigentlich) nicht ist« (ebd.). Die Virtualitdt des Com-
puters wire demnach in seiner Eigenschaft verortet, eine Maschine zu sein, auf der
sich alle anderen symbolischen Maschinen simulieren lassen (vgl. Pias 2002: 256f.).

Tatséchlich féllt aber auch dieser technische Virtualititsbegriff letztlich in den
ontischen der Scholastiker und Postmodernisten zuriick. Der Computer ist eben des-
halb eine Meta-Maschine, weil er eine Aktualitdtsmaschine ist. Wie Jens Schroter in
einem Aufsatz tiber Die Asthetik der virtuellen Welt betont, bedeutet »Pro-Gramm«

- am 14.02.2026, 14:3710. O


https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | Dinge — Nutzer — Netze

wortlich »Vor-Schrift« (Schroter 2009: 31): Wer programmiert, der gibt einem Com-
puter vor, welche der unzdhligen ihm potenziell mdglichen Rechenoperationen er
ausfiihren soll. Das Mittel hierzu ist der Code, der, wie der Jurist und Netzaktivist
Lawrence Lessig festellt, fiir das Funktionieren von Computern einen eigenartigen
Doppelcharakter aufweist. Er ist zugleich seine Substanz als auch sein Gesetz, er wird
vom Computer nicht nur ausgelesen und ausgefiihrt, sondern bestimmt zugleich dar-
iiber, wie diese Operationen stattfinden (Lessig 2001: 24f.). Insofern belegt der Code
ein virtuelles »Dazwischen« von bloBer Moglichkeit und erfahrbarer Aktualitit — er
bildet »reale« (weil durchfiihrbare) Rechenprozesse ab, die aber selbst noch nicht das
»Eigentliche« des Mediums darstellen. Dieses ndmlich manifestiert sich, wie Sherry
Turkle Mitte der 1990er Jahre in Life on the Screen diagnostiziert, erst auf der Ebene
des Interfaces, welches die grafische Schnittstelle zwischen kultureller Lebenswelt
des Menschen und formaler Logik des Rechners darstellt (Turkle 1998: 32f.). Wir
interagieren im Alltag meist nicht mit Computern-als-Rechenmaschinen, sondern mit
jenen impliziten Maschinen, die virtuell in ihrer Rechenkapazitit bereits vorhanden
sind und von einem entsprechenden Programm in die Aktualitét des Interfaces gezo-
gen werden:

Datenverarbeitung und Darstellung sind voneinander entkoppelt und beschreiben eine Grenze
der wechselseitigen Kommensurabilitit von Mensch und Maschine. »Interface« heifit fortan all
das, was Datenverarbeitung in einer Doppelbewegung zugleich unsichtbar macht und auf an-
dere Weise wieder erscheinen 1dt, oder umgekehrt: das, was aus Eingaben Daten macht, und
dabei bewirkt, daB3 die Eingaben nicht mehr die Daten sind. (Pias 2002: 253)

2.1.2 Interfaces und die >Kultur der Simulation«

Die ontische Stellung von Interfaces ist in vielerlei Hinsicht die Gretchenfrage fiir
einen kulturwissenschaftlichen Umgang mit digitalen Medien. Die parallel zu Heim-
und Personal-Computer entstandene Hacker-Szene beispielsweise gruppiert sich ja
bis heute um die Idee, dass es durch die Interfaces hindurch auf die unanschauliche
funktionale Logik des Apparates zu blicken gilt (vgl. ebd.: 252ff.). Auch in der Kul-
turkritik werden die medialen Entwicklungen der Interface-Kultur héufig pessimis-
tisch und als Anzeichen schwindender Rezipientensouverénitét in einem vorgebli-
chen »Spétkapitalismus< gelesen, der bei den ihn tragenden Konsumenten in erster
Linie »Oberflachlichkeit< kultivieren mochte (vgl. Jameson 1984: 60ff.). Diese Lesart
begreift das Interface als ein bloBes Trugbild — eine Tduschung, die vom Wesentli-
chen der Computertechnologien ablenkt. Wirkliche »Demokratisierung< des Compu-
ters wiirde demnach nicht etwa bedeuten, ihn durch grafische Benutzeroberfldchen
immer einfacher bedienbar zu machen, sondern vielmehr, die Anwender zu seiner
Nutzung ohne derartige Kriicken zu emanzipieren. Aus dieser Warte erscheint das

- am 14.02.2026, 14:3710. O


https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Netz und Virtualitat | 87

Interface paradoxerweise als eine Virtualisierung des >Eigentlichen< der Rechenpro-
zesse.

Fiir Turkle hingegen wiirde eine solche Deutung die alltégliche Erlebnisdimen-
sion unseres Umgangs mit Computern falsch abbilden. Die Art, wie wir an Interfaces
herantreten, ist fiir sie nicht das Ergebnis eines gegliickten Betruges des Anwenders
durch die Entwickler schlimmstenfalls proprietirer Software, sondern vielmehr jenes
einer »Gewdhnung« an eine »opake Technologie« (Turkle 1998: 32). Die liberwie-
gend per Kommandozeile gesteuerten Betriebssysteme, die der Markteinfiihrung des
Apple Macintosh im Jahre 1984 vorausgegangen waren, hatten von ihren Nutzern
noch die Einarbeitung in eine Befehls->Sprache« verlangt, welche in ihrem logischen
Aufbau jenen der Rechnerarchitektur zumindest erahnen lie. Der Mac hingegen
konfrontierte seinen Nutzer erstmals mit einem Interface, das durchaus zur »Ober-
flachlichkeit« im positiven Sinne ermutigte: Der Rechner musste als Rechner nicht
mehr verstanden werden, um ihn fiir die verschiedensten anderen Zwecke zu verwen-
den (vgl. ebd.: 33; vgl. Pias 2002: 252). Am Mac und den ihm folgenden, von grafi-
schen Interfaces gestiitzten Heim- und Personalcomputern vollzog sich laut Turkle
ein Lernprozess, in dessen Zuge Computernutzer dazu iibergingen, Interfaces als Teil
ihrer alltdglichen Wirklichkeit hinzunehmen (vgl. Turkle 1998: 33).

In einer solchen »Kultur der Simulation« (ebd.) verschiebt sich die virtuelle
Funktionalitdt des Computers: Es geht nun nicht mehr darum, iiber ein virtuelles In-
terface aktuelle Rechenoperationen anzustoflen, sondern vielmehr in einem Interface
das zu aktualisieren, was in der Rechenfdhigkeit des Computers virtuell bereits an-
gelegt ist. Dies ist fiir Turkle kein in irgendeiner Form irrealer< Vorgang:

Im Gegenteil, die Kultur der Simulation bestédrkt mich darin, das, was ich auf dem Bildschirm
sehe, »fiir bare Miinze« zu nehmen. In der Kultur der Simulation gilt, daf} etwas real ist, wenn
es funktioniert. (Ebd.: 34)

Die Idee, dass Computer wirklichkeitserweiternd wirken kdnnen, weil sie Virtualita-
ten aktualisieren, findet u.a. ein Echo beim australischen Medientheoretiker und -
kritiker McKenzie Wark. In seinem 2004 entstandenen und seinem Titel entspre-
chend von revolutiondrem Gestus getragenen Hacker Manifesto bezeichnet Wark das
Hacking — in weiterem Sinne aber jedwede Form des Programmierens — als eine
»production of production« (Wark 2004: 32). Weil Software nicht Produkt, sondern
Prozess ist, schafft das Schreiben von Software nicht etwa Aktualitit, sondern Virtu-
alitit — ein Programm kann ausgefiihrt und damit (voriibergehend) aktualisiert wer-
den, kehrt aber mit seiner Beendigung wieder in den virtuellen Zustand zuriick. Fiir
Wark bildet das Virtuelle eine >dritte Natur< — jenen Teil des Wirklichen, den wir
bisher weder in die erste Natur des physikalischen Kosmos, noch die zweite der so-
zialen Welt integrieren konnten und der produktiv immer neue Wirklichkeitsoptionen

- am 14.02.2026, 14:3710. O


https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Dinge — Nutzer — Netze

hervorbringt (vgl. ebd.: 80): Softwareentwicklung mag die Musterdisziplin des Vir-
tuellen sein, aber virtuell ist auch das Gebédude, das architektonisch bereits geplant
ist und nur noch im Bau aktualisiert werden miisste, oder das Gesetz, dass erst in
seiner Einhaltung durch den sich selbst disziplinierenden Biirger oder seiner polizei-
lichen Durchsetzung aktuell wird.

2.1.3 Digitale Virtualitidt und kulturelle Kommunikation

Steve Woolgar betont vor allem die enge Verworbenheit unseres vornehmlich an di-
gitale Datenverarbeitung gekniipften Virtualititsbegriffs mit der in den 1980er Jahren
aufgeblithten Utopie vom Cyberspace, die nach Woolgar in erster Linie eine Utopie
der Kommunikation ist: Das Wesen des Cyberspace liegt fiir ihn nicht in einer simu-
lacrischen Erzeugung >kiinstlicher<« Welten, die in Konkurrenz zur »wirklichenc tre-
ten, sondern in seiner Fahigkeit, die Beziehung der kulturellen Welt zu den Raumen,
in denen sie sich entfaltet, zu verindern — ohne dabei aber selbst im physikalischen
Sinne >rdumlich« zu sein. Der Cyberspace ist eine Metapher fiir von digitalen Medi-
entechnologien getragene Kommunikationsstrukturen, welche die Verhéltnisse des
»realen< Raumes iiberschreiben kénnen (vgl. Woolgar 2002: 2).2 Woolgars Virtuali-
titsvorstellung kniipft an dieses Konzept an und versteht Virtualitdt immer im Zu-
sammenhang mit der Erwartung eines »death of distance« (ebd.: 19), welche sie zu-
gleich relativiert.

Woolgar formuliert keine Definition oder Begriffsgeschichte der Virtualitit.
Vielmehr nimmt er unter die Lupe, welche Phdnomene in 6ffentlichen Diskursen un-
ter dieser Bezeichnung verhandelt werden und formuliert von diesen ausgehend seine
Five Rules of Virtuality. Bei diesen »Regeln< handelt es sich nicht um einen in Stein
gemeifelten Kriterienkatalog fiir das, was als virtuell gelten darf, sondern um »Dau-
menregeln« und »Slogans« (ebd.: 14), die in erster Linie Landmarken fiir die Be-
schreibung von Virtualisierungserscheinungen darstellen sollen. Sie umreiflien damit
ein Feld, dass es nach Woolgar zum Zeitpunkt der Textentstehung erst noch zu er-
schlieBen galt: jenes der Auswirkungen von digitalen Medien auf die Grenzen und
Beschaffenheiten der Lebensrealititen ihrer Anwender (vgl. ebd.: 13f)).

Woolgars erste Regel besagt, dass neue Medientechnologien sich nicht etwa ei-
gendynamisch und unaufthaltsam ausbreiten und dabei alle gesellschaftlichen Wider-
stinde hinwegspiilen, sondern dass Akzeptanz und Nutzungsgewohnheiten stark so-
zial situiert sind. Die Integration des digitalen Virtuellen in die Lebenspraxis kann
auf sehr verschiedene Arten erfolgen und in unterschiedlichen sozialen Kontexten
variierende Formen von Kompromissen und Zugesténdnissen erforderlich machen.
Die erste Regel besagt damit auch, dass die Vorstellungen, die Entwickler einer- und

2 Das Kapitel 3.3.3 dieser Studie wird sich der Geschichte und den Implikationen der Cy-

berspace-Metapher noch eingehender widmen.

- am 14.02.2026, 14:3710. O


https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Netz und Virtualitat | 89

Endnutzer andererseits an neue Technologien herantragen, sehr weit auseinanderge-
hen konnen (vgl. ebd.: 14f)).

Die zweite Regel erweitert die erste um die Feststellung, dass vor allem die
Angste und Gefahren, die mit Virtualisierung verbunden sind, ungleichmiBig iiber
die Gesellschaft verteilt sind. Unterschiedliche soziale Gruppen und Institutionen
fithlen sich von aufkommenden Technologien unterschiedlich stark bedroht (vgl.
ebd.: 15f.) — man denke z.B. an Senioren, die fiirchten, den Anschluss an ihre Umwelt
zu verlieren, oder eben auch an Museen, denen der Virtualisierungsprozess aus ge-
nannten Griinden sehr viel schwerer von der Hand zu gehen scheint als Bibliotheken.

Die dritte Regel verbindet Woolgars sehr praktisches Virtualititsverstdndnis mit
der Virtualitét als ontologischer Kategorie: Sie besagt, das virtuelle Technologien
rreale« Tatigkeiten nicht etwa verdrdngen, sondern funktional ergdnzen bzw. die Mo-
dalitédten ihrer Durchfithrung verdndern. Biirocomputer haben z.B. laut Woolgar nicht
etwa das Papier iiberfliissig gemacht, sondern in Biiros neue Kommunikationswege
geschaffen, die sowohl von digitaler Dateniibertragung, als aber auch von physischen
Ausdrucken digitaler Information Gebrauch machen (vgl. ebd.: 16f.) Regel vier ver-
dichtet diese Beobachtung auf die Formel »the more virtual, the more real« (ebd.:
17): Die Verfiigbarkeit virtueller Angebote mache die entsprechenden physischen
Tatigkeiten nicht etwa unattraktiv, sondern kdnne sogar zu ihrer Ausiibung anregen.
Bezeichnenderweise wihlt Woolgar hier ausgerechnet das Beispiel, dass ein »>Be-
such¢ in einem Online-Museum den in einem >Offline-Museum nicht notwendiger-
weise ablosen miisse, sondern letzteren gerade auch erst attraktiv machen kdnne.
Etablierte Einrichtungen wie Geschéfte und Kulturinstitutionen kdnnen von der Exis-
tenz virtueller Entsprechungen demnach durchaus auch belebt werden (vgl. ebd.:
18f)).

Die flinfte Regel wird von Woolgar mit der Maxime »the more global, the more
local« (ebd.: 19) zusammengefasst: Obwohl Virtualisierung immer zu einem gewis-
sen Grad im Zeichen des >death of distance« stehe und ihre Tragertechnologien von
der Entwicklerseite her zumeist global gedacht wiirden, hinge die Art, wie sich die
Nutzer schlieBlich zur Globalitdt verhielten, stark von lokalen Voraussetzungen ab.
Die Relevanzkriterien, aufgrund derer auf global verfligbare Informationen zugegrif-
fen wird, seien — und damit miindet die letzte Regel der Virtualitdt zuriick in die erste
— eben in bestimmten gesellschaftlichen Gefiigen positioniert, die sich von physika-
lischen Raumverhéltnissen noch lange nicht unabhéngig gemacht hétten (ebd.: 19ff.).

Zusammenfassend stellt Woolgar fest, dass »Virtualisierung« als Prozess »coun-
ter-intuitive« (vgl. ebd.: 21) sei: Sie geschehe auf eine Art, die nicht immer unseren
Erwartungen entsprache und nicht etwa von der vermeintlich folgerichtigen Logik
der Technik vorgeschrieben sei, sondern in ihrem Vollzug laufend sozial neu ver-
und ausgehandelt werde. Hiermit gesellt sich zur ontologischen und technischen Be-
deutung des Virtualitétsbegriffs also eine soziale: Virtualitit ist auch der Lebensmo-
dus von Gesellschaften, die in zunehmendem Umfang Gebrauch von »virtuellen<

- am 14.02.2026, 14:3710. O


https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | Dinge — Nutzer — Netze

Technologien machen. Es sei in diesem Zusammenhang noch einmal an Lev Mano-
vichs bereits erwihnte Beobachtung erinnert, dass sich der Computer ab den 1980er
Jahren von einer Maschine mit begrenzten Anwendungsfeldern zu einem »filter for
all culture« entwickelt habe (Manovich 2002: 64): Genau diese Entwicklung ist es,
die in ihrer ganzen Vielgestaltigkeit das bildet, was Woolgar unter »Virtualisierung«
versteht. Mit einer solchen Einfiihrung von Computern in kulturelle Kommunikati-
onsstrukturen entsteht wiederum nach Joseph Weizenbaum eine Konfliktsituation
zwischen dem formalen System der technischen Anordnung und der Lebenswelt der
Menschen:

Nun zum Computer: Ich wiirde sagen, er kann nicht verstehen, weil er mit der Welt keine se-
mantische Verbindung aufnimmt. Im Computer ist alles abstrakt, die Bits oder die Elektronen
rasen herum und was sie bedeuten, kann der Computer nicht wissen, er kiimmert sich nicht
darum. Das ist sogar schon zuviel gesagt, er kann sich ndmlich gar nicht »kiimmern«. (Wei-
zenbaum 2006: 135)

Hiermit ist wiederum angedeutet, dass Woolgars Virtualisierungsbegriff einer Erwei-
terung bedarf: Mit dem Eindringen von Computern in Abldufe der Aushandlung kul-
tureller Kategorien und Inhalte geht die Notwendigkeit einher, diese Inhalte in For-
malismen zu iibersetzen, die der Computer wenn schon nicht verstehen, so doch zu-
mindest prozessieren kann. Virtualisierung muss also auch als das Gegenteil der Ak-
tualisierung verstanden werden, als die Verwandlung von etwas Konkretem in ein
Abstraktes, von etwas Vorhandenem und Ausgeformten in ein Potenzielles, von Er-
scheinungen und Gegenstidnden der Kultur in die Mathematik des Codes.

Genau auf dieser Grenze zwischen kultureller Welt und selbstbeziiglicher Kalku-
lation verortet auch Lev Manovich den Computer: Wiahrend er auf der Reprisentati-
ons- bzw. Interface-Ebene kulturelle Objekte entstehen ldsst, die in kulturellen Kate-
gorien verstanden und gedeutet werden konnen, ist der zugrundeliegende Code nur
von Maschinen zu verwerten: Jede Datei besteht aus einem sog. Header, welcher ihre
Art und Beschaffenheit kennzeichnet (und damit dem System zu erkennen gibt, wie
genau mit ihr zu verfahren ist), und einer Folge von Ziffern, die ihren eigentlichen
Inhalt darstellt (vgl. Manovich 2002: 45f.). Erst mit den Vor-Schriften entsprechen-
der Software versehen kann ein Computer diese Ziffern ordnungsgemaf auslesen und
in ein kulturell rezipierbares Objekt zuriickverwandeln. Manovich sieht dabei den
»culture layer« und den »computer layer« als vollig verschiedene »Kosmogonien«
(ebd.: 46). Den Prozess, in welchem Inhalte zwischen diesen zwei Ebenen (und damit
zwischen Virtualitdt und Aktualitédt) hin- und hergeschoben werden, bezeichnet Ma-
novich als Transcoding (ebd.: 45).

Ein prégnantes Beispiel fiir Transcodierung liefert Friedrich Kittler (wohlgemerkt
ohne selbst diesen Begriff zu verwenden) am auch fiir die Museumsvirtualisierung

- am 14.02.2026, 14:3710. O


https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Netz und Virtualitat | 91

hochbrisanten Gegenstand der Computergrafik. Als Computergrafik ist hier im Ge-
gensatz zum alltagssprachlichen Gebrauch nicht etwa das zu verstehen, was tatsich-
lich auf einem Bildschirm erscheint — dies sind Kittlers Diktion nach Computerbilder
—, sondern das System von Softwareprogrammen, das fiir dessen Erzeugung verant-
wortlich ist (vgl. Kittler 2002: 178). Das Computerbild ist nach Kittler rein formal
immer »eine zweidimensionale additive Mischung aus drei Grundfarben, die sich im
Rahmen oder Parergon eines Monitorgehduses zeigt« (ebd.). Wahrend Manovich in
dieser Einkreisung des Computerbildes durch den Rand des Bildschirms ein Ver-
méchtnis des Kinodispositivs erkennt — eine diskrete simulierte Realitét wird im Ka-
der der Leinwand eingekapselt und vorgefiihrt (vgl. Manovich 2002: 80) — sieht Kitt-
ler den Vorgénger des Computermonitors vielmehr im Radarschirm: Anders als die
analoge Projektion auf der Kinoleinwand oder auch das halbdigitale, aus Zeilen auf-
gebaute Fernsehbild bestehen Computerbilder aus einzelnen Punkten auf einem
zweidimensionalen Raster, deren Positionen sich in cartesischen Koordinaten be-
schreiben und dementsprechend individuell adressieren lassen (vgl. Kittler 2002:
178f.). In dieser Adressierbarkeit ihrer Einzelelemente verkdrpern Computerbilder
laut Kittler »die Falschbarkeit schlechthin« (ebd.: 179): Sie bestehen, soweit es den
Computer betrifft, aus nichts weiterem als einer Auflistung von zweidimensionalen
Koordinaten, denen jeweils ein Farbwert in Form einer Mischung aus den drei Grund-
farben Rot, Griin und Blau (und damit einer dreidimensionalen Koordinate) zugeord-
net ist. Jeder dieser Werte kann {iber eine einfache Manipulation der Zahlen verdndert
werden — Computergrafik, so Kittler, macht uns glauben, dass die von ihr auf den
Schirm gebrachten Bilder kontinuierliche und abgeschlossene Objekte seien, wih-
rend es sich bei ihnen in Wahrheit um einen aus diskreten und somit manipulierbaren
Elementen zusammengesetzten Text handelt (vgl. ebd.). Dieser wird erst dann zum
Bild, wenn eine mit entsprechenden programmatischen Vorgaben ausgestattete Soft-
ware ihn ausliest und aktualisiert, indem sie nach seiner Anleitung tatséchlich Farben
auf Pixel verteilt. Das von Lawrence Lessig beschriebene Zwitterdasein des Codes
als Synthese von Substanz und Gesetz zeigt sich hier iiberaus schliissig: Fiir den
Computer, dessen Doméne (oder mit Manovich: dessen Kosmogonie) die zwingende
Logik der Zahlen ist, sind Regeln Substanz. Alles, was wir am Computer als substan-
tiell wahrnehmen und damit also als ein kulturelles »Etwas< reflektieren kdnnen — sei
es nun das grafische Desktop-Interface eines Betriebssystems, die simulierte Umwelt
eines Computerspiels oder ein digitales Abbild der Mona Lisa — ist das Ergebnis der
Umsetzung bzw. Aktualisierung von Vor-Schriften, in denen das >Etwas< nur virtuell
vorhanden ist. Manovich stellt aufgrund eben dieser Beobachtung fest, dass die auf
einem Bildschirm erscheinenden Gegenstinde keine »Dinge< im ontischen Sinne
seien — sie besitzen ndmlich keine singuldre Identitét. Sie sind eher Signal als Objekt
und dementsprechend nicht autonom. Zwei identische Instanzen desselben Signals
sind funktional ununterscheidbar und dementsprechend auch nicht als diskrete Enti-
titen zu betrachten (Manovich 2002: 132ff.), auch wenn wir sie auf der Ebene des

- am 14.02.2026, 14:3710. O


https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | Dinge — Nutzer — Netze

Interfaces aus unseren Wahrnehmungsgewohnheiten heraus als solche empfinden
mogen.

Transcoding ist ferner immer auch ein Prozess der Entkopplung zwischen der
(Bild-)Sprache der Nutzeroberfldche und den Formalien des Rechners: Das, was auf
dem Bildschirm Gestalt annimmt, bildet nicht unbedingt das ab, was der Computer
im selben Moment im engeren Sinne >tut<. So vermitteln z.B. die grafischen Oberfla-
chen von Betriebssystemen wie Microsofi Windows oder MacOS (die ihrerseits ja
selbst nichts anderes sind als Gefiige aus Computerbildern) eine bestimmte Logik der
Dateien und des Computers insgesamt, die meist relativ wenig damit zu tun hat, wie
er tatséchlich arbeitet. Unter Riickgriff auf die Sapir-Whorf-Hypothese, der zufolge
die Sprache das Denken formt, charakterisiert Manovich Interfaces als Sprachsys-
teme, die eine bestimmte Vorstellung davon transportieren, was Computer sind und
wie sie auf unterschiedlichen Ebenen (Prozessor, Speicher, Software, usw.) arbeiten
(vgl. ebd.: 64f.). Solche Vorstellungen sind nicht etwa >falsch<: In den allermeisten
Féllen sind die Interfaces ja hochgradig funktional und fiihren ihre Nutzer bei sach-
gemafler Verwendung durchaus zum Ziel. Vielmehr unterstreicht Manovich mit die-
ser Feststellung die bei Turkle bereits angedeutete Idee von einer doppelten Wirk-
lichkeit des Rechners: Interfaces sind nicht weniger real als die Maschinen, auf denen
sie entstehen. Die elektronischen Abldufe im Rechner sind Teil der gleichen Wirk-
lichkeit wie die Bildwelt, die auf dem Monitor erscheint. Es gibt hier keinen in Stein
gemeiBelten Dualismus von Realitét und Irrealitét, sondern lediglich einen fluktuie-
renden von Virtualitdt und Aktualitdt.

Wir wollen es fiir den Augenblick bei diesem ersten Umriss von >Virtualitit< und
»Virtualisierung« belassen. Es wird diese Begriffe im folgenden Kapitel noch auf die
rdaumlichen und dinglichen Kategorien des Museums zu {ibertragen gelten. Konkre-
tisiert werden sollen sie im Folgenden zundchst anhand einer technologischen Kon-
figurationsform, mit der sie in der Gegenwart wie mit kaum einer anderen verbunden
sind: jener des Netzwerks.

2.2 ZUM BEGRIFF DES >)NETZWERKS«

Im Laufe der vergangenen Jahrzehnte hat sich der Terminus des >Netzwerks< eng mit
digitalen Medientechnologien verschrinkt, ohne dabei notwendigerweise Computer-
netzwerke im engeren technischen Sinne zu meinen. Vielmehr scheint »Vernetzungg,
ganz dhnlich wie das bereits diskutierte Heideggersche »Bauens, einen bestimmten
Modus menschlicher Existenz zu beschreiben, der in vernetzten Rechnern lediglich
seinen infrastrukturellen Unterbau und seine Metaphorik findet. Vernetzt sind nicht
langer nur die Computer untereinander, sondern auch die von ihnen iibertragenen
Inhalte (in Form verlinkter Webseiten) und die Menschen, die sie benutzen. Das Wort

- am 14.02.2026, 14:3710. O


https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

