
84 | Dinge – Nutzer – Netze 

2.1 ›VIRTUALITÄT‹ ZWISCHEN ONTOLOGIE UND 

TECHNOLOGIE 

 

Werner Schweibenz, der als wohl erster deutschsprachiger Museumskundler den Be-

griff des ›virtuellen Museums‹ nicht nur als Schlagwort, sondern als systematisch-

kategoriale Beschreibung verwandt und damit den museologischen Diskurs entschie-

den geprägt hat, akzentuiert vor allem den antiken Wortursprung der ›Virtualität‹ 

(vgl. Schweibenz 2001: 7). Schweibenz orientiert sich dabei am Medienjournalisten 

Benjamin Woolley, der in seinem 1992 erschienen Buch Virtual Worlds: A Journey 

in Hype and Hyperreality der Konjunktur des Adjektivs ›virtuell‹ und dessen Ver-

schränkung mit digitalen Medientechnologien auf den Grund geht. Woolley hält 

seine vormoderne Begriffsgeschichte dabei kurz: Nach einem Aufenthalt in der Wis-

senschaft der frühen Neuzeit, die als ›virtuell‹ vor allem optische Phänomene wie 

Brechungen und Spiegelungen bezeichnete (vgl. Woolley 1993: 60; vgl. Schweibenz 

2001: 7) springt er mit einem großen Satz in die Antike und zum lateinischen Wort 

virtus, das Woolley und Schweibenz als ›Tugend‹ übersetzen (vgl. ebd.; vgl. ebd.).1 

Für Woolley ist virtus vornehmlich an eine Teilhabe am Göttlichen gekoppelt, die 

der moderne Virtualitätsbegriff vor allem dadurch widerspiegle, dass mit ihm die Er-

schaffung neuer, künstlicher Welten verknüpft sei (vgl. Woolley: 60). Obgleich 

Woolleys historischer Abriss unvollständig ist, sind seine Schlussfolgerungen durch-

aus wegweisend: Er erkennt nämlich, dass ›Virtualität‹ eher ein philosophisch-onto-

logischer denn ein technischer Terminus ist (vgl. ebd.; vgl. Schweibenz 2001: 7). 

Von diesen Überlegungen ausgehend sieht Schweibenz das Virtuelle am ›virtu-

ellen‹ Museum vor allem in seiner Fähigkeit, neue (und dabei nicht minder ›reale‹) 

Ebenen der Auseinandersetzung mit dem Exponat zu ermöglichen sowie vielfältigere 

und -stimmigere Kommunikationsstrukturen im Museum zu etablieren. Er bezieht 

sich dabei auf seinen Fachkollegen Ben Howell Davis, der Mitte der 1990er Jahre in 

Digitalisierungsphänomenen zugleich die Entwicklung des Museums zu einem 

»transactional space« (Davis 1994) beobachtete. 

Der Medienwissenschaftler Stefan Münker indes erzählt die Geschichte des Vir-

tualitätsbegriffes vor allem aus seiner mittelalterlichen Verwendung heraus. Mit den 

Begriffen virtualis und virtualitas bezeichnete die Scholastik des Mittelalters Exis-

tenzzustände, die eindeutig weder dem ›Realen‹ noch dem ›Irrealen‹ zuzuordnen wa-

ren, sondern irgendwo dazwischen verblieben. Diese Verwendung ist eng verknüpft 

mit der aristotelischen Vorstellung, dass alles in der Welt Existierende eine Verwirk-

lichung zuvor bereits bestehender Möglichkeiten darstellt – entsprechend war ›virtu-

ell‹ für die Scholastiker ein Synonym für implizit oder latent. Das Virtuelle ist im 

                                                             

1  Genauer meint dieses eine dezidiert männliche Tugend, die an die Figur des römischen 

Bürgers gekoppelt ist (vgl. Pertsch 2008: 671). 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007 - am 14.02.2026, 14:37:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Netz und Virtualität | 85 

Realen schon vorhanden, aber noch nicht zur physischen Ausformung gelangt (vgl. 

Münker 2005b: 244). 

Während Woolleys und Schweibenz᾿ Virtualitätsbegriff eher auf seine umgangs-

sprachliche Verwendung abhebt, schreibt Münker eine Geistesgeschichte der Virtu-

alität innerhalb philosophisch-akademischer Diskurse bis zu ihrer Wiederentdeckung 

in der Postmoderne. So war es in den 1960er Jahren zunächst Gilles Deleuze, der das 

Virtuelle als ontologische Kategorie erneut aufgriff und ganz im Sinne der Scholas-

tiker des Mittelalters nicht der Realität als Kontrast gegenüberstellte, sondern viel-

mehr völlig im Realen verortete, wo »das Aktuelle« oder Aktualisierte – eben das 

›eigentlich‹ gewordene – seinen Widerpart bilden sollte (vgl. ebd..; vgl. Deleuze 

1992: 264). Dem entspricht auch die fast drei Jahrzehnte später von Vilém Flusser 

gewählte Metapher vom Virtuellen als Wellenbewegung in einem »Ozean der Mög-

lichkeiten« (vgl. Flusser 1993: 65). Jede Woge dieses Ozeans bildet hier für Flusser 

das Bestreben einer Möglichkeit ab, sich zu verwirklichen. Virtuell sind für ihn jene 

Wellen, die zwar hoch genug schlagen, um sich von der rein potenziell verbleibenden 

Masse ihrer Gefährten abzuheben, jedoch nicht ganz hoch genug, um tatsächlich in 

die Wirklichkeit hineinzuschwappen (vgl. ebd.: 65f.). Ähnlich verwendet die engli-

sche Sprache das Adverb virtually: Wenn ein Zustand virtually gegeben ist, dann ist 

er eben in allen seinen entscheidenden Merkmalen vorhanden, obwohl er der strengen 

Definition nach nicht vorliegen kann. Die Aussage »it was virtually night« (Weizen-

baum 2006: 142) z.B. beschreibt, wie Joseph Weizenbaum feststellt, einen Zustand, 

in dem alle Merkmale der Nacht zwar vorhanden, der Uhrzeit nach die notwendigen 

Bedingungen der Nächtlichkeit aber noch nicht erfüllt waren (vgl. ebd.). 

 

2.1.1 Die Virtualität des Digitalen 

 

Die heute dominante Vorstellung von Virtualität als einem Phänomenbereich, der in 

erster Linie mit digitalen Technologien verbunden ist, geht laut Münker zurück auf 

eine vorwiegend im englischsprachigen Diskurs des 20. Jahrhunderts ausgebildete 

Lesart, welche von der weiteren Begriffsgeschichte und ihrer Rezeption in der kon-

tinentalen Philosophie weitgehend unberührt geblieben ist (vgl. Münker 2005b: 244). 

Virtualität werde hier als die »(digital realisierte) Fähigkeit« verstanden, »etwas als 

etwas zu gebrauchen, was es (eigentlich) nicht ist« (ebd.). Die Virtualität des Com-

puters wäre demnach in seiner Eigenschaft verortet, eine Maschine zu sein, auf der 

sich alle anderen symbolischen Maschinen simulieren lassen (vgl. Pias 2002: 256f.). 

Tatsächlich fällt aber auch dieser technische Virtualitätsbegriff letztlich in den 

ontischen der Scholastiker und Postmodernisten zurück. Der Computer ist eben des-

halb eine Meta-Maschine, weil er eine Aktualitätsmaschine ist. Wie Jens Schröter in 

einem Aufsatz über Die Ästhetik der virtuellen Welt betont, bedeutet »Pro-Gramm« 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007 - am 14.02.2026, 14:37:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | Dinge – Nutzer – Netze 

wörtlich »Vor-Schrift« (Schröter 2009: 31): Wer programmiert, der gibt einem Com-

puter vor, welche der unzähligen ihm potenziell möglichen Rechenoperationen er 

ausführen soll. Das Mittel hierzu ist der Code, der, wie der Jurist und Netzaktivist 

Lawrence Lessig festellt, für das Funktionieren von Computern einen eigenartigen 

Doppelcharakter aufweist. Er ist zugleich seine Substanz als auch sein Gesetz, er wird 

vom Computer nicht nur ausgelesen und ausgeführt, sondern bestimmt zugleich dar-

über, wie diese Operationen stattfinden (Lessig 2001: 24f.). Insofern belegt der Code 

ein virtuelles ›Dazwischen‹ von bloßer Möglichkeit und erfahrbarer Aktualität – er 

bildet ›reale‹ (weil durchführbare) Rechenprozesse ab, die aber selbst noch nicht das 

›Eigentliche‹ des Mediums darstellen. Dieses nämlich manifestiert sich, wie Sherry 

Turkle Mitte der 1990er Jahre in Life on the Screen diagnostiziert, erst auf der Ebene 

des Interfaces, welches die grafische Schnittstelle zwischen kultureller Lebenswelt 

des Menschen und formaler Logik des Rechners darstellt (Turkle 1998: 32f.). Wir 

interagieren im Alltag meist nicht mit Computern-als-Rechenmaschinen, sondern mit 

jenen impliziten Maschinen, die virtuell in ihrer Rechenkapazität bereits vorhanden 

sind und von einem entsprechenden Programm in die Aktualität des Interfaces gezo-

gen werden: 

 

Datenverarbeitung und Darstellung sind voneinander entkoppelt und beschreiben eine Grenze 

der wechselseitigen Kommensurabilität von Mensch und Maschine. »Interface« heißt fortan all 

das, was Datenverarbeitung in einer Doppelbewegung zugleich unsichtbar macht und auf an-

dere Weise wieder erscheinen läßt, oder umgekehrt: das, was aus Eingaben Daten macht, und 

dabei bewirkt, daß die Eingaben nicht mehr die Daten sind. (Pias 2002: 253) 

 

2.1.2 Interfaces und die ›Kultur der Simulation‹ 

 

Die ontische Stellung von Interfaces ist in vielerlei Hinsicht die Gretchenfrage für 

einen kulturwissenschaftlichen Umgang mit digitalen Medien. Die parallel zu Heim- 

und Personal-Computer entstandene Hacker-Szene beispielsweise gruppiert sich ja 

bis heute um die Idee, dass es durch die Interfaces hindurch auf die unanschauliche 

funktionale Logik des Apparates zu blicken gilt (vgl. ebd.: 252ff.). Auch in der Kul-

turkritik werden die medialen Entwicklungen der Interface-Kultur häufig pessimis-

tisch und als Anzeichen schwindender Rezipientensouveränität in einem vorgebli-

chen ›Spätkapitalismus‹ gelesen, der bei den ihn tragenden Konsumenten in erster 

Linie ›Oberflächlichkeit‹ kultivieren möchte (vgl. Jameson 1984: 60ff.). Diese Lesart 

begreift das Interface als ein bloßes Trugbild – eine Täuschung, die vom Wesentli-

chen der Computertechnologien ablenkt. Wirkliche ›Demokratisierung‹ des Compu-

ters würde demnach nicht etwa bedeuten, ihn durch grafische Benutzeroberflächen 

immer einfacher bedienbar zu machen, sondern vielmehr, die Anwender zu seiner 

Nutzung ohne derartige Krücken zu emanzipieren. Aus dieser Warte erscheint das 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007 - am 14.02.2026, 14:37:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Netz und Virtualität | 87 

Interface paradoxerweise als eine Virtualisierung des ›Eigentlichen‹ der Rechenpro-

zesse.  

Für Turkle hingegen würde eine solche Deutung die alltägliche Erlebnisdimen-

sion unseres Umgangs mit Computern falsch abbilden. Die Art, wie wir an Interfaces 

herantreten, ist für sie nicht das Ergebnis eines geglückten Betruges des Anwenders 

durch die Entwickler schlimmstenfalls proprietärer Software, sondern vielmehr jenes 

einer »Gewöhnung« an eine »opake Technologie« (Turkle 1998: 32). Die überwie-

gend per Kommandozeile gesteuerten Betriebssysteme, die der Markteinführung des 

Apple Macintosh im Jahre 1984 vorausgegangen waren, hatten von ihren Nutzern 

noch die Einarbeitung in eine Befehls-›Sprache‹ verlangt, welche in ihrem logischen 

Aufbau jenen der Rechnerarchitektur zumindest erahnen ließ. Der Mac hingegen 

konfrontierte seinen Nutzer erstmals mit einem Interface, das durchaus zur ›Ober-

flächlichkeit‹ im positiven Sinne ermutigte: Der Rechner musste als Rechner nicht 

mehr verstanden werden, um ihn für die verschiedensten anderen Zwecke zu verwen-

den (vgl. ebd.: 33; vgl. Pias 2002: 252). Am Mac und den ihm folgenden, von grafi-

schen Interfaces gestützten Heim- und Personalcomputern vollzog sich laut Turkle 

ein Lernprozess, in dessen Zuge Computernutzer dazu übergingen, Interfaces als Teil 

ihrer alltäglichen Wirklichkeit hinzunehmen (vgl. Turkle 1998: 33). 

In einer solchen »Kultur der Simulation« (ebd.) verschiebt sich die virtuelle 

Funktionalität des Computers: Es geht nun nicht mehr darum, über ein virtuelles In-

terface aktuelle Rechenoperationen anzustoßen, sondern vielmehr in einem Interface 

das zu aktualisieren, was in der Rechenfähigkeit des Computers virtuell bereits an-

gelegt ist. Dies ist für Turkle kein in irgendeiner Form ›irrealer‹ Vorgang: 

 

Im Gegenteil, die Kultur der Simulation bestärkt mich darin, das, was ich auf dem Bildschirm 

sehe, »für bare Münze« zu nehmen. In der Kultur der Simulation gilt, daß etwas real ist, wenn 

es funktioniert. (Ebd.: 34) 

 

Die Idee, dass Computer wirklichkeitserweiternd wirken können, weil sie Virtualitä-

ten aktualisieren, findet u.a. ein Echo beim australischen Medientheoretiker und -

kritiker McKenzie Wark. In seinem 2004 entstandenen und seinem Titel entspre-

chend von revolutionärem Gestus getragenen Hacker Manifesto bezeichnet Wark das 

Hacking ‒ in weiterem Sinne aber jedwede Form des Programmierens ‒ als eine 

»production of production« (Wark 2004: 32). Weil Software nicht Produkt, sondern 

Prozess ist, schafft das Schreiben von Software nicht etwa Aktualität, sondern Virtu-

alität ‒ ein Programm kann ausgeführt und damit (vorübergehend) aktualisiert wer-

den, kehrt aber mit seiner Beendigung wieder in den virtuellen Zustand zurück. Für 

Wark bildet das Virtuelle eine ›dritte Natur‹ ‒ jenen Teil des Wirklichen, den wir 

bisher weder in die erste Natur des physikalischen Kosmos, noch die zweite der so-

zialen Welt integrieren konnten und der produktiv immer neue Wirklichkeitsoptionen 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007 - am 14.02.2026, 14:37:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | Dinge – Nutzer – Netze 

hervorbringt (vgl. ebd.: 80): Softwareentwicklung mag die Musterdisziplin des Vir-

tuellen sein, aber virtuell ist auch das Gebäude, das architektonisch bereits geplant 

ist und nur noch im Bau aktualisiert werden müsste, oder das Gesetz, dass erst in 

seiner Einhaltung durch den sich selbst disziplinierenden Bürger oder seiner polizei-

lichen Durchsetzung aktuell wird. 

 

2.1.3 Digitale Virtualität und kulturelle Kommunikation 

 

Steve Woolgar betont vor allem die enge Verworbenheit unseres vornehmlich an di-

gitale Datenverarbeitung geknüpften Virtualitätsbegriffs mit der in den 1980er Jahren 

aufgeblühten Utopie vom Cyberspace, die nach Woolgar in erster Linie eine Utopie 

der Kommunikation ist: Das Wesen des Cyberspace liegt für ihn nicht in einer simu-

lacrischen Erzeugung ›künstlicher‹ Welten, die in Konkurrenz zur ›wirklichen‹ tre-

ten, sondern in seiner Fähigkeit, die Beziehung der kulturellen Welt zu den Räumen, 

in denen sie sich entfaltet, zu verändern ‒ ohne dabei aber selbst im physikalischen 

Sinne ›räumlich‹ zu sein. Der Cyberspace ist eine Metapher für von digitalen Medi-

entechnologien getragene Kommunikationsstrukturen, welche die Verhältnisse des 

›realen‹ Raumes überschreiben können (vgl. Woolgar 2002: 2).2 Woolgars Virtuali-

tätsvorstellung knüpft an dieses Konzept an und versteht Virtualität immer im Zu-

sammenhang mit der Erwartung eines »death of distance« (ebd.: 19), welche sie zu-

gleich relativiert. 

Woolgar formuliert keine Definition oder Begriffsgeschichte der Virtualität. 

Vielmehr nimmt er unter die Lupe, welche Phänomene in öffentlichen Diskursen un-

ter dieser Bezeichnung verhandelt werden und formuliert von diesen ausgehend seine 

Five Rules of Virtuality. Bei diesen ›Regeln‹ handelt es sich nicht um einen in Stein 

gemeißelten Kriterienkatalog für das, was als virtuell gelten darf, sondern um »Dau-

menregeln« und »Slogans« (ebd.: 14), die in erster Linie Landmarken für die Be-

schreibung von Virtualisierungserscheinungen darstellen sollen. Sie umreißen damit 

ein Feld, dass es nach Woolgar zum Zeitpunkt der Textentstehung erst noch zu er-

schließen galt: jenes der Auswirkungen von digitalen Medien auf die Grenzen und 

Beschaffenheiten der Lebensrealitäten ihrer Anwender (vgl. ebd.: 13f.). 

Woolgars erste Regel besagt, dass neue Medientechnologien sich nicht etwa ei-

gendynamisch und unaufhaltsam ausbreiten und dabei alle gesellschaftlichen Wider-

stände hinwegspülen, sondern dass Akzeptanz und Nutzungsgewohnheiten stark so-

zial situiert sind. Die Integration des digitalen Virtuellen in die Lebenspraxis kann 

auf sehr verschiedene Arten erfolgen und in unterschiedlichen sozialen Kontexten 

variierende Formen von Kompromissen und Zugeständnissen erforderlich machen. 

Die erste Regel besagt damit auch, dass die Vorstellungen, die Entwickler einer- und 

                                                             

2  Das Kapitel 3.3.3 dieser Studie wird sich der Geschichte und den Implikationen der Cy-

berspace-Metapher noch eingehender widmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007 - am 14.02.2026, 14:37:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Netz und Virtualität | 89 

Endnutzer andererseits an neue Technologien herantragen, sehr weit auseinanderge-

hen können (vgl. ebd.: 14f.). 

Die zweite Regel erweitert die erste um die Feststellung, dass vor allem die 

Ängste und Gefahren, die mit Virtualisierung verbunden sind, ungleichmäßig über 

die Gesellschaft verteilt sind. Unterschiedliche soziale Gruppen und Institutionen 

fühlen sich von aufkommenden Technologien unterschiedlich stark bedroht (vgl. 

ebd.: 15f.) ‒ man denke z.B. an Senioren, die fürchten, den Anschluss an ihre Umwelt 

zu verlieren, oder eben auch an Museen, denen der Virtualisierungsprozess aus ge-

nannten Gründen sehr viel schwerer von der Hand zu gehen scheint als Bibliotheken. 

Die dritte Regel verbindet Woolgars sehr praktisches Virtualitätsverständnis mit 

der Virtualität als ontologischer Kategorie: Sie besagt, das virtuelle Technologien 

›reale‹ Tätigkeiten nicht etwa verdrängen, sondern funktional ergänzen bzw. die Mo-

dalitäten ihrer Durchführung verändern. Bürocomputer haben z.B. laut Woolgar nicht 

etwa das Papier überflüssig gemacht, sondern in Büros neue Kommunikationswege 

geschaffen, die sowohl von digitaler Datenübertragung, als aber auch von physischen 

Ausdrucken digitaler Information Gebrauch machen (vgl. ebd.: 16f.) Regel vier ver-

dichtet diese Beobachtung auf die Formel »the more virtual, the more real« (ebd.: 

17): Die Verfügbarkeit virtueller Angebote mache die entsprechenden physischen 

Tätigkeiten nicht etwa unattraktiv, sondern könne sogar zu ihrer Ausübung anregen. 

Bezeichnenderweise wählt Woolgar hier ausgerechnet das Beispiel, dass ein ›Be-

such‹ in einem Online-Museum den in einem ›Offline‹-Museum nicht notwendiger-

weise ablösen müsse, sondern letzteren gerade auch erst attraktiv machen könne. 

Etablierte Einrichtungen wie Geschäfte und Kulturinstitutionen können von der Exis-

tenz virtueller Entsprechungen demnach durchaus auch belebt werden (vgl. ebd.: 

18f.). 

Die fünfte Regel wird von Woolgar mit der Maxime »the more global, the more 

local« (ebd.: 19) zusammengefasst: Obwohl Virtualisierung immer zu einem gewis-

sen Grad im Zeichen des ›death of distance‹ stehe und ihre Trägertechnologien von 

der Entwicklerseite her zumeist global gedacht würden, hänge die Art, wie sich die 

Nutzer schließlich zur Globalität verhielten, stark von lokalen Voraussetzungen ab. 

Die Relevanzkriterien, aufgrund derer auf global verfügbare Informationen zugegrif-

fen wird, seien ‒ und damit mündet die letzte Regel der Virtualität zurück in die erste 

‒ eben in bestimmten gesellschaftlichen Gefügen positioniert, die sich von physika-

lischen Raumverhältnissen noch lange nicht unabhängig gemacht hätten (ebd.: 19ff.). 

Zusammenfassend stellt Woolgar fest, dass ›Virtualisierung‹ als Prozess »coun-

ter-intuitive« (vgl. ebd.: 21) sei: Sie geschehe auf eine Art, die nicht immer unseren 

Erwartungen entspräche und nicht etwa von der vermeintlich folgerichtigen Logik 

der Technik vorgeschrieben sei, sondern in ihrem Vollzug laufend sozial neu ver- 

und ausgehandelt werde. Hiermit gesellt sich zur ontologischen und technischen Be-

deutung des Virtualitätsbegriffs also eine soziale: Virtualität ist auch der Lebensmo-

dus von Gesellschaften, die in zunehmendem Umfang Gebrauch von ›virtuellen‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007 - am 14.02.2026, 14:37:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | Dinge – Nutzer – Netze 

Technologien machen. Es sei in diesem Zusammenhang noch einmal an Lev Mano-

vichs bereits erwähnte Beobachtung erinnert, dass sich der Computer ab den 1980er 

Jahren von einer Maschine mit begrenzten Anwendungsfeldern zu einem »filter for 

all culture« entwickelt habe (Manovich 2002: 64): Genau diese Entwicklung ist es, 

die in ihrer ganzen Vielgestaltigkeit das bildet, was Woolgar unter ›Virtualisierung‹ 

versteht. Mit einer solchen Einführung von Computern in kulturelle Kommunikati-

onsstrukturen entsteht wiederum nach Joseph Weizenbaum eine Konfliktsituation 

zwischen dem formalen System der technischen Anordnung und der Lebenswelt der 

Menschen: 

 

Nun zum Computer: Ich würde sagen, er kann nicht verstehen, weil er mit der Welt keine se-

mantische Verbindung aufnimmt. Im Computer ist alles abstrakt, die Bits oder die Elektronen 

rasen herum und was sie bedeuten, kann der Computer nicht wissen, er kümmert sich nicht 

darum. Das ist sogar schon zuviel gesagt, er kann sich nämlich gar nicht »kümmern«. (Wei-

zenbaum 2006: 135) 

 

Hiermit ist wiederum angedeutet, dass Woolgars Virtualisierungsbegriff einer Erwei-

terung bedarf: Mit dem Eindringen von Computern in Abläufe der Aushandlung kul-

tureller Kategorien und Inhalte geht die Notwendigkeit einher, diese Inhalte in For-

malismen zu übersetzen, die der Computer wenn schon nicht verstehen, so doch zu-

mindest prozessieren kann. Virtualisierung muss also auch als das Gegenteil der Ak-

tualisierung verstanden werden, als die Verwandlung von etwas Konkretem in ein 

Abstraktes, von etwas Vorhandenem und Ausgeformten in ein Potenzielles, von Er-

scheinungen und Gegenständen der Kultur in die Mathematik des Codes. 

Genau auf dieser Grenze zwischen kultureller Welt und selbstbezüglicher Kalku-

lation verortet auch Lev Manovich den Computer: Während er auf der Repräsentati-

ons- bzw. Interface-Ebene kulturelle Objekte entstehen lässt, die in kulturellen Kate-

gorien verstanden und gedeutet werden können, ist der zugrundeliegende Code nur 

von Maschinen zu verwerten: Jede Datei besteht aus einem sog. Header, welcher ihre 

Art und Beschaffenheit kennzeichnet (und damit dem System zu erkennen gibt, wie 

genau mit ihr zu verfahren ist), und einer Folge von Ziffern, die ihren eigentlichen 

Inhalt darstellt (vgl. Manovich 2002: 45f.). Erst mit den Vor-Schriften entsprechen-

der Software versehen kann ein Computer diese Ziffern ordnungsgemäß auslesen und 

in ein kulturell rezipierbares Objekt zurückverwandeln. Manovich sieht dabei den 

»culture layer« und den »computer layer« als völlig verschiedene »Kosmogonien« 

(ebd.: 46). Den Prozess, in welchem Inhalte zwischen diesen zwei Ebenen (und damit 

zwischen Virtualität und Aktualität) hin- und hergeschoben werden, bezeichnet Ma-

novich als Transcoding (ebd.: 45). 

Ein prägnantes Beispiel für Transcodierung liefert Friedrich Kittler (wohlgemerkt 

ohne selbst diesen Begriff zu verwenden) am auch für die Museumsvirtualisierung 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007 - am 14.02.2026, 14:37:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Netz und Virtualität | 91 

hochbrisanten Gegenstand der Computergrafik. Als Computergrafik ist hier im Ge-

gensatz zum alltagssprachlichen Gebrauch nicht etwa das zu verstehen, was tatsäch-

lich auf einem Bildschirm erscheint ‒ dies sind Kittlers Diktion nach Computerbilder 

‒, sondern das System von Softwareprogrammen, das für dessen Erzeugung verant-

wortlich ist (vgl. Kittler 2002: 178). Das Computerbild ist nach Kittler rein formal 

immer »eine zweidimensionale additive Mischung aus drei Grundfarben, die sich im 

Rahmen oder Parergon eines Monitorgehäuses zeigt« (ebd.). Während Manovich in 

dieser Einkreisung des Computerbildes durch den Rand des Bildschirms ein Ver-

mächtnis des Kinodispositivs erkennt ‒ eine diskrete simulierte Realität wird im Ka-

der der Leinwand eingekapselt und vorgeführt (vgl. Manovich 2002: 80) ‒ sieht Kitt-

ler den Vorgänger des Computermonitors vielmehr im Radarschirm: Anders als die 

analoge Projektion auf der Kinoleinwand oder auch das halbdigitale, aus Zeilen auf-

gebaute Fernsehbild bestehen Computerbilder aus einzelnen Punkten auf einem 

zweidimensionalen Raster, deren Positionen sich in cartesischen Koordinaten be-

schreiben und dementsprechend individuell adressieren lassen (vgl. Kittler 2002: 

178f.). In dieser Adressierbarkeit ihrer Einzelelemente verkörpern Computerbilder 

laut Kittler »die Fälschbarkeit schlechthin« (ebd.: 179): Sie bestehen, soweit es den 

Computer betrifft, aus nichts weiterem als einer Auflistung von zweidimensionalen 

Koordinaten, denen jeweils ein Farbwert in Form einer Mischung aus den drei Grund-

farben Rot, Grün und Blau (und damit einer dreidimensionalen Koordinate) zugeord-

net ist. Jeder dieser Werte kann über eine einfache Manipulation der Zahlen verändert 

werden ‒ Computergrafik, so Kittler, macht uns glauben, dass die von ihr auf den 

Schirm gebrachten Bilder kontinuierliche und abgeschlossene Objekte seien, wäh-

rend es sich bei ihnen in Wahrheit um einen aus diskreten und somit manipulierbaren 

Elementen zusammengesetzten Text handelt (vgl. ebd.). Dieser wird erst dann zum 

Bild, wenn eine mit entsprechenden programmatischen Vorgaben ausgestattete Soft-

ware ihn ausliest und aktualisiert, indem sie nach seiner Anleitung tatsächlich Farben 

auf Pixel verteilt. Das von Lawrence Lessig beschriebene Zwitterdasein des Codes 

als Synthese von Substanz und Gesetz zeigt sich hier überaus schlüssig: Für den 

Computer, dessen Domäne (oder mit Manovich: dessen Kosmogonie) die zwingende 

Logik der Zahlen ist, sind Regeln Substanz. Alles, was wir am Computer als substan-

tiell wahrnehmen und damit also als ein kulturelles ›Etwas‹ reflektieren können ‒ sei 

es nun das grafische Desktop-Interface eines Betriebssystems, die simulierte Umwelt 

eines Computerspiels oder ein digitales Abbild der Mona Lisa ‒ ist das Ergebnis der 

Umsetzung bzw. Aktualisierung von Vor-Schriften, in denen das ›Etwas‹ nur virtuell 

vorhanden ist. Manovich stellt aufgrund eben dieser Beobachtung fest, dass die auf 

einem Bildschirm erscheinenden Gegenstände keine ›Dinge‹ im ontischen Sinne 

seien ‒ sie besitzen nämlich keine singuläre Identität. Sie sind eher Signal als Objekt 

und dementsprechend nicht autonom. Zwei identische Instanzen desselben Signals 

sind funktional ununterscheidbar und dementsprechend auch nicht als diskrete Enti-

täten zu betrachten (Manovich 2002: 132ff.), auch wenn wir sie auf der Ebene des 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007 - am 14.02.2026, 14:37:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | Dinge – Nutzer – Netze 

Interfaces aus unseren Wahrnehmungsgewohnheiten heraus als solche empfinden 

mögen.  

Transcoding ist ferner immer auch ein Prozess der Entkopplung zwischen der 

(Bild-)Sprache der Nutzeroberfläche und den Formalien des Rechners: Das, was auf 

dem Bildschirm Gestalt annimmt, bildet nicht unbedingt das ab, was der Computer 

im selben Moment im engeren Sinne ›tut‹. So vermitteln z.B. die grafischen Oberflä-

chen von Betriebssystemen wie Microsoft Windows oder MacOS (die ihrerseits ja 

selbst nichts anderes sind als Gefüge aus Computerbildern) eine bestimmte Logik der 

Dateien und des Computers insgesamt, die meist relativ wenig damit zu tun hat, wie 

er tatsächlich arbeitet. Unter Rückgriff auf die Sapir-Whorf-Hypothese, der zufolge 

die Sprache das Denken formt, charakterisiert Manovich Interfaces als Sprachsys-

teme, die eine bestimmte Vorstellung davon transportieren, was Computer sind und 

wie sie auf unterschiedlichen Ebenen (Prozessor, Speicher, Software, usw.) arbeiten 

(vgl. ebd.: 64f.). Solche Vorstellungen sind nicht etwa ›falsch‹: In den allermeisten 

Fällen sind die Interfaces ja hochgradig funktional und führen ihre Nutzer bei sach-

gemäßer Verwendung durchaus zum Ziel. Vielmehr unterstreicht Manovich mit die-

ser Feststellung die bei Turkle bereits angedeutete Idee von einer doppelten Wirk-

lichkeit des Rechners: Interfaces sind nicht weniger real als die Maschinen, auf denen 

sie entstehen. Die elektronischen Abläufe im Rechner sind Teil der gleichen Wirk-

lichkeit wie die Bildwelt, die auf dem Monitor erscheint. Es gibt hier keinen in Stein 

gemeißelten Dualismus von Realität und Irrealität, sondern lediglich einen fluktuie-

renden von Virtualität und Aktualität.  

Wir wollen es für den Augenblick bei diesem ersten Umriss von ›Virtualität‹ und 

›Virtualisierung‹ belassen. Es wird diese Begriffe im folgenden Kapitel noch auf die 

räumlichen und dinglichen Kategorien des Museums zu übertragen gelten. Konkre-

tisiert werden sollen sie im Folgenden zunächst anhand einer technologischen Kon-

figurationsform, mit der sie in der Gegenwart wie mit kaum einer anderen verbunden 

sind: jener des Netzwerks. 

 

 

2.2 ZUM BEGRIFF DES ›NETZWERKS‹ 

 

Im Laufe der vergangenen Jahrzehnte hat sich der Terminus des ›Netzwerks‹ eng mit 

digitalen Medientechnologien verschränkt, ohne dabei notwendigerweise Computer-

netzwerke im engeren technischen Sinne zu meinen. Vielmehr scheint ›Vernetzung‹, 

ganz ähnlich wie das bereits diskutierte Heideggersche ›Bauen‹, einen bestimmten 

Modus menschlicher Existenz zu beschreiben, der in vernetzten Rechnern lediglich 

seinen infrastrukturellen Unterbau und seine Metaphorik findet. Vernetzt sind nicht 

länger nur die Computer untereinander, sondern auch die von ihnen übertragenen 

Inhalte (in Form verlinkter Webseiten) und die Menschen, die sie benutzen. Das Wort 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007 - am 14.02.2026, 14:37:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

