
zfwu, 2/3 (2001), 291-310  291 

Nachhaltigkeit - ein kulturelles, bisher aber 
chancenloses Wirtschaftsziel* 

KLAUS MICHAEL MEYER-ABICH 

”Weak sustainability” is as clear as economics but cannot sustain nature and would lead 
us into a world of swimming pools instead of beaches and fitness centres instead of walk-
ing paths. „Strong sustainability”, on the other hand, is too strong a limitation and 
politically weak because it sets limits instead of conceiving better goals such as re-
cultivating the economy. Cultural sustainability is pointed out as a positive orientation. 
This, however, is not compatible with giving equal weight so ecological, social, and eco-
nomic goals because capital is not aging. A solution can be found in radical increased 
inheritance taxes. 
 
Die industrielle Wirtschaft hat einen Wohlstand hervorgebracht, wie es ihn 
in dieser Allgemeinheit noch nie gegeben hat, aber dieser Wohlstand hat 
einen hohen Preis. Denn die Industrieländer, wir Reichen im Norden also, 
leben zu Lasten der Natur, zu Lasten der Mitmenschen - vor allem in der 
Dritten Welt - und zu Lasten der Nachwelt. Die weitreichendsten Schäden, 
die wir zu verantworten haben, sind das Artensterben, die Klimaänderung 
und die Altlasten, die wir der Nachwelt hinterlassen. Wir leben also zu Las-
ten Dritter, d.h. die wahren - nicht nur monetären - Kosten unserer Wirt-
schaft werden durch die Erträge nicht gedeckt. 
Dies verstößt natürlich gegen das Kriterium der Wirtschaftlichkeit, so dass 
hier zumindest in erster Näherung nach wirtschaftsimmanenten Prinzipien 
Abhilfe geschaffen werden könnte. Dementsprechend war die Internalisie-
rung der externen Kosten nach dem Verursacherprinzip von Anfang an ein 
ökonomischer Grundgedanke der Umweltpolitik. Allerdings ist die Wirt-
schaftlichkeit der industriellen Wirtschaft in diesem Sinn bisher noch nicht 
einmal innerhalb der Industrieländer gewährleistet. Beispielsweise ist jeder 
Energieumsatz mit Schäden verbunden, die durch die Energiepreise bei 
weitem nicht gedeckt werden. So betragen die wahren Kosten des Autofah-
rens (einschließlich der Externalitäten) das Vierdrittel- bis Zweifache der 
Aufwendungen durch den Nutzer. Dabei handelt es sich zwar teilweise um 
grenzüberschreitende Lasten, aber in der Deklaration von Rio ist zumindest 
ein grundsätzliches Übereinkommen erzielt worden, dass das Verursacher-
prinzip auch international gelten soll. Danach könnten die Länder der Drit-
ten Welt, die unter der - im wesentlichen von den Industrieländern verur-
sachten - Klimaänderung am meisten zu leiden haben werden, diese dafür 
dermaleinst zur Rechenschaft ziehen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


292 

Sowohl innerhalb der Industrieländer als auch gegenüber der Dritten Welt 
sind wir demnach weit davon entfernt, für die durch die industriewirtschaft-
liche Produktion, Distribution und Konsumtion verursachten Schäden 
aufzukommen, obwohl das Leben zu Lasten Dritter gegen das Prinzip der 
Wirtschaftlichkeit verstößt. Hinsichtlich der Natur und der Nachwelt ist die 
Unwirtschaftlichkeit unserer Wirtschaft zwar grundsätzlich ebenfalls un-
bestritten, hier aber besteht noch nicht einmal die durch das Verursacher-
prinzip und den Gedanken der gesellschaftlichen Kosten des Wirtschaftens 
gegenüber den Mitmenschen ansonsten immerhin erreichte Klarheit. Das 
Prinzip der Nachhaltigkeit soll grundsätzlich eine Orientierung dafür bieten, 
auch hinsichtlich der Natur und der Nachwelt nicht mehr zu Lasten Dritter 
zu leben. Dabei handelt es sich im Sinn von K. William Kapp (1950), der 
den Begriff der gesellschaftlichen Kosten von vornherein umfassender 
gemeint hatte als die Pigouschen Externalitäten, um eine Erweiterung des 
Verständnisses dieser Kosten auf künftige Generationen der Menschheit 
und letztlich sogar auf die Gemeinschaft der Natur insgesamt. 
Allerdings ist das Prinzip der Nachhaltigkeit (sustainability) im Brundtland-
Bericht (1987) zunächst darauf beschränkt worden, dass jedenfalls die heu-
tige Menschheit nicht zu Lasten der künftigen Menschheit leben solle. Denn als 
nachhaltig oder �dauerhaft� sollte eine Entwicklung gelten, welche für die 
(menschlichen) Bedürfnisse der Gegenwart sorgt, ohne die Chancen künf-
tiger Generationen zu gefährden, ihre eigenen Bedürfnisse befriedigen zu 
können. 
Der Nachhaltigkeits-Gedanke im Sinn des Brundtland-Berichts 
- begrenzt das Prinzip strikt auf den Nutzen von Menschen. Das zugrunde-
liegende Menschenbild beruht auf der Annahme, Mensch sein zu können, 
indem wir die übrige Welt nur haben wollen (Anthropozentrik). Es ist das 
Menschenbild des interplanetarischen Eroberers, der es sich mit dem, was 
dieser Planet zu bieten hat, eine Zeitlang möglichst wohl sein lassen möch-
te, letztlich aber doch wieder weiterreisen zu können gedenkt (Meyer-Abich 
1997); 
- ist in dieser Beschränkung aber fast revolutionär, denn er besagt, dass 
sowohl eine intragenerative als auch eine intergenerative Gerechtigkeit Ziel 
der wirtschaftlichen Entwicklung sein soll. Tatsächlich sind wir bereits von 
der (intragenerativen) Gerechtigkeit in der Verteilung von Gütern und Le-
benschancen für die heutige Menschheit weit - vielleicht weiter denn je - 
entfernt. Alle Entwicklungspolitik hat nicht verhindern können, dass der 
Abstand zwischen den reichen und den armen Ländern noch immer größer 
wird. Und sollte diese monumentale Ungerechtigkeit je beseitigt werden 
können, so ist kaum vorstellbar, wie dies nicht zu Lasten der Nachwelt, d.h. 
der intergenerativen Gerechtigkeit geschehen könnte. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


zfwu, 2/3 (2001), 291-310  293 

Zur intragenerativen Gerechtigkeit würde vor allem gehören, dass die In-
dustrieländer nicht mehr zu Lasten der Dritten Welt lebten, also zu einem 
verallgemeinerungsfähigen Lebensstil fänden, so dass die Länder der Drit-
ten Welt sich unser Wirtschaften zum Vorbild nehmen könnten, ohne da-
mit die irreversible Zerstörung der menschlichen Lebensgrundlagen zu 
riskieren. 
Das Nachhaltigkeits-Prinzip, so wie es die Brundtland-Kommission postu-
liert hat, wird in seinem revolutionären Gehalt oft unterschätzt. Dazu trägt 
auch die harmlose Formulierung bei. Denn wer wäre ausdrücklich dafür, 
die Bedürfnisse der Gegenwart zu Lasten der Nachwelt zu decken? Durch 
ein verbales Bekenntnis dieser Art lebt es sich vielleicht sogar etwas gelas-
sener mit dem entgegengesetzten Sachverhalt, den wohl die meisten Men-
schen zumindest ahnen. 
Somit wirkt das Nachhaltigkeits-Prinzip der Brundtland-Kommission nicht 
nur beruhigend, sondern enthält auch eine immanente Garantie der Folgen-
losigkeit, welche seine politische Zustimmungsfähigkeit noch weiter be-
trächtlich erhöht. Diese Garantie beruht auf einer Unklarheit hinsichtlich 
des nachhaltig zu Erhaltenden. Offenbar geht es ja darum, mit dem gegen-
wärtigen Konsum nicht so weit zu gehen, dass die Nachgeborenen immer 
ärmer werden. Es soll also wohl irgendein Erbe als ein Bestand zumindest 
erhalten bleiben und weitergegeben werden. So entspricht es auch dem 
Grundgefühl, dass Marx� 11. Feuerbachthese: Die Philosophen haben die 
Welt immer nur interpretiert - es kömmt darauf an sie zu verändern!, heute 
eine Umkehrung verdient: Die Industriegesellschaften haben die Welt im-
mer nur verändert - es kommt darauf an, sie zu erhalten! Was aber soll 
erhalten bleiben? Individuen sterben, und Arten stehen ebenso im naturge-
schichtlichen Entstehen und Vergehen wie Kulturen in dem der menschli-
chen Geschichte. Natürlich macht es einen großen Unterschied, ob wir für 
das Aussterben einer Art verantwortlich sind oder nicht, aber für bestimm-
te Krankheitserreger wäre vielleicht sogar dies zu rechtfertigen. Das zu 
Erhaltende sollte also wohl weniger körperlich als strukturell bestimmt 
werden. Sind vielleicht vor allem die Lebensverhältnisse bzw. die Gesund-
heit des Ganzen zu erhalten oder kommt es nicht vielmehr auf die Art der 
Veränderung an? 
Welcher Bestand also ist gemeint? Ich zeige im Folgenden, dass es auf diese 
Frage bisher - solange kein weitreichender Bewusstseinswandel im mensch-
lichen Selbstverständnis eintritt - nur eine einzige klare Antwort gibt: Der 
zu erhaltende (bzw. noch zu vermehrende) Bestand ist das Kapital im öko-
nomischen Verständnis. Die Erhaltung bzw. Vermehrung des Kapitals aber 
ist ja auch heute schon das dominante Wirtschaftsziel, so dass der Nachhal-
tigkeits-Gedanke letztlich nur die bestehenden Verhältnisse in neuer Weise 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


294 

heiligt. Eine latente Ahnung dieser Art mag bereits dazu geführt haben, 
dass die Umweltökonomen gerade den Kapitalbegriff �for ... providing a 
common currency for the organising question �What to sustain?�� (Dobson 
1996: 409) gewählt haben. 
Die Unklarheit hinsichtlich des zu Erhaltenden besteht allerdings nur für 
die �starke� Nachhaltigkeit, die aber - über die bloß ökonomische, �schwa-
che� Nachhaltigkeit hinaus - den eigentlichen Sinn des Konzepts zum Aus-
druck bringen sollte. Ich schildere im Folgenden zunächst diese Zielvarian-
ten (Abschnitt 1) und bewerte sie dann im Hinblick auf den Dreisäulen-
kompromiss, durch den das ökologische Nachhaltigkeits-Postulat faktisch 
den gesellschaftlichen Zielen ebenso nachgeordnet wird wie diese den wirt-
schaftlichen, wenn es z.B. um die Auflösung von Arbeitsplätzen geht (Ab-
schnitt 2). 

1. Von der schwachen oder starken zur wirtschaftskulturellen Nach-
haltigkeit 

Um dem Nachhaltigkeits-Gedanken einen operationalen Sinn zu geben, in 
dem sich ein nicht nachhaltiges von einem nachhaltigen Wirtschaften un-
terscheiden lässt, hat es bereits in der Waldwirtschaft - aus der das Konzept 
stammt - eine bis heute nicht zur Ruhe gekommene Kontroverse gegeben. 
Einerseits wurde versucht, Nachhaltigkeit rein wirtschaftlich zu verstehen 
und überprüfbar zu machen. Für die Waldwirtschaft ergab sich nach die-
sem Ansatz das Kriterium, nicht mehr Holz zu schlagen als nachwächst. 
Andererseits aber zeigte sich, je mehr das betriebswirtschaftliche Denken 
auch dort um sich griff, dass eine ausgeglichene Materialbilanz auch mit 
Monokulturen und Kahlschlägen - also zu Lasten einer gesunden Lebens-
gemeinschaft des Waldes - zu erfüllen war. Einige Forstwirte machten 
dementsprechend geltend, dass das nachhaltig zu Erhaltende nicht nur die 
Holzerträge, sondern letztlich die Gesundheit der Lebensgemeinschaft 
Wald sei (Gayer 1886, Möller 1922; vgl. Meyer-Abich 1994/95). Im Sinn 
von Möllers �Dauerwaldgedanken� soll das heißen, dass der Wald es sozu-
sagen �gar nicht merken� darf, wenn Holz geerntet wird; �die Stetigkeit des 
Waldwesens muß erhalten werden� (1922: 57/39). Dies wäre langfristig 
wohl nicht nur ökologisch, sondern auch ökonomisch sinnvoll, überschrei-
tet aber den Zeithorizont der Wirtschaft (bei endlicher Diskontrate) und ist 
wirtschaftlich überhaupt unklar. Erst in neuerer Zeit ist der Gedanke einer 
naturgemäßen Waldwirtschaft in eine auch betriebswirtschaftlich praktikab-
le Form gebracht worden (Hatzfeldt 1994). 
Nachdem der Nachhaltigkeits-Gedanke 1987 durch die Brundtland-
Kommission als �sustainable development� wieder aufgenommen worden 
war, ergab sich alsbald eine ähnliche Konstellation. Einerseits versuchte 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


zfwu, 2/3 (2001), 291-310  295 

man, die Nachhaltigkeit ökonomisch zu operationalisieren; andererseits 
aber kam dabei nur ein ziemlich �schwaches� Kriterium heraus, demgegen-
über andere das eigentlich Gemeinte als �starke� Nachhaltigkeit geltend zu 
machen suchten. Die Kontroverse bezieht sich - wie in der Waldwirtschaft 
- auf das in der Formulierung von 1987 unklar Gebliebene, nämlich auf die 
Invariante: Welches ist der zu erhaltende Bestand?, oder: Relativ zu welchem 
Bestand soll die wirtschaftliche Entwicklung beständig (sustainable oder dauerhaft) 
sein? Im Brundtland-Bericht war hier statt der Entwicklung sogar noch vom 
Wachstum die Rede, dessen beständiger Fortgang aber ja auch in Frage zu 
stellen ist. 
Eine beständige oder stabile wirtschaftliche Entwicklung zu sichern, ist ein 
altes Ziel der Wirtschaftspolitik. Im deutschen Stabilitäts- und Wachstums-
gesetz wird dieser Bestand durch Preisstabilität, Vollbeschäftigung, außen-
wirtschaftliches Gleichgewicht und ein stetiges Wirtschaftswachstum zu 
wahren gesucht. Die vier Bedingungen sind auf das Oberziel hin orientiert, 
dem die Wirtschaft selber letztlich dienen soll, dem materiellen Wohlerge-
hen der Menschen. Sie sind aber ihrerseits eine Entfaltung der Grundbe-
dingung der Möglichkeit einer beständigen wirtschaftlichen Entwicklung, 
nämlich der Konstanz oder Zunahme des Gesamtkapitalbestands. Es ist 
diese Grundbestimmung, die im Konzept der �schwachen� Nachhaltigkeit 
eine erweiterte Auslegung erfährt. 
Unabhängig vom Naturzusammenhang der Wirtschaft werden (1) das 
Sachkapital (der Wert der Anlagen), (2) das generelle Nutzungswissen dazu, 
(3) die gesellschaftlichen Institutionen, in denen es seinen Wert hat, und (4) 
das individualisierte Humankapital, die Kompetenz der Beschäftigten zur 
wirtschaftlichen Wertschöpfung, als Kapital bewertet. Unter diesen Kom-
ponenten bedürfen vor allem die erste und die letzte der ständigen Regene-
ration aus der außermenschlichen Natur, können also grundsätzlich - so wie 
wir es in der Naturkrise unserer Zeit erleben - zu Lasten des Bestands der 
Natur erneuert werden, solange man nur die anthropogenen Kapitalien im 
Blick hat. Es ist diese Möglichkeit, die durch die ökonomische �schwache� 
Nachhaltigkeit unterbunden werden soll, indem zum Kapitalbestand nun 
auch das �Naturkapital� gerechnet wird. Darunter sind sowohl die Güter der 
unberührten Natur wie etwa Bodenschätze, Wasserwege und die Aufnah-
mefähigkeit der Natur für Schadstoffe (Tragekapazität) als auch die der 
kultivierten Natur in der Landwirtschaft, im Wohnen, in der Touristik etc. 
zu verstehen. 
Das Prinzip der �schwachen� Nachhaltigkeit ist dementsprechend, dass das 
Gesamtkapitel sowohl anthropogener als auch natürlicher Art erhalten 
bleiben soll. In einem Zeithorizont, der über den der sonst üblichen wirt-
schaftlichen Bewertung hinausgeht, wird damit langfristig für den Bestand 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


296 

der Wirtschaft gesorgt, insoweit sie auf die Regeneration aus dem Naturzu-
sammenhang angewiesen bleibt. Indirekt und in den Grenzen der Nutzbar-
keit für Menschen, also in einem strikt anthropozentrischen Verständnis, 
impliziert die �schwache� Nachhaltigkeit auch eine Erhaltung von Naturgü-
tern. 
Für den Gedanken der �schwachen� Nachhaltigkeit spricht, dass man relativ 
klar verstehen kann, was gemeint ist. Bedenken werden jedoch dagegen 
geltend gemacht, dass hier nur die Summe von anthropogenem und natürli-
chem Kapital erhalten bleiben soll. �It is the aggregate quantity that matters 
and there is considerable scope for substituting man-made wealth for natu-
ral environmental assets� (Pearce e.a. 1989: 48). Damit sind sehr weitge-
hende Substitutionen des Letzteren durch das Erstere vereinbar, also z.B. 
von Meeresufern durch Schwimmbäder, von Kulturlandschaften durch 
Freizeitparks, von Waldläufen und Spaziergängen durch Fitness-Zentren 
etc. Hier versprechen die künstlichen Einrichtungen wohl sogar den höhe-
ren Profit. Unbestreitbar ist, dass auf diese Weise der Bestand der Wirt-
schaft gewährleistet wird, aber gilt das auch für das Wohlergehen, dem die 
Wirtschaft doch ihrerseits dienen soll? Nach dem Prinzip der wirtschaftli-
chen oder �schwachen� Nachhaltigkeit dürften sich konsequenterweise Le-
bensverhältnisse ergeben, wie sie Arthur C. Clarke in seinem Roman �The 
City and the Stars� beschrieben hat, d.h. eine Schöne Neue Welt, in der die 
Menschheit unter einer Art Glasglocke in einer künstlichen Welt lebt, zu 
der fast alles natürliche Kapital in anthropogenes verwandelt ist. Nur die 
Sonneneinstrahlung wird noch gebraucht, um in diesem Land �Diaspar� 
den Entropieunterschied zwischen der Menschenwelt und der umgebenden 
Ödnis aufrechtzuerhalten. Ob eine derart künstliche Welt ein lebenswertes 
Wirtschaftsziel abgibt, ist zumindest sehr fraglich. 
Bedenklich ist außerdem die Bewertung der fraglichen Kapitalien, und zwar 
nicht nur für das Naturkapital. Denn ob der Shareholder value einer Firma 
zu irgendeiner Zeit für ihren Zukunftswert oder gar für ihren wirklichen 
Wohlfahrtsnutzen repräsentativ ist, muss immer dahingestellt bleiben, zu-
mal die Bedürfnisse sich so ändern können, dass die betreffende Firma 
aufgrund eines Wertewandels auf einmal gar nichts mehr wert ist. Nicht 
geringer sind die Bedenken gegen die wirtschaftliche Bewertung des Natur-
kapitals, denn die bisherige Wirtschaft hat hier am eklatantesten versagt. 
Der Markt sorgt zwar dafür, dass knapp werdende Güter höher bewertet 
werden, aber nicht dafür, dass die Güter gar nicht erst knapp werden. Dies 
ist eine ungelöste Aufgabe. 
Beiderlei Bedenken haben den gemeinsamen Nenner, dass wirtschaftliche 
Bewertungen ephemer sind und sich - mangels Bedürfnisbildung (vgl. Mey-
er-Abich 1979) - auch zu ihrer Zeit nicht immer mit den wirklichen Be-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


zfwu, 2/3 (2001), 291-310  297 

dürfnissen, sondern nur mit einer zeitweiligen Nachfrage decken. Zumin-
dest diese Ungewissheiten rechtfertigen das verbreitete Grundgefühl, dass 
der Verwandlung von Naturgütern in anthropogenes Kapital Grenzen ge-
setzt werden sollten, innerhalb derer keine Diaspar-Welt entstehen kann. 
Eine gute Formulierung ist der Artikel 73 �Nachhaltigkeit� der Bundesver-
fassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft: �Bund und Kantone stre-
ben ein auf Dauer ausgewogenes Verhältnis zwischen der Natur und ihrer 
Erneuerungsfähigkeit einerseits und ihrer Beanspruchung durch den Men-
schen anderseits an.� Auch ein durchaus anthropozentrisches Denken kann 
ja offen dafür sein, dass die Natur insgesamt ein wesentlich umfassenderer 
Lebenszusammenhang ist als der menschliche und dass wir - sogar im 
wohlverstandenen Eigeninteresse - auf die Intaktheit des Naturzusammen-
hangs angewiesen bleiben. In diesem Sinn stellt auch Herman Daly, ein 
Hauptvertreter des Entwurfs der �starken Nachhaltigkeit�, die Frage: �How 
big is the subsystem relative to the total system? How big can it be without 
disrupting the functioning of the total system? How big should it be, what is 
its optimal scale?� (1997: 12; vgl. 1999). Ein aufgeklärtes anthropozentri-
sches Denken braucht sich also nicht mit dem Anspruch zu verbinden, die 
ganze Natur sei eigentlich nichts als der menschliche Lebensraum. 
Ein schöner und hoffnungsvoller Entwurf, wie man in Deutschland unter 
Bedingungen der �starken� Nachhaltigkeit leben könnte, ist die BUND-
Misereor-Studie des Wuppertal-Instituts 1996. Dabei lautet die Grundbe-
dingung nunmehr, dass nicht die Summe des natürlichen und des anthro-
pogenen Kapitals erhalten bleiben soll, sondern das Naturkapital selbst - für 
das anthropogene sorgt die Wirtschaft von alleine. 
Diese Forderung ist selbst dann nicht ohne weiteres klar, wenn man im 
Horizont des anthropozentrischen Denkens verharrt, was wohl schon 
durch den Begriff �Naturkapital� gewährleistet ist. Denn sie besagt eigent-
lich, (1) dass nur noch regenerierbare Ressourcen gebraucht werden dürf-
ten, und zwar unterhalb der Regenerationsrate. Die Nutzung von Boden-
schätzen käme danach gar nicht mehr in Frage, und zwar - nach einer an-
gemessenen Schonfrist - weder für die Bedürfnisse der Gegenwart noch für 
die der Nachwelt. So war es eigentlich nicht gemeint. Warum sollte es 
grundsätzlich unzulässig sein, durch den Verbrauch nicht regenerierbarer 
Ressourcen beispielsweise einen Wirtschaftsaufschwung zu ermöglichen, 
mit dem sich so große technische Fortschritte verbinden, dass danach wie-
der mit regenerierbaren Ressourcen gewirtschaftet werden kann, jedoch auf 
wesentlich höherem technologischem Niveau? Dies könnte das Gute an der 
Industriellen Revolution gewesen sein, wenn es mit ihr doch noch ein gutes 
Ende nimmt. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


298 

Man kann die Forderung, keine nicht regenerierbaren Ressourcen mehr zu 
nutzen, freilich dadurch abschwächen, dass zur Kompensation für ihre 
Nutzung jeweils ein funktionales Äquivalent an regenerativen Ressourcen 
zurückgelegt werden soll, aber ist das möglich und sinnvoll? Natürlich wäre 
z.B. der Verbrauch von Erdgas dadurch zu erkaufen, dass ein energetisches 
und chemisches Äquivalent an Sonnenenergie produziert und konserviert 
wird, aber warum bleibt man dann nicht gleich bei diesem und lässt das 
Erdgas ruhen? Eine moderatere Variante ist, den Bestand an nicht-
regenerierbaren Ressourcen nicht unter eine �kritische Grenze� sinken zu 
lassen (Endres/Radke 1998: 21), aber wo soll diese liegen und wer setzt sie 
fest? 
Ebenso unklar ist, (2) was hinsichtlich der Erhaltung des Naturkapitals mit 
der Aufnahmefähigkeit für Schadstoffe gemeint ist. Soll das Meer nur als 
Verkehrsweg erhalten bleiben oder soll man darin auch noch baden kön-
nen? Und sollen an die Stelle der heute absterbenden Baumarten schad-
stoffresistente Bäume treten oder sind die naturgeschichtlich entwickelten 
Bäume das Maß der Tragekapazität? Schließlich aber: Wie steht es über-
haupt mit Kulturlandschaften? Sollen sie als Naturkapital gelten, andere 
Anverwandlungen von Naturgegebenheiten an menschliche Bedürfnisse 
hingegen nicht? Und wenn Ja, warum nicht? 
Wenn es nicht nur darum geht, kluge Gedanken über naturverträgliche 
Wirtschaftsformen zu Papier zu bringen, sondern praktikable Wegweiser zu 
bilden, nach denen wir aus der Naturkrise unserer Zeit herausfinden könn-
ten, sehe ich in den bisher entworfenen Formen �starker� Nachhaltigkeit 
keine rechte Hilfe. Die eigentlichen Prüfsteine jeder Nachhaltigkeits-
Forderung sind in erster Linie die absehbare Klimaänderung - vor allem zu 
Lasten der Dritten Welt - und das Artensterben. Sowie man sich aber dar-
auf einlässt, Nachhaltigkeits-Vorstellungen dieser Probe zu unterwerfen, 
kommt man alsbald wieder an die Grenzen des anthropozentrischen Den-
kens. Statt dieses Thema zu vermeiden, wie es zunehmend geschieht, wäre 
es also vermutlich doch klüger, die eigentlichen Probleme der Nachhaltig-
keit jenseits der ökonomischen Wissenschaft wahrzunehmen. 
Was die Wirtschaftswissenschaft angeht, so kann man sich die Sache in 
erster Näherung relativ einfach machen, denn Märkte optimieren immer 
nur unter Randbedingungen, die nicht intern ökonomisch zu rechtfertigen 
sind. Nun sieht es nicht so aus, dass der ineffizienten Allokation, deren 
Ausdruck die derzeitige Naturzerstörung ist, unter den bisherigen Rand- 
oder Rahmenbedingungen zu begegnen ist. Insbesondere können Effi-
zienzsteigerungen, auf deren Möglichkeit vor allem Ernst Ulrich von Weiz-
säcker (1995) nachdrücklich hingewiesen hat, nur eine temporäre Entlas-
tung bieten, die zur Nachhaltigkeit allenfalls dann etwas beiträgt, wenn die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


zfwu, 2/3 (2001), 291-310  299 

Atempause genutzt wird, um der wirtschaftlichen Entwicklung unter ver-
änderten Wertsetzungen (Suffizienz) neue Ziele zu geben. In der Diskussi-
on sind Steigerungen der Effizienz um Faktoren Vier (Weizsäcker aaO) 
oder Zehn (Factor 10 Club 1997); es bedürfte aber eines Faktors Sechsund-
vierzig, um den Ländern der Dritten Welt mit heutigen Mitteln bis zum 
Ende des 21. Jahrhunderts den heutigen Wohlstand der Industrieländer zu 
geben (Daly 1994: 157ff.). 
Suffizienz-Ziele wären an dem Delphischen Gebot �Nichts zuviel!� zu 
bemessen, indem rückwärts geprüft wird, auf was alles wir gut verzichten 
könnten, ohne deshalb weniger glücklich zu sein. Tatsächlich hat das au-
ßerordentliche Wirtschaftswachstum seit dem Zweiten Weltkrieg die Zu-
friedenheit der Konsumenten nicht nennenswert erhöht. Die Allokations- 
bzw. Effizienzziele der Neoklassik brauchten dann im Sinn von Daly (1992) 
nur um ein �Scale�-Ziel erweitert zu werden, d.h. um eine Restriktion der 
Eindringtiefe des menschlichen Wirtschaftens in das Ganze der Natur. 
Dabei wäre die zulässige Eindringtiefe sozusagen an der Resilienz der Natur 
zu bemessen (Arrow e.a. 1995). �Werden die beiden Ansätze integriert, so 
werden durch den Nachhaltigkeits-Ansatz die Restriktionen bestimmt, 
danach erfolgt die Anwendung des ökonomischen Kalküls� (Vornholz 
1997: 43). Dies ist nun freilich kein Entwurf einer nachhaltigen Wirtschaft, 
sondern eigentlich nur die Erinnerung daran, dass der Wirtschaft als Rand-
bedingungen Ziele gesetzt werden müssen, die ihrerseits nicht wirtschaft-
lich zu begründen sind. Dies gilt auch für das Nachhaltigkeitsziel. Ungelöst 
bleibt dabei freilich die immanente Priorität der Kapitalvermehrung, die ich 
im Abschnitt (2) behandle. 
Zur näheren Bestimmung der �starken� Nachhaltigkeit kommt es also vor 
allem darauf an, wie die Eindringtiefe des Wirtschaftsgeschehens in die 
Natur bzw. deren Resilienz oder die Substituierbarkeit von natürlichem 
durch anthropogenes Kapital begrenzt werden soll. Dies ist aber weder 
ökonomisch noch ökologisch zu entscheiden, sondern richtet sich nach 
dem menschlichen Selbstverständnis innerhalb der Natur, von der wir ein 
Teil sind. Im Vorfeld der naturphilosophischen Frage lassen sich allenfalls 
noch Risikoüberlegungen allgemeiner Art anstellen. Konrad Ott hat hierzu 
sinngemäß an die Pascalsche Wette erinnert, nach der es erheblich riskanter 
ist, an Gott nicht zu glauben, wenn es ihn gibt, als an ihn zu glauben, wenn 
es ihn nicht gibt; denn im ersteren Fall riskiert man die ewige Seligkeit, im 
zweiten hingegen nur ein paar irdische Annehmlichkeiten. Dementspre-
chend schützen wir, wenn wir die Nachhaltigkeits-Restriktionen zu eng 
setzen, nur unnötig viel Natur, wohingegen zu weitgehende Eingriffe große 
Überlebenskrisen hervorrufen könnten (Ott 2001: 49). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


300 

Nun wird man in der gegenwärtigen Naturkrise der industriellen Wirtschaf-
ten kurzfristig schwerlich umhinkönnen, der Verwirtschaftung der Natur 
Grenzen zu setzen. Nachhaltigkeit aber ist ein langfristiges Ziel, und ich 
glaube nicht, dass das bloße Setzen von Grenzen langfristig die richtige 
Antwort auf die Herausforderung sein kann, vor der wir stehen. Beispiels-
weise war die Bildung von Kulturlandschaften in der Zeit der Agri-Kultur 
ein ungeheurer Eingriff in den Lebenszusammenhang der Natur. Wollte 
man die zulässige Eindringtiefe der menschlichen Wirtschaft in die Natur 
so bemessen, dass Kulturlandschaften hätten entstehen können, so dürfte 
innerhalb dieser - sehr weit gesteckten - Grenzen ein Großteil der gegen-
wärtigen Naturzerstörung als zulässig gelten. Würden aber die Grenzen 
enger gezogen, so wäre auch die Kultivierung einer Landschaft, die ohne 
menschliche Eingriffe in Mitteleuropa im wesentlichen aus Buchenwäldern 
bestanden hätte, in die viel artenreichere und auch sonst vielgestaltigere 
Kulturlandschaft um 1800 nicht zulässig gewesen. Können wir das wollen? 
War die Bildung von Kulturlandschaften nicht ungefähr das Beste, was 
Menschen bisher überhaupt zur Naturgeschichte beigetragen haben? 
Ich glaube unter diesen Umständen, dass die richtige Antwort auf die Fra-
ge, welcher Bestand eigentlich erhalten bleiben soll, immer noch nicht ge-
funden ist. Es ist weder das Gesamtkapital der �schwachen� Nachhaltigkeit 
noch das Naturkapital der �starken�, und es ist auch nicht die Resilienz der 
mittleren Lösung, denn all dies sind nur quantitative Grenzsetzungen und 
keine qualitativen Ziele. Was eigentlich erhalten bleiben sollte, ist meines 
Erachtens der kulturelle Wert oder die Kulturförmigkeit der Wirtschaft. Dazu 
bedürfte es vor allem einer kulturellen oder wirtschaftskulturellen Nachhaltigkeit. 
Denn Kultur ist der am ehesten spezifisch menschliche Beitrag zur Natur-
geschichte. Wenn eine Welt mit Menschen besser und schöner sein soll als 
eine Welt ohne Menschen, dann würde sie sich wohl vor allem durch Kul-
tur unterscheiden. Nach diesem Kriterium hätten unsere Vorfahren mit den 
Kulturlandschaften und der dazugehörigen Agri-Kultur etwas unbestreitbar 
Gutes in die Welt gebracht, wohingegen unserem industriewirtschaftlichen 
Umgang mit der Natur ja kaum noch anzusehen ist, dass wir eigentlich ein 
Kulturvolk sind. 
Bedingungen der Nachhaltigkeit als kultureller Beständigkeit sind meines 
Erachtens 
(1) die Sesshaftigkeit: ein kluges steinzeitliches Projekt, auf diesem Planeten 
heimisch zu werden, von dem wir uns durch die interplanetarische Wirt-
schaftsweise aber immer weiter entfernen; 
(2) eine naturgemäße Technik, die sich in den Lebenszusammenhang des 
Ganzen einfügt und ihn steigert, statt ihn zu zerstören; 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


zfwu, 2/3 (2001), 291-310  301 

(3) Entwicklungen ihr gehöriges Zeitmaß zu lassen, statt nach dem Recht 
des Schnelleren nur die immer wieder neue Anpassung an Fehlentwicklun-
gen zu suchen; 
(4) die Wahrung der Würde der Lebewesen und der Dinge, so wie sie ihrer 
je besonderen Natur entspricht. 
Ich gehe diesen kulturellen Begrenzungen des wirtschaftlichen Umgangs 
mit der natürlichen Mitwelt hier nicht weiter nach, weil dies in der �Prakti-
schen Naturphilosophie� (Meyer-Abich 1997, besonders im Kapitel V 3) 
und anderweitig bereits geschehen ist. 
Die Restitution der Kulturförmigkeit der Wirtschaft wäre auch politisch das 
aussichtsreichere Ziel, so wie ein positives Ziel grundsätzlich bessere Chan-
cen hat als das Setzen von Grenzen, das immer den bestehenden Interessen 
zuwiderläuft. Allerdings wird durch die Praktische Naturphilosophie nicht 
nur unser derzeitiges wirtschaftliches Handeln in Frage gestellt, sondern 
unser menschliches Selbstverständnis als �interplanetarische Eroberer�. 
Das der Wirtschaft zugrundeliegende Menschenbild wird aber auch in den 
neueren wirtschaftsphilosophischen Arbeiten (Faber/Jöst/Manstetten 
1995, Manstetten 2000, Petersen 2000, Siebenhüner 2001) zunehmend als 
die eigentliche Schlüsselfrage der Nachhaltigkeits-Debatte erkannt. Und der 
Nachhaltigkeits-Gedanke ist - bereits im Brundtland-Bericht - viel zu revo-
lutionär, um mit dem herrschenden Menschenbild vereinbar zu sein. For-
men der Nachhaltigkeit akademisch zu erörtern, ohne das menschliche 
Selbstverständnis in Frage zu stellen, das in der industriellen Wirtschaft 
erkenntnis- und handlungsleitend ist, erinnert an Bewegungsübungen mit 
einem aufgebockten Fahrrad. 

2. Kritik des Dreisäulentheorems 
Nach den vorangegangenen Überlegungen ist 
- die �schwache� oder ökonomische Nachhaltigkeit zwar klar definiert und 
ökonomisch praktikabel, aber ökologisch nicht hinreichend; 
- die �starke� Nachhaltigkeit zu restriktiv, weil danach gar keine nicht-
regenerierbaren Naturgüter mehr genutzt werden dürften. Sie ist deshalb 
weder sinnvoll noch praktikabel; 
- die �moderate starke� Nachhaltigkeit immer noch zu restriktiv und als 
Begrenzung der Wirtschaftstätigkeit ein falscher Ansatz, weil es nicht dar-
auf ankommt, die Eindringtiefe der Wirtschaft in die Natur zu beschrän-
ken, sondern die Kulturförmigkeit der Wirtschaft zu restituieren. 
Zu einer kultivierten Wirtschaft werden wir freilich nur dann zurückfinden, 
wenn wir uns nicht mehr wie interplanetarische Eroberer verstehen und 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


302 

verhalten, sondern als Erdensöhne und Erdentöchter eine Heimat auf die-
sem Planeten zu finden suchen. Dieses Ziel ist immer noch sehr hoch ge-
steckt, aber es ist doch jedenfalls grundsätzlich sinnvoll und erreichbar. 
Der nicht nur grundsätzlichen, sondern wirklichen Erreichbarkeit auch des 
wirtschaftskulturellen Nachhaltigkeitsziels steht allerdings ein politisch-
ökonomisches Hindernis im Weg: das sogenannte Dreisäulentheorem der 
vorgeblichen Gleichrangigkeit von ökonomischen, gesellschaftlichen und 
ökologischen Zielen, weil es strukturell auf einen Vorrang der Ökonomie 
hinausläuft. Davon handeln die Überlegungen dieses Abschnitts. 
Das Dreisäulentheorem scheint der Preis zu sein, unter dem der Nachhal-
tigkeitsgedanke in den 90er Jahren eine politische Anerkennung gefunden 
hat. �Fast hat man den Eindruck, daß wir zwischen drei Arten von Kollaps 
zu wählen haben, nämlich einem ökologischen, einem sozialen und einem 
ökonomischen. (...) Damit eine Entwicklung nachhaltig zukunftsverträglich 
sein kann, muß sie nicht nur ökologieverträglich, sondern auch sozial- und 
ökonomieverträglich sein, wobei zwischen diesen Dimensionen und der 
Ökologieverträglichkeit Wechselwirkungen bestehen� (Deutscher Bundes-
tag 1993: 54). 
Diese Wechselbeziehungen, die der Enquête-Kommission wohl noch be-
wusst waren, hat man später anscheinend aus den Augen verloren. Mittler-
weile gilt das Dreisäulentheorem auch im Interesse der Nachhaltigkeit als 
eine Art Akkreditierung, auf die man sich gern beruft. So betont der Präsi-
dent des Umweltbundesamts im Vorwort zu der - in seinem Amt erarbeite-
ten - Studie �Nachhaltiges Deutschland�: �Ökologie, Ökonomie und Sozia-
les sollen nicht mehr voneinander getrennt betrachtet oder gar gegeneinan-
der gestellt werden, es geht vielmehr um eine immer neu anzustrebende 
Einheit. Schutz der natürlichen Lebensgrundlagen, die wirtschaftliche Leis-
tungsfähigkeit und die soziale Verantwortung gehören zusammen - auch 
und gerade im Blick auf das Wohlergehen nach uns kommender Generati-
onen� (Umweltbundesamt 1997: iii). Lebensgrundlagen, Leistungsfähigkeit 
und Verantwortung - wer wollte auch nur eines davon in Frage stellen, 
geschweige denn ihre �immer neu anzustrebende Einheit�? 
Gleichermaßen emphatisch äußert sich ein Wissenschaftler: �Sustainable 
Development ist ein umfassendes Zukunftskonzept. Das Konzept berück-
sichtigt - und das ist die Kernaussage - gleichrangig ökonomische, soziale 
und ökologische Aspekte einer zukünftigen gesellschaftlichen (technischen 
und wirtschaftlichen) Entwicklung. Ökonomische, soziale und ökologische 
Aspekte sind nicht getrennt voneinander zu sehen, sondern stellen beim 
Sustainable Development-Konzept einen ganzheitlichen Ansatz dar� 
(Vornholz 1997: 27f.). Wo so �umfassend� und �ganzheitlich� gedacht wird, 
müsste man sich ja geradezu schämen, hier noch irgend etwas �getrennt 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


zfwu, 2/3 (2001), 291-310  303 

voneinander zu sehen�. Der Nachhaltigkeit würde dies gleichwohl besser 
bekommen, denn in der Umarmung durch die wirtschaftliche Leistungsfä-
higkeit und die soziale Verantwortung kann ihr nur die Luft ausgehen. Dass 
sie als ein politisches Ziel nun einigermaßen anerkannt wird, ist vielleicht 
erfreulich, aber konkurrierende Ziele sind keine Verbündeten. Die her-
kömmliche wirtschaftliche Entwicklung ist dadurch charakterisiert, dass 
Arbeitgeber und Gewerkschaften die zu Lasten der Natur erzielten Wachs-
tumsgewinne unter sich verteilt haben, und diese Komplizenschaft ist noch 
lange nicht aufgehoben. 
Dass bei der Bündelung von Zielen Vorsicht geboten ist, weiß man bei-
spielsweise aus der Rechtspolitik. Das Grundrecht auf Leben und Gesund-
heit gilt immer, aber es verträgt sich mit der Einschränkung, dass - in 
Deutschland - Jahr für Jahr durch den Autoverkehr etwas zehntausend 
Menschen ihres Lebens und Hunderttausende ihrer Gesundheit beraubt 
werden, wenn das konkurrierende Grundrecht auf die freie Entfaltung der 
Persönlichkeit das Autofahren rechtfertigt. Noch größere Vorsicht ist gebo-
ten, wenn es sich ihrem materiellen Gehalt nach gar nicht um gleichrangige 
Ziele handelt, und ein solches Zielbündel ist es, in dem die Nachhaltigkeit 
ihre politische Anerkennung gefunden hat. 
Schon Wirtschaft und Gesellschaft sind nicht gleichrangig, denn die Erstere 
ist ein Teil der Letzteren und soll ihrem Wohlergehen dienen. Wieweit dies 
bei den Massenentlassungen unserer Zeit noch der Fall ist, darf mit Recht 
in Frage gestellt werden. Anscheinend bewegen wir uns auf eine Wirtschaft 
zu, in der nur etwa ein Drittel der Bevölkerung wirklich produktiv ist, ein 
zweites Drittel leidlich mitbeschäftigt werden kann und das dritte Drittel 
nicht mehr gebraucht wird. Die Wirtschaft sucht sich sozusagen ein neues 
Volk. Ob sie dann aber noch unser aller Volkswirtschaft sein kann, ist keine 
bloß �soziale�, sondern eine gesellschaftspolitische Grundsatzfrage. 
Ebenso wenig gleichrangig sind die menschliche Gesellschaft und die Na-
tur, denn die Erstere ist wiederum ein Teil der Letzteren. Wird nicht gerade 
in politischen Verlautbarungen - auch zugunsten der Nachhaltigkeit - im-
mer wieder bekannt, es gelte die Natur zu schützen, von der wir ein Teil 
sind? Zwar versteht man unter �der� Natur im Alltagsbewusstsein oft nur 
die außermenschliche Natur, aber wie könnten menschliche Interessen mit 
denen der außermenschlichen Natur - soweit hier eine klare Grenze zu 
ziehen ist - überhaupt in ein Verhältnis gesetzt werden, wenn nicht mit 
Rücksicht auf das gemeinsame Ganze, von dem beide nur ein Teil sind? 
Das Dreisäulentheorem besagt also nicht einmal - wie bei den Grundwerten 
- die Gleichrangigkeit dreier nebengeordneter Ziele, sondern die des Gan-
zen (der Natur) mit einem Teil des Ganzen (der Gesellschaft) und oben-
drein mit einem Teil dieses Teils (der Wirtschaft). Wenn aber verlangt wird, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


304 

dass die Erhaltung des Ganzen ebenso viel Gewicht haben soll wie die des 
Teils und sogar die des Unterteils, so ist nach dem Dreisäulentheorem der 
Unterteil - die Wirtschaft - der harte Kern, auf den es eigentlich ankommt 
und der insoweit den umfassenderen Wirklichkeiten - der Gesellschaft und 
der Natur - vorgeordnet ist. Zuerst kommt die Wirtschaft, dann die Gesell-
schaft und zuletzt das Ganze der Natur - das ist die Machtkonstellation, in 
der das Nachhaltigkeits-Prinzip sein politisches Entree gefunden hat. 
Die politische Praxis bestätigt dieses Bild. Wo soziale Gleichgewichte durch 
umweltpolitische Maßnahmen tangiert würden, sind diese allenfalls dann 
durchzusetzen, wenn ein sozialer Ausgleich geschaffen wird. Umgekehrt ist 
noch niemand darauf gekommen, Massenentlassungen von Arbeitskräften 
zugunsten der Natur vorzuschlagen, während die Gesellschaft sich dies von 
der Wirtschaft fast widerspruchslos gefallen lässt. Die Priorität der Wirt-
schaft über die Gesellschaft und die der Gesellschaft über die Natur war 
augenscheinlich die Bedingung für die politische Akzeptanz des Nachhal-
tigkeitsziels. Umgekehrt dem Ganzen die Priorität vor dem Teil und diesem 
die vor dem Unterteil zu geben war und ist politisch einstweilen völlig un-
realistisch. 
Damit ist natürlich nicht gesagt, dass nicht auch unter Bedingungen der 
Priorität der Wirtschaft Nachhaltigkeitsziele erreicht werden können. Je 
mehr beispielsweise für Rohstoffe angemessene Preise bezahlt werden 
müssen, wozu die OPEC wesentlich beigetragen hat, umso größer wird der 
Markt für neue Produkte und Dienstleistungen, die sie substituieren. Intelli-
gentere Techniken zur Energieeinsparung sind hier ein gutes Vorbild. Nach 
dem Muster der �Energiequelle Energieeinsparung� kann sich auch in ande-
ren Bereichen durchsetzen, dass nicht mehr Dinge, sondern Dienstleistun-
gen oder Nutzungen verkauft werden, z.B. Kopiermöglichkeiten oder 
Transportkapazitäten statt der Kopiergeräte und der Fahrzeuge, was we-
sentlich zur besseren Qualität, Reparatur-Freundlichkeit, Pflege, Lebens-
dauer und Zerlegbarkeit der Geräte, Fahrzeuge etc. beiträgt und somit den 
Ressourcenverbrauch senkt. Dies alles gelingt freilich nur dort, wo die Vor-
teilhaftigkeit eines besseren Umgangs mit der außermenschlichen Natur 
durch angemessene Preise sichergestellt wird, wo also politische Macht für 
angemessene Preise zugunsten der Natur sorgt. Das ist aber nur begrenzt 
möglich. Bei der OPEC war es nur eine Nebenwirkung, nicht das eigentli-
che Ziel. 
Die Grenze, über die hinaus es unter den gegebenen Bedingungen niemals 
wirtschaftlich vorteilhaft sein kann, auf die Natur Rücksicht zu nehmen, ist 
der Wachstumszwang des Kapitals, auf dem der der Wirtschaft beruht. Ich 
knüpfe damit an eine in der politischen Ökonomie weithin geführte Debat-
te an, beschränke mich aber auf die Tragweite des Wachstumszwangs für 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


zfwu, 2/3 (2001), 291-310  305 

die Chancen einer nachhaltigen Wirtschaft in der Natur. Der dafür ent-
scheidende Sachverhalt ist, dass die Produktionsfaktoren Natur und Arbeit 
der steten Regeneration aus dem Lebenszusammenhang des Ganzen bedür-
fen, weil sie vergänglich sind und verbraucht werden, das Kapital hingegen 
nicht (vgl. Scherhorn 1997). Es gibt keinen Menschen, der nicht stürbe, und 
keine noch so haltbar gebaute Produktionseinrichtung, die nicht irgend-
wann erneuert werden müsste, das Kapital aber altert nicht. Durch Zerstö-
rung oder Konsum - indem z.B. ein Erbe und nicht nur die Zinsen verju-
belt werden - ergeben sich nur geringfügige Abnahmen. Das Kapital bleibt 
im wesentlichen im Wirtschaftsprozess, und hier muss es zunehmen, d.h. 
Zinsen oder eine Rendite abwerfen. Nicht einmal die Abschaffung der 
Zinsen - also der Zunahmen des Kapitals - ist vorstellbar, denn wer Geld 
übrig hat, kann damit z.B. ein Haus kaufen und wird es schwerlich umsonst 
vermieten wollen. Dementsprechend hat auch der Kapitalverleih seinen 
Preis und die Renditeerwartung an Wertpapieranlagen unter den gegebenen 
Bedingungen ihre Berechtigung. 
Gewinnerwartungen sind in der neoliberalen Wirtschaft, die seit den 80er 
Jahren um sich greift, allerdings wesentlich durchsetzungsfähiger geworden 
als zuvor. In den ersten Nachkriegsjahrzehnten lag die wirtschaftliche 
Macht weniger bei den Aktionären als bei den Unternehmensleitungen, und 
diesen lag im Allgemeinen vor allem an einem gesunden und angesehenen 
Unternehmen, so dass sie die Aktionäre möglichst kurz hielten. In Unter-
nehmen, die im wesentlichen wenigen Großaktionären gehören, steht das 
Unternehmensinteresse auch heute noch im Vordergrund. Ein ganzes Volk 
von Kleinanlegern aber macht seine Gewinnerwartungen viel schamloser 
geltend als wenige Großkapitalisten, die sich mit �ihrem� Unternehmen 
identifizieren. Den vielen kleinen Anlegern fehlt diese Bindung, und sie 
wollen nur verdienen. Dementsprechend fühlen sie sich auch für die Be-
schäftigten nicht verantwortlich. 
Den gesteigerten Gewinnerwartungen folgt der Drang zur Globalisierung, 
d.h. zum weltweiten �Freihandel� der Starken mit den Schwachen. Dadurch 
werden vor allem die Kleinanleger zu den wahrhaft vaterlandslosen Gesel-
len unserer Zeit. Denn die Globalisierung ermöglicht Markt- und Produkti-
onsausweitungen vermöge technischer Fortschritte und �economies of sca-
le�, also niedrigere Produktionskosten und höhere Gewinne. Unter dem 
Druck der Konkurrenz und der der Gewinnerwartungen aber muss man 
dann auch, was man kann. Eine besonders effektive Form, diese Erwartun-
gen geltend zu machen, sind private Altersversicherungen (Pensionsfonds), 
denn sie vertreten die Ertragsinteressen der Anleger in einer geballten 
Macht. Bei der Sozialversicherung besteht dieses Problem nicht, weil sie mit 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


306 

ihren Beiträgen nicht arbeitet, sondern sie nur nach dem Generationenver-
trag weitergibt. 
Wirklich autonom ist das Kapital erst dadurch geworden, dass es auch noch 
die nationalen Grenzen transzendiert hat und nun keinerlei institutioneller 
Einschränkung mehr unterliegt. Vermöge dieser Transzendenz aber kehrt 
sich ein Volk von Anlegern gegen sich selber als eine menschliche Gesell-
schaft - Arbeitnehmer, Verbraucher, Teilhaber an öffentlichen Gütern etc. - 
und gegen die Natur. Indem die �Shareholder� sich selbst als �Stakeholder� 
im Weg stehen, gefährdet der Kapitalismus des Kleinen Mannes den wirkli-
chen Wohlstand vermutlich viel mehr, als es ein paar Großkapitalisten je 
vermocht haben, denn nun steht das Kapital in uns selber gegen das Leben 
in uns, das auch ein Leben des Ganzen ist. Die Wirtschaftswissenschaftler 
werden dabei - so wie Adam Smith von Anfang an - zu Legitimationspries-
tern der Transzendenz des Kapitals geweiht. 
Die Wirtschaft ist unter diesen Umständen in eine Situation geraten, die ihr 
nach dem traditionellen Verständnis nicht zusteht. Noch um die Mitte des 
20. Jahrhunderts war es unstrittig, dass sie für die Gesellschaft da ist - nicht 
umgekehrt - und in ihren Aktivitäten so weit gehen darf, wie es außer etli-
chen Partikularinteressen zumindest auch dem Gemeinwohl dient. Darüber 
hinaus gab es auch eine Bereitschaft anzuerkennen, dass wiederum die Ge-
sellschaft ihre Bedürfnisse nicht zu Lasten des Ganzen decken dürfe. Sie 
hat dies zwar faktisch seit der Industriellen Revolution getan, aber man hat 
dazu nicht Ja gesagt, wo man es gemerkt hat, und Kapps Buch ist de facto 
ja auch erst 1950 erschienen. So weit dann - wie in der Sozialkrise des 
19. Jahrhunderts - offensichtlich zu Lasten des Gemeinwohls und der Na-
tur gewirtschaftet wurde, konnte man vorerst einigen Kapitalisten oder 
Unternehmen die Schuld geben. Im Kapitalismus des Kleinen Mannes ist 
es damit vorbei. Die Schuld bei sich selbst zu suchen, fällt aber viel schwe-
rer und verbindet sich als ein Uneinsseins in der eigenen Seele auch mit 
einem Gefühl der Ratlosigkeit, denn in sich selber findet der Einzelne kei-
nen Halt, und das Ganze, an dem es ihn gäbe, ist durch den Wirtschaftsli-
beralismus gründlich diskreditiert. 
Welche Chance gibt es, die Transzendenz des Kapitals in der Menschheit 
und diese wieder im Ganzen der Natur aufgehoben zu finden? Den marxis-
tischen Lösungsvorschlägen ist hier wohl - anders als der marxistischen 
Analyse - nichts mehr abzugewinnen, denn eine gewisse Vergesellschaftung 
der Produktionsmittel ist ja nun gerade doch eingetreten, aber durch die 
Verkehrung der Prioritäten eigentlich ebenso diskreditiert wie die realsozia-
listischen Formen, mit denen man es versucht hat. Ich sehe hier gleichwohl 
zwei Möglichkeiten, die einander nicht ausschließen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


zfwu, 2/3 (2001), 291-310  307 

(1) Sittlichkeit und Betriebswirtschaft 
Im Kapitalismus des Kleinen Mannes werden die Anlageentscheidungen 
nicht politisch liberal von mündigen Bürgern, sondern wirtschaftsliberal 
oder bourgeois getroffen, mehr noch als von der früheren Bourgeoisie. 
Wenn man die Anleger dazu bringen könnte, den Wert der Unternehmen 
nicht nur nach der Rendite, sondern auch nach den sozialen und Natur-
schädigungen zu bemessen, um deren Preis diese erwirtschaftet wird, würde 
dadurch die Stellung derjenigen Unternehmen gestärkt, die von ihrer Wirt-
schaftsfreiheit nur einen im Ganzen verantwortlichen Gebrauch zu machen 
suchen (Hoffmann/Scherhorn 2002). Ein wichtiger Schritt in dieser Rich-
tung ist, dass das Gesetz zur künftigen privaten Altersvorsorge in Deutsch-
land den Versicherungsgesellschaften eine Berichtspflicht auferlegt, wieweit 
sie bei ihren Anlageentscheidungen ethische, soziale und ökologische Be-
lange berücksichtigen. Es gibt eine Tendenz, diesen Impuls dadurch in sein 
Gegenteil zu verkehren, dass die Berichtspflicht nur für diejenigen Unter-
nehmen gilt, welche den betreffenden Belangen überhaupt Raum geben, so 
dass man sich der Rechenschaft über die Verantwortlichkeit des eigenen 
Handelns ausgerechnet dadurch entziehen könnte, dass man sich unver-
antwortlich verhält. Wenn es nicht so weit käme und das Gesetz sinngemäß 
angewendet würde, könnte dies auch das politische Bewusstsein der klein-
kapitalistischen Anleger stärken. 

(2) Zyklische Regeneration des Kapitals 
Die konsequenteste Lösung wäre, dass nicht nur Menschen und die natürli-
che Mitwelt ermüden und altern, wenn sie wirtschaftlich nützen, sondern 
auch das eingesetzte Kapital. Ein historisches Beispiel ist, dass im alten 
Israel in Siebenjahresrhythmen alle Schulden erlassen wurden. Wollte man 
diese Form der planmäßigen Kapitalvernichtung direkt wieder aufnehmen, 
würde dies allerdings wohl nur dazu führen, dass die Laufzeit aller Kredite 
auf höchstens sieben Jahre begrenzt würde, so dass nur die ohnehin �faulen� 
verfielen. 
Die nach einem Vorschlag von Gerhard Scherhorn interessanteste Form 
einer zyklischen Regeneration des Kapitals wäre eine hundertprozentige 
Erbschaftssteuer für die Nachkommen, d.h.: Jeder Einzelne dürfte in sei-
nem Leben ungehemmt - in den Grenzen der Sittlichkeit - Kapital akkumu-
lieren, aber jeder müsste damit wieder von vorn anfangen. Wir sind von 
einer so radikalen Chancengleichheit weit entfernt, aber entspricht es nicht 
dem Gerechtigkeitsgefühl einer liberalen und demokratischen Gesellschaft, 
dass niemand durch seine Geburt - die Familienzugehörigkeit - einen Vor-
teil vor den Mitgeborenen haben sollte? Dass es immer noch unterschiedli-
che Begabungen geben wird, liegt in der menschlichen Natur, aber sollten 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


308 

nicht wenigstens alle die gleiche Chance haben, nach ihren jeweiligen Fä-
higkeiten etwas aus sich und ihrem Leben zu machen? Wenn einige Men-
schen von Geburt aus reich sind und andere arm, ist diese Chancengleich-
heit nicht gewährleistet. 
Natürlich dürfte der Staat das ererbte Kapital nicht seinerseits als solches 
nutzen, d.h. sich vermehren lassen, indem Erträge erwirtschaftet werden, 
sondern er müsste es �unproduktiv� verbrauchen, also z.B. Unternehmun-
gen verkaufen und davon den laufenden Haushalt - die Beamtengehälter 
etc. - finanzieren, so wie es derzeit aus andern Gründen vielfach geschieht. 
Auch eine hundertprozentige Erbschaftssteuer würde noch keine Nachhal-
tigkeit in der Bewirtschaftung der Natur gewährleisten, denn die Nachgebo-
renen könnten ja immer wieder in derselben zerstörerischen Weise wie ihre 
Vorfahren von vorn anfangen. Wenn auch das Kapital sich zyklisch regene-
rieren müsste, hätte es gegenüber der Natur und der Arbeit aber nicht mehr 
den strukturellen Vorteil der ewigen Jugend, sondern es wäre diejenige 
Chancengleichheit hergestellt, vermöge derer die Priorität nicht mehr 
grundsätzlich bei der Kapitalvermehrung läge, so dass für die Bedürfnisse 
der Beschäftigten nur in zweiter Wahl gesorgt werden könnte und eine 
nachhaltige Bewirtschaftung der Natur allenfalls in den Spielräumen mög-
lich wäre, die in dritter Wahl noch übrig blieben. 

Fazit 
Eine nachhaltige Bewirtschaftung der Natur wird es nur dann geben kön-
nen, wenn hinsichtlich der Regenerationsbedürftigkeit eine Chancengleich-
heit zwischen Kapital, Arbeit und Natur herbeigeführt wird. Eine zyklische 
Regeneration des Kapitals ließe sich durch eine hundertprozentige Erb-
schaftssteuer gewährleisten. Solange diese Chancengleichheit nicht als die 
conditio sine qua non einer nachhaltigen Bewirtschaftung der Natur er-
kannt und anerkannt ist, erübrigt sich jede weitere Auseinandersetzung 
zwischen den Befürwortern einer �starken� und denen einer �schwachen� 
Nachhaltigkeit. Wenn aber die Regenerationsbedürftigkeit des Kapitals 
anerkannt würde, wäre die ökologische Schwäche der �schwachen� Nachhal-
tigkeit damit in einer anderen Weise überwunden, als die �starke� Nachhal-
tigkeit gemeint war. Da diese ohnehin zu restriktiv und nur begrenzend 
statt orientierend ist, liegt es näher, die zuvor von mir vorgeschlagene Kul-
turförmigkeit der nachhaltigen Entwicklung mit dem Ansatz der �schwa-
chen� Nachhaltigkeit als mit dem der �starken� zu verbinden. Die ökonomi-
sche Bewertung von Wirtschaftsgütern wäre dann allerdings ihrer Bewer-
tung als Kulturgütern nachgeordnet, damit wir auch in den Wirtschaftspro-
zessen wieder als ein Kulturvolk erkennbar werden. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


zfwu, 2/3 (2001), 291-310  309 

* Der vorliegenden Aufsatz ist im Gespräch mit Gerhard Scherhorn entstanden und be-
ruht in der Einschätzung der Rolle des Kapitals sowie in den abschließenden Vorschlä-
gen des zweiten Abschnitts ganz auf seinen Überlegungen. 

Literaturverzeichnis 
Arrow, Kenneth e.a. (1995): Economic Growth, Carrying Capacity, and Envi-
ronment. in: Science Bd. 268: 520f.  ►  Brundtland-Bericht (1987) siehe World 
Commission on Environment and Development  ►  BUND-Misereor (1996) 
(Hg.): Zukunftsfähiges Deutschland. Ein Beitrag zu einer globalen nachhaltigen 
Entwicklung. Studie des Wuppertal-Instituts für Klima, Umwelt, Energie GmbH, 
Basel  ►  Daly, Herman E. (1992): Allocation, distribution, and scale: towards an 
economics that is efficient, just, and sustainable, in: Ecological Economics Bd. 6: 
185-193  ►  Daly, Herman E. (1994): Ökologische Ökonomie: Konzepte, Fra-
gen, Folgerungen, in: Simonis, Udo E. u.a. (Hg.): Jahrbuch Ökologie 1995, Mün-
chen: 147-161  ►  Daly, Herman E. (1997): Reconciling Internal and External 
Policies for Sustainable Development, in: Dragun, Andrew K./Jakobsson, Kristin 
M. (Hg.): Sustainability and Global Environmental Policy, Cheltenham: 11-31  ►  
Daly, Herman E. (1999): Wirtschaft jenseits von Wachstum - Die Volkswirt-
schaftslehre nachhaltiger Entwicklung, Salzburg  ►  Deutscher Bundestag 
(1993): Verantwortung für die Zukunft. Wege zum nachhaltigen Umgang mit 
Stoff- und Materialsströmen. Zwischenbericht der Enquête-Kommission �Schutz 
des Menschen und der Umwelt - Bewertungskriterien und Perspektiven für um-
weltverträgliche Stoffkreisläufe in der Industriegesellschaft� des 12. Deutschen 
Bundestages, Bonn  ►  Dobson, Andrew (1996): Environment Sustainabilities: 
An Analysis and a Typology, in: Environmental Politics Bd. 5, Nr. 3: 401-428  ►  
Endres, Alfred/Radke, Volker (1998): Indikatoren einer nachhaltigen Entwick-
lung. Elemente ihrer wirtschaftstheoretischen Fundierung, Berlin ► Faber, Mal-
te/Jöst, Frank/Manstetten, Reiner (1995): Limits and Perspectives of the Con-
cept of a Sustainable Development, in: Economie Appliquée, Bd. 48, Nr. 2: 231-
249  ►  Factor 10 Club (1997): Statement to Government and Business Leaders - 
A ten-fold leap in energy and resource efficiency, Wuppertal  ►  Gayer, Karl 
(1886): Der gemischte Wald: seine Begründung und Pflege, insbesondere durch 
Horst-Gruppenwirtschaft, Berlin  ►  Hatzfeldt, Hermann Graf (1994) (Hg.): 
Ökologische Waldwirtschaft. Grundlagen - Aspekte � Beispiele, Heidelberg  ►  
Hoffmann, Johannes/Scherhorn, Gerhard (2002): Saubere Gewinne, Freiburg.  
►  Kapp, K. William (1950): Volkswirtschaftliche Kosten der Privatwirtschaft, 
Tübingen/Zürich 1958  ►  Manstetten, Reiner (2000): Das Menschenbild der 
Ökonomie. Der homo oeconomicus und die Anthropologie von Adam Smith, 
Freiburg/München  ►  Meyer-Abich, Klaus M. (1979): Kritik und Bildung der 
Bedürfnisse, in: Meyer-Abich, Klaus M./Birnbacher, Dieter (Hg.): Was braucht der 
Mensch, um glücklich zu sein - Bedürfnisforschung und Konsumkritik, München: 
58-77  ►  Meyer-Abich, Klaus M. (1994/95): Dauerwirtschaft - Ein waldwirt-
schaftliches Leitbild für die industrielle Wirtschaft, in: Scheidewege, Jahrgang 24: 
64-75  ►  Meyer-Abich, Klaus M. (1997): Praktische Naturphilosophie - Erinne-
rung an einen vergessenen Traum, München  ►  Möller, Alfred (1922): Der Dau-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291


310 

erwaldgedanke. Sein Sinn und seine Bedeutung. Mit einer Einführung von W. 
Bode, Oberteuringen 1992  ►  Ott, Konrad (2001): Eine Theorie �starker� 
Nachhaltigkeit, in: Altner, Günter/Michelsen, Gerd (Hg.): Ethik und Nachhaltig-
keit. Grundsatzfragen und Handlungsperspektiven im universitären Agendapro-
zess, Frankfurt am Main: 30-63  ►  Pearce, David/Markandya, Anil/Barbier, 
Edward B. (1989): Blueprint for a Green Economy, 2. Aufl. London 1994  ►  
Petersen, Thomas (2000): Nachhaltigkeit und Menschenbild, in: Hartard, Susan-
ne/Stahmer, Carsten/Hinterberger, Friedrich: Magische Dreiecke. Berichte für eine 
nachhaltige Gesellschaft. Bd. 1: Stoffflussanalysen und Nachhaltigkeitsindikatioren, 
Marburg: 221-238  ►  Scherhorn, Gerhard (1997): Arbeitsplatzvernichtung und 
Naturzerstörung haben die gleiche Ursache, Wuppertal  ►  Siebenhüner, Bernd 
(2001): Homo sustinens - Auf dem Weg zu einem Menschenbild der Nachhaltig-
keit, Marburg  ►  Umweltbundesamt (1997): Nachhaltiges Deutschland - Wege 
zu einer dauerhaft umweltgerechten Entwicklung, Berlin  ►  Vornholz, Günter 
(1997): Die neue Sicht der Nachhaltigkeit und die neoklassische Ressourcen-und 
Umweltökonomie, in: Ökonomie und Gesellschaft, Jahrbuch 14: Nachhaltigkeit in 
der ökonomischen Theorie, Frankfurt am Main/New York: 19-45  ►  Weizsä-
cker, Ernst U. von/Lovins, Amory B./Lovins, L. Hunter (1995): Faktor vier. 
Doppelter Wohlstand - halbierter Naturverbrauch. Der neue Bericht an den Club 
of Rome, München  ►  World Commission on Environment and Develop-
ment (WCED) (1987): Our Common Future, Oxford (Brundtland-Bericht). 
 
Zum Autor 
 
 
 
 
 
Prof. Dr.  
Klaus Michael Meyer-Abich 
Grafenstraße 50 
45239 Essen 
Tel: ++49-(0)201-492946 

Prof. Meyer-Abich ist emeritierter Pro-
fessor für Naturphilosophie an der Uni-
versität Essen. Sein Arbeitsgebiet ist die 
Praktische Naturphilosophie in der Na-
turkrise der wissenschaftlich-technischen 
Welt. Er berücksichtigt dabei auch poli-
tische Erfahrungen, die er als Senator 
für Wissenschaft und Forschung in 
Hamburg sowie als Mitglied mehrerer 
Enquête-Kommissionen des Deutschen 
Bundestags zur Energie- und Umwelt-
politik machen konnte. 

 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-291

