
II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE 

VON FRAGMENTEN 

Im Hinblick auf die weitreichende Antike, sei es als zeitliche und räumliche Dimen
sion, sei es als Denksystem, sei es als Leit- und Referenzkultur, erschließt sich uns 
die antike Welt auch maßgeblich durch das, was wir nicht über sie wissen. Wie kön
nen Lücken, Zwischenräume und Brüche in Wissensfragmente umgewandelt wer
den, die die Grundlage für neue Historiografien und andere Erzählungen bilden? 
In meiner Perspektive geht es nicht darum, die im Laufe der Zeit verloren gegange
nen und vergessenen Fragmente des antiken Wissens wiederherzustellen – das ist 
Aufgabe der Archäologie –, sondern sie als ein Ensemble von Wissensfragmenten zu ver
stehen und diese Geschichte(n) zu choreografieren – wie schon Susan Leigh Foster 
schrieb: 

»In this dancing out of all the parts that have been created, historians and his
torical subjects reflect upon as they re-enact a kind of improvised choreographic 
process that occurs throughout the research and writing of history: As historians’ 
bodies affiliate with documents about bodies of the past, both past and present 
bodies redefine their identities. As historians assimilate the theories of past bod
ily practices, those practices begin to designate their own progressions. As transla
tions from moved event to written text occur, the practices of moving and writing 
partner each other. And as emerging accounts about past bodies encounter the 
body of constraints that shape the writing of history, new narrative forms present 
themselves.«1 

Das erklärte Ziel der vorliegenden Forschungsarbeit ist es, einen neuen Blick auf 
die griechischen Satyrn im Theater, auf Vasen, im Tanz zu werfen, das heißt auf Er
zählformen jenseits des dramatischen Textes hinzuweisen, der uns größtenteils nur 
fragmentarisch überliefert ist. Das heißt nicht, dass die Fragmente nicht berück
sichtigt werden, aber als Theater- und Tanzwissenschaftlerin suche ich auch nach 
Quellen, die eine performative Spur der Satyrn auf der Bühne vermitteln können. In 

1 Foster, Susan Leigh: »Choreographing History«, in: Alexandra Carter (Hg.): The Routledge 
Dance Studies Reader, London, New York: Routledge 1997, S. 188. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

diesem Abschnitt werden Themen und Erzählungen untersucht, die durch ein kom
plexes Netz von Fragen zusammengehalten werden, die sich aus der Betrachtung
der Art und Weise ergeben, wie Wissenschaftler*innen heute über antiken Tanz,
Drama und Performance nachdenken, schreiben, erzählen – aber auch wie Tän
zer*innen diese antiken Geschichten verkörpern. Einige Kapitel befassen sich spezi
ell mit antiken Überlieferungen über Texte und Aufführungspraktiken, die anderen
mit Nacherzählungen, Erinnerungen oder Resonanzen dieser Ereignisse auf Vasen
oder mit neuen Reenactments, die sich auf die griechische Aufführungskultur be
ziehen. Die Frage, ob »danced narratives« jemals die Art von organischer Vollstän
digkeit bieten können, wie Texte, stellt sich nicht für Fragmente.2 Danced Narratives
sind eine Möglichkeit, diese Geschichten zu kommunizieren, ohne diese Lücken zu
füllen. Vielmehr gilt es, diesen Fragmenten neues Wissen hinzuzufügen oder neu
es Wissen aus ihnen zu gewinnen. Auf diese Weise wird die Antike als Wissens- und
Referenzkultur als durchlässig, offen und zugänglich für ständige Veränderung und
Erneuerung wahrgenommen.

Drei Überlegungen sind zentral für die Wahl dieser Form einer verkörperten
Geschichtsschreibung: Erstens das fragmentarische Erbe der Satyrn als Performer,
über die wir sprechen und schreiben, und das daraus resultierende Problem der
Weitergabe dieses Wissens als körperbasierte Epistemologie; zweitens die Transfor
mation historischer Körper- und Aufführungspraktiken und ihre Neuverortungen
in zeitgenössischen Kontexten, die uns einen spielerischen Umgang mit der anti
ken Welt als Material ermöglichen; drittens die antike Konstellation von Mythos und
Performance wird durch das körperliche Erinnern und die Vergegenwärtigung der
Satyrn auf Vasen als eine Form der performativen Erinnerungskultur betrachtet.

Historische Perspektiven

Die Satyrn zwischen Chortanz und Dionysos-Kult

Das griechische Drama ist aus dem rituellen Chortanz hervorgegangen, wobei der
genaue Verlauf seiner Entwicklung nicht mehr rekonstruiert werden kann. Diese
Nähe von Theater und Tanz kommt am deutlichsten in der Bedeutung des griechi
schen Wortes chorós zum Ausdruck, das ›Tanz‹ im Sinne von ›Reigen‹ bedeutet. Su
sanne Gödde beschreibt den Chor als das verbindende Element zwischen der Trias
Theater, Musik und Tanz:

2 Foster, Susan Leigh: »Epilogue«, in: Laura Gianvittorio-Ungar; Karin Schlapbach (Hg.): Chore
onarratives. Dancing Stories in Greek and Roman Antiquity and Beyond, Leiden: Brill 2021, S. 355.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 85 

»Der Chor stellt die Kontinuität her zwischen dem neuen Genre des Dramas und 
der alten musikalischen […] Tradition des Chortanzes – der choreia –, die seit ar
chaischer Zeit im Zentrum jeden Götterfestes stand und insofern nicht als spezi
fisch dionysisch gelten muss, wenngleich die Verbindung von Tanz und Dionysos 
immer wieder als besonders eng empfunden wurde.«3 

Der Chor (chorós) verdeutlicht die enge räumliche Verbindung zwischen Tanz und 
Ritual, indem er auf den spezifischen Ort im Theater verweist, der sich deutlich von 
seiner Umgebung abhebt: die Orchestra, den Tanzplatz.4 Der griechische Chor, der 
»ein Drittes zwischen Ort und Raum bezeichnet«5, ist also wesentlich raumbezogen, 
abgegrenzt, nicht-alltäglich und bildet das Zentrum der griechischen Theater- und 
Tanzkultur, die in der Antike stets die Verbindung zum Göttlichen sucht.6 Getanzt 
wurde zu Ehren der Gottheiten. Als Tanzgötter und -göttinnen zu nennen sind Arte
mis, Apollon, Pan und Dionysos. Sie dienen als Modell für die Menschen, die ihnen 
tanzend dienen. Nach Albert Henrichs muss die Zuordnung der einzelnen Tänze zu 
bestimmten Gottheiten offen bleiben.7 Vor allem aber zeigt sie die enorme Bedeu
tung des Tanzes in der griechischen Vorstellungswelt und scheint für eine Historio
grafie des Theatertanzes und eine geschlechtsspezifische Analyse ritueller Tänze von 
besonderem wissenschaftlichem Interesse zu sein.8 Aus gendertheoretischer Sicht, 
lassen sich einige Kulttänze genauer ausdifferenzieren und im Kontext von weib
lichen Ritualen in den Wäldern als eine Form der feministischen Praxis perspekti
veren. Frauen und Männer tanzen in der Regel getrennt; im Dionysos-Kult sind die 
Männer von den rituellen Tänzen und ekstatischen Riten der rasenden Frauen in den 
abgelegenen Bergen in der Regel ausgeschlossen. Der Wald, die Berge, die Höhlen – 
die verborgenen, abgelegenen Räume – gelten in der griechischen Vorstelllungswelt 
als ›weibliche‹ Sphären. Umgekehrt werden die als Dithyramben bekannten dionysi
schen Tanzlieder ausschließlich von Männer- und Knabenchören als eigenes Genre 
bei den Städtischen Dionysien eingeführt und zum Auftakt mit jeweils 50 Chören 

3 Gödde, Susanne: »Identität und Entgrenzung: Modelle von Gemeinschaft bei den Großen 
Dionysien im antiken Athen«, in: Erika Fischer-Lichte (Hg.): Theater und Fest in Europa. Perspek
tiven von Identität und Gemeinschaft. Tübingen: Francke 2012, S. 47 – 67, hier S. 58. 

4 Vgl. Donath, Stefan. Protestchöre: Zu einer neuen Ästhetik des Widerstands. Stuttgart 21, Arabi
scher Frühling und Occupy in theaterwissenschaftlicher Perspektive, Bd. 112. Bielefeld: transcript 
2018, S. 132. 

5 Maar, Kirsten: Entwürfe und Gefüge: William Forsythes choreographische Arbeiten in ihren archi
tektonischen Konstellationen, Bielefeld: transcript 2019, S. 32. 

6 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragödie, 
1996, S. 17. 

7 Ebda., S. 24. 
8 Vgl. Böhme, Hartmut; Huschka, Sabine: »Prolog«, in: Sabine Huschka (Hg.): Wissenskultur 

Tanz. Historische und zeitgenössische Vermittlungsakte zwischen Praktiken und Diskursen, Biele
feld: transcript 2009, S. 7 – 24, hier S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

präsentiert.9 Aber es gibt noch eine weitere Kategorie: tierische Chöre. Neben Män
ner- und Frauenchören gelten Tierchöre in sozialer Hinsicht als alternatives Modell,
um Gemeinschaft und soziale Prozesse zu erproben und im künstlerischen Sinne als
die freiere, unreglementiertere Form von Tanz und Choreografie.10

Der Altphilologe Albert Henrichs betont in seiner Untersuchung über den tragi
schen Chor die gegenseitige Bedingtheit und das Ineinandergreifen von tanzthea
traler und kultischer Sphäre: »Der Chortanz war Gottesdienst und Schauspiel zu
gleich; in ihm konvergierten der Tanz als Kunstform und der Tanz als Ritual«11. Aus
diesem Dreiklang von Musik, Tanz und teils gesprochenem, teils gesungenem Text
entstanden – wir wissen nicht genau wie – die drei dramatischen Gattungen, die
die Grundlagen und ästhetischen Parameter des Theaters in Europa und darüber
hinaus gesetzt haben. Obwohl sich das Gegenwartstheater weit von einer antiken
Aufführungspraxis entfernt hat, stellt es seit den späten 1980er Jahren, insbesonde
re im deutschsprachigen Raum, wieder verstärkt den Kontakt zu Ritual, Körper und
Tanz her.

Nach der Tragödie wird das Satyrspiel, das im Theater an den Dionysos-Kult er
innert, als die zweite dramatische Gattung eingeführt. Das Theaterpublikum insis
tiert, wie es anekdotisch überliefert ist, dass die Tragödie nichts (mehr) mit Diony
sos zu tun hat.12 Die Feierlichkeiten des Festes beginnen mit Umzügen, Zeremonien
und dithyrambischen Tanzvorführungen, einer Art Vorprogramm zu den Theater

wettbewerben.13 Im Gegensatz zur städtischen Tragödie und der zwei Jahrzehnte
nach dem Satyrspiel eingeführten Komödie kann sich das ländlich-romantische Sa
tyrspiel als Gattung jedoch nur bedingt und in einer relativ kurzen Blütezeit pro
filieren.14 Nicht nur aus heutiger Sicht ist der Entstehungsprozess des Satyrspiels
sehr komplex, auch die historischen Quellen sind oft widersprüchlich, die Genealo
gie und die Funktion des Satyrspiels bleiben spekulativ und thesenhaft: Gab es zu
erst die Gattung der Tragödie und dann das Satyrspiel oder war es umgekehrt? Die

9 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragödie,
1996, S. 17.

10 Vgl. Lawler, Lillian B.: The Dance in Ancient Greece, London: A. et C. Black 1964. Insbesondere
für die Alte Komödie sind tierische Chöre charakteristisch, wenn wir an Die Wespen, Die Vögel
oder Die Frösche von Aristophanes denken – doch fallen die Satyrn unter die Kategorie der
Tierchöre?

11 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragödie,
1996, S. 24.

12 Vgl. Simon Goldhill: »The Great Dionysia and Civis Ideology«, in: John J. Winkler; Froma I.
Zeitlin (Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its Social Context, 1990, hier S. 126.

13 Gödde, Susanne: »Identität und Entgrenzung: Modelle von Gemeinschaft bei den Großen
Dionysien im antiken Athen«, in: Erika Fischer-Lichte (Hg.): Theater und Fest in Europa. Perspek
tiven von Identität und Gemeinschaft, 2012, S. 57.

14 Pratinas von Phlius war der Überlieferung nach der erste, der in der 70. Olympiade (499 – 496
v. Chr.) in Athen ein Satyrspiel zur Aufführung brachte.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 87 

Frage stellt sich, da der »Theaterhistoriker«15 Aristoteles im vierten Kapitel seiner 
Poetik mit seiner fehlenden Unterscheidung von »dem Satyrischen«, »satyrspielar
tig«, und »einer satyrhaften Frühphase« der Tragödie für unterschiedliche Annah
men, Meinungen und Forschungspositionen sorgt: 

»Was ferner die Größe betrifft, so gelangte die Tragödie aus kleinen Geschichten 
und einer auf Lachen zielenden Redeweise – sie war ja aus dem Satyrischen her
vorgegangen – erst spät zu Feierlichkeit, und hinsichtlich des Versmaßes ersetzte 
der jambische Trimeter den trochäischen Tetrameter. Denn zunächst hatte man 
den Tetrameter verwendet, weil die Dichtung satyrspielartig war und dem Tanze 
näher stand; als aber der gesprochene Dialog aufkam, wies die Natur selbst auf 
das geeignete Versmaß.«16 

Damit stößt Aristoteles nicht nur eine bis heute andauernde Diskussion über 
die Entstehungsgeschichte des Theaters an, sondern stellt die Tragödie auch in 
ein unmittelbares Verhältnis zu ihren kultisch-primitiven Vorformen. Die Be
freiung der Tragödie von einem ästhetisch-elitären Ideal wird in der Forschung 
lange Zeit abgelehnt und hat den auf die klassische Periode beschränkten Diskurs 
über das Theater der griechischen Antike immer wieder neu entfacht. Hier ist die 
Tanzwissenschaft gefragt und gefordert, in einen engen methodischen und per
spektivischen Austausch mit der Theaterwissenschaft zu treten, prädramatische, 
tänzerische und performance-nahe Formen von Theater zu erforschen und neue 
Ansätze zu entwickeln. Auch wenn es naheliegt, darf der aristotelische Ausdruck 
›satyrspielartig‹ nicht mit der neu erfundenen Gattung des Satyrspiels gleichgesetzt 
werden. Gotthold Ephraim Lessing konstatiert, dass »das neuere Satyrspiel eine 
spätere Erfindung«17 ist und bestätigt die spätere Aufnahme des satyrischen Genres 
in den Tragödienwettbewerb. 

Die satyrische Facette der griechischen Tragödie und darüber hinaus des ge
samten Theaters des fünften Jahrhunderts v. Chr. charakterisiert Aristoteles als ein 
spezifisches tänzerisches Element und eine Eigenschaft des Dramas, die das Satyr
spiel durch seinen rhythmischen Duktus zum Ausdruck bringt. Das Versmaß im 
trochäischen Tetrameter verweist auf den chronischen Bewegungsdrang der Satyrn 
und wird in der Poetik zum ersten Mal in einer der wenigen – überlieferten – Theo

rien zum Theater angeführt. Mehr als 2500 Jahre später spiegelt dies den fast dia
metral entgegengesetzten Paradigmenwechsel in den Kulturwissenschaften wider, 
die performative Wende oder den performative turn, der sich in der zweiten Hälf
te des zwanzigsten Jahrhunderts wieder weg von Text/Inhalt hin zu Performance/ 

15 Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters. Das Theater der Antike, 1999, S. 157. 
16 Aristoteles: Poetik, 2014, Kapitel 4. 
17 Lessing, Gotthold Ephraim: »Satyrisches Drama«, in: Johann Joachim Eschenburg (Hg.): Gott

hold Ephraim Lessings Kollektaneen zur Literatur, Bd. 1, Berlin 1790, S. 330f. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Spiel orientiert. Das im aristotelischen Theatermodell theoretisch herausgearbeite
te und bis in die europäische Neuzeit hinein verschärfte Gegensatzverhältnis zwi
schen Tragödie und Komödie hat in der archaischen Periode der Antike so nicht
existiert, nicht in dieser strikten Form. Einige Altphilolog*innen, hier sind vor allem
Anton Bierl und Bernd Seidensticker zu nennen, weisen darauf hin, dass zu ernsten
Riten und blutigen (Bocks-)Opfern auch prädramatische Chortänze, obszöne Phal
lusumzüge und komische Scherze gehörten.18 Der Versuch einer trennscharfen Ab
grenzung von Mythos, Ritual19 und Spiel misslingt, denn »in der archaischen Ge
sellschaft standen die Welt des Mythos und die soziale Wirklichkeit der Polis-Kultur
in einem bedeutenden Wechselverhältnis; erst der mythische Bezug gab dem All
täglichen Festcharakter«20 erinnert Albert Henrichs. Der Hauptunterschied bestand
darin, dass bei den dramatischen Wettbewerben zwischen der tragisch-satyrischen
und der komischen Disziplin unterschieden wurde; die Dramatiker durften nicht
zwei Disziplinen vertreten.

In der Forschung wurden die Fragen nach den Anfängen einer satyrhaften Früh
phase sehr unterschiedlich eingeschätzt und kontrovers beantwortet.21 Vielleicht
entspricht die eingangs gestellte Frage nach dem Ursprung von Tragödie und Sa
tyr der Frage nach Kultur und Spiel?22 Geht das eine aus dem anderen hervor, oder
kann das eine nur im Modus des anderen verstanden werden? In Homo ludens ver
tritt Johan Huizinga die These, dass Kultur in ihren ursprünglichen Formen gespielt
wird. Nach Huizinga ist es das Spiel, in dem die Gemeinschaft ihre Interpretation
des Lebens und der Welt zum Ausdruck bringt: »Dies ist nicht so zu verstehen, daß
Spiel in Kultur umschlägt, vielmehr daß der Kultur in ihren ursprünglichen Phasen
etwas Spielmäßiges eigen ist, ja daß sie in den Formen und der Stimmung eines
Spiels aufgeführt wird.«23 Huizinga sieht das Spiel als einen zentralen, eigenständi
gen Kulturfaktor und damit als Ursprungsort aller großen kulturellen Formationen:

18 Seidensticker, Bernd: Das antike Theater, München: C. H. Beck 2010, S. 17.
19 »Heute werden die Ausdrücke Kult, Ritual und Ritus oft ohne Unterschied gebraucht. Als

Sprachregelung empfiehlt sich: Kult bezeichnet das gesamte rituelle Leben einer bestimm

ten Religion (der Kult der katholischen Kirche, der Kult des Hinduismus, der Kult der alten
Ägypter). Ein Ritual ist ein kultischer Handlungskomplex, der aus einem bestimmten Anlaß
durchgeführt wird. Als Ritus bezeichnet man den kleinsten Baustein eines Rituals. Das Ritu
al steht als Einheit der Beobachtung (und der wissenschaftlichen Analyse) im Vordergrund.«
Eintrag zu »Kult«, in: Christoph Auffarth; Jutta Bernard; Hubert Mohr (Hg.): Metzler Lexikon
Religion: Gegenwart – Alltag – Medien, Bd. 1, Stuttgart: Metzler 1999, S. 267.

20 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragödie,
1996, S. 21.

21 Vgl. das Kapitel »Probleme der Überlieferung« (S. 96 – 165) und »Die Ursprungsfragen« (S. 166
– 251) bei Theo Girshausen: Ursprungszeiten des Theaters. Das Theater der Antike, 1999.

22 Huizinga, Johan: Homo Ludens: Vom Ursprung der Kultur im Spiel, 1956.
23 Huizinga, Johan: »Wesen und Bedeutung des Spiels als Kulturerscheinung«, in: Homo Ludens.

Vom Ursprung der Kultur im Spiel, 1956, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 89 

»Während Religion, Wissenschaft, Recht, Krieg und Politik in höher organisierten 
Formen der Gesellschaft die Berührung mit dem Spiel, die sie in frühen Stadien 
der Kultur offenbar in so reichlichem Maße hatten, nach und nach zu verlieren 
scheinen, bleibt das Dichten, das in der Spielsphäre geboren ist, immerfort in die
ser zu Haus. Poiesis ist eine Spielfunktion. Sie geht in einem Spielraum des Geistes 
vor sich, in einer eigenen Welt, die der Geist sich schafft. Dort haben die Dinge ein 
anderes Gesicht als im ›gewöhnlichen Leben‹ und sind durch andere Bande als lo
gische aneinander gebunden. Wenn man Ernst als das auffaßt, was sich in Worten 
des wachen Lebens schlüssig ausdrücken läßt, dann wird Dichtung niemals voll
kommen ernsthaft. Sie steht jenseits vom Ernst, auf jener ursprünglicheren Seite, 
wo das Kind, das Tier, der Wilde und der Seher hingehören, im Felde des Traumes, 
des Entrücktseins, der Berauschtheit und des Lachens.«24 

Insbesondere die Elemente der »ursprünglicheren Seite«, denen das Wilde, die Kin
der, die Tiere, der Traum, der Rausch, das Lachen zugeordnet werden, resonieren in 
der Weltsicht des Satyrspiels.25 

Die von Theo Girshausen präzise ausgearbeiteten, im ersten Teil diskutier
ten und zusammengefassten Ursprungsthesen, wonach die Tragödie aus den 
Dithyramben und/oder den Satyrtänzen abzuleiten ist, scheinen bis heute die 
bevorzugten Erklärungsmodelle zu sein. Dafür spricht unter anderem Aristoteles’ 
Argument, das Girshausen so zu verstehen vorschlägt: »Wenn Aristoteles von Tän
zen spricht, meint er die Dithyrambentänze«26. Der Satyr-Dithyrambus, begründet 
von einem Mann namens Arion aus Korinth27, der laut Georg Heinrich Bode als 
erster die Satyrn in Versen sprechen ließ, gilt ebenfalls als mögliche Grundlage oder 
Vorstufe der Tragödie. Doch wie vollzieht sich der Übergang von improvisierten 
Satyrtänzen zu dramatischen Satyrspielen? 

Der Auftritt der Satyrn auf der tragischen Bühne 

Weit entfernt erscheint uns heute das griechische Satyrdrama, das seit seiner Ein
führung als Gattung aus der Reihe tanzt. Neben der griechischen Komödie und Tra
gödie, die heute vielen Menschen vertraut sind, galt es in der öffentlichen Wahr
nehmung lange Zeit als die dritte, unterschätzte und daher fast vergessene Thea

tergattung der griechischen Antike. Die besondere Faszination, die von den Satyr- 

24 Ebda. 
25 Anton Bierl widmet sich in seinem Artikel dem Zusammenhang zwischen dem ›Satyrhaften‹ 

und dem kindlichen-kulturellen Ausdruck als Spiel im Detail. Bierl, Anton: »Tragödie als Spiel 
und das Satyrspiel: die Geburt des griechischen Theaters aus dem Geiste des Chortanzes und 
seines Gottes Dionysos«, in: Aufgang: Jahrbuch für Denken, Dichten, Musik, Stuttgart: Kohlham

mer 2006, S. 111 – 138. 
26 Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters. Das Theater der Antike, 1999, S. 169. 
27 Vgl. Ebda. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Performern ausgeht, wenn sie nach dem Untergang der aristokratischen Familien
und Häuser, dem Ruin der Figuren in den Tragödien, die Bühne betreten, die Stadt
und ihre Bewohner*innen verlassen und das Publikum in die wundersamen Land
schaften einer anderen Welt entführen, befreit von den Sorgen des Alltags – dieser
Eskapismus aus der tragischen Dimension kann heute nur mit großem Erstaunen
aufgenommen werden.

Das Satyrspiel hat als prädramatische, rituelle und performance-nahe Theater

form einen besonderen Status, wie neuere Forschungspositionen nahelegen. Was
ist über seine theatrale Ästhetik, Aufführungsgeschichte und Inszenierungspraxis
bekannt? Welche Inhalte und Themen wurden auf der Bühne und in sozialer Hin
sicht verhandelt? In der Antike folgt das Satyrspiel abschließend auf den Auffüh
rungszyklus von drei Tragödien. Dieses Genre des antiken griechischen Dramas be
hält zwar die Struktur und die Figuren der Tragödie bei, nimmt jedoch eine heite
re Atmosphäre und einen ländlichen Grundton an. Mit anderen Worten: Die Büh
nendarsteller verkörpern Helden aus den Erzählungen der beliebten Mythen, die sie
zum Teil adaptieren, aber die zwölf Chormitglieder28 sind immer Satyrn, angeführt
von der antiken Figur Silen als väterlich strengem Chorleiter. Dementsprechend hat
das Satyrdrama die gleichen Akteure wie die vorangegangenen Tragödien der Te
tralogie. Das heißt, dieselben Figuren, Gottheiten oder Helden treten in tragischen
Kostümen auf und halten Reden an der Seite der Satyrn, die das Geschehen beherr
schen und lenken. Besonders eindrucksvoll muss dieses Publikumserlebnis in den
Fällen gewesen sein, in denen ein thematischer Zusammenhang zwischen dem Sa
tyrdrama und den zuvor aufgeführten Tragödien bestand. Die Satyrn kontrastieren
die tragischen Protagonisten durch ihre Tänze, ihre Liebe zum Wein und ihre ablen
kenden, sexualisierten Witze, die oft in vulgärer oder obszöner Sprache vorgetragen
werden. Insbesondere aus geschlechtertheoretischer Sicht ist zu bemerken, dass im
Satyrspiel in den meisten Fällen ein reines Männerensemble auftritt. Weibliche Fi
guren sind hier die Ausnahme und stellen dann oft Opfer dar, die zunächst von den
Satyrn, einem Bösewicht oder Herakles im Satyrdrama bedroht, aber bald geret
tet werden und/oder sich als Mutter eines göttlich-heroischen Kindes herausstellen
(z.B. Danae, Amymone, Io), wie Mark Griffith analysiert hat.29 Die dramaturgische
und inszenatorische Konfrontation, die für Satyrdramen charakteristisch ist, dient
dazu, die emotionale Spannung der vorausgegangenen tragischen Trilogie zu lö
sen und einen Ausdruck des Exotischen im Alltäglichen sowie in der eigenen Kul
tur darzustellen, wie im nächsten Abschnitt unter dem Gesichtspunkt der transkul

28 Der Chortanz funktioniert hier als selbstreferentieller Metatext in zweierlei Hinsicht: Ers
tens, indem er als Kollektiv seine eigene mythisch distanzierte Realität durch den Tanz im
›Hier und Jetzt‹ imaginiert, und zweitens, indem er einen Handlungsraum des Anderen, des
Potentiellen, des Imaginären im Sinne der Kontingenz als Möglichkeitsraum herstellt.

29 Vgl. Griffith, Mark: Greek Satyr Play Five Studies, 2015, S. 24 Fußnote 32.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 91 

turellen Lesart dieser Gattung näher erläutert wird. Im Hinblick auf die Lehre von 
der Katharsis scheint das Satyrspiel nach den Tragödien vor allem eine psycholo
gische Funktion durch das ausgelöste Lachen gehabt zu haben, das die körperliche 
Anspannung löst. So liegt erstens ein wesentliches Element des Satyrspiels in sei
ner entspannenden und optimistischen Wirkung, die »relaxatio« genannt wurde, 
auf den Zuschauenden. Zweitens gilt es als diejenige Gattung, die eng mit dem Ri
tual und dem Kult verbunden bleibt, was bedeutet, dass Dionysos immer im Mittel
punkt steht. Drittens hat die Integration politische Absichten im Hinblick auf die 
Gesellschaft von männlichen Mitgliedern der Polis aus Stadt- und Landbewohnern, 
von gesellschaftlich angesehenen bis hin zu einfachen Bürgern. 

Einige der Satyrdramen von Aischylos scheinen jedoch in der Tetralogie eher als 
zweites Stück der Gruppe aufgeführt worden zu sein, wie zum Beispiel die Sphinx 
in der Thebanischen Trilogie und Proteus in der Orestie. Eine Forschungsperspekti
ve, die über den Rahmen dieser Arbeit hinausgeht, wäre eine genaue Lektüre (Close 
Reading) der Tragödien mit dem überlieferten Satyrspiel oder seinen Fragmenten, 
um eine Gesamtwahrnehmung des Wettbewerbskonzepts und einen Eindruck von 
diesen koexistierenden Gattungen zu gewinnen. 

Im Hinblick auf den Bedeutungsverlust des Satyrspiels formuliert Rebecca 
Lämmle die These, dass die später eingeführte und dominantere Komödie30 die 
Funktionen und Themen des Satyrspiels »usurpiert«31 hat und dass diese Überle
genheit auch das Interesse des Publikums am Satyrspiel minderte. Lämmle geht 
davon aus, dass das co-abhängige Satyrspiel einem Theatersynkretismus zum Op
fer fiel: »Die Komödie prägt im Satyrspiel angelegte Tendenzen aus und genießt 
außerdem den Vorteil, ein von der Tragödie unabhängiges Genre zu sein«32. Unter dem 
Einfluss der Komödie verringert die zunehmende Kultiviertheit des athenischen 
Publikums den Bedarf an Satyrspielen, um komische Erleichterung zu schaffen, 
wie in Alkestis (438 v. Chr.), dem vierten von Euripides produzierten Drama, zu 
sehen ist, dem die traditionellen Merkmale des satyrischen Genres fehlen. Daraus 
mag sich die Situation der Überlieferung ergeben haben. Euripides Kyklops ist das 
einzige Satyrdrama, das heute vollständig erhalten ist, neben 32 Tragödien und 
11 Komödien, die ebenfalls im Ganzen überliefert sind. Von anderen Stücken, vor 
allem Aischylos’ Dictyulci (›Netzfischer‹) und Sophokles’ Ichneutae (›Spürhunde‹), 
gibt es bedeutende Fragmente, aus denen sich thesenartig weitere Aspekte für die 
Gattung ableiten lassen. 

30 Die Komödien wurden in einem gesonderten Wettbewerb ausgetragen. Es gab eine strikte 
Trennung zwischen Komödiendramatikern und Dramatikern/Theatermachern von Tragödi
en und Satyrspielen. 

31 Zimmermann, Bernhard: Handbuch der griechischen Literatur der Antike. Bd. 1: Die Literatur der 
archaischen und klassischen Zeit, München: C. H. Beck 2011, S. 627. 

32 Lämmle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, 2013, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Aufgrund der fragmentarischen Material- und Quellenlage wird es zunehmend
schwieriger, das apolitische bzw. vorpolitische Verständnis, die voraristotelische
Theaterpraxis und die Rolle der Satyrn als Chor auf der tragischen Bühne genauer
zu bestimmen. Vor diesem Hintergrund ist Theater als transkulturelle Erfahrung
zu begreifen, die nicht nur kulturelle Grenzen überschreitet, sondern auch eine
Rückbindung an die Natur ermöglicht. In diesem Zusammenhang können die Sa
tyrn als griechische Männer gesehen werden, die durch ihre animalisch-grotesken
Masken verfremdet werden und gleichzeitig eine tiefe Verbundenheit mit der Natur
artikulieren.

Transkulturelle Perspektiven

Das dritte, transkulturelle Genre

Es ist wohl kein Zufall, dass das Satyrdrama als eine hybride Theaterform be
schrieben wird, die das vertraute und geordnete Weltbild mit dem staunenden
Blick eines Satyrs wahrnimmt und alle Sinne anspricht. In der Einleitung des
Sammelbandes Reconstructing Satyrdrama weist Andreas P. Antonopoulos auf seinen
marginalisierten Charakter hin, indem er das Genre als »the other ›third‹«33 posi
tioniert. In der Antikenforschung gab es immer wieder Versuche, das Satyrdrama
durch seine hochkomplexe Mittelstellung zu definieren: Zwischen Dionysoskult
und Chortanz, ritueller Aufführung und dramatischem Spiel bleibt es letztlich in
der Zuschreibung einer »scherzenden Tragödie«34 oder als Mischform von Komö
die und Tragödie verhaftet. Letzteres spricht dem Satyrdrama den Status einer
dritten dramatischen Gattung ab. Als ›heiterer Schluss‹ oder ›komisches Echo‹ der
tragischen Trilogie wird es als eine im Grunde parasitäre Theaterform wahrgenom
men.35 Die historisch begrenzte Aufführungspraxis des Satyrdramas scheint dem
nicht zu widersprechen, wie die Theatergeschichte zeigt. Vielmehr sprechen seine
strukturell-ästhetische Verwandtschaft zur Tragödie36 (tragische Form, Mythos,

33 Andreas P. Antonopoulos; Menelaos M. Christopoulos;, George W. M. Harrison (Hg.): Recon
structing Satyr Drama, 2021, S. 1.

34 Zitiert nach Demetrios in: Seidensticker Bernd: »Philologisch-literarische Einleitung«, in: Ralf
Krumeich; Nicolaus Pechstein; Bernd Seidensticker (Hg.): Das griechische Satyrspiel, 1999, S. 1
– 40, hier S. 10.

35 Vgl. Luigi Enrico Rossi der von einer ›Unterkategorie‹ der Tragödie spricht: »Das Satyrspiel ist
Tragödie« (S. 222 – 252), in: Seidensticker, Bernd: Das Satyrspiel, Darmstadt 1989.

36 Das Satyrspiel bildet mit der Tragödie eine (formal-ästhetische) Einheit und bewirkt nach
Rossi die genaue ›Umkehrung‹ der Tragödie. Diese Umkehrung ist nach Rossi die Aufgabe
des Satyrchors.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 93 

Figuren) und seine Nähe zur Komödie (Komik, Erotik, Subversion, Tierchöre) für 
diesen Hybridstatus.37 

Es gibt aber noch einen weiteren Aspekt, der in diesem Zusammenhang von 
zentraler Bedeutung ist, wenn wir von einer transkulturell-orientierten Forschung 
mit Blick auf den griechisch-antiken Theaterbegriff ausgehen: Das Satyrdrama wird 
auch als Satyrspiel bezeichnet, da es mit der Kultur spielt, indem es sie zunächst di
stanziert und sie dann durch ihre Antitypen, die Satyrn, ironisch rekonstruiert.38 
Diese ironische Distanzierung ermöglicht es dem Publikum, Normen und Werte der 
Polis kritisch zu reflektieren. Die Hypothese, dass das Satyrspiel die Begegnung mit 
dem Fremden (otherness) und das Anderssein thematisiert, könnte darauf hinwei
sen, dass diese Stücke die Funktion hatten, gesellschaftliche Werte in einem exoti
schen und verfremdeten Kontext zu hinterfragen. 

Wenn es um kollektive Teilhabe und gesellschaftliche Verhaltensregeln geht, 
thematisieren die Satyrspiele oft explizit oder implizit Normen und Codes, die 
von den Satyrn nicht eingehalten werden. Normative Praktiken werden dadurch 
erlebbar, dass diejenigen, die sich innerhalb dieser Normen bewegen, sie kritisch 
reflektieren und durch eine bewusste Distanzierung infrage stellen, um sie so für 
die Gesellschaft zu bekräftigen. Diese Reflexion ist jedoch kein einfaches Ableh
nen der Normen, sondern ein kritisches Spiel mit diesen, das dazu dient, sie zu 
stabilisieren und ins öffentliche Bewusstsein zu rücken. Es ist hier wichtig zu be
tonen, dass das griechische Theater – und was auf der Bühne dargestellt oder eben 
nicht dargestellt wurde – dazu diente, die Stabilität der athenischen Polis zu ge
währleisten. Diese Stabilisierung erfolgte durch die kritische Auseinandersetzung 
mit geltenden Normen, was sowohl affirmativ als auch hinterfragend geschehen 
konnte.39 

Um einen tieferen Einblick in die Wechselwirkung zwischen diesen Aufführun
gen und den damals ablaufenden kulturellen Projekten in Athen zu erhalten, ins
besondere bezüglich der individuellen männlichen Identitätsbildung und des kol
lektiven Zusammenhalts oder Klassenkonflikts, ist es sinnvoll, das Satyrspiel als ein 

37 Dies ist so, obwohl das Satyrspiel im Gegensatz zu den beiden urbanen Gattungen Tragö
die und Komödie eine primitiv-ländliche Atmosphäre vermittelt und sich durch eine eigene 
romantisch-märchenhafte Wirkungsästhetik auszeichnet. 

38 Vgl. Lissarrague, François: »Why Satyrs Are Good to Represent«, in: John J. Winkler; Froma I. 
Zeitlin (Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its Social Context, 1990, S. 228 – 
236, hier S. 236. 

39 Diesbezüglich ist zu bedenken, dass die Reflexion über Normen im Theater nicht zwingend 
als Destabilisierung verstanden wurde, sondern auch als ein Mittel zur Stärkung der gesell
schaftlichen Ordnung. Ein weiterer Punkt ist die Frage, inwiefern männliche Identitätsbil
dung als kulturelles Projekt betrachtet werden kann. In den Satyrspielen wurde möglicher

weise nicht explizit an der Männlichkeit gerüttelt, aber die Darstellung und Reflexion von 
Männlichkeitsnormen könnten dennoch Teil des kulturellen Diskurses gewesen sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Genre zu betrachten, das kulturelle Randpositionen erfasst. Ebenso ist es lohnens
wert, das Satyrspiel als ein Theaterereignis zu untersuchen, das das Fremde durch
die körperliche Präsenz der Satyrn erlebbar macht. Mit dem Satyrchor, das ist anzu
nehmen, wendet sich der sozial angesehene Dramatiker und Theatermacher insbe
sondere an die breite Landbevölkerung, um sich auch ihre Stimme im Wettbewerb
zu sichern. Inwieweit entspricht das Satyrspiel dem Geschmack der Unterschicht?
Der marginalisierte und untergeordnete Status der Männlichkeit, den die Satyrn als
Chor repräsentieren, unterstützt die hegemoniale Männlichkeit der Athener in ihrer
kulturellen, sozialen und politischen Vormachtstellung. Das schwer fassbare Büh
nenprofil der Satyrn erscheint oft weniger als dramatische Figur, sondern vielmehr
als repräsentative Körper oder stereotype Rollenmodelle. In Why Satyrs Are Good to
Represent beschreibt Lissarrague das Satyrdrama wie folgt:

»In the theater, the form [des Satyrdramas, J. H.] seems as strictly codified as the
other dramatic genres. The language of satyric drama is more prosaic than that of
tragedy, and the plays are shorter. The location is often rural, pastoral, or exotic,
a liminal territory far from cities or royal palaces. The themes seem to have been
quite conventional. We find all kinds of ogres, monsters, or magicians, and the
satyrs are often their captives. Sometimes they try to pass for athletes. Frequently
the subject of the play is tied to a discovery or an invention: of wine, for example,

or music, metallurgy, fire, or the first woman, Pandora. That is, everything takes
place as if satyrs were a means to explore human culture through a fun-house mir

ror; the satyrs are antitypes of the Athenian male citizenry and present us with an
inverted anthropology (or andrology) of the ancient city-state.«40

In diesem Zusammenhang kann die dionysische Welt mit ihrer Verschiebung, Ver
zerrung und Umkehrung dessen, was die vertraute Welt und die Kultur der Men
schen in ihren Augen ausmacht, als Spiegelkabinett bezeichnet werden. Die Satyrn
reproduzieren die Werte und Handlungen der griechischen Männer und formen sie
nach einer Reihe von Regeln um, die niemals willkürlich oder zufällig gewählt sind.41
Der Chor der Satyrn, dargestellt als wilde Männer, wird auf spielerische Weise an
die Konzepte von Kultur und Zivilisation herangeführt, ohne dabei ihre tiefe Ver
bundenheit zur Natur und Wildheit zu verlieren. Ihre charakteristische Geste des
Schauens und Spähens signalisiert Erstaunen, Verwunderung und Begeisterung,
die durch den grotesken Ausdruck ihrer Theatermasken zusätzlich verstärkt wird.
Mit der bühnenwirksamen Geste des Zeigens und Schauens machen die Satyrn kul
turelle Errungenschaften und Entdeckungen der Zivilisation sichtbar: Sie staunen,

40 Lissarrague, François: »Why Satyrs Are Good to Represent«, in: John J. Winkler; Froma I. Zeitlin
(Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its Social Context, 1990, S. 228 – 236, hier
S. 235.

41 Vgl. ebda.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 95 

erforschen, beobachten, entdecken, spüren auf und gehen den Rätseln mit großer 
Begeisterung nach. Dabei fordern sie die visuellen und interpretativen Gewohnhei
ten des Publikums heraus, indem sie durch ihren satyrischen Blick auf die Welt eine 
neue Perspektive und Weltsicht vermitteln. In diesem Prozess rücken sie Gottheiten 
und Helden in ein alltägliches Licht und werfen durch ihr tierisches Erscheinungs
bild grundlegende Fragen der Menschlichkeit und Normativität auf. Zudem wird 
das Potenzial sozialer und geschlechtlicher Normen kritisch hinterfragt, indem sie 
diese vorübergehend durch den Einsatz von Cross-Dressing verwischen. 

Mark Griffith weist darauf hin, dass die Subjektposition einer überdimensio
nierten elitären Figur wie Agamemnon, Ajax, oder Antigone und die einer norma
len anonymen Person mit niedrigerem Status wie einem Wächter, einer Kranken
schwester oder einem Chormitglied zu einer unterschiedlichen Identifikation des 
Publikums führt. 

Die Philologin Rebecca Lämmle hat aufgezeigt, dass das Satyrspiel als eine ko
mische Tragödienreflexion der antiken Dramatiker denkbar ist: »[D]ie Funktion des 
Satyrspiels ist nicht nur, die vorausgegangene tragische Trilogie in die ausgelassene 
Feier am Abend überzuleiten und im Festrahmen zu verankern, sondern auch und 
besonders, sie zu kommentieren und zu reflektieren«42. Inwieweit kann das Satyr
spiel als ein reflexives Moment der Tragödie betrachtet werden? Welche Art von Ko
mik wird im Satyrspiel präsentiert? Lissarrague liefert das folgende Erfolgsrezept: 

»It works by playing with myth, by taking a well-known story and overlaying it 
with a group of satyrs who react to the situation in their own peculiar fashion. 
The recipe is as follows: take one myth, add satyrs, observe the result. The comic 
effect springs from this collage of satyrs and myth, the revision of myth through 
this specific filter. The joke is one of incongruity, which generates a series of sur
prises.«43 

In neueren theaterwissenschaftlichen Forschungspositionen wird die dramatische 
Form als Gattung selbst in Frage gestellt. In einem kurzen Kapitel seiner Habilitati
onsschrift kommt Patrick Primavesi zu dem Schluss, dass das Satyrspiel mit seinem 
Einbruch des Dionysischen auf die Bühne eher an eine post-dramatische Theater

form erinnert: 

»Beim Satyrspiel handelt es sich weniger um eine dramatische, eher um eine post- 
dramatische Form von Theater, die nach den Tragödienaufführungen an deren Ur
sprung erinnern und die Spiegelung der Gemeinschaft durch ein Moment von Per

42 Lämmle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, 2013, S. 92. 
43 Lissarrague, François: »Why Satyrs Are Good to Represent«, in: John J. Winkler; Froma I. Zeitlin 

(Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its Social Context, 1990, S. 228 – 236, hier 
S. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

formance und höchster Theatralität verunsichern konnte, durch ein Tierwerden des
Chors.«44

Die Postdramatik markiert im Gegenwartstheater den Bruch zwischen Schauspieler
und Figur, ist nicht mehr textzentriert, baut nicht mehr mit Einfühlung auf Figuren,
sondern betrachtet sie und ihre Sprache mit großer Skepsis und setzt stattdessen
auf Körper, Musik, Bilder, Tanz und andere Mittel des Theaters. Der Satyrchor ist
ein Überbleibsel aus der sogenannten ›primitiven‹ Zeit des Dionysoskultes, der im
Theater durch die neu erfundene Gattung des Satyrdramas einen Platz findet und
literarisch aktualisiert wird. Nach Primavesis Einschätzung bedeutet die nachträg
liche Aufnahme des Satyrdramas in den Wettbewerb eine radikale Selbstreflexion
des Theaters sowie seiner politischen und theatralen Mittel, die zu spezifischen Kon
frontationen mit dem Anderen und Fremden im Eigenen führen. Diese These impli
ziert, dass die Funktion des Satyrspiels nicht bloß darin besteht, den Stoff der Tra
gödie zu reflektieren oder grotesk zu spiegeln. Vielmehr geht es darum, die kollek
tive mythische Vergangenheit, die in den ›oral histories‹ bewahrt wurde, in den Tex
ten und ihrer szenischen Umsetzung freizulegen. Diese Vergangenheit wird durch
den tragischen Modus (rational, historisch, progressiv) und die satyrische Qualität
(archaisch, magisch, statisch) für das Publikum kulturell erfahrbar gemacht und im
Rahmen des Festivals erinnerungspolitisch verarbeitet. Der Satyrchor erfüllt dabei
die Funktion, die Spaltung zwischen der wilden Vorzeit und der geordneten Gegen
wart der Polis zu überbrücken. Die Verwandlung des tragischen Chors in zwölf Sa
tyrtänzer kann als strategischer Schachzug städtischer Kulturpolitik zur Konstruk
tion von Identität interpretiert werden. In einer Zeit des politischen, sozialen und
kulturellen Umbruchs findet der Satyrchor seine theatrale Funktion darin, die eta
blierten oder neu instituierten Werte und Ordnungen der Polis sowohl in Frage zu
stellen und zu untergraben als auch zu bestätigen und zu stärken.45

In der Einleitung zu Theater und Fest in Europa beschreibt Erika Fischer-Lichte so
wohl das Affirmative (Festigung) als auch das Subversive (Erneuerung) als mögliche
Strategien theatraler Inszenierungen von Gemeinschaften:

44 Primavesi, Patrick: »Satyrspiel, Menschenpferde und das Tierwerden des Chors«, in: Ders: Das
andere Fest. Theater und Öffentlichkeit um 1800, 2008, S. 297.

45 Die Idee der ›Primitivität‹ des Satyrchors wirft wichtige Fragen auf, vor allem im Hinblick auf
die Theorie der Post-Dramatik und Griffiths Identifikationsthese. Diese Konzepte legen den
Fokus auf Verfremdung und kritische Reflexion und wenden sich gegen allzu vereinfachte
Darstellungen des Primitiven. Obwohl die reflexive Natur des Satyrdramas auf den ersten
Blick im Widerspruch zur Funktion des Lachens zu stehen scheint, sind beide Ausdrucksfor
men in gewisser Weise auf Verfremdung ausgelegt. Daher kann das Lachen im Satyrspiel als
eine Art der Selbstreflexion betrachtet werden, die auch Elemente des Eskapismus umfasst.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 97 

»In Anlehnung an das Konzept der imagined communities sollen Gemeinschaften als 
artifizielle Konstrukte aufgefasst werden, die auf ihre (stets instabile) Realisie
rung auf Imaginationen, Vorstellungen, Wünsche und nicht zuletzt theatrale In
szenierungen angewiesen sind. Das heißt allerdings nicht, dass die Inszenierun
gen auf eine Affirmation oder gar Verherrlichung von Identitäten und Gemein

schaftsbindungen hinauslaufen müssten. Vielmehr kann die Funktion von Thea
teraufführungen im Fest oder als Fest gerade darin bestehen, überkommene Iden
titäten und Bindungen zu hinterfragen und einen Reflexionsraum zu eröffnen, 
von dem ein Identitätswandel und eine Emanzipation aus tradierten Bindungen 
ausgehen kann. Beide Möglichkeiten können in der Liason von Theater und Fest 
verwirklicht sein.«46 

Als Zwischenwesen und instabile Existenzen bewegen sich die Satyrn in jenem 
Grenzzustand, den Anton Bierl in Anlehnung an Victor Turner als »betwixt and 
between«47 definiert hat, weder das eine noch das andere.48 Das Satyrspiel ist also 
in seiner Hybridität weder tragisch noch komisch angelegt, sondern zeichnet sich 
durch seine Genre-Elastizität, seinen Eskapismus und als imaginäres Modell einer 
dionysischen Weltordnung aus.49 Diese Mittelstellung verleiht ihm einen schwer 
kategorisierbaren Sonderstatus, der sich erstens besonders im Umgang mit my
thischen Stoffen zeigt und es von Tragödie und Komödie unterscheidet, und sich 
zweitens einer Kategorisierung für nachantike Theaterformen oder Gesellschaften 
entzieht. Als dionysisches Anderes ist das Satyrspiel aufgrund seines ambivalenten 
und dehnbaren Charakters sowie der Verengung von Theaterkunst und burlesken 
Unterhaltungsformen zunehmend marginalisiert in der Rezeption und Forschung. 

Satyrn und andere Figuren aus dem Umfeld des Dionysos reisen mit diesem 
durch Syrien, Ägypten, Thrakien und weiter nach Griechenland. Indem sie diesen 
Mythos mit antiker Aufführungspraxis verbinden, eröffnen die tanzenden Satyrn 

46 Fischer-Lichte, Erika: »Einleitung«, in: Dies.: Theater und Fest in Europa. Perspektiven von Iden
tität und Gemeinschaft, 2012, S. 9 – 22, hier S. 13. 

47 Turner, Victor: »Betwixt and Between: The Liminal Period in Rites de Passage«, in: Ders.: The 
Forest of Symbols, Ithaca: Cornell Univerity Press 1967. 

48 Auch Erika Fischer-Lichte entlehnt den Begriff des Liminalen vom Ethnologen Victor Turner, 
um das Verhältnis von Fest und Theater und ihre spezifischen Wirkdimensionen zu bestimmen: 
»Victor Turner hat den Zustand, der in der Schwellenphase hergestellt wird, als Zustand der 
Liminalität (von lat. limen die Schwelle) bezeichnet genauer als Zustand einer labilen Zwi
schenexistenz ›betwixt and between the positions assigned and arrayed by law, custom, con
vention and ceremonial‹ bestimmt.« Fischer-Lichte, Erika: »Einleitung«, in: Dies.: Theater und 
Fest in Europa. Perspektiven von Identität und Gemeinschaft, 2012, S. 14. 

49 Dementsprechend sind die Satyrn (körperlich) weder Tiere noch Menschen. Sie besitzen Züge 
und Elemente beider Spezies, die sie zugleich als etwas Eigenes und Anderes transkulturell 
verkörpern. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

einen Raum der Reflexion im Theater, der fremdartig und im heutigen Sinne trans
kulturell zu lesen ist. Neben einer allgemeinen transkulturellen Verbindung50 zwi
schen Drama und Ritual thematisiert das Satyrspiel die Unterscheidung zwischen
dem Selbst und dem Anderen, die Grenze zwischen Natur und Kultur und zwischen
Tier und Mensch. Nicht-menschliche Figuren werden oft als transkulturelles Ele
ment der eigenen Kultur verstanden. Könnte das Satyrspiel dieses transkulturelle
Element im Modus des Erkennens und Handelns sein, das in der Lage ist, die tradi
tionellen Strukturen der westlichen Denktraditionen aufzubrechen, insbesondere
die Frage nach nur einem Ursprung?51

Im Laufe der Theatergeschichte wurden die Satyrn jedoch zunehmend ver
nachlässigt, sowohl in wissenschaftlichen Analysen als auch in künstlerischen
Umsetzungen. Trotz dieser Marginalisierung bleibt die Satyr-Figur ein Beispiel
für ein transkulturelles Phänomen. Transkulturalität beschreibt hier die Fähigkeit
eines kulturellen Elements, über die Grenzen einer spezifischen Kultur hinaus
Bedeutung zu erlangen. Die Satyrn verkörpern diese Eigenschaft, da ihre Darstel
lung Elemente enthält, die in verschiedenen Kulturen und über unterschiedliche
Zeiträume hinweg immer wieder aufgegriffen und neu interpretiert wurden. Diese
Figuren besitzen weder einen klaren Ursprung noch ein definitives Ende, jedoch
lässt sich ihre Transformation in vielfältigen Kontexten verfolgen. Die Mischung
aus menschlichen und tierischen Eigenschaften sowie die Rolle der Satyrn als hu
morvolle und spielerische Figuren verleihen ihnen eine gewisse Universalität, die
sie in verschiedenen kulturellen Traditionen relevant machte. Insgesamt können
die Satyrn als Randfiguren des antiken griechischen Theaters betrachtet werden.
Der transkulturelle Aspekt verdeutlicht, dass sie über die Grenzen ihrer ursprüng
lichen Kultur hinaus in verschiedenen Kontexten zu neuen Bedeutungen gelangten
und weiterhin gelangen. Das Satyrspiel verdeutlicht durch seine Vielschichtigkeit

50 In einem Beitrag aus dem Jahr 2020 habe ich über die Verkörperung von Transkulturalität auf
der zeitgenössischen Bühne durch die Denkfigur des Satyrs nachgedacht. Bei der Erforschung
der transkulturellen Überschreitungen und störenden theatralen Praktiken von Satyrn durch
ihre vertraute Fremdheit und ihre Irritation der Sehgewohnheiten habe ich die Performance

Macho Dancer von Eisa Jocsons als zeitgenössisches Beispiel herangezogen. In gewisser Weise

war mein Artikel auch eine Analyse von Günther Heegs transkulturellen Thesen zum Thea
ter, um neue Perspektiven auf das antike Theater zu eröffnen. In diesem Abschnitt werde ich
darauf aufbauen und das Satyrspiel in seinen transkulturellen Lesarten befragen. Vgl. Hör
mann, Johanna: »Hybride Identitäten: Zur Verkörperung von Transkulturalität auf der Bühne
der Gegenwart«, in: Hausbacher, Eva et al. (Hg.): Geschlecht_transkulturell: Aktuelle Forschungs
perspektiven, Wiesbaden: Springer VS-Verlag, 2020, S. 219 – 234.

51 Eine interessante Perspektive und Vertiefung zur Kraft asymmetrischer Denkfigur(en), die
aus der Reihe tanzen, bietet die Kulturwissenschaftlerin Renate Reschke in Die Asymmetrie des
Ästhetischen. Asymmetrie als Denkfigur historisch-ästhetischer Reflexion. Öffentliche Vorlesung
am 25. Mai. 1995 an der HU Berlin. Berlin: Humboldt-Universität (Schriftenreihe Öffentliche
Vorlesungen, Heft 95), 1995, S. 9ff.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 99 

und transkulturelle Dimension die Synthese von Elementen aus unterschiedlichen 
kulturellen Traditionen. Diese dramatische Form, die nicht auf eine einheitliche 
kulturelle Herkunft zurückzuführen ist, reflektiert die komplexe Interaktion zwi
schen verschiedenen kulturellen Einflüssen. Mark Griffith hebt hervor, dass die 
Satyrn im antiken Athen als Figuren wahrgenommen wurden, die die Sehnsüchte 
des Publikums nach Entlastung und Befreiung verkörperten. Durch die naive und 
oft ironische Brechung von Genre-Konventionen, die das Satyrspiel kennzeichnet, 
wird das kollektive Gedächtnis der Polis aktualisiert und ein intensives Gefühl für 
die Vergangenheit evoziert. 

Randzonen der Wildnis 

Die Satyrn sind ein bedeutender Bestandteil der antiken Theaterlandschaft. Sie gel
ten als – das erfahren wir aus Mythentradierungen – Geschöpfe der Natur, die am 
Rande der Welt lauern, wild und fern von Städten und Königspalästen tanzen. Die
se Randregionen, die sich vom Zentrum der Zivilisation abgrenzen, stellen einen 
liminalen Bereich dar, der sowohl geografisch als auch kulturell von der Polis, dem 
Zentrum menschlicher Ordnung und Zivilisation, abweicht. Als hybride Wesen sind 
die Satyrn im liminalen Bereich außerhalb der politisch-kulturellen Grenzen in ei
nem tragischen Sinne verwurzelt. In einer zeitgenössischen Perspektive kann die 
tragische Matrix des Anthropozäns als bestimmend für den Untergang, das Ver
schwinden und das Blutvergießen (die Figur des Marsyas), für all die Katastrophen 
ausgedeutet werden, die der Mensch mit seiner Macht und seinem Einfluss auf sei
ne Umwelt, seiner kulturellen Autorität und seiner geistigen Überlegenheit in der 
griechischen Tragödie heraufbeschwört. 

In der griechischen Vorstellung war dieser äußere Rand der Erde nicht nur geo
grafisch abgegrenzt, sondern auch kulturell und zeitlich distanziert von dem, was 
als zentral und von Menschen geschaffen galt.52 Die Eigenschaften dieser ›Ränder 
der Erde‹ wurden zur Grundlage einer Erzähltradition, die sich durch die gesam
te Antike bis in die Renaissance fortsetzt.53 In dieser marginalen Welt, so François 
Lissarrague, hat der Mensch als solcher keinen Platz – er weicht dem Satyr, einem 
Mischwesen, aus tierischen und menschlichen Zügen54, der das Andere und Fremde 

52 Zur Grenze der Welt siehe Hölscher, Tonio: Öffentliche Räume in frühen griechischen Städten, 
Schriften der philosophisch-historischen Klasse der Heidelberger Akademie der Wissen

schaften 7. Heidelberg: Winter 1998. 
53 Vgl. Romm, James S.: The Edges of the Earth in Ancient Thought. Geography, Exploration, and Fic

tion, New Jersey: Princeton University Press 1992. 
54 Lissarrague, François »On the Wildness of Satyrs«, in: Thomas H. Carpenter; Christopher A. 

Faraone (Hg.): Masks of Dionysus (Myth and Poetics), Ithaca, New York: Cornell University Press 
1993, S. 207 – 20, hier S. 207. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

im Eigenen verkörpert. Der vom Ethnologen Victor Turner geprägte Begriff Limina
lität55 korrespondiert im antiken Kontext mit dem noch wenig erforschten Raum
phänomen Eschatia. Mit dem Begriff Eschatia lässt sich der Satyr und die satyrhafte
Darstellung im antiken griechischen Theater im Randgebiet verorten und ihre Büh
nenfunktion aus theaterwissenschaftlicher Perspektive erfassen, so die These. Alles
deutet darauf hin, dass diese Grenzposition sie auch in der kulturellen Wahrneh
mung an die Peripherie drängte. Die Riten sind in der Peripherie entstanden, wobei
der antike griechische Begriff Peripherie hier keine objektive Sicht auf diese fernen
Landschaften darstellt, sondern das Ergebnis eines umfassenden kulturellen Pro
zesses ist:

»The liminality of the rites of passage, on the other hand, was in spite of its pri
mordial aspects only a passing moment when the structures of human civilisa
tion were reversed. In this way it is not surprising that there was a clear notion of
the various rites of passage actually representing an imitation of the geographical
state outside of the city. And, as an imitation of these areas, these rites would also
frequently involve encounters with the prototypal denizens of the eschatia, such
as satyrs and sileni, nymphs and pans. One could also, within the setting of the
transitional rituals, be transformed into one of these ambiguous creatures, just as
was always the extreme possibility in the eschatia.«56

Nach griechischer Vorstellung begann die Eschatia dort, wo das zivilisierte Gebiet
der griechischen Polis endete. Von hier aus könne man bis ans Ende der Welt gehen
und sich immer noch in demselben geografischen Gebiet aufhalten, dessen Zonen
jedoch durch ganz bestimmte kulturelle Bedeutungen bestimmt sind:

»The city defined a space which in itself was humanising. The space of the polis
constituted a stable and culturally recognised geographical condition represent
ing a certain cultural pattern that pertained to all aspects of the proper human

existence.«57

Der Archäologe Tonio Hölscher untersucht in Die griechische Polis und ihre Räume wie
die Polis ihre Räume kulturell konstruierte, indem er die antiken Raumordnungen
sowie deren Grenzen und Übergänge genauer in den Blick nimmt:

55 Vgl. Turner, Victor: Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur, Frankfurt a.M., New York: Campus

1989 [1969]; Turner, Victor: Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt
a.M., New York: Edition Qumran Campus 1989 [1982].

56 Endsjø, Dag Øistein: »To Lock Up Eleusis: A Question of Liminal Space«, in: Numen 47, 2000,
S. 351 – 386. S. 381.

57 Ebda., S. 359.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 101 

»Die Welt-Ordnung, die hier dargestellt wurde, ist eine normative Ordnung. Die 
Grenzen, die diese Ordnung gliedern, stellen Vorgaben dar, welche Handlungen 
und Verhaltensformen in welchen Räumen ›richtig‹ sind. Manchem heutigen Be
trachter mag das allzu normativ sein. Wir können aber sicher sein, dass die rea
len Griechen sich im realen Leben nicht so konform verhalten haben, dass diese 
Grenzen und Normen oft genug subversiv unterlaufen und konterkariert wurden. 
Das wäre zweifellos ein interessantes – und auch unterhaltsames – Thema. Die 
Quellen darüber sind nicht sehr reich, aber eine Erschliessung würde sich wohl 
lohnen.«58 

In seinem Artikel legt er ein besonderes Augenmerk auf die Verbindungslinien zwi
schen den verschiedenen Zonen, die er zunächst durch Markierungen nachzeichnet 
und in Beziehung zueinander setzt.59 Zum einen sieht Hölscher die Strukturierung 
der Poliswelt als bestimmend für die Erfahrung der Grenze und ihrer Überschrei
tung an, die wiederum im Drama durch die Handlung vollzogen und die Kategorie 
des Raumes re-inszeniert wird. Zweitens wird das Polis-Territorium in verschiede
ne Zonen, die Stadt (Polis), das Umland (Chora) und das Grenzland (Eschatia), mit 
jeweils spezifischen Implikationen wie dem öffentlichen Raum der Agora als politi
schem Zentrum der Bürger*innen oder dem sakralen Raum der Akropolis als Hei
ligtum der Göttin Athene. Hölscher unterstreicht in seiner Analyse die Bedeutung 
von Grenzen, seien sie symbolisch oder real: »Eine besonders wichtige Grenze in an
tiken Stadtstaaten ist die zwischen der städtischen Siedlung und dem umgebenden 
Territorium. […] Die Trennung von ›städtischer‹ Siedlung und Chora ist aber viel 
tiefer im Konzept der griechischen Lebensordnung verwurzelt«60. Die Chora, oft 
als das ländliche Umland oder erweiterte Gebiet einer Polis verstanden, umgibt den 
Stadtkern und bildet eine physische wie auch ideelle Erweiterung der Stadtgrenzen. 
In dieser Hinsicht lässt sich die Chora als Raum begreifen, der nicht nur territori
al, sondern auch konzeptuell die Polis erweitert. Jacques Derrida sieht in der Chora 
eine Denkfigur für den erweiterten Raum, die über bloße geographische Grenzen 
hinausgeht. Für ihn repräsentiert die Chora einen »Zwischenraum«, der nicht nur 
physisch, sondern auch symbolisch die Differenzen und Übergänge innerhalb der 
Gesellschaft artikuliert. In Derridas Interpretation wird die Chora zu einem Ort des 
Dazwischen, an dem Gegensätze aufeinandertreffen und Differenzen sichtbar wer
den. Sie ist weder vollständig Teil der Polis noch völlig außerhalb von ihr, sondern 
fungiert als Vermittlungsraum, in dem verschiedene Einflüsse, Ideen und Identi
täten aufeinandertreffen und miteinander in Beziehung treten. Dadurch wird die 

58 Hölscher, Tonio: Öffentliche Räume in frühen griechischen Städten, 1998, S. 65. 
59 Vgl. Ebda. 
60 Ebda., S. 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Chora zu einem symbolischen Raum, der es ermöglicht, die Dynamiken und Kom
plexitäten der kulturellen und gesellschaftlichen Strukturen zu verstehen und zu re
flektieren.61

Abb. 20: Konzentrisches Modell der griechischen Polis nach Tonio Hölscher (1998)

Die Abbildung von Hölscher zeigt, dass die Zonen konzentrisch um den städti
schen Siedlungsraum angeordnet sind. Hölscher geht davon aus, dass Außen und
Innen ebenso wie Peripherie und Zentrum für die griechischen Städte, insbeson
dere für die exemplarischen Polis-Modelle in Athen, Argos, Korinth, Sparta, kon
zeptionellen Charakter hatten und aufeinander bezogen sind, wie sich an den gött

61 Derrida, Jaques: Chora. Wien: Passagen Verlag 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 103 

lichen Prozessionen veranschaulichen lässt. Diese gewissermaßen choreografierte 
Bewegung führt vom Rand des städtischen Innenraums über den politischen Raum 
der Agora in das religiöse Zentrum der Akropolis. Pierre Voelke sieht die Verbindung 
zwischen Landschaft und Satyrn entscheidend durch die Randfigur des Dionysos 
begründet, der sich in der einleitenden Prozession der Großen Dionysien von der 
Peripherie ins Zentrum bewegt. 

Der französische Philosoph Henri Lefebvre widmet sich in seiner bahnbrechen
den Studie The Production of Space eingehend der komplexen Konstruktion und Kon
figuration räumlicher Ordnungen sowohl innerhalb als auch außerhalb der Polis: 

»The founding image of Greek space was a space already fully formed and carefully 
populated; a space in which each focal point, whether that of each house or that 
of the polis as a whole, was ideally placed upon a well-chosen, well-situated emi

nence, sunlit and close to an abundant source of water. The Greek city, as a spatial 
and social hierarchy, utilized its meticulously defined space to bring demes, aris
tocratic clans, villages, and groups of craftsmen and traders together into the unity 
of the polis. At once means and end, at once knowledge and action, at once natural 
and political, this space was occupied by people and monuments. Its centre – the 
agora – served as focus, as gathering-place. At the highest point of the acropolis, 
the temple presided over and rounded out the city’s spatio-temporal space.«62 

Die Urbanität Athens, die Neuordnung der Polis und die Topografie des Theaters 
prägen die Bedeutungsdimensionen der Dramen maßgeblich mit. Griechische 
Theater sind letzlich auch Umgestaltungen der Landschaft, wobei der Blick auf 
das Meer und die fernen Randzonen im Sichtfeld des Publikums auf den hohen 
Rängen bewahrt bleibt, wie am Beispiel vom Dionysostheater in Athen oder dem 
Delphi-Theater noch heute erkennbar ist. David Wiles zeichnet in einem Kapitel 
hervorragend die räumlichen Beziehungen nach und skizziert die Bedeutungs
dimension von Raum (Landschaft/Wildnis/Stadt, hinterszenisch/vorderszenisch, 
innen/außen) innerhalb des Dramas. 

»Greek theatres were modifications of the landscape rather than impositions, and 
Greek architects always built their theatres with attention to the view, unlike the 
Romans who enclosed the audience within high walls. The audience on the slopes 
of the Athenian Acropolis had a fine view of the hills to the south-east, and a fine 
view at the top could also see the sea. Greek plays dealt with the limits of the hu
man ability to control the world. Spectators sat inside the city they had created 
and looked at the wilderness beyond. From the security of their seats, they con

62 Levebre, Henry: The Production of Space, Malden: Blackwell Publishers 1984, S. 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

templated a world where nothing was secure. In tragedy the city was viewed in its
relation to the wilderness beyond.«63

Die athenische Tragödie zieht eine klare Trennlinie zwischen Zivilisation und Wild
nis, aber die verschiedenen Sphären, die Welt der Polis und die wilde Außenwelt
Eschatia, sind durch die spezifische Anlage der Theater mit der geläufigen Muschel
form des Zuschauerraums gleichermaßen in der Aufführung präsent.

Der Begriff »Landschaft« fand erst seit der Renaissance Eingang in den Sprach
gebrauch und etablierte sich auch als Denkfigur. Hans-Thies Lehmann untersuchte
in »From Logos to Landscape: Text in Contemporary Dramaturgy« (1997) den Land
schaftsbegriff im Kontext von Logos und Text, indem er die Transformation tradi
tioneller, textbasierter Dramaturgie hin zu räumlichen und performativen Struktu
ren beleuchtete.64 Tormod Carlsen hingegen spricht in »Six Paths into Thoughts on
Landscape and Dramaturgy« (2017) von konkreten, unsichtbaren und imaginierten
Landschaften, die dramaturgisch eine Verbindung zu Nostalgie und Vergangenheit
herstellen. Die Kraft dieser Landschaften liegt in der Art und Weise, wie sie den my
thischen Kosmos möglicher Träume und Bilder konstituieren und so die Weltsicht
der Figuren in den Stücken beeinflussen.65 Die antiken Naturvorstellungen schwin
gen in der umgebenden Landschaft (Chora) als einer Art dritter räumlicher Kom
ponente mit, was jedoch nicht notwendigerweise die fernen liminalen Randgebiete
wie das Reich der Wildnis (Eschatia) einschließt.

Eschatia als theatrale Raumkategorie

Die fiktiven Satyrn, die vorübergehend als Tänzer auf der Tragödienbühne erschei
nen, sind mit der wilden Außenwelt66 der Polis assoziiert und verkörpern das Frem
de, das zugänglich oder nahbar war; das Unbekannte, das Ferne, das Gefährliche
regte unaufhaltsam Neugier, Fantasie und Denken an. Satyrn leben wie andere wil
de Kreaturen in der ungezähmten Natur jenseits der Grenzen der Zivilisation und
der Gesetze der Gemeinschaft, was bedeutet, dass sie einer archaischen und vor
städtischen Zeit angehören, wie Andreas P. Antonopoulos zuletzt herausgearbeitet

63 Wiles, David: Greek Theatre Performance. An Introduction, 2000, S. 113f.
64 Lehmann, Hans-Thies: »From Logos to Landscape: Text in Contemporary Dramaturgy«, 1997,

in: Performance Research 2, Nr. 1, S. 55 – 60.
65 Vgl. Carlsen, Tormod: »Six Paths into thoughts on Landscape and Dramaturgy« 2017. Die

ser Essay wurde im Programm des Meteor 2017, dem Internationalen Theaterfestival in Ber
gen, veröffentlicht und ist eine Bearbeitung und erweiterte Version des Vortrags von Tormod

Carlsen im Seminar »Landscape Dramaturgy«, organisiert von BIT Teatergarasjen und der
University of Bergen in der Bergen Kunsthall im Oktober 2017, S. 81.

66 Das unzivilisierte Grenzland unterscheidet sich von der Chora, dem Umland der Polis.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 105 

hat.67 Das Eingreifen der Satyrn in vertraute Mythen schafft einen Zwischenraum, 
in dem sich Fragen der Inklusion und Exklusion stellen, die mit dem Begriff Inter
vention in einen gemeinsamen Kontext gebracht werden können: 

»Die Intervention, das heißt der Einbruch in gewohnte Handlungsweisen und 
Routinen, beinhaltet dabei nicht nur die Chance zum Perspektivenwechsel und 
Neubeginn, also die Schwelle zu übertreten, sondern eröffnet zugleich einen 
Zwischenraum, um quasi auf der Schwelle grundlegende Fragen nach der Konsti
tution von Ordnungen, von Ein- und Ausschluss, anders zu perspektivieren.«68 

Eschatia als Landschaftsbegriff und theatrale Raumkategorie muss daher differen
zierter betrachtet werden. Es handelt sich hierbei um einen vorkulturellen Ortsbe
griff – ganz ohne Kartierung und Inventarisierung eines Territoriums –, der von 
Urbanisierung und Institutionalisierung, Neuorganisation oder Reformbemühun
gen der Polis noch unberührt ist, dessen Wildnis aber als eine sowohl raum-zeitliche 
als auch wirkungsästhetische Kategorie in den Theaterraum durch das Satyrspiel 
oder in die Tragödie (Euripides Die Bakchen) eingeführt wird. Im Konzept Eschatia 
kommt daher dreierlei zum Ausdruck: erstens, die Bezugnahme auf ein Gebiet, das 
in einer marginalen räumlichen Beziehung zu einem Zentrum steht; zweitens, ein 
Landstrich an den Grenzen der menschlich bewohnten Erde; drittens, eine außer
halb gelegene unzivilisierte Welt: Natur. In der antiken Vorstellung war die Wildnis 
eng mit der Polis, ihrer Kritik, ihren Normen und kulturellen Umbrüchen verbun
den. Wildnis/Eschatia als zentrale theaterwissenschaftlich orientierte Analysekate
gorie, wie ich sie hier einführen möchte, eignet sich besonders gut für die Analy
se räumlicher Konfigurationen, Anordnungen und Inszenierungen, das heißt der 
raumschaffenden Prozesse im Theater, der szenografischen Dispositive, die auf kul
turelle Differenz verweisen oder der kulturellen Produktion von Raum durch den 
politischen Imperativ der Polis. Es kann aufschlussreich sein, über die Integration 
der Peripherie in das urbane Zentrum nachzudenken und dabei die durchlässigen 
Grenzen zwischen öffentlich/privat, außen/innen, zivilisiert/wild sowie Zentrum/ 
Rand zu untersuchen, die zwar prinzipiell differenziert, aber nicht hermetisch ab
geschlossen sind. Im Kontext des Satyrspiels wird die zentrale Grenze zwischen Po
lis und Chora besonders relevant. Das Satyrspiel selbst überschreitet diese Grenzen, 
indem es Elemente des Ländlichen und Wilden in den urbanen, zivilisierten Raum 
der Polis einführt. Diese Grenzüberschreitung spiegelt nicht nur räumliche, son

67 Andreas P. Antonopoulos; Menelaos M. Christopoulos, George W. M. Harrison (Hg.): Recon
structing Satyr Drama, 2021. 

68 Hildebrandt, Paula M: Staubaufwirbeln. Oder die Kunst der Partizipation. (Dissertation an der 
Fakultät für Architektur an der Bauhaus Universität Weimar) 2014, S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

dern auch zeitliche und gesellschaftliche Verschiebungen wider, wodurch die Di
chotomien auf unterhaltsame Weise aufgebrochen werden.

In der Diskussion über die Ursprünge des griechischen Theaters wird nicht nur
Dionysos, sondern auch der Chor häufig in Bezug auf den Begriff der Landschaft69
perspektiviert. Die enge Verbindung zwischen dem Chor und der Landschaft –
oder poetischer formuliert, der »Zugehörigkeit des Chors zur Landschaft«70 – ist
ein Aspekt, der in der Theaterwissenschaft immer wieder hervorgehoben wurde.
Diese Beziehung betont, wie der Chor nicht nur eine rituelle, sondern auch eine
räumliche und symbolische Einheit darstellt, die tief in den topografischen und
kulturellen Kontext eingebettet ist. In Anlehnung an die Theorie von Einar Schleef
konstatieren die Theaterwissenschaftlerin Ulrike Haß und der Dramaturg Torsten
Beyer, dass der Chor älter als die Tragödie ist und seinen Ursprung in der Land
schaft hat71: »Die Figur wohnt im Palast; der Chor ist der Landschaft zugeordnet
oder stellt, wie Schleef betont, selbst eine Bühnenlandschaft dar. Diese beiden Orte
werden im Lauf der Geschichte der griechischen Tragödie immer stärker polari
siert«72. Doch was ist mit Landschaft im Kontext des antiken Theaters genauer zu
verstehen? In welcher Weise thematisiert der Chor der Satyrn diese Landschaft, die
als Ursprung der Tragödie angesehen wird, aus der er angeblich hervorgegangen
ist? Diese Genealogie verdeutlicht zwei Aspekte: erstens die Neusituierung des grie
chischen Theaters von den Kultfesten auf dem Land zu den städtischen Dionysien
in Athen und zweitens die Gegenüberstellung des archaischen Satyrchors mit der
griechischen Tragödie als inszenatorische, wirkungsästhetische und topografische
Idee. In beiden Perspektiven spitzt sich der Gegensatz zwischen Zentrum und
Peripherie zu, was für die Polis sowohl politisch als auch ästhetisch und strukturell
modellbildend ist. Über die Gründung und Ausprägung von Stadtstaaten kommt
die räumliche Metapher der Eschatia/Wildnis auch im Satyrspiel zum Vorschein,
indem das Verhältnis zwischen dem Zentrum der Polis in Athen und den ländlichen
Peripherien dramaturgisch ausgelotet wird. Die Grenzlinie zwischen Peripherie
und Zentrum wird in der griechischen Tragödie allein durch die Figur Dionysos

69 Mit dem facettenreichen Konzept von Landschaft ist heute ein Terrain der Vielfalt – »a terrain
of multitudes« – verbunden. Carlsen, Tormod: »Six Paths into thoughts on Landscape and
Dramaturgy« 2017, S. 76.

70 Haß, Ulrike: »Woher kommt der Chor«, in: Genia Enzelberger; Monika Meister; Stefanie
Schmidt: Auftritt Chor. Formationen des Chorischen im gegenwärtigen Theater. (Maske und Ko
thurn, 58), Wien: Böhlau 2012, S. 13 – 30.

71 Vgl. Ebda.
72 Beyer, Torsten, »Einar Schleef – Die Wiedergeburt des Chores als Kritik des bürger

lichen Trauerspiels«, in: GTW Thewis, Ausgabe 2006: Schleefblock I Einar Schleef –
Die Wiedergeburt des Chores als Kritik des bürgerlichen Trauerspiels, abrufbar un
ter: https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-k
ritik-des-buergerlichen-trauerspiels/ (abgerufen am 10.01.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-kritik-des-buergerlichen-trauerspiels/
https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-kritik-des-buergerlichen-trauerspiels/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-kritik-des-buergerlichen-trauerspiels/
https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-kritik-des-buergerlichen-trauerspiels/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 107 

überwunden und von Figurationen des (Satyr-)Chors durchquert. Es ist auch ein 
liminaler Bereich der eine vorübergehende Negierung der Geschlechterkategorien 
bewirkt. 

Die Landschaft ist aber nicht ausschließlich mit griechischen Chören verwoben; 
viele zentrale Aspekte im antiken Drama sind landschaftlich gedacht. Das Satyrspiel 
ist beispielsweise immer dort situiert, wo die Polis über keine Macht oder Kontrolle 
verfügt: im Grenzland, den Randzonen, der Peripherie und Wildnis – wie die Zyklo
peninsel im Kyklops von Euripides oder die Grotte der Cyllene in Ichneutae von Sopho
kles als dramatische Schauplätze exemplarisch zeigen. Hier gelten weder politische 
Gesetze noch zivilisatorische Werte. Dionysos herrscht über chaotische Kräfte in
mitten der geschlechtlichen Allmacht der Natur, die durch Gaia, Pan und Silen aus
gedeutet werden. Bestimmte Schauplätze laden dazu ein, die Rolle von Landschaf
ten und die Einwirkung von Natur innerhalb von Mythen/Dramen genauer zu erfor
schen, zum Beispiel das Zurücklassen des Philoktet in den menschenleeren Land
schaften der Insel Lemnos.73 Im Satyrdrama befinden sich die abgelegenen Orte je
weils an den Rändern der Polis. Doch das Meer und die Küsten stellen kein reales 
Außen dar, denn Athen ist als Seemacht zu verstehen, die diese Gebiete in ihre Welt
ordnung einbezieht: 

»The Greek polis, with its acropolis and agora, came into being through a synoe
cism, a unification of villages, upon a hilltop. Its birth was attended by the dear 
light of day. The sea was never far away, with all its resources. The unknown, the 
far-off, dangerous but not inaccessible, were stimulants at once, and inextricably, 
to curiosity, imagination and thought.«74 

Der dionysische Schauplatz des Satyrspiels ist eine ländliche Gegend mit Bergen, 
Höhlen, Grotten und Meeresküste und bildet nicht nur den mythologischen Kon
text, von dem aus die Satyrn immer wieder in neue Erzählzusammenhänge eingear
beitet werden und an unbekannten, entlegenen Orten gefangen sind. Die darauf ba
sierenden Theaterszenografien sind mit rustikalen und exotischen Elementen aus
gestattet, die den Eindruck von wilder Landschaft und Natur vermitteln sollen, wie 
der römische Bühnenbildner Vitruv in seiner überlieferten Beschreibung feststellt: 

»Es gibt drei Arten von Szenerien; die eine nennt man die tragische, die zweite die 
komische und die dritte die satyrische. Ihr Schmuck (ornatus) ist aber unterein
ander von unähnlicher und ungleicher Art, weil die tragischen Dekorationen mit 
Säulen, Giebeln, Bildsäulen und den übrigen Gegenständen, die zu einem Königs
palast gehören, gebildet wird. Die komischen Szenen haben den Blick auf Privat

73 Vidal-Naquet, Pierre: »Sophocles’ Philoctetes and the Ephebeia«, in: Vernant, Jean-Pierre; Vi
dal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, 1999, S. 161 – 79. 

74 Levebre, Henry: The Production of Space, 1984, S. 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

häuser, Erker und durch Fenster gegliederte Vorsprünge, wie sie an gewöhnlichen
Häusern sind. Die satyrischen Szenerien aber sind mit Bäumen, Höhlen, Bergen
und anderen ländlichen Elementen nach Art eines Landschaftsbildes dekoriert.«75

Die Aufteilung in private und öffentliche Sphären, Orte und Funktionen wird in der
komischen und tragischen Dekoration/Szenografie sichtbar gemacht. Das Satyr
drama könnte als nostalgische Zuflucht vor den Komplikationen in der Polis gedient
haben, was erklären würde, warum es nur ein vorübergehendes Phänomen in der
Theaterkultur war.76 Der Übergang vom sechsten zum fünften vorchristlichen Jahr
hundert zeigt, wie sich dieser Paradigmenwechsel aus institutioneller Sicht voll
zieht. Richard Seaford führt den besonderen Charme des Satyrdramas darauf zu
rück, dass diese außergewöhnlichen Wesen der Wildnis angehören und eine archai
sche, vorstädtische Welt repräsentieren, sodass sie das Publikum vorübergehend
aus der Enge der zeitgenössischen, zivilisierten Gesellschaft herausführen. Es wur
de zuvor jedoch auch die gesellschaftskritische und amüsierende Funktion des Sa
tyrdramas herausgestellt. Diese Funktionen könnten auch eine moderne Interpre
tation sein, die nicht zwingend als grundsätzliche Merkmale des Genres gelten müs
sen; stattdessen könnten sie sich gegenseitig ausschließen oder hierarchisch ange
ordnet sein. In diesem Kontext könnte der Eskapismus, den das Satyrdrama bietet,
eher als eine Art Dispens fungieren, der es dem Publikum ermöglicht, einen distan
zierten Blick zurück auf die Polis zu werfen – quasi von außen auf sie zu blicken.
Diese temporäre Flucht aus der zivilisierten Welt schafft einen Reflexionsraum, der
es erlaubt, Fragen der Nostalgie, Utopie, Idealisierung, Wildheit und Eskapismus in
der Antike zu beleuchten. Diese Aspekte sind in der Forschung noch wenig unter
sucht, eröffnen jedoch ein reichhaltiges Feld für die Analyse der Inszenierung und
der gesellschaftlichen Funktionen des Satyrspiels in der antiken Theaterkultur. Die
Erfahrung von Fremdheit ist auf mehreren Ebenen entscheidend, denn als Thea

terchor verweisen die Satyrn auf die Wechselseitigkeit von Natur/Wildnis und Kul
tur/Zivilisation, deren Spielräume sie gleichermaßen bewohnen wie aufbrechen.77
Eschatia ist sicherlich auch als erinnerungspolitischer Begriff in dem Sinne zu ver

75 Fritz, Hans-Joachim: Vitruv. Architekturtheorie und Machtpolitik in der römischen Antike, (Okto
gon. Studien zu Architektur und Städtebau 15), Münster, Hamburg: Lit 1995, S. 116ff.

76 Neuere Forschungsansätze sehen das Satyrdrama als ein Erinnerungsmedium, das als erneut
etablierte Gattung das kulturelle Gedächtnis bewahrt.

77 »The satyrs belong … to the very point indeed at which culture is created out of nature: when
wine is for the first time ever extracted by a god from the grapes, or the sound of the lyre from
a dead tortoise, they are there as the first to enjoy the invention.« Seaford, Richard: Cyclops
of Euripides, Oxford: Oxford University Press 1984, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 109 

stehen, dass das Raum-Zeit-Gefüge der griechischen Stadt ein Bereich der Gegen
wart war, während Eschatia die ursprüngliche Vergangenheit repräsentiert.78 

Die Vorstellungen von Zentrum und Peripherie sind im akademischen Diskurs 
komplex und umstritten. Der Begriff des Zentrums suggeriert einen Bezugspunkt, 
einen festen Ort, der die umgebenden Positionen und Bewegungen definiert, oder 
ein hierarchisches Feld aufmacht, das eine Struktur begründet. Trotz poststruktu
ralistischer Versuche der Dezentralisierung in verschiedenen Bereichen, inspiriert 
von Derridas Behauptung, dass das Zentrum anderswo ist (»das Zentrum ist nicht 
das Zentrum«79) bleiben Konzepte von Zentrum/Peripherie wichtige Diskussions
themen in den Geisteswissenschaften. Solche Bilder verfolgen auch die Theater- und 
Tanzwissenschaften auf vielfältige Weise. Das Zentrum wird im Medium des Sa
tyrdramas neu betrachtet, zum Beispiel in den Beziehungen und Spannungen zwi
schen dem Lokalen und dem Globalen, zwischen dem städtischen Theaterzentrum 
und den ländlichen Gemeinden, in der Zentralität des Nationalstaats, in der natio
nalen Theatergeschichte Griechenlands. Das Satyrspiel Kyklops offenbart auch die 
ihm innewohnenden Paradoxien, wenn ein geografisch marginaler Ort wie die Zy
klopeninsel sich selbst ins Zentrum der Handlung rückt. Diese dualistische Lesart 
durch den Insulaner Polyphem bedeutet jedoch nicht, dass das exotisierende Andere 
und die Konstruktionen von Zentrum und Peripherie ohne Folgen sind – im Gegen
teil, oft verstärken solche Konstruktionen die gesellschaftlichen Machtverhältnisse. 
Der Blickwinkel des Außenseiters verschiebt die Positionen und gibt dem Mythos 
eine neue Perspektive. Hier sind gesellschaftliche Verhältnisse gemeint, doch es ist 
ebenso von der Bühne die Rede: Die Peripherie wird aus ihrer Randstellung ins Zen
trum gerückt, indem sie auf die Theaterbühne der Polis geholt wird. Das Zentrum 
kann daher eher als ein Ort des Austauschs statt als ein Ausgangspunkt gesehen wer
den – ein Ort der Vernetzung und Verflechtung, an dem sich die Ränder treffen. 

Zur Wildheit der Satyrn 

Welche Art von Wildheit oder Alterität definiert insgesamt das soziokulturelle 
und theatrale Bild der Satyrn? François Lissarrague stellt diese Frage bereits in 
seinem 1993 erschienenen Artikel »On the Wildness of Satyrs«80 und nahm für seine 

78 Vgl. Endsjø, Dag Øistein: »›The truth is out there‹ Primordial lore and ignorance in the wilder
ness of Athanasius’ Vita Antonii«, in: Feldt, Laura (Hg.): Wilderness in Mythology and Religion. 
Approaching Religious Spatialities, Cosmologies, and Ideas of Wild Nature, Berlin: De Gruyter 2012, 
S. 113 – 129, hier S. 122. 

79 Derrida, Jacques: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften 
von Menschen [1966]«, in: Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz, a. d. Franz. v. Rodolphe 
Gasché, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, 422 – 442, hier S. 423. 

80 Lissarrague, François: »On the Wildness of Satyrs«, in: Thomas H. Carpenter; Christopher A. 
Faraone (Hg.): Masks of Dionysus (Myth and Poetics), 1993, S. 207 – 20, hier S. 208. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Analyse die Mythen- und Vasendarstellungen von Satyrn in den Blick. Es bleibt
daher ergänzend zu fragen: Um welchen Modus der tanztheatralen Darstellung
(Körper, Stimme, Präsenz, Bewegung) von Wildheit handelt es sich genauer? Im
Satyrspiel werden die wilden Kreaturen von jungen athletischen Männern aus
Athen verkörpert. Die tanzenden Satyrn entspringen zum einen ihrer eigenen Vor
stellung von fröhlichen und tanzfreudigen Sklaven des Dionysos und zum anderen
rohen und triebhaften Männlichkeitsfantasien, die sich als imaginäre Überschrei
bung zur menschlich-mythischen Männerrolle verschränken. Für das Publikum in
Athen imaginierten die Darstellenden die dionysische Manifestation des tragischen
Chors in der finalen Performance als Bühnentiere.81 Ihre inszenierte Wildheit ist
sicherlich tierisch codiert, zeigt sich aber auch auf andere Weise. Im Satyrspiel
äußert sie sich (1) in der Verweigerung des aufgezwungenen Sklavendienstes, (2) in
zügellosen sexuellen Annäherungsversuchen an Menschen, Tiere oder Gottheiten
und (3) in der eingeschränkten Handlungsfähigkeit aufgrund fehlender heroischer
Eigenschaften (Mut, Tapferkeit, Furchtlosigkeit) – wenn Gefahr droht, ergreifen
sie die Flucht. Hiermit kommen wir zu einer weiteren Nuance im Spektrum ihrer
Wildheit. Als negatives Paradigma gelesen, markiert die Überschreitung der Wild
heit ein Scheitern an Normen, Standards und Erwartungen der zivilisierten Welt,
das im griechischen Satyrspiel auf der szenisch-performativen Ebene komisch
und grotesk ausagiert wird.82 Statt selbst als Chor zu handeln oder die Handlung
sprachlich voranzutreiben, stören sie den linearen Handlungsstrang, zum Beispiel
durch choreografische Vervielfältigung. Sie entziehen sich festen Ordnungsprinzi
pien und übernehmen keine Verantwortung, indem sie Ablenkung, Unterhaltung,
Widerstand oder Zerstreuung bieten. Dadurch laden sie das Publikum zum Eska
pismus ein, was zur Unterbrechung der eigentlichen Handlung führt. Die Folge ist,
dass sich der Mythos verselbständigt und der Satyrchor unfreiwillig zum Haupt
darsteller wird. Dieser Eskapismus erfolgt entweder durch Widerstand oder durch
ein Entziehen und Zurückziehen aus der zentralen Handlung.

Nach heutigem Wissensstand ist der Ausgangspunkt eines jeden Satyrspiels
die Unfähigkeit der Satyrn, sich in eine fremde Erzählung, die auf Mythen basiert,
und schließlich in ein patriarchal-strukturiertes Gesellschaftssystem einzufügen,
das nie für sie bestimmt war. Sie werden von ihrer wilden ländlichen Umgebung
ferngehalten und in eine neue Szenerie befördert. Trotz der wiederkehrenden

81 Das Wissen, dass derselbe Männerchor in sowohl Tragödie als auch Satyrspiel auftritt, ist
entscheidend für die Erwartungshaltung des Publikums.

82 François Lissarrague sieht die ästhetischen Verkörperungsmodi der wilden Männer in ihrer
erotischen/burlesken/komischen Nuancierung als soziale Degradierung an.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 111 

Rahmenbedingungen83 scheint ihre Freude und ihr Vergnügen jedoch ungetrübt 
zu bleiben. Im Gegenteil, selbst in der Gefangenschaft, in der sie sich so oft und 
unfreiwillig befinden, lassen sie sich ihre Freude an Musik, Gesang und Tanz, 
ihre dionysische Begeisterung, nicht verderben.84 Flucht und Verweigerung sind 
nach meiner Lesart zentrale eskapistische Strategien der Satyrn. Diese Strate
gien thematisieren weniger die Aufhebung von Ordnungen, sondern vielmehr ein 
Nebeneinander von Möglichkeiten, bei dem die Begegnung und Erkundung der 
Beziehung sowie Interaktion zwischen den Elementen von Natur und Kultur im 
Vordergrund stehen. 

Satyrn überschreiten nicht nur physisch, sondern auch dramaturgisch, thema
tisch und ästhetisch klare Grenzen und oszillieren stets zwischen Menschheit und 
Animalität, Zivilisation und Wildnis, Form und Chaos. Betrachtet man schließlich 
die Wildheit der Satyrn, so lassen sich mit Hilfe der Theorien von Lissarrague fol
gende Aspekte herausfiltern: 

- Die Satyrn bilden ein eigenes Geschlecht (›race‹), aber keine eigene Gesellschaft. 
Sie gefährden die soziale Ordnung daher nicht, sondern präsentieren eine an
dere Perspektive auf Ordnung, Macht und Freiheit. 

- Ihre Zugehörigkeit zu einem dionysischen Kollektiv schwingt als Bewegungs
phänomen mit: Die Satyrn treten im Drama weniger als organischer Chor und 
vielmehr als eine wilde Bande oder Meute (im Sinne von Schleefs Chören) auf. 

- Die Wildheit der Satyrn könnte als negatives Paradigma für eine untergeordnete 
und marginalisierte Form von Männlichkeit interpretiert werden, vergleichbar 
mit der Darstellung von Sklaven als ›Quasi-Menschen‹.85 

- Wildheit in Form von exzessiver Grausamkeit und Gewalt sind ihrem Aktionsbe
reich fremd und wird den Mänaden im Akt der Zerreißung des Körpers (Sparag
mos) zugeschrieben. Die zwei grundlegenden Aspekte der wilden Satyrn sind 
Freude und Vergnügen, der sich als körperlicher Überschwang zeigt. 

- Wildnis ist ein utopischer Ort des Spiels und des Vergnügens. Die Bühnensatyrn 
sind Entdeckerfiguren, die die Kultur des Publikums naiv erforschen und welt
fremd kennenlernen. Ihr Spiel dient der Erkundung von Zivilisation und dem 
Experimentieren mit Realität und Mythos/Geschichte. Demnach kann die Auf
gabe des Satyrdramas als Erfahrungsraum und der Verhandlung von Animalität 

83 Das serielle Satyrspiel mit der immer gleichen Ausgangssituation und dem Happy End (Ge
fangenschaft/Befreiung) muss als kollektives Projekt der Dramatiker und als Genrekonven
tion betrachtet werden. 

84 Ralf Krumeich; Nicolaus Pechstein; Bernd Seidensticker (Hg.): Das griechische Satyrspiel, 1999, 
S. 19. 

85 Dieser Vergleich kann auch auf Kritik stoßen, da die komplexen sozialen und kulturellen Kon
notationen der Satyrn nicht mehr vollständig erfasst werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

und Theatralität gedeutet werden. Die theatralen Mittel der Satyrdarsteller sind
der frontale Körper und die spähenden Blickgesten als Ausdruck des Erstaunens
und der Verwunderung.

- Ihre Wildheit geht mit komischen und burlesken Effekten einher. Besonders die
Albernheit und das Lachen kennzeichnen die Ausdrucksform des Satyrspiels.
Die Essenz des Satyrspiels besteht, so meine Lesart, darin, das Publikum zum
Nachdenken über die menschliche Natur (das »Tier Mensch«) und über gesell
schaftliche Normen zu bewegen.

Wildheit als dionysische Erfahrungskategorie

Sprechen wir von Theater und Wildheit oder einem Theater der Wildheit, so fällt
das Augenmerk zunächst auf Antonin Artauds Theater der Grausamkeit oder die grie
chische Tragödie, ihre exzessive Grausamkeit und Gewalt, Blutrache, Inzest, Kinds- 
und Muttermord, Tier- und Menschenopfer. Wildheit ist zu allererst eine dionysis
che Kategorie und im Falle der Satyrn zu präzisieren: »Wildness, indeed, is always an
essential element of these shows for Dionysus, suggested most of all by the appear
ance of satyrs«86. Die bloße Anwesenheit der Satyrn verkörpere, so Easterling, die
wilde Dimension der dionysischen Welt. Im Gegensatz zur ›barbarischen‹ Wildheit
der Tragödien und zur Atmosphäre elementarer Wildheit im (weiblichen) Ritual, ist
der Satyr als dionysischer Performer der Repräsentant einer Wildheit des Theaters

und des Dramas. Im Tanz wird er von dem dionysischen Zustand ergriffen und ge
rät ins Staunen. Wie verhält sich diese Form der Wildheit zu den inszenatorischen
Parametern im Satyrspiel? Werfen wir einen kursorischen Blick auf die Kategorien
(1) Geschlecht, (2) Gattung, (3) Raum, (4) Ritual/Mythos und (5) Gesellschaftsmodelle
(Zivilisation/Barbarei).

(1) Geschlecht

Dionysos gilt als genderfluider Gott. Er hat sowohl weibliche als auch männlich- 
tierische Begleiter*innen. Sein heterogenes Gefolge versinnbildlicht die Vorliebe
für unkonventionelle, nichtnormative Körper und Begehren. In Bezug auf Gender
und feministische Theorien ist das enge Zusammenspiel von Weiblichkeit und
Wildheit besonders markant gesetzt. Nicht zufällig wird in der griechischen Antike
die »dionysische Erregung«87 von den Mänaden und Bacchantinnen ausgelebt.
Wissenschaftler*innen interpretieren diese Form der Wildheit häufig als Ausdruck
einer weiblichen Emanzipationsbewegung. Dionysos und seine Anhängerinnen

86 Easterling, P. E.: »A show for Dionysus«, in: The Cambridge Companion to Greek Tragedy, heraus
gegeben von P. E. Easterling, Cambridge University Press, 1997, S. 36 – 53, hier S. 48.

87 Burckardt, Jacob: Griechische Kulturgeschichte, Bd. 2. Gesammelte Werke 6, Leipzig: Kröner
1929, S. 221.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 113 

durchstreifen die Wildnis und erreichen die Randgebiete der Stadt. Der emanzipa
torische Aspekt liegt dabei in der Tatsache, dass die Mänaden und Bacchantinnen 
durch ihre ekstatische und ungebändigte Ausdrucksweise traditionelle Geschlech
terrollen und gesellschaftliche Normen herausfordern. Paradigmatisches Beispiel 
ist sicherlich die Tragödie Die Bakchen von Euripides, wo sich auch die zivilisierten 
Frauen aus Theben den asiatischen Mänaden anschließen und aus der Stadt in 
die Wildnis drängen, um am nächtlichen Ritual in den Bergen am wilden Treiben 
teilzunehmen. Die Wildheit des Gottes ereignet sich prototypisch im Ritual, im 
Tanz und im Ausbruch der Frauen aus der Stadt. Die Anbeter von Apollo (Licht) sind 
in der Regel männlich, die von Dionysos (Dunkelheit) tendenziell weiblich. In der 
Antike gehören Rausch, Wahnsinn, Dunkelheit und Maßlosigkeit zur tragischen 
Dimension des Dionysischen. Eine Re-aktualisierung erfährt das Dionysische als 
weibliche Ekstase in der Moderne. Ingrid Hentschel konstatiert: »Die weibliche 
Wildheit – ihre vermeintliche Naturnähe – die wir schon im Bild der Mänaden 
finden, wird um 1900 mit dem Es, dem Triebhaften des psychischen Apparats 
identifiziert«88. Etliche weitere Beispiele, die hier nicht vertieft werden können, 
finden wir in den weiblichen Tragödienfiguren mit mänadischen Zügen wie Elek
tra, Antigone oder Agaue. Letztere wird am Ende selbst zur wild tanzenden und 
mordenden Mänade.89 Ihr Zustand ekstatischer Besessenheit wird als Metapher für 
die gewalttätigen Handlungen und Erfahrungen tragischer Charaktere und Chöre 
verwendet.90 Neben den Dramen finden wir Wildheit als ungezähmte weibliche 
Sexualität in Mythen um den barbarischen Amazonenstaat oder – im anderen 
Extrem – entsexualisiert bei den Initiationsriten der keuschen Mädchenchöre im 
Kontext des Artemiskultes, die »Göttin des Draußen«91 und Verkörperung von 
Wildnis, Jungfräulichkeit und Jagd. 

Auf der antiken Bühne, wo die Männer im Cross-Casting die (wilden) Frauen 
spielen, Frauen nicht tanzen, nicht singen und szenisch nicht präsent sind, gerät 
diese rituelle Wildheit in männliche Regie. Alisa Solomon untersucht in Re-Dres
sing the Canon: Essays on Theatre and Gender92 die Verbindung von Gender und Thea

88 Die Ekstase ist wie Dionysos weiblich konnotiert; insofern erscheint der dionysische Rausch 
in der Antike immer wieder als ein theatralisches Phänomen mit weiblicher Konnotation in 
der Moderne. 

89 Siehe dazu Renate Schlesiers tragisches Modell der Mänaden in: Schlesier, Renate: »Mixtures 
of Masks: Maenads as Tragic Models«, in: Thomas H. Carpenter; Christopher A. Faraone (Hg.): 
Masks of Dionysus (Myth and Poetics), 1993, S. 89 – 114. 

90 Vgl. Easterling, P. E.: »A show for Dionysus«, in: The Cambridge Companion to Greek Tragedy, her
ausgegeben von P. E. Easterling, 1997, S. 36 – 53, hier S. 48. 

91 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragödie, 
1996, S. 21. 

92 Soloman, Alisa: Re-Dressing the Canon: Essays on Theatre and Gender, London, New York: Rout
ledge 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

ter in der westlichen Theatertradition. Sie verweist auf die vom Theater verspro
chene und durch die Norm der Travestie geprägte Veränderlichkeit der menschli
chen Identität, die sie vor allem in der weiblichen Nachahmung sieht. Sie bezieht
sich hierbei auf Marjory Garber, die Travestie im Theater nicht als Abweichung, son
dern als Norm bezeichnet. Die Veränderbarkeit und Variabilität von Geschlecht, die
aus dem performativen Sprechakt sowie aus der weiblichen Verkörperung auf der
Bühne durch Cross-Dressing hervorgehen, sind das, was nach Solomon das Theater

zur queersten der Künste macht.93 Das ist auch kritisch zu sehen: Die Grundlage
des westlichen Theaters im Drama bildet der Mann im weiblichen Identitätswech
sel. Arthur Pickard-Cambridge markiert den Übergang vom Ritual zum Drama mit
dem Beginn der Männer, die sich als Mänaden – den dionysischen Bacchantinnen
verkleiden, um Fruchtbarkeitsriten durchzuführen. Damit ist nach Pickard-Cam
bridge die Natur der Aufführung bereits von der Angst vor der geschlechtsspezifi
schen Identität geprägt.94 In der griechischen Theaterpraxis, ganz anders als in der
römischen Inszenierungs- und Aufführungspraxis, werden die dramatischen Figu
ren sowie die Chöre ausschließlich von (griechischen) Männern verkörpert. Frauen
und Fremde haben weder Möglichkeit, sich auf der antiken Bühne selbst zu reprä
sentieren, noch das Recht auf physische Anwesenheit als Betrachtende des Schau
spiels. Das Publikum war mit hoher Wahrscheinlichkeit männlich und bis zur Ex
pansion ausschließlich griechischer Herkunft. Aus einer soziokulturellen und poli
tisch-institutionellen Perspektive repräsentieren die im Theaterereignis marginali
sierten Gruppen – wie Fremde, Frauen, Sklaven und Tiere – das Wilde. Diese Figu
ren werden als marginalisierte Chöre ohne eigene Handlungsmacht inszeniert.

(2) Gattung

Wie können Ordnung und Wildheit, als scheinbar divergierende Phänomene, zu
einander in Beziehung gesetzt werden? Die Dichotomie zwischen Tragödie und Ko
mödie, wie sie in der aristotelischen Theatertheorie formuliert und durch die Ka
nonisierung zu einer Spaltung in Hochkultur und Unterhaltung ausgeweitet wur
de, erweist sich historisch als problematisch, wenn man die strukturelle Einheit von
Tragödie und Satyrspiel berücksichtigt. Sie bedingen einander wie das apollinische
und dionysische Prinzip. Tony Harrison spricht in diesem Zusammenhang von ei
ner organisch gedachten »Ganzheit«95 der griechischen Imagination. Das Satyrspiel
akzentuiert, anders als die politische Komödie, Freude als Affekt, Erfahrungskate
gorie und Wahrnehmungsmodus im Drama. Als theatrale Kategorie zielt es auf ei
ne Intensität, die sich dem Kollektiven, dem Staunen, dem erotischen Begehren,

93 Vgl. Ebda., S. 2.
94 Pickard-Cambridge, Arthur: Dithyramb, Tragedy and Comedy, Oxford: Clarendon Press 1962,

S. 123f.

95 Harrison, Tony: Tony Harrison Plays 5: The Trackers of Oxyrhynchus; Square Rounds, 2015, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 115 

der Entlastung vom Pathos, dem Rückzug in den Komfort, der kindlicher Freude 
und dem körperlichen Vergnügen widmet. Im Gegensatz dazu ermöglichte es die 
Tragödie den Griechen, aus den chaotischen und unkontrollierten Aspekten ihrer 
Religion einen tragfähigen Moralkodex zu entwickeln.96 

(3) Raum 
Anthony Stevens wählt einen frischen Zugang zum Satyrspiel aus der eigenen Pra
xisarbeit. Im Artikel »First catch your satyrs« erinnert er: »The world of the satyrs 
is pre-civilized or pre-political«97. Der mythische Kontext schließt die Ursprünge 
der ersten Musikinstrumente, die erste Weinbereitung, die Geburten von Gotthei
ten ein. Die feierliche Qualität eines Satyrspiels ruft aber auch das ›Hier und Jetzt‹ 
in einem Ausmaß hervor, das in einer Tragödie unmöglich ist, die das ›Hier und 
Anderswo‹ privilegiert. Ausschlaggebend für diesen ästhetischen Effekt ist das von 
Chor und Publikum gleichermaßen geteilte Gefühl, dass dieser Chor der Satyrper
former sowohl zur mythischen Vorgeschichte, zur Wildnis, als auch zur bürgerli
chen Gegenwart, zur Stadt gehört. 

Die bereits erwähnte Topografie des Theaters in der Polis, die landschaftliche 
Aussicht, prägt die Bedeutungsdimension und den Inhalt der Dramen. Die Wild
nis ist als Eschatia immer präsent als entfernter, isolierter Schauplatz, an dem das 
Ritual in der Natur vollzogen wird. Das Wilde bildet einmal die rohe Vorform des 
Dramas und ist zugleich das Experimentierfeld des Möglichen. 

Bezieht man diese räumliche Vorstellung von Wildheit auf die performativen 
und choreografischen Strategien des Satyrchors auf der Bühne, so kann sie auch als 
spezifisch tanztheatralische Aufführungspraxis untersucht werden. Doch wie lässt 
sie sich beschreiben und erfahren? Die Satyrn rücken den Chor als zentrales Element 
des Dramas wieder in den Vordergrund. Dieses naturnahe und kollektiv ausgerich
tete Theatermodell zeichnet sich durch eine besondere Wildheit aus, die es ermög
licht, gesellschaftliche Normen, Erwartungen und Moralvorstellungen durch spiele
rische Experimente und Tanzimprovisationen herauszufordern und neu zu gestal
ten. Diese szenische Wildheit wird paradigmatisch durch den Satyrchor im Theater 
der griechischen Antike verkörpert, der heute oft als zivilisationskritischer Hybrid 
gelesen wird. Aus heutiger Sicht, so der Theatermacher Milo Rau, entfaltet die Kraft 
eines Kollektivs nur dann eine künstlerische Wirkung, wenn sie in der Realität nicht 

96 Wiles, David: Greek Theatre Performance. An Introduction, 2000, S. 8. 
97 Stevens, Anthony: »›First catch your satyrs‹ – A Practical Approach to The Satyr-Play(-Like?)«, 

in: DIDASKALIA 9 (13) 2012, S. 64 – 83, hier S. 78, 
https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf (abgerufen am 20.01.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf


116 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

– oder noch nicht – existiert.98 Wenn die Satyrn kollektiv auf der Bühne erscheinen,
streben sie nach einer Welt ungebändigten Amüsements und Freiheit, die sie jedoch
nur selten vorfinden. Stattdessen entwerfen sie szenisch ein Wunschbild dieser dio
nysischen Freiheit, das sich durch Musik, Tanz und verbale Ausdrucksformen ma
nifestiert.

(4) Ritual/Mythos

Inwieweit geht die Figuration der Wildheit als Gegenfolie zur Zivilisation mit der
beginnenden Abgrenzung von Ritual (Performance) und Mythos (Erzählung) ein
her? Walter Burkert hat in seinen Forschungen mehrfach den Mythos als Narrativ
und das Ritual als Aktion untersucht. Die Überlieferung von Erzählungen, literari
schen Schriften und mythologischen Stoffen bietet eine unerschöpfliche Inspirati
ons- und Arbeitsgrundlage für Adaptionen, während Rituale in physischer und per
formativer Hinsicht immer ephemer sind. Das vorherrschende Paradigma des (im
Unterschied zum wilden) zivilisierten Griechenlands dominierte bis in das 18. und
19. Jahrhundert, um das europäische Erbe einer antiken, westlichen ›Hochkultur‹
als herausgestellte Tatsache zu bewahren. Das Ritual wird im direkten Zusammen
hang mit dem griechischen Theater und Drama im deutschen Wissenschaftsdiskurs
(im Gegensatz zum englischsprachigen Raum) bis in das 20. Jahrhundert hinein nur
marginal behandelt und als partikuläres Element tendenziell im außereuropäischen
(vorherrschend afrikanischen und asiatischen) Kulturraum situiert. Der enge Ver
bund von Ritual, Theater und Drama wird erst durch die Gruppe der sogenannten
»Cambridge Ritualists« und den performative turn (Erika Fischer-Lichte) wieder ve
hement ins Brennlicht der Theatergeschichtsforschung gerückt. Die transkulturelle
Dimension, die Sinnlichkeit des Körpers, das Tänzerische und das unmittelbar Per
formative, die szenische Wildheit als das ureigene dionysische Element – all diese
Elemente sind dem Drama und der westlich orientierten Theatertradition abhanden
gekommen. Diese Verluste können als Ausdruck einer a-kulturellen Tendenz ver
standen werden, bei der wichtige kulturelle und performative Dimensionen sowohl
innerhalb der westlichen Theatertradition als auch im globalen Kontext vernachläs
sigt wurden. Das Wilde ist nicht einfach eine ästhetische Antithese, sondern spiegelt
eine Vielfalt an Potenzialen wider. Es repräsentiert eine verkörperte Dissonanz, die
aus den Widersprüchen der ästhetischen Erfahrung und dem komplexen, konflikt
beladenen Verhältnis zwischen Mensch, Kultur und Natur entsteht.

98 Rau, Milo: »Mein Ich ist vor-politisch«, in: Neue Zürcher Zeitung, 2016, https://www.nzz.c
h/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024 (abgerufen am
06.08.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024
https://www.nzz.ch/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024
https://www.nzz.ch/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 117 

(5) Gesellschaftsmodelle (Zivilisation/Barbarei) 
Für die griechische Vorstellungskraft war die Wildnis nicht nur ein geografisch ab
gegrenztes Gebiet, sondern auch ein imaginierter (Denk-)Raum, der einen großen 
Einfluss auf ihr Kulturverständnis und ihre Imagination hatte. Im Abschnitt »The 
Epic of the Wild Man« weist Roger Bartra darauf hin, dass sich der Prozess der Zi
vilisation nicht als Übergang von wildem zu zivilisiertem Verhalten vollzieht: 

»It is important to note that the so-called process of civilization is not, in histori
cal facts, the transition from a wild behavior to a civilized behavior. The very idea 
of a contrast between a wild natural state and a civilized cultural configuration 
forms part of an ensemble of myths serving to sustain the identity of the civilized 
West.«99 

Wildheit und Barbarei des Menschen sind nicht vor der Zivilisation angesiedelt, son
dern existieren mit ihr und in ihr in einer Form der Koexistenz. Das Wilde wurde oft 
als das Gegenteil des zivilisierten Reiches in der Stadt gesehen, als ein primitives 
und potenziell gefährliches Territorium mit immanenten göttlichen Kräften (zum 
Beispiel der Amazonenstaat oder das Land der Kentauren). Mit Verweis auf Freud 
und Nietzsche hat Burkert die Frage aufgeworfen, wie die Zivilisation ohne Barba
rei überleben kann. Doch zunächst muss geklärt werden, was wir heute unter Bar
barei verstehen. In der griechischen Antike stand der Barbar als fragwürdige, allzu 
oft weibliche Kategorie (siehe Amazonen, Mänaden, Bacchantinnen, Medusa) für 
das Fremde, das Nicht-Griechische. Es bezeichnete alle, die die griechische Spra
che nicht beherrschen (griechisch bárbaros für stammeln, stottern). Tiere, Frauen, 
Barbaren (Nicht-Griechen) – so ordnet François Lissarague die Hierarchie der Po
lis ein, die unter einer griechisch-patriarchalen Vormachtstellung vom Theaterer

eignis ausgeschlossen sind, aber als fremde, weibliche oder tierisch codierte Chö
re Eingang in die Aufführung finden. Ingrid Hentschel sieht die Verbindung von 
Weiblichkeit und Wildheit fast ausschließlich in Extremen vollzogen: »Die barba
rische Seite des Dionysischen Rausches, Wollust und Grausamkeit taucht im Motiv 
des Sparagmos – des Zerreißens immer wieder auf«100. Hentschel und auch Lissa
rague bezeichnen das Zerreißen des Körpers als ein spezifisch weibliches Merkmal. 
Eine ähnlich gewalttätige, maßlose Tätigkeit gibt es bei den Satyrn nicht. Zuneh
mend wird der Bedeutungshorizont des Barbarischen erweitert und als Sammel
begriff für das Grausame, Brutale und Rohe insgesamt verwendet. Das Barbarische 

99 Bartra, Roger: Wild Men In the Looking Glass: The Mythic Origins of of European Otherness. Ann 
Arbor: University of Michigan Press 1994, S. 147. 

100 Hentschel, Ingrid: »›Nicht das eine‹. Ekstasen der Weiblichkeit im 21. Jahrhundert«, ab
gedruckter Vortrag beim Festspiel-Symposium bei den Salzburger Festspielen am 29. Juli 
2010, S. 5. https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentsch 
el_fssymp_100729.pdf (abgerufen am 06.08.2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentschel_fssymp_100729.pdf
https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentschel_fssymp_100729.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentschel_fssymp_100729.pdf
https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentschel_fssymp_100729.pdf


118 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

gilt heute als unmenschlich und ist ein kulturloser Zustand, der auch mit roher Ge
walt Zerstörung bringt, ohne dabei Regeln zu kennen oder Grenzen zu respektieren.
Das Wilde muss hier scharf vom Barbarischen unterschieden werden als eine histo
risch konstruierte Gegenkategorie zum Zivilisierten. Während das Barbarische als
Antithese zur Zivilisation verstanden wird, können das Wilde und die Wildheit un
abhängig von Parametern betrachtet werden, die beiden Bedeutungsdimensionen
inhärent sein können. Innerhalb des Dramas ist es das performative Moment, das
den regelgeleiteten tragischen Chor auf seine primitiven Ursprünge als wilden, tier
ähnlichen Chor zurückführt.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Wildheit eng mit dem mythischen
Charakter von Dionysos verbunden ist, dem wilden Gott der Natur, den Edith Hall
als ›weiblichen Mann‹ beschreibt: »an ancient god of youthful appearance. A Greek
god who leads hordes of oriental barbarians, a god worshipped both in the untamed
wild and within the walls of the civilized city […]«101. Dionysos ›verwildert‹ Klassifi
zierungen wie Gender, Herkunft, Alter, race und sozialer Status. Die dionysischen
Elemente überschreiten die überlieferten Vorstellungen von Wildheit und Wildnis
und beeinflussen die Inszenierungen im antiken Drama (das oft männlich konno
tiert ist) und im Ritual (das häufig weiblich konnotiert ist).

Diskursfelder und Methoden

Griechische Vasen als Quellenmaterial für die Theater- und Tanzwissenschaft?

In den verschiedenen Quellen zum allgemeinen und spezifischen Wissen über das
griechische Theater wird besonders der antike Tanz zunehmend auf der Grundlage
visueller Prinzipien, ritueller Dramaturgien und ästhetischer Normen im Zusam
menhang mit der Theatralisierung von Körperbewegungen auf griechischen Vasen
untersucht. Mit der Überlieferung von Aristoteles’ Poetik beginnt die antike Thea

tertheorie, einen Gegensatz zwischen den Gattungen und verschiedenen Formen
der Mimesis – Musik, Sprache und Tanz – vorzunehmen, insbesondere durch die
Trennung von Drama und Opsis, das heißt von Text und seiner szenischen Umset
zung als Aufführung, die von Aristoteles isoliert voneinander betrachtet werden.
Dies markiert den Beginn einer allmählichen Verschiebung der Wissensformatio
nen im Theater, die sich in Europa immer stärker disziplinspezifisch verfestigen:
Die vorherrschend visuelle griechische Kultur, zum Beispiel repräsentative Körper
inszenierungen und rituelle Tänze auf Vasen, die in ihrer Nähe zur bildenden Kunst

101 Hall, Edith: »Why Greek Tragedy in the Late Twentieth Century?«, in: Edith Hall; Fiona Mac

intosh; Amanda Wrigley (Hg.): Dionysus since 69: Greek Tragedy at the Dawn of the Third Millen

nium, S. 1 – 46. Oxford: Oxford University Press 2004, hier S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 119 

und zur Archäologie weiterhin eine dominierende Rolle spielen, und im Unterschied 
dazu das griechische Theater, das durch die Tradierung erfolgreicher Dramen von 
prominenten Akteuren zunehmend zu einer textbasierten und pimär ›lesbaren Er
fahrung‹ wird. Die Geburtsstunde des europäischen Theaters in der griechischen 
Antike ist von Andreas Kotte als »willkürliche Setzung« der Theaterhistoriografie be
zeichnet worden, die er unter anderem durch die günstige Quellenlage für Werke 
aus dem fünften vorchristlichen Jahrhundert begründet sieht.102 

Die griechischen Vasen stellen die zentralen Träger und Vermittler der griechi
schen Tanzkultur dar. Diese ist in der Tanzgeschichte nur ansatzweise erforscht 
und macht nur einen Teilaspekt der Theaterwissenschaft aus. Tanz ist hier als eine 
kulturelle Artikulationsform zu verstehen, die mit Blick auf den griechischen Chor 
strukturell und ästhetisch eng mit Musik, Körper, Sprache und Bewegung verbun
den ist und erst durch disziplinäre Herausbildungen in das Ensemble der szeni
schen Künste aufgelöst wird. Die Erforschung von theatergeschichtlichen Quellen 
auf der Grundlage von Vasenbildern und Ikonografien ist rudimentär und selektiv. 
Griechische Vasen bleiben in der theaterwissenschaftlichen Debatte bis heute eine 
Randnotiz. Als künstlerische Artefakte verlangen sie eine andere Art der Analyse. 
Nicht zufällig bevorzugen vor allem Künstler*innen an der Schwelle vom 19. zum 
20. Jahrhundert in ihrer Auseinandersetzung mit der griechischen Antike die Vasen 
als Material, nicht nur um neue Körper- und Bewegungskonzepte künstlerisch zu 
erforschen, sondern auch um die antike Welt jenseits von Texten und der Sprache 
erfahrbar zu machen. Thomas Mannacks Beschreibung eines spezifischen Vasen- 
Körper-Konzepts erweckt den Eindruck, dass Vasen in ihrer Vielfalt an Farbe und 
Form letztlich nur andere Körper sind: 

»[T]he typical Attic volute-krater of the second half of the century has a tall neck 
subdivided into four sections and accentuated by decorated ledges, a bell-shaped 
foot, black ovolo on the mouth, tongues on the shoulder, and figure decoration on 
the body.«103 

Wenn es kaum Zweifel daran gibt, dass griechische Vasen sogar die umfassends
te Quelle visueller Informationen über den griechischen Tanz sind, welche (metho
dischen) Parameter können dann verwendet werden, um bemalte Vasen als Doku
mente antiker Tänze und tanztheatraler Aufführungen zu untersuchen und zu ana
lysieren? Welche Vasenszenen sind repräsentativ für antike Aufführungstraditio
nen? Wie können uns Ikonografien, insbesondere jene über prädramatische Per

102 »Theater entwickelt sich nicht, es wandelt sich nur.« Kotte, Andreas: Theatergeschichte. Eine 
Einführung, Köln: Böhlau Verlag 2013, S. 405. 

103 Mannack, Thomas: »A Description«, in: Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase 
and Its Context, Oxford: Oxford University Press 2010, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

formances und mit rituellen Bezügen von Tanz und Theater, historisch über kultu
relle Phänomene informieren, die nicht auf Text beruhen? Welche Bedeutung ha
ben sogenannte »Theatervasen« im visuellen Repertoire der tanz- und theaterhis
torischen Forschung im Hinblick auf die häufig postulierte Unzugänglichkeit der
griechischen Antike? Welchen Platz nehmen die heute ausschließlich musealen Ob
jekte noch im kulturellen Gedächtnis der Gegenwart ein? Können antike Vasen als
performative Bilder zugänglich gemacht werden, zum Beispiel durch künstlerische
Forschung – Reenactment, Rekonstruktion und Restaging? Diese Leitfragen bilden
die Grundlage für eine Untersuchung der griechischen Vasen durch künstlerische
Forschung und als historisches Quellenmaterial für die Tanz- und Theaterwissen

schaft.

In diesem Kapitel werden einführend historische Verbindungslinien zwischen
Theater/Tanz, Archäologie und griechischen Vasen nachgezeichnet, die dann im
zweiten Zugriff für zeitgenössische Forschungsperspektiven konkretisiert wer
den. Durch die Analyse exemplarischer Vasenszenen können Probleme der Tanz-/
Theaterwissenschaft aufgezeigt und verschiedene methodische Ansätze erprobt
werden. In diesem Forschungszusammenhang geht es um griechische Vasen
mit Bühnensatyrn aus theaterwissenschaftlicher Sicht als bisher vernachlässigte
Forschungsobjekte der historischen Theater-/Tanzwissenschaft und weniger um
archäologische Betrachtungsweisen.

(1) Neue (Forschungs-)Wege zur Betrachtung antiker griechischer Vasen
Bei einem Besuch in einer europäischen Stadt, zum Beispiel anlässlich einer Reise
zu einer internationalen Konferenz oder einem Symposium, habe ich viele staatli
che Museen wie das Musée du Louvre oder das British Museum aufgesucht, die zum
Flanieren und Verweilen bei antiken Kunstschätzen einladen. Auffallend ist, dass in
vielen öffentlichen Antikensammlungen und Archiven – München, Athen, Neapel,
London oder Paris, aber auch außerhalb Europas wie in New York City – griechische
Vasen mit den unterschiedlichsten Farben, Formen, Ornamenten und Figuren zu
entdecken sind. Diese Globalität zeigt, dass die griechischen Vasen im 21. Jahrhun
dert über die ganze Welt verstreut sind und in den Museen hinter Glasvitrinen ih
ren Platz gefunden haben: große und kleine, schwarz- und rotfigurige, unversehrte
Vasen und beschädigte Fragmente. Sehr viele der Keramikgefäße zeigen gewisser
maßen ›dionysische Momente‹, die vielfach durch die Satyrfigur verkörpert werden,
der einzeln oder in einer Gruppe viele Trinkschalen und Weingefäße ziert.104 Wäh
rend antike Statuen, Marmorskulpturen und Ruinen von Denkmälern in ihren be
eindruckenden Dimensionen eine besondere Anziehungskraft auf die Betrachten
den auszuüben scheinen (dies lässt sich im Selbstversuch beobachten) und ein ganz

104 Diese Verschmelzung von Wein, Theater und Dionysos zeigt, wie tief der Kult in die griechi
sche Alltagskultur eingedrungen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 121 

bestimmtes Modell der ›klassischen Antike‹ aufrufen, bleiben die Ausstellungsräu
me mit griechischen Vasen und Keramikgefäßen oft weniger frequentiert. Könnte 
es sein, dass dies darauf zurückzuführen ist, dass griechische Vasen, jenseits des 
individuellen Forschungsinteresses, keinen besonderen Anziehungspunkt bieten? 
Warum ist das so? Durch die Musealisierung der fehlenden Kontexte werden die
se Vasen als antike Alltags- und Gebrauchsgegenstände in ein hochkulturelles Ge
dächtnis überführt. Die darauf abgebildeten Bühnensatyrn sind weniger im Thea

terraum verankert als vielmehr im Ausstellungsraum. Im Gegensatz zu den Dramen 
zeigen die Vasen im Nachleben Fragmente der Antike ohne narrative Struktur und 
verdeutlichen, was im kulturellen Gedächtnis oder im kollektiven Geschichtskon
sens lange Zeit marginalisiert blieb. Diese Verschiebung vom Theater zur Museali
sierung entspricht dem Konzept von Aleida Assmann, das die Transformation von 
Alltagsgegenständen in Gedächtnisorte beschreibt, ähnlich dem Unterschied zwi
schen einer Müllhalde und einem Museum als Orten des kollektiven Gedächtnis
ses. Vor der Vitrine mit Blick auf eine Vase frage ich mich, welche Vorteile es für die 
künstlerische und wissenschaftliche Forschung haben könnte, nicht die eine ›große 
(bzw. sinnstiftende) Erzählung‹ der griechischen Antike zu vermitteln. Dabei den
ke ich an den Medienarchäologen Wolfgang Ernst, der gerade im Bruch der antiken 
Vase und in den Leerstellen der Bilder die zeitgenössische Auseinandersetzung mit 
der Vergangenheit sieht: 

»Warum nicht dieses Schweigen und auch diese Unverbundenheit selbst zur Aus
stellung bringen? Damit kommt die archäologische Ästhetik auch im klassischen 
Sinne ins Spiel, denn wenn die Archäologen auf eine vergangene Kultur treffen 
oder eine Ausgrabung betreiben, finden sie Fragmente, finden sie Scherben, fin
den sie die Abwesenheit von Sprache, die Abwesenheit von Menschen, unverbun
dene Daten«.105 

In Anlehnung an Wolfgang Ernst provoziert das Bild der beschädigten Vase gleich
sam ein Gegengedächtnis106, das sich durch die Rekombination von Fragmenten die 
Antike immer wieder neu konstituiert und formt: 

»Wenn die Archäologen eine antike Vase finden, finden sie die meist nicht intakt, 
sondern sie finden ganz viele Lücken. Und diese Lücken werden ausgestellt. Die 

105 Ernst, Wolfgang: »Wozu Medientheorie? Wolfgang Ernst und Till Nikolaus von Heiseler im 
Gespräch«, S. 15. https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf (abge
rufen am 14.02.2022). 

106 Über die Entmachtung des hegemonialen Gedächtnisses durch contre-mémoire, das Gegen
gedächtnis, siehe Foucault, Michel: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, in: Ders.: Von 
der Subversion des Wissens, Frankfurt a.M.: Fischer 1987, S. 69 – 90, hier S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf


122 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Archäologen stellen die Lücken ihres Wissens aus, während die erzählerische Kul
tur die Lücken durch Erzählung ständig überbrückt und zum Verschwinden bringt.
Wenn es so etwas wie Ethik im Medienzeitalter gibt, dann würde ich sagen, gehört
dazu der Mut, die Lücken und die Diskontinuität auszustellen. Womit wir wieder
bei Foucault sind, der sagt, wir müssen stärker mit Diskontinuitäten, mit Brüchen,
mit Rissen rechnen lernen und sie nicht ständig durch Diskurse füllen.«107

Das griechische Theater der Antike – gemeint sind hier vorwiegend die Ausprä
gungen im Zeitraum zwischen dem sechsten, fünften und vierten Jahrhundert vor
Christus – wurde bisher weitgehend disziplinär oder an den Grenzen von Fachdis
ziplinen (klassische Philologie, Geschichte, Archäologie) erforscht. Die griechische
Vasenmalerei als künstlerische Praxis existierte lange vor dem Theater als kul
turpolitischer Institution und dem dramatischen Wettbewerb der Städtischen
Dionysien, den dokumentierten Listen der aufgeführten Dramen (den Didaskalien)
und den Dramen selbst. Als Quellenmaterial und wichtige Zeitdokumente sind sie,
so möchte man meinen, für die Theatergeschichte von großem Interesse. Trotz
ihrer auffälligen Schnittstelle zwischen Theater, Tanz, Geschichte, Archäologie und
Malerei (sowie zwischen anderen Disziplinen), sowohl auf intermedialer als auch
auf ästhetischer Ebene, gibt es keine klare Systematisierung der griechischen Vasen
im Kontext historischer Text- und Bildquellen für die Theater- und Tanzforschung.
Exemplarische Analysen von Tanzfiguren und theatralen Szenen kulturellen Wis
sens auf Vasen bleiben ein wichtiges Forschungsdesiderat. Mittlerweile hat sich das
Credo der Theaterwissenschaft weitgehend durchgesetzt: »Theater war und ist eine
flüchtige, transitorische Praxis, die sich nicht durch Text- und Bildquellen vollkom
men erschließen lässt«, wie Meike Wagner zuletzt in ihrem Beitrag zu den Methoden
der Theaterwissenschaft erinnert. Gleichzeitig sind neue Methoden und kombinierte
Perspektiven – Stichwort »Methodenpluralismus«108 – für eine kritische Revision
der bisherigen Forschung und eine Aufarbeitung peripherer Theaterhistoriogra

fien dringend erforderlich.109 Auch wenn griechische Vasen das theatrale Ereignis

107 Ernst, Wolfgang: »Wozu Medientheorie? Wolfgang Ernst und Till Nikolaus von Heiseler im
Gespräch«, S. 15. https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf (abge
rufen am 14.02.2022).

108 Vgl. Benjamin, Wihstutz; Benjamin Hoesch (Hg.): Neue Methoden der Theaterwissenschaft, Bie
lefeld: transcript 2020; Stenzel, Julia: »Methode im Plural. Eine Methodologie des Heuristi
schen für die Theaterwissenschaft?«, in: Christopher Balme; Berenika Szymanski-Düll (Hg.):
Methoden der Theaterwissenschaft (Forum Modernes Theater, Bd. 56), Tübingen: Narr Francke
Attempto 2020, S. 27 – 44.

109 Dabei geht es noch grundsätzlicher um die Fokussierung auf den reinen Tanz-Aspekt, der los
gelöst vom Theater und der Theaterwissenschaft betrachtet wird. Dies erfordert einen völlig
neuen Blick, zu dem die Theaterwissenschaft zwar einen interdisziplinären, aber nicht ge
nuinen Beitrag leisten kann.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 123 

freilich nicht ersetzen können, lassen sie sich unter mindestens vier theaterhis
torischen Forschungsperspektiven diskutieren: erstens als visuelle Manifestation 
des kulturellen (Theater-)Gedächtnisses110, zweitens als Grundlage für die Erfor
schung von prädramatischen Performances, drittens zur vergleichenden Analyse 
der Theaterfiguren und Genres aus dem dramatischen Wettbewerb/Repertoire 
und viertens als historischer Bezugsrahmen für tanztheatrale Darstellungs- und 
Erscheinungsformen im gesellschaftlichen und kulturellen Wandel. 

(2) Vasenstudien im 20. Jahrhundert zwischen Wissenschaft und Kunst 
Die wissenschaftliche Engführung von Tanz, Theater und Vasen ist komplex und 
facettenreich. Ich möchte mit einem kursorischen Blick auf die Wissenschaftsge
schichte beginnen, um die Herausbildung von Disziplinen und die Entwicklungs
tendenzen von dominanten Forschungsperspektiven aufzuzeigen. 

Die berechtigte Frage, warum sich die Theater-, Tanz- und Kunstwissenschaft 
bisher noch nicht mit Vasen als Quellenmaterial auseinandergesetzt hat, warum sie 
immer noch eher textliche als visuelle Materialien wie Ikonografien zu Forschungs
zwecken im Kontext des antiken Theaters heranzieht, liegt nicht nur an einer feh
lenden Perspektive und Methode, die Forschung mittels transdisziplinärer Ausstel
lungsobjekte an den Grenzen der Disziplinen ermöglicht und begleitet. Die Unsi
cherheit über die richtige Herangehensweise oder den adäquaten Zugang zu grie
chischen Vasen hat die Forschenden auf das Terrain des Dramas zurückgeworfen, 
wo Informationen direkt aus dem Text, der Rede, dem Gesang, dem Chor und dem 
Kommentar der dramatis personae, das heißt aus der Hand des Dramatikers abge
leitet werden können. Obwohl sich die vergleichende Analyse von Drama und Va
sen als Verfahren in der Klassischen Philologie und Archäologie als Methode eta
bliert hat und auch angewendet wird, gelten Vasen heute keineswegs als erste In
stanz oder primäre Bezugsquelle für die Erforschung der antiken Theaterkultur. Zu 
vage, zu uneinheitlich und zu problematisch ist ihre repräsentative Bedeutung als 
visuelles Quellenmaterial für das Drama (Text/Lektüre) und insbesondere für den 
Aufführungsbegriff (Opsis). 

Die fehlende Auseinandersetzung ist aber auch das Ergebnis verschiedener pro
blematischer Tendenzen in der Theaterhistoriografie und erweist sich etwa dann 
als konkretes Problem, wenn es um verloren gegangene oder nur noch fragmen
tarisch erhaltene dramatische Texte geht, wie am Beispiel des Satyrspiels und sei
nem Bedeutungsverlust in der Theatergeschichte nur allzu deutlich wird. Die Text
fragmente lassen uns weitgehend im Dunkeln über diese antike Aufführungstra
dition, den Satyrchor und die damit verbundene sinnliche und dionysische Erfah
rung des Publikums. Die fehlende Überlieferung von Satyrdramen lässt sich aus der 

110 Griechische Vasenmaler arbeiten nicht direkt nach lebenden Modellen oder der Realität, son
dern nach ihren eigenen Erinnerungsbildern. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Kombination von Dramenfragmenten und der materiellen Basis griechischer Vasen
nur bedingt rekonstruieren, vermittelt aber eine visuelle Vorstellung von Satyrn als
Theaterfiguren, das heißt von Körperinszenierung, Kostüm und Maske sowie Bewe
gungskonzepten.

Das heute wichtigste Medium, auf dem sich Satyrn als groteske Tänzer präsen
tieren und ihre hybriden Körper in Aktion zeigen, ist nicht die Bühne, sondern die
griechische Vasenmalerei. Mit der archäologischen Bergung einer beträchtlichen
Menge von Keramikgefäßen wurde die Frage nach dem wissenschaftlichen Umgang
mit visuellen Quellen – »jedes Artefakt hat eine eigene Geschichte«111 – und mit die
ser weit verbreiteten kulturellen Praxis dringlich. Seit dem späten 19. Jahrhundert
ist die griechische Vasenmalerei zu einem intensiv erforschten Gegenstand vor al
lem zweier Forschungsfelder geworden: der Klassischen Archäologie und der Sze
nischen Künste. In dieser Ausdifferenzierung wird deutlich, dass es sich um zwei
unterschiedliche Modi der Forschung und Bearbeitung im Kontext des kulturellen
(Theater-)Gedächtnisses handelt: Während die Kunstschaffenden eine meist kom
mentierende, autonomere Aktualisierung/Übersetzung für die Moderne und neue
Konzepte von Körper und Bewegung vorschlagen, suchen archäologische Rekon
struktionen eine Genauigkeit in der Freilegung von Teilaspekten (Tanz, Bewegung,
Choreografie), um eine vergangene Aufführung/Inszenierung vor dem Vergessen
zu bewahren.112 Dazu später mehr.

Bei der Erforschung des griechischen Altertums besteht immer noch die Ten
denz, die Unterschiede zwischen Vasen und Dramen gegenüber den Gemeinsam
keiten zu betonen oder, im anderen Extrem, die Bilder zu überinterpretieren. Fran
çois Lissarague, einer der führenden Forscher zur Satyrfigur, erkennt in den Vasen
einen eigenständigen künstlerischen Beitrag und hat in mehreren Publikationen
der Bildsprache der Vasen große Bedeutung beigemessen, in der sich Funktion und
Ästhetik überschneiden und in der nicht mehr zwischen künstlerischem Ausdruck,
Inspiration und Resonanz trennscharf unterschieden werden kann. Diese Perspek
tive eröffnet einen erweiterten Blick auf die Rolle der Vasen im Kontext des Satyr
dramas, die über eine rein dokumentarische Funktion hinausgeht und sie als in
tegralen Bestandteil des künstlerischen Schaffensprozesses betrachtet. Die Debat
te113 um griechische Vasen als historisches Quellenmaterial für das antike Theater

111 Tyler, Jo Smith: »Reception or Deception? Approaching Greek Dance Through Vase-Painting«,
in: Fiona Macintosh (Hg.): The Ancient Dancer in the Modern World. Responses to Greek and Roman
Dance, Oxford: Oxford University Press 2010, S. 76 – 98.

112 So spezifiziert Nicole Haitzinger das Reenactment als Methode im Master-, DissertantInnen- 
und Forschungsseminar/Wissenschaftspraxis, Kunst- und Medienkulturen (Re-enactment an
der Nahtstelle von Künsten und Wissenschaft), Sommersemester 2022.

113 Spätestens seit dem Material Turn im 20. Jahrhundert werden Objekte, Artefakte und Räu
me zunehmend unter dem Aspekt des für ihre Herstellung und Verwendung erforderlichen
Wissens untersucht. Dies bedeutet, dass das Objekt, insbesondere in der Anthropologie und

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 125

war nicht frei von polarisierenden Auseinandersetzungen in der Wissenschaft. Die
Theaterwissenschaft, die sich erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts von der Literatur
wissenschaft gelöst und 1923 in Berlin als eigenständige Disziplin etabliert hat, war
zu dieser Zeit noch nicht in diesen Diskurs eingebunden. Die Ausrichtung der Clas
sics im englischsprachigen- und der Philologien im deutschsprachigen Raum auf
textbasiertes Material, auf Dramentexte, die als Regiebücher gelesen werden, bildet
immer noch die (methodische) Matrix in der theaterwissenschaftlichen Auseinan
dersetzung mit den Ursprungskonstruktionen der antiken Tragödie und Komödie,
sodass das Satyrhafte als mögliche tragische Vorform und genuin tänzerische Qua
lität meist nicht zur Sprache kommt, obwohl es mit den Vasen zahlreiche Quellen
gibt.114

(3) Die Pronomosvase – ein signature piece der antiken Theaterhistorie
Die These, dass die sogenannte Pronomosvase eine eigene visuelle Kulturgeschichte
des antiken griechischen Theaters vermittelt, ist angesichts ihrer bemerkenswerten
Ausnahmestellung und ihrer für die tanz- und theaterwissenschaftliche Forschung
geradezu einzigartigen Sonderstellung nicht ganz abwegig. Erstaunlicherweise hat
die Pronomosvase nie Eingang in den engen Kanon der theaterhistorischen For
schung zu den zentralen Texten, Praktiken, Personen, Orten, Figuren, Artefakten
und Architekturen westlicher Theaterinstitutionen gefunden, die ihr eigenes Narra
tiv der Ursprünge, alle Anfänge der europäischen Theatergeschichte in der griechi
schen Antike verorten, dabei aber oftmals von Prämissen einer kohärenten, schrift
lichen und linearen Darstellung ausgehen. Dieses etwa 75 cm hohe Keramikgefäß
ist vielleicht das komplexeste materielle Objekt, das uns als ›survival‹ des antiken
griechischen Theaters überliefert ist und uns Aufschluss über die Inszenierungs- 
und Aufführungspraxis geben kann. Das Original stammt aus dem Jahr 400 v. Chr.,
ist also älter als Aristoteles’ Poetik115 und trägt die Signatur des Malers. Im Jahr 1835
wurde das Artefakt in Ruvo, dem heutigen Nordapulien, ausgegraben. Heute be
findet sich die berühmteste aller Theatervasen im Museo Archeologico Nazionale in

Archäologie, nicht mehr isoliert vom Subjekt betrachtet wird, das es produziert, gestaltet
und mit ihm interagiert. Infolgedessen wird die Antike nicht länger als lineare Erzählung
verstanden, sondern als Teil eines komplexen Netzwerks, das jede post-antike Gesellschaft
konstruiert, umgestaltet und wiederherstellt, wodurch sie zugleich ihre eigene Gegenwart
reflektiert.

114 Leider kann ich nicht präzise nachvollziehen, wer diesen Satz ursprünglich formuliert hat;
dennoch ist er mir im Gedächtnis geblieben und lässt sich in gewisser Weise auch auf Wis

senskulturen und -gesellschaften anwenden: »Was wir nicht sagen, was wir auszuschließen
versuchen, sagt (implizit) mehr über uns aus als das, was wir explizit ausdrücken und benen
nen.«

115 Verfasst um 335 v. Chr.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Neapel.116 Sie gilt als das wichtigste archäologische Zeugnis des Theaters im antiken
Griechenland.117 Und doch: Die Pronomosvase hat nie Theatergeschichte geschrie
ben und ist daher das wohl unbekannteste signature piece der europäischen Thea

terhistorie.118 Signature pieces sind nach Nicole Haitzinger meist ästhetisch und
strukturell modellbildende Inszenierungen mit den wichtigsten Aspekten aus ver
schiedenen historischen Formationen, die den Zeitgeist in Bezug auf Körperlich
keit, Choreografie, Dramaturgie, Szenografie und Komposition verdichten.119 Die
se Bezeichnung trifft insofern auch auf die Pronomosvase zu, da sie einerseits ei
ne exemplarische Inszenierung darstellt, in der sich wichtige Aspekte der antiken
Aufführungspraxis festigen, und andererseits als Artefakt einen geschichtspolitisch
und erinnerungskulturell bedeutsamen Moment der Theatergeschichte bewahrt.

Die Vase verbindet die beiden Seiten des Theaters durch ihren Körper. Auf der
Rückseite ist eine dionysische Szene abgebildet: Dionysos mit der Leier und Ariadne
mit einer brennenden Fackel gleiten durch ein felsiges Gelände, begleitet von tan
zenden Satyrn und wilden Mänaden, einem Panther und Eros. Auf der dominante
ren Vorderseite der Pronomos-Vase ist ein ganzer Theaterchor dargestellt, der hier
aus 12 Satyr-Performern besteht. In Anwesenheit von Ariadne und Dionysos, die in
dieser Szene auf einem Tagesbett liegen, mit einem kleinen geflügelten Himeros –
der Verkörperung von Begierde – darüber, gesellen sich maskierte und unmaskierte
Chormitglieder zu dem berühmten Musiker und Namensgeber der Vase Pronomos.
Oben, rechts von dem Liebespaar, unterhält sich Herakles, attribuiert durch das Fell
des Nemeischen Löwen und seiner Keule, mit dem Papposilenos oder nur Silen, dem
Vater und Chorführer der Satyrn. Weiter unten am Bild sitzt ein nackter jugendli
cher Mann auf einem Schemel, der Dramatiker Demetrios, der eine Papierrolle in
der Hand hält. Offenbar, so könnte man vermuten, befindet sich darauf der Text
des aufzuführenden Stücks. Gleich daneben, tanzt der einzige zum Satyr verwan
delte Performer. Die Theaterszene zeigt die mit dem Siegeskranz gekrönten Tän
zer ohne Masken in ihrer bürgerlichen Gestalt. Die Pronomos-Vase gibt nur wenige

116 Ca. 400 v. Chr. in Athen hergestellt, 1835 in einem Grab in Ruvo di Puglia entdeckt und nach
dem Erdbeben in Irpinia 1980 aus der Ausstellung genommen. Seit dem Erdbeben hat kaum
noch jemand die weltberühmte Vase mit eigenen Augen gesehen – mit Ausnahme von For
schenden wie François Lissarrague –, man muss auf Reproduktionen wie Fotografien und
Zeichnungen zurückgreifen.

117 Ausführlichere Informationen und interdisziplinäre Perspektiven zur Pronomosvase finden
Sie bei Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase and Its Context, 2010.

118 Eine Fluchtlinie ist hier die kritische Perspektive einer Kanonisierung von primären und se
kundären Textquellen, immer wieder die Poetik von Aristoteles, und die Revision und Neu
bewertung von visuellem Quellenmaterial.

119 Ich entlehne die Definition von Nicole Haitzinger. Sie definiert signature pieces in Einfüh
rungsvorlesungen zum kanonischen Tanztheater und analysiert sogenannte signature pieces
immer wieder in ihren Publikationen und Beiträgen zur Tanzhistorie.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 127 

Hinweise auf eine spezifische Aufführung oder Theaterproduktion, bietet aber eine 
Übersicht der dramatis personae von Tragödie und Satyrspiel als Tetralogie bei den 
Städtischen Dionysien. Neben Pronomos ist auch der Chor durch Inschriften na
mentlich ausgewiesen. Rechts neben dem berühmten Musiker steht ein nackter an
onymer Mann, dessen Kopf ebenfalls mit einem Kranz geschmückt ist: In der linken 
Hand hält er die Lyra, mit der rechten ausgestreckten Hand deutet er mit einer sti
lisierten Armbewegung auf Pronomos Flötenspiel. Zwischen Demetrios (links) und 
Pronomos (rechts) will der Schauspieler, der sich bereits in einen Satyr verwandelt 
hat, die Aufmerksamkeit des Publikums auf sich ziehen, indem er die Sikinnis – 
den typisierten Theatertanz im Satyrspiel – tanzt. Neben Dionysos sind drei Schau
spieler der Tragödie – ein Mann, eine Frau und Herakles – zu sehen, die durch ihre 
tragischen Masken und kostbaren, reich verzierten Gewänder erkennbar sind. Die
se Schauspieler repräsentieren die drei Tragödien im Wettbewerb und bilden einen 
ästhetischen Kontrast zum Chor, der sich um das tragische Zentrum gruppiert. Die 
zwölf Satyr-Performer werden durch die vier mythologischen Satyrn auf der dio
nysischen Seite gewissermaßen als Chor ›vervollständigt‹. Dies charakterisiert das 
Satyrspiel als Gattungshybrid auf verschiedenen Ebenen: Es entwickelt sich von der 
dramatischen Aufführung zur rituellen Feier und umgekehrt, von rituellen Tänzen 
und Liedern zu einem dramatischen Genre. 

Das Ensemble der szenischen Künste der Antike tritt aktiv in eine Konstellation 
mit Poesie (Demetrios), Tanz (Satyr) und Musik (Pronomos) auf der Vasenszene. Die 
Pronomos-Vase stellt jedoch nicht nur ikonografisch das dramatische Personal ei
nes Satyrspiels oder einer Tragödie dar, sondern manifestiert sich hier als primäre 
Quelle der Theatergeschichte und als Gegenerzählung zum kanonisierten literari
schen griechisch-antiken Theater. Thematisch und methodisch lässt sich die Prono
mosvase entlang dreier Themenfelder/Zugriffe auffächern: 

- Historiografie und Genealogie des antiken Theaters 
- Performative Ansätze, Bewegungsanalyse und Praxis als Forschung 
- Theater als soziokulturelle Institution und politische Organisationsform 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Abb. 21: Pronomosvase

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 129

Abb. 22: Die theatrale Vorderseite der Theatervase

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

(i) Historiografie und Genealogie des antiken Theaters:
Auch Bilder und Vasenszenen können die Lücken, die Text- und Dramenfragmente
hinterlassen haben, nicht füllen, sondern bieten einen performativen Blick durch
die Erinnerung und Wahrnehmung.120 Anhand der Pronomosvase lässt sich eine
für die Theaterwissenschaft neue Herangehensweise zur Historiografie des antiken
Theaters entwickeln, die anders als die aristotelische Poetik, die als theatertheore
tische Schrift vorwiegend die disziplinspezifische Referenz bildet, keinem binären
Theatermodell folgt. Ganz im Gegenteil: Das Satyrhafte wird nicht wie bei Aristote
les als nicht-literarisches und tänzerisches Element marginalisiert, sondern bildet
hier geradezu das dionysische Herzstück des Tragödienwettbewerbs. Zwischen dio
nysischer (hinterer) und theatraler (vorderer) Szene, die als zwei elementare, sich
durchquerende Sphären präsentiert werden, offenbart die Vase sowohl eine ritu
elle als auch eine theatrale Dimension und Dramaturgie. In dionysischer Manier
spielt der Künstler mit Durchdringung, Multiperspektive, Verzerrung und Wahr
nehmung, wenn wir das Gefäß eingehender betrachten. Die Dynamik des Wahr
nehmungsprozesses nimmt bei jedem Hin- und Herdrehen, das lässt sich nur ima
ginieren, eine neue Wendung: vom Tragödienwettbewerb mit politischen Implika
tionen hin zur Dramaturgie des Rituals, das auf Dionysos als der zentralen Figur
beider Dimensionen zurückgeführt wird.

François Lissarrague hat deutlich gemacht, dass hier keine spezifische Thea

terszene oder Aufführung eines Satyrspiels illustriert wird, aber die Bilder an
vertraute theatrale Praktiken erinnern. Die Vase artikuliert den fiktiven Raum des
Theaters, in dem sich der Ursprung widerspiegelt.121 Das mythologische Wissen
der Maler und Dramatiker war die Voraussetzung für ihre eigene künstlerische
Praxis, um mit Bezügen und Variationen zu spielen oder die vertraute mytholo
gische Erzählung durch den Einsatz von Satyrn zu ›manipulieren‹122, die uns im
Satyrdrama eine Möglichkeit für andere Räume, Körper, Geschichten, Erfahrun
gen und Ursprungsfiktionen eröffnen. In dieser historischen Perspektive wird
Theatergeschichtsschreibung als kulturelle Praxis materiell und als sinnlich veran
schaulichtes Wissen erfahrbar. Zweitens versammelt die Pronomosvase auf ihrem

120 Fischer-Lichte, Erika: Performativität. Eine Einführung, (Edition Kulturwissenschaft, Bd. 10),
Bielefeld: transcript 2012. Durch die Analyse kultureller Artefakte weitet Fischer-Lichte ih
re performative Perspektive auch auf Formen aus, die »eben diese Eigenschaften zu zeigen
und auszuspielen vermögen, die […] als konstitutiv für das Performative behandelt werden«
(ebda., S. 33). Fischer-Lichte nimmt insbesondere Bezug auf »das Wahrgenommene im Zu
sammenspiel mit der Imagination« (ebda., S. 161) und zeigt die eigenen Wahrnehmung als
performativen Akt auf.

121 Vgl. Lissarrague, François: La cité des satyres. Une anthropologie ludique, 2013.
122 Die Manipulation bezieht sich hier auf das kreative Spiel mit mythologischen Motiven, um

neue Perspektiven und Narrative zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 131 

Körper die wichtigsten Dimensionen der griechischen Antike in ihrer wechselseiti
gen Verbundenheit: Theater und Kult. Die geometrische Anordnung von Zentrum 
(Dionysos und tragische Schauspieler) und Peripherie (Satyrtänzer) findet auf der 
Vorder- und Rückseite der Vase ihren Widerhall. Die Marginalität der wild am 
Rande der Polis tanzenden Satyrn und Mänaden zeigt sich noch eindrücklicher in 
der multiperspektivischen Dimension der Vase. Auf der Rückseite etabliert die Vase 
durch eine Art Umkehrung und Einbettung in den dionysischen Kult eine eigene 
kultische Ordnung, die den dionysischen Kult auf eine neue Weise reflektiert. Diese 
intermediale Verflechtungsgeschichte manifestiert sich im Artefakt und verknüpft 
diese historische Situation als kollektive Erinnerung an den Doppelcharakter des 
griechisch-antiken Theaters durch die beiden Seiten der Vase. 

(ii) Performative Ansätze, Bewegungsanalyse und Praxis als Forschung: 
Es gibt kein vergleichbares visuelles Beispiel, auf dem ein ganzes Theaterensemble 
versammelt ist, das uns historisch über das Verhältnis und die dramatische Inter
aktion zwischen Tragödie und Satyrspiel informiert. Die Identifizierung der darauf 
abgebildeten Figuren verweist zunächst auf das Modell der antiken Tetralogie mit 
drei Tragödien und einem Satyrspiel. So erhalten wir einen Einblick in die gemein
same Handlung (Mythos), den gemeinsamen Chor, den Wechsel von Schauplatz, 
Ort und Raum unter dramaturgischen Gesichtspunkten. Inwieweit kann hier der 
Aufführungsbegriff ohne reale Begegnung, Konfrontation oder Interaktion mit dem 
theatralen Ereignis geltend gemacht werden?123 Wie kann die dionysische Welt der 
Satyrn durch die als Bühne gedeutete Vase ästhetisch und sinnlich erfahren werden? 
Der theaterwissenschaftliche Zugriff auf die Pronomosvase ist zweifellos eine me
thodische Herausforderung, vor allem dann, wenn wir versuchen, anhand der Vase 
theatrale Praktiken abzuleiten, Schauspieler als Bühnensatyrn wahrzunehmen oder 
szenische Abläufe zu rekonstruieren. Die Pronomosvase, soviel ist sicher, präsen
tiert eine exemplarische Aufführung im Dionysos-Theater von Athen, aber darüber 

123 Die Aufführung verstehe ich hier als flüchtiges Beziehungsgeflecht zwischen Akteur*innen 
und Publikum. Ich beziehe mich hier auf die folgende Definition: »Aufführungen verfügen 
nicht über ein fixier- und tradierbares Artefakt; sie sind flüchtig und transitorisch; sie er
schöpfen sich im Prozess ihrer Autopoiesis. Das schließt keineswegs aus, dass die Räume, 
in denen sie stattfinden, und die materiellen Objekte, die in ihnen verwendet werden, nach 
dem Ende der Aufführung als solche zurückbleiben und als Spuren der Aufführung aufbe
wahrt werden können. Gleichwohl ist die Aufführung selbst nach ihrem Ende unwiederbring
lich verloren. Denn ihre Materialität – Räumlichkeit, Körperlichkeit, Lautlichkeit – wird per
formativ hervorgebracht und tritt immer nur für eine begrenzte Zeitspanne innerhalb der 
Gesamtdauer der Aufführung in Erscheinung«. Fischer-Lichte, Erika: »Aufführung«, in: Erika 
Fischer-Lichte; Doris Kolesch; Matthias Warstat (Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie, Stutt
gart: Metzler 2014, S. 15 – 26, hier S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

hinaus wissen wir nichts über die Inszenierung, die Theaterproduktion, den zeitli
chen Verlauf oder die Beweggründe für die dargestellte Szene. Mit der Vase manifes
tiert sich ein Stück Theatergeschichte, das letztlich kaum die Spuren eines theatra
len Geschehens wiedergibt, auf die mit einer erweiterten Aufführungs- oder Insze
nierungsanalyse zurückgegriffen werden könnte, um eine methodische Fragestel
lung darauf anzuwenden. Für eine methodische Erweiterung eignen sich hier den
noch performative Ansätze wie Bewegungsanalyse und praxisgeleitete Forschung.
Auch wirft die Theatervase viele Fragen zum zeitlichen Aspekt auf. Oliver Taplin hat
analysiert, wie der Vasenausschnitt den Beginn und das Ende einer antiken Auffüh
rung markiert. Die Bekränzung einiger Tänzer mit den Masken in den Händen, lässt
einen bereits stattgefundenen Tragödienwettkampf vermuten, bei dem die Männer
siegreich waren. Bei näherer Betrachtung zeigt sich, dass die Vase eine Überlage
rung der verschiedenen Zeitabschnitte einer Aufführung darstellt. Diese Überlage
rung verdichtet die dargestellte Szene und ermöglicht es, einzelne Sequenzen der
Aufführung gleichzeitig wahrzunehmen. Die theatralische Szene auf der Vase zeigt
eine Mehrdeutigkeit in der zeitlichen Zuordnung, da sie Elemente des Vorher, Wäh
rend und Nachher der Aufführung zusammenführt. Anstatt diese Zeitabschnitte
getrennt zu zeigen, werden sie in einer Art zeitlicher Verdichtung präsentiert, die
es schwierig macht, die genaue Reihenfolge oder das spezifische Timing der Ereig
nisse festzulegen.

Abb. 23: Die dionysische Rückseite der Pronomosvase

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 133 

(iii) Theater als soziokulturelle Institution und politische Organisationsform: 
Theater als Institution nimmt die Verbindungen zwischen künstlerischen Prozessen 
und ihrer gesellschaftlichen Institutionalisierung in den Blick. Aus der Pronomos
vase lassen sich mehrere Informationen ableiten, die wichtige Fragen zur Organi
sation, zur Professionalisierung und zu den Produktionsbedingungen im Dionysos- 
Theater in Athen aufwerfen, das sich im kulturellen Wandel befand. Die Vase wur
de gegen Ende des fünften Jahrhunderts produziert, ziemlich genau zu jener Zeit 
als sich die Theaterkultur in Athen an der Schwelle zu einem neuen Jahrhundert im 
Umbruch befindet. Diese besondere Periode wird allzu oft als der beginnende Nie
dergang des einst wirkmächtigen Theaters ausgelegt. Wenn wir der Verbindung der 
antiken Tradition des fünften Jahrhunderts mit den neuen Reformen an der Schwel
le zum vierten Jahrhundert mehr Aufmerksamkeit schenken, erkennen wir, dass 
es auch eine Zeit der Erweiterung der Großen Festspiele ist, in der das Dionysos
theater neu profiliert wird. Diese nachhaltige Transformation betrifft den gesam
ten Theaterapparat. Einige Aspekte scheinen hierfür signifikant: Die beginnende 
Professionalisierung der Künstler (ausschließlich männliche Schauspieler, Choreu
ten, Performer etc.) drängt durch deren internationale Reputation die Bedeutung 
der neuen Dramatiker in den Hintergrund.124 Die Inschrift auf der Vase kennzeich
net die Satyrn mit bürgerlichem Namen. Ebenso gehört die (möglicherweise nost
algisch gefärbte) Entscheidung dazu, zusätzlich zu den neuen Theaterproduktionen 
die großen Tragödien des fünften Jahrhunderts, das als goldenes Zeitalter der tra
gischen Trias (Aischylos, Sophokles, Europides) in die Theatergeschichte eingehen 
wird, wieder in den Wettbewerb/Spielplan zu re-integrieren.125 Die gesamte struk
turelle Organisation der Großen Dionysien, an der jedes Jahr über hundert Personen 
auf unterschiedlichen Produktionsebenen beteiligt sind, um die große ›Theaterma

schinerie‹ zu bewältigen, ändert sich.126 Und letztlich verlagern sich die Publikums
interessen und -erwartungen, was sich gleichermaßen auf die Repräsentation wie 
die Popularisierung des Theaters in Athen auswirkt. Ein Beispiel möchte ich genau
er ausführen: Auf der Vorderseite der Vase lässt sich eine anonyme Person keinem 
Bereich zuordnen. Obwohl der Mann weder Satyrperformer noch Tragödienschau
spieler zu sein scheint, trägt er ein reich-verziertes Bühnenkostüm und hält eine 
Satyrmaske in seiner Hand. Er wird in den meisten Forschungsarbeiten als Cho
rege gedeutet. Choregen waren angesehene und wohlhabende Männer aus Athen, 

124 Diese Dramen sind größtenteils nicht erhalten geblieben und konnten auch nicht an den 
Ruhm von Aischylos, Sophokles und Europides anschließen. Eine Ausnahme bildet der jün
gere Astydamas, der einer der erfolgreichsten Dichter seiner Zeit war. Seinen ersten Sieg er
rang er im Jahr 372, weitere sind in Inschriften überliefert. Nach dem Erfolg seines Dramas 
Parthenopaeus (340) ehrten ihn die Athener*innen mit einer Statue im Theater. 

125 Junker, Klaus: »The Transformation of Athenian Theatre Culture around 400 BC«, in: Oliver 
Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase and Its Context, 2010, S. 131 – 148, hier S. 131. 

126 Vgl. Ebda., S. 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

die eine zentrale Rolle in der Theaterproduktion spielten. Sie waren verantwortlich
für viele Aspekte der Aufführung: Sie finanzierten Kostüme, Proben, den Chor, das
Bühnenbild (einschließlich solcher Elemente wie Mechane und Ekkyklema), Requi
siten (einschließlich aufwändiger Masken), sowie Spezialeffekte wie Ton und Musi
ker. Lediglich den Flötenspieler stellte der Staat, und die Schauspieler, die nicht im
Chor mitwirkten, wurden ebenfalls vom Staat bezahlt. Bei den städtischen Diony
sien in Athen war es zudem die Aufgabe des Choregen, alle mit dem Chor zusam
menhängenden Aspekte zu finanzieren, einschließlich Unterkunft und Verpflegung
während der langen Probenzeiten. Mit der Einführung dieser weitreichenden Ver
antwortung und der damit verbundenen Finanzierung durch die Choregen, wurde
ein neues Modell der Theaterproduktion etabliert.127 Für wohlhabende junge Athe
ner stellte die Rolle des Choregen ein wichtiges Sprungbrett für eine erfolgreiche
politische Karriere dar. Bei einer siegreichen Produktion wurden nicht nur die Dra
matiker, sondern auch die Choregen mit hohem Prestige und Preisen geehrt, was
die gesellschaftliche Bedeutung dieser Funktion unterstrich.128

Tanzgeschichte(n) auf Vasen betrachten

Die Fokussierung auf Ikonografien erfüllt zwei zentrale Funktionen: Zum einen
betont sie die Rolle von Vasen als wertvolles Quellenmaterial für die Geschichte
des Tanzes. Zum anderen lenkt sie das Augenmerk auf die verschiedenen Arten
von Quellen und Methoden, die in der Tanzpraxis angewendet werden können.
Dadurch eröffnen sich neue Perspektiven auf bislang unbeachtete Aspekte der
frühen Tanzgeschichte und liefert Anregungen für neue Bewegungsstudien, die
auf dieser antiken Referenzkultur basieren. Wenn wir uns die Vasen genauer anse
hen, können wir eine grobe Idee des griechischen Tanzes der Antike und einzelne
Fragmente der Körperkonzepte erkennen, die gleichermaßen als Vorbilder für
moderne Suchbewegungen in den szenischen Künsten um 1900 dienten. Einerseits
fangen die beliebten Artefakte die Essenz der antiken Tanzkultur ein, andererseits
präsentieren sie den Tanz als eine künstlerische Ausdrucksform, die historische
Tanztraditionen durch entlehnte Gesten, Bewegungen und Bilder für die Moderne
neu interpretiert. Übertragen auf die Tanztheorie zeigt sich eine Tendenz: Im
Gegensatz zum Theatertext oder Drama vermitteln die Vasen eine nonverbale,

127 Dieses Modell unterschied sich von früheren Systemen, in denen die Stadt Athen oder private
Stifter die Theateraufführungen finanzierten. Im Laufe der Zeit übernahmen die Choregen
zunehmend die Kosten für viele Aspekte der Produktion, was einen bedeutenden Wandel in
der Theaterfinanzierung darstellt.

128 Vgl. Junker, Klaus: »The Transformation of Athenian Theatre Culture around 400 BC«, in:
Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase and Its Context, 2010, S. 131 – 148, hier S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 135 

rein visuelle Darstellung von Tanzgeschichte(n). Die Maler nutzen ihre Kunstfer
tigkeit, um die Auswahl und Anordnung der Tanz- und Theaterfiguren sowie die 
Darstellung von Körper und Bewegung zu gestalten, wodurch die Bilder ein erzäh
lerisches Potenzial entwickeln. Diese visuelle Darstellung bietet Einblicke in die 
antiken Tanzpraktiken, indem sie eine visuelle Sprache verwendet, die bedeutende 
Informationen über die Körperlichkeit und Ästhetik des Tanzes vermittelt. 

In diesem Abschnitt wird die Arbeit mit dem Material aus der Perspektive der 
Tanzwissenschaft beleuchtet. Es wird untersucht, wie Körper, Bewegung und Tanz 
auf diesen Objekten dargestellt werden und welche Erkenntnisse für die tanzwis
senschaftliche Forschung gewonnen werden können. Die Fragen lauten: Was erzäh
len die Darstellungen der Körper auf den Objekten? Welche Vorstellungen von Tanz 
lassen sich daraus ableiten? Wie wird Raum und Zeit konzipiert und dargestellt? Ziel 
ist es, herauszufinden, welche praktischen und theoretischen Implikationen diese 
antiken Darstellungen für das Verständnis von Tanz und Bewegung heute haben. 
Auf Grundlage des Materials wird eine Körper- und Bewegungsanalyse anhand ex
emplarischer Bildszenen und Ikonografien auf Vasen durchgeführt. In einer exem
plarischen Darstellung wird beschrieben, wie das Instrumentarium der Tanzwis
senschaft auf Vasen methodisch umgesetzt werden kann. Aufgrund der disparaten 
Natur der antiken Quellen basiert mein Forschungsansatz zum einen auf den an
tiken Vasen, die in den Museen und Antikensammlungen zu finden sind, und zum 
anderen auf ihrer Vermittlung durch die praxisgeleiteten, kanonisch-gewordenen 
Projekte der Tanzmoderne, die auf der Arbeit mit Fragmenten gründen, die uns 
heute in Forschung und Lehre noch begleiten. Die Lücken in der Überlieferung und 
im Zugriff auf die griechische Tanzkultur sind keine Besonderheiten, sondern pa
radigmatisch für die Unvollständigkeit der historischen Quellen, mit der wir in ver
schiedenen historischen Formationen in Praxis und Theorie immer wieder in Be
rührung kommen. Unabhängig von ihrer Ausrichtung und ihrem Format sind al
le Tanzgeschichten mit denselben grundlegenden Problemen konfrontiert: die Be
grenztheit der überlieferten Dokumente in ihrer heterogenen Beschaffenheit, die 
aus schriftlichen Zeugnissen aus verschiedenen Epochen und aus archäologischem 
Material besteht, manchmal in sehr ungleichen Anteilen.129 Dieses Ungleichgewicht 
zwischen der textbasierten Überlieferung auf der einen und dem umfangreichen 
ikonografischen Bildmaterial auf der anderen Seite wird bei einer Bestandsaufnah
me des Materials zum Satyr – sei es als singuläre Tanzfigur, sei es als pluraler Thea

terchor – mehr als deutlich. In keinem anderen künstlerischen Medium werden die 
Tänze der Satyrn so häufig (re-)präsentiert, ihre Körper im Kontext von Aufführun
gen und Tänzen inszeniert und für die nachantiken Kulturen festgehalten. Eine An

129 Vgl. Webb, Ruth: Demons and Dancers: Performance in Late Antiquity, Cambridge (Mass.): Har
vard University Press 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

näherung an das Bewegungs- und Körperkonzept der Satyrn erfolgt daher über an
tike Ikonografien auf griechischen Vasen, doch gilt es hierbei zu beachten:

»Während Notationen darauf abzielen, den Bewegungsablauf selbst zu doku
mentieren, versuchen ikonographische Quellen, das Wesen des jeweiligen Tanzes
in einer Momentaufnahme einzufangen, wobei der Interpretation des Malers,

Graphikers oder Photographen naturgemäß ein sehr hoher Stellenwert zukommt.

Ein Großteil, wenn nicht gar die Mehrzahl der Bildquellen zum Tanz ist daher
weniger als Dokumentation des abgebildeten Phänomens aufzufassen, sondern
vielmehr als Präsentation jener Vorstellungen von Körper und Bewegung, die das
Denken der Zeit bzw. des bildenden Künstlers prägen – was bei der Auswertung
dieses Materials entsprechend zu berücksichtigen ist.«130

Die Frage nach der Autonomie der griechischen Vasen als Kunstform ist in den letz
ten Jahren erneut in der Wissenschaft aufgestellt worden. Diese Revision erlaubt
es uns auch, den Dreiklang von Theater/Tanz, Archäologie und bildender Kunst an
hand der Vasen als Verschränkung neu zu denken. Die Beziehung zwischen Drama
und Vasen, Theater und Archäologie, Ritual und Tanz wirft wichtige (methodische)
Fragen für die Theater- und Tanzwissenschaften auf, die neue Zugänge und Per
spektiven zur griechisch-antiken Wissenskultur und Theater als Erfahrungsraum
in gemeinsamen Methoden erfordern.131 Die Fallstricke der Vasen sind freilich groß:
Die Künstler, die hier als Zeitzeugen agieren, vermitteln uns durch ihre eigenstän
dige Kunst ihre individuelle Sicht auf das antike griechische Theater.132 Sie erwei
tern das Repertoire um ihre eigenen Vorstellungen und Ideen, was das Denken der
Zeit und des bildenden Künstlers widerspiegelt. Sie informieren darüber, wie die
Geschichtlichkeit durch die spezifische Technik, den Stil und das Handwerk in die
Materialität der Vase eingearbeitet wird. Georg Kubler schreibt:

»These dimorphic vases (or ›bilingual‹ vases as Beazley called them) are unique
ancient documents of the coexistence of different formal systems for an individual
painter. They show with great clarity the nature of the artistic decision at any and
every moment of history, in the perpetual crisis between custom and innovation,
between exhausted formula and fresh novelty, between two overlapping classes
of forms.«133

130 Dahms, Sibylle (Hg.): Tanz. Kassel 2001, S. 12.
131 Vgl. Pearson, Mike; Shanks, Michael: Theatre/Archaeology: Disciplinary Dialogues, 2001.
132 Auf Künstlerinnen und insbesondere Vasenmalerinnen deuten nur sehr wenige und unsiche

re Zeugnisse hin.
133 Kubler, George: The Shape of Time: Remarks on the History of Things, New Haven, London: Yale

University Press 2008, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 137 

Außerdem setzen sie künstlerische Parameter und ästhetische Normen für das je
weilige Verständnis von Körper, Bewegung und Tanz durch die Einschreibung poli
tischer, sozialer und kultureller Werte. Griechische Vasen sind das antike Massen
medium der griechischen Alltagskultur par excellence, auf dem sich auch zwei bis
her kaum erforschte Gruppen von männlichen Tanzfiguren manifestieren: die Sa
tyrn als dionysische Tänzer und die Komasten. Vasen sind das Hauptmedium, in 
dem die figurenspezifischen Körper- und Bewegungskonzepte künstlerisch imagi
niert und dokumentiert werden. Aber nicht nur der Körper, sondern auch die Iden
tität der Theaterfigur Satyr wird durch künstlerische Manipulation auf den Vasen 
gezielt verändert und verfremdet. Denkbar ist auch die Selbstdarstellung und das 
künstlerische Selbstbild des Künstlers als Satyr, das ein Spiel mit geschlechtlicher 
Identität, sozialen Normen und Transformation als Bürger ›in Drag‹ oder Travestie 
ermöglicht. Das Theater und die Satyrfigur sind die illusionären Instrumente zur 
intendierten Manipulation durch Bilder. 

Im Artikel »Reception or Deception? Approaching Greek Dance through Vase- 
Painting« konzentriert sich Tyler Jo Smith auf die nackte Figur des Dickbauchtän
zers mit deutlich von der Norm abweichenden Körperformen und geht hier beson
ders auf die methodischen Herausforderungen im Umgang mit griechischen Vasen 
und Tanzikonografien ein: 

»Ancient Greek vase painting has long interested both dancers and dance histori
ans. The black- and red-figure vases of Athens, as well as those produced in other 
regions of Greece, are perhaps most often associated with the mythological lives 
of gods and heroes, pursuits of athletes and warriors, or extracts from symposia. 
Themes of performance do make their appearance as well. On a sizeable number 
of painted vases, we witness actors, acrobats, musicians, and dancers. While each 
of these areas has been given a certain amount of consideration by classicists and 
archaeologists, the relationship between art-form and image remains vague and 
enigmatic.«134 

In ihrem Beitrag skizziert Smith zunächst die Anfänge der Vasenforschung in der 
Archäologie im 18. und 19. Jahrhundert und bietet eine Einführung in den antiken 
griechischen Tanz vom Material ausgehend. Am Beispiel der männlichen, eher an 
den Alltag und die Unterhaltung135 gebundene Figur des Dickbauchtänzers, prä
sentiert Smith ihre Methode und problematisiert die Schwierigkeiten und aktuellen 
Forschungsansätze im Spannungsfeld von Tanz und Archäologie, Ikonografie und 

134 Tyler, Jo Smith: »Reception or Deception? Approaching Greek Dance Through Vase-Painting«, 
in: Fiona Macintosh (Hg.): The Ancient Dancer in the Modern World. Responses to Greek and Roman 
Dance, 2010, S. 77. 

135 Dickbauchtänzer oder Akrobaten sorgen für Tanz und Unterhaltung während des Symposi

ums. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Vasen. Einleitende, klärende Fragen werden mit dem unterschiedlichen Interesse
an der Adaption anhand von Vasen verknüpft:

»How does the modern dancer, historian or student of the past comprehend and
contextualize these ancient images? How and for what purpose should each of the
groups use them? While some have attempted to re-create the dances as modern

performance on the basis of viewing vases and other arts, others have voiced ex
treme scepticism regarding this approach.«136

Während die Rekonstruktion in der Forschung schon seit längerem als ein Akt
der Wiederherstellung oder der Nachempfindung diskutiert wird, beschäftigt sich
die Tanzwissenschaft mit der Rekonstruktion als Methode, wenn auch aus einer
anderender Perspektive, die Praxis und Theorie aufeinander abstimmt, um neues,
vor allem verkörpertes Wissen zu generieren.137 Die Tanzwissenschaft ist eine ver
gleichsweise junge Wissenschaftsdisziplin im Gefolge der Kulturwissenschaften.
Im deutschsprachigen Raum hat sie sich ab 1990 aus der Theaterwissenschaft als
Subkategorie gelöst und etabliert, was bedeutet, dass es bis Ende des 20. Jahrhun
derts Aufgabe und Interessensgebiet der Archäologie und Philologie war, den Tanz
und allumfassende Aspekte der Tanz- und Theaterpraxis der griechischen Antike
wissenschaftlich zu erforschen und zu rekonstruieren.138

Dem Vergänglichkeitsproblem, das von Anfang an ein großes Dilemma der Me
thodologie der Tanzwissenschaft war, konnte durch Praktiken und Methoden be
gegnet werden, indem das Problem der verlorenen Bewegung, Verkörperung und
Erfahrung selbst thematisiert wird und diese Leerstellen durch eine »Erweiterung
der Forschungszone«139 formuliert werden.

136 Tyler, Jo Smith: »Reception or Deception? Approaching Greek Dance Through Vase-Painting«,
in: Fiona Macintosh (Hg.): The Ancient Dancer in the Modern World. Responses to Greek and Roman
Dance, 2010, S. 78.

137 Gegen Ende des 19. Jahrhunderts erlebt das Studium des antiken Tanzes mit der bewegungs
analytischen Studie La Danse Grecque Antique d’après les monuments figurés (1896) des Mu

sikwissenschaftlers und Komponisten Maurice Emmanuel eine wichtige Wende. Emmanuel

zeigt den Versuch, Tanzbewegungen durch Rekonstruktion anhand von Darstellungen und
modernen Repräsentationen auf antiken Vasen zu erarbeiten und den methodischen Ansatz
zu erweitern.

138 Im 20. Jahrhundert: Maurice Emmanuel: The Antique Greek Dance after Sculptured and Painted
Figures, übers. Harriet Jean Beauley, New York, London: John Lane 1916 (Original 1896); Fritz
Weege: Der Tanz in der Antike, 1926; Ernst Buschor: Satyrtänze und Frühes Drama, Verlag der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften 1943; Lillian B. Lawler: The Dance in Ancient Greece,
1964; Frank Brommer: »Antike Tänze«, in: Archäologischer Anzeiger, 1989; Albert Henrichs:
»Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragödie, 1996.

139 Primavesi, Patrick: »Wozu Theaterwissenschaft? Praxis und Theorie der Überschreitung«,
Leipziger Thesen zur Theaterwissenschaft X – Patrick Primavesi über die Ausweitung der
Forschungszone. Dieser Auszug stammt aus dem Vortrag, den Patrick Primavesi im Rahmen

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 139

Abb. 24: Dickbauchtänzer (Komasten) mit normabweichenden Körper

(1) Tanz der Satyrn
Was die Bühnensatyrn als Performer im Theater betrifft, so ist ihre physische Insze
nierung und Präsenz in den zahlreichen, manchmal dramatisch inspirierten Tanz
szenen auf griechischen Vasen frappierend. In seinem Kapitel »Dance in Satyr Play«
hebt der deutsche Altphilologe Bernd Seidensticker das Tanzen als grundlegendes
Merkmal der Satyrfigur hervor:

»Dancing – apart from drinking, of course, and chasing nymphs – is the most im

portant occupation of satyrs; and classical satyr play, which developed out of satyr
dances within in the cult of Dionysos, granted ample space to this penchant of the
good-for-nothing servants of the god. The more or less choreographed dances of
the chorus gave the satyr play its distinctive flavour to a much greater degree than
did the dances of tragedy and comedy for their respective genres.«140

der Ringvorlesung »Theaterwissenschaft: Aus Tradition Grenzen überschreiten« am 9. Juli
2014 an der Universität Leipzig gehalten hat. https://www.nachtkritik.de/index.php?opti
on=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patr

ick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84

(abgerufen am 25.10.2022).
140 Seidensticker, Bernd: »Dance in Satyr Play«, in: Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos

Vase and Its Context, 2010, S. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84


140 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Im Theater werden die Satyrn von jungen Männern verkörpert, in der Mythologie
sind sie die Diener des Dionysos; beide Funktionen werden in das Satyrspiel inte
griert, um die Bühnenrolle der Satyrn als tanzender Chor zu profilieren und mit
der rituellen Dramaturgie zu verschränken. Es scheint naheliegend, dass die Rolle
des Tanzes, besser gesagt – das tänzerische Element – im Satyrspiel einen höheren
Stellenwert besaß, um seine volle szenische Wirkung zu entfalten als in den anderen
Theatergattungen. Das lässt sich aus den wenigen antiken Tanzquellen zusammen
tragen, die sich nach Seidensticker grob unterteilen lassen in, erstens, Dramentexte
und -fragmente, zweitens, für das Theater geschriebene Tanztheorien beziehung
weise Traktate141 und, drittens, griechische Vasen. Eine Form der Übertragung von
Tanz in Schrift, die wir in Europa ungefähr ab dem 14. Jahrhundert mit dem Auf
kommen von Traktaten142 verzeichnen, hat es in der griechischen Antike vermut
lich so nicht gegeben. Anders als für die Musik, wo nachweislich zentrale Begriffe
und eine Notenschrift schon in der griechischen Antike existierten, gab es für die
Choreografie keine Tanz- oder Bewegungsnotation von Schritten und Figuren oder
ein Handbuch, das choreografische Muster, Begriffe oder Variationen festhält und
beschreibt. Die einzelnen Tänze der Dramengattungen werden als Emmeleia (Tra
gödie), Sikinnis (Satyrspiel) und Kordax (Komödie) ausdifferenziert und sind stilis
tische Färbungen im Sinne von tragisch, grotesk/burlesk und komisch. Im antiken
Theater gilt der Tanz als Sprache und körperliches Ausdrucksmittel, weniger als spe
zifisches Bewegungsvokabular143, das die Genre-Tänze voneinander abgrenzt. Dies
schließt allerdings nicht aus, dass es in Tragödie, Satyrspiel und Komödie eigene si
gnature moves gegeben hat. Antike Quellen beschreiben die Sikinnis zum Beispiel
als einen kräftigen Tanz, in dem die Satyrn springen und kriechen, sich flink be
wegen und der Chor sich räumlich ausdehnt, das heißt choreografisch in Gruppen
aufteilt wie in Sophokles Ichneutae, wo Satyrn quasi als ›Spürhunde‹ die Fährte der
gestohlenen Rinder von Apollo getrennt aufnehmen.

141 Sophokles’ Über den Chor/Peri tou Chorou und Aristoxenos’ (Aristoteles-Schüler) Über den tra
gischen Tanz/Peri tragikês orchêseôs sind leider verloren.

142 Vgl. Haitzinger, Nicole: Vergessene Traktate – Archive der Erinnerung. Zu Wirkungskonzepten im
Tanz von der Renaissance bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, München: epodium Verlag 2009.

143 Die Tanzwissenschaftlerin Stephanie Schroedter beschreibt die nach Plutarch als Schemata

aufgefassten Grundelemente griechisch-antiker Tänze als »Stellungen« und »Körperhaltun
gen«. Grob unterteilt werden sie in »Schritte« (Phorai) und »Handbewegungen« (Deixis), die
den Tanz in der Regel begleiten. Wobei der Begriff Deixis auf die Gestik, das heißt entgegen
des heutigen Wort-Verständnisses nicht nur auf bloße Handbewegungen, und der Begriff
Phorai sich nicht nur auf die Füße, sondern auch auf den ganzen Körper beziehen können.
Vielmehr wird »eine Kombination aus Schritten und Bewegungen« dargestellt und diene da
zu »die Art und Weise der Körperhaltung und Fortbewegung des Tänzers zu umschreiben«,

in: Dahms, Sibylle (Hg.): Tanz, 2001, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 141 

Generell nehmen Musik und Tanz in der griechischen Kultur einen wichtigen 
Platz ein, insbesondere in der dionysischen Welt, die sich in der Vasenmalerei sehr 
deutlich manifestiert. Beides sind immaterielle Künste, die nur in der Erinnerung 
derjenigen präsent sind, die auf die eine oder andere Weise an diesen festlichen Mo
menten des Tanzes und der musikalischen Aufführung teilnahmen. Sie in ihrer in
termedialen Verflochtenheit zu rekonstruieren, ist bis heute eine Herausforderung 
für die Forschung. Es gibt theoretische Abhandlungen über Musik und Tanz, aber 
über die klanglichen, rhythmischen und dynamischen Momente der körperlichen 
Bewegung oder des tänzerischen Ausdrucks ist außer den Vasenbildern nichts über
liefert, und daher müssen Forschende mit oft sehr unsicheren Referenzen und Hin
weisen durch Textfragmente und Bilder wissenschaftlich fundiert umgehen und die 
über Jahrhunderte anekdotisch überlieferten Quellen mit Vorsicht behandeln.144 

Die Vasen-Maler scheinen, so mein Eindruck bei der Analyse, in erster Linie Dar
stellungen des Körpers und Formen der Bewegung eingefangen zu haben, um das 
Publikum an die Erfahrung zu erinnern, die es selbst im Theater als Publikum ge
macht hat, ohne auf die Details der Tänze oder der Aufführung einzugehen. Einige 
Tanzschritte resonieren mehr oder weniger wahrscheinlich mit dem Theatertanz 
Sikinnis und werfen die Frage nach der Bedeutung der abgebildeten Tanzschritte 
auf. Es ist aber leider nur in den seltensten Fällen möglich, eine bestimmte Haltung 
oder Pose einem spezifischen Tanz oder einer konkreten Aufführung zuzuordnen, 
die mit den Texten und Fragmenten korrespondiert, obwohl es diese Ausnahmen 
gibt. Verschiedene Namen von Tänzen werden in antiken Traktaten erwähnt, von 
denen behauptet wird, dass sie spezifisch für die Satyrn als Tanzfiguren sind. 

Zu den eher allgemeinen Schwierigkeiten der Rekonstruktion in den ephemeren 
Künsten kommt noch die grundsätzlichere der Identifikation der Bewegung und des 
Tanzes hinzu. Es ist oft schwer zu sagen, ob eine bestimmte Haltung der mythischen 
Satyrn aus ihren Erregungsmomenten resultiert oder sich auf eine bestimmte Tanz
bewegung bezieht. Nach Lissarrague ist es unmöglich zu wissen, ob ein Satyr(kör
per)bild auf einen Tanz oder ein Bewegungsvokabular verweist oder lediglich auf ei
nem gemeinsamen Verständnis von Tanz, Körper und Bewegung beruht. Aus medi
enwissenschaftlicher Sicht stellen die Vasenbilder, auf denen der Satyrtanz nachge
stellt wird, eine frühe (Vor-)Form der Tanznotation im narrativ-dokumentarischen 
Sinne dar, die in einem Erinnerungskontext gelesen werden muss. 

Auf dem ersten Vasenausschnitt der folgenden Abbildung 25 sehen wir fünf 
Theatersatyrn. Dazu schreibt John D. Beazley Mitte des 20. Jahrhunderts: »Five 
satyrs are shown. In two of them the middle of the body is missing; the other three 
wear the distinctive drawers of the satyr-play: they are therefore not simply satyrs, 

144 Vgl. Lissarrague, François: La cité des satyres. Une anthropologie ludique, 2013, S. 149f. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

but satyrs of drama«145. Ausgestattet mit Kostüm (Shorts/Perizoma) sind sie in
verschiedenen Haltungen und Bewegungsstadien in Dynamik, Energie, Phrasie
rung und Tempo abgebildet. Der erste Bühnensatyr scheint in einer ausgeprägten
Haltung mit angewinkelten Beinen und Hände in die Hüfte gestemmt zu einem
Sprung anzusetzen, was als Merkmal einer Tanzbewegung der Sikinnis gedeutet
werden kann. Ein weiteres mögliches Indiz ist die koordinierte Anordnung der
Gesten zwischen den Satyrn, die eine kollektive Tanzfigur bilden und die Pluralität
der Figur als Chor akzentuiert. In Abbildung 26 sehen wir eine ähnliche Haltung
in einer weiteren Variante mit denselben, in der Taille abgestützten Armen eines
kostümierten Darstellers mit Maske und Leder-Phallus, der seinen Oberkörper und
Blick in die entgegengesetzte Richtung dreht, was die Möglichkeit einer tänzerisch- 
satyrischen Bewegung suggeriert. Doch Zweifel sind erlaubt und werden von den
Malern vermutlich bewusst herbeigeführt und aufrechterhalten.146

Abb. 25 und 26: Bühnensatyrn im Kostüm

(2) Das Körper- und Bewegungskonzept
Das fragmentarische Material lässt bestimmte Aspekte der tanztheatralen Insze
nierungs- und Aufführungspraxis, der Choreografien und ihrer räumlichen Anord
nung nur mit rekonstruktivem Blick nachvollziehen. Daraus ergibt sich die These,

dass die Ableitung einer ›Theorie der Bewegung‹ aus historischen Tänzen stets auch
eine Balance zwischen der Suche nach der ›echten Antike‹ und der Integration mo
derner Perspektiven und Interpretationen erfordert.

Im Folgenden wird die Frage nach Bewegungskonzepten und der Inszenierung
des Körpers mithilfe des von Claudia Jeschke entwickelten Bewegungsanalysesys
tems untersucht. Dies wird exemplarisch an der Darstellung der Satyrfigur in der

145 Beazley, John Davidson: »Hydria-fragments in Corinth«, in: Hesperia: The Journal of the Ameri
can School of Classical Studies at Athens 24 (4), 1955, S. 305 – 319, hier S. 310.

146 Vgl. Lissarrague, François: La cité des satyres. Une anthropologie ludique, 2013, S. 166.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 143 

Vasenmalerei verdeutlicht, mit besonderem Augenmerk auf deren Bühnenpräsenz, 
und die Ergebnisse werden in Thesen zusammengefasst. 

Claudia Jeschke begründet die Methode der Inventarisierung von Bewegung 
(IVB) mit den veränderten Bedingungen der Beobachtung und Analyse von Be
wegung im zeitgenössischen Tanztheater. Der inventarisierende Blick lässt sich 
aber auch umgekehrt auf die Bewegungsphänomene historischer Tänze anwenden, 
sodass antike Tanzformen durch bestimmte Beobachtungskriterien gleichsam 
(re-)konstruiert werden können. Exemplarisch wird dafür eine Auswahl an Vasen 
herangezogen, wobei die für die Theater- und Tanzforschung relevanten Vasen 
sogenannte »Theatersatyrn« darstellen, die in einigen Fällen auch als Echo eines 
Satyrspiels zu verstehen sind und somit signifikante Standposen und Tanzfiguren 
des Sikinnis zeigen.147 Bei der Analyse exemplarischer Szenen stehen Körper
lichkeit/Verkörperung, Bewegung/Motorik und die Ausdrucksmöglichkeiten wie 
Gesten/Posen im Vordergrund, um in der abschließenden Betrachtung eine Art Ty
pologie dieser – in die Gegenwart imaginierten – Satyrtänze zu erarbeiten. Anhand 
der Vasenbilder soll untersucht werden, inwieweit neue Forschungsmöglichkeiten 
die performativen Spuren der griechischen Tanzkultur und ihrer Hauptprotago
nisten, der tanzenden Satyrn, im heutigen Theater nachzeichnen.148 Die folgenden 
Leitfragen werden dabei aufgeworfen: Welche Körperbilder von Satyrn vermitteln 
die Vasen? Wie wird Bewegung auf diesen Darstellungen fixiert oder gar in die Vase 
›inkorporiert‹? Diese Fragen leiten die Analyse ein und zielen darauf ab, zu klären, 
wie der Versuch erfolgt, diese performativen Elemente in der heutigen Theaterpra

xis nachzuvollziehen. Welche Körperkonzepte und Bewegungsformen wurden von 
den Künstlern als wichtig erachtet, sodass sie festgehalten werden? In der Analyse 
wird unterschieden zwischen dem phänomenologischen Blick, der Wahrnehmung 
und Ereignis mitdenkt, und dem semiotischen Blick, der sich Zuschreibungen, 
Funktionen und Codierungen widmet und die Satyrn als Körper auf der Bühne 
künstlerisch modelliert als auch kulturhistorisch konstruiert. Die Vasenbilder 
können als Texte performativen Wissens betrachtet werden, die über Formen der 
Bewegung und deren dynamische Beziehung zur Malerei als Dokumentation, Erin
nerung und/oder Diskurs über Theater und Tanz informieren.149 In dieser Funktion 

147 Die Unterscheidung zwischen professionellen Satyrtänzern und dem Bewegungsvokabular 
der mythischen Figur ist hier entscheidend. Die Verwandlung zum Satyr zeigt, dass es sich 
um einen Theatersatyr handelt, und es könnten Anklänge an ein Satyrspiel, signifikante Kör
perhaltungen und Tanzfiguren des Sikinnis dargestellt sein. 

148 Eine große Auswahl an Vasenabbildungen zu Satyrspielen und eine Analyse findet sich bei 
Lissarrague, François: La cité des satyres. Une anthropologie ludique, 2013, insbesondere S. 21 – 
38. 

149 Soweit ich informiert bin, existieren keine spezifischen zeitgeschichtlichen Dokumente über 
Körperarbeit sowie Körpererfahrung und -wahrnehmung im antiken Griechenland. Dennoch 
können durch die Analyse dokumentarischer Quellen, wie Tanz- und Theatertheorien, Bewe

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

verweisen sie auf den Akt des Choreografierens und des Sich-Bewegens, auf die
strukturelle Beziehung zwischen Wissen, Dokumentation und Erfindung von kör
perlicher Bewegung und Körperlichkeit/Verkörperung. Zugleich produzieren die
Vasen »performatives Wissen«150, indem sie das Feld aktueller performativer Fragen
und Problemstellungen heute markieren. Die zahlreichen Vasen unterscheiden sich
in ihrer künstlerischen Handschrift und ihrem thematischen narrativen Zugriff auf
Satyrn, können aber durch vergleichende Parameter von Tanz, Körper und Bewe
gung miteinander in Beziehung gesetzt werden. Für die Analyse der Vasen wurden
exemplarisch Objekte herangezogen, die sich derzeit in der Antikensammlung des
British Museum befinden und während eines Forschungsaufenthaltes im Jahr 2022
vor Ort im Studienzentrum untersucht wurden.

Abb. 27 und 28: Satyrposen

Im Rahmen einer Inventarisierung ihres spezifischen, jedoch variablen und
breit gefächerten Bewegungsvokabulars lassen sich aus einer bewegungsanalyti
schen Perspektive folgende Leitmotive identifizieren: Sprünge und Sprunggesten,

gungsbeschreibungen in literarischen Texten sowie ikonografische Materialien, die hier als
Tanznotationen interpretiert werden, Bewegungen rekonstruiert und dadurch erlebbar ge
macht werden. Dies bildet die Grundlage für die vorliegende These.

150 Jeschke, Claudia: »Notation Systems as Texts of Performative Knowledge«, in: Dance Research
Journal, 31 (1), Frühjahr, 1999, S. 4 – 7, hier S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 145

Drehungen und Rotationen des Rumpfes, Körperspaltungen, insbesondere durch
akzentuierte Arm- und Beinbewegungen, sowie Beugungen und Krümmungen
des Oberkörpers in unterschiedlichen Positionen. Dazu zählen auch kniende oder
kriechende Haltungen, Kniebeugen, weite Ausfallschritte und die ausgestreckte
Handgeste, die eine Einladung zum Tanz signalisiert. Der Satyrkörper fungiert als
tanzender Körper, der auf seine Umgebung dynamisch reagiert. Die Bewegungen
scheinen ihren Ursprung im Beckenbereich zu haben, der eine zentrale Rolle bei
der Regulierung von Bewegungen spielt, die mit Sexualität, Kreativität und emo
tionalem Ausdruck verbunden sind und wo im Theater der Lederphallus und der
Pferdeschwanz angebracht sind. Direkt über dem Schambein liegt ein energeti
sches Zentrum, das für Leidenschaft, Intimität und Freude verantwortlich ist und
eine sinnliche, viszerale und lustvolle Körperlichkeit vermittelt. Bei der Modulation
der Muskulatur scheinen Kraft und Körpergewicht weitgehend übereinzustimmen;
so entsteht durch den Wechsel von mehr oder weniger gegenläufigen Bewegungen
des Ober- und Unterkörpers der Gesamteindruck eines hohen Maßes an Elastizität
und Flexibilität. Insgesamt zeigt sich die enge Verflechtung von Bild, Theater und
dionysischem Ritual durch die Konstruktion von Körper- und Bewegungskonzep
ten, das Spiel mit Identitäten, Kostümen und (Geschlechter-)Rollen, das Verhältnis
der Bilder zur Bühne, die soziale Funktion von Mythen über das komisch-burleske
Potential der Satyrfigur als vielseitige Theaterfigur und Illusionskünstler.

Abb. 29: Satyrfigur

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Abb. 30 und 31: Tanzende Satyrn und Mänaden

Mit dieser ersten und zunächst übergreifenden Perspektivierung der Vasen im
Sinne einer stichprobenartigen und intuitiven Auswahl von Vasen, die über einen
Zeitraum von vier Jahren in verschiedenen antiken Sammlungen und Städten ge
sichtet wurden, werden in der zweiten Phase der Re-Lektüre des Materials diejeni
gen Vasen-Szenen ausgewählt, die nicht nur als Erinnerungsmedium für die my
thische Figur, sondern dezidiert auch als historisches Basismaterial für die thea
ter-/tanzwissenschaftliche Analyse herangezogen werden müssen.151

Während der Ablauf der Tänze nur unzureichend rekonstruiert werden kann,
lassen sich in Verbindung mit der Bewegungsanalyse einzelne Bewegungsmotive
und theatrale Momente sowie Performer als Satyrdarsteller identifizieren. Die
körperlichen Aktivitäten und Körperbilder der Satyrn auf Vasen werden als er
innerungswürdige und ästetisch-funktionale Beziehung zwischen den Künstler
als Theaterpublikum und ihren teils erfundenen, teils vom Theater inspirierten
Darstellungen verstanden. Die Synchronisierung, Pluralisierung und Segmentie
rung von Bewegungen wird häufig zum Thema der Tanzabbildung auf Vasen als
künstlerisches Sujet ausgewählt. Die Theatersatyrn lassen sich durch Maske, Kos
tüm (Perizoma), Figuren und Motive des Genres von den mythischen Mischwesen
unterscheiden. Die theatralen Mittel sind in die Strategien des Körpers und der
Bewegung integriert, zeigen die von den Künstlern wahrgenommenen spezifischen
Momente und lassen erahnen, wie die Bühnensatyrn in ihrer Darstellung oder
Reflexion als Chor im Satyrspiel aufgeführt worden sein könnten. Diese skizzierten
Thesen über die Satyrn auf griechischen Vasenbildern erlauben es, fünf Kriterien
seines Körper- und Bewegungskonzepts zu benennen:

151 Die Analyse bezieht sich auf alle gesichteten (Theater-)Vasen, die hier nicht im Detail be
sprochen oder abgedruckt werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 147 

- Darstellung und Ästhetik: Auf mehreren Theatervasen sind die Satyrn durch 
Maske und tänzerische Posen mit einem besonders betonten männlichen Kör
per, Bauchmuskeln und einem eng anliegenden Trikot oder Nacktkostüm, an 
dem der Leder-Phallus und der Pferdeschwanz befestigt sind, als Akteure im 
Theater zu erkennen. 

- Sprung und Dynamik: Satyrn sind sprunggewaltige Performer und kraftvolle 
Akrobaten. Ihr Bewegungsvokabular umfasst viele Sprünge, die mit gebeugten 
Knien und angehobenen Hüften signalisiert werden, um die Pose kurz vor oder 
nach dem Sprung auszudrücken. Angedeutete Sprungbewegungen mit wech
selnden Beinstellungen, wobei der Moment der Unterbrechung – der Sprung 
– weggelassen oder in der Phrasierung auf mehrere Figuren aufgeteilt wird. 
Manchmal zeigt die Position, dass das Gewicht des Tänzers von einem Fuß auf 
den anderen verlagert wird. Der Tänzer ›wirft‹ ein Bein nach vorne, zur Seite 
oder nach hinten und hält das andere, gestreckte Bein bei der Landung in einer 
beliebigen Position. 

- Dionysischer Paartanz: Auf mythologischen Szenen erscheinen Satyrn meistens 
in einer Paartanzkonstellation mit Mänaden, den weiblichen Kult-Anhänge
rinnen und/oder Dionysos. Die Arme sind vom Körper weggestreckt, verdreht 
oder angewinkelt, ganz so, als ob die Satyrn ihre Tanzpartnerinnen im Tanz 
wild herumwirbeln. Die Mänade wird ekstatisch mit nach hinten gebeugtem 
Körper dargestellt, der Satyr hingegen präsentiert sich tierähnlich mit nach 
vorne gebeugtem und gerundetem Oberkörper, der Mänade mit Blick oder Ges
ten körperlich zugewandt. Der kräftige Körperbau bildet oft einen auffälligen 
Kontrast zu seinen lasziven und elastischen Bewegungen. 

- Sklavische Pose: Das Kauern und Hocken unterstreicht den sklavenähnlichen, 
niederen und dienenden Status der Satyrn. Sie werden hockend, kriechend oder 
kniend dargestellt, manchmal in frontaler Position – eine nicht normenkonfor
me Haltung im Vergleich zu Körpern im Profil auf Vasen –, die ihren phallischen 
Körper auf allen Vieren entblößt, mitunter masturbierend, was ihre menschli
che Animalität und Männlichkeit körperlich grotesk zum Ausdruck bringt. 

- Geste des Staunens: Das Staunen wird durch die spezifische Geste des aposkopein 
mit der Hand an der Stirn artikuliert, die Verwunderung und Entzücken signali
siert und ein grundlegender Ausdruck der Figur in ihrer Neugier/Wissbegierde, 
tierischen Triebhaftigkeit und Impulsivität ist. 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Lektüre von auf Vasen abgebilde
ten Aufführungen körperlicher Aktion bzw. Performance einen neuen Einblick in 
die Praxis des Tanzes jenseits schriftlich fixierter oder notierter Tanzquellen und 
methodischer Grenzen ermöglicht. Theatersatyrn, die auf den Vasenbildern fest
gehalten sind, lassen sich als Wiedergabe von Satyrspielen einordnen und zeigen 
nicht nur signifikante Standposen oder das Bewegungsvokabular von Satyrtänzen 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

im Theater (Sikinnis), sondern auch die Verwandlung der männlichen Darsteller in
glaubwürdige Bühnensatyrn, wie am Vasenbild in Abbildung 32 zu erkennen ist.

Abb. 32: Drei Tänzer vor oder nach der Aufführung eines Satyr
spiels (Seite A)

Die für die tanzwissenschaftliche Forschung formulierten Probleme und Frage
stellungen zur Einbeziehung von Vasen als Quellenmaterial erweisen sich metho
disch wertvoll sowohl für die Theater- als auch für die Tanzwissenschaft, insbeson
dere im Hinblick auf performative Implikationen. Die Analyse der Vasenbilder er
öffnet drei wesentliche Perspektiven zur Wirkungsästhetik des Satyrspiels im Kon
text des Chors. Erstens wird die Verfremdung des tragischen Chors durch die Dar
stellung als tierartige Figur untersucht. Diese Perspektive zielt darauf ab, zu erfas
sen, wie die Visualisierung des Chors auf den Vasen dessen Wirkung und Bedeu
tung im Satyrspiel beeinflusst haben könnte und ermöglicht eine reflektierende Be
trachtung der Transformation des Chors. Zweitens wird die Rolle der Vasenbilder
als Träger von Erinnerung und Gedächtnis in Bezug auf Theateraufführungen the
matisiert. Diese Analyse beleuchtet, wie die Vasenbilder Erinnerungen an spezifi

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 149 

sche Aufführungen bewahren und reflektieren und welche historischen Dimensio
nen sie für das Verständnis der Inszenierung des Satyrspiels eröffnen. Drittens wird 
die Unterbrechung des Mythos durch choreografische Vervielfältigung und die Plu
ralisierung der Satyrfigur in den Vasenbildern erforscht. Diese Untersuchung zeigt 
auf, wie die Darstellungen auf den Vasen die narrative Struktur des Mythos aufbre
chen und verschiedene Dimensionen der Figur des Satyrs offenbaren. 

Der Satyr als Gegenmodell zum weiblich gedachten Tanz der Moderne 

Zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts sind die griechischen Vasen selbst zu ei
nem wichtigen Bestandteil der Diskussion über Kunst und Philosophie, insbeson
dere aber den antiken Tanz und die damit verbundenen Körperkonzepte der Mo
derne geworden.152 Da künstlerische Forschung mit griechischen Vasen betrieben 
wird, wird Tanzgeschichte um 1900 maßgeblich durch und als Praxis vermittelt. Im 
deutschsprachigen Raum entwarfen Kunstschaffende, Theoretiker*innen und Phi
losoph*innen im Nachhall von Kant und Schlegel ein neues Verständnis von der grie
chischen Kultur der Antike, in dem alternative Facetten akzentuiert werden. Mit Die 
Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik (1872) eröffnet Friedrich Nietzsche eine 
neue Perspektive, um die Moderne von der Antike her zu denken.153 Der Tanz um 
1900 wird heute als eine spezifisch weibliche Revolution gesehen, die den Körper 
aus seinem Korsett befreit, sich an der für primitiv und exotisch gehaltenen Aus
prägung der Antike orientiert und damit den Tanz wieder in eine spirituelle Sphäre 
überführt. 

Welche Konsequenzen hat das für tanzende Männer? Und welche Unsicherhei
ten für Männer und ihre Repräsentationen von Männlichkeit bringt dies in der mo
dernen Gesellschaft und auf den Bühnen mit sich? Die Domäne der freien Tänzerin
nen und ihre Wiederbelebung der griechischen Antike durch die Figur der Mänade 

152 Die Amerikanerin Isadora Duncan, eine Pionierin der Tanzmoderne und große Bewunderin 
der griechischen Tanzkultur, weist jedoch in ihrer Vorlesung »The Dance of the Future« (1903) 
auf einen wichtigen Aspekt der modernen Bewegungsforschung auf Basis griechischer Vasen 
als historischem Quellenmaterial hin: »To return to the dances of the Greeks would be as im

possible as it is unnecessary. We are not Greeks and therefore cannot dance Greek dances«. 
Duncan, Angela Isadora; Karl Federn: Der Tanz der Zukunft (the dance of the future): eine Vorle
sung, Leipzig: Eugen Diederichs 1903. 

153 Bereits 1872 kündigt dieser kanonisch gewordene Text sehr deutlich die vielfältigen Kräfte 
an, die im künstlerischen Schaffen an der Wende zum 20. Jahrhundert im Spiel sein wer
den. Der philosophisch-ästhetische Diskurs um das Verhältnis von Apollo und Dionysos, der 
sich kursorisch durch ein Oszillieren zwischen ›akademischer Performance‹ und ›subversiver 
Kreation‹ schematisieren lässt, erschüttert die Welt der musikalischen und choreografischen 
Arbeit vieler Künstler*innen. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

– die Protagonistinnen der dionysischen Feste – ist symptomatisch für die fehlen
de Untersuchung von Männlichkeitskonzepten von der Antike bis zur Gegenwart.154
Im Blick zurück, das hat Janine Schulze-Fellmann aufgezeigt, offenbart die Tanzge
schichte »ihr kompliziertes Verhältnis zur Männlichkeit«155. Der tanzende Satyr ist
das männliche Gegenstück zur Mänade. Alle am Kult Beteiligten sind untrennbar
mit Dionysos verbunden, der als ritueller Ausgangspunkt für ihre Marginalität und
Fremdheit steht. Die Macht der Darstellung und Repräsentation im Theater wur
de hingegen nur den männlichen Figuren des Festes verliehen, wie Sue Ellen Case
erklärt:

»The maenads (the female celebrants of the Dionysian festivals) must dance into
oblivion, while the satyrs (the male celebrants) must become the first choruses of
the drama. […] In other words, the power of representation was given only of the
male celebrants. The invention of acting was gender-specific – the actor was the
satyr.«156

Aus dieser dionysischen Ekstase heraus entwickelte sich die theatrale Praxis, einen
anderen als sich selbst darzustellen, und führte zur Schauspielkunst. Das Körper
modell der Mänade, so schreibt die Tanzwissenschaftlerin Gabriele Brandstetter,
hat das »Bewegungsmuster der Hysterie«157 geprägt, das den modernen Vorstel
lungen des Weiblichen um die Jahrhundertwende entspricht und einen Transfer in
das Bewegungsvokabular des weiblich dominierenden Ausdruckstanzes erfährt.158
Auf griechischen Vasen entdecken Tänzerinnen der Moderne die Vorbilder ihrer
quasi-griechischen Tänze. Die Mänade tanzt auf den Vasenbildern ekstatisch mit
dem Thyrsosstab und einem weit nach hinten gebeugten Oberkörper, dabei ihren
Kopf wild in den Nacken werfend, die Augen blicken empor. Die paradigmatische

154 Hinweise auf diese Forschungslücke finden sich auch bei Fiona Macintosh, Edith Hall, Tyler Jo
Smith, Claudia Jeschke, Mark Franco und Janine Schulze-Fellmann in unterschiedlicher Per
spektive formuliert.

155 Schulze-Fellmann, Janine: »Tanz«, in: Stefan Horlacher; Bettina Jansen; Wieland Schwane
beck (Hg.): Männlichkeit. Ein interdisziplinäres Handbuch. München: J.B. Metzler 2016, S. 358 –
369, hier S. 358.

156 Case, Sue-Ellen: »Classic Drag: The Greek Creation of Female Parts«, in: Theatre Journal (3),
1985, S. 317 – 27, hier S. 321.

157 »Bewegungsmuster der Hysterie« bezieht sich auf die von Jean-Martin Charcot und anderen
im 19. Jahrhundert erforschten körperlichen Ausdrucksformen der Hysterie, insbesondere im
Kontext der Neurologie und Psychiatrie. Brandstetter Gabriele: Poetics of Dance: Body, Image,
and Space in the Historical Avant-gardes, Oxford: Oxford University Press 2015, S. 182.

158 In der Analyse vergleicht Gabriele Brandstetter das Körperbild der freien Tänzerin mit den
dominanten Weiblichkeitsmustern (das Modell der Mänaden, der Grazien, der Nike) des an
tiken Tanzes, die mit modernen Vorstellungen von Exotik und Primitivität sowie Natürlich
keit und Anmut korrespondieren.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 151

Mänaden-Pose wird von Isadora Duncan, Grete Wiesenthal, Rosalia Chladek, Mary
Wigman und weiteren als Ausdrucksgebärde vermehrt aufgegriffen: »The so-called
arc en cercle, the arch as an expressive gesture of the upper body leaning far back
ward from its center, literally became a signature gesture in the body-image of free
dance and Ausdruckstanz«159. Die Verkörperung der Mänade von Pionierinnen des
freien Tanzes um 1900 steigert die Popularität eines modernen, bedrohlichen – und
dionysisch-befreiten Frauentyps und drängt den tanzenden Mann und mit ihm
moderne Vorstellungen von Männlichkeit an den Rand.160

Abb. 33: Tanzender Satyr (The Dance of the Future, eine Vorlesung von Isa
dora Duncan 1903)

159 Brandstetter Gabriele: Poetics of Dance: Body, Image, and Space in the Historical Avant-gardes,
2015, S. 152.

160 In vielen post-antiken Gesellschaften gilt die öffentliche Aufführung von Tanz als eine femini

ne Tätigkeit. Die großen Ausnahmen im Tanzkanon sind die europäischen Höfe, die den Tanz
zur Demonstration ihrer Macht nutzten (Ludwig XIV. und Heinrich III.), oder männliche Tanz
stars wie Vaslav Nijinsky, der für die Wiedereinführung des tanzenden Mannes im postro
mantischen/modernen Ballett steht (vgl. Schulze-Fellmann, Janine: »Tanz«, in: Stefan Horla
cher; Bettina Jansen; Wieland Schwanebeck (Hg.): Männlichkeit. Ein interdisziplinäres Hand
buch, 2016), oder Ted Shawn, der den tanzenden Mann in Amerika durch seine rein männ

liche Kompanie und in tanztheoretischen Schriften historisch zu legitimieren sucht. Beide
ließen sich von antiken Vasen, Zeremonien/Ritualen und griechischen Schwert- und Kriegs
tänzen inspirieren. Die künstlerische Auseinandersetzung mit griechischen Vasen dient hier
einem bestimmten Zweck, nämlich der persönlichen Erforschung von Männlichkeit und da
mit der gesellschaftlichen Vergegenwärtigung von tanzenden Männern in der Geschichte.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Doch es gibt noch ein weiteres prominentes Beispiel, das moderne Konzepte von
Männlichkeit durch antiken Tanz erforscht. Das große Abenteuer der Ballets Russes
mit ihren starken Persönlichkeiten Diaghilev, Nijinsky, Fokine und Bakst ist vom
Einfluss der Antike geprägt, die mit L’après-midi d’un Faune keine authentische Re
konstruktion, sondern eine imaginäre Erzählung bietet, die es dem kreativen Über
schwang und der modernen Radikalität der Gruppe ermöglicht, auf die fragmen
tierte Antike zuzugreifen, ohne sich in ihren Bewegungsmöglichkeiten zu begren
zen. Die von den Ballets Russes angeeignete Antike ist das Gegenmodell zu einer
Rückbesinnung auf die Antike des 19. Jahrhunderts im Sinne der Klassik. Die grie
chische Antike wurde nicht als Prototyp oder Referenzkultur übernommen, viel
mehr scheint die Patenschaft von Apollo und Dionysos im kreativen Antrieb und
Schaffensdrang dieser Gruppe von Choreograf*innen, Tänzer*innen, Komponis
ten und Bühnenbildner wirksam geworden zu sein.161 Die Wiederbelebung der An
tike zu Beginn des 20. Jahrhunderts hatte keine vereinheitlichende oder homogeni
sierende Wirkung, wenn dies überhaupt ihr postuliertes Ziel war. Was das Ballets
Russes betrifft, so scheint die Avantgarde-Bewegung bis in die 1930er Jahre ande
re, keine gezielt ideologische Absichten162 verfolgt zu haben. Dennoch lässt sich das
ausgeprägte Interesse an den gewissermaßen primitiven Aspekten der antiken grie
chischen Tanz- und Körperkultur als ein mitunter idealisiertes Refugium für Künst
ler*innen interpretieren. Die Avantgarden um 1900 vereinen die Gemeinschaft der
Künstler*innen nicht durch dieselbe Rezeption, Interpretation oder Wahrnehmung
der Antike in einer universellen oder rekonstruierten (Tanz-)Form, einem Stil oder
einer Ästhetik; vielmehr sieht sich diese künstlerische Bewegung in einem Spiegel,
in dem sich jeder Körper in einer einzigartigen Projektionsbewegung widerspiegelt,
so als würde jede(r) Einzelne ›seine‹/›ihre‹ Antike konstruieren. Ausgehend von eu
ropäischen Zentren erforscht die Tanzmoderne sowohl die Rolle des Tanzes in anti
ken Kulturen (griechische, aber auch ägyptische und römische Antike) als auch die
Möglichkeiten der Wiederentdeckung und Modernisierung der Antike durch eine
Reihe antiker Darstellungen/Repräsentationen des Tanzes.

161 Insgesamt waren Frauen in den spezifischen Rollen von Komponist*innen und Bühnenbild
ner*innen bei den Ballets Russes eher weniger präsent.

162 Olympia, der inszenierte zweiteilige Propagandafilm der deutschen Regisseurin Leni Riefen
stahl aus dem Jahr 1938, zeugt noch heute von einer bildgewaltigen, nationalsozialistischen
Ästhetik und einer Aneignung der klassischen Antike als dominante, nun aber als arisiert
aufgefasste Hochkultur mit einem korrespondierenden virilen, durchtrainierten, männlich- 
athletischen Körperbild.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 153

Abb. 34 und 35: Vaslav Nijinsky als Faun, der sich Flore Revalles als Nymphe im Profil nä
hert, wobei letztere leicht nach hinten gebeugt ist und ein Tuch umklammert, in L’après-midi
d’un Faune (1916)

Dionysisches Schwärmen zwischen Wissenschaft und Kunst

In Resonanz und engem Austausch mit den performativen Künsten hat der von den
Cambridge Ritualists (1890 – 1920) eingeleitete Paradigmenwechsel ein breites In
teresse an der Verschränkung von Primitivismus, Klassizismus und Hellenismus im
akademischen Kontext geweckt, aber auch kritische Stimmen hervorgebracht, wie
Olga Taxidou konstatiert: »In positing theater center-stage again the Cambridge Ri
tualists and particularly [Jane] Harrison seem to be re-working the theatrum mundi
metaphor and their corollaries in the theater arts find, in their work, ways to enact
this metaphor and materialize it on the stage.«163 Das Zitat bietet eine kritische Ana
lyse der Herangehensweise der Cambridge Ritualists, insbesondere von Jane Harri
son, an die Neuinterpretation und Bühnenumsetzung antiker Metaphern im Thea

terkontext. Mit einer Neuformulierung der Antike für die Moderne koexistieren al
ternative Facetten und parallele Entwicklungen in der Antikenrezeption:

»This humanity, however, despite its modernity or perhaps because of it, also en
tails a primitivist dimension. And in the ways that the Cambridge Ritualists re
configure the classics, this Primitivism is not read in opposition to Hellenism or
Classicism, but is seen to inhabit the same evolutionary trajectory. These are the
Greeks as Primitives as Moderns.«164

163 Taxidou, Olga: »Communities of Production and Consumption. Modernism and the Rebirth
of Tragedy«, in: Jennifer Wallace (Hg.): A Cultural History of Tragedy in the Modern Age, New
York: Bloomsbury 2021, S. 57 – 74, hier S. 61.

164 Ebda.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Wie Taxidou bekräftigt, sind moderne Konzepte der Antike weit weniger daran in
teressiert, Tanz- und Körperkonzepte im Hinblick auf ihre philologische oder ar
chäologische Korrektheit, Authentizität oder Genauigkeit zu bewerten, sondern be
tonen vielmehr die Art des Experimentierens und der Ermächtigung beim Zugriff
auf das Material, die ihre Sichtweise auf die antike griechische Tanzkultur ihnen als
Performer*innen gibt, um ihr Medium radikal zu überarbeiten.165

Im Gegensatz zu allen vorangegangenen Epochen findet im 20. Jahrhundert ei
ne starke Umdeutung des Dionysischen in Bezug auf Wissenschaft und Kunst statt.
Durch die Theorie Nietzsches, der auch von den Cambridge Ritualists und ihrer en
gen Verflechtung von Ritual, Drama und Mythos beeinflusst worden ist, wird man
gleichsam von der Satyrfigur verzaubert, der eine Projektion der dionysischen Ge
meinschaft ist, die das Theater, das Leben und den Tod gleichermaßen feiert. Nietz
sche beschäftigt sich in seiner wissenschaftlichen Profilierung zwischen Philologie
und Philosophie intensiv mit der Figur des griechischen Satyrs für seine Thesen

zum tragischen Chor. In Ecce homo wäre er selbst »noch eher Satyr«166 und in sei
ner Schrift Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik entwirft Nietzsche ein vi
sionäres Bild des dionysischen Schwärmers als »Musiker, Dichter, Tänzer, Geister
seher in einer Person«167. Für ihn gilt der Satyrchor als Verkörperung der höchsten
Tanzkunst in einer vortragischen Weltordnung. Mit anderen Worten: Die Satyrfigur
repräsentiert zum einen eine dionysische Kultgemeinschaft und zum anderen das
griechische Selbstverständnis des antiken Publikums, das sich im Gegensatz zum
»Kulturmenschen«168 auf diese Vision einlässt. Die Satyrn sind nach Nietzsche die
wahren Menschen und Dionysus der eigentliche Bühnenheld. Verwandlung, Vision
und Verzauberung sind die Grundprinzipien, die den Satyr auf der Bühne als Chor
grundieren, aber künstlerische Vollendung kann nur aus beiden Teilen gelingen, aus
geteilten, das heißt aus apollinisch-dioysischen Kräften. Wer, wenn nicht der hybri
de Satyrchor, kann diese Zerrissenheit und Unvollständigkeit als gespaltene Verkör
perung der Natur-Kultur-Konstellationen oder der hoch- und subkulturellen Kon
figurationen den zeitgenössischen Gesellschaften vermitteln? In Analogie zum mo
dernen Subjekt wird durch diese Darstellung »die Trennungsgewalt dieses Schrittes
betont, durch den die Individuation, in dionysische und apollinische Teile gespalten
und zwischen ihnen pendelnd, sich mit unsicherem Ausgang vollzieht«169.

165 Vgl. Ebda., S. 62ff.
166 Nietzsche, Friedrich: Ecce Homo. Wie man wird, was man ist (Taschenbuch – Literatur – Klassi

ker) 1. Aufl., Marburg: Frank Weber 2022, S. 7.
167 Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie oder Griechentum und Pessimismus, 2016, S. 46.
168 Ebda., S. 40.
169 Haß, Ulrike: »Chor«, in: Erika Fischer-Lichte; Doris Kolesch; Matthias Warstat (Hg.): Metzler

Lexikon Theatertheorie, 2014, S. 49 – 51, hier S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 155 

Dennoch stellt sich die Frage, warum es weitaus weniger künstlerische Werke 
und Resonanzen zum Satyrchor in der Moderne gibt, der als dionysische Figur/ 
Figuration eindeutig eine ›primitive‹ Dimension verkörpert, während in der Altphi
lologie, der Anthropologie und der Philosophie viel über den Satyrchor nachgedacht 
wird – insbesondere durch Nietzsche und seine radikale Vision eines modernen 
Dionysos. Trotz der vielfältigen Wechselwirkungen zwischen Kunst und Wissen
schaft gibt es hier weitaus weniger Übertragungen des Satyrs in die Moderne, mit 
Ausnahme von Nijinskys Faun, der in der Tanzhistoriografie kanonisch geworden 
ist, ganz im Gegensatz zu den rituell-performativen Aspekten des Dionysos auf der 
Bühne oder dem tragischen Mänadenmodell in Tanz-, Theater- und Performance- 
Arbeiten. Wenn Dionysos als zentrale Figur eine ›primitiv›-moderne Antike in 
Kunst, Wissenschaft und Philosophie revitalisiert und die tanzende Mänade die 
Ideen und Theorien des radikalen Feminismus um die Jahrhundertwende zum 
Ausdruck bringt, dann muss das Fehlen von Satyrdarstellungen erstens mit den 
marginalisierten Männlichkeitskonzepten im Tanz im 20. Jahrhundert einhergehen 
und – das bleibt ein Forschungsdesiderat – in den grotesken/burlesken Tänzen und 
der temperamentvollen Exzentrik (beispielsweise von Valeska Gert) als eine Form 
des weiblichen Satyrs im Sinne einer female masculinity neu aufgespürt werden. 

Mit den Ideen des Hybriden, Konzeptionen des Nicht-menschlichen und die 
Vorstellungen von Queerness, das Verhältnis zwischen Normativität und Kritik, 
wird die Satyrfigur heute mit zeitgenössischen Diskursen verbunden. Während 
Nietzsche eine Engführung von Natur und Kultur sowie den dionysischen und 
apollinischen Energien als Kraftfeld auf der antiken Bühne vornimmt, wird diese 
Analogie im zeitgenössischen Diskurs unter der Matrix des Anthropozäns und der 
Schnittstelle von Kunst und Wissenschaft erarbeitet. Der Dramaturg und Theater

wissenschaftler Frank-Michael Raddatz bringt den Satyr zurück »auf die wissen
schaftlich-dionysischen Tanzflächen«170 des 21. Jahrhunderts und subsumiert die 
dionysisch-apollinische Spaltung unter die tragische Matrix des Anthropozäns – 
den fundamentalen Konflikt von Mensch und Natur. Dabei bezieht sich Raddatz auf 
das antike Theater, Nietzsches Thesen zum Satyr und dem dionysischen Schwärmen 
im Satyrspiel, das er seitdem in den »Untergrund der Kultur«171 gedrängt sieht. 
Seine Diagnose lautet: »Das Theater hatte es sich in seinen Anfängen zur Aufgabe 
gemacht, den Riss zu heilen, der zwischen Mensch und Tier und dem Menschen 
und seiner eigenen Tierhaftigkeit verläuft«172. Der Riss zwischen Tier und Mensch 
vollzieht sich in Philosophie, Kunst und Wissenschaftsgeschichte173; aber schon 

170 Raddatz, Frank-Michael: Das Drama des Anthropozäns, Berlin: Wendungen 2021, S. 18ff. 
171 Ebda. 
172 Ebda. 
173 Das heißt, mit dem Aufkommen und der Entwicklung wissenschaftlicher Praktiken, Ideen 

und der Herausbildung von akademischen Disziplinen/Fachgebieten. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

mit der »Geburt der Tragödie«174 (Romeo Castellucci) und der Herausbildung ei
ner kulturellen Institution wird der »Auszug aus der Tierwelt«175 (Heiner Müller)
zum Preis der Individuation und Polis-Ordnung eingeleitet. Tiere und Tieropfer
repräsentieren den Transit zum Göttlichen, der einst die Grundlagen des Theaters

offenbarte. Der anthropologische und kommunikative Bruch176 zwischen Wildnis
und Zivilisation, Ritual und Theater, Chor und Protagonist ist von der Antike bis
zur Gegenwart unter komplexen historischen Bedingungen unvermeidlich:

»Für diese Verklammerung mit den nichtmenschlichen Erdbewohnern lassen sich
zahlreiche Belege in den Überlieferungen jener symbolischen Praxis finden, die
einmal ›Theater‹ heißen sollte. Die Rituale der Totenbeschwörung, aus denen die
Szene hervorgeht, gründen in einer existentiellen Verbundenheit mit den anima

lischen Wesen. Als sich die kultischen Opferhandlungen im Zuge der Intendanz
des Theatergottes Dionysos in den öffentlichen Raum der Polis verschieben, gera
ten nicht nur animalisch-menschliche Mischformen in das szenische Gravitations
feld, sondern auch operative Verfahren, die untrennbar mit den totemistischen

Wurzeln der Märchen und Mythen verbunden sind. Den Horizont der tragischen
Entwürfe bewohnen sprechende und mitunter singende Chimären und Hybriden,
denen die Grenze zwischen Mensch und Tier unbekannt scheint. Eine Mischform,

den Satyrn, kommen dabei besondere Privilegien zu: Sie bilden das Gefolge des
Theatergottes Dionysos und werden bei den alljährlichen Dionysien mit einer ei
genen, die Tragödien begleitenden, artistischen Sparte – den Satyrspielen – ge
ehrt. Das Theater erwächst genuin aus der Beziehung zum Tier.«177

Diese kulturelle Umgestaltung, das heißt weg von einer Ästhetik der sich durchdrin
genden Sphären hin zu einer modellhaften Trennung dieser Bereiche, hält bis heute

174 »For westerners, theatre was born as God died. It is clear that the animal plays a fundamental

role in the relationship between theatre and God’s death. In the moment that the animal

disappeared from the scene, tragedy was born.« Castellucci, Romeo: »The animal being on
stage«, in: Performance Research 5 (2), 2000, S. 23 – 28, hier S. 24.

175 »Die Mythen sind ja auch Formulierung von kollektiven Erfahrungen. Wenn man sie auf
bricht, dann bekommt man vielleicht Zugang zu diesen kollektiven Erfahrungen, die sonst
verschüttet sind. […] diese alten Geschichten kann man auch beschreiben als Darstellung des
Auszugs aus der Tierwelt.« in: Müller, Heiner: »The forest. Ein Gespräch mit Christoph Rüter
(1988)«, in: Gesammelte Irrtümer 2. Interviews und Gespräche, Frankfurt a.M.: Verlag der Autoren
1996, S. 106f.

176 Dieser Bruch ist im Ursprung des Theaters verankert, dessen Vergegenwärtigung sich mög

licherweise durch die Geschichte zieht und dabei auch den Zweck der (symbolischen) Über
windung dieser Trennung reflektiert.

177 Raddatz, Frank-Michael: »BÜHNENBESTIARIUM. Die monströsen Theatertiere und ihr ritu
eller Hintergrund«, in: LI 134, Herbst 2021, https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_

b%C3%BChnenbestiarium (abgerufen am 13.09.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium


II DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 157 

das Ringen um Identität, Totalität und (Selbst-)Verständnis aufrecht, das sich in un
terschiedlichen historischen Formationen in den szenischen Künsten in Europa als 
eine problematische Entfremdung im Dispositiv des Theaters und als »Unruhe der 
Formen«178 (Ulrike Haß) manifestiert. Diese Spaltungen, Brüche, Transformationen 
und Rekonfigurationen antiker Elemente müssen in der Geschichte des Tanzes und 
des Theaters wieder neu identifiziert werden, was im nächsten Abschnitt anhand 
von fünf verwandten Figurationen vorgestellt wird. In »Das Drama des Anthropo
zäns« nennt Raddatz drei Aspekte, die für eine Neujustierung von Wissenschaft und 
Kunst im Sinne einer Aktualisierung des Apollinischen und Dionysischen herausge
arbeitet werden können: erstens bilden das Apollinisch-Wissenschaftliche und das 
Dionysisch-Künstlerische im zeitgenössischen Forschungsdiskurs eine »Assembla
ge des Heterogenen«179; zweitens werden die Naturwesen (z.B. Satyrn) in den Un
tergrund der Kultur verdrängt; drittens besteht der anthropologische Bruch als ein 
durch hybride Konstruktionen und Mischwesen überbrückter Riss zwischen Natur 
und Kultur. Diese drei Thesen korrespondieren in einem zeitgenössischen Ansatz 
mit Nietzsches Forschungsperspektiven der Moderne, die weitergedacht und für 
die Gegenwart – ihre Fragen und Forderungen – erneuert und nachjustiert wer
den. Mit diesem Paradigmenwechsel und aus der Perspektive des Körpers gedacht, 
wird der Satyr als dionysische Denkfigur zur Grundlage für forschende Positionen 
der Jahrhundertwende und im nächsten Abschnitt zu einer abstrahierten Figurati
on der Gegenwart modelliert. Ein Forschungsprojekt zur mythologischen Satyrfigur 
ist zeitgemäß und relevant, insbesondere für die kontinentaleuropäische Tanzwis
senschaft, die dabei ist, die (Tanz-)Geschichtsschreibung zu erweitern. Dieses Pro
jekt untersucht Machtverhältnisse und Verschiebungen seit der griechischen Antike 
und geht über den eurozentrischen Kanon hinaus, der mit europäischer und anglo
amerikanischer Kultur assoziiert wird. Das Konzept des ›Becoming Animal‹ – das 
Tier-Werden – kann als grundlegende Theatermetapher betrachtet werden. Der Sa
tyr bleibt ein Symbol für diese spartenübergreifende Dimension des Theaters, die 
nationale, kulturelle, soziale und geschlechterspezifische Grenzen überschreitet.180 

178 Haß, Ulrike: »Die zwei Körper des Theaters Protagonist und Chor«, in: Marita Tatari (Hg.): Orte 
des Unermesslichen Theater nach der Geschichtsteleologie, Zürich-Berlin: diaphanes 2014, S. 139 – 
159, hier S. 148. 

179 Raddatz, Frank-Michael: »BÜHNENBESTIARIUM. Die monströsen Theatertiere und ihr ritu
eller Hintergrund«, in: LI 134, Herbst 2021, https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_ 
b%C3%BChnenbestiarium (abgerufen am 13.09.2022). 

180 Es ist jedoch zu berücksichtigen, dass Natürlichkeit, Geschlecht, Tierheit, Kindlichkeit und 
Weiblichkeit unterschiedliche Sphären darstellen, die nicht immer deckungsgleich sind aber 
intersektional miteinander verknüpft sein können. Die Herausforderung besteht darin, klar 
zu definieren, welche Aspekte in den Mittelpunkt gerückt werden sollen und wie diese un
terschiedlichen Dimensionen sinnvoll miteinander in Beziehung gesetzt werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium


158 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Für den Übergang in die Gegenwart wird eine Auswahl zeitgenössischer choreo
grafischer Positionen mit philosophischen und gendertheoretischen Exkursen zu
sammengestellt, um den möglichen Einfluss der Satyrfigur, die für ein subkulturel
les Gegenbild der antiken Aufführungskultur steht, auf die Tanz- und Performance
szene des 21. Jahrhunderts zu übertragen, die bereits so viele Umbrüche verspricht.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005 - am 14.02.2026, 10:38:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

