Il DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE
VON FRAGMENTEN

Im Hinblick auf die weitreichende Antike, sei es als zeitliche und riumliche Dimen-
sion, sei es als Denksystem, sei es als Leit- und Referenzkultur, erschlief3t sich uns
die antike Welt auch mafigeblich durch das, was wir nicht iiber sie wissen. Wie kon-
nen Liicken, Zwischenrdume und Briiche in Wissensfragmente umgewandelt wer-
den, die die Grundlage fiir neue Historiografien und andere Erzihlungen bilden?
In meiner Perspektive geht es nicht darum, die im Laufe der Zeit verloren gegange-
nen und vergessenen Fragmente des antiken Wissens wiederherzustellen — das ist
Aufgabe der Archiologie -, sondern sie als ein Ensemble von Wissensfragmenten zu ver-
stehen und diese Geschichte(n) zu choreografieren — wie schon Susan Leigh Foster
schrieb:

»In this dancing out of all the parts that have been created, historians and his-
torical subjects reflect upon as they re-enact a kind of improvised choreographic
process that occurs throughout the research and writing of history: As historians’
bodies affiliate with documents about bodies of the past, both past and present
bodies redefine their identities. As historians assimilate the theories of past bod-
ily practices, those practices begin to designate their own progressions. As transla-
tions from moved event to written text occur, the practices of moving and writing
partner each other. And as emerging accounts about past bodies encounter the
body of constraints that shape the writing of history, new narrative forms present
themselves.«'

Das erklirte Ziel der vorliegenden Forschungsarbeit ist es, einen neuen Blick auf
die griechischen Satyrn im Theater, auf Vasen, im Tanz zu werfen, das heif3t auf Er-
zihlformen jenseits des dramatischen Textes hinzuweisen, der uns gréfitenteils nur
fragmentarisch iiberliefert ist. Das heifst nicht, dass die Fragmente nicht beriick-
sichtigt werden, aber als Theater- und Tanzwissenschaftlerin suche ich auch nach
Quellen, die eine performative Spur der Satyrn auf der Bithne vermitteln kénnen. In

1 Foster, Susan Leigh: »Choreographing History, in: Alexandra Carter (Hg.): The Routledge
Dance Studies Reader, London, New York: Routledge 1997, S.188.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, Access



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

diesem Abschnitt werden Themen und Erzihlungen untersucht, die durch ein kom-
plexes Netz von Fragen zusammengehalten werden, die sich aus der Betrachtung
der Art und Weise ergeben, wie Wissenschaftler*innen heute iiber antiken Tanz,
Drama und Performance nachdenken, schreiben, erzihlen — aber auch wie Tin-
zer*innen diese antiken Geschichten verkdrpern. Einige Kapitel befassen sich spezi-
ell mit antiken Uberlieferungen iiber Texte und Auffithrungspraktiken, die anderen
mit Nacherzihlungen, Erinnerungen oder Resonanzen dieser Ereignisse auf Vasen
oder mit neuen Reenactments, die sich auf die griechische Auffithrungskultur be-
ziehen. Die Frage, ob »danced narratives« jemals die Art von organischer Vollstin-
digkeitbieten kdnnen, wie Texte, stellt sich nicht fiir Fragmente.” Danced Narratives
sind eine Moglichkeit, diese Geschichten zu kommunizieren, ohne diese Liicken zu
fullen. Vielmehr gilt es, diesen Fragmenten neues Wissen hinzuzufiigen oder neu-
es Wissen aus ihnen zu gewinnen. Auf diese Weise wird die Antike als Wissens- und
Referenzkultur als durchlissig, offen und zugénglich fir stindige Verdnderung und
Erneuerung wahrgenommen.

Drei Uberlegungen sind zentral fiir die Wahl dieser Form einer verkdrperten
Geschichtsschreibung: Erstens das fragmentarische Erbe der Satyrn als Performer,
tiber die wir sprechen und schreiben, und das daraus resultierende Problem der
Weitergabe dieses Wissens als korperbasierte Epistemologie; zweitens die Transfor-
mation historischer Korper- und Auffithrungspraktiken und ihre Neuverortungen
in zeitgendssischen Kontexten, die uns einen spielerischen Umgang mit der anti-
ken Welt als Material erméglichen; drittens die antike Konstellation von Mythos und
Performance wird durch das korperliche Erinnern und die Vergegenwirtigung der
Satyrn auf Vasen als eine Form der performativen Erinnerungskultur betrachtet.

Historische Perspektiven
Die Satyrn zwischen Chortanz und Dionysos-Kult

Das griechische Drama ist aus dem rituellen Chortanz hervorgegangen, wobei der
genaue Verlauf seiner Entwicklung nicht mehr rekonstruiert werden kann. Diese
Nihe von Theater und Tanz kommt am deutlichsten in der Bedeutung des griechi-
schen Wortes chorés zum Ausdruck, das >Tanz<im Sinne von >Reigen< bedeutet. Su-
sanne Godde beschreibt den Chor als das verbindende Element zwischen der Trias
Theater, Musik und Tanz:

2 Foster, Susan Leigh: »Epilogue, in: Laura Gianvittorio-Ungar; Karin Schlapbach (Hg.): Chore-
onarratives. Dancing Stovies in Greek and Roman Antiquity and Beyond, Leiden: Brill 2021, S. 355.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

»Der Chor stellt die Kontinuitat her zwischen dem neuen Genre des Dramas und
der alten musikalischen [..] Tradition des Chortanzes — der choreia —, die seit ar-
chaischer Zeit im Zentrum jeden Gotterfestes stand und insofern nicht als spezi-
fisch dionysisch gelten muss, wenngleich die Verbindung von Tanz und Dionysos
immer wieder als besonders eng empfunden wurde.<

Der Chor (chorés) verdeutlicht die enge rdumliche Verbindung zwischen Tanz und
Ritual, indem er auf den spezifischen Ort im Theater verweist, der sich deutlich von
seiner Umgebung abhebt: die Orchestra, den Tanzplatz.* Der griechische Chor, der
»ein Drittes zwischen Ort und Raum bezeichnet«’, ist also wesentlich raumbezogen,
abgegrenzt, nicht-alltiglich und bildet das Zentrum der griechischen Theater- und
Tanzkultur, die in der Antike stets die Verbindung zum Géttlichen sucht.® Getanzt
wurde zu Ehren der Gottheiten. Als Tanzgétter und -géttinnen zu nennen sind Arte-
mis, Apollon, Pan und Dionysos. Sie dienen als Modell fiir die Menschen, die ihnen
tanzend dienen. Nach Albert Henrichs muss die Zuordnung der einzelnen Tinze zu
bestimmten Gottheiten offen bleiben.” Vor allem aber zeigt sie die enorme Bedeu-
tung des Tanzes in der griechischen Vorstellungswelt und scheint fiir eine Historio-
grafie des Theatertanzes und eine geschlechtsspezifische Analyse ritueller Tinze von
besonderem wissenschaftlichem Interesse zu sein.® Aus gendertheoretischer Sicht,
lassen sich einige Kulttinze genauer ausdifferenzieren und im Kontext von weib-
lichen Ritualen in den Wildern als eine Form der feministischen Praxis perspekti-
veren. Frauen und Minner tanzen in der Regel getrennt; im Dionysos-Kult sind die
Minnervon den rituellen Tinzen und ekstatischen Riten der rasenden Frauenin den
abgelegenen Bergen in der Regel ausgeschlossen. Der Wald, die Berge, die Hohlen -
die verborgenen, abgelegenen Riume — gelten in der griechischen Vorstelllungswelt
als>weibliche«Sphiren. Umgekehrt werden die als Dithyramben bekannten dionysi-
schen Tanzlieder ausschliefilich von Minner- und Knabenchéren als eigenes Genre
bei den Stidtischen Dionysien eingefithrt und zum Auftake mit jeweils 50 Choren

3 Godde, Susanne: »ldentitit und Entgrenzung: Modelle von Gemeinschaft bei den Grofien
Dionysien im antiken Athenc, in: Erika Fischer-Lichte (Hg.): Theater und Fest in Europa. Perspek-
tiven von Identitdt und CGemeinschaft. Tiilbingen: Francke 2012, S. 47 — 67, hier S. 58.

4 Vgl. Donath, Stefan. Protestchire: Zu einer neuen Asthetik des Widerstands. Stuttgart 21, Arabi-
scher Friihling und Occupy in theaterwissenschaftlicher Perspektive, Bd. 112. Bielefeld: transcript
2018, 5.132.

5 Maar, Kirsten: Entwiirfe und Gefiige: William Forsythes choreographische Arbeiten in ihren archi-
tektonischen Konstellationen, Bielefeld: transcript 2019, S. 32.

6 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragddie,
1996, S.17.

7 Ebda., S. 24.

8 Vgl. Bohme, Hartmut; Huschka, Sabine: »Prolog, in: Sabine Huschka (Hg.): Wissenskultur
Tanz. Historische und zeitgendssische Vermittlungsakte zwischen Praktiken und Diskursen, Biele-
feld: transcript 2009, S. 7 — 24, hier S.13.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

85


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

prisentiert.’ Aber es gibt noch eine weitere Kategorie: tierische Chére. Neben Min-
ner- und Frauenchoren gelten Tierchore in sozialer Hinsicht als alternatives Modell,
um Gemeinschaft und soziale Prozesse zu erproben und im kiinstlerischen Sinne als
die freiere, unreglementiertere Form von Tanz und Choreografie.™

Der Altphilologe Albert Henrichs betont in seiner Untersuchung iiber den tragi-
schen Chor die gegenseitige Bedingtheit und das Ineinandergreifen von tanzthea-
traler und kultischer Sphire: »Der Chortanz war Gottesdienst und Schauspiel zu-
gleich; in ihm konvergierten der Tanz als Kunstform und der Tanz als Ritual«™. Aus
diesem Dreiklang von Musik, Tanz und teils gesprochenem, teils gesungenem Text
entstanden — wir wissen nicht genau wie — die drei dramatischen Gattungen, die
die Grundlagen und isthetischen Parameter des Theaters in Europa und dariiber
hinaus gesetzt haben. Obwohl sich das Gegenwartstheater weit von einer antiken
Auffithrungspraxis entfernt hat, stellt es seit den spiten 1980er Jahren, insbesonde-
re im deutschsprachigen Raum, wieder verstirkt den Kontakt zu Ritual, Kérper und
Tanz her.

Nach der Tragodie wird das Satyrspiel, das im Theater an den Dionysos-Kult er-
innert, als die zweite dramatische Gattung eingefithrt. Das Theaterpublikum insis-
tiert, wie es anekdotisch tiberliefert ist, dass die Tragddie nichts (mehr) mit Diony-
sos zu tun hat.” Die Feierlichkeiten des Festes beginnen mit Umziigen, Zeremonien
und dithyrambischen Tanzvorfithrungen, einer Art Vorprogramm zu den Theater-
wettbewerben.” Im Gegensatz zur stidtischen Tragodie und der zwei Jahrzehnte
nach dem Satyrspiel eingefithrten Komddie kann sich das lindlich-romantische Sa-
tyrspiel als Gattung jedoch nur bedingt und in einer relativ kurzen Bliitezeit pro-
filieren."* Nicht nur aus heutiger Sicht ist der Entstehungsprozess des Satyrspiels
sehr komplex, auch die historischen Quellen sind oft widerspriichlich, die Genealo-
gie und die Funktion des Satyrspiels bleiben spekulativ und thesenhaft: Gab es zu-
erst die Gattung der Tragddie und dann das Satyrspiel oder war es umgekehrt? Die

9 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragédie,
1996, S.17.

10 Vgl. Lawler, Lillian B.: The Dance in Ancient Greece, London: A. et C. Black 1964. Insbesondere
fir die Alte Komédie sind tierische Chore charakteristisch, wenn wir an Die Wespen, Die Viogel
oder Die Frosche von Aristophanes denken — doch fallen die Satyrn unter die Kategorie der
Tierchore?

b8 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragédie,
1996, S. 24.

12 Vgl. Simon Goldhill: »The Great Dionysia and Civis Ideologyx, in: John J. Winkler; Froma .
Zeitlin (Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its Social Context, 1990, hier S. 126.

13 Godde, Susanne: »ldentitdt und Entgrenzung: Modelle von Gemeinschaft bei den Grofien
Dionysien im antiken Athen, in: Erika Fischer-Lichte (Hg.): Theater und Fest in Europa. Perspek-
tiven von Identitdt und Gemeinschaft, 2012, S. 57.

14 Pratinasvon Phlius war der Uberlieferung nach der erste, der in der 70. Olympiade (499 — 496
v. Chr) in Athen ein Satyrspiel zur Auffiihrung brachte.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Frage stellt sich, da der »Theaterhistoriker«™ Aristoteles im vierten Kapitel seiner
Poetik mit seiner fehlenden Unterscheidung von »dem Satyrischen, »satyrspielar-
tig«, und »einer satyrhaften Frithphase« der Tragodie fiir unterschiedliche Annah-
men, Meinungen und Forschungspositionen sorgt:

»Was ferner die Grofie betrifft, so gelangte die Tragddie aus kleinen Geschichten
und einer auf Lachen zielenden Redeweise — sie war ja aus dem Satyrischen her-
vorgegangen —erst spat zu Feierlichkeit, und hinsichtlich des Versmafies ersetzte
der jambische Trimeter den trochdischen Tetrameter. Denn zunichst hatte man
den Tetrameter verwendet, weil die Dichtung satyrspielartig war und dem Tanze
niher stand; als aber der gesprochene Dialog aufkam, wies die Natur selbst auf
das geeignete Versmaf.«'®

Damit stofdt Aristoteles nicht nur eine bis heute andauernde Diskussion iiber
die Entstehungsgeschichte des Theaters an, sondern stellt die Tragédie auch in
ein unmittelbares Verhiltnis zu ihren kultisch-primitiven Vorformen. Die Be-
freiung der Tragddie von einem isthetisch-elitiren Ideal wird in der Forschung
lange Zeit abgelehnt und hat den auf die klassische Periode beschrinkten Diskurs
tiber das Theater der griechischen Antike immer wieder neu entfacht. Hier ist die
Tanzwissenschaft gefragt und gefordert, in einen engen methodischen und per-
spektivischen Austausch mit der Theaterwissenschaft zu treten, pridramatische,
tanzerische und performance-nahe Formen von Theater zu erforschen und neue
Ansitze zu entwickeln. Auch wenn es naheliegt, darf der aristotelische Ausdruck
»satyrspielartigcnicht mit der neu erfundenen Gattung des Satyrspiels gleichgesetzt
werden. Gotthold Ephraim Lessing konstatiert, dass »das neuere Satyrspiel eine
spitere Erfindung«” ist und bestitigt die spitere Aufnahme des satyrischen Genres
in den Tragodienwettbewerb.

Die satyrische Facette der griechischen Tragddie und dariiber hinaus des ge-
samten Theaters des fiinften Jahrhunderts v. Chr. charakterisiert Aristoteles als ein
spezifisches tinzerisches Element und eine Eigenschaft des Dramas, die das Satyr-
spiel durch seinen rhythmischen Duktus zum Ausdruck bringt. Das Versmaf} im
trochiischen Tetrameter verweist auf den chronischen Bewegungsdrang der Satyrn
und wird in der Poetik zum ersten Mal in einer der wenigen - tiberlieferten — Theo-
rien zum Theater angefiihrt. Mehr als 2500 Jahre spiter spiegelt dies den fast dia-
metral entgegengesetzten Paradigmenwechsel in den Kulturwissenschaften wider,
die performative Wende oder den performative turn, der sich in der zweiten Hilf-
te des zwanzigsten Jahrhunderts wieder weg von Text/Inhalt hin zu Performance/

15 Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters. Das Theater der Antike, 1999, S.157.

16  Aristoteles: Poetik, 2014, Kapitel 4.

17 Lessing, Gotthold Ephraim: »Satyrisches Drama, in: Johann Joachim Eschenburg (Hg.): Gott-
hold Ephraim Lessings Kollektaneen zur Literatur, Bd. 1, Berlin 1790, S. 330f.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

87


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Spiel orientiert. Das im aristotelischen Theatermodell theoretisch herausgearbeite-
te und bis in die europiische Neuzeit hinein verschirfte Gegensatzverhiltnis zwi-
schen Tragédie und Komddie hat in der archaischen Periode der Antike so nicht
existiert, nicht in dieser strikten Form. Einige Altphilolog“innen, hier sind vor allem
Anton Bierl und Bernd Seidensticker zu nennen, weisen darauf hin, dass zu ernsten
Riten und blutigen (Bocks-)Opfern auch pridramatische Chortinze, obszéne Phal-
lusumziige und komische Scherze gehorten.” Der Versuch einer trennscharfen Ab-
grenzung von Mythos, Ritual” und Spiel misslingt, denn »in der archaischen Ge-
sellschaft standen die Welt des Mythos und die soziale Wirklichkeit der Polis-Kultur
in einem bedeutenden Wechselverhiltnis; erst der mythische Bezug gab dem All-
taglichen Festcharakter«*® erinnert Albert Henrichs. Der Hauptunterschied bestand
darin, dass bei den dramatischen Wettbewerben zwischen der tragisch-satyrischen
und der komischen Disziplin unterschieden wurde; die Dramatiker durften nicht
zwei Disziplinen vertreten.

In der Forschung wurden die Fragen nach den Anfingen einer satyrhaften Frith-
phase sehr unterschiedlich eingeschitzt und kontrovers beantwortet.” Vielleicht
entspricht die eingangs gestellte Frage nach dem Ursprung von Tragddie und Sa-
tyr der Frage nach Kultur und Spiel?** Geht das eine aus dem anderen hervor, oder
kann das eine nur im Modus des anderen verstanden werden? In Homo ludens ver-
tritt Johan Huizinga die These, dass Kultur in ihren urspriinglichen Formen gespielt
wird. Nach Huizinga ist es das Spiel, in dem die Gemeinschaft ihre Interpretation
des Lebens und der Welt zum Ausdruck bringt: »Dies ist nicht so zu verstehen, da
Spiel in Kultur umschligt, vielmehr daf} der Kultur in ihren urspriinglichen Phasen
etwas Spielmifiiges eigen ist, ja daf} sie in den Formen und der Stimmung eines
Spiels aufgefithrt wird.«** Huizinga sieht das Spiel als einen zentralen, eigenstindi-
gen Kulturfaktor und damit als Ursprungsort aller grof3en kulturellen Formationen:

18  Seidensticker, Bernd: Das antike Theater, Miinchen: C. H. Beck 2010, S.17.

19 »Heute werden die Ausdriicke Kult, Ritual und Ritus oft ohne Unterschied gebraucht. Als
Sprachregelung empfiehlt sich: Kult bezeichnet das gesamte rituelle Leben einer bestimm-
ten Religion (der Kult der katholischen Kirche, der Kult des Hinduismus, der Kult der alten
Agypter). Ein Ritual ist ein kultischer Handlungskomplex, der aus einem bestimmten Anlaf}
durchgefiihrt wird. Als Ritus bezeichnet man den kleinsten Baustein eines Rituals. Das Ritu-
al steht als Einheit der Beobachtung (und der wissenschaftlichen Analyse) im Vordergrund.«
Eintrag zu »Kult, in: Christoph Auffarth; Jutta Bernard; Hubert Mohr (Hg.): Metzler Lexikon
Religion: Gegenwart — Alltag — Medien, Bd. 1, Stuttgart: Metzler 1999, S. 267.

20  Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragidie,
1996, S. 21.

21 Vgl.das Kapitel »Probleme der Uberlieferung« (S. 96 —165) und »Die Ursprungsfragen« (S. 166
—251) bei Theo Girshausen: Ursprungszeiten des Theaters. Das Theater der Antike, 1999.

22 Huizinga, Johan: Homo Ludens: Vom Ursprung der Kultur im Spiel, 1956.

23 Huizinga, Johan: »Wesen und Bedeutung des Spiels als Kulturerscheinung, in: Homo Ludens.
Vom Ursprung der Kultur im Spiel, 1956, S. 57.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

»Wahrend Religion, Wissenschaft, Recht, Krieg und Politik in héher organisierten
Formen der Gesellschaft die Berithrung mit dem Spiel, die sie in friihen Stadien
der Kultur offenbar in so reichlichem Mafie hatten, nach und nach zu verlieren
scheinen, bleibt das Dichten, dasin der Spielsphire geboren ist, immerfortin die-
serzu Haus. Poiesis ist eine Spielfunktion. Sie gehtin einem Spielraum des Ceistes
vorsich, in einer eigenen Welt, die der Geist sich schafft. Dort haben die Dinge ein
anderes Gesicht als im>gewdhnlichen Leben<und sind durch andere Bande als lo-
gische aneinander gebunden. Wenn man Ernst als das auffafit, was sich in Worten
des wachen Lebens schliissig ausdriicken 1at, dann wird Dichtung niemals voll-
kommen ernsthaft. Sie steht jenseits vom Ernst, auf jener urspriinglicheren Seite,
wo das Kind, das Tier, der Wilde und der Seher hingehdren, im Felde des Traumes,
des Entriicktseins, der Berauschtheit und des Lachens.«**

Insbesondere die Elemente der »urspriinglicheren Seite«, denen das Wilde, die Kin-
der, die Tiere, der Traum, der Rausch, das Lachen zugeordnet werden, resonieren in
der Weltsicht des Satyrspiels.>

Die von Theo Girshausen prizise ausgearbeiteten, im ersten Teil diskutier-
ten und zusammengefassten Ursprungsthesen, wonach die Tragddie aus den
Dithyramben und/oder den Satyrtinzen abzuleiten ist, scheinen bis heute die
bevorzugten Erklirungsmodelle zu sein. Dafiir spricht unter anderem Aristoteles’
Argument, das Girshausen so zu verstehen vorschligt: »Wenn Aristoteles von Tin-
zen spricht, meint er die Dithyrambentinze«**. Der Satyr-Dithyrambus, begriindet
von einem Mann namens Arion aus Korinth?, der laut Georg Heinrich Bode als
erster die Satyrn in Versen sprechen lief3, gilt ebenfalls als mégliche Grundlage oder
Vorstufe der Tragddie. Doch wie vollzieht sich der Ubergang von improvisierten
Satyrtinzen zu dramatischen Satyrspielen?

Der Auftritt der Satyrn auf der tragischen Biihne

Weit entfernt erscheint uns heute das griechische Satyrdrama, das seit seiner Ein-
fithrung als Gattung aus der Reihe tanzt. Neben der griechischen Komddie und Tra-
godie, die heute vielen Menschen vertraut sind, galt es in der 6ffentlichen Wahr-
nehmung lange Zeit als die dritte, unterschitzte und daher fast vergessene Thea-
tergattung der griechischen Antike. Die besondere Faszination, die von den Satyr-

24 Ebda.

25  Anton Bierl widmet sich in seinem Artikel dem Zusammenhang zwischen dem >Satyrhaften«
und dem kindlichen-kulturellen Ausdruck als Spiel im Detail. Bierl, Anton: »Tragodie als Spiel
und das Satyrspiel: die Geburt des griechischen Theaters aus dem Geiste des Chortanzes und
seines Gottes Dionysosc, in: Aufgang: Jahrbuch fiir Denken, Dichten, Musik, Stuttgart: Kohlham-
mer 2006, S.111—138.

26  Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters. Das Theater der Antike, 1999, S.169.

27  Vgl.Ebda.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

89


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Performern ausgeht, wenn sie nach dem Untergang der aristokratischen Familien
und Hiuser, dem Ruin der Figuren in den Tragddien, die Bithne betreten, die Stadt
und ihre Bewohner*innen verlassen und das Publikum in die wundersamen Land-
schaften einer anderen Welt entfithren, befreit von den Sorgen des Alltags — dieser
Eskapismus aus der tragischen Dimension kann heute nur mit grofiem Erstaunen
aufgenommen werden.

Das Satyrspiel hat als pridramatische, rituelle und performance-nahe Theater-
form einen besonderen Status, wie neuere Forschungspositionen nahelegen. Was
ist tiber seine theatrale Asthetik, Auffithrungsgeschichte und Inszenierungspraxis
bekannt? Welche Inhalte und Themen wurden auf der Bithne und in sozialer Hin-
sicht verhandelt? In der Antike folgt das Satyrspiel abschliefdend auf den Auffiih-
rungszyklus von drei Tragédien. Dieses Genre des antiken griechischen Dramas be-
hilt zwar die Struktur und die Figuren der Tragddie bei, nimmt jedoch eine heite-
re Atmosphire und einen lindlichen Grundton an. Mit anderen Worten: Die Bith-
nendarsteller verkérpern Helden aus den Erzihlungen der beliebten Mythen, die sie
zum Teil adaptieren, aber die zwélf Chormitglieder® sind immer Satyrn, angefiihrt
von der antiken Figur Silen als viterlich strengem Chorleiter. Dementsprechend hat
das Satyrdrama die gleichen Akteure wie die vorangegangenen Tragddien der Te-
tralogie. Das heifst, dieselben Figuren, Gottheiten oder Helden treten in tragischen
Kostiimen auf und halten Reden an der Seite der Satyrn, die das Geschehen beherr-
schen und lenken. Besonders eindrucksvoll muss dieses Publikumserlebnis in den
Fillen gewesen sein, in denen ein thematischer Zusammenhang zwischen dem Sa-
tyrdrama und den zuvor aufgefithrten Tragodien bestand. Die Satyrn kontrastieren
die tragischen Protagonisten durch ihre Tinze, ihre Liebe zum Wein und ihre ablen-
kenden, sexualisierten Witze, die oft in vulgirer oder obszoner Sprache vorgetragen
werden. Insbesondere aus geschlechtertheoretischer Sichtist zu bemerken, dass im
Satyrspiel in den meisten Fillen ein reines Mannerensemble auftritt. Weibliche Fi-
guren sind hier die Ausnahme und stellen dann oft Opfer dar, die zunichst von den
Satyrn, einem Bosewicht oder Herakles im Satyrdrama bedroht, aber bald geret-
tet werden und/oder sich als Mutter eines gottlich-heroischen Kindes herausstellen
(z.B. Danae, Amymone, Io), wie Mark Griffith analysiert hat.?® Die dramaturgische
und inszenatorische Konfrontation, die fiir Satyrdramen charakteristisch ist, dient
dazu, die emotionale Spannung der vorausgegangenen tragischen Trilogie zu 16-
sen und einen Ausdruck des Exotischen im Alltdglichen sowie in der eigenen Kul-
tur darzustellen, wie im nichsten Abschnitt unter dem Gesichtspunkt der transkul-

28  Der Chortanz funktioniert hier als selbstreferentieller Metatext in zweierlei Hinsicht: Ers-
tens, indem er als Kollektiv seine eigene mythisch distanzierte Realitat durch den Tanz im
>Hier und Jetzt<imaginiert, und zweitens, indem er einen Handlungsraum des Anderen, des
Potentiellen, des Imaginaren im Sinne der Kontingenz als Moglichkeitsraum herstellt.

29  Vgl. Criffith, Mark: Greek Satyr Play Five Studies, 2015, S. 24 Fufinote 32.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

turellen Lesart dieser Gattung niher erliutert wird. Im Hinblick auf die Lehre von
der Katharsis scheint das Satyrspiel nach den Tragédien vor allem eine psycholo-
gische Funktion durch das ausgeldste Lachen gehabt zu haben, das die korperliche
Anspannung 16st. So liegt erstens ein wesentliches Element des Satyrspiels in sei-
ner entspannenden und optimistischen Wirkung, die »relaxatio« genannt wurde,
auf den Zuschauenden. Zweitens gilt es als diejenige Gattung, die eng mit dem Ri-
tual und dem Kult verbunden bleibt, was bedeutet, dass Dionysos immer im Mittel-
punkt steht. Drittens hat die Integration politische Absichten im Hinblick auf die
Gesellschaft von minnlichen Mitgliedern der Polis aus Stadt- und Landbewohnern,
von gesellschaftlich angesehenen bis hin zu einfachen Biirgern.

Einige der Satyrdramen von Aischylos scheinen jedoch in der Tetralogie eher als
zweites Stiick der Gruppe aufgefithrt worden zu sein, wie zum Beispiel die Sphinx
in der Thebanischen Trilogie und Proteus in der Orestie. Eine Forschungsperspekti-
ve, die iiber den Rahmen dieser Arbeit hinausgeht, wire eine genaue Lektiire (Close
Reading) der Tragodien mit dem iiberlieferten Satyrspiel oder seinen Fragmenten,
um eine Gesamtwahrnehmung des Wettbewerbskonzepts und einen Eindruck von
diesen koexistierenden Gattungen zu gewinnen.

Im Hinblick auf den Bedeutungsverlust des Satyrspiels formuliert Rebecca
Limmle die These, dass die spiter eingefithrte und dominantere Komédie*® die
Funktionen und Themen des Satyrspiels »usurpiert«® hat und dass diese Uberle-
genheit auch das Interesse des Publikums am Satyrspiel minderte. Limmle geht
davon aus, dass das co-abhingige Satyrspiel einem Theatersynkretismus zum Op-
fer fiel: »Die Komddie prigt im Satyrspiel angelegte Tendenzen aus und genief3t
auflerdem den Vorteil, ein von der Tragidie unabhingiges Genre zu sein«**. Unter dem
Einfluss der Komédie verringert die zunehmende Kultiviertheit des athenischen
Publikums den Bedarf an Satyrspielen, um komische Erleichterung zu schaffen,
wie in Alkestis (438 v. Chr.), dem vierten von Euripides produzierten Drama, zu
sehen ist, dem die traditionellen Merkmale des satyrischen Genres fehlen. Daraus
mag sich die Situation der Uberlieferung ergeben haben. Euripides Kyklops ist das
einzige Satyrdrama, das heute vollstindig erhalten ist, neben 32 Tragédien und
11 Komédien, die ebenfalls im Ganzen iiberliefert sind. Von anderen Stiicken, vor
allem Aischylos’ Dictyulci (Netzfischer<) und Sophokles’ Ichneutae (>Spiirhunde),
gibt es bedeutende Fragmente, aus denen sich thesenartig weitere Aspekte fiir die
Gattung ableiten lassen.

30 Die Komddien wurden in einem gesonderten Wettbewerb ausgetragen. Es gab eine strikte
Trennung zwischen Komoédiendramatikern und Dramatikern/Theatermachern von Tragodi-
en und Satyrspielen.

31 Zimmermann, Bernhard: Handbuch der griechischen Literatur der Antike. Bd. 1: Die Literatur der
archaischen und klassischen Zeit, Miinchen: C. H. Beck 2011, S. 627.

32 Lammle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, 2013, S. 39.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,

91


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Aufgrund der fragmentarischen Material- und Quellenlage wird es zunehmend
schwieriger, das apolitische bzw. vorpolitische Verstindnis, die voraristotelische
Theaterpraxis und die Rolle der Satyrn als Chor auf der tragischen Bithne genauer
zu bestimmen. Vor diesem Hintergrund ist Theater als transkulturelle Erfahrung
zu begreifen, die nicht nur kulturelle Grenzen wiberschreitet, sondern auch eine
Riickbindung an die Natur ermdglicht. In diesem Zusammenhang konnen die Sa-
tyrn als griechische Minner gesehen werden, die durch ihre animalisch-grotesken
Masken verfremdet werden und gleichzeitig eine tiefe Verbundenheit mit der Natur
artikulieren.

Transkulturelle Perspektiven
Das dritte, transkulturelle Genre

Es ist wohl kein Zufall, dass das Satyrdrama als eine hybride Theaterform be-
schrieben wird, die das vertraute und geordnete Weltbild mit dem staunenden
Blick eines Satyrs wahrnimmt und alle Sinne anspricht. In der Einleitung des
Sammelbandes Reconstructing Satyrdrama weist Andreas P. Antonopoulos auf seinen
marginalisierten Charakter hin, indem er das Genre als »the other >third«® posi-
tioniert. In der Antikenforschung gab es immer wieder Versuche, das Satyrdrama
durch seine hochkomplexe Mittelstellung zu definieren: Zwischen Dionysoskult
und Chortanz, ritueller Auffithrung und dramatischem Spiel bleibt es letztlich in
der Zuschreibung einer »scherzenden Tragédie«** oder als Mischform von Komé-
die und Tragodie verhaftet. Letzteres spricht dem Satyrdrama den Status einer
dritten dramatischen Gattung ab. Als >heiterer Schluss< oder >komisches Echo« der
tragischen Trilogie wird es als eine im Grunde parasitire Theaterform wahrgenom-
men.* Die historisch begrenzte Auffithrungspraxis des Satyrdramas scheint dem
nicht zu widersprechen, wie die Theatergeschichte zeigt. Vielmehr sprechen seine
strukturell-isthetische Verwandtschaft zur Tragddie* (tragische Form, Mythos,

33 Andreas P Antonopoulos; Menelaos M. Christopoulos;, George W. M. Harrison (Hg.): Recon-
structing Satyr Drama, 2021, S. 1.

34  Zitiertnach Demetrios in: Seidensticker Bernd: »Philologisch-literarische Einleitung, in: Ralf
Krumeich; Nicolaus Pechstein; Bernd Seidensticker (Hg.): Das griechische Satyrspiel, 1999, S.1
— 40, hier S.10.

35  Vgl. Luigi Enrico Rossi der von einer>Unterkategorie«der Tragddie spricht: »Das Satyrspiel ist
Tragodie« (S. 222 —252), in: Seidensticker, Bernd: Das Satyrspiel, Darmstadt 1989.

36  Das Satyrspiel bildet mit der Tragddie eine (formal-dsthetische) Einheit und bewirkt nach
Rossi die genaue sUmkehrung« der Tragddie. Diese Umkehrung ist nach Rossi die Aufgabe
des Satyrchors.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Figuren) und seine Nihe zur Komddie (Komik, Erotik, Subversion, Tierchére) fiir
diesen Hybridstatus.*”

Es gibt aber noch einen weiteren Aspekt, der in diesem Zusammenhang von
zentraler Bedeutung ist, wenn wir von einer transkulturell-orientierten Forschung
mit Blick auf den griechisch-antiken Theaterbegriff ausgehen: Das Satyrdrama wird
auch als Satyrspiel bezeichnet, da es mit der Kultur spielt, indem es sie zunichst di-
stanziert und sie dann durch ihre Antitypen, die Satyrn, ironisch rekonstruiert.>®
Diese ironische Distanzierung ermdglicht es dem Publikum, Normen und Werte der
Polis kritisch zu reflektieren. Die Hypothese, dass das Satyrspiel die Begegnung mit
dem Fremden (otherness) und das Anderssein thematisiert, konnte darauf hinwei-
sen, dass diese Stiicke die Funktion hatten, gesellschaftliche Werte in einem exoti-
schen und verfremdeten Kontext zu hinterfragen.

Wenn es um kollektive Teilhabe und gesellschaftliche Verhaltensregeln geht,
thematisieren die Satyrspiele oft explizit oder implizit Normen und Codes, die
von den Satyrn nicht eingehalten werden. Normative Praktiken werden dadurch
erlebbar, dass diejenigen, die sich innerhalb dieser Normen bewegen, sie kritisch
reflektieren und durch eine bewusste Distanzierung infrage stellen, um sie so fir
die Gesellschaft zu bekriftigen. Diese Reflexion ist jedoch kein einfaches Ableh-
nen der Normen, sondern ein kritisches Spiel mit diesen, das dazu dient, sie zu
stabilisieren und ins 6ffentliche Bewusstsein zu riicken. Es ist hier wichtig zu be-
tonen, dass das griechische Theater — und was auf der Bithne dargestellt oder eben
nicht dargestellt wurde — dazu diente, die Stabilitit der athenischen Polis zu ge-
wihrleisten. Diese Stabilisierung erfolgte durch die kritische Auseinandersetzung
mit geltenden Normen, was sowohl affirmativ als auch hinterfragend geschehen
konnte.*

Um einen tieferen Einblick in die Wechselwirkung zwischen diesen Auffithrun-
gen und den damals ablaufenden kulturellen Projekten in Athen zu erhalten, ins-
besondere beziiglich der individuellen minnlichen Identititsbildung und des kol-
lektiven Zusammenbhalts oder Klassenkonflikts, ist es sinnvoll, das Satyrspiel als ein

37  Dies ist so, obwohl das Satyrspiel im Gegensatz zu den beiden urbanen Gattungen Trago-
die und Komodie eine primitiv-landliche Atmosphare vermittelt und sich durch eine eigene
romantisch-marchenhafte Wirkungsasthetik auszeichnet.

38 Vgl Lissarrague, Francois: »Why Satyrs Are Good to Representc, in: John J. Winkler; Froma I.
Zeitlin (Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its Social Context, 1990, S. 228 —
236, hier S. 236.

39  Diesbeziiglich ist zu bedenken, dass die Reflexion tiber Normen im Theater nicht zwingend
als Destabilisierung verstanden wurde, sondern auch als ein Mittel zur Starkung der gesell-
schaftlichen Ordnung. Ein weiterer Punkt ist die Frage, inwiefern miannliche Identitatsbil-
dung als kulturelles Projekt betrachtet werden kann. In den Satyrspielen wurde moglicher-
weise nicht explizit an der Mannlichkeit geriittelt, aber die Darstellung und Reflexion von
Mannlichkeitsnormen kdnnten dennoch Teil des kulturellen Diskurses gewesen sein.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

93


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Genre zu betrachten, das kulturelle Randpositionen erfasst. Ebenso ist es lohnens-
wert, das Satyrspiel als ein Theaterereignis zu untersuchen, das das Fremde durch
die kérperliche Prisenz der Satyrn erlebbar macht. Mit dem Satyrchor, dasist anzu-
nehmen, wendet sich der sozial angesehene Dramatiker und Theatermacher insbe-
sondere an die breite Landbevolkerung, um sich auch ihre Stimme im Wettbewerb
zu sichern. Inwieweit entspricht das Satyrspiel dem Geschmack der Unterschicht?
Der marginalisierte und untergeordnete Status der Mannlichkeit, den die Satyrn als
Chorreprisentieren, unterstiitzt die hegemoniale Minnlichkeit der Athener in ihrer
kulturellen, sozialen und politischen Vormachtstellung. Das schwer fassbare Bith-
nenprofil der Satyrn erscheint oft weniger als dramatische Figur, sondern vielmehr
als reprisentative Korper oder stereotype Rollenmodelle. In Why Satyrs Are Good to
Represent beschreibt Lissarrague das Satyrdrama wie folgt:

»In the theater, the form [des Satyrdramas, J. H.] seems as strictly codified as the
other dramatic genres. The language of satyric drama is more prosaic than that of
tragedy, and the plays are shorter. The location is often rural, pastoral, or exotic,
a liminal territory far from cities or royal palaces. The themes seem to have been
quite conventional. We find all kinds of ogres, monsters, or magicians, and the
satyrs are often their captives. Sometimes they try to pass for athletes. Frequently
the subject of the play is tied to a discovery or an invention: of wine, for example,
or music, metallurgy, fire, or the first woman, Pandora. That is, everything takes
place asif satyrs were a means to explore human culture through a fun-house mir-
ror; the satyrs are antitypes of the Athenian male citizenry and present us with an
inverted anthropology (or andrology) of the ancient city-state.«*°

In diesem Zusammenhang kann die dionysische Welt mit ihrer Verschiebung, Ver-
zerrung und Umkehrung dessen, was die vertraute Welt und die Kultur der Men-
schen in ihren Augen ausmacht, als Spiegelkabinett bezeichnet werden. Die Satyrn
reproduzieren die Werte und Handlungen der griechischen Minner und formen sie
nach einer Reihe von Regeln um, die niemals willkiirlich oder zufillig gewihlt sind.
Der Chor der Satyrn, dargestellt als wilde Minner, wird auf spielerische Weise an
die Konzepte von Kultur und Zivilisation herangefiihrt, ohne dabei ihre tiefe Ver-
bundenheit zur Natur und Wildheit zu verlieren. Ihre charakteristische Geste des
Schauens und Spihens signalisiert Erstaunen, Verwunderung und Begeisterung,
die durch den grotesken Ausdruck ihrer Theatermasken zusitzlich verstirkt wird.
Mit der bithnenwirksamen Geste des Zeigens und Schauens machen die Satyrn kul-
turelle Errungenschaften und Entdeckungen der Zivilisation sichtbar: Sie staunen,

40 Lissarrague, Frangois: »Why Satyrs Are Good to Represent, in:John]. Winkler; Froma . Zeitlin
(Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its Social Context, 1990, S. 228 — 236, hier
S.235.

41 Vgl.ebda.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

erforschen, beobachten, entdecken, spiiren auf und gehen den Ritseln mit grofer
Begeisterung nach. Dabei fordern sie die visuellen und interpretativen Gewohnhei-
ten des Publikums heraus, indem sie durch ihren satyrischen Blick auf die Welt eine
neue Perspektive und Weltsicht vermitteln. In diesem Prozess riicken sie Gottheiten
und Helden in ein alltigliches Licht und werfen durch ihr tierisches Erscheinungs-
bild grundlegende Fragen der Menschlichkeit und Normativitit auf. Zudem wird
das Potenzial sozialer und geschlechtlicher Normen kritisch hinterfragt, indem sie
diese voriibergehend durch den Einsatz von Cross-Dressing verwischen.

Mark Griffith weist darauf hin, dass die Subjektposition einer itberdimensio-
nierten elitiren Figur wie Agamemnon, Ajax, oder Antigone und die einer norma-
len anonymen Person mit niedrigerem Status wie einem Wichter, einer Kranken-
schwester oder einem Chormitglied zu einer unterschiedlichen Identifikation des
Publikums fithrt.

Die Philologin Rebecca Limmle hat aufgezeigt, dass das Satyrspiel als eine ko-
mische Tragddienreflexion der antiken Dramatiker denkbar ist: »[D]ie Funktion des
Satyrspiels ist nicht nur, die vorausgegangene tragische Trilogie in die ausgelassene
Feier am Abend iiberzuleiten und im Festrahmen zu verankern, sondern auch und
besonders, sie zu kommentieren und zu reflektieren«**. Inwieweit kann das Satyr-
spiel als ein reflexives Moment der Tragddie betrachtet werden? Welche Art von Ko-
mik wird im Satyrspiel prisentiert? Lissarrague liefert das folgende Erfolgsrezept:

»It works by playing with myth, by taking a well-known story and overlaying it
with a group of satyrs who react to the situation in their own peculiar fashion.
The recipe is as follows: take one myth, add satyrs, observe the result. The comic
effect springs from this collage of satyrs and myth, the revision of myth through
this specific filter. The joke is one of incongruity, which generates a series of sur-
prises.«*?

In neueren theaterwissenschaftlichen Forschungspositionen wird die dramatische
Form als Gattung selbst in Frage gestellt. In einem kurzen Kapitel seiner Habilitati-
onsschrift kommt Patrick Primavesi zu dem Schluss, dass das Satyrspiel mit seinem
Einbruch des Dionysischen auf die Bithne eher an eine post-dramatische Theater-
form erinnert:

»Beim Satyrspiel handelt es sich weniger um eine dramatische, eher um eine post-
dramatische Form von Theater, die nach den Tragédienauffiihrungen an deren Ur-
sprung erinnern und die Spiegelung der Gemeinschaft durch ein Moment von Per-

42 Lammle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, 2013, S. 92.

43 Lissarrague, Frangois:»Why Satyrs Are Good to Represent, in:John]. Winkler; Froma . Zeitlin
(Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its Social Context, 1990, S. 228 — 236, hier
S. 236.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

95


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

formance und hochster Theatralitidt verunsichern konnte, durch ein Tierwerden des
Chors.«**

Die Postdramatik markiertim Gegenwartstheater den Bruch zwischen Schauspieler
und Figur, ist nicht mehr textzentriert, baut nicht mehr mit Einfithlung auf Figuren,
sondern betrachtet sie und ihre Sprache mit grofRer Skepsis und setzt stattdessen
auf Koérper, Musik, Bilder, Tanz und andere Mittel des Theaters. Der Satyrchor ist
ein Uberbleibsel aus der sogenannten >primitiven« Zeit des Dionysoskultes, der im
Theater durch die neu erfundene Gattung des Satyrdramas einen Platz findet und
literarisch aktualisiert wird. Nach Primavesis Einschitzung bedeutet die nachtrig-
liche Aufnahme des Satyrdramas in den Wettbewerb eine radikale Selbstreflexion
des Theaters sowie seiner politischen und theatralen Mittel, die zu spezifischen Kon-
frontationen mit dem Anderen und Fremden im Eigenen fithren. Diese These impli-
ziert, dass die Funktion des Satyrspiels nicht blo3 darin besteht, den Stoff der Tra-
godie zu reflektieren oder grotesk zu spiegeln. Vielmehr geht es darum, die kollek-
tive mythische Vergangenheit, die in den >oral histories< bewahrt wurde, in den Tex-
ten und ihrer szenischen Umsetzung freizulegen. Diese Vergangenheit wird durch
den tragischen Modus (rational, historisch, progressiv) und die satyrische Qualitit
(archaisch, magisch, statisch) fiir das Publikum kulturell erfahrbar gemacht und im
Rahmen des Festivals erinnerungspolitisch verarbeitet. Der Satyrchor erfiillt dabei
die Funktion, die Spaltung zwischen der wilden Vorzeit und der geordneten Gegen-
wart der Polis zu itberbriicken. Die Verwandlung des tragischen Chors in zwolf Sa-
tyrtanzer kann als strategischer Schachzug stidtischer Kulturpolitik zur Konstruk-
tion von Identitit interpretiert werden. In einer Zeit des politischen, sozialen und
kulturellen Umbruchs findet der Satyrchor seine theatrale Funktion darin, die eta-
blierten oder neu instituierten Werte und Ordnungen der Polis sowohl in Frage zu
stellen und zu untergraben als auch zu bestitigen und zu stirken.*

In der Einleitung zu Theater und Fest in Europa beschreibt Erika Fischer-Lichte so-
wohl das Affirmative (Festigung) als auch das Subversive (Erneuerung) als mégliche
Strategien theatraler Inszenierungen von Gemeinschaften:

44 Primavesi, Patrick: »Satyrspiel, Menschenpferde und das Tierwerden des Chors, in: Ders: Das
andere Fest. Theater und Offentlichkeit um 1800, 2008, S. 297.

45  Dieldee der>Primitivitdtcdes Satyrchors wirft wichtige Fragen auf, vor allem im Hinblick auf
die Theorie der Post-Dramatik und Griffiths Identifikationsthese. Diese Konzepte legen den
Fokus auf Verfremdung und kritische Reflexion und wenden sich gegen allzu vereinfachte
Darstellungen des Primitiven. Obwohl die reflexive Natur des Satyrdramas auf den ersten
Blick im Widerspruch zur Funktion des Lachens zu stehen scheint, sind beide Ausdrucksfor-
men in gewisser Weise auf Verfremdung ausgelegt. Daher kann das Lachen im Satyrspiel als
eine Art der Selbstreflexion betrachtet werden, die auch Elemente des Eskapismus umfasst.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

»In Anlehnung an das Konzept der imagined communities sollen Gemeinschaften als
artifizielle Konstrukte aufgefasst werden, die auf ihre (stets instabile) Realisie-
rung auf Imaginationen, Vorstellungen, Wiinsche und nicht zuletzt theatrale In-
szenierungen angewiesen sind. Das heifdt allerdings nicht, dass die Inszenierun-
gen auf eine Affirmation oder gar Verherrlichung von Identititen und Gemein-
schaftsbindungen hinauslaufen missten. Vielmehr kann die Funktion von Thea-
terauffithrungen im Fest oder als Fest gerade darin bestehen, (iberkommene Iden-
tititen und Bindungen zu hinterfragen und einen Reflexionsraum zu er6ffnen,
von dem ein Identitatswandel und eine Emanzipation aus tradierten Bindungen
ausgehen kann. Beide Moglichkeiten kénnen in der Liason von Theater und Fest
verwirklicht sein.«*

Als Zwischenwesen und instabile Existenzen bewegen sich die Satyrn in jenem
Grenzzustand, den Anton Bierl in Anlehnung an Victor Turner als »betwixt and
between«*” definiert hat, weder das eine noch das andere.*® Das Satyrspiel ist also
in seiner Hybriditit weder tragisch noch komisch angelegt, sondern zeichnet sich
durch seine Genre-Elastizitit, seinen Eskapismus und als imaginires Modell einer
dionysischen Weltordnung aus.* Diese Mittelstellung verleiht ihm einen schwer
kategorisierbaren Sonderstatus, der sich erstens besonders im Umgang mit my-
thischen Stoffen zeigt und es von Tragddie und Komdédie unterscheidet, und sich
zweitens einer Kategorisierung fiir nachantike Theaterformen oder Gesellschaften
entzieht. Als dionysisches Anderes ist das Satyrspiel aufgrund seines ambivalenten
und dehnbaren Charakters sowie der Verengung von Theaterkunst und burlesken
Unterhaltungsformen zunehmend marginalisiert in der Rezeption und Forschung.

Satyrn und andere Figuren aus dem Umfeld des Dionysos reisen mit diesem
durch Syrien, Agypten, Thrakien und weiter nach Griechenland. Indem sie diesen
Mythos mit antiker Auffithrungspraxis verbinden, er6ffnen die tanzenden Satyrn

46  Fischer-Lichte, Erika: »Einleitungc, in: Dies.: Theater und Fest in Europa. Perspektiven von Iden-
titdt und Gemeinschaft, 2012, S. 9 — 22, hier S.13.

47  Turner, Victor: »Betwixt and Between: The Liminal Period in Rites de Passage, in: Ders.: The
Forest of Symbols, Ithaca: Cornell Univerity Press 1967.

48  Auch Erika Fischer-Lichte entlehnt den Begriff des Liminalen vom Ethnologen Victor Turner,
um das Verhéltnis von Fest und Theater und ihre spezifischen Wirkdimensionen zu bestimmen:
»Victor Turner hat den Zustand, der in der Schwellenphase hergestellt wird, als Zustand der
Liminalitdt (von lat. limen die Schwelle) bezeichnet genauer als Zustand einer labilen Zwi-
schenexistenz>betwixt and between the positions assigned and arrayed by law, custom, con-
vention and ceremonial< bestimmt.« Fischer-Lichte, Erika: »Einleitungs, in: Dies.: Theater und
Fest in Europa. Perspektiven von Identitit und Gemeinschaft, 2012, S.14.

49  Dementsprechend sind die Satyrn (korperlich) weder Tiere noch Menschen. Sie besitzen Ziige
und Elemente beider Spezies, die sie zugleich als etwas Eigenes und Anderes transkulturell
verkorpern.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

97


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

einen Raum der Reflexion im Theater, der fremdartig und im heutigen Sinne trans-
kulturell zu lesen ist. Neben einer allgemeinen transkulturellen Verbindung® zwi-
schen Drama und Ritual thematisiert das Satyrspiel die Unterscheidung zwischen
dem Selbst und dem Anderen, die Grenze zwischen Natur und Kultur und zwischen
Tier und Mensch. Nicht-menschliche Figuren werden oft als transkulturelles Ele-
ment der eigenen Kultur verstanden. Kénnte das Satyrspiel dieses transkulturelle
Element im Modus des Erkennens und Handelns sein, das in der Lage ist, die tradi-
tionellen Strukturen der westlichen Denktraditionen aufzubrechen, insbesondere
die Frage nach nur einem Ursprung?**

Im Laufe der Theatergeschichte wurden die Satyrn jedoch zunehmend ver-
nachlissigt, sowohl in wissenschaftlichen Analysen als auch in kiinstlerischen
Umsetzungen. Trotz dieser Marginalisierung bleibt die Satyr-Figur ein Beispiel
fiir ein transkulturelles Phinomen. Transkulturalitit beschreibt hier die Fihigkeit
eines kulturellen Elements, iiber die Grenzen einer spezifischen Kultur hinaus
Bedeutung zu erlangen. Die Satyrn verkorpern diese Eigenschaft, da ihre Darstel-
lung Elemente enthilt, die in verschiedenen Kulturen und iiber unterschiedliche
Zeitraume hinweg immer wieder aufgegriffen und neu interpretiert wurden. Diese
Figuren besitzen weder einen klaren Ursprung noch ein definitives Ende, jedoch
lasst sich ihre Transformation in vielfiltigen Kontexten verfolgen. Die Mischung
aus menschlichen und tierischen Eigenschaften sowie die Rolle der Satyrn als hu-
morvolle und spielerische Figuren verleihen ihnen eine gewisse Universalitit, die
sie in verschiedenen kulturellen Traditionen relevant machte. Insgesamt konnen
die Satyrn als Randfiguren des antiken griechischen Theaters betrachtet werden.
Der transkulturelle Aspekt verdeutlicht, dass sie iiber die Grenzen ihrer urspriing-
lichen Kultur hinaus in verschiedenen Kontexten zu neuen Bedeutungen gelangten
und weiterhin gelangen. Das Satyrspiel verdeutlicht durch seine Vielschichtigkeit

50 Ineinem Beitragaus demJahr2020 habeich iiber die Verkérperung von Transkulturalitat auf
derzeitgendssischen Bithne durch die Denkfigur des Satyrs nachgedacht. Bei der Erforschung
der transkulturellen Uberschreitungen und stérenden theatralen Praktiken von Satyrn durch
ihre vertraute Fremdheit und ihre Irritation der Sehgewohnheiten habe ich die Performance
Macho Dancer von EisaJocsons als zeitgendssisches Beispiel herangezogen. In gewisser Weise
war mein Artikel auch eine Analyse von Ginther Heegs transkulturellen Thesen zum Thea-
ter, um neue Perspektiven auf das antike Theater zu er6ffnen. In diesem Abschnitt werde ich
darauf aufbauen und das Satyrspiel in seinen transkulturellen Lesarten befragen. Vgl. Hor-
mann, Johanna: »Hybride Identitdten: Zur Verkorperung von Transkulturalitit auf der Bithne
der Gegenwartg, in: Hausbacher, Eva etal. (Hg.): Ceschlecht_transkulturell: Aktuelle Forschungs-
perspektiven, Wiesbaden: Springer VS-Verlag, 2020, S. 219 — 234.

51 Eine interessante Perspektive und Vertiefung zur Kraft asymmetrischer Denkfigur(en), die
ausder Reihe tanzen, bietet die Kulturwissenschaftlerin Renate Reschke in Die Asymmetrie des
Asthetischen. Asymmetrie als Denkfigur historisch-dsthetischer Reflexion. Offentliche Vorlesung
am 25. Mai. 1995 an der HU Berlin. Berlin: Humboldt-Universitit (Schriftenreihe Offentliche
Vorlesungen, Heft 95), 1995, S. off.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

und transkulturelle Dimension die Synthese von Elementen aus unterschiedlichen
kulturellen Traditionen. Diese dramatische Form, die nicht auf eine einheitliche
kulturelle Herkunft zuriickzufiihren ist, reflektiert die komplexe Interaktion zwi-
schen verschiedenen kulturellen Einfliissen. Mark Griffith hebt hervor, dass die
Satyrn im antiken Athen als Figuren wahrgenommen wurden, die die Sehnsiichte
des Publikums nach Entlastung und Befreiung verkérperten. Durch die naive und
oft ironische Brechung von Genre-Konventionen, die das Satyrspiel kennzeichnet,
wird das kollektive Gedichtnis der Polis aktualisiert und ein intensives Gefithl fir
die Vergangenheit evoziert.

Randzonen der Wildnis

Die Satyrn sind ein bedeutender Bestandteil der antiken Theaterlandschaft. Sie gel-
ten als — das erfahren wir aus Mythentradierungen — Geschépfe der Natur, die am
Rande der Welt lauern, wild und fern von Stidten und Konigspaldsten tanzen. Die-
se Randregionen, die sich vom Zentrum der Zivilisation abgrenzen, stellen einen
liminalen Bereich dar, der sowohl geografisch als auch kulturell von der Polis, dem
Zentrum menschlicher Ordnung und Zivilisation, abweicht. Als hybride Wesen sind
die Satyrn im liminalen Bereich auf3erhalb der politisch-kulturellen Grenzen in ei-
nem tragischen Sinne verwurzelt. In einer zeitgendssischen Perspektive kann die
tragische Matrix des Anthropozins als bestimmend fiir den Untergang, das Ver-
schwinden und das BlutvergiefRen (die Figur des Marsyas), fiir all die Katastrophen
ausgedeutet werden, die der Mensch mit seiner Macht und seinem Einfluss auf sei-
ne Umwelt, seiner kulturellen Autoritit und seiner geistigen Uberlegenheit in der
griechischen Tragddie heraufbeschwort.

In der griechischen Vorstellung war dieser dufere Rand der Erde nicht nur geo-
grafisch abgegrenzt, sondern auch kulturell und zeitlich distanziert von dem, was
als zentral und von Menschen geschaffen galt.” Die Eigenschaften dieser >Rinder
der Erde« wurden zur Grundlage einer Erzihltradition, die sich durch die gesam-
te Antike bis in die Renaissance fortsetzt.” In dieser marginalen Welt, so Frangois
Lissarrague, hat der Mensch als solcher keinen Platz — er weicht dem Satyr, einem
Mischwesen, aus tierischen und menschlichen Ziigen®*, der das Andere und Fremde

52 Zur Grenze der Welt siehe Hélscher, Tonio: Offentliche Riume in friihen griechischen Stidten,
Schriften der philosophisch-historischen Klasse der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften 7. Heidelberg: Winter 1998.

53 Vgl. Romm, James S.: The Edges of the Earth in Ancient Thought. Geography, Exploration, and Fic-
tion, New Jersey: Princeton University Press 1992.

54  Lissarrague, Frangois »On the Wildness of Satyrs«, in: Thomas H. Carpenter; Christopher A.
Faraone (Hg.): Masks of Dionysus (Myth and Poetics), Ithaca, New York: Cornell University Press
1993, S. 207 — 20, hier S. 207.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

99


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

im Eigenen verkorpert. Der vom Ethnologen Victor Turner geprigte Begriff Limina-
litat> korrespondiert im antiken Kontext mit dem noch wenig erforschten Raum-
phidnomen Eschatia. Mit dem Begriff Eschatia ldsst sich der Satyr und die satyrhafte
Darstellung im antiken griechischen Theater im Randgebiet verorten und ihre Bith-
nenfunktion aus theaterwissenschaftlicher Perspektive erfassen, so die These. Alles
deutet darauf hin, dass diese Grenzposition sie auch in der kulturellen Wahrneh-
mung an die Peripherie dringte. Die Riten sind in der Peripherie entstanden, wobei
der antike griechische Begriff Peripherie hier keine objektive Sicht auf diese fernen
Landschaften darstellt, sondern das Ergebnis eines umfassenden kulturellen Pro-
zesses ist:

»The liminality of the rites of passage, on the other hand, was in spite of its pri-
mordial aspects only a passing moment when the structures of human civilisa-
tion were reversed. In this way it is not surprising that there was a clear notion of
the various rites of passage actually representing an imitation of the geographical
state outside of the city. And, as an imitation of these areas, these rites would also
frequently involve encounters with the prototypal denizens of the eschatia, such
as satyrs and sileni, nymphs and pans. One could also, within the setting of the
transitional rituals, be transformed into one of these ambiguous creatures, just as
was always the extreme possibility in the eschatia.«*®

Nach griechischer Vorstellung begann die Eschatia dort, wo das zivilisierte Gebiet
der griechischen Polis endete. Von hier aus konne man bis ans Ende der Welt gehen
und sich immer noch in demselben geografischen Gebiet aufhalten, dessen Zonen
jedoch durch ganz bestimmte kulturelle Bedeutungen bestimmt sind:

»The city defined a space which in itself was humanising. The space of the polis
constituted a stable and culturally recognised geographical condition represent-
ing a certain cultural pattern that pertained to all aspects of the proper human
existence.«’

Der Archiologe Tonio Hélscher untersucht in Die griechische Polis und ihre Riume wie
die Polis ihre Riume kulturell konstruierte, indem er die antiken Raumordnungen
sowie deren Grenzen und Uberginge genauer in den Blick nimmt:

55  Vgl. Turner, Victor: Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur, Frankfurt a.M., New York: Campus
1989 [1969]; Turner, Victor: Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt
a.M., New York: Edition Qumran Campus 1989 [1982].

56  Endsjg, Dag Qistein: »To Lock Up Eleusis: A Question of Liminal Spacex, in: Numen 47, 2000,
S.351-386.S.381.

57 Ebda., S.359.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

»Die Welt-Ordnung, die hier dargestellt wurde, ist eine normative Ordnung. Die
Grenzen, die diese Ordnung gliedern, stellen Vorgaben dar, welche Handlungen
und Verhaltensformen in welchen Raumen srichtig<sind. Manchem heutigen Be-
trachter mag das allzu normativ sein. Wir kénnen aber sicher sein, dass die rea-
len Griechen sich im realen Leben nicht so konform verhalten haben, dass diese
Grenzen und Normen oft genug subversiv unterlaufen und konterkariert wurden.
Das wiare zweifellos ein interessantes — und auch unterhaltsames — Thema. Die
Quellen dartber sind nicht sehr reich, aber eine Erschliessung wiirde sich wohl
lohnen.«*®

In seinem Artikel legt er ein besonderes Augenmerk auf die Verbindungslinien zwi-
schen denverschiedenen Zonen, die er zunichst durch Markierungen nachzeichnet
und in Beziehung zueinander setzt.” Zum einen sieht Hélscher die Strukturierung
der Poliswelt als bestimmend fiir die Erfahrung der Grenze und ihrer Uberschrei-
tung an, die wiederum im Drama durch die Handlung vollzogen und die Kategorie
des Raumes re-inszeniert wird. Zweitens wird das Polis-Territorium in verschiede-
ne Zonen, die Stadt (Polis), das Umland (Chora) und das Grenzland (Eschatia), mit
jeweils spezifischen Implikationen wie dem 6ffentlichen Raum der Agora als politi-
schem Zentrum der Biirger*innen oder dem sakralen Raum der Akropolis als Hei-
ligtum der Gottin Athene. Hélscher unterstreicht in seiner Analyse die Bedeutung
von Grenzen, seien sie symbolisch oder real: »Eine besonders wichtige Grenze in an-
tiken Stadtstaaten ist die zwischen der stddtischen Siedlung und dem umgebenden
Territorium. [...] Die Trennung von >stidtischer< Siedlung und Chora ist aber viel
tiefer im Konzept der griechischen Lebensordnung verwurzelt«®. Die Chora, oft
als daslandliche Umland oder erweiterte Gebiet einer Polis verstanden, umgibt den
Stadtkern und bildet eine physische wie auch ideelle Erweiterung der Stadtgrenzen.
In dieser Hinsicht ldsst sich die Chora als Raum begreifen, der nicht nur territori-
al, sondern auch konzeptuell die Polis erweitert. Jacques Derrida sieht in der Chora
eine Denkfigur fir den erweiterten Raum, die itber blofRe geographische Grenzen
hinausgeht. Fiir ihn reprisentiert die Chora einen »Zwischenraumc, der nicht nur
physisch, sondern auch symbolisch die Differenzen und Uberginge innerhalb der
Gesellschaft artikuliert. In Derridas Interpretation wird die Chora zu einem Ort des
Dazwischen, an dem Gegensitze aufeinandertreffen und Differenzen sichtbar wer-
den. Sie ist weder vollstindig Teil der Polis noch véllig auf3erhalb von ihr, sondern
fungiert als Vermittlungsraum, in dem verschiedene Einfliisse, Ideen und Identi-
titen aufeinandertreffen und miteinander in Beziehung treten. Dadurch wird die

58  Holscher, Tonio: Offentliche Raume in friihen griechischen Stddten, 1998, S. 65.
59 Vgl Ebda.
60 Ebda.,S.58.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

101


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Chora zu einem symbolischen Raum, der es erméglicht, die Dynamiken und Kom-
plexititen der kulturellen und gesellschaftlichen Strukturen zu verstehen und zu re-
flektieren.®

Abb. 20: Konzentrisches Modell der griechischen Polis nach Tonio Hélscher (1998)

Die Abbildung von Hélscher zeigt, dass die Zonen konzentrisch um den stadti-
schen Siedlungsraum angeordnet sind. Holscher geht davon aus, dass Auflen und
Innen ebenso wie Peripherie und Zentrum fur die griechischen Stidte, insbeson-
dere fiir die exemplarischen Polis-Modelle in Athen, Argos, Korinth, Sparta, kon-
zeptionellen Charakter hatten und aufeinander bezogen sind, wie sich an den gott-

61 Derrida, Jaques: Chora. Wien: Passagen Verlag 2005.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

lichen Prozessionen veranschaulichen lisst. Diese gewissermafen choreografierte
Bewegung fithrt vom Rand des stddtischen Innenraums tiber den politischen Raum
der Agoraindasreligiose Zentrum der Akropolis. Pierre Voelke sieht die Verbindung
zwischen Landschaft und Satyrn entscheidend durch die Randfigur des Dionysos
begriindet, der sich in der einleitenden Prozession der Grofden Dionysien von der
Peripherie ins Zentrum bewegt.

Der franzdsische Philosoph Henri Lefebvre widmet sich in seiner bahnbrechen-
den Studie The Production of Space eingehend der komplexen Konstruktion und Kon-
figuration raumlicher Ordnungen sowohl innerhalb als auch aufierhalb der Polis:

»The foundingimage of Greek space was a space already fully formed and carefully
populated; a space in which each focal point, whether that of each house or that
of the polis as a whole, was ideally placed upon a well-chosen, well-situated emi-
nence, sunlitand close to an abundant source of water. The Greek city, as a spatial
and social hierarchy, utilized its meticulously defined space to bring demes, aris-
tocraticclans, villages, and groups of craftsmen and traders together into the unity
ofthe polis. Atonce meansand end, at once knowledge and action, at once natural
and political, this space was occupied by people and monuments. Its centre —the
agora —served as focus, as gathering-place. At the highest point of the acropolis,
the temple presided over and rounded out the city’s spatio-temporal space.«*

Die Urbanitit Athens, die Neuordnung der Polis und die Topografie des Theaters
prigen die Bedeutungsdimensionen der Dramen mafigeblich mit. Griechische
Theater sind letzlich auch Umgestaltungen der Landschaft, wobei der Blick auf
das Meer und die fernen Randzonen im Sichtfeld des Publikums auf den hohen
Ringen bewahrt bleibt, wie am Beispiel vom Dionysostheater in Athen oder dem
Delphi-Theater noch heute erkennbar ist. David Wiles zeichnet in einem Kapitel
hervorragend die riumlichen Beziehungen nach und skizziert die Bedeutungs-
dimension von Raum (Landschaft/Wildnis/Stadt, hinterszenisch/vorderszenisch,
innen/auflen) innerhalb des Dramas.

»Greek theatres were modifications of the landscape rather than impositions, and
Greek architects always built their theatres with attention to the view, unlike the
Romans who enclosed the audience within high walls. The audience on the slopes
of the Athenian Acropolis had a fine view of the hills to the south-east, and a fine
view at the top could also see the sea. Greek plays dealt with the limits of the hu-
man ability to control the world. Spectators sat inside the city they had created
and looked at the wilderness beyond. From the security of their seats, they con-

62  Levebre, Henry: The Production of Space, Malden: Blackwell Publishers 1984, S. 249.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,

103


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

templated a world where nothing was secure. In tragedy the city was viewed in its
relation to the wilderness beyond.«®?

Die athenische Tragédie zieht eine klare Trennlinie zwischen Zivilisation und Wild-
nis, aber die verschiedenen Sphiren, die Welt der Polis und die wilde Auf3enwelt
Eschatia, sind durch die spezifische Anlage der Theater mit der geliufigen Muschel-
form des Zuschauerraums gleichermafien in der Auffithrung prisent.

Der Begriff »Landschaft« fand erst seit der Renaissance Eingang in den Sprach-
gebrauch und etablierte sich auch als Denkfigur. Hans-Thies Lehmann untersuchte
in »From Logos to Landscape: Text in Contemporary Dramaturgy« (1997) den Land-
schaftsbegrift im Kontext von Logos und Text, indem er die Transformation tradi-
tioneller, textbasierter Dramaturgie hin zu riumlichen und performativen Struktu-
ren beleuchtete.® Tormod Carlsen hingegen spricht in »Six Paths into Thoughts on
Landscape and Dramaturgy« (2017) von konkreten, unsichtbaren und imaginierten
Landschaften, die dramaturgisch eine Verbindung zu Nostalgie und Vergangenheit
herstellen. Die Kraft dieser Landschaften liegt in der Art und Weise, wie sie den my-
thischen Kosmos méglicher Triume und Bilder konstituieren und so die Weltsicht
der Figuren in den Stiicken beeinflussen.® Die antiken Naturvorstellungen schwin-
gen in der umgebenden Landschaft (Chora) als einer Art dritter riumlicher Kom-
ponente mit, was jedoch nicht notwendigerweise die fernen liminalen Randgebiete
wie das Reich der Wildnis (Eschatia) einschliefit.

Eschatia als theatrale Raumkategorie

Die fiktiven Satyrn, die voriibergehend als Tinzer auf der Tragodienbithne erschei-
nen, sind mit der wilden Auftenwelt®® der Polis assoziiert und verkdrpern das Frem-
de, das zuginglich oder nahbar war; das Unbekannte, das Ferne, das Gefihrliche
regte unaufhaltsam Neugier, Fantasie und Denken an. Satyrn leben wie andere wil-
de Kreaturen in der ungezihmten Natur jenseits der Grenzen der Zivilisation und
der Gesetze der Gemeinschaft, was bedeutet, dass sie einer archaischen und vor-
stadtischen Zeit angehoren, wie Andreas P. Antonopoulos zuletzt herausgearbeitet

63  Wiles, David: Greek Theatre Performance. An Introduction, 2000, S. 113f.

64  Lehmann, Hans-Thies: »From Logos to Landscape: Text in Contemporary Dramaturgy«, 1997,
in: Performance Research 2, Nr. 1, S. 55— 60.

65  Vgl. Carlsen, Tormod: »Six Paths into thoughts on Landscape and Dramaturgy« 2017. Die-
ser Essay wurde im Programm des Meteor 2017, dem Internationalen Theaterfestival in Ber-
gen, veroffentlicht und ist eine Bearbeitung und erweiterte Version des Vortrags von Tormod
Carlsen im Seminar »Landscape Dramaturgy«, organisiert von BIT Teatergarasjen und der
University of Bergen in der Bergen Kunsthall im Oktober 2017, S. 81.

66  Das unzivilisierte Grenzland unterscheidet sich von der Chora, dem Umland der Polis.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

hat.?” Das Eingreifen der Satyrn in vertraute Mythen schafft einen Zwischenraum,
in dem sich Fragen der Inklusion und Exklusion stellen, die mit dem Begriff Inter-
vention in einen gemeinsamen Kontext gebracht werden kénnen:

»Die Intervention, das heifdt der Einbruch in gewohnte Handlungsweisen und
Routinen, beinhaltet dabei nicht nur die Chance zum Perspektivenwechsel und
Neubeginn, also die Schwelle zu tbertreten, sondern erdffnet zugleich einen
Zwischenraum, um quasi auf der Schwelle grundlegende Fragen nach der Konsti-
tution von Ordnungen, von Ein- und Ausschluss, anders zu perspektivieren.«*®

Eschatia als Landschaftsbegriff und theatrale Raumkategorie muss daher differen-
zierter betrachtet werden. Es handelt sich hierbei um einen vorkulturellen Ortsbe-
griff — ganz ohne Kartierung und Inventarisierung eines Territoriums —, der von
Urbanisierung und Institutionalisierung, Neuorganisation oder Reformbemithun-
gen der Polis noch unberithrtist, dessen Wildnis aber als eine sowohl raum-zeitliche
als auch wirkungsisthetische Kategorie in den Theaterraum durch das Satyrspiel
oder in die Tragodie (Euripides Die Bakchen) eingefiithrt wird. Im Konzept Eschatia
kommt daher dreierlei zum Ausdruck: erstens, die Bezugnahme auf ein Gebiet, das
in einer marginalen raumlichen Beziehung zu einem Zentrum steht; zweitens, ein
Landstrich an den Grenzen der menschlich bewohnten Erde; drittens, eine aufSer-
halb gelegene unzivilisierte Welt: Natur. In der antiken Vorstellung war die Wildnis
eng mit der Polis, ihrer Kritik, ihren Normen und kulturellen Umbriichen verbun-
den. Wildnis/Eschatia als zentrale theaterwissenschaftlich orientierte Analysekate-
gorie, wie ich sie hier einfithren méochte, eignet sich besonders gut fiir die Analy-
se raumlicher Konfigurationen, Anordnungen und Inszenierungen, das heif3t der
raumschaffenden Prozesse im Theater, der szenografischen Dispositive, die auf kul-
turelle Differenz verweisen oder der kulturellen Produktion von Raum durch den
politischen Imperativ der Polis. Es kann aufschlussreich sein, tiber die Integration
der Peripherie in das urbane Zentrum nachzudenken und dabei die durchlissigen
Grenzen zwischen 6ffentlich/privat, aufen/innen, zivilisiert/wild sowie Zentrum/
Rand zu untersuchen, die zwar prinzipiell differenziert, aber nicht hermetisch ab-
geschlossen sind. Im Kontext des Satyrspiels wird die zentrale Grenze zwischen Po-
lisund Chora besonders relevant. Das Satyrspiel selbst iiberschreitet diese Grenzen,
indem es Elemente des Lindlichen und Wilden in den urbanen, zivilisierten Raum
der Polis einfithrt. Diese Grenziiberschreitung spiegelt nicht nur riumliche, son-

67 Andreas P. Antonopoulos; Menelaos M. Christopoulos, George W. M. Harrison (Hg.): Recon-
structing Satyr Drama, 2021.

68  Hildebrandt, Paula M: Staubaufwirbeln. Oder die Kunst der Partizipation. (Dissertation an der
Fakultat fir Architektur an der Bauhaus Universitat Weimar) 2014, S. 148.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

105


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

dern auch zeitliche und gesellschaftliche Verschiebungen wider, wodurch die Di-
chotomien auf unterhaltsame Weise aufgebrochen werden.

In der Diskussion iiber die Urspriinge des griechischen Theaters wird nicht nur
Dionysos, sondern auch der Chor hiufig in Bezug auf den Begriff der Landschaft®
perspektiviert. Die enge Verbindung zwischen dem Chor und der Landschaft —
oder poetischer formuliert, der »Zugehérigkeit des Chors zur Landschaft«™ - ist
ein Aspekt, der in der Theaterwissenschaft immer wieder hervorgehoben wurde.
Diese Beziehung betont, wie der Chor nicht nur eine rituelle, sondern auch eine
riaumliche und symbolische Einheit darstellt, die tief in den topografischen und
kulturellen Kontext eingebettet ist. In Anlehnung an die Theorie von Einar Schleef
konstatieren die Theaterwissenschaftlerin Ulrike Ha und der Dramaturg Torsten
Beyer, dass der Chor ilter als die Tragddie ist und seinen Ursprung in der Land-
schaft hat™: »Die Figur wohnt im Palast; der Chor ist der Landschaft zugeordnet
oder stellt, wie Schleef betont, selbst eine Bithnenlandschaft dar. Diese beiden Orte
werden im Lauf der Geschichte der griechischen Tragddie immer stirker polari-
siert«’*. Doch was ist mit Landschaft im Kontext des antiken Theaters genauer zu
verstehen? In welcher Weise thematisiert der Chor der Satyrn diese Landschaft, die
als Ursprung der Tragddie angesehen wird, aus der er angeblich hervorgegangen
ist? Diese Genealogie verdeutlicht zwei Aspekte: erstens die Neusituierung des grie-
chischen Theaters von den Kultfesten auf dem Land zu den stidtischen Dionysien
in Athen und zweitens die Gegeniiberstellung des archaischen Satyrchors mit der
griechischen Tragddie als inszenatorische, wirkungsasthetische und topografische
Idee. In beiden Perspektiven spitzt sich der Gegensatz zwischen Zentrum und
Peripherie zu, was fiir die Polis sowohl politisch als auch dsthetisch und strukturell
modellbildend ist. Uber die Griindung und Ausprigung von Stadtstaaten kommt
die riumliche Metapher der Eschatia/Wildnis auch im Satyrspiel zum Vorschein,
indem das Verhiltnis zwischen dem Zentrum der Polis in Athen und den lindlichen
Peripherien dramaturgisch ausgelotet wird. Die Grenzlinie zwischen Peripherie
und Zentrum wird in der griechischen Tragddie allein durch die Figur Dionysos

69  Mitdem facettenreichen Konzeptvon Landschaftist heute ein Terrain der Vielfalt—»a terrain
of multitudes« — verbunden. Carlsen, Tormod: »Six Paths into thoughts on Landscape and
Dramaturgy« 2017, S. 76.

70 Haf, Ulrike: »Woher kommt der Chorx, in: Genia Enzelberger; Monika Meister; Stefanie
Schmidt: Auftritt Chor. Formationen des Chorischen im gegenwdrtigen Theater. (Maske und Ko-
thurn, 58), Wien: Bohlau 2012, S.13 —30.

71 Vgl. Ebda.

72 Beyer, Torsten, »Einar Schleef — Die Wiedergeburt des Chores als Kritik des biirger-
lichen Trauerspiels«, in: GTW Thewis, Ausgabe 2006: Schleefblock | Einar Schleef —
Die Wiedergeburt des Chores als Kritik des biirgerlichen Trauerspiels, abrufbar un-
ter: https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-k
ritik-des-buergerlichen-trauerspiels/ (abgerufen am 10.01.2020).

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-kritik-des-buergerlichen-trauerspiels/
https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-kritik-des-buergerlichen-trauerspiels/
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-kritik-des-buergerlichen-trauerspiels/
https://www.theater-wissenschaft.de/einar-schleef-die-wiedergeburt-des-chores-als-kritik-des-buergerlichen-trauerspiels/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

tiberwunden und von Figurationen des (Satyr-)Chors durchquert. Es ist auch ein
liminaler Bereich der eine voriibergehende Negierung der Geschlechterkategorien
bewirkt.

Die Landschaftist aber nicht ausschlieRlich mit griechischen Chéren verwoben;
viele zentrale Aspekte im antiken Drama sind landschaftlich gedacht. Das Satyrspiel
ist beispielsweise immer dort situiert, wo die Polis iiber keine Macht oder Kontrolle
verfiigt: im Grenzland, den Randzonen, der Peripherie und Wildnis — wie die Zyklo-
peninsel im Kyklopsvon Euripides oder die Grotte der Cyllene in Ichneutae von Sopho-
kles als dramatische Schauplitze exemplarisch zeigen. Hier gelten weder politische
Gesetze noch zivilisatorische Werte. Dionysos herrscht iiber chaotische Krifte in-
mitten der geschlechtlichen Allmacht der Natur, die durch Gaia, Pan und Silen aus-
gedeutet werden. Bestimmte Schauplitze laden dazu ein, die Rolle von Landschaf-
ten und die Einwirkung von Natur innerhalb von Mythen/Dramen genauer zu erfor-
schen, zum Beispiel das Zuriicklassen des Philoktet in den menschenleeren Land-
schaften der Insel Lemnos.” Im Satyrdrama befinden sich die abgelegenen Orte je-
weils an den Rindern der Polis. Doch das Meer und die Kiisten stellen kein reales
Auflen dar, denn Athen ist als Seemacht zu verstehen, die diese Gebiete in ihre Welt-
ordnung einbezieht:

»The Greek polis, with its acropolis and agora, came into being through a synoe-
cism, a unification of villages, upon a hilltop. Its birth was attended by the dear
light of day. The sea was never far away, with all its resources. The unknown, the
far-off, dangerous but not inaccessible, were stimulants at once, and inextricably,
to curiosity, imagination and thought.«’*

Der dionysische Schauplatz des Satyrspiels ist eine lindliche Gegend mit Bergen,
Hohlen, Grotten und Meereskiiste und bildet nicht nur den mythologischen Kon-
text, von dem aus die Satyrn immer wieder in neue Erzidhlzusammenhinge eingear-
beitet werden und an unbekannten, entlegenen Orten gefangen sind. Die darauf ba-
sierenden Theaterszenografien sind mit rustikalen und exotischen Elementen aus-
gestattet, die den Eindruck von wilder Landschaft und Natur vermitteln sollen, wie
der rémische Bithnenbildner Vitruv in seiner iiberlieferten Beschreibung feststellt:

»Es gibt drei Arten von Szenerien; die eine nennt man die tragische, die zweite die
komische und die dritte die satyrische. lhr Schmuck (ornatus) ist aber unterein-
ander von undhnlicher und ungleicher Art, weil die tragischen Dekorationen mit
Saulen, Giebeln, Bildsdulen und den tibrigen Gegenstinden, die zu einem Konigs-
palast gehdren, gebildet wird. Die komischen Szenen haben den Blick auf Privat-

73 Vidal-Naquet, Pierre: »Sophocles’ Philoctetes and the Ephebeiax, in: Vernant, Jean-Pierre; Vi-
dal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, 1999, S.161—79.
74  Levebre, Henry: The Production of Space, 1984, S. 247.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,

107


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

hauser, Erker und durch Fenster gegliederte Vorspriinge, wie sie an gewohnlichen
Hausern sind. Die satyrischen Szenerien aber sind mit Baumen, Hohlen, Bergen
und anderen landlichen Elementen nach Art eines Landschaftsbildes dekoriert.«”

Die Aufteilung in private und 6ffentliche Sphiren, Orte und Funktionen wird in der
komischen und tragischen Dekoration/Szenografie sichtbar gemacht. Das Satyr-
drama kénnte als nostalgische Zuflucht vor den Komplikationen in der Polis gedient
haben, was erkliren wiirde, warum es nur ein voritbergehendes Phinomen in der
Theaterkultur war.” Der Ubergang vom sechsten zum fiinften vorchristlichen Jahr-
hundert zeigt, wie sich dieser Paradigmenwechsel aus institutioneller Sicht voll-
zieht. Richard Seaford fiihrt den besonderen Charme des Satyrdramas darauf zu-
riick, dass diese auflergew6hnlichen Wesen der Wildnis angehdren und eine archai-
sche, vorstidtische Welt reprisentieren, sodass sie das Publikum voriibergehend
aus der Enge der zeitgendssischen, zivilisierten Gesellschaft herausfithren. Es wur-
de zuvor jedoch auch die gesellschaftskritische und amiisierende Funktion des Sa-
tyrdramas herausgestellt. Diese Funktionen konnten auch eine moderne Interpre-
tation sein, die nicht zwingend als grundsitzliche Merkmale des Genres gelten miis-
sen; stattdessen konnten sie sich gegenseitig ausschliefien oder hierarchisch ange-
ordnet sein. In diesem Kontext konnte der Eskapismus, den das Satyrdrama bietet,
eher als eine Art Dispens fungieren, der es dem Publikum ermdéglicht, einen distan-
zierten Blick zuriick auf die Polis zu werfen — quasi von auflen auf sie zu blicken.
Diese temporire Flucht aus der zivilisierten Welt schafft einen Reflexionsraum, der
es erlaubt, Fragen der Nostalgie, Utopie, Idealisierung, Wildheit und Eskapismus in
der Antike zu beleuchten. Diese Aspekte sind in der Forschung noch wenig unter-
sucht, er6ffnen jedoch ein reichhaltiges Feld fiir die Analyse der Inszenierung und
der gesellschaftlichen Funktionen des Satyrspiels in der antiken Theaterkultur. Die
Erfahrung von Fremdheit ist auf mehreren Ebenen entscheidend, denn als Thea-
terchor verweisen die Satyrn auf die Wechselseitigkeit von Natur/Wildnis und Kul-
tur/Zivilisation, deren Spielriume sie gleichermafien bewohnen wie aufbrechen.”
Eschatia ist sicherlich auch als erinnerungspolitischer Begriff in dem Sinne zu ver-

75  Fritz, Hans-Joachim: Vitruv. Architekturtheorie und Machtpolitik in der romischen Antike, (Okto-
gon. Studien zu Architektur und Stadtebau 15), Miinster, Hamburg: Lit 1995, S. 116ff.

76  Neuere Forschungsansitze sehen das Satyrdrama als ein Erinnerungsmedium, das als erneut
etablierte Gattung das kulturelle Gedichtnis bewahrt.

77  »Thesatyrs belong ... to the very point indeed at which culture is created out of nature: when
wine is for the first time ever extracted by a god from the grapes, or the sound of the lyre from
a dead tortoise, they are there as the first to enjoy the invention.« Seaford, Richard: Cyclops
of Euripides, Oxford: Oxford University Press 1984, S. 33.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

stehen, dass das Raum-Zeit-Gefiige der griechischen Stadt ein Bereich der Gegen-
wart war, wihrend Eschatia die urspriingliche Vergangenheit reprisentiert.”

Die Vorstellungen von Zentrum und Peripherie sind im akademischen Diskurs
komplex und umstritten. Der Begriff des Zentrums suggeriert einen Bezugspunkt,
einen festen Ort, der die umgebenden Positionen und Bewegungen definiert, oder
ein hierarchisches Feld aufmacht, das eine Struktur begriindet. Trotz poststruktu-
ralistischer Versuche der Dezentralisierung in verschiedenen Bereichen, inspiriert
von Derridas Behauptung, dass das Zentrum anderswo ist (»das Zentrum ist nicht
das Zentrum«”) bleiben Konzepte von Zentrum/Peripherie wichtige Diskussions-
themen in den Geisteswissenschaften. Solche Bilder verfolgen auch die Theater- und
Tanzwissenschaften auf vielfiltige Weise. Das Zentrum wird im Medium des Sa-
tyrdramas neu betrachtet, zum Beispiel in den Beziehungen und Spannungen zwi-
schen dem Lokalen und dem Globalen, zwischen dem stidtischen Theaterzentrum
und den lindlichen Gemeinden, in der Zentralitit des Nationalstaats, in der natio-
nalen Theatergeschichte Griechenlands. Das Satyrspiel Kyklops offenbart auch die
ihm innewohnenden Paradoxien, wenn ein geografisch marginaler Ort wie die Zy-
klopeninsel sich selbst ins Zentrum der Handlung riickt. Diese dualistische Lesart
durch den Insulaner Polyphem bedeutet jedoch nicht, dass das exotisierende Andere
und die Konstruktionen von Zentrum und Peripherie ohne Folgen sind — im Gegen-
teil, oft verstirken solche Konstruktionen die gesellschaftlichen Machtverhiltnisse.
Der Blickwinkel des AuRenseiters verschiebt die Positionen und gibt dem Mythos
eine neue Perspektive. Hier sind gesellschaftliche Verhiltnisse gemeint, doch es ist
ebensovon der Bithne die Rede: Die Peripherie wird aus ihrer Randstellung ins Zen-
trum geriickt, indem sie auf die Theaterbithne der Polis geholt wird. Das Zentrum
kann daher eher als ein Ort des Austauschs statt als ein Ausgangspunkt gesehen wer-
den - ein Ort der Vernetzung und Verflechtung, an dem sich die Rinder treffen.

Zur Wildheit der Satyrn

Welche Art von Wildheit oder Alteritit definiert insgesamt das soziokulturelle
und theatrale Bild der Satyrn? Frangois Lissarrague stellt diese Frage bereits in
seinem 1993 erschienenen Artikel »On the Wildness of Satyrs«*° und nahm fiir seine

78  Vgl. Endsjg, Dag Qistein: »The truth is out there< Primordial lore and ignorance in the wilder-
ness of Athanasius’ Vita Antoniic, in: Feldt, Laura (Hg.): Wilderness in Mythology and Religion.
Approaching Religious Spatialities, Cosmologies, and Ideas of Wild Nature, Berlin: De Gruyter 2012,
S.113—129, hier S.122.

79  Derrida, Jacques: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften
von Menschen [1966]«, in: Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz, a. d. Franz. v. Rodolphe
Gasché, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, 422 — 442, hier S. 423.

80 Lissarrague, Frangois: »On the Wildness of Satyrs«, in: Thomas H. Carpenter; Christopher A.
Faraone (Hg.): Masks of Dionysus (Myth and Poetics), 1993, S. 207 — 20, hier S. 208.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

109


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Analyse die Mythen- und Vasendarstellungen von Satyrn in den Blick. Es bleibt
daher erginzend zu fragen: Um welchen Modus der tanztheatralen Darstellung
(Kdrper, Stimme, Prisenz, Bewegung) von Wildheit handelt es sich genauer? Im
Satyrspiel werden die wilden Kreaturen von jungen athletischen Minnern aus
Athen verkérpert. Die tanzenden Satyrn entspringen zum einen ihrer eigenen Vor-
stellung von fréhlichen und tanzfreudigen Sklaven des Dionysos und zum anderen
rohen und triebhaften Minnlichkeitsfantasien, die sich als imaginire Uberschrei-
bung zur menschlich-mythischen Minnerrolle verschrinken. Fiir das Publikum in
Athen imaginierten die Darstellenden die dionysische Manifestation des tragischen
Chors in der finalen Performance als Bithnentiere.® Thre inszenierte Wildheit ist
sicherlich tierisch codiert, zeigt sich aber auch auf andere Weise. Im Satyrspiel
aufert sie sich (1) in der Verweigerung des aufgezwungenen Sklavendienstes, (2) in
ziigellosen sexuellen Anniherungsversuchen an Menschen, Tiere oder Gottheiten
und (3) in der eingeschrinkten Handlungsfihigkeit aufgrund fehlender heroischer
Eigenschaften (Mut, Tapferkeit, Furchtlosigkeit) — wenn Gefahr droht, ergreifen
sie die Flucht. Hiermit kommen wir zu einer weiteren Nuance im Spektrum ihrer
Wildheit. Als negatives Paradigma gelesen, markiert die Uberschreitung der Wild-
heit ein Scheitern an Normen, Standards und Erwartungen der zivilisierten Welt,
das im griechischen Satyrspiel auf der szenisch-performativen Ebene komisch
und grotesk ausagiert wird.®* Statt selbst als Chor zu handeln oder die Handlung
sprachlich voranzutreiben, storen sie den linearen Handlungsstrang, zum Beispiel
durch choreografische Vervielfiltigung. Sie entziehen sich festen Ordnungsprinzi-
pien und itbernehmen keine Verantwortung, indem sie Ablenkung, Unterhaltung,
Widerstand oder Zerstreuung bieten. Dadurch laden sie das Publikum zum Eska-
pismus ein, was zur Unterbrechung der eigentlichen Handlung fiihrt. Die Folge ist,
dass sich der Mythos verselbstindigt und der Satyrchor unfreiwillig zum Haupt-
darsteller wird. Dieser Eskapismus erfolgt entweder durch Widerstand oder durch
ein Entziehen und Zuriickziehen aus der zentralen Handlung.

Nach heutigem Wissensstand ist der Ausgangspunkt eines jeden Satyrspiels
die Unfihigkeit der Satyrn, sich in eine fremde Erzihlung, die auf Mythen basiert,
und schliefilich in ein patriarchal-strukturiertes Gesellschaftssystem einzufiigen,
das nie fir sie bestimmt war. Sie werden von ihrer wilden lindlichen Umgebung
ferngehalten und in eine neue Szenerie befordert. Trotz der wiederkehrenden

81  Das Wissen, dass derselbe Mannerchor in sowohl Tragédie als auch Satyrspiel auftritt, ist
entscheidend fir die Erwartungshaltung des Publikums.

82  Frangois Lissarrague sieht die dsthetischen Verkorperungsmodi der wilden Manner in ihrer
erotischen/burlesken/komischen Nuancierung als soziale Degradierung an.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Rahmenbedingungen® scheint ihre Freude und ihr Vergniigen jedoch ungetriibt
zu bleiben. Im Gegentelil, selbst in der Gefangenschaft, in der sie sich so oft und
unfreiwillig befinden, lassen sie sich ihre Freude an Musik, Gesang und Tanz,
ihre dionysische Begeisterung, nicht verderben.®* Flucht und Verweigerung sind
nach meiner Lesart zentrale eskapistische Strategien der Satyrn. Diese Strate-
gien thematisieren weniger die Aufhebung von Ordnungen, sondern vielmehr ein
Nebeneinander von Moglichkeiten, bei dem die Begegnung und Erkundung der
Beziehung sowie Interaktion zwischen den Elementen von Natur und Kultur im
Vordergrund stehen.

Satyrn iiberschreiten nicht nur physisch, sondern auch dramaturgisch, thema-
tisch und dsthetisch klare Grenzen und oszillieren stets zwischen Menschheit und
Animalitit, Zivilisation und Wildnis, Form und Chaos. Betrachtet man schlief8lich
die Wildheit der Satyrn, so lassen sich mit Hilfe der Theorien von Lissarrague fol-
gende Aspekte herausfiltern:

- Die Satyrn bilden ein eigenes Geschlecht (-race<), aber keine eigene Gesellschaft.
Sie gefihrden die soziale Ordnung daher nicht, sondern prisentieren eine an-
dere Perspektive auf Ordnung, Macht und Freiheit.

- Thre Zugehérigkeit zu einem dionysischen Kollektiv schwingt als Bewegungs-
phinomen mit: Die Satyrn treten im Drama weniger als organischer Chor und
vielmehr als eine wilde Bande oder Meute (im Sinne von Schleefs Chéren) auf.

- DieWildheitder Satyrn kénnte als negatives Paradigma fiir eine untergeordnete
und marginalisierte Form von Mannlichkeit interpretiert werden, vergleichbar
mit der Darstellung von Sklaven als >Quasi-Menschen<.%

- Wildheit in Form von exzessiver Grausamkeit und Gewalt sind ihrem Aktionsbe-
reich fremd und wird den Manaden im Akt der Zerreiflung des Korpers (Sparag-
mos) zugeschrieben. Die zwei grundlegenden Aspekte der wilden Satyrn sind
Freude und Vergniigen, der sich als kérperlicher Uberschwang zeigt.

- Wildnisistein utopischer Ort des Spiels und des Vergniigens. Die Bithnensatyrn
sind Entdeckerfiguren, die die Kultur des Publikums naiv erforschen und welt-
fremd kennenlernen. Ihr Spiel dient der Erkundung von Zivilisation und dem
Experimentieren mit Realitit und Mythos/Geschichte. Demnach kann die Auf-
gabe des Satyrdramas als Erfahrungsraum und der Verhandlung von Animalitit

83  Das serielle Satyrspiel mit der immer gleichen Ausgangssituation und dem Happy End (Ce-
fangenschaft/Befreiung) muss als kollektives Projekt der Dramatiker und als Genrekonven-
tion betrachtet werden.

84  Ralf Krumeich; Nicolaus Pechstein; Bernd Seidensticker (Hg.): Das griechische Satyrspiel, 1999,
S.19.

85  DieserVergleich kann auch auf Kritik stofien, da die komplexen sozialen und kulturellen Kon-
notationen der Satyrn nicht mehr vollstindig erfasst werden kénnen.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

m


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

und Theatralitit gedeutet werden. Die theatralen Mittel der Satyrdarsteller sind
der frontale Kérper und die spihenden Blickgesten als Ausdruck des Erstaunens
und der Verwunderung.

- Thre Wildheit geht mit komischen und burlesken Effekten einher. Besonders die
Albernheit und das Lachen kennzeichnen die Ausdrucksform des Satyrspiels.
Die Essenz des Satyrspiels besteht, so meine Lesart, darin, das Publikum zum
Nachdenken iiber die menschliche Natur (das »Tier Mensch«) und iiber gesell-
schaftliche Normen zu bewegen.

Wildheit als dionysische Erfahrungskategorie

Sprechen wir von Theater und Wildheit oder einem Theater der Wildheit, so fillt
das Augenmerk zunichst auf Antonin Artauds Theater der Grausamkeit oder die grie-
chische Tragodie, ihre exzessive Grausamkeit und Gewalt, Blutrache, Inzest, Kinds-
und Muttermord, Tier- und Menschenopfer. Wildheit ist zu allererst eine dionysis-
che Kategorie und im Falle der Satyrn zu prizisieren: »Wildness, indeed, is always an
essential element of these shows for Dionysus, suggested most of all by the appear-
ance of satyrs«<®. Die blofle Anwesenheit der Satyrn verkdrpere, so Easterling, die
wilde Dimension der dionysischen Welt. Im Gegensatz zur >barbarischen« Wildheit
der Tragodien und zur Atmosphire elementarer Wildheit im (weiblichen) Ritual, ist
der Satyr als dionysischer Performer der Reprisentant einer Wildheit des Theaters
und des Dramas. Im Tanz wird er von dem dionysischen Zustand ergriffen und ge-
rat ins Staunen. Wie verhdlt sich diese Form der Wildheit zu den inszenatorischen
Parametern im Satyrspiel? Werfen wir einen kursorischen Blick auf die Kategorien
(1) Geschlecht, (2) Gattung, (3) Raum, (4) Ritual/Mythos und (5) Gesellschaftsmodelle
(Zivilisation/Barbarei).

(1) Geschlecht

Dionysos gilt als genderfluider Gott. Er hat sowohl weibliche als auch mannlich-
tierische Begleiter*innen. Sein heterogenes Gefolge versinnbildlicht die Vorliebe
fiir unkonventionelle, nichtnormative Kérper und Begehren. In Bezug auf Gender
und feministische Theorien ist das enge Zusammenspiel von Weiblichkeit und
Wildheit besonders markant gesetzt. Nicht zufillig wird in der griechischen Antike
die »dionysische Erregung«®’ von den Minaden und Bacchantinnen ausgelebt.
Wissenschaftler*innen interpretieren diese Form der Wildheit hiufig als Ausdruck
einer weiblichen Emanzipationsbewegung. Dionysos und seine Anhingerinnen

86  Easterling, P. E.:»A show for Dionysusc, in: The Cambridge Companion to Greek Tragedy, heraus-
gegeben von P. E. Easterling, Cambridge University Press, 1997, S. 36 — 53, hier S. 48.

87  Burckardt, Jacob: Griechische Kulturgeschichte, Bd. 2. Gesammelte Werke 6, Leipzig: Kroner
1929, S. 221.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

durchstreifen die Wildnis und erreichen die Randgebiete der Stadt. Der emanzipa-
torische Aspekt liegt dabei in der Tatsache, dass die Minaden und Bacchantinnen
durch ihre ekstatische und ungebandigte Ausdrucksweise traditionelle Geschlech-
terrollen und gesellschaftliche Normen herausfordern. Paradigmatisches Beispiel
ist sicherlich die Tragodie Die Bakchen von Euripides, wo sich auch die zivilisierten
Frauen aus Theben den asiatischen Minaden anschlieRen und aus der Stadt in
die Wildnis dringen, um am nichtlichen Ritual in den Bergen am wilden Treiben
teilzunehmen. Die Wildheit des Gottes ereignet sich prototypisch im Ritual, im
Tanz und im Ausbruch der Frauen aus der Stadt. Die Anbeter von Apollo (Licht) sind
in der Regel minnlich, die von Dionysos (Dunkelheit) tendenziell weiblich. In der
Antike gehoren Rausch, Wahnsinn, Dunkelheit und Mafilosigkeit zur tragischen
Dimension des Dionysischen. Eine Re-aktualisierung erfihrt das Dionysische als
weibliche Ekstase in der Moderne. Ingrid Hentschel konstatiert: »Die weibliche
Wildheit — ihre vermeintliche Naturnihe — die wir schon im Bild der Mdnaden
finden, wird um 1900 mit dem Es, dem Triebhaften des psychischen Apparats
identifiziert«®. Etliche weitere Beispiele, die hier nicht vertieft werden kénnen,
finden wir in den weiblichen Tragédienfiguren mit minadischen Ziigen wie Elek-
tra, Antigone oder Agaue. Letztere wird am Ende selbst zur wild tanzenden und
mordenden Minade.® Thr Zustand ekstatischer Besessenheit wird als Metapher fiir
die gewalttitigen Handlungen und Erfahrungen tragischer Charaktere und Chore

verwendet.”®

Neben den Dramen finden wir Wildheit als ungezihmte weibliche
Sexualitit in Mythen um den barbarischen Amazonenstaat oder — im anderen
Extrem — entsexualisiert bei den Initiationsriten der keuschen Mddchenchére im
Kontext des Artemiskultes, die »Gottin des Drauflen<®® und Verkdrperung von
Wildnis, Jungfriulichkeit und Jagd.

Auf der antiken Bithne, wo die Manner im Cross-Casting die (wilden) Frauen
spielen, Frauen nicht tanzen, nicht singen und szenisch nicht prisent sind, gerit
diese rituelle Wildheit in mannliche Regie. Alisa Solomon untersucht in Re-Dres-

sing the Canon: Essays on Theatre and Gender® die Verbindung von Gender und Thea-

88  Die Ekstase ist wie Dionysos weiblich konnotiert; insofern erscheint der dionysische Rausch
in der Antike immer wieder als ein theatralisches Phanomen mit weiblicher Konnotation in
der Moderne.

89  Siehe dazu Renate Schlesiers tragisches Modell der Mdnaden in: Schlesier, Renate: »Mixtures
of Masks: Maenads as Tragic Models«, in: Thomas H. Carpenter; Christopher A. Faraone (Hg.):
Masks of Dionysus (Myth and Poetics), 1993, S. 89 —114.

90  Vgl. Easterling, P. E.: »A show for Dionysus, in: The Cambridge Companion to Greek Tragedy, her-
ausgegeben von P E. Easterling, 1997, S.36 — 53, hier S. 48.

91 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragéidie,
1996, S. 21.

92 Soloman, Alisa: Re-Dressing the Canon: Essays on Theatre and Gender, London, New York: Rout-
ledge 1997.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

n3


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

ter in der westlichen Theatertradition. Sie verweist auf die vom Theater verspro-
chene und durch die Norm der Travestie geprigte Veranderlichkeit der menschli-
chen Identitit, die sie vor allem in der weiblichen Nachahmung sieht. Sie bezieht
sich hierbei auf Marjory Garber, die Travestie im Theater nicht als Abweichung, son-
dern als Norm bezeichnet. Die Verinderbarkeit und Variabilitit von Geschlecht, die
aus dem performativen Sprechakt sowie aus der weiblichen Verkorperung auf der
Bithne durch Cross-Dressing hervorgehen, sind das, was nach Solomon das Theater
zur queersten der Kiinste macht.*® Das ist auch kritisch zu sehen: Die Grundlage
des westlichen Theaters im Drama bildet der Mann im weiblichen Identititswech-
sel. Arthur Pickard-Cambridge markiert den Ubergang vom Ritual zum Drama mit
dem Beginn der Minner, die sich als Minaden — den dionysischen Bacchantinnen
verkleiden, um Fruchtbarkeitsriten durchzufithren. Damit ist nach Pickard-Cam-
bridge die Natur der Auffithrung bereits von der Angst vor der geschlechtsspezifi-
schen Identitit geprigt.** In der griechischen Theaterpraxis, ganz anders als in der
romischen Inszenierungs- und Auffihrungspraxis, werden die dramatischen Figu-
ren sowie die Chore ausschliefilich von (griechischen) Minnern verkérpert. Frauen
und Fremde haben weder Moglichkeit, sich auf der antiken Bithne selbst zu repri-
sentieren, noch das Recht auf physische Anwesenheit als Betrachtende des Schau-
spiels. Das Publikum war mit hoher Wahrscheinlichkeit mannlich und bis zur Ex-
pansion ausschlief3lich griechischer Herkunft. Aus einer soziokulturellen und poli-
tisch-institutionellen Perspektive reprisentieren die im Theaterereignis marginali-
sierten Gruppen — wie Fremde, Frauen, Sklaven und Tiere — das Wilde. Diese Figu-
ren werden als marginalisierte Chore ohne eigene Handlungsmacht inszeniert.

(2) Gattung

Wie konnen Ordnung und Wildheit, als scheinbar divergierende Phinomene, zu-
einander in Beziehung gesetzt werden? Die Dichotomie zwischen Tragédie und Ko-
mdodie, wie sie in der aristotelischen Theatertheorie formuliert und durch die Ka-
nonisierung zu einer Spaltung in Hochkultur und Unterhaltung ausgeweitet wur-
de, erweist sich historisch als problematisch, wenn man die strukturelle Einheit von
Tragodie und Satyrspiel beriicksichtigt. Sie bedingen einander wie das apollinische
und dionysische Prinzip. Tony Harrison spricht in diesem Zusammenhang von ei-
ner organisch gedachten »Ganzheit«*® der griechischen Imagination. Das Satyrspiel
akzentuiert, anders als die politische Komédie, Freude als Affekt, Erfahrungskate-
gorie und Wahrnehmungsmodus im Drama. Als theatrale Kategorie zielt es auf ei-
ne Intensitit, die sich dem Kollektiven, dem Staunen, dem erotischen Begehren,

93 Vgl.Ebda.,S. 2.

94  Pickard-Cambridge, Arthur: Dithyramb, Tragedy and Comedy, Oxford: Clarendon Press 1962,
S.123f.

95  Harrison, Tony: Tony Harrison Plays 5: The Trackers of Oxyrhynchus; Square Rounds, 2015, S. 7.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

der Entlastung vom Pathos, dem Riickzug in den Komfort, der kindlicher Freude
und dem koérperlichen Vergniigen widmet. Im Gegensatz dazu ermoglichte es die
Tragddie den Griechen, aus den chaotischen und unkontrollierten Aspekten ihrer
Religion einen tragfihigen Moralkodex zu entwickeln.*

(3) Raum

Anthony Stevens wihlt einen frischen Zugang zum Satyrspiel aus der eigenen Pra-
xisarbeit. Im Artikel »First catch your satyrs« erinnert er: »The world of the satyrs
is pre-civilized or pre-political«”’. Der mythische Kontext schlieft die Urspriinge
der ersten Musikinstrumente, die erste Weinbereitung, die Geburten von Gotthei-
ten ein. Die feierliche Qualitit eines Satyrspiels ruft aber auch das >Hier und Jetzt«
in einem Ausmaf} hervor, das in einer Tragddie unmoglich ist, die das >Hier und
Anderswox privilegiert. Ausschlaggebend fiir diesen dsthetischen Effekt ist das von
Chor und Publikum gleichermafien geteilte Gefiihl, dass dieser Chor der Satyrper-
former sowohl zur mythischen Vorgeschichte, zur Wildnis, als auch zur biirgerli-
chen Gegenwart, zur Stadt gehort.

Die bereits erwihnte Topografie des Theaters in der Polis, die landschaftliche
Aussicht, prigt die Bedeutungsdimension und den Inhalt der Dramen. Die Wild-
nis ist als Eschatia immer prisent als entfernter, isolierter Schauplatz, an dem das
Ritual in der Natur vollzogen wird. Das Wilde bildet einmal die rohe Vorform des
Dramas und ist zugleich das Experimentierfeld des Moglichen.

Bezieht man diese riumliche Vorstellung von Wildheit auf die performativen
und choreografischen Strategien des Satyrchors auf der Bithne, so kann sie auch als
spezifisch tanztheatralische Auffihrungspraxis untersucht werden. Doch wie ldsst
sie sich beschreiben und erfahren? Die Satyrn riicken den Chor als zentrales Element
des Dramas wieder in den Vordergrund. Dieses naturnahe und kollektiv ausgerich-
tete Theatermodell zeichnet sich durch eine besondere Wildheit aus, die es ermég-
licht, gesellschaftliche Normen, Erwartungen und Moralvorstellungen durch spiele-
rische Experimente und Tanzimprovisationen herauszufordern und neu zu gestal-
ten. Diese szenische Wildheit wird paradigmatisch durch den Satyrchor im Theater
der griechischen Antike verkdrpert, der heute oft als zivilisationskritischer Hybrid
gelesen wird. Aus heutiger Sicht, so der Theatermacher Milo Rau, entfaltet die Kraft
eines Kollektivs nur dann eine kiinstlerische Wirkung, wenn sie in der Realitit nicht

96  Wiles, David: Greek Theatre Performance. An Introduction, 2000, S. 8.

97  Stevens, Anthony: »First catch your satyrs<— A Practical Approach to The Satyr-Play(-Like?)«,
in: DIDASKALIA 9 (13) 2012, S. 64 — 83, hier S. 78,
https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf (abgerufen am 20.01.2023).

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,

115


https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.didaskalia.net/issues/9/13/DidaskaliaVol9.13.pdf

16

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

- oder noch nicht - existiert.”® Wenn die Satyrn kollektiv auf der Bithne erscheinen,
streben sie nach einer Welt ungebindigten Amiisements und Freiheit, die sie jedoch
nur selten vorfinden. Stattdessen entwerfen sie szenisch ein Wunschbild dieser dio-
nysischen Freiheit, das sich durch Musik, Tanz und verbale Ausdrucksformen ma-
nifestiert.

(&) Ritual/Mythos

Inwieweit geht die Figuration der Wildheit als Gegenfolie zur Zivilisation mit der
beginnenden Abgrenzung von Ritual (Performance) und Mythos (Erzihlung) ein-
her? Walter Burkert hat in seinen Forschungen mehrfach den Mythos als Narrativ
und das Ritual als Aktion untersucht. Die Uberlieferung von Erzihlungen, literari-
schen Schriften und mythologischen Stoffen bietet eine unerschépfliche Inspirati-
ons- und Arbeitsgrundlage fiir Adaptionen, wihrend Rituale in physischer und per-
formativer Hinsicht immer ephemer sind. Das vorherrschende Paradigma des (im
Unterschied zum wilden) zivilisierten Griechenlands dominierte bis in das 18. und
19. Jahrhundert, um das europiische Erbe einer antiken, westlichen >Hochkultur«
als herausgestellte Tatsache zu bewahren. Das Ritual wird im direkten Zusammen-
hang mit dem griechischen Theater und Drama im deutschen Wissenschaftsdiskurs
(im Gegensatz zum englischsprachigen Raum) bis in das 20. Jahrhundert hinein nur
marginal behandeltund als partikulires Element tendenziell im aufiereuropiischen
(vorherrschend afrikanischen und asiatischen) Kulturraum situiert. Der enge Ver-
bund von Ritual, Theater und Drama wird erst durch die Gruppe der sogenannten
»Cambridge Ritualists« und den performative turn (Erika Fischer-Lichte) wieder ve-
hement ins Brennlicht der Theatergeschichtsforschung geriickt. Die transkulturelle
Dimension, die Sinnlichkeit des Korpers, das Tinzerische und das unmittelbar Per-
formative, die szenische Wildheit als das ureigene dionysische Element — all diese
Elemente sind dem Drama und der westlich orientierten Theatertradition abhanden
gekommen. Diese Verluste konnen als Ausdruck einer a-kulturellen Tendenz ver-
standen werden, bei der wichtige kulturelle und performative Dimensionen sowohl
innerhalb der westlichen Theatertradition als auch im globalen Kontext vernachlis-
sigtwurden. Das Wilde ist nicht einfach eine dsthetische Antithese, sondern spiegelt
eine Vielfalt an Potenzialen wider. Es reprdsentiert eine verkdrperte Dissonanz, die
aus den Widerspriichen der dsthetischen Erfahrung und dem komplexen, konflikt-
beladenen Verhiltnis zwischen Mensch, Kultur und Natur entsteht.

98  Rau, Milo: »Mein Ich ist vor-politisch«, in: Neue Ziircher Zeitung, 2016, https://www.nzz.c
h/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024 (abgerufen am
06.08.2020).

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://www.nzz.ch/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024
https://www.nzz.ch/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024
https://www.nzz.ch/feuilleton/buehne/milo-rau-eine-rede-mein-ich-ist-vorpolitisch-ld.115024

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

(5) Gesellschaftsmodelle (Zivilisation/Barbarei)

Fiir die griechische Vorstellungskraft war die Wildnis nicht nur ein geografisch ab-
gegrenztes Gebiet, sondern auch ein imaginierter (Denk-)Raum, der einen grofien
Einfluss auf ihr Kulturverstindnis und ihre Imagination hatte. Im Abschnitt »The
Epic of the Wild Man« weist Roger Bartra darauf hin, dass sich der Prozess der Zi-
vilisation nicht als Ubergang von wildem zu zivilisiertem Verhalten vollzieht:

»It is important to note that the so-called process of civilization is not, in histori-
cal facts, the transition from a wild behavior to a civilized behavior. The very idea
of a contrast between a wild natural state and a civilized cultural configuration
forms part of an ensemble of myths serving to sustain the identity of the civilized
West.«*?

Wildheit und Barbarei des Menschen sind nicht vor der Zivilisation angesiedelt, son-
dern existieren mit ihr und in ihr in einer Form der Koexistenz. Das Wilde wurde oft
als das Gegenteil des zivilisierten Reiches in der Stadt gesehen, als ein primitives
und potenziell gefihrliches Territorium mit immanenten géttlichen Kriften (zum
Beispiel der Amazonenstaat oder das Land der Kentauren). Mit Verweis auf Freud
und Nietzsche hat Burkert die Frage aufgeworfen, wie die Zivilisation ohne Barba-
rei iiberleben kann. Doch zunichst muss geklirt werden, was wir heute unter Bar-
barei verstehen. In der griechischen Antike stand der Barbar als fragwiirdige, allzu
oft weibliche Kategorie (sieche Amazonen, Midnaden, Bacchantinnen, Medusa) fir
das Fremde, das Nicht-Griechische. Es bezeichnete alle, die die griechische Spra-
che nicht beherrschen (griechisch barbaros fiir stammeln, stottern). Tiere, Frauen,
Barbaren (Nicht-Griechen) — so ordnet Frangois Lissarague die Hierarchie der Po-
lis ein, die unter einer griechisch-patriarchalen Vormachtstellung vom Theaterer-
eignis ausgeschlossen sind, aber als fremde, weibliche oder tierisch codierte Cho-
re Eingang in die Auffithrung finden. Ingrid Hentschel sieht die Verbindung von
Weiblichkeit und Wildheit fast ausschliefilich in Extremen vollzogen: »Die barba-
rische Seite des Dionysischen Rausches, Wollust und Grausambkeit taucht im Motiv
des Sparagmos — des ZerreifSens immer wieder auf«’°°. Hentschel und auch Lissa-
rague bezeichnen das Zerreiflen des Korpers als ein spezifisch weibliches Merkmal.
Eine hnlich gewalttitige, maflose Tatigkeit gibt es bei den Satyrn nicht. Zuneh-
mend wird der Bedeutungshorizont des Barbarischen erweitert und als Sammel-
begriff fur das Grausame, Brutale und Rohe insgesamt verwendet. Das Barbarische

99  Bartra, Roger: Wild Men In the Looking Glass: The Mythic Origins of of European Otherness. Ann
Arbor: University of Michigan Press 1994, S.147.

100 Hentschel, Ingrid: »Nicht das eine«. Ekstasen der Weiblichkeit im 21. Jahrhundert«, ab-
gedruckter Vortrag beim Festspiel-Symposium bei den Salzburger Festspielen am 29. Juli
2010, S. 5. https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentsch
el_fssymp_100729.pdf (abgerufen am 06.08.2020).

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentschel_fssymp_100729.pdf
https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentschel_fssymp_100729.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentschel_fssymp_100729.pdf
https://w-k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/ingrid_hentschel_fssymp_100729.pdf

n8

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

gilt heute als unmenschlich und ist ein kulturloser Zustand, der auch mit roher Ge-
walt Zerstorung bringt, ohne dabei Regeln zu kennen oder Grenzen zu respektieren.
Das Wilde muss hier scharf vom Barbarischen unterschieden werden als eine histo-
risch konstruierte Gegenkategorie zum Zivilisierten. Wihrend das Barbarische als
Antithese zur Zivilisation verstanden wird, konnen das Wilde und die Wildheit un-
abhingig von Parametern betrachtet werden, die beiden Bedeutungsdimensionen
inhirent sein kénnen. Innerhalb des Dramas ist es das performative Moment, das
den regelgeleiteten tragischen Chor auf seine primitiven Urspriinge als wilden, tier-
ahnlichen Chor zurtckfihrt.

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass die Wildheit eng mit dem mythischen
Charakter von Dionysos verbunden ist, dem wilden Gott der Natur, den Edith Hall
als >weiblichen Mann« beschreibt: »an ancient god of youthful appearance. A Greek
god who leads hordes of oriental barbarians, a god worshipped both in the untamed

wild and within the walls of the civilized city [...]«***

. Dionysos >verwildert« Klassifi-
zierungen wie Gender, Herkunft, Alter, race und sozialer Status. Die dionysischen
Elemente iiberschreiten die iiberlieferten Vorstellungen von Wildheit und Wildnis
und beeinflussen die Inszenierungen im antiken Drama (das oft minnlich konno-

tiert ist) und im Ritual (das hiufig weiblich konnotiert ist).

Diskursfelder und Methoden
Griechische Vasen als Quellenmaterial fiir die Theater- und Tanzwissenschaft?

In den verschiedenen Quellen zum allgemeinen und spezifischen Wissen iitber das
griechische Theater wird besonders der antike Tanz zunehmend auf der Grundlage
visueller Prinzipien, ritueller Dramaturgien und dsthetischer Normen im Zusam-
menhang mit der Theatralisierung von Kérperbewegungen auf griechischen Vasen
untersucht. Mit der Uberlieferung von Aristoteles’ Poetik beginnt die antike Thea-
tertheorie, einen Gegensatz zwischen den Gattungen und verschiedenen Formen
der Mimesis — Musik, Sprache und Tanz - vorzunehmen, insbesondere durch die
Trennung von Drama und Opsis, das heifit von Text und seiner szenischen Umset-
zung als Auffithrung, die von Aristoteles isoliert voneinander betrachtet werden.
Dies markiert den Beginn einer allmihlichen Verschiebung der Wissensformatio-
nen im Theater, die sich in Europa immer stirker disziplinspezifisch verfestigen:
Die vorherrschend visuelle griechische Kultur, zum Beispiel reprisentative Krper-
inszenierungen und rituelle Tinze auf Vasen, die in ihrer Nihe zur bildenden Kunst

101 Hall, Edith: »Why Greek Tragedy in the Late Twentieth Century?«, in: Edith Hall; Fiona Mac-
intosh; Amanda Wrigley (Hg.): Dionysus since 69: Greek Tragedy at the Dawn of the Third Millen-
nium, S.1— 46. Oxford: Oxford University Press 2004, hierS. 2.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

und zur Archiologie weiterhin eine dominierende Rolle spielen, und im Unterschied
dazu das griechische Theater, das durch die Tradierung erfolgreicher Dramen von
prominenten Akteuren zunehmend zu einer textbasierten und pimar >lesbaren Er-
fahrung« wird. Die Geburtsstunde des europiischen Theaters in der griechischen
Antike istvon Andreas Kotte als »willkiirliche Setzung« der Theaterhistoriografie be-
zeichnet worden, die er unter anderem durch die giinstige Quellenlage fiir Werke
aus dem fiinften vorchristlichen Jahrhundert begriindet sieht.**

Die griechischen Vasen stellen die zentralen Triger und Vermittler der griechi-
schen Tanzkultur dar. Diese ist in der Tanzgeschichte nur ansatzweise erforscht
und macht nur einen Teilaspekt der Theaterwissenschaft aus. Tanz ist hier als eine
kulturelle Artikulationsform zu verstehen, die mit Blick auf den griechischen Chor
strukturell und dsthetisch eng mit Musik, Kérper, Sprache und Bewegung verbun-
den ist und erst durch disziplinire Herausbildungen in das Ensemble der szeni-
schen Kiinste aufgelést wird. Die Erforschung von theatergeschichtlichen Quellen
auf der Grundlage von Vasenbildern und Ikonografien ist rudimentir und selektiv.
Griechische Vasen bleiben in der theaterwissenschaftlichen Debatte bis heute eine
Randnotiz. Als kiinstlerische Artefakte verlangen sie eine andere Art der Analyse.
Nicht zufillig bevorzugen vor allem Kiinstler*innen an der Schwelle vom 19. zum
20. Jahrhundert in ihrer Auseinandersetzung mit der griechischen Antike die Vasen
als Material, nicht nur um neue Kérper- und Bewegungskonzepte kiinstlerisch zu
erforschen, sondern auch um die antike Welt jenseits von Texten und der Sprache
erfahrbar zu machen. Thomas Mannacks Beschreibung eines spezifischen Vasen-
Korper-Konzepts erweckt den Eindruck, dass Vasen in ihrer Vielfalt an Farbe und
Form letztlich nur andere Korper sind.:

»[T]he typical Attic volute-krater of the second half of the century has a tall neck
subdivided into four sections and accentuated by decorated ledges, a bell-shaped
foot, black ovolo on the mouth, tongues on the shoulder, and figure decoration on
the body.«'®?

Wenn es kaum Zweifel daran gibt, dass griechische Vasen sogar die umfassends-
te Quelle visueller Informationen tiber den griechischen Tanz sind, welche (metho-
dischen) Parameter kénnen dann verwendet werden, um bemalte Vasen als Doku-
mente antiker Tinze und tanztheatraler Auffithrungen zu untersuchen und zu ana-
lysieren? Welche Vasenszenen sind reprisentativ fiir antike Auffithrungstraditio-
nen? Wie kénnen uns Ikonografien, insbesondere jene tiber pridramatische Per-

102 »Theater entwickelt sich nicht, es wandelt sich nur.« Kotte, Andreas: Theatergeschichte. Eine
Einfiihrung, KoIn: Bohlau Verlag 2013, S. 405.

103 Mannack, Thomas: »A Descriptiong, in: Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase
and Its Context, Oxford: Oxford University Press 2010, S. 10.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

9


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

formances und mit rituellen Beziigen von Tanz und Theater, historisch iiber kultu-
relle Phinomene informieren, die nicht auf Text beruhen? Welche Bedeutung ha-
ben sogenannte »Theatervasen« im visuellen Repertoire der tanz- und theaterhis-
torischen Forschung im Hinblick auf die hiufig postulierte Unzuginglichkeit der
griechischen Antike? Welchen Platz nehmen die heute ausschlieflich musealen Ob-
jekte noch im kulturellen Gedichtnis der Gegenwart ein? Kénnen antike Vasen als
performative Bilder zuginglich gemacht werden, zum Beispiel durch kiinstlerische
Forschung — Reenactment, Rekonstruktion und Restaging? Diese Leitfragen bilden
die Grundlage fiir eine Untersuchung der griechischen Vasen durch kiinstlerische
Forschung und als historisches Quellenmaterial fiir die Tanz- und Theaterwissen-
schaft.

In diesem Kapitel werden einfithrend historische Verbindungslinien zwischen
Theater/Tanz, Archiologie und griechischen Vasen nachgezeichnet, die dann im
zweiten Zugrift fiir zeitgendssische Forschungsperspektiven konkretisiert wer-
den. Durch die Analyse exemplarischer Vasenszenen kénnen Probleme der Tanz-/
Theaterwissenschaft aufgezeigt und verschiedene methodische Ansitze erprobt
werden. In diesem Forschungszusammenhang geht es um griechische Vasen
mit Bithnensatyrn aus theaterwissenschaftlicher Sicht als bisher vernachlissigte
Forschungsobjekte der historischen Theater-/Tanzwissenschaft und weniger um
archiologische Betrachtungsweisen.

(1) Neue (Forschungs-)Wege zur Betrachtung antiker griechischer Vasen

Bei einem Besuch in einer europidischen Stadt, zum Beispiel anldsslich einer Reise
zu einer internationalen Konferenz oder einem Symposium, habe ich viele staatli-
che Museen wie das Musée du Louvre oder das British Museum aufgesucht, die zum
Flanieren und Verweilen bei antiken Kunstschitzen einladen. Auffallend ist, dass in
vielen 6ffentlichen Antikensammlungen und Archiven — Minchen, Athen, Neapel,
London oder Paris, aber auch aufderhalb Europas wie in New York City — griechische
Vasen mit den unterschiedlichsten Farben, Formen, Ornamenten und Figuren zu
entdecken sind. Diese Globalitit zeigt, dass die griechischen Vasen im 21. Jahrhun-
dert iiber die ganze Welt verstreut sind und in den Museen hinter Glasvitrinen ih-
ren Platz gefunden haben: grof3e und kleine, schwarz- und rotfigurige, unversehrte
Vasen und beschidigte Fragmente. Sehr viele der KeramikgefifRe zeigen gewisser-
mafen>dionysische Momente, die vielfach durch die Satyrfigur verkérpert werden,
der einzeln oder in einer Gruppe viele Trinkschalen und WeingefiRe ziert.'** Wih-
rend antike Statuen, Marmorskulpturen und Ruinen von Denkmalern in ihren be-
eindruckenden Dimensionen eine besondere Anziehungskraft auf die Betrachten-
den auszuiiben scheinen (dies lisst sich im Selbstversuch beobachten) und ein ganz

104 Diese Verschmelzung von Wein, Theater und Dionysos zeigt, wie tief der Kult in die griechi-
sche Alltagskultur eingedrungen ist.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

bestimmtes Modell der >klassischen Antike< aufrufen, bleiben die Ausstellungsriu-
me mit griechischen Vasen und Keramikgefifien oft weniger frequentiert. Kénnte
es sein, dass dies darauf zuriickzufithren ist, dass griechische Vasen, jenseits des
individuellen Forschungsinteresses, keinen besonderen Anziehungspunkt bieten?
Warum ist das so? Durch die Musealisierung der fehlenden Kontexte werden die-
se Vasen als antike Alltags- und Gebrauchsgegenstinde in ein hochkulturelles Ge-
dichtnis iiberfithrt. Die darauf abgebildeten Bithnensatyrn sind weniger im Thea-
terraum verankert als vielmehr im Ausstellungsraum. Im Gegensatz zu den Dramen
zeigen die Vasen im Nachleben Fragmente der Antike ohne narrative Struktur und
verdeutlichen, was im kulturellen Gedichtnis oder im kollektiven Geschichtskon-
sens lange Zeit marginalisiert blieb. Diese Verschiebung vom Theater zur Museali-
sierung entspricht dem Konzept von Aleida Assmann, das die Transformation von
Alltagsgegenstinden in Gedichtnisorte beschreibt, 2hnlich dem Unterschied zwi-
schen einer Miillhalde und einem Museum als Orten des kollektiven Gedéchtnis-
ses. Vor der Vitrine mit Blick auf eine Vase frage ich mich, welche Vorteile es fir die
kiinstlerische und wissenschaftliche Forschung haben kénnte, nicht die eine »grofie
(bzw. sinnstiftende) Erzdhlung« der griechischen Antike zu vermitteln. Dabei den-
ke ich an den Medienarchiologen Wolfgang Ernst, der gerade im Bruch der antiken
Vase und in den Leerstellen der Bilder die zeitgendssische Auseinandersetzung mit
der Vergangenheit sieht:

»Warum nicht dieses Schweigen und auch diese Unverbundenheit selbst zur Aus-
stellung bringen? Damit kommt die archiologische Asthetik auch im klassischen
Sinne ins Spiel, denn wenn die Archiologen auf eine vergangene Kultur treffen
oder eine Ausgrabung betreiben, finden sie Fragmente, finden sie Scherben, fin-
den sie die Abwesenheit von Sprache, die Abwesenheit von Menschen, unverbun-
dene Daten«.'®

In Anlehnung an Wolfgang Ernst provoziert das Bild der beschidigten Vase gleich-

106

sam ein Gegengedichtnis'®, das sich durch die Rekombination von Fragmenten die

Antike immer wieder neu konstituiert und formt:

»Wenn die Archdologen eine antike Vase finden, finden sie die meist nicht intakt,
sondern sie finden ganz viele Liicken. Und diese Liicken werden ausgestellt. Die

105 Ernst, Wolfgang: »Wozu Medientheorie? Wolfgang Ernst und Till Nikolaus von Heiseler im
Gesprach, S.15. https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf (abge-
rufen am 14.02.2022).

106 Uberdie Entmachtung des hegemonialen Gedichtnisses durch contre-mémoire, das Gegen-
gedachtnis, siehe Foucault, Michel: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Ders.: Von
der Subversion des Wissens, Frankfurt a.M.: Fischer 1987, S. 69 — 90, hier S. 85.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

121


https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf

122

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Archidologen stellen die Liicken ihres Wissens aus, wihrend die erzihlerische Kul-
turdie Licken durch Erzahlung stindig tiberbriickt und zum Verschwinden bringt.
Wenn es so etwas wie Ethik im Medienzeitalter gibt, dann wiirde ich sagen, gehort
dazu der Mut, die Liicken und die Diskontinuitat auszustellen. Womit wir wieder
bei Foucaultsind, der sagt, wir miissen starker mit Diskontinuitdten, mit Briichen,
mit Rissen rechnen lernen und sie nicht stindig durch Diskurse fillen.«'®

Das griechische Theater der Antike — gemeint sind hier vorwiegend die Auspri-
gungen im Zeitraum zwischen dem sechsten, fiinften und vierten Jahrhundert vor
Christus — wurde bisher weitgehend disziplinir oder an den Grenzen von Fachdis-
ziplinen (klassische Philologie, Geschichte, Archiologie) erforscht. Die griechische
Vasenmalerei als kiinstlerische Praxis existierte lange vor dem Theater als kul-
turpolitischer Institution und dem dramatischen Wettbewerb der Stidtischen
Dionysien, den dokumentierten Listen der aufgefithrten Dramen (den Didaskalien)
und den Dramen selbst. Als Quellenmaterial und wichtige Zeitdokumente sind sie,
so mochte man meinen, fiir die Theatergeschichte von groflem Interesse. Trotz
ihrer auffilligen Schnittstelle zwischen Theater, Tanz, Geschichte, Archiologie und
Malerei (sowie zwischen anderen Disziplinen), sowohl auf intermedialer als auch
auf isthetischer Ebene, gibt es keine klare Systematisierung der griechischen Vasen
im Kontext historischer Text- und Bildquellen fiir die Theater- und Tanzforschung.
Exemplarische Analysen von Tanzfiguren und theatralen Szenen kulturellen Wis-
sens auf Vasen bleiben ein wichtiges Forschungsdesiderat. Mittlerweile hat sich das
Credo der Theaterwissenschaft weitgehend durchgesetzt: »Theater war und ist eine
flichtige, transitorische Praxis, die sich nicht durch Text- und Bildquellen vollkom-
men erschliefien lisst«, wie Meike Wagner zuletzt in ihrem Beitrag zu den Methoden
der Theaterwissenschaft erinnert. Gleichzeitig sind neue Methoden und kombinierte
Perspektiven — Stichwort »Methodenpluralismus«'®® - fiir eine kritische Revision
der bisherigen Forschung und eine Aufarbeitung peripherer Theaterhistoriogra-
fien dringend erforderlich.’® Auch wenn griechische Vasen das theatrale Ereignis

107 Ernst, Wolfgang: »Wozu Medientheorie? Wolfgang Ernst und Till Nikolaus von Heiseler im
Gesprach, S.15. https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf (abge-
rufen am 14.02.2022).

108 Vgl. Benjamin, Wihstutz; Benjamin Hoesch (Hg.): Neue Methoden der Theaterwissenschaft, Bie-
lefeld: transcript 2020; Stenzel, Julia: »Methode im Plural. Eine Methodologie des Heuristi-
schen fir die Theaterwissenschaft?«, in: Christopher Balme; Berenika Szymanski-Dull (Hg.):
Methoden der Theaterwissenschaft (Forum Modernes Theater, Bd. 56), Tiitbingen: Narr Francke
Attempto 2020, S. 27 — 44.

109 Dabeigehtesnoch grundsitzlicher um die Fokussierung auf den reinen Tanz-Aspekt, der los-
gel6st vom Theater und der Theaterwissenschaft betrachtet wird. Dies erfordert einen véllig
neuen Blick, zu dem die Theaterwissenschaft zwar einen interdisziplinaren, aber nicht ge-
nuinen Beitrag leisten kann.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.formatlabor.net/nds/Ernst_Wozu_Medientheorie.pdf

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

freilich nicht ersetzen konnen, lassen sie sich unter mindestens vier theaterhis-
torischen Forschungsperspektiven diskutieren: erstens als visuelle Manifestation
des kulturellen (Theater-)Gedichtnisses"®, zweitens als Grundlage fiir die Erfor-
schung von pridramatischen Performances, drittens zur vergleichenden Analyse
der Theaterfiguren und Genres aus dem dramatischen Wettbewerb/Repertoire
und viertens als historischer Bezugsrahmen fiir tanztheatrale Darstellungs- und
Erscheinungsformen im gesellschaftlichen und kulturellen Wandel.

(2) Vasenstudien im 20. Jahrhundert zwischen Wissenschaft und Kunst

Die wissenschaftliche Engfithrung von Tanz, Theater und Vasen ist komplex und
facettenreich. Ich mochte mit einem kursorischen Blick auf die Wissenschaftsge-
schichte beginnen, um die Herausbildung von Disziplinen und die Entwicklungs-
tendenzen von dominanten Forschungsperspektiven aufzuzeigen.

Die berechtigte Frage, warum sich die Theater-, Tanz- und Kunstwissenschaft
bisher noch nicht mit Vasen als Quellenmaterial auseinandergesetzt hat, warum sie
immer noch eher textliche als visuelle Materialien wie Ikonografien zu Forschungs-
zwecken im Kontext des antiken Theaters heranzieht, liegt nicht nur an einer feh-
lenden Perspektive und Methode, die Forschung mittels transdisziplindrer Ausstel-
lungsobjekte an den Grenzen der Disziplinen ermoglicht und begleitet. Die Unsi-
cherheit iiber die richtige Herangehensweise oder den adiquaten Zugang zu grie-
chischen Vasen hat die Forschenden auf das Terrain des Dramas zuriickgeworfen,
wo Informationen direkt aus dem Text, der Rede, dem Gesang, dem Chor und dem
Kommentar der dramatis personae, das heifdt aus der Hand des Dramatikers abge-
leitet werden konnen. Obwohl sich die vergleichende Analyse von Drama und Va-
sen als Verfahren in der Klassischen Philologie und Archiologie als Methode eta-
bliert hat und auch angewendet wird, gelten Vasen heute keineswegs als erste In-
stanz oder primire Bezugsquelle fiir die Erforschung der antiken Theaterkultur. Zu
vage, zu uneinheitlich und zu problematisch ist ihre reprisentative Bedeutung als
visuelles Quellenmaterial fiir das Drama (Text/Lektiire) und insbesondere fiir den
Auffihrungsbegriff (Opsis).

Die fehlende Auseinandersetzung ist aber auch das Ergebnis verschiedener pro-
blematischer Tendenzen in der Theaterhistoriografie und erweist sich etwa dann
als konkretes Problem, wenn es um verloren gegangene oder nur noch fragmen-
tarisch erhaltene dramatische Texte geht, wie am Beispiel des Satyrspiels und sei-
nem Bedeutungsverlust in der Theatergeschichte nur allzu deutlich wird. Die Text-
fragmente lassen uns weitgehend im Dunkeln iiber diese antike Auffithrungstra-
dition, den Satyrchor und die damit verbundene sinnliche und dionysische Erfah-
rung des Publikums. Die fehlende Uberlieferung von Satyrdramen lisst sich aus der

110 Griechische Vasenmalerarbeiten nichtdirekt nach lebenden Modellen oder der Realitit, son-
dern nach ihren eigenen Erinnerungsbildern.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Kombination von Dramenfragmenten und der materiellen Basis griechischer Vasen
nur bedingt rekonstruieren, vermittelt aber eine visuelle Vorstellung von Satyrn als
Theaterfiguren, das heif3t von Kérperinszenierung, Kostiim und Maske sowie Bewe-
gungskonzepten.

Das heute wichtigste Medium, auf dem sich Satyrn als groteske Tanzer prisen-
tieren und ihre hybriden Korper in Aktion zeigen, ist nicht die Bithne, sondern die
griechische Vasenmalerei. Mit der archiologischen Bergung einer betrichtlichen
Menge von Keramikgefifien wurde die Frage nach dem wissenschaftlichen Umgang
mit visuellen Quellen — »jedes Artefakt hat eine eigene Geschichte«™ — und mit die-
ser weit verbreiteten kulturellen Praxis dringlich. Seit dem spiten 19. Jahrhundert
ist die griechische Vasenmalerei zu einem intensiv erforschten Gegenstand vor al-
lem zweier Forschungsfelder geworden: der Klassischen Archiologie und der Sze-
nischen Kiinste. In dieser Ausdifferenzierung wird deutlich, dass es sich um zwei
unterschiedliche Modi der Forschung und Bearbeitung im Kontext des kulturellen
(Theater-)Gedichtnisses handelt: Wahrend die Kunstschaffenden eine meist kom-
mentierende, autonomere Aktualisierung/Ubersetzung fiir die Moderne und neue
Konzepte von Korper und Bewegung vorschlagen, suchen archiologische Rekon-
struktionen eine Genauigkeit in der Freilegung von Teilaspekten (Tanz, Bewegung,
Choreografie), um eine vergangene Auffithrung/Inszenierung vor dem Vergessen
zu bewahren."” Dazu spiter mehr.

Bei der Erforschung des griechischen Altertums besteht immer noch die Ten-
denz, die Unterschiede zwischen Vasen und Dramen gegeniiber den Gemeinsam-
keiten zu betonen oder, im anderen Extrem, die Bilder zu tiberinterpretieren. Fran-
cois Lissarague, einer der fithrenden Forscher zur Satyrfigur, erkennt in den Vasen
einen eigenstindigen kiinstlerischen Beitrag und hat in mehreren Publikationen
der Bildsprache der Vasen grofRe Bedeutung beigemessen, in der sich Funktion und
Asthetik iiberschneiden und in der nicht mehr zwischen kiinstlerischem Ausdruck,
Inspiration und Resonanz trennscharf unterschieden werden kann. Diese Perspek-
tive er6ffnet einen erweiterten Blick auf die Rolle der Vasen im Kontext des Satyr-
dramas, die tiber eine rein dokumentarische Funktion hinausgeht und sie als in-
tegralen Bestandteil des kiinstlerischen Schaffensprozesses betrachtet. Die Debat-

113

te'® um griechische Vasen als historisches Quellenmaterial fiir das antike Theater

111 Tyler,Jo Smith: »Reception or Deception? Approaching Greek Dance Through Vase-Painting,
in: Fiona Macintosh (Hg.): The Ancient Dancer in the Modern World. Responses to Greek and Roman
Dance, Oxford: Oxford University Press 2010, S. 76 — 98.

112 Sospezifiziert Nicole Haitzinger das Reenactment als Methode im Master-, Dissertantinnen-
und Forschungsseminar/Wissenschaftspraxis, Kunst-und Medienkulturen (Re-enactmentan
der Nahtstelle von Kiinsten und Wissenschaft), Sommersemester 2022.

113 Spdtestens seit dem Material Turn im 20. Jahrhundert werden Objekte, Artefakte und Riu-
me zunehmend unter dem Aspekt des fir ihre Herstellung und Verwendung erforderlichen
Wissens untersucht. Dies bedeutet, dass das Objekt, insbesondere in der Anthropologie und

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

war nicht frei von polarisierenden Auseinandersetzungen in der Wissenschaft. Die
Theaterwissenschaft, die sich erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts von der Literatur-
wissenschaft gelost und 1923 in Berlin als eigenstindige Disziplin etabliert hat, war
zu dieser Zeit noch nicht in diesen Diskurs eingebunden. Die Ausrichtung der Clas-
sics im englischsprachigen- und der Philologien im deutschsprachigen Raum auf
textbasiertes Material, auf Dramentexte, die als Regiebiicher gelesen werden, bildet
immer noch die (methodische) Matrix in der theaterwissenschaftlichen Auseinan-
dersetzung mit den Ursprungskonstruktionen der antiken Tragddie und Komédie,
sodass das Satyrhafte als mogliche tragische Vorform und genuin tinzerische Qua-
litdt meist nicht zur Sprache kommt, obwohl es mit den Vasen zahlreiche Quellen
gibt.™

(3) Die Pronomosvase - ein signature piece der antiken Theaterhistorie

Die These, dass die sogenannte Pronomosvase eine eigene visuelle Kulturgeschichte
des antiken griechischen Theaters vermittelt, ist angesichts ihrer bemerkenswerten
Ausnahmestellung und ihrer fiir die tanz- und theaterwissenschaftliche Forschung
geradezu einzigartigen Sonderstellung nicht ganz abwegig. Erstaunlicherweise hat
die Pronomosvase nie Eingang in den engen Kanon der theaterhistorischen For-
schung zu den zentralen Texten, Praktiken, Personen, Orten, Figuren, Artefakten
und Architekturen westlicher Theaterinstitutionen gefunden, die ihr eigenes Narra-
tiv der Urspriinge, alle Anfinge der europiischen Theatergeschichte in der griechi-
schen Antike verorten, dabei aber oftmals von Primissen einer kohirenten, schrift-
lichen und linearen Darstellung ausgehen. Dieses etwa 75 cm hohe Keramikgefif
ist vielleicht das komplexeste materielle Objekt, das uns als >survival< des antiken
griechischen Theaters iiberliefert ist und uns Aufschluss tiber die Inszenierungs-
und Auffithrungspraxis geben kann. Das Original stammt aus dem Jahr 400 v. Chr.,
ist also ilter als Aristoteles’ Poetik™ und trigt die Signatur des Malers. Im Jahr 1835
wurde das Artefake in Ruvo, dem heutigen Nordapulien, ausgegraben. Heute be-
findet sich die berithmteste aller Theatervasen im Museo Archeologico Nazionale in

Archiologie, nicht mehr isoliert vom Subjekt betrachtet wird, das es produziert, gestaltet
und mit ihm interagiert. Infolgedessen wird die Antike nicht ldnger als lineare Erzihlung
verstanden, sondern als Teil eines komplexen Netzwerks, das jede post-antike Gesellschaft
konstruiert, umgestaltet und wiederherstellt, wodurch sie zugleich ihre eigene Gegenwart
reflektiert.

114 Leider kann ich nicht prazise nachvollziehen, wer diesen Satz urspriinglich formuliert hat;
dennoch ist er mir im Gedachtnis geblieben und lasst sich in gewisser Weise auch auf Wis-
senskulturen und -gesellschaften anwenden: »Was wir nicht sagen, was wir auszuschlieften
versuchen, sagt (implizit) mehr iiber uns aus als das, was wir explizit ausdriicken und benen-
nen.«

115 Verfasst um 335 v. Chr.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Neapel." Sie gilt als das wichtigste archiologische Zeugnis des Theaters im antiken
Griechenland."” Und doch: Die Pronomosvase hat nie Theatergeschichte geschrie-
ben und ist daher das wohl unbekannteste signature piece der europdischen Thea-
terhistorie.™ Signature pieces sind nach Nicole Haitzinger meist isthetisch und
strukturell modellbildende Inszenierungen mit den wichtigsten Aspekten aus ver-
schiedenen historischen Formationen, die den Zeitgeist in Bezug auf Korperlich-
keit, Choreografie, Dramaturgie, Szenografie und Komposition verdichten." Die-
se Bezeichnung trifft insofern auch auf die Pronomosvase zu, da sie einerseits ei-
ne exemplarische Inszenierung darstellt, in der sich wichtige Aspekte der antiken
Auffithrungspraxis festigen, und andererseits als Artefakt einen geschichtspolitisch
und erinnerungskulturell bedeutsamen Moment der Theatergeschichte bewahrt.
Die Vase verbindet die beiden Seiten des Theaters durch ihren Kérper. Auf der
Riickseite ist eine dionysische Szene abgebildet: Dionysos mit der Leier und Ariadne
mit einer brennenden Fackel gleiten durch ein felsiges Gelinde, begleitet von tan-
zenden Satyrn und wilden Manaden, einem Panther und Eros. Auf der dominante-
ren Vorderseite der Pronomos-Vase ist ein ganzer Theaterchor dargestellt, der hier
aus 12 Satyr-Performern besteht. In Anwesenheit von Ariadne und Dionysos, die in
dieser Szene auf einem Tagesbett liegen, mit einem kleinen gefliigelten Himeros —
der Verkorperung von Begierde — dariiber, gesellen sich maskierte und unmaskierte
Chormitglieder zu dem berithmten Musiker und Namensgeber der Vase Pronomos.
Oben, rechts von dem Liebespaar, unterhilt sich Herakles, attribuiert durch das Fell
des Nemeischen Lowen und seiner Keule, mit dem Papposilenos oder nur Silen, dem
Vater und Chorfithrer der Satyrn. Weiter unten am Bild sitzt ein nackter jugendli-
cher Mann auf einem Schemel, der Dramatiker Demetrios, der eine Papierrolle in
der Hand hilt. Offenbar, so kénnte man vermuten, befindet sich darauf der Text
des aufzufithrenden Stiicks. Gleich daneben, tanzt der einzige zum Satyr verwan-
delte Performer. Die Theaterszene zeigt die mit dem Siegeskranz gekronten Tan-
zer ohne Masken in ihrer biirgerlichen Gestalt. Die Pronomos-Vase gibt nur wenige

116  Ca. 400 v. Chr. in Athen hergestellt, 1835 in einem Grab in Ruvo di Puglia entdeckt und nach
dem Erdbeben in Irpinia 1980 aus der Ausstellung genommen. Seit dem Erdbeben hat kaum
noch jemand die weltberiihmte Vase mit eigenen Augen gesehen — mit Ausnahme von For-
schenden wie Francois Lissarrague —, man muss auf Reproduktionen wie Fotografien und
Zeichnungen zuriickgreifen.

117 Ausfiithrlichere Informationen und interdisziplinare Perspektiven zur Pronomosvase finden
Sie bei Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase and Its Context, 2010.

118  Eine Fluchtlinie ist hier die kritische Perspektive einer Kanonisierung von priméren und se-
kundéren Textquellen, immer wieder die Poetik von Aristoteles, und die Revision und Neu-
bewertung von visuellem Quellenmaterial.

119 Ich entlehne die Definition von Nicole Haitzinger. Sie definiert signature pieces in Einfih-
rungsvorlesungen zum kanonischen Tanztheater und analysiert sogenannte signature pieces
immer wieder in ihren Publikationen und Beitragen zur Tanzhistorie.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Hinweise auf eine spezifische Auffithrung oder Theaterproduktion, bietet aber eine
Ubersicht der dramatis personae von Tragddie und Satyrspiel als Tetralogie bei den
Stadtischen Dionysien. Neben Pronomos ist auch der Chor durch Inschriften na-
mentlich ausgewiesen. Rechts neben dem berithmten Musiker steht ein nackter an-
onymer Mann, dessen Kopf ebenfalls mit einem Kranz geschmiickt ist: In der linken
Hand hilt er die Lyra, mit der rechten ausgestreckten Hand deutet er mit einer sti-
lisierten Armbewegung auf Pronomos Flétenspiel. Zwischen Demetrios (links) und
Pronomos (rechts) will der Schauspieler, der sich bereits in einen Satyr verwandelt
hat, die Aufmerksamkeit des Publikums auf sich ziehen, indem er die Sikinnis —
den typisierten Theatertanz im Satyrspiel - tanzt. Neben Dionysos sind drei Schau-
spieler der Tragodie — ein Mann, eine Frau und Herakles — zu sehen, die durch ihre
tragischen Masken und kostbaren, reich verzierten Gewinder erkennbar sind. Die-
se Schauspieler reprisentieren die drei Tragddien im Wettbewerb und bilden einen
asthetischen Kontrast zum Chor, der sich um das tragische Zentrum gruppiert. Die
zwolf Satyr-Performer werden durch die vier mythologischen Satyrn auf der dio-
nysischen Seite gewissermafien als Chor >vervollstindigt«. Dies charakterisiert das
Satyrspiel als Gattungshybrid auf verschiedenen Ebenen: Es entwickelt sich von der
dramatischen Auffithrung zur rituellen Feier und umgekehrt, von rituellen Tinzen
und Liedern zu einem dramatischen Genre.

Das Ensemble der szenischen Kiinste der Antike tritt aktiv in eine Konstellation
mit Poesie (Demetrios), Tanz (Satyr) und Musik (Pronomos) auf der Vasenszene. Die
Pronomos-Vase stellt jedoch nicht nur ikonografisch das dramatische Personal ei-
nes Satyrspiels oder einer Tragddie dar, sondern manifestiert sich hier als primare
Quelle der Theatergeschichte und als Gegenerzihlung zum kanonisierten literari-
schen griechisch-antiken Theater. Thematisch und methodisch lisst sich die Prono-
mosvase entlang dreier Themenfelder/Zugrifte auffichern:

- Historiografie und Genealogie des antiken Theaters

- Performative Ansitze, Bewegungsanalyse und Praxis als Forschung
- Theater als soziokulturelle Institution und politische Organisationsform

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,

127


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Abb. 21: Pronomosvase

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN 129

Abb. 22: Die theatrale Vorderseite der Theatervase

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, Access



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

(i) Historiografie und Genealogie des antiken Theaters:

Auch Bilder und Vasenszenen koénnen die Liicken, die Text- und Dramenfragmente
hinterlassen haben, nicht filllen, sondern bieten einen performativen Blick durch
die Erinnerung und Wahrnehmung.”® Anhand der Pronomosvase lisst sich eine
fiir die Theaterwissenschaft neue Herangehensweise zur Historiografie des antiken
Theaters entwickeln, die anders als die aristotelische Poetik, die als theatertheore-
tische Schrift vorwiegend die disziplinspezifische Referenz bildet, keinem biniren
Theatermodell folgt. Ganz im Gegenteil: Das Satyrhafte wird nicht wie bei Aristote-
les als nicht-literarisches und tinzerisches Element marginalisiert, sondern bildet
hier geradezu das dionysische Herzstiick des Tragddienwettbewerbs. Zwischen dio-
nysischer (hinterer) und theatraler (vorderer) Szene, die als zwei elementare, sich
durchquerende Sphiren prisentiert werden, offenbart die Vase sowohl eine ritu-
elle als auch eine theatrale Dimension und Dramaturgie. In dionysischer Manier
spielt der Kinstler mit Durchdringung, Multiperspektive, Verzerrung und Wahr-
nehmung, wenn wir das Gefif} eingehender betrachten. Die Dynamik des Wahr-
nehmungsprozesses nimmt bei jedem Hin- und Herdrehen, das lisst sich nur ima-
ginieren, eine neue Wendung: vom Tragodienwettbewerb mit politischen Implika-
tionen hin zur Dramaturgie des Rituals, das auf Dionysos als der zentralen Figur
beider Dimensionen zuriickgefithrt wird.

Frangois Lissarrague hat deutlich gemacht, dass hier keine spezifische Thea-
terszene oder Auffithrung eines Satyrspiels illustriert wird, aber die Bilder an
vertraute theatrale Praktiken erinnern. Die Vase artikuliert den fiktiven Raum des
Theaters, in dem sich der Ursprung widerspiegelt.”” Das mythologische Wissen
der Maler und Dramatiker war die Voraussetzung fiir ihre eigene kiinstlerische
Praxis, um mit Beziigen und Variationen zu spielen oder die vertraute mytholo-
gische Erzihlung durch den Einsatz von Satyrn zu >manipulierend?*, die uns im
Satyrdrama eine Moglichkeit fiir andere Riume, Korper, Geschichten, Erfahrun-
gen und Ursprungsfiktionen eréffnen. In dieser historischen Perspektive wird
Theatergeschichtsschreibung als kulturelle Praxis materiell und als sinnlich veran-
schaulichtes Wissen erfahrbar. Zweitens versammelt die Pronomosvase auf ihrem

120 Fischer-Lichte, Erika: Performativitdt. Eine Einfiihrung, (Edition Kulturwissenschaft, Bd. 10),
Bielefeld: transcript 2012. Durch die Analyse kultureller Artefakte weitet Fischer-Lichte ih-
re performative Perspektive auch auf Formen aus, die »eben diese Eigenschaften zu zeigen
und auszuspielen vermégen, die [..] als konstitutiv fir das Performative behandelt werden«
(ebda., S.33). Fischer-Lichte nimmt insbesondere Bezug auf »das Wahrgenommene im Zu-
sammenspiel mit der Imagination« (ebda., S.161) und zeigt die eigenen Wahrnehmung als
performativen Akt auf.

121 Vgl. Lissarrague, Francois: Lda cité des satyres. Une anthropologie ludique, 2013.

122 Die Manipulation bezieht sich hier auf das kreative Spiel mit mythologischen Motiven, um
neue Perspektiven und Narrative zu entwickeln.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Korper die wichtigsten Dimensionen der griechischen Antike in ihrer wechselseiti-
gen Verbundenheit: Theater und Kult. Die geometrische Anordnung von Zentrum
(Dionysos und tragische Schauspieler) und Peripherie (Satyrtinzer) findet auf der
Vorder- und Riickseite der Vase ihren Widerhall. Die Marginalitit der wild am
Rande der Polis tanzenden Satyrn und Minaden zeigt sich noch eindriicklicher in
der multiperspektivischen Dimension der Vase. Auf der Riickseite etabliert die Vase
durch eine Art Umkehrung und Einbettung in den dionysischen Kult eine eigene
kultische Ordnung, die den dionysischen Kult auf eine neue Weise reflektiert. Diese
intermediale Verflechtungsgeschichte manifestiert sich im Artefakt und verkniipft
diese historische Situation als kollektive Erinnerung an den Doppelcharakter des
griechisch-antiken Theaters durch die beiden Seiten der Vase.

(ii) Performative Ansétze, Bewegungsanalyse und Praxis als Forschung:

Es gibt kein vergleichbares visuelles Beispiel, auf dem ein ganzes Theaterensemble
versammelt ist, das uns historisch iiber das Verhiltnis und die dramatische Inter-
aktion zwischen Tragddie und Satyrspiel informiert. Die Identifizierung der darauf
abgebildeten Figuren verweist zunichst auf das Modell der antiken Tetralogie mit
drei Tragédien und einem Satyrspiel. So erhalten wir einen Einblick in die gemein-
same Handlung (Mythos), den gemeinsamen Chor, den Wechsel von Schauplatz,
Ort und Raum unter dramaturgischen Gesichtspunkten. Inwieweit kann hier der
Auffihrungsbegriff ohne reale Begegnung, Konfrontation oder Interaktion mit dem
theatralen Ereignis geltend gemacht werden?”® Wie kann die dionysische Welt der
Satyrn durch die als Bithne gedeutete Vase dsthetisch und sinnlich erfahren werden?
Der theaterwissenschaftliche Zugriff auf die Pronomosvase ist zweifellos eine me-
thodische Herausforderung, vor allem dann, wenn wir versuchen, anhand der Vase
theatrale Praktiken abzuleiten, Schauspieler als Bithnensatyrn wahrzunehmen oder
szenische Abliufe zu rekonstruieren. Die Pronomosvase, soviel ist sicher, prasen-
tiert eine exemplarische Auffithrung im Dionysos-Theater von Athen, aber dariiber

123 Die Auffithrung verstehe ich hier als fliichtiges Beziehungsgeflecht zwischen Akteur*innen
und Publikum. Ich beziehe mich hier auf die folgende Definition: »Auffiihrungen verfiigen
nicht iber ein fixier- und tradierbares Artefakt; sie sind fliichtig und transitorisch; sie er-
schopfen sich im Prozess ihrer Autopoiesis. Das schliefst keineswegs aus, dass die Raume,
in denen sie stattfinden, und die materiellen Objekte, die in ihnen verwendet werden, nach
dem Ende der Auffithrung als solche zuriickbleiben und als Spuren der Auffithrung aufbe-
wahrt werden kénnen. Gleichwohl ist die Auffiihrung selbst nach ihrem Ende unwiederbring-
lich verloren. Denn ihre Materialitat — Riumlichkeit, Kérperlichkeit, Lautlichkeit — wird per-
formativ hervorgebracht und tritt immer nur fir eine begrenzte Zeitspanne innerhalb der
Gesamtdauer der Auffiihrung in Erscheinung«. Fischer-Lichte, Erika: »Auffithrung, in: Erika
Fischer-Lichte; Doris Kolesch; Matthias Warstat (Hg.): Metzler Lexikon Theatertheorie, Stutt-
gart: Metzler 2014, S. 15— 26, hier S.18.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

131


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

hinaus wissen wir nichts tiber die Inszenierung, die Theaterproduktion, den zeitli-
chen Verlauf oder die Beweggriinde fiir die dargestellte Szene. Mit der Vase manifes-
tiert sich ein Stiick Theatergeschichte, das letztlich kaum die Spuren eines theatra-
len Geschehens wiedergibt, auf die mit einer erweiterten Auffithrungs- oder Insze-
nierungsanalyse zuriickgegriffen werden konnte, um eine methodische Fragestel-
lung darauf anzuwenden. Fiir eine methodische Erweiterung eignen sich hier den-
noch performative Ansitze wie Bewegungsanalyse und praxisgeleitete Forschung.
Auch wirft die Theatervase viele Fragen zum zeitlichen Aspekt auf. Oliver Taplin hat
analysiert, wie der Vasenausschnitt den Beginn und das Ende einer antiken Auffith-
rung markiert. Die Bekrinzung einiger Tinzer mit den Masken in den Hinden, lisst
einen bereits stattgefundenen Tragodienwettkampf vermuten, bei dem die Midnner
siegreich waren. Bei niherer Betrachtung zeigt sich, dass die Vase eine Uberlage-
rung der verschiedenen Zeitabschnitte einer Auffithrung darstellt. Diese Uberlage-
rung verdichtet die dargestellte Szene und ermdoglicht es, einzelne Sequenzen der
Auffithrung gleichzeitig wahrzunehmen. Die theatralische Szene auf der Vase zeigt
eine Mehrdeutigkeit in der zeitlichen Zuordnung, da sie Elemente des Vorher, Wih-
rend und Nachher der Auffithrung zusammenfiihrt. Anstatt diese Zeitabschnitte
getrennt zu zeigen, werden sie in einer Art zeitlicher Verdichtung prisentiert, die
es schwierig macht, die genaue Reihenfolge oder das spezifische Timing der Ereig-
nisse festzulegen.

Abb. 23: Die dionysische Riickseite der Pronomosvase

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

(iii) Theater als soziokulturelle Institution und politische Organisationsform:

Theater als Institution nimmt die Verbindungen zwischen kiinstlerischen Prozessen
und ihrer gesellschaftlichen Institutionalisierung in den Blick. Aus der Pronomos-
vase lassen sich mehrere Informationen ableiten, die wichtige Fragen zur Organi-
sation, zur Professionalisierung und zu den Produktionsbedingungen im Dionysos-
Theater in Athen aufwerfen, das sich im kulturellen Wandel befand. Die Vase wur-
de gegen Ende des funften Jahrhunderts produziert, ziemlich genau zu jener Zeit
als sich die Theaterkultur in Athen an der Schwelle zu einem neuen Jahrhundert im
Umbruch befindet. Diese besondere Periode wird allzu oft als der beginnende Nie-
dergang des einst wirkmichtigen Theaters ausgelegt. Wenn wir der Verbindung der
antiken Tradition des fiinften Jahrhunderts mit den neuen Reformen an der Schwel-
le zum vierten Jahrhundert mehr Aufmerksambkeit schenken, erkennen wir, dass
es auch eine Zeit der Erweiterung der Grofden Festspiele ist, in der das Dionysos-
theater neu profiliert wird. Diese nachhaltige Transformation betrifft den gesam-
ten Theaterapparat. Einige Aspekte scheinen hierfiir signifikant: Die beginnende
Professionalisierung der Kiinstler (ausschlieRlich minnliche Schauspieler, Choreu-
ten, Performer etc.) dringt durch deren internationale Reputation die Bedeutung
der neuen Dramatiker in den Hintergrund.” Die Inschrift auf der Vase kennzeich-
net die Satyrn mit biirgerlichem Namen. Ebenso gehért die (moglicherweise nost-
algisch gefirbte) Entscheidung dazu, zusitzlich zu den neuen Theaterproduktionen
die grofien Tragddien des fiinften Jahrhunderts, das als goldenes Zeitalter der tra-
gischen Trias (Aischylos, Sophokles, Europides) in die Theatergeschichte eingehen
wird, wieder in den Wettbewerb/Spielplan zu re-integrieren.” Die gesamte struk-
turelle Organisation der Grofen Dionysien, an der jedes Jahr iiber hundert Personen
aufunterschiedlichen Produktionsebenen beteiligt sind, um die grofe sTheaterma-
schinerie« zu bewiltigen, indert sich.*® Und letztlich verlagern sich die Publikums-
interessen und -erwartungen, was sich gleichermafen auf die Reprisentation wie
die Popularisierung des Theaters in Athen auswirkt. Ein Beispiel mochte ich genau-
er ausfithren: Auf der Vorderseite der Vase lisst sich eine anonyme Person keinem
Bereich zuordnen. Obwohl der Mann weder Satyrperformer noch Tragédienschau-
spieler zu sein scheint, trigt er ein reich-verziertes Bithnenkostiim und hilt eine
Satyrmaske in seiner Hand. Er wird in den meisten Forschungsarbeiten als Cho-
rege gedeutet. Choregen waren angesehene und wohlhabende Minner aus Athen,

124 Diese Dramen sind gréfitenteils nicht erhalten geblieben und konnten auch nicht an den
Ruhm von Aischylos, Sophokles und Europides anschlieffen. Eine Ausnahme bildet der jin-
gere Astydamas, der einer der erfolgreichsten Dichter seiner Zeit war. Seinen ersten Sieg er-
rang er im Jahr 372, weitere sind in Inschriften Gberliefert. Nach dem Erfolg seines Dramas
Parthenopaeus (340) ehrten ihn die Athener*innen mit einer Statue im Theater.

125 Junker, Klaus: »The Transformation of Athenian Theatre Culture around 400 BC, in: Oliver
Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase and Its Context, 2010, S.131—148, hier S.131.

126 Vgl. Ebda., S.131.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

133


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

die eine zentrale Rolle in der Theaterproduktion spielten. Sie waren verantwortlich
fiir viele Aspekte der Auffithrung: Sie finanzierten Kostiime, Proben, den Chor, das
Bithnenbild (einschlieRlich solcher Elemente wie Mechane und Ekkyklema), Requi-
siten (einschliefflich aufwindiger Masken), sowie Spezialeftekte wie Ton und Musi-
ker. Lediglich den Flotenspieler stellte der Staat, und die Schauspieler, die nicht im
Chor mitwirkten, wurden ebenfalls vom Staat bezahlt. Bei den stidtischen Diony-
sien in Athen war es zudem die Aufgabe des Choregen, alle mit dem Chor zusam-
menhingenden Aspekte zu finanzieren, einschlief3lich Unterkunft und Verpflegung
wihrend der langen Probenzeiten. Mit der Einfithrung dieser weitreichenden Ver-
antwortung und der damit verbundenen Finanzierung durch die Choregen, wurde
ein neues Modell der Theaterproduktion etabliert.”” Fiir wohlhabende junge Athe-
ner stellte die Rolle des Choregen ein wichtiges Sprungbrett fiir eine erfolgreiche
politische Karriere dar. Bei einer siegreichen Produktion wurden nicht nur die Dra-
matiker, sondern auch die Choregen mit hohem Prestige und Preisen geehrt, was
die gesellschaftliche Bedeutung dieser Funktion unterstrich."®

Tanzgeschichte(n) auf Vasen betrachten

Die Fokussierung auf Ikonografien erfilllt zwei zentrale Funktionen: Zum einen
betont sie die Rolle von Vasen als wertvolles Quellenmaterial fiir die Geschichte
des Tanzes. Zum anderen lenkt sie das Augenmerk auf die verschiedenen Arten
von Quellen und Methoden, die in der Tanzpraxis angewendet werden konnen.
Dadurch eréffnen sich neue Perspektiven auf bislang unbeachtete Aspekte der
frithen Tanzgeschichte und liefert Anregungen fiir neue Bewegungsstudien, die
auf dieser antiken Referenzkultur basieren. Wenn wir uns die Vasen genauer anse-
hen, kénnen wir eine grobe Idee des griechischen Tanzes der Antike und einzelne
Fragmente der Korperkonzepte erkennen, die gleichermafien als Vorbilder fir
moderne Suchbewegungen in den szenischen Kiinsten um 1900 dienten. Einerseits
fangen die beliebten Artefakte die Essenz der antiken Tanzkultur ein, andererseits
prisentieren sie den Tanz als eine kiinstlerische Ausdrucksform, die historische
Tanztraditionen durch entlehnte Gesten, Bewegungen und Bilder fiir die Moderne
neu interpretiert. Ubertragen auf die Tanztheorie zeigt sich eine Tendenz: Im
Gegensatz zum Theatertext oder Drama vermitteln die Vasen eine nonverbale,

127 Dieses Modell unterschied sich von fritheren Systemen, in denen die Stadt Athen oder private
Stifter die Theaterauffithrungen finanzierten. Im Laufe der Zeit lbernahmen die Choregen
zunehmend die Kosten fiir viele Aspekte der Produktion, was einen bedeutenden Wandel in
der Theaterfinanzierung darstellt.

128 Vgl. Junker, Klaus: »The Transformation of Athenian Theatre Culture around 400 BCx, in:
Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase and Its Context, 2010, S. 131148, hier S. 131.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

rein visuelle Darstellung von Tanzgeschichte(n). Die Maler nutzen ihre Kunstfer-
tigkeit, um die Auswahl und Anordnung der Tanz- und Theaterfiguren sowie die
Darstellung von Korper und Bewegung zu gestalten, wodurch die Bilder ein erzih-
lerisches Potenzial entwickeln. Diese visuelle Darstellung bietet Einblicke in die
antiken Tanzpraktiken, indem sie eine visuelle Sprache verwendet, die bedeutende
Informationen iitber die Kérperlichkeit und Asthetik des Tanzes vermittelt.

In diesem Abschnitt wird die Arbeit mit dem Material aus der Perspektive der
Tanzwissenschaft beleuchtet. Es wird untersucht, wie Korper, Bewegung und Tanz
auf diesen Objekten dargestellt werden und welche Erkenntnisse fiir die tanzwis-
senschaftliche Forschung gewonnen werden kénnen. Die Fragen lauten: Was erzih-
len die Darstellungen der Korper auf den Objekten? Welche Vorstellungen von Tanz
lassen sich daraus ableiten? Wie wird Raum und Zeit konzipiert und dargestellt? Ziel
ist es, herauszufinden, welche praktischen und theoretischen Implikationen diese
antiken Darstellungen fiir das Verstindnis von Tanz und Bewegung heute haben.
Auf Grundlage des Materials wird eine Kérper- und Bewegungsanalyse anhand ex-
emplarischer Bildszenen und Ikonografien auf Vasen durchgefiihrt. In einer exem-
plarischen Darstellung wird beschrieben, wie das Instrumentarium der Tanzwis-
senschaft auf Vasen methodisch umgesetzt werden kann. Aufgrund der disparaten
Natur der antiken Quellen basiert mein Forschungsansatz zum einen auf den an-
tiken Vasen, die in den Museen und Antikensammlungen zu finden sind, und zum
anderen auf ihrer Vermittlung durch die praxisgeleiteten, kanonisch-gewordenen
Projekte der Tanzmoderne, die auf der Arbeit mit Fragmenten griinden, die uns
heute in Forschung und Lehre noch begleiten. Die Liicken in der Uberlieferung und
im Zugriff auf die griechische Tanzkultur sind keine Besonderheiten, sondern pa-
radigmatisch fiir die Unvollstindigkeit der historischen Quellen, mit der wir in ver-
schiedenen historischen Formationen in Praxis und Theorie immer wieder in Be-
rithrung kommen. Unabhingig von ihrer Ausrichtung und ihrem Format sind al-
le Tanzgeschichten mit denselben grundlegenden Problemen konfrontiert: die Be-
grenztheit der iiberlieferten Dokumente in ihrer heterogenen Beschaffenheit, die
aus schriftlichen Zeugnissen aus verschiedenen Epochen und aus archiologischem
Material besteht, manchmal in sehr ungleichen Anteilen.”” Dieses Ungleichgewicht
zwischen der textbasierten Uberlieferung auf der einen und dem umfangreichen
ikonografischen Bildmaterial auf der anderen Seite wird bei einer Bestandsaufnah-
me des Materials zum Satyr — sei es als singulire Tanzfigur, sei es als pluraler Thea-
terchor — mehr als deutlich. In keinem anderen kiinstlerischen Medium werden die
Téanze der Satyrn so hiufig (re-)prisentiert, ihre Kérper im Kontext von Auffithrun-
gen und Tinzen inszeniert und fiir die nachantiken Kulturen festgehalten. Eine An-

129 Vgl. Webb, Ruth: Demons and Dancers: Performance in Late Antiquity, Cambridge (Mass.): Har-
vard University Press 2008.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,

135


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

niherung an das Bewegungs- und Kérperkonzept der Satyrn erfolgt daher iiber an-
tike Ikonografien auf griechischen Vasen, doch gilt es hierbei zu beachten:

»Wéhrend Notationen darauf abzielen, den Bewegungsablauf selbst zu doku-
mentieren, versuchen ikonographische Quellen, das Wesen des jeweiligen Tanzes
in einer Momentaufnahme einzufangen, wobei der Interpretation des Malers,
Craphikers oder Photographen naturgemaifd ein sehr hoher Stellenwert zukommt.
Ein Grofsteil, wenn nicht gar die Mehrzahl der Bildquellen zum Tanz ist daher
weniger als Dokumentation des abgebildeten Phanomens aufzufassen, sondern
vielmehr als Prasentation jener Vorstellungen von Kérper und Bewegung, die das
Denken der Zeit bzw. des bildenden Kiinstlers pragen — was bei der Auswertung

dieses Materials entsprechend zu beriicksichtigen ist.«'*

Die Frage nach der Autonomie der griechischen Vasen als Kunstform ist in den letz-
ten Jahren erneut in der Wissenschaft aufgestellt worden. Diese Revision erlaubt
es uns auch, den Dreiklang von Theater/Tanz, Archiologie und bildender Kunst an-
hand der Vasen als Verschrinkung neu zu denken. Die Beziehung zwischen Drama
und Vasen, Theater und Archiologie, Ritual und Tanz wirft wichtige (methodische)
Fragen fiir die Theater- und Tanzwissenschaften auf, die neue Zuginge und Per-
spektiven zur griechisch-antiken Wissenskultur und Theater als Erfahrungsraum
3! Die Fallstricke der Vasen sind freilich grof:
Die Kinstler, die hier als Zeitzeugen agieren, vermitteln uns durch ihre eigenstin-

in gemeinsamen Methoden erfordern.

dige Kunst ihre individuelle Sicht auf das antike griechische Theater.”* Sie erwei-
tern das Repertoire um ihre eigenen Vorstellungen und Ideen, was das Denken der
Zeit und des bildenden Kiinstlers widerspiegelt. Sie informieren dariiber, wie die
Geschichtlichkeit durch die spezifische Technik, den Stil und das Handwerk in die
Materialitit der Vase eingearbeitet wird. Georg Kubler schreibt:

»These dimorphic vases (or>bilingual< vases as Beazley called them) are unique
ancientdocuments of the coexistence of different formal systems for an individual
painter. They show with great clarity the nature of the artistic decision at any and
every moment of history, in the perpetual crisis between custom and innovation,
between exhausted formula and fresh novelty, between two overlapping classes
of forms.«'*

130 Dahms, Sibylle (Hg.): Tanz. Kassel 2001, S.12.

131 Vgl. Pearson, Mike; Shanks, Michael: Theatre/Archaeology: Disciplinary Dialogues, 2001.

132 AufKunstlerinnen und insbesondere Vasenmalerinnen deuten nur sehr wenige und unsiche-
re Zeugnisse hin.

133 Kubler, George: The Shape of Time: Remarks on the History of Things, New Haven, London: Yale
University Press 2008, S.119.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Auflerdem setzen sie kiinstlerische Parameter und asthetische Normen fiir das je-
weilige Verstindnis von Korper, Bewegung und Tanz durch die Einschreibung poli-
tischer, sozialer und kultureller Werte. Griechische Vasen sind das antike Massen-
medium der griechischen Alltagskultur par excellence, auf dem sich auch zwei bis-
her kaum erforschte Gruppen von minnlichen Tanzfiguren manifestieren: die Sa-
tyrn als dionysische Tinzer und die Komasten. Vasen sind das Hauptmedium, in
dem die figurenspezifischen Kérper- und Bewegungskonzepte kiinstlerisch imagi-
niert und dokumentiert werden. Aber nicht nur der Kérper, sondern auch die Iden-
titit der Theaterfigur Satyr wird durch kiinstlerische Manipulation auf den Vasen
gezielt verindert und verfremdet. Denkbar ist auch die Selbstdarstellung und das
kiinstlerische Selbstbild des Kiinstlers als Satyr, das ein Spiel mit geschlechtlicher
Identitit, sozialen Normen und Transformation als Biirger »>in Drag< oder Travestie
ermoglicht. Das Theater und die Satyrfigur sind die illusioniren Instrumente zur
intendierten Manipulation durch Bilder.

Im Artikel »Reception or Deception? Approaching Greek Dance through Vase-
Painting« konzentriert sich Tyler Jo Smith auf die nackte Figur des Dickbauchtin-
zers mit deutlich von der Norm abweichenden Korperformen und geht hier beson-
ders auf die methodischen Herausforderungen im Umgang mit griechischen Vasen
und Tanzikonografien ein:

»Ancient Greek vase painting has long interested both dancers and dance histori-
ans. The black- and red-figure vases of Athens, as well as those produced in other
regions of Greece, are perhaps most often associated with the mythological lives
of gods and heroes, pursuits of athletes and warriors, or extracts from symposia.
Themes of performance do make their appearance as well. On a sizeable number
of painted vases, we witness actors, acrobats, musicians, and dancers. While each
of these areas has been given a certain amount of consideration by classicists and
archaeologists, the relationship between art-form and image remains vague and
enigmatic.«'**

In ihrem Beitrag skizziert Smith zunichst die Anfinge der Vasenforschung in der
Archiologie im 18. und 19. Jahrhundert und bietet eine Einfithrung in den antiken
griechischen Tanz vom Material ausgehend. Am Beispiel der minnlichen, eher an
den Alltag und die Unterhaltung™ gebundene Figur des Dickbauchtinzers, pri-
sentiert Smith ihre Methode und problematisiert die Schwierigkeiten und aktuellen
Forschungsansitze im Spannungsfeld von Tanz und Archiologie, Ikonografie und

134 Tyler,Jo Smith: »Reception or Deception? Approaching Greek Dance Through Vase-Painting,
in: Fiona Macintosh (Hg.): The Ancient Dancer in the Modern World. Responses to Greek and Roman
Dance, 2010, S. 77.

135 Dickbauchtinzer oder Akrobaten sorgen fir Tanz und Unterhaltung wahrend des Symposi-
ums.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

137


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Vasen. Einleitende, klirende Fragen werden mit dem unterschiedlichen Interesse
an der Adaption anhand von Vasen verkniipft:

»How does the modern dancer, historian or student of the past comprehend and
contextualize these ancientimages? How and for what purpose should each of the
groups use them? While some have attempted to re-create the dances as modern
performance on the basis of viewing vases and other arts, others have voiced ex-
treme scepticism regarding this approach.«'*

Wahrend die Rekonstruktion in der Forschung schon seit lingerem als ein Akt
der Wiederherstellung oder der Nachempfindung diskutiert wird, beschiftigt sich
die Tanzwissenschaft mit der Rekonstruktion als Methode, wenn auch aus einer
anderender Perspektive, die Praxis und Theorie aufeinander abstimmt, um neues,
vor allem verkdrpertes Wissen zu generieren.”’ Die Tanzwissenschaft ist eine ver-
gleichsweise junge Wissenschaftsdisziplin im Gefolge der Kulturwissenschaften.
Im deutschsprachigen Raum hat sie sich ab 1990 aus der Theaterwissenschaft als
Subkategorie gelost und etabliert, was bedeutet, dass es bis Ende des 20. Jahrhun-
derts Aufgabe und Interessensgebiet der Archiologie und Philologie war, den Tanz
und allumfassende Aspekte der Tanz- und Theaterpraxis der griechischen Antike
wissenschaftlich zu erforschen und zu rekonstruieren.’®

Dem Verginglichkeitsproblem, das von Anfang an ein groRes Dilemma der Me-
thodologie der Tanzwissenschaft war, konnte durch Praktiken und Methoden be-
gegnet werden, indem das Problem der verlorenen Bewegung, Verkdrperung und
Erfahrung selbst thematisiert wird und diese Leerstellen durch eine »Erweiterung
der Forschungszone«”® formuliert werden.

136 Tyler,Jo Smith: »Reception or Deception? Approaching Creek Dance Through Vase-Painting,
in: Fiona Macintosh (Hg.): The Ancient Dancer in the Modern World. Responses to Greek and Roman
Dance, 2010, S. 78.

137 Gegen Ende des19.)ahrhunderts erlebt das Studium des antiken Tanzes mit der bewegungs-
analytischen Studie La Danse Grecque Antique d'apres les monuments figurés (1896) des Mu-
sikwissenschaftlers und Komponisten Maurice Emmanuel eine wichtige Wende. Emmanuel
zeigt den Versuch, Tanzbewegungen durch Rekonstruktion anhand von Darstellungen und
modernen Reprasentationen auf antiken Vasen zu erarbeiten und den methodischen Ansatz
zu erweitern.

138 Im 20. Jahrhundert: Maurice Emmanuel: The Antique Greek Dance after Sculptured and Painted
Figures, ibers. Harriet Jean Beauley, New York, London: John Lane 1916 (Original 1896); Fritz
Weege: Der Tanz in der Antike, 1926; Ernst Buschor: Satyrtinze und Friihes Drama, Verlag der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften 1943; Lillian B. Lawler: The Dance in Ancient Creece,
1964; Frank Brommer: »Antike Tanzex, in: Archdologischer Anzeiger, 1989; Albert Henrichs:
»Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragddie, 1996.

139 Primavesi, Patrick: »Wozu Theaterwissenschaft? Praxis und Theorie der Uberschreitungc,
Leipziger Thesen zur Theaterwissenschaft X — Patrick Primavesi tiber die Ausweitung der
Forschungszone. Dieser Auszug stammt aus dem Vortrag, den Patrick Primavesi im Rahmen

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

ADbb. 24: Dickbauchtinzer (Komasten) mit normabweichenden Korper

(1) Tanz der Satyrn

Was die Bithnensatyrn als Performer im Theater betrifft, so ist ihre physische Insze-
nierung und Prasenz in den zahlreichen, manchmal dramatisch inspirierten Tanz-
szenen auf griechischen Vasen frappierend. In seinem Kapitel »Dance in Satyr Play«

hebt der deutsche Altphilologe Bernd Seidensticker das Tanzen als grundlegendes

Merkmal der Satyrfigur hervor:

»Dancing — apart from drinking, of course, and chasing nymphs —is the most im-
portant occupation of satyrs; and classical satyr play, which developed out of satyr
dances within in the cult of Dionysos, granted ample space to this penchant of the
good-for-nothing servants of the god. The more or less choreographed dances of
the chorus gave the satyr play its distinctive flavour to a much greater degree than
did the dances of tragedy and comedy for their respective genres.«'*°

140

der Ringvorlesung »Theaterwissenschaft: Aus Tradition CGrenzen iberschreiten« am 9. Juli
2014 an der Universitat Leipzig gehalten hat. https://www.nachtkritik.de/index.php?opti
on=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patr
ick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&ltemid=84
(abgerufen am 25.10.2022).

Seidensticker, Bernd: »Dance in Satyr Play«, in: Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos
Vase and Its Context, 2010, S. 213.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

139


https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84
https://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9776:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-x-patrick-primavesi-ueber-die-ausweitung-der-forschungszone&catid=101:debatte&Itemid=84

140

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Im Theater werden die Satyrn von jungen Minnern verkérpert, in der Mythologie
sind sie die Diener des Dionysos; beide Funktionen werden in das Satyrspiel inte-
griert, um die Bithnenrolle der Satyrn als tanzender Chor zu profilieren und mit
der rituellen Dramaturgie zu verschrinken. Es scheint naheliegend, dass die Rolle
des Tanzes, besser gesagt — das tinzerische Element — im Satyrspiel einen hoheren
Stellenwert besaf3, um seine volle szenische Wirkung zu entfalten als in den anderen
Theatergattungen. Das lisst sich aus den wenigen antiken Tanzquellen zusammen-
tragen, die sich nach Seidensticker grob unterteilen lassen in, erstens, Dramentexte
und -fragmente, zweitens, fir das Theater geschriebene Tanztheorien beziehung-

weise Traktate'

und, drittens, griechische Vasen. Eine Form der Ubertragung von
Tanz in Schrift, die wir in Europa ungefihr ab dem 14. Jahrhundert mit dem Auf-
kommen von Traktaten'** verzeichnen, hat es in der griechischen Antike vermut-
lich so nicht gegeben. Anders als fiir die Musik, wo nachweislich zentrale Begriffe
und eine Notenschrift schon in der griechischen Antike existierten, gab es fiir die
Choreografie keine Tanz- oder Bewegungsnotation von Schritten und Figuren oder
ein Handbuch, das choreografische Muster, Begriffe oder Variationen festhilt und
beschreibt. Die einzelnen Tinze der Dramengattungen werden als Emmeleia (Tra-
godie), Sikinnis (Satyrspiel) und Kordax (Komddie) ausdifferenziert und sind stilis-
tische Firbungen im Sinne von tragisch, grotesk/burlesk und komisch. Im antiken
Theater gilt der Tanz als Sprache und kérperliches Ausdrucksmittel, weniger als spe-
zifisches Bewegungsvokabular'®®, das die Genre-Tinze voneinander abgrenzt. Dies
schlieRt allerdings nicht aus, dass es in Tragddie, Satyrspiel und Komodie eigene si-
gnature moves gegeben hat. Antike Quellen beschreiben die Sikinnis zum Beispiel
als einen kriftigen Tanz, in dem die Satyrn springen und kriechen, sich flink be-
wegen und der Chor sich riumlich ausdehnt, das heifdt choreografisch in Gruppen
aufteilt wie in Sophokles Ichneutae, wo Satyrn quasi als >Spiirhunde« die Fihrte der
gestohlenen Rinder von Apollo getrennt aufnehmen.

141 Sophokles’ Uber den Chor/Peri tou Chorou und Aristoxenos’ (Aristoteles-Schiiler) Uber den tra-
gischen Tanz/Peri tragikés orchéseds sind leider verloren.

142 Vgl. Haitzinger, Nicole: Vergessene Traktate — Archive der Erinnerung. Zu Wirkungskonzepten im
Tanz von der Renaissance bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, Miinchen: epodium Verlag 2009.

143 Die Tanzwissenschaftlerin Stephanie Schroedter beschreibt die nach Plutarch als Schemata
aufgefassten Grundelemente griechisch-antiker Tanze als »Stellungen« und »Kérperhaltun-
gen«. Grob unterteilt werden sie in »Schritte« (Phorai) und »Handbewegungen« (Deixis), die
den Tanz in der Regel begleiten. Wobei der Begriff Deixis auf die Gestik, das heifdt entgegen
des heutigen Wort-Verstiandnisses nicht nur auf blofie Handbewegungen, und der Begriff
Phorai sich nicht nur auf die Fiif3e, sondern auch auf den ganzen Kérper beziehen kénnen.
Vielmehr wird »eine Kombination aus Schritten und Bewegungen«dargestellt und diene da-
zu »die Art und Weise der Korperhaltung und Fortbewegung des Tanzers zu umschreibenc,
in: Dahmes, Sibylle (Hg.): Tanz, 2001, S. 40.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Generell nehmen Musik und Tanz in der griechischen Kultur einen wichtigen
Platz ein, insbesondere in der dionysischen Welt, die sich in der Vasenmalerei sehr
deutlich manifestiert. Beides sind immaterielle Kiinste, die nur in der Erinnerung
derjenigen prisent sind, die auf die eine oder andere Weise an diesen festlichen Mo-
menten des Tanzes und der musikalischen Auffithrung teilnahmen. Sie in ihrer in-
termedialen Verflochtenheit zu rekonstruieren, ist bis heute eine Herausforderung
fiir die Forschung. Es gibt theoretische Abhandlungen iiber Musik und Tanz, aber
iiber die klanglichen, rhythmischen und dynamischen Momente der kérperlichen
Bewegung oder des tinzerischen Ausdrucks ist aufRer den Vasenbildern nichts iiber-
liefert, und daher miissen Forschende mit oft sehr unsicheren Referenzen und Hin-
weisen durch Textfragmente und Bilder wissenschaftlich fundiert umgehen und die
iiber Jahrhunderte anekdotisch iiberlieferten Quellen mit Vorsicht behandeln."**

Die Vasen-Maler scheinen, so mein Eindruck bei der Analyse, in erster Linie Dar-
stellungen des Korpers und Formen der Bewegung eingefangen zu haben, um das
Publikum an die Erfahrung zu erinnern, die es selbst im Theater als Publikum ge-
macht hat, ohne auf die Details der Tinze oder der Auffithrung einzugehen. Einige
Tanzschritte resonieren mehr oder weniger wahrscheinlich mit dem Theatertanz
Sikinnis und werfen die Frage nach der Bedeutung der abgebildeten Tanzschritte
auf. Esist aber leider nur in den seltensten Fillen moglich, eine bestimmte Haltung
oder Pose einem spezifischen Tanz oder einer konkreten Auffithrung zuzuordnen,
die mit den Texten und Fragmenten korrespondiert, obwohl es diese Ausnahmen
gibt. Verschiedene Namen von Tinzen werden in antiken Traktaten erwihnt, von
denen behauptet wird, dass sie spezifisch fiir die Satyrn als Tanzfiguren sind.

Zu den eher allgemeinen Schwierigkeiten der Rekonstruktion in den ephemeren
Kinsten kommt noch die grundsitzlichere der Identifikation der Bewegung und des
Tanzes hinzu. Esist oft schwer zu sagen, ob eine bestimmte Haltung der mythischen
Satyrn aus ihren Erregungsmomenten resultiert oder sich auf eine bestimmte Tanz-
bewegung bezieht. Nach Lissarrague ist es unmoglich zu wissen, ob ein Satyr(kor-
per)bild auf einen Tanz oder ein Bewegungsvokabular verweist oder lediglich aufei-
nem gemeinsamen Verstindnis von Tanz, Korper und Bewegung beruht. Aus medi-
enwissenschaftlicher Sicht stellen die Vasenbilder, auf denen der Satyrtanz nachge-
stellt wird, eine frithe (Vor-)Form der Tanznotation im narrativ-dokumentarischen
Sinne dar, die in einem Erinnerungskontext gelesen werden muss.

Auf dem ersten Vasenausschnitt der folgenden Abbildung 25 sehen wir funf
Theatersatyrn. Dazu schreibt John D. Beazley Mitte des 20. Jahrhunderts: »Five
satyrs are shown. In two of them the middle of the body is missing; the other three
wear the distinctive drawers of the satyr-play: they are therefore not simply satyrs,

144 Vgl. Lissarrague, Francois: La cité des satyres. Une anthropologie ludique, 2013, S. 149f.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

14


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

but satyrs of drama«'¥. Ausgestattet mit Kostiim (Shorts/Perizoma) sind sie in
verschiedenen Haltungen und Bewegungsstadien in Dynamik, Energie, Phrasie-
rung und Tempo abgebildet. Der erste Bithnensatyr scheint in einer ausgeprigten
Haltung mit angewinkelten Beinen und Hinde in die Hiifte gestemmt zu einem
Sprung anzusetzen, was als Merkmal einer Tanzbewegung der Sikinnis gedeutet
werden kann. Ein weiteres mogliches Indiz ist die koordinierte Anordnung der
Gesten zwischen den Satyrn, die eine kollektive Tanzfigur bilden und die Pluralitit
der Figur als Chor akzentuiert. In Abbildung 26 sehen wir eine dhnliche Haltung
in einer weiteren Variante mit denselben, in der Taille abgestiitzten Armen eines
kostiimierten Darstellers mit Maske und Leder-Phallus, der seinen Oberkdrper und
Blick in die entgegengesetzte Richtung dreht, was die Moglichkeit einer tinzerisch-
satyrischen Bewegung suggeriert. Doch Zweifel sind erlaubt und werden von den
Malern vermutlich bewusst herbeigefiihrt und aufrechterhalten.'#

ADbb. 25 und 26: Bithnensatyrn im Kostiim

(2) Das Korper- und Bewegungskonzept
Das fragmentarische Material lisst bestimmte Aspekte der tanztheatralen Insze-
nierungs- und Auffithrungspraxis, der Choreografien und ihrer riumlichen Anord-
nung nur mit rekonstruktivem Blick nachvollziehen. Daraus ergibt sich die These,
dass die Ableitung einer >Theorie der Bewegung« aus historischen Tinzen stets auch
eine Balance zwischen der Suche nach der >echten Antike« und der Integration mo-
derner Perspektiven und Interpretationen erfordert.

Im Folgenden wird die Frage nach Bewegungskonzepten und der Inszenierung
des Korpers mithilfe des von Claudia Jeschke entwickelten Bewegungsanalysesys-
tems untersucht. Dies wird exemplarisch an der Darstellung der Satyrfigur in der

145 Beazley, John Davidson: »Hydria-fragments in Corinthc, in: Hesperia: The Journal of the Ameri-
can School of Classical Studies at Athens 24 (4), 1955, S. 305 — 319, hier S. 310.
146 Vgl. Lissarrague, Francois: La cité des satyres. Une anthropologie ludique, 2013, S. 166.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Vasenmalerei verdeutlicht, mit besonderem Augenmerk auf deren Bithnenprisenz,
und die Ergebnisse werden in Thesen zusammengefasst.

Claudia Jeschke begriindet die Methode der Inventarisierung von Bewegung
(IVB) mit den verinderten Bedingungen der Beobachtung und Analyse von Be-
wegung im zeitgendssischen Tanztheater. Der inventarisierende Blick lisst sich
aber auch umgekehrt auf die Bewegungsphinomene historischer Tinze anwenden,
sodass antike Tanzformen durch bestimmte Beobachtungskriterien gleichsam
(re-)konstruiert werden konnen. Exemplarisch wird dafir eine Auswahl an Vasen
herangezogen, wobei die fiir die Theater- und Tanzforschung relevanten Vasen
sogenannte »Theatersatyrn« darstellen, die in einigen Fillen auch als Echo eines
Satyrspiels zu verstehen sind und somit signifikante Standposen und Tanzfiguren
des Sikinnis zeigen.'”” Bei der Analyse exemplarischer Szenen stehen Koérper-
lichkeit/Verkérperung, Bewegung/Motorik und die Ausdrucksméglichkeiten wie
Gesten/Posen im Vordergrund, um in der abschlief}enden Betrachtung eine Art Ty-
pologie dieser — in die Gegenwart imaginierten — Satyrtinze zu erarbeiten. Anhand
der Vasenbilder soll untersucht werden, inwieweit neue Forschungsmoglichkeiten
die performativen Spuren der griechischen Tanzkultur und ihrer Hauptprotago-
nisten, der tanzenden Satyrn, im heutigen Theater nachzeichnen.**® Die folgenden
Leitfragen werden dabei aufgeworfen: Welche Koérperbilder von Satyrn vermitteln
die Vasen? Wie wird Bewegung auf diesen Darstellungen fixiert oder gar in die Vase
sinkorporiert<? Diese Fragen leiten die Analyse ein und zielen darauf ab, zu kliren,
wie der Versuch erfolgt, diese performativen Elemente in der heutigen Theaterpra-
xis nachzuvollziehen. Welche Kérperkonzepte und Bewegungsformen wurden von
den Kinstlern als wichtig erachtet, sodass sie festgehalten werden? In der Analyse
wird unterschieden zwischen dem phinomenologischen Blick, der Wahrnehmung
und Ereignis mitdenkt, und dem semiotischen Blick, der sich Zuschreibungen,
Funktionen und Codierungen widmet und die Satyrn als Kérper auf der Bithne
kiinstlerisch modelliert als auch kulturhistorisch konstruiert. Die Vasenbilder
konnen als Texte performativen Wissens betrachtet werden, die iiber Formen der
Bewegung und deren dynamische Beziehung zur Malerei als Dokumentation, Erin-
nerung und/oder Diskurs iiber Theater und Tanz informieren.™® In dieser Funktion

147 Die Unterscheidung zwischen professionellen Satyrtdnzern und dem Bewegungsvokabular
der mythischen Figur ist hier entscheidend. Die Verwandlung zum Satyr zeigt, dass es sich
um einen Theatersatyr handelt, und es kdnnten Ankldnge an ein Satyrspiel, signifikante Koér-
perhaltungen und Tanzfiguren des Sikinnis dargestellt sein.

148 Eine grofRe Auswahl an Vasenabbildungen zu Satyrspielen und eine Analyse findet sich bei
Lissarrague, Francois: La cité des satyres. Une anthropologie ludique, 2013, insbesondere S. 21 —
38.

149 Soweitich informiert bin, existieren keine spezifischen zeitgeschichtlichen Dokumente tiber
Korperarbeit sowie Kérpererfahrung und -wahrnehmung im antiken Griechenland. Dennoch
konnen durch die Analyse dokumentarischer Quellen, wie Tanz- und Theatertheorien, Bewe-

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

verweisen sie auf den Akt des Choreografierens und des Sich-Bewegens, auf die
strukturelle Beziehung zwischen Wissen, Dokumentation und Erfindung von kor-
perlicher Bewegung und Korperlichkeit/Verkorperung. Zugleich produzieren die

Vasen »performatives Wissen«'*°

,indem sie das Feld aktueller performativer Fragen
und Problemstellungen heute markieren. Die zahlreichen Vasen unterscheiden sich
in ihrer kiinstlerischen Handschrift und ihrem thematischen narrativen Zugriff auf
Satyrn, kénnen aber durch vergleichende Parameter von Tanz, Kérper und Bewe-
gung miteinander in Beziehung gesetzt werden. Fiir die Analyse der Vasen wurden
exemplarisch Objekte herangezogen, die sich derzeit in der Antikensammlung des
British Museum befinden und wihrend eines Forschungsaufenthaltes im Jahr 2022

vor Ort im Studienzentrum untersucht wurden.

Abb. 27 und 28: Satyrposen

Im Rahmen einer Inventarisierung ihres spezifischen, jedoch variablen und
breit geficherten Bewegungsvokabulars lassen sich aus einer bewegungsanalyti-
schen Perspektive folgende Leitmotive identifizieren: Spriinge und Sprunggesten,

gungsbeschreibungen in literarischen Texten sowie ikonografische Materialien, die hier als
Tanznotationen interpretiert werden, Bewegungen rekonstruiert und dadurch erlebbar ge-
macht werden. Dies bildet die Grundlage fiir die vorliegende These.

150 Jeschke, Claudia: »Notation Systems as Texts of Performative Knowledgex, in: Dance Research
Journal, 31 (1), Frithjahr, 1999, S. 4 —7, hier S. 4.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Drehungen und Rotationen des Rumpfes, Korperspaltungen, insbesondere durch
akzentuierte Arm- und Beinbewegungen, sowie Beugungen und Kriimmungen
des Oberkorpers in unterschiedlichen Positionen. Dazu zihlen auch kniende oder
kriechende Haltungen, Kniebeugen, weite Ausfallschritte und die ausgestreckte
Handgeste, die eine Einladung zum Tanz signalisiert. Der Satyrkorper fungiert als
tanzender Korper, der auf seine Umgebung dynamisch reagiert. Die Bewegungen
scheinen ihren Ursprung im Beckenbereich zu haben, der eine zentrale Rolle bei
der Regulierung von Bewegungen spielt, die mit Sexualitit, Kreativitit und emo-
tionalem Ausdruck verbunden sind und wo im Theater der Lederphallus und der
Pferdeschwanz angebracht sind. Direkt iber dem Schambein liegt ein energeti-
sches Zentrum, das fiir Leidenschaft, Intimitit und Freude verantwortlich ist und
eine sinnliche, viszerale und lustvolle Kérperlichkeit vermittelt. Bei der Modulation
der Muskulatur scheinen Kraft und Kérpergewicht weitgehend itbereinzustimmen;
so entsteht durch den Wechsel von mehr oder weniger gegenldufigen Bewegungen
des Ober- und Unterkdrpers der Gesamteindruck eines hohen Mafies an Elastizitit
und Flexibilitit. Insgesamt zeigt sich die enge Verflechtung von Bild, Theater und
dionysischem Ritual durch die Konstruktion von Kérper- und Bewegungskonzep-
ten, das Spiel mit Identititen, Kostiimen und (Geschlechter-)Rollen, das Verhaltnis
der Bilder zur Bithne, die soziale Funktion von Mythen tiber das komisch-burleske
Potential der Satyrfigur als vielseitige Theaterfigur und Illusionskiinstler.

Abb. 29: Satyrfigur

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

ADbb. 30 und 31: Tanzende Satyrn und Méinaden

Mit dieser ersten und zunichst iibergreifenden Perspektivierung der Vasen im
Sinne einer stichprobenartigen und intuitiven Auswahl von Vasen, die iiber einen
Zeitraum von vier Jahren in verschiedenen antiken Sammlungen und Stidten ge-
sichtet wurden, werden in der zweiten Phase der Re-Lektiire des Materials diejeni-
gen Vasen-Szenen ausgewihlt, die nicht nur als Erinnerungsmedium fiir die my-
thische Figur, sondern dezidiert auch als historisches Basismaterial fiir die thea-
ter-/tanzwissenschaftliche Analyse herangezogen werden miissen.™"

Wihrend der Ablauf der Tinze nur unzureichend rekonstruiert werden kann,
lassen sich in Verbindung mit der Bewegungsanalyse einzelne Bewegungsmotive
und theatrale Momente sowie Performer als Satyrdarsteller identifizieren. Die
korperlichen Aktivititen und Korperbilder der Satyrn auf Vasen werden als er-
innerungswiirdige und istetisch-funktionale Beziehung zwischen den Kinstler
als Theaterpublikum und ihren teils erfundenen, teils vom Theater inspirierten
Darstellungen verstanden. Die Synchronisierung, Pluralisierung und Segmentie-
rung von Bewegungen wird hiufig zum Thema der Tanzabbildung auf Vasen als
kinstlerisches Sujet ausgewihlt. Die Theatersatyrn lassen sich durch Maske, Kos-
tiim (Perizoma), Figuren und Motive des Genres von den mythischen Mischwesen
unterscheiden. Die theatralen Mittel sind in die Strategien des Koérpers und der
Bewegung integriert, zeigen die von den Kiinstlern wahrgenommenen spezifischen
Momente und lassen erahnen, wie die Bithnensatyrn in ihrer Darstellung oder
Reflexion als Chor im Satyrspiel aufgefiithrt worden sein konnten. Diese skizzierten
Thesen tiber die Satyrn auf griechischen Vasenbildern erlauben es, funf Kriterien
seines Korper- und Bewegungskonzepts zu benennen:

151 Die Analyse bezieht sich auf alle gesichteten (Theater-)Vasen, die hier nicht im Detail be-
sprochen oder abgedruckt werden kénnen.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

- Darstellung und Asthetik: Auf mehreren Theatervasen sind die Satyrn durch
Maske und tinzerische Posen mit einem besonders betonten méannlichen Kor-
per, Bauchmuskeln und einem eng anliegenden Trikot oder Nacktkostiim, an
dem der Leder-Phallus und der Pferdeschwanz befestigt sind, als Akteure im
Theater zu erkennen.

- Sprung und Dynamik: Satyrn sind sprunggewaltige Performer und kraftvolle
Akrobaten. Ihr Bewegungsvokabular umfasst viele Spriinge, die mit gebeugten
Knien und angehobenen Hiiften signalisiert werden, um die Pose kurz vor oder
nach dem Sprung auszudriicken. Angedeutete Sprungbewegungen mit wech-
selnden Beinstellungen, wobei der Moment der Unterbrechung — der Sprung
— weggelassen oder in der Phrasierung auf mehrere Figuren aufgeteilt wird.
Manchmal zeigt die Position, dass das Gewicht des Tinzers von einem Fuf} auf
den anderen verlagert wird. Der Tinzer >wirft« ein Bein nach vorne, zur Seite
oder nach hinten und hilt das andere, gestreckte Bein bei der Landung in einer
beliebigen Position.

- Dionysischer Paartanz: Auf mythologischen Szenen erscheinen Satyrn meistens
in einer Paartanzkonstellation mit Minaden, den weiblichen Kult-Anhinge-
rinnen und/oder Dionysos. Die Arme sind vom Korper weggestreckt, verdreht
oder angewinkelt, ganz so, als ob die Satyrn ihre Tanzpartnerinnen im Tanz
wild herumwirbeln. Die Minade wird ekstatisch mit nach hinten gebeugtem
Korper dargestellt, der Satyr hingegen prisentiert sich tierihnlich mit nach
vorne gebeugtem und gerundetem Oberkdrper, der Midnade mit Blick oder Ges-
ten korperlich zugewandt. Der kriftige Kérperbau bildet oft einen auffilligen
Kontrast zu seinen lasziven und elastischen Bewegungen.

- Sklavische Pose: Das Kauern und Hocken unterstreicht den sklavenihnlichen,
niederen und dienenden Status der Satyrn. Sie werden hockend, kriechend oder
kniend dargestellt, manchmal in frontaler Position — eine nicht normenkonfor-
me Haltung im Vergleich zu Kérpern im Profil auf Vasen -, die ihren phallischen
Korper auf allen Vieren entbloft, mitunter masturbierend, was ihre menschli-
che Animalitit und Mannlichkeit korperlich grotesk zum Ausdruck bringt.

- Gestedes Staunens: Das Staunen wird durch die spezifische Geste des aposkopein
mitder Hand an der Stirn artikuliert, die Verwunderung und Entziicken signali-
siert und ein grundlegender Ausdruck der Figur in ihrer Neugier/Wissbegierde,
tierischen Triebhaftigkeit und Impulsivitit ist.

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass die Lektiire von auf Vasen abgebilde-
ten Auffithrungen korperlicher Aktion bzw. Performance einen neuen Einblick in
die Praxis des Tanzes jenseits schriftlich fixierter oder notierter Tanzquellen und
methodischer Grenzen erméglicht. Theatersatyrn, die auf den Vasenbildern fest-
gehalten sind, lassen sich als Wiedergabe von Satyrspielen einordnen und zeigen
nicht nur signifikante Standposen oder das Bewegungsvokabular von Satyrtinzen

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,

147


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

im Theater (Sikinnis), sondern auch die Verwandlung der minnlichen Darsteller in
glaubwiirdige Bithnensatyrn, wie am Vasenbild in Abbildung 32 zu erkennen ist.

Abb. 32: Drei Tiinzer vor oder nach der Auffiihrung eines Satyr-
spiels (Seite A)

Die fiir die tanzwissenschaftliche Forschung formulierten Probleme und Frage-
stellungen zur Einbeziehung von Vasen als Quellenmaterial erweisen sich metho-
disch wertvoll sowohl fiir die Theater- als auch fiir die Tanzwissenschaft, insbeson-
dere im Hinblick auf performative Implikationen. Die Analyse der Vasenbilder er-
Offnet drei wesentliche Perspektiven zur Wirkungsisthetik des Satyrspiels im Kon-
text des Chors. Erstens wird die Verfremdung des tragischen Chors durch die Dar-
stellung als tierartige Figur untersucht. Diese Perspektive zielt darauf ab, zu erfas-
sen, wie die Visualisierung des Chors auf den Vasen dessen Wirkung und Bedeu-
tung im Satyrspiel beeinflusst haben kénnte und ermoglicht eine reflektierende Be-
trachtung der Transformation des Chors. Zweitens wird die Rolle der Vasenbilder
als Trager von Erinnerung und Gedichtnis in Bezug auf Theaterauffithrungen the-
matisiert. Diese Analyse beleuchtet, wie die Vasenbilder Erinnerungen an spezifi-

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

sche Auffithrungen bewahren und reflektieren und welche historischen Dimensio-
nensie fir das Verstindnis der Inszenierung des Satyrspiels eréffnen. Drittens wird
die Unterbrechung des Mythos durch choreografische Vervielfiltigung und die Plu-
ralisierung der Satyrfigur in den Vasenbildern erforscht. Diese Untersuchung zeigt
auf, wie die Darstellungen auf den Vasen die narrative Struktur des Mythos aufbre-
chen und verschiedene Dimensionen der Figur des Satyrs offenbaren.

Der Satyr als Gegenmodell zum weiblich gedachten Tanz der Moderne

Zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts sind die griechischen Vasen selbst zu ei-
nem wichtigen Bestandteil der Diskussion itber Kunst und Philosophie, insbeson-
dere aber den antiken Tanz und die damit verbundenen Kérperkonzepte der Mo-
derne geworden."> Da kiinstlerische Forschung mit griechischen Vasen betrieben
wird, wird Tanzgeschichte um 1900 mafigeblich durch und als Praxis vermittelt. Im
deutschsprachigen Raum entwarfen Kunstschaffende, Theoretiker*innen und Phi-
losoph*innen im Nachhall von Kant und Schlegel ein neues Verstindnis von der grie-
chischen Kultur der Antike, in dem alternative Facetten akzentuiert werden. Mit Die
Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik (1872) eroffnet Friedrich Nietzsche eine
neue Perspektive, um die Moderne von der Antike her zu denken.”* Der Tanz um
1900 wird heute als eine spezifisch weibliche Revolution gesehen, die den Kérper
aus seinem Korsett befreit, sich an der fiir primitiv und exotisch gehaltenen Aus-
pragung der Antike orientiert und damit den Tanz wieder in eine spirituelle Sphire
tberfithrt.

Welche Konsequenzen hat das fiir tanzende Minner? Und welche Unsicherhei-
ten fiir Manner und ihre Reprisentationen von Minnlichkeit bringt dies in der mo-
dernen Gesellschaft und auf den Bithnen mit sich? Die Domine der freien Tinzerin-
nen und ihre Wiederbelebung der griechischen Antike durch die Figur der Mdnade

152 Die Amerikanerin Isadora Duncan, eine Pionierin der Tanzmoderne und grofie Bewunderin
der griechischen Tanzkultur, weistjedoch in ihrer Vorlesung »The Dance of the Future« (1903)
aufeinenwichtigen Aspekt der modernen Bewegungsforschung auf Basis griechischer Vasen
als historischem Quellenmaterial hin: »To return to the dances of the Greeks would be as im-
possible as it is unnecessary. We are not Greeks and therefore cannot dance Greek dances«.
Duncan, Angela Isadora; Karl Federn: Der Tanz der Zukunft (the dance of the future): eine Vorle-
sung, Leipzig: Eugen Diederichs 1903.

153  Bereits 1872 kiindigt dieser kanonisch gewordene Text sehr deutlich die vielfaltigen Krifte
an, die im kiinstlerischen Schaffen an der Wende zum 20. Jahrhundert im Spiel sein wer-
den. Der philosophisch-asthetische Diskurs um das Verhiltnis von Apollo und Dionysos, der
sich kursorisch durch ein Oszillieren zwischen >akademischer Performance<und >subversiver
Kreation<schematisieren lasst, erschiittert die Welt der musikalischen und choreografischen
Arbeit vieler Kiinstler*innen.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

149


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

— die Protagonistinnen der dionysischen Feste — ist symptomatisch fiir die fehlen-
de Untersuchung von Minnlichkeitskonzepten von der Antike bis zur Gegenwart.”*
Im Blick zuriick, das hat Janine Schulze-Fellmann aufgezeigt, offenbart die Tanzge-
schichte »ihr kompliziertes Verhiltnis zur Minnlichkeit«™. Der tanzende Satyr ist
das minnliche Gegenstiick zur Mdnade. Alle am Kult Beteiligten sind untrennbar
mit Dionysos verbunden, der als ritueller Ausgangspunkt fiir ihre Marginalitit und
Fremdheit steht. Die Macht der Darstellung und Reprisentation im Theater wur-
de hingegen nur den minnlichen Figuren des Festes verliehen, wie Sue Ellen Case
erklirt:

»The maenads (the female celebrants of the Dionysian festivals) must dance into
oblivion, while the satyrs (the male celebrants) must become the first choruses of
the drama. [..] In other words, the power of representation was given only of the
male celebrants. The invention of acting was gender-specific — the actor was the
satyr.«'*

Aus dieser dionysischen Ekstase heraus entwickelte sich die theatrale Praxis, einen
anderen als sich selbst darzustellen, und fithrte zur Schauspielkunst. Das Kérper-
modell der Minade, so schreibt die Tanzwissenschaftlerin Gabriele Brandstetter,

157

hat das »Bewegungsmuster der Hysterie«” geprigt, das den modernen Vorstel-

lungen des Weiblichen um die Jahrhundertwende entspricht und einen Transfer in
das Bewegungsvokabular des weiblich dominierenden Ausdruckstanzes erfihrt.’s®
Auf griechischen Vasen entdecken Tinzerinnen der Moderne die Vorbilder ihrer
quasi-griechischen Tinze. Die Minade tanzt auf den Vasenbildern ekstatisch mit
dem Thyrsosstab und einem weit nach hinten gebeugten Oberkorper, dabei ihren

Kopf wild in den Nacken werfend, die Augen blicken empor. Die paradigmatische

154 Hinweise auf diese Forschungsliicke finden sich auch bei Fiona Macintosh, Edith Hall, TylerJo
Smith, Claudia Jeschke, Mark Franco und Janine Schulze-Fellmann in unterschiedlicher Per-
spektive formuliert.

155 Schulze-Fellmann, Janine: »Tanz«, in: Stefan Horlacher; Bettina Jansen; Wieland Schwane-
beck (Hg.): Minnlichkeit. Ein interdisziplindres Handbuch. Miinchen: ].B. Metzler 2016, S. 358 —
369, hier S.358.

156 Case, Sue-Ellen: »Classic Drag: The Greek Creation of Female Parts, in: Theatre Journal (3),
1985, S.317 — 27, hier S. 321.

157 »Bewegungsmuster der Hysterie« bezieht sich auf die von Jean-Martin Charcot und anderen
im19.Jahrhundert erforschten korperlichen Ausdrucksformen der Hysterie, insbesondere im
Kontext der Neurologie und Psychiatrie. Brandstetter Gabriele: Poetics of Dance: Body, Image,
and Space in the Historical Avant-gardes, Oxford: Oxford University Press 2015, S.182.

158 In der Analyse vergleicht Gabriele Brandstetter das Kérperbild der freien Tanzerin mit den
dominanten Weiblichkeitsmustern (das Modell der Manaden, der Grazien, der Nike) des an-
tiken Tanzes, die mit modernen Vorstellungen von Exotik und Primitivitit sowie Natiirlich-
keit und Anmut korrespondieren.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Minaden-Pose wird von Isadora Duncan, Grete Wiesenthal, Rosalia Chladek, Mary

Wigman und weiteren als Ausdrucksgebirde vermehrt aufgegriffen: »The so-called

arc en cercle, the arch as an expressive gesture of the upper body leaning far back-

ward from its center, literally became a signature gesture in the body-image of free

dance and Ausdruckstanz«*®. Die Verkérperung der Minade von Pionierinnen des

freien Tanzes um 1900 steigert die Popularitit eines modernen, bedrohlichen — und

dionysisch-befreiten Frauentyps und dringt den tanzenden Mann und mit ihm

moderne Vorstellungen von Mannlichkeit an den Rand.**°

Abb. 33: Tanzender Satyr (The Dance of the Future, eine Vorlesung von Isa-
dora Duncan 1903)

159

160

Brandstetter Gabriele: Poetics of Dance: Body, Image, and Space in the Historical Avant-gardes,
2015, S.152.

Invielen post-antiken Gesellschaften gilt die 6ffentliche Auffithrung von Tanz als eine femini-
ne Tatigkeit. Die grofsen Ausnahmen im Tanzkanon sind die européischen Hofe, die den Tanz
zur Demonstration ihrer Macht nutzten (Ludwig X1V. und Heinrich 111.), oder méannliche Tanz-
stars wie Vaslav Nijinsky, der fir die Wiedereinfithrung des tanzenden Mannes im postro-
mantischen/modernen Ballett steht (vgl. Schulze-Fellmann, Janine: »Tanz, in: Stefan Horla-
cher; BettinaJansen; Wieland Schwanebeck (Hg.): Mannlichkeit. Ein interdisziplindres Hand-
buch, 2016), oder Ted Shawn, der den tanzenden Mann in Amerika durch seine rein mann-
liche Kompanie und in tanztheoretischen Schriften historisch zu legitimieren sucht. Beide
lieRen sich von antiken Vasen, Zeremonien/Ritualen und griechischen Schwert- und Kriegs-
tanzen inspirieren. Die kiinstlerische Auseinandersetzung mit griechischen Vasen dient hier
einem bestimmten Zweck, namlich der personlichen Erforschung von Mannlichkeit und da-
mit der gesellschaftlichen Vergegenwirtigung von tanzenden Mannern in der Geschichte.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

151


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Doch es gibt noch ein weiteres prominentes Beispiel, das moderne Konzepte von
Minnlichkeit durch antiken Tanz erforscht. Das grofie Abenteuer der Ballets Russes
mit ihren starken Personlichkeiten Diaghilev, Nijinsky, Fokine und Bakst ist vom
Einfluss der Antike geprigt, die mit Laprés-midi d’'un Faune keine authentische Re-
konstruktion, sondern eine imaginire Erzihlung bietet, die es dem kreativen Uber-
schwang und der modernen Radikalitit der Gruppe ermdglicht, auf die fragmen-
tierte Antike zuzugreifen, ohne sich in ihren Bewegungsmaglichkeiten zu begren-
zen. Die von den Ballets Russes angeeignete Antike ist das Gegenmodell zu einer
Riickbesinnung auf die Antike des 19. Jahrhunderts im Sinne der Klassik. Die grie-
chische Antike wurde nicht als Prototyp oder Referenzkultur iibernommen, viel-
mehr scheint die Patenschaft von Apollo und Dionysos im kreativen Antrieb und
Schaffensdrang dieser Gruppe von Choreograf*innen, Tinzer*innen, Komponis-
ten und Bithnenbildner wirksam geworden zu sein.” Die Wiederbelebung der An-
tike zu Beginn des 20. Jahrhunderts hatte keine vereinheitlichende oder homogeni-
sierende Wirkung, wenn dies tiberhaupt ihr postuliertes Ziel war. Was das Ballets
Russes betrifft, so scheint die Avantgarde-Bewegung bis in die 1930er Jahre ande-
re, keine gezielt ideologische Absichten'®* verfolgt zu haben. Dennoch lisst sich das
ausgeprigte Interesse an den gewissermaflen primitiven Aspekten der antiken grie-
chischen Tanz- und Kérperkultur als ein mitunter idealisiertes Refugium fiir Kiinst-
ler*innen interpretieren. Die Avantgarden um 1900 vereinen die Gemeinschaft der
Kinstler*innen nicht durch dieselbe Rezeption, Interpretation oder Wahrnehmung
der Antike in einer universellen oder rekonstruierten (Tanz-)Form, einem Stil oder
einer Asthetik; vielmehr sieht sich diese kiinstlerische Bewegung in einem Spiegel,
indem sich jeder Korper in einer einzigartigen Projektionsbewegung widerspiegelt,
so als wiirde jede(r) Einzelne >seine«/>ihre< Antike konstruieren. Ausgehend von eu-
ropdischen Zentren erforscht die Tanzmoderne sowohl die Rolle des Tanzes in anti-
ken Kulturen (griechische, aber auch agyptische und romische Antike) als auch die
Moglichkeiten der Wiederentdeckung und Modernisierung der Antike durch eine
Reihe antiker Darstellungen/Reprisentationen des Tanzes.

161 Insgesamt waren Frauen in den spezifischen Rollen von Komponist*innen und Bihnenbild-
ner*innen bei den Ballets Russes eher weniger prasent.

162 Olympia, der inszenierte zweiteilige Propagandafilm der deutschen Regisseurin Leni Riefen-
stahl aus dem Jahr 1938, zeugt noch heute von einer bildgewaltigen, nationalsozialistischen
Asthetik und einer Aneignung der klassischen Antike als dominante, nun aber als arisiert
aufgefasste Hochkultur mit einem korrespondierenden virilen, durchtrainierten, mannlich-
athletischen Kérperbild.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Abb. 34 und 35: Vaslav Nijinsky als Faun, der sich Flore Revalles als Nymphe im Profil ni-
hert, wobei letztere leicht nach hinten gebeugt ist und ein Tuch umklammert, in Laprés-midi
d’un Faune (1916)

Dionysisches Schwarmen zwischen Wissenschaft und Kunst

In Resonanz und engem Austausch mit den performativen Kiinsten hat der von den
Cambridge Ritualists (1890 — 1920) eingeleitete Paradigmenwechsel ein breites In-
teresse an der Verschrinkung von Primitivismus, Klassizismus und Hellenismus im
akademischen Kontext geweckt, aber auch kritische Stimmen hervorgebracht, wie
Olga Taxidou konstatiert: »In positing theater center-stage again the Cambridge Ri-
tualists and particularly [Jane] Harrison seem to be re-working the theatrum mundi
metaphor and their corollaries in the theater arts find, in their work, ways to enact
this metaphor and materialize it on the stage.«'® Das Zitat bietet eine kritische Ana-
lyse der Herangehensweise der Cambridge Ritualists, insbesondere von Jane Harri-
son, an die Neuinterpretation und Bithnenumsetzung antiker Metaphern im Thea-
terkontext. Mit einer Neuformulierung der Antike fiir die Moderne koexistieren al-
ternative Facetten und parallele Entwicklungen in der Antikenrezeption:

»This humanity, however, despite its modernity or perhaps because of it, also en-
tails a primitivist dimension. And in the ways that the Cambridge Ritualists re-
configure the classics, this Primitivism is not read in opposition to Hellenism or
Classicism, but is seen to inhabit the same evolutionary trajectory. These are the

Greeks as Primitives as Moderns.«'%*

163 Taxidou, Olga: »Communities of Production and Consumption. Modernism and the Rebirth
of Tragedyx, in: Jennifer Wallace (Hg.): A Cultural History of Tragedy in the Modern Age, New
York: Bloomsbury 2021, S. 57— 74, hier S. 61.

164 Ebda.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49,

153


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Wie Taxidou bekriftigt, sind moderne Konzepte der Antike weit weniger daran in-
teressiert, Tanz- und Korperkonzepte im Hinblick auf ihre philologische oder ar-
chiologische Korrektheit, Authentizitit oder Genauigkeit zu bewerten, sondern be-
tonen vielmehr die Art des Experimentierens und der Ermichtigung beim Zugriff
auf das Material, die ihre Sichtweise auf die antike griechische Tanzkultur ihnen als
Performer*innen gibt, um ihr Medium radikal zu iiberarbeiten.'®

Im Gegensatz zu allen vorangegangenen Epochen findet im 20. Jahrhundert ei-
ne starke Umdeutung des Dionysischen in Bezug auf Wissenschaft und Kunst statt.
Durch die Theorie Nietzsches, der auch von den Cambridge Ritualists und ihrer en-
gen Verflechtung von Ritual, Drama und Mythos beeinflusst worden ist, wird man
gleichsam von der Satyrfigur verzaubert, der eine Projektion der dionysischen Ge-
meinschaftist, die das Theater, das Leben und den Tod gleichermafien feiert. Nietz-
sche beschiftigt sich in seiner wissenschaftlichen Profilierung zwischen Philologie
und Philosophie intensiv mit der Figur des griechischen Satyrs fiir seine Thesen
zum tragischen Chor. In Ecce homo wire er selbst »noch eher Satyr«*® und in sei-
ner Schrift Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik entwirft Nietzsche ein vi-
siondres Bild des dionysischen Schwirmers als »Musiker, Dichter, Tinzer, Geister-
seher in einer Person«®’. Fiir ihn gilt der Satyrchor als Verkérperung der héchsten
Tanzkunst in einer vortragischen Weltordnung. Mit anderen Worten: Die Satyrfigur
reprisentiert zum einen eine dionysische Kultgemeinschaft und zum anderen das
griechische Selbstverstindnis des antiken Publikums, das sich im Gegensatz zum
»Kulturmenschen«'*® auf diese Vision einlisst. Die Satyrn sind nach Nietzsche die
wahren Menschen und Dionysus der eigentliche Bithnenheld. Verwandlung, Vision
und Verzauberung sind die Grundprinzipien, die den Satyr auf der Bithne als Chor
grundieren, aber kiinstlerische Vollendung kann nur aus beiden Teilen gelingen, aus
geteilten, das heif3t aus apollinisch-dioysischen Kriften. Wer, wenn nicht der hybri-
de Satyrchor, kann diese Zerrissenheit und Unvollstindigkeit als gespaltene Verkor-
perung der Natur-Kultur-Konstellationen oder der hoch- und subkulturellen Kon-
figurationen den zeitgendssischen Gesellschaften vermitteln? In Analogie zum mo-
dernen Subjekt wird durch diese Darstellung »die Trennungsgewalt dieses Schrittes
betont, durch den die Individuation, in dionysische und apollinische Teile gespalten
und zwischen ihnen pendelnd, sich mit unsicherem Ausgang vollzieht«**.

165 Vgl. Ebda., S. 62ff.

166 Nietzsche, Friedrich: Ecce Homo. Wie man wird, was man ist (Taschenbuch — Literatur — Klassi-
ker) 1. Aufl., Marburg: Frank Weber 2022, S. 7.

167 Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragidie oder Griechentum und Pessimismus, 2016, S. 46.

168 Ebda., S.40.

169 Haf3, Ulrike: »Chory, in: Erika Fischer-Lichte; Doris Kolesch; Matthias Warstat (Hg.): Metzler
Lexikon Theatertheorie, 2014, S. 49 — 51, hier S. 51.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

Dennoch stellt sich die Frage, warum es weitaus weniger kiinstlerische Werke
und Resonanzen zum Satyrchor in der Moderne gibt, der als dionysische Figur/
Figuration eindeutig eine >primitive« Dimension verkorpert, wihrend in der Altphi-
lologie, der Anthropologie und der Philosophie viel iiber den Satyrchor nachgedacht
wird - insbesondere durch Nietzsche und seine radikale Vision eines modernen
Dionysos. Trotz der vielfiltigen Wechselwirkungen zwischen Kunst und Wissen-
schaft gibt es hier weitaus weniger Ubertragungen des Satyrs in die Moderne, mit
Ausnahme von Nijinskys Faun, der in der Tanzhistoriografie kanonisch geworden
ist, ganz im Gegensatz zu den rituell-performativen Aspekten des Dionysos auf der
Bithne oder dem tragischen Minadenmodell in Tanz-, Theater- und Performance-
Arbeiten. Wenn Dionysos als zentrale Figur eine >primitivs--moderne Antike in
Kunst, Wissenschaft und Philosophie revitalisiert und die tanzende Minade die
Ideen und Theorien des radikalen Feminismus um die Jahrhundertwende zum
Ausdruck bringt, dann muss das Fehlen von Satyrdarstellungen erstens mit den
marginalisierten Mdnnlichkeitskonzepten im Tanz im 20. Jahrhundert einhergehen
und - das bleibt ein Forschungsdesiderat - in den grotesken/burlesken Tinzen und
der temperamentvollen Exzentrik (beispielsweise von Valeska Gert) als eine Form
des weiblichen Satyrs im Sinne einer female masculinity neu aufgespiirt werden.

Mit den Ideen des Hybriden, Konzeptionen des Nicht-menschlichen und die
Vorstellungen von Queerness, das Verhiltnis zwischen Normativitit und Kritik,
wird die Satyrfigur heute mit zeitgendssischen Diskursen verbunden. Wihrend
Nietzsche eine Engfithrung von Natur und Kultur sowie den dionysischen und
apollinischen Energien als Kraftfeld auf der antiken Bithne vornimmt, wird diese
Analogie im zeitgendssischen Diskurs unter der Matrix des Anthropozins und der
Schnittstelle von Kunst und Wissenschaft erarbeitet. Der Dramaturg und Theater-
wissenschaftler Frank-Michael Raddatz bringt den Satyr zuriick »auf die wissen-

170 des 21. Jahrhunderts und subsumiert die

schaftlich-dionysischen Tanzflichen«
dionysisch-apollinische Spaltung unter die tragische Matrix des Anthropozins -
den fundamentalen Konflikt von Mensch und Natur. Dabei bezieht sich Raddatz auf
das antike Theater, Nietzsches Thesen zum Satyr und dem dionysischen Schwirmen
im Satyrspiel, das er seitdem in den »Untergrund der Kultur«'”* gedringt sieht.
Seine Diagnose lautet: »Das Theater hatte es sich in seinen Anfingen zur Aufgabe
gemacht, den Riss zu heilen, der zwischen Mensch und Tier und dem Menschen

72 Der Riss zwischen Tier und Mensch

vollzieht sich in Philosophie, Kunst und Wissenschaftsgeschichte'”; aber schon

und seiner eigenen Tierhaftigkeit verliuft«

170 Raddatz, Frank-Michael: Das Drama des Anthropozins, Berlin: Wendungen 2021, S. 18ff.

171 Ebda.

172 Ebda.

173 Das heifst, mit dem Aufkommen und der Entwicklung wissenschaftlicher Praktiken, Ideen
und der Herausbildung von akademischen Disziplinen/Fachgebieten.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

155


https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

mit der »Geburt der Tragédie«™ (Romeo Castellucci) und der Herausbildung ei-
ner kulturellen Institution wird der »Auszug aus der Tierwelt«’” (Heiner Miiller)
zum Preis der Individuation und Polis-Ordnung eingeleitet. Tiere und Tieropfer

reprisentieren den Transit zum Gottlichen, der einst die Grundlagen des Theaters
offenbarte. Der anthropologische und kommunikative Bruch'7® zwischen Wildnis
und Zivilisation, Ritual und Theater, Chor und Protagonist ist von der Antike bis

zur Gegenwart unter komplexen historischen Bedingungen unvermeidlich:

»Fiir diese Verklammerung mit den nichtmenschlichen Erdbewohnern lassen sich
zahlreiche Belege in den Uberlieferungen jener symbolischen Praxis finden, die
einmal>Theater< heifien sollte. Die Rituale der Totenbeschwérung, aus denen die
Szene hervorgeht, griinden in einer existentiellen Verbundenheit mit den anima-
lischen Wesen. Als sich die kultischen Opferhandlungen im Zuge der Intendanz
des Theatergottes Dionysos in den 6ffentlichen Raum der Polis verschieben, gera-
ten nicht nuranimalisch-menschliche Mischformen in das szenische Gravitations-
feld, sondern auch operative Verfahren, die untrennbar mit den totemistischen
Wurzeln der Mirchen und Mythen verbunden sind. Den Horizont der tragischen
Entwiirfe bewohnen sprechende und mitunter singende Chimaren und Hybriden,
denen die Grenze zwischen Mensch und Tier unbekannt scheint. Eine Mischform,
den Satyrn, kommen dabei besondere Privilegien zu: Sie bilden das Cefolge des
Theatergottes Dionysos und werden bei den alljdhrlichen Dionysien mit einer ei-
genen, die Tragddien begleitenden, artistischen Sparte — den Satyrspielen — ge-

ehrt. Das Theater erwichst genuin aus der Beziehung zum Tier.<”’

Diese kulturelle Umgestaltung, das heifdt weg von einer Asthetik der sich durchdrin-

genden Sphiren hin zu einer modellhaften Trennung dieser Bereiche, hilt bis heute

174

175

176

177

»For westerners, theatre was born as God died. It is clear that the animal plays a fundamental
role in the relationship between theatre and God’s death. In the moment that the animal
disappeared from the scene, tragedy was born.« Castellucci, Romeo: »The animal being on
stage, in: Performance Research 5 (2), 2000, S. 23 — 28, hier S. 24.

»Die Mythen sind ja auch Formulierung von kollektiven Erfahrungen. Wenn man sie auf-
bricht, dann bekommt man vielleicht Zugang zu diesen kollektiven Erfahrungen, die sonst
verschittet sind. [..] diese alten Geschichten kann man auch beschreiben als Darstellung des
Auszugs aus der Tierwelt.« in: Miiller, Heiner: »The forest. Ein Gesprach mit Christoph Riter
(1988)«, in: Gesammelte Irrtiimer 2. Interviews und Cespriiche, Frankfurta.M.: Verlag der Autoren
1996, S.106f.

Dieser Bruch ist im Ursprung des Theaters verankert, dessen Vergegenwartigung sich mog-
licherweise durch die Geschichte zieht und dabei auch den Zweck der (symbolischen) Uber-
windung dieser Trennung reflektiert.

Raddatz, Frank-Michael: »BUHNENBESTIARIUM. Die monstrésen Theatertiere und ihr ritu-
eller Hintergrund, in: LI 134, Herbst 2021, https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_
b%C3%BChnenbestiarium (abgerufen am 13.09.2022).

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium

[I DIE ANTIKE WISSENSKULTUR: EIN ENSEMBLE VON FRAGMENTEN

das Ringen um Identitit, Totalitit und (Selbst-)Verstindnis aufrecht, das sich in un-
terschiedlichen historischen Formationen in den szenischen Kiinsten in Europa als
eine problematische Entfremdung im Dispositiv des Theaters und als »Unruhe der

Formen«'®

(Ulrike HaR) manifestiert. Diese Spaltungen, Briiche, Transformationen
und Rekonfigurationen antiker Elemente miissen in der Geschichte des Tanzes und
des Theaters wieder neu identifiziert werden, was im nichsten Abschnitt anhand
von finf verwandten Figurationen vorgestellt wird. In »Das Drama des Anthropo-
zins«nennt Raddatz drei Aspekte, die fir eine Neujustierung von Wissenschaft und
Kunst im Sinne einer Aktualisierung des Apollinischen und Dionysischen herausge-
arbeitet werden kénnen: erstens bilden das Apollinisch-Wissenschaftliche und das
Dionysisch-Kiinstlerische im zeitgendssischen Forschungsdiskurs eine »Assembla-
ge des Heterogenen«'”?; zweitens werden die Naturwesen (z.B. Satyrn) in den Un-
tergrund der Kultur verdringt; drittens besteht der anthropologische Bruch als ein
durch hybride Konstruktionen und Mischwesen tiberbriickter Riss zwischen Natur
und Kultur. Diese drei Thesen korrespondieren in einem zeitgendssischen Ansatz
mit Nietzsches Forschungsperspektiven der Moderne, die weitergedacht und fiir
die Gegenwart — ihre Fragen und Forderungen — erneuert und nachjustiert wer-
den. Mit diesem Paradigmenwechsel und aus der Perspektive des Korpers gedacht,
wird der Satyr als dionysische Denkfigur zur Grundlage fiir forschende Positionen
der Jahrhundertwende und im nichsten Abschnitt zu einer abstrahierten Figurati-
onder Gegenwart modelliert. Ein Forschungsprojekt zur mythologischen Satyrfigur
ist zeitgemafd und relevant, insbesondere fiir die kontinentaleuropiische Tanzwis-
senschaft, die dabei ist, die (Tanz-)Geschichtsschreibung zu erweitern. Dieses Pro-
jekt untersucht Machtverhiltnisse und Verschiebungen seit der griechischen Antike
und geht iiber den eurozentrischen Kanon hinaus, der mit européischer und anglo-
amerikanischer Kultur assoziiert wird. Das Konzept des >Becoming Animal« — das
Tier-Werden - kann als grundlegende Theatermetapher betrachtet werden. Der Sa-
tyr bleibt ein Symbol fiir diese sparteniibergreifende Dimension des Theaters, die

nationale, kulturelle, soziale und geschlechterspezifische Grenzen iiberschreitet.’®

178 Haf, Ulrike: »Die zwei Kérper des Theaters Protagonist und Chor, in: Marita Tatari (Hg.): Orte
des Unermesslichen Theater nach der Geschichtsteleologie, Ziirich-Berlin: diaphanes 2014, S. 139 —
159, hier S.148.

179 Raddatz, Frank-Michael: »BUHNENBESTIARIUM. Die monstrosen Theatertiere und ihr ritu-
eller Hintergrund, in: LI 134, Herbst 2021, https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m
b%C3%BChnenbestiarium (abgerufen am 13.09.2022).

180 Es ist jedoch zu beriicksichtigen, dass Natiirlichkeit, Geschlecht, Tierheit, Kindlichkeit und
Weiblichkeit unterschiedliche Spharen darstellen, die nicht immer deckungsgleich sind aber
intersektional miteinander verkniipft sein konnen. Die Herausforderung besteht darin, klar
zu definieren, welche Aspekte in den Mittelpunkt geriickt werden sollen und wie diese un-
terschiedlichen Dimensionen sinnvoll miteinander in Beziehung gesetzt werden konnen.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A

157


https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium
https://www.lettre.de/beitrag/raddatz-frank-m_b%C3%BChnenbestiarium

158

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Fiir den Ubergang in die Gegenwart wird eine Auswahl zeitgendssischer choreo-
grafischer Positionen mit philosophischen und gendertheoretischen Exkursen zu-
sammengestellt, um den méglichen Einfluss der Satyrfigur, die fiir ein subkulturel-
les Gegenbild der antiken Auffithrungskultur steht, auf die Tanz- und Performance-
szene des 21. Jahrhunderts zu iibertragen, die bereits so viele Umbriiche verspricht.

https://dol.org/10:14361/9783839400186-005 - am 14.02.2028, 10:38:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400166-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

