
6 Zusammenfassung -- Reflexion -- Ausblick

In meiner Arbeit habe ich Moscheen in der Schweiz und in Österreich als Orte

untersucht, die durch Handeln konstruiert und reproduziert werden. Dabei bin

ich auf Grundlage neo-institutionalistischer Konzepte davon ausgegangen, dass

das Handeln durch gesellschaftliche, politische und rechtliche Rahmenbedingun-

gen sowie durch die Umwelt der Moscheen, das organisationale Feld, beeinflusst

wird. Im Zentrum meiner qualitativen Studie stand das alltägliche Handeln in

den Moscheen. Hier habe ich beispielhaft die Aktivitäten Gebet, Bildungsangebo-

te und öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen sowie Strukturmerkmale unter-

sucht. Dabei habe ich mich in Wien und Zürich auf je drei Moscheen konzentriert,

die von ihrem ethnischen und ideologischen Profil her qualitativ repräsentativ

sind, das heißt, die für die jeweiligen Länder typisch sind, und mit multiethni-

schen Moscheen kontrastiert1. Im Laufe der teilnehmenden Beobachtung sowie

durch die zahlreichen Interviews hat sich die Annahme bestätigt, dass Moscheen

in der Schweiz und in Österreich multifunktionale Räume sind. Sie sind nicht

nur Orte religiöser, sondern auch sozialer Praxis (vgl. Beilschmidt 2015; Suder

2015; C. Monnot 2013; Halm & Sauer 2012; Halm et al. 2012; Bartels & De Jong

2007; Ornig 2006; Lemmen 2003; Kraft 2002). Moscheen sind mit vielfältigen

Erwartungen konfrontiert, so dass sie sich in einem Balanceakt befinden, den

Erwartungen gerecht zu werden und dadurch ihre eigene Legitimität aufrecht-

zuerhalten. Diese Erwartungen sind selbst im Wandel und bedingen Wandel in

den Moscheen (vgl. Pries 2010: 39).

Im Folgenden reflektiere ich zunächst den Forschungsprozess sowie den theo-

retischen Rahmen der Arbeit. Dann komme ich auf die zentrale Fragestellung

zurück, nämlich was eine Moschee durch das Handeln in ihr ausmacht. Dabei

analysiere ich die zentralen Aktivitäten als konstituierende Praxen auf ihre Bedeu-

tung für das Wesen einer Moschee hin. An dieser Stelle werden die formulierten

1 In meinem Sample wurde die Dichotomie aus ethnisch-nationaler und multiethnischer Mo-

schee berücksichtigt. Sonderformen wie die Moscheen des Verbands der Islamischen Kul-

turzentren, welche aus der Sufitradition entstanden sind, wurden nicht berücksichtigt. Hier

wäreweitere Forschung notwendig, um zu erfahren, welche Bedeutung diesemystischen Be-

wegungen und ihre Moscheen haben und wie sich diese im Laufe der Zeit gewandelt haben.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025 - am 13.02.2026, 15:49:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 Alltag in der Moschee

Annahmen aus Kapitel 3 wieder aufgegriffen und dabei speziell Entwicklungen

und Herausforderungen für die Moscheen thematisiert. Zudem enthält dieses

Fazit Implikationen für Forschung und Praxis, die sich aus den Erkenntnissen

ergeben haben.

6.1 Reflexion des Forschungsprozesses und der theoretischen
Grundlagen

Organisationsforschung kann sowohl mit qualitativen als auch quantitativen

Methoden durchgeführt werden (vgl. Kühl et al. 2009), wobei in den neo-

institutionalistischen Studien die statistischen Methoden dominieren (vgl. Hasse

& Krücken 2005: 33; Walgenbach & R.E. Meyer 2008: 179). Gerade aber die

Frage nach Erwartungen und Deutungsmustern verlangt nach einer qualitativen

Vorgehensweise und die Verbindung der beiden Ansätze Neo-Institutionalismus

und Wissenssoziologie hat sich nicht nur als durchführbar, sondern auch als

fruchtbar erwiesen. Moscheen sind multidimensional gegenüber verschiedenen

Publikumserwartungen eingebunden und dies kann nur explorativ mit qualitati-

ven Mitteln erschlossen werden, eben indem auf das Handeln in den Moscheen

geschaut wird.

Der Ländervergleich war vor allem auf der Makroebene aufschlussreich, spe-

ziell für die Frage, wie die jeweiligen Governancestrukturen der Verwaltung und

Unterstützung von Religionsgemeinschaften Einfluss auf Moscheen nehmen. Hier

haben sich zwischen den Ländern Unterschiede gezeigt. Auf der Mesoebene und

vor allem auf der Mikroebene spielten eher Gemeinsamkeiten eine Rolle. Wenn

Unterschiede zutage tragen, hatten diese in erster Linie mit den mitgebrachten

und institutionalisierten Traditionen zu tun und nicht mit bestimmten länderspe-

zifischen Merkmalen. Der Kritik, die Glick Schiller (2010) an einem methodischen

Nationalismus übt, kann daher großteils zugestimmt werden. Denn es ist in der

Tat so, dass viele Beobachtungen nicht auf ein Land Schweiz oder Österreich re-

duziert werden können, sondern über Ländergrenzen hinweg verallgemeinerbar

sind.

Der theoretische Zugang, Moscheen als Konstrukte zu analysieren, die sich

aus Handeln und Sprache konstituieren, hat sich daher als fruchtbarer Ausgangs-

punkt für Erhebung und Analysen ergeben. Damit wird das Handeln als Ausdruck

geteilter Sinnstrukturen gesehen, die jedoch nicht fix sind, sondern ständig re-

produziert werden müssen und sich im Zuge der Reproduktion wandeln. Die

theoretischen Grundlagen der Wissenssoziologie und Ethnomethodologie haben

gleichzeitig die Basis für die methodische Herangehensweise gebildet. Die Mittel

qualitativer Sozialforschung haben mit der Beobachtung des Handelns und der

Ebene der Sprache in den Interviews jene Forschungsebenen zum Thema. Der

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025 - am 13.02.2026, 15:49:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 337

Fokus meiner Arbeit auf Handeln hat sich als fruchtbar erwiesen und reiht sich

in neuere Forschungen zu materieller Religion ein (vgl. Bräunlein 2016). Die Er-

forschung praktischer Religiosität, der Rolle von Objekten und Ritualen und der

Deutungsmuster der Gläubigen lässt es zu, religiöse Gemeinschaften umfassend

und multidimensional zu beschreiben.

Der Vorteil eines organisationssoziologischen Zugangs liegt darin, dass ge-

rade nicht mit den gängigen Theorien von Integration gearbeitet wird, welche

vielfach normativ belastet sind, gerade wenn es um Musliminnen und Muslime

geht. Ein Blick auf organisationales Handeln trägt zur Versachlichung bei und

stellt nicht in erster Linie das Besondere von religiösen Organisationen in den

Vordergrund, sondern ihren Alltag. Der Ansatz stellt Moscheen mit anderen Or-

ganisationen auf eine Ebene, was gleichzeitig der Kritikpunkt an diesem Zugang

ist, vernachlässigt er doch die vermeintliche Besonderheit des »Religiösen« vor

anderen Phänomenen. Allerdings wurde durch den Einbezug einer religionswis-

senschaftlichen Perspektive der handlungsleitenden Relevanz religiöser Konzepte

Rechnung getragen und damit die religiösen Eigenheiten von Religionsgemein-

schaften berücksichtigt. Vielmehr erlauben Religionswissenschaft und Soziologie

kombiniert miteinander eine multidimensionale Betrachtung religiöser Gemein-

schaften. Es wäre daher erstrebenswert, religiöse Organisationen stärker in den

Fokus organisationssoziologischer und religionswissenschaftlicher Forschung zu

rücken, denn gerade wenn es um Handeln geht, hat sich gezeigt, wie frucht-

bar es ist, religiöse Konzepte als Institutionen mitzudenken und Handeln mit

soziologischen Konzepten zu erklären.

Bezüglich der empirischen Erforschung von Institutionen wurde deutlich,

dass die Übersetzung des eher starren Institutionenbegriffs in »Ideen« (Czar-

niawska & Joerges 1996) und »Erwartungen« (Hasse & Krücken 2005; Pries 2010)

hilfreich ist. Dadurch konnte der Wandlungsfähigkeit von Einflussfaktoren ent-

sprochen werden. In dieser Hinsicht sind Moscheen als Organisationen, die ja

durch ihr Handeln konstituiert werden, nicht statisch, sondern immer einem

Wandlungsprozess unterworfen.

Die Organisation sorgt jedoch auch für die Verstetigung religiöser Praxis und

die Kontinuität der religiösen Gemeinschaft. Daher ist es wichtig, dass institu-

tionelle Formen ausgebildet werden, die der Ausbildung von Religion dienen und

zu ihrem Schutz beitragen (vgl. Krech et al. 2013: 54). Doch auch auf der Ebene

lokaler Religionsgemeinschaften braucht es Absicherung und Verstetigung, um

ihre Existenz zu sichern. Dies hat sich besonders für die kontinuierliche Durch-

führung des Gebets als bedeutsam gezeigt.

Allerdings wurde auch deutlich, dass religiöse Organisationen keineswegs im-

mer rational handeln und bestimmte Bereiche wie Außendarstellung und interne

Strukturen und internes Handeln entkoppelt werden, um sowohl den Mitglieder-

erwartungen als auch den äußeren Einflüssen gerecht zu werden (vgl. Brunson

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025 - am 13.02.2026, 15:49:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 Alltag in der Moschee

1989). Der theoretische Rahmen des Neo-Institutionalismus hilft dabei, die Er-

kenntnisse einzuordnen und zuzuspitzen. Gerade das Konzept der Legitimität

hat sich in den vorangegangenen Analysen als besonders dienlich gezeigt, hilft

es doch, Institutionen und Erwartungen greifbarer zu machen (vgl. auch Rück-

amp & Limacher 2016). Für die Operationalisierung der Konzepte war es sinnvoll,

den Fokus von einer bestimmten Form von Institution hin zu den verschiedenen

Quellen von Legitimität, den Publikumsrollen, zu verlagern. Dabei schließe ich

mich Pries an, der darauf hinweist, »dass sich diese Organisationen in aller Regel

in einem sehr komplexen Umfeld bewegen, in dem sie sich gegenüber vielfälti-

gen Anspruchs- und Erwartungsgruppen legitimieren müssen« (Pries 2010: 39).

Und auch DiMaggio kommt zu der Einschätzung, dass der äußere Druck, Kon-

formität mit den Standards für Legitimität herzustellen, für religiöse Organisa-

tionen erheblich sein kann (DiMaggio 1998: 14). Nur wenn der Druck, der sich aus

den Erwartungen ergibt, berücksichtigt wird, kann Handeln in religiösen Orga-

nisationen multidimensional und ganzheitlich erklärt werden. Die Analysen der

Angebote haben daher verdeutlicht, dass es hilfreich ist, zwischen den verschie-

denen Publikumsrollen der Moscheen, die als Erwartungsgruppen agieren, zu

unterscheiden. So konnte ich zeigen, wie ihnen gegenüber jeweils versucht wird,

Legitimität zu erlangen. Die Unterscheidung von drei unterschiedlichen Formen

von Institutionen und den damit verbundenen Formen von Legitimität war in

dieser Hinsicht hilfreich (vgl. Scott 2014). Institutionelle Einflüsse wirken 1. in

Form von Zwang durch die Konformität mit staatlichen Regulativen, 2. durch

das Befolgen von Normen (internalisierte geteilte Leitbilder und Vorstellungen)

und 3. auf die implizite Ebene gesellschaftlicher Erwartungen und Einstellungen

(kulturell-kognitive Dimension). Als wichtigste Erwartungsgruppen konnten im

Anschluss daran identifiziert werden: die Öffentlichkeit der muslimischen Gläu-

bigen, den Kunden und Mitglieder der Moscheen, die Gesamtgesellschaft, deren

Erwartungen durch die Medien wiedergegeben und reproduziert werden, und

schließlich der Staat in Gestalt seiner Regulative wie dem Vereinsrecht und den

Regelungen zum Verhältnis von Staat und Religion. Wie im Theorieteil dieser

Arbeit eingehend erläutert, sind diese Ebenen nicht immer klar voneinander zu

trennen und einer Publikumsrolle oder einer Erwartungsgruppe zuzuordnen. Dies

hat sich auch in der Empirie erhärtet. Am klarsten zu umreißen ist – wenn über-

haupt – die regulative Dimension. Religiöse Vorschriften können einerseits auf

der normativen Ebene verortet werden, wenn sie für die Gläubigen explizier-

bar sind, andererseits auf der kulturell-kognitiven Ebene, auf der die impliziten

handlungsweisenden Konventionen angesiedelt sind. Religion und Kultur sind

dann nicht voneinander zu trennen, wie dies besonders am Beispiel weiblicher

Gebetspraxis in den Moscheen deutlich wurde (Kap. 5.2). Religion ist daher nicht

als etwas von Kultur Losgelöstes zu sehen, sondern vielmehr ein Teil von ihr, wie

dies auch McCutcheon definiert:

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025 - am 13.02.2026, 15:49:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Zusammenfassung – Reflexion – Ausblick 339

Culture (…) is the larger category into which religious practices and beliefs fall

when they are correctly understood as being no different in origin or implica-

tion from other social authorizing practices. (McCutcheon 2000: 175)

Es ist daher wenig sinnvoll, religiöse Vorgaben als eine klar abzugrenzende »In-

stitution« zu kategorisieren. Vielmehr sind es die unterschiedlichen Publikums-

rollen einer Moschee, die mehr oder weniger institutionalisierte Erwartungen

an die Moscheen richten, welche sich aus den konjunktiven Erfahrungsräumen

speisen. Religiöse Vorgaben können dabei eine Rolle spielen, sind aber als Teil

des konjunktiven Erfahrungsraumes, sprich der Kultur, zu beschreiben. Der kon-

junktive Erfahrungsraum wurde dabei in dieser Arbeit als Ort geteilter impliziter

Sinnstrukturen verstanden (vgl. Kap. 2 und Mannheim 1964).

Auch im Falle der muslimischen Erwartungsgruppe hat sich gezeigt, dass

sich die verschiedenen Publikumsrollen nicht immer klar voneinander trennen

lassen, denn Musliminnen und Muslime sind ein Teil der Gesamtgesellschaft.

Bei der Analyse des Religionsunterrichts wurde deutlich, dass hier Themen aus

dem öffentlichen Diskurs oder auch durch die öffentlichen Schulen beeinflusste

Ideen von Unterrichtsformen von den Schülerinnen und Schülern mitgebracht

werden. Auch sind Musliminnen und Muslime nicht ausgenommen von gesamt-

gesellschaftlichen Trends wie der De-Institutionalisierung religiöser Praxis.

Der Blick auf das lokale Umfeld der Moscheevereine, wie Knott dies für

die Untersuchung religiöser Gemeinschaften vorschlägt (Knott 2000), hat sich

im Hinblick auf die Weiterverbreitung von Ideen (Czarniawska & Joerges 1996)

als besonders anschlussfähig gezeigt. In dem Zusammenhang konnte beobachtet

werden, wie Nachahmung durch den Austausch von Ideen stattfindet und die-

se Ideen in den lokalen Kontext einer Moschee-Organisation übersetzt werden.

Das lokale Umfeld bildet einen Orientierungsrahmen für die Moscheen, zu dem

darüber hinaus weitere Organisationen im organisationalen Feld gehören wie an-

dere Moscheen, Religionsgemeinschaften oder Nichtregierungsorganisationen. In

diesem multidimensionalen Zusammenspiel von Erwartungen versuchen die Mo-

scheen mit ihrem Handeln, Legitimität zu gewinnen und zu erhalten. Dies hat

sich durch die gesamte Analyse hindurchgezogen. Dabei bin ich auf verschie-

dene Strukturähnlichkeiten gestoßen, die als Isomorphien aufgrund von Zwang,

normativem Druck (Professionalisierung) und Nachahmung aufgrund von Unsi-

cherheit erklärt werden konnten. Besonders relevant wurde die Ausbildung von

Professionen im Bereich der Leistungsrollen in Moscheen, wie beobachtet bei

Moscheeführer*innen, Medienbeauftragten, Lehrkräften und auch Imamen. Un-

sicherheit hinsichtlich der Erwartungen verschiedener Zielgruppen als Grund für

Nachahmung anderer Organisationen im organisationalen Feld spielte ebenfalls

eine wichtige Rolle, vor allem wenn es um die gesamtgesellschaftlichen Erwar-

tungen ging. Unsicherheit war an vielen Stellen in meiner Untersuchung eine

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025 - am 13.02.2026, 15:49:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 Alltag in der Moschee

plausible Erklärung für Nachahmung. Allerdings muss auch angemerkt werden,

dass es sich dabei eigentlich um eine menschliche Eigenschaft handelt, die eher

unscharf erscheint (Czarniawska & Joerges 1996: 38). Czarniawska & Joerges schla-

gen deshalb auch vor, von Ideen zu sprechen, die sich verbreiten und institutio-

nellen Charakter gewinnen. Sie werden dann in den jeweils eigenen Kontext der

Organisationen übersetzt und angepasst. Diese Herangehensweise an das Pro-

blem der Ähnlichkeit von Organisationen hat sich besonders bei der Analyse des

Tags der offenen Moschee als fruchtbar gezeigt, da sie Formen der Modifikation

und Adaption in den Fokus nimmt. Schließlich konnte ich Strukturähnlichkei-

ten in den Moscheen aufgrund von Regulativen beobachten, vor allem was die

Vereinsstruktur, aber auch was Repräsentationsaufgaben und Erwartungen nach

interreligiöser Vernetzung betrifft.

6.2 Aktivitäten als konstitutive Praxen

In der Konzeption Löws verstehe ich Räume als »institutionalisierte Figurationen

auf symbolischer und (...) materieller Basis, die das soziale Leben formen und die

im kulturellen Prozess hervorgebracht werden« (Löw 2004: 46). Gerade am Raum

Moschee lässt sich mit Löws Definition wunderbar zeigen, dass sie ein Produkt

eines kulturellen Prozesses und nicht beschränkt auf einen physischen Ort ist.

Sie kann auch zu Festen auf Turnhallen ausgeweitet oder in ihrer kleinsten Form

auf einen Teppich reduziert werden. Das Gebäude der Moschee ist nicht »hei-

lig« in dem Sinne, dass es als physischer Ort geweiht wäre. Betrachtet man das

Gebet, welches allen Praktiken voran diejenige ist, die eine Moschee am stärks-

ten prägt, so begründet sich mit Löws Raumverständnis auch die Flexibilität des

Umgangs mit dem Raum Moschee: Nicht in erster Linie der physische Raum ist

ausschlaggebend, sondern die rituellen Voraussetzungen und die Gemeinschaft

sind für das gemeinsame Gebet notwendig. Eine Moschee und die Gemeinschaft

der Gläubigen im Gebet kann deshalb überall sein2, entsprechend dem überlie-

ferten Ausspruch des Propheten Mohammed: »Die ganze Welt ist eine Moschee«.

Die Beliebtheit repräsentativer Moscheebauten wie das des Islamischen Zentrums

Wien und des ImanZentrums Volketswil deuten allerdings auch auf die Relevanz

der Physis des Gebäudes hin.

Obschon das Gebet so bedeutend ist, liegen für die Schweiz und Österreich

bislang keine Arbeiten dazu vor. Daher musste ich hier explorativ vorgehen. In

meinen Analysen hat sich gezeigt, dass es Faktoren gibt, die das gemeinsame

2 Die Künstlerin Azra Aksamija interpretiert mit ihrer »Nomadic Mosque« die aus ihrer Sicht

kleinste Form der Moschee. Vgl. auch http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm, zu-

letzt geprüft 08.01.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-025 - am 13.02.2026, 15:49:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

