6 Zusammenfassung — Reflexion — Ausblick

In meiner Arbeit habe ich Moscheen in der Schweiz und in Osterreich als Orte
untersucht, die durch Handeln konstruiert und reproduziert werden. Dabei bin
ich auf Grundlage neo-institutionalistischer Konzepte davon ausgegangen, dass
das Handeln durch gesellschaftliche, politische und rechtliche Rahmenbedingun-
gen sowie durch die Umwelt der Moscheen, das organisationale Feld, beeinflusst
wird. Im Zentrum meiner qualitativen Studie stand das alltigliche Handeln in
den Moscheen. Hier habe ich beispielhaft die Aktivititen Gebet, Bildungsangebo-
te und offentlichkeitswirksame Veranstaltungen sowie Strukturmerkmale unter-
sucht. Dabei habe ich mich in Wien und Ziirich auf je drei Moscheen konzentriert,
die von ihrem ethnischen und ideologischen Profil her qualitativ reprisentativ
sind, das heifst, die fiir die jeweiligen Linder typisch sind, und mit multiethni-
schen Moscheen kontrastiert’. Im Laufe der teilnehmenden Beobachtung sowie
durch die zahlreichen Interviews hat sich die Annahme bestitigt, dass Moscheen
in der Schweiz und in Osterreich multifunktionale Riume sind. Sie sind nicht
nur Orte religidser, sondern auch sozialer Praxis (vgl. Beilschmidt 2015; Suder
2015; C. Monnot 2013; Halm & Sauer 2012; Halm etal. 2012; Bartels & De Jong
2007; Ornig 2006; Lemmen 2003; Kraft 2002). Moscheen sind mit vielfiltigen
Erwartungen konfrontiert, so dass sie sich in einem Balanceakt befinden, den
Erwartungen gerecht zu werden und dadurch ihre eigene Legitimitit aufrecht-
zuerhalten. Diese Erwartungen sind selbst im Wandel und bedingen Wandel in
den Moscheen (vgl. Pries 2010: 39).

Im Folgenden reflektiere ich zunichst den Forschungsprozess sowie den theo-
retischen Rahmen der Arbeit. Dann komme ich auf die zentrale Fragestellung
zuriick, nimlich was eine Moschee durch das Handeln in ihr ausmacht. Dabei
analysiere ich die zentralen Aktivititen als konstituierende Praxen auf ihre Bedeu-
tung fiir das Wesen einer Moschee hin. An dieser Stelle werden die formulierten

1 In meinem Sample wurde die Dichotomie aus ethnisch-nationaler und multiethnischer Mo-
schee beriicksichtigt. Sonderformen wie die Moscheen des Verbands der Islamischen Kul-
turzentren, welche aus der Sufitradition entstanden sind, wurden nicht beriicksichtigt. Hier
wire weitere Forschung notwendig, um zu erfahren, welche Bedeutung diese mystischen Be-
wegungen und ihre Moscheen haben und wie sich diese im Laufe der Zeit gewandelt haben.

- am13.02.2026, 15:49:22.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

Alltag in der Moschee

Annahmen aus Kapitel 3 wieder aufgegriffen und dabei speziell Entwicklungen
und Herausforderungen fiir die Moscheen thematisiert. Zudem enthilt dieses
Fazit Implikationen fir Forschung und Praxis, die sich aus den Erkenntnissen
ergeben haben.

6.1 Reflexion des Forschungsprozesses und der theoretischen
Grundlagen

Organisationsforschung kann sowohl mit qualitativen als auch quantitativen
Methoden durchgefithrt werden (vgl. Kithl etal. 2009), wobei in den neo-
institutionalistischen Studien die statistischen Methoden dominieren (vgl. Hasse
& Kriicken 2005: 33; Walgenbach & R.E. Meyer 2008: 179). Gerade aber die
Frage nach Erwartungen und Deutungsmustern verlangt nach einer qualitativen
Vorgehensweise und die Verbindung der beiden Ansitze Neo-Institutionalismus
und Wissenssoziologie hat sich nicht nur als durchfithrbar, sondern auch als
fruchtbar erwiesen. Moscheen sind multidimensional gegeniiber verschiedenen
Publikumserwartungen eingebunden und dies kann nur explorativ mit qualitati-
ven Mitteln erschlossen werden, eben indem auf das Handeln in den Moscheen
geschaut wird.

Der Lindervergleich war vor allem auf der Makroebene aufschlussreich, spe-
ziell fiir die Frage, wie die jeweiligen Governancestrukturen der Verwaltung und
Unterstittzung von Religionsgemeinschaften Einfluss auf Moscheen nehmen. Hier
haben sich zwischen den Lindern Unterschiede gezeigt. Auf der Mesoebene und
vor allem auf der Mikroebene spielten eher Gemeinsambkeiten eine Rolle. Wenn
Unterschiede zutage tragen, hatten diese in erster Linie mit den mitgebrachten
und institutionalisierten Traditionen zu tun und nicht mit bestimmten linderspe-
zifischen Merkmalen. Der Kritik, die Glick Schiller (2010) an einem methodischen
Nationalismus tibt, kann daher grofiteils zugestimmt werden. Denn es ist in der
Tat so, dass viele Beobachtungen nicht auf ein Land Schweiz oder Osterreich re-
duziert werden kénnen, sondern iiber Lindergrenzen hinweg verallgemeinerbar
sind.

Der theoretische Zugang, Moscheen als Konstrukte zu analysieren, die sich
aus Handeln und Sprache konstituieren, hat sich daher als fruchtbarer Ausgangs-
punkt fiir Erhebung und Analysen ergeben. Damit wird das Handeln als Ausdruck
geteilter Sinnstrukturen gesehen, die jedoch nicht fix sind, sondern stindig re-
produziert werden miissen und sich im Zuge der Reproduktion wandeln. Die
theoretischen Grundlagen der Wissenssoziologie und Ethnomethodologie haben
gleichzeitig die Basis fir die methodische Herangehensweise gebildet. Die Mittel
qualitativer Sozialforschung haben mit der Beobachtung des Handelns und der
Ebene der Sprache in den Interviews jene Forschungsebenen zum Thema. Der

- am13.02.2026, 15:49:22.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

Fokus meiner Arbeit auf Handeln hat sich als fruchtbar erwiesen und reiht sich
in neuere Forschungen zu materieller Religion ein (vgl. Briunlein 2016). Die Er-
forschung praktischer Religiositit, der Rolle von Objekten und Ritualen und der
Deutungsmuster der Gliubigen lisst es zu, religidse Gemeinschaften umfassend
und multidimensional zu beschreiben.

Der Vorteil eines organisationssoziologischen Zugangs liegt darin, dass ge-
rade nicht mit den gingigen Theorien von Integration gearbeitet wird, welche
vielfach normativ belastet sind, gerade wenn es um Musliminnen und Muslime
geht. Ein Blick auf organisationales Handeln trigt zur Versachlichung bei und
stellt nicht in erster Linie das Besondere von religiésen Organisationen in den
Vordergrund, sondern ihren Alltag. Der Ansatz stellt Moscheen mit anderen Or-
ganisationen auf eine Ebene, was gleichzeitig der Kritikpunkt an diesem Zugang
ist, vernachlissigt er doch die vermeintliche Besonderheit des »Religidsen« vor
anderen Phinomenen. Allerdings wurde durch den Einbezug einer religionswis-
senschaftlichen Perspektive der handlungsleitenden Relevanz religiéser Konzepte
Rechnung getragen und damit die religiésen Eigenheiten von Religionsgemein-
schaften beriicksichtigt. Vielmehr erlauben Religionswissenschaft und Soziologie
kombiniert miteinander eine multidimensionale Betrachtung religioser Gemein-
schaften. Es wire daher erstrebenswert, religiése Organisationen stirker in den
Fokus organisationssoziologischer und religionswissenschaftlicher Forschung zu
riicken, denn gerade wenn es um Handeln geht, hat sich gezeigt, wie frucht-
bar es ist, religiose Konzepte als Institutionen mitzudenken und Handeln mit
soziologischen Konzepten zu erkliren.

Beziiglich der empirischen Erforschung von Institutionen wurde deutlich,
dass die Ubersetzung des eher starren Institutionenbegriffs in »Ideen« (Czar-
niawska & Joerges 1996) und »Erwartungen« (Hasse & Kriicken 2005; Pries 2010)
hilfreich ist. Dadurch konnte der Wandlungsfihigkeit von Einflussfaktoren ent-
sprochen werden. In dieser Hinsicht sind Moscheen als Organisationen, die ja
durch ihr Handeln konstituiert werden, nicht statisch, sondern immer einem
Wandlungsprozess unterworfen.

Die Organisation sorgt jedoch auch fiir die Verstetigung religidser Praxis und
die Kontinuitit der religiésen Gemeinschaft. Daher ist es wichtig, dass institu-
tionelle Formen ausgebildet werden, die der Ausbildung von Religion dienen und
zu ihrem Schutz beitragen (vgl. Krech etal. 2013: 54). Doch auch auf der Ebene
lokaler Religionsgemeinschaften braucht es Absicherung und Verstetigung, um
ihre Existenz zu sichern. Dies hat sich besonders fiir die kontinuierliche Durch-
fithrung des Gebets als bedeutsam gezeigt.

Allerdings wurde auch deutlich, dass religiése Organisationen keineswegs im-
mer rational handeln und bestimmte Bereiche wie Auendarstellung und interne
Strukturen und internes Handeln entkoppelt werden, um sowohl den Mitglieder-
erwartungen als auch den dufleren Einfliissen gerecht zu werden (vgl. Brunson

- am13.02.2026, 15:49:22.

337


https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

Alltag in der Moschee

1989). Der theoretische Rahmen des Neo-Institutionalismus hilft dabei, die Er-
kenntnisse einzuordnen und zuzuspitzen. Gerade das Konzept der Legitimitit
hat sich in den vorangegangenen Analysen als besonders dienlich gezeigt, hilft
es doch, Institutionen und Erwartungen greifbarer zu machen (vgl. auch Riick-
amp & Limacher 2016). Fiir die Operationalisierung der Konzepte war es sinnvoll,
den Fokus von einer bestimmten Form von Institution hin zu den verschiedenen
Quellen von Legitimitit, den Publikumsrollen, zu verlagern. Dabei schliefe ich
mich Pries an, der darauf hinweist, »dass sich diese Organisationen in aller Regel
in einem sehr komplexen Umfeld bewegen, in dem sie sich gegeniiber vielfilti-
gen Anspruchs- und Erwartungsgruppen legitimieren miissen« (Pries 2010: 39).
Und auch DiMaggio kommt zu der Einschitzung, dass der duflere Druck, Kon-
formitit mit den Standards fiir Legitimitit herzustellen, fir religiose Organisa-
tionen erheblich sein kann (DiMaggio 1998: 14). Nur wenn der Druck, der sich aus
den Erwartungen ergibt, beriicksichtigt wird, kann Handeln in religiésen Orga-
nisationen multidimensional und ganzheitlich erklirt werden. Die Analysen der
Angebote haben daher verdeutlicht, dass es hilfreich ist, zwischen den verschie-
denen Publikumsrollen der Moscheen, die als Erwartungsgruppen agieren, zu
unterscheiden. So konnte ich zeigen, wie ihnen gegeniiber jeweils versucht wird,
Legitimitit zu erlangen. Die Unterscheidung von drei unterschiedlichen Formen
von Institutionen und den damit verbundenen Formen von Legitimitit war in
dieser Hinsicht hilfreich (vgl. Scott 2014). Institutionelle Einfliisse wirken 1. in
Form von Zwang durch die Konformitit mit staatlichen Regulativen, 2. durch
das Befolgen von Normen (internalisierte geteilte Leitbilder und Vorstellungen)
und 3. auf die implizite Ebene gesellschaftlicher Erwartungen und Einstellungen
(kulturell-kognitive Dimension). Als wichtigste Erwartungsgruppen konnten im
Anschluss daran identifiziert werden: die Offentlichkeit der muslimischen Gliu-
bigen, den Kunden und Mitglieder der Moscheen, die Gesamtgesellschaft, deren
Erwartungen durch die Medien wiedergegeben und reproduziert werden, und
schliefdlich der Staat in Gestalt seiner Regulative wie dem Vereinsrecht und den
Regelungen zum Verhiltnis von Staat und Religion. Wie im Theorieteil dieser
Arbeit eingehend erliutert, sind diese Ebenen nicht immer klar voneinander zu
trennen und einer Publikumsrolle oder einer Erwartungsgruppe zuzuordnen. Dies
hat sich auch in der Empirie erhirtet. Am klarsten zu umreifien ist — wenn tber-
haupt - die regulative Dimension. Religiése Vorschriften kénnen einerseits auf
der normativen Ebene verortet werden, wenn sie fiir die Gliubigen explizier-
bar sind, andererseits auf der kulturell-kognitiven Ebene, auf der die impliziten
handlungsweisenden Konventionen angesiedelt sind. Religion und Kultur sind
dann nicht voneinander zu trennen, wie dies besonders am Beispiel weiblicher
Gebetspraxis in den Moscheen deutlich wurde (Kap. 5.2). Religion ist daher nicht
als etwas von Kultur Losgeldstes zu sehen, sondern vielmehr ein Teil von ihr, wie
dies auch McCutcheon definiert:

- am13.02.2026, 15:49:22.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Zusammenfassung - Reflexion - Ausblick

Culture (..) is the larger category into which religious practices and beliefs fall
when they are correctly understood as being no different in origin or implica-
tion from other social authorizing practices. (McCutcheon 2000: 175)

Es ist daher wenig sinnvoll, religiése Vorgaben als eine klar abzugrenzende »In-
stitution« zu kategorisieren. Vielmehr sind es die unterschiedlichen Publikums-
rollen einer Moschee, die mehr oder weniger institutionalisierte Erwartungen
an die Moscheen richten, welche sich aus den konjunktiven Erfahrungsriumen
speisen. Religiose Vorgaben kénnen dabei eine Rolle spielen, sind aber als Teil
des konjunktiven Erfahrungsraumes, sprich der Kultur, zu beschreiben. Der kon-
junktive Erfahrungsraum wurde dabei in dieser Arbeit als Ort geteilter impliziter
Sinnstrukturen verstanden (vgl. Kap. 2 und Mannheim 1964).

Auch im Falle der muslimischen Erwartungsgruppe hat sich gezeigt, dass
sich die verschiedenen Publikumsrollen nicht immer klar voneinander trennen
lassen, denn Musliminnen und Muslime sind ein Teil der Gesamtgesellschaft.
Bei der Analyse des Religionsunterrichts wurde deutlich, dass hier Themen aus
dem offentlichen Diskurs oder auch durch die éffentlichen Schulen beeinflusste
Ideen von Unterrichtsformen von den Schiilerinnen und Schiilern mitgebracht
werden. Auch sind Musliminnen und Muslime nicht ausgenommen von gesamt-
gesellschaftlichen Trends wie der De-Institutionalisierung religiéser Praxis.

Der Blick auf das lokale Umfeld der Moscheevereine, wie Knott dies fiir
die Untersuchung religiéser Gemeinschaften vorschligt (Knott 2000), hat sich
im Hinblick auf die Weiterverbreitung von Ideen (Czarniawska & Joerges 1996)
als besonders anschlussfihig gezeigt. In dem Zusammenhang konnte beobachtet
werden, wie Nachahmung durch den Austausch von Ideen stattfindet und die-
se Ideen in den lokalen Kontext einer Moschee-Organisation iibersetzt werden.
Das lokale Umfeld bildet einen Orientierungsrahmen fiir die Moscheen, zu dem
dariiber hinaus weitere Organisationen im organisationalen Feld gehdren wie an-
dere Moscheen, Religionsgemeinschaften oder Nichtregierungsorganisationen. In
diesem multidimensionalen Zusammenspiel von Erwartungen versuchen die Mo-
scheen mit ihrem Handeln, Legitimitit zu gewinnen und zu erhalten. Dies hat
sich durch die gesamte Analyse hindurchgezogen. Dabei bin ich auf verschie-
dene Strukturdhnlichkeiten gestofien, die als Isomorphien aufgrund von Zwang,
normativemn Druck (Professionalisierung) und Nachahmung aufgrund von Unsi-
cherheit erklirt werden konnten. Besonders relevant wurde die Ausbildung von
Professionen im Bereich der Leistungsrollen in Moscheen, wie beobachtet bei
Moscheefithrer*innen, Medienbeauftragten, Lehrkriften und auch Imamen. Un-
sicherheit hinsichtlich der Erwartungen verschiedener Zielgruppen als Grund fiir
Nachahmung anderer Organisationen im organisationalen Feld spielte ebenfalls
eine wichtige Rolle, vor allem wenn es um die gesamtgesellschaftlichen Erwar-
tungen ging. Unsicherheit war an vielen Stellen in meiner Untersuchung eine

- am13.02.2026, 15:49:22.

339


https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340

Alltag in der Moschee

plausible Erklirung fur Nachahmung. Allerdings muss auch angemerkt werden,
dass es sich dabei eigentlich um eine menschliche Eigenschaft handelt, die eher
unscharf erscheint (Czarniawska & Joerges 1996: 38). Czarniawska & Joerges schla-
gen deshalb auch vor, von Ideen zu sprechen, die sich verbreiten und institutio-
nellen Charakter gewinnen. Sie werden dann in den jeweils eigenen Kontext der
Organisationen wbersetzt und angepasst. Diese Herangehensweise an das Pro-
blem der Ahnlichkeit von Organisationen hat sich besonders bei der Analyse des
Tags der offenen Moschee als fruchtbar gezeigt, da sie Formen der Modifikation
und Adaption in den Fokus nimmt. Schliefilich konnte ich Strukturihnlichkei-
ten in den Moscheen aufgrund von Regulativen beobachten, vor allem was die
Vereinsstruktur, aber auch was Reprisentationsaufgaben und Erwartungen nach
interreligioser Vernetzung betrifft.

6.2 Aktivitaten als konstitutive Praxen

In der Konzeption Lows verstehe ich Riume als »institutionalisierte Figurationen
auf symbolischer und (...) materieller Basis, die das soziale Leben formen und die
im kulturellen Prozess hervorgebracht werden« (Low 2004: 46). Gerade am Raum
Moschee ldsst sich mit Lows Definition wunderbar zeigen, dass sie ein Produkt
eines kulturellen Prozesses und nicht beschrinkt auf einen physischen Ort ist.
Sie kann auch zu Festen auf Turnhallen ausgeweitet oder in ihrer kleinsten Form
auf einen Teppich reduziert werden. Das Gebiude der Moschee ist nicht »hei-
lig« in dem Sinne, dass es als physischer Ort geweiht wire. Betrachtet man das
Gebet, welches allen Praktiken voran diejenige ist, die eine Moschee am starks-
ten pragt, so begriindet sich mit Léws Raumverstindnis auch die Flexibilitit des
Umgangs mit dem Raum Moschee: Nicht in erster Linie der physische Raum ist
ausschlaggebend, sondern die rituellen Voraussetzungen und die Gemeinschaft
sind fir das gemeinsame Gebet notwendig. Eine Moschee und die Gemeinschaft
der Gliubigen im Gebet kann deshalb iiberall sein®, entsprechend dem iiberlie-
ferten Ausspruch des Propheten Mohammed: »Die ganze Welt ist eine Moscheex.
Die Beliebtheit reprisentativer Moscheebauten wie das des Islamischen Zentrums
Wien und des ImanZentrums Volketswil deuten allerdings auch auf die Relevanz
der Physis des Gebiudes hin.

Obschon das Gebet so bedeutend ist, liegen fiir die Schweiz und Osterreich
bislang keine Arbeiten dazu vor. Daher musste ich hier explorativ vorgehen. In
meinen Analysen hat sich gezeigt, dass es Faktoren gibt, die das gemeinsame

2 Die Kiinstlerin Azra Aksamija interpretiert mit ihrer sNomadic Mosque« die aus ihrer Sicht
kleinste Form der Moschee. Vgl. auch http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm, zu-
letzt gepriift 08.01.2018.

- am13.02.2026, 15:49:22.



http://www.mit.edu/~azra/Nomadic Mosque.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456330-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

