
Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik

Konzeptionen des Gehörlosentheaters

Schon immer gab es Gebärdensprachkunst. Schon immer haben gehörlose Menschen,

wenn sie sich trafen, Theater gespielt, Sketche aufgeführt und Gebärden ausprobiert.

Und dies keineswegs nur im geschützten Raum des Clubheims. Der langjährige Lei-

ter des Deutschen Gehörlosen-Theaters (DGT), Heinrich-August Feuerbaum, schreibt

in seiner Chronik von Premieren im Staatlichen Schauspielhaus Dortmund, die sich die

gesamte westdeutsche Presse nicht entgehen ließen, von Vorstellungen in Anwesenheit

bedeutender Persönlichkeiten, darunter des Bundespräsidenten, von einem Sonderwa-

gen des Auswärtigen Amtes, der das Ensemble nach Paris brachte, um die Teilnahme

beim 6. Weltkongress der Gehörlosen zu sichern, und von Gastspielen im Ausland, bei

denen der jeweilige deutsche Botschafter zugegen war mit anschließendem Empfang

in der Deutschen Botschaft (Feuerbaum 2001, 60ff.). Es entsteht der Eindruck, dass

das Gehörlosentheater, das der Unterhaltung und Bildung der Gehörlosengemeinschaft

diente, sich der Anerkennung repräsentativer und höchster Stellen erfreute. Staatliche

Subventionenwurden unter der Bedingung gewährt, die Stücke aus demRepertoire der

Klassiker zu wählen. Gehörlosen Menschen sollte jenes Bildungsgut zuteilwerden, das

ihnen in der Schule und im allgemeinen kulturellen Angebot vorenthalten blieb. Die In-

szenierungen wurden in unterschiedlichen Sprachmodi erarbeitet, pantomimisch und

mit lautsprachbegleitendenGebärden (LBG),mitMusik- und Tanzeinlagen, und seit Be-

ginn der 1970er-Jahre wurden Stücke in »Mundbild-Gebärdensprache« umgesetzt. Alle

Zuschauer sollten an den Aufführungen teilhaben können – ein Anspruch, der in gewis-

semWiderspruch zur Wirklichkeit stand: »Die Gehörlosen sind einfach eingepennt bei

unserer LBG und in der Pause sind alle abgehauen und woanders hingegangen« (DeLigt

1993, 456).

Vom Deutschen Gehörlosen-Theater mit Argwohn beobachtet setzte dann ab den

1980er-Jahren eine Entwicklung ein, die die althergebrachte Theater- und Kunsttraditi-

on radikal infrage stellte. InWashington amGallaudet College1 hatte ein Linguist damit

1 Das seit 1864 bestehende College, ursprünglich unter dem Namen Columbia Institution for the

Instruction of the Deaf and Dumb and Blind, heißt seit 1986 Gallaudet University.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Theater

begonnen, die Strukturen der Sprache gehörloser Menschen zu analysieren. »›Gebär-

den haben Teile‹, so lässt sich die bahnbrechende Einsicht William Stokoes von 1960

zusammenfassen, die den Ausgangspunkt der modernen Analyse von Gebärden und

Gebärdensprache markierte« (Heßmann 2001, 98). Diese Einsicht löste einen Schock

in der Gehörlosenszene aus, verunsicherte viele von ihnen zutiefst, und die Folgen, die

sich daraus ergaben, drohten ihre Gemeinschaft zu spalten. Der Lehrer, Schauspieler

und Dolmetscher Lou Fant schreibt 1980: »Noch heute sind wir damit beschäftigt, die

Verwirrung zu klären, die dadurch entstanden ist, dass wir uns gegenüber Bills [Stokoe]

tiefgreifender Entdeckung abgegrenzt haben« (197; Übers. T.V.).2 In der Bundesrepublik

kämpften Vertreter aus Gehörlosen-, Eltern- und Lehrerverbänden jahrelang gegen das,

was aus dem Hamburger Zentrum für Deutsche Gebärdensprache3 kam, und noch 1991

hieß es in einem Appell von Funktionären aus sieben Landesgehörlosenverbänden, dem

Bund der Gehörlosen Ostdeutschlands sowie dem Verband der Katholischen Gehörlo-

sen: »Der Streit wird von außen in die Gehörlosengemeinschaft hineingetragen. Von

Sprachforschern und einer kleinen Gruppe, die die sogenannte Deutsche Gebärden-

sprache (DGS) als Hauptkommunikationsform der Gehörlosen darstellen« (Gernsba-

cher Papier 1991, 162).

Es war unvorstellbar, dass Gebärdensprache den Status einer Sprache haben könn-

te. Fant schreibt: »Wie die meisten Kinder gehörloser Eltern wuchs ich auf, ohne ein

Bewusstsein davon zu haben, dass ASL eine Sprache war. Ich dachte, es sei eine un-

grammatische Parodie des Englischen. Erst als ich Mitte Dreißig war, wurde ich aus

diesem Irrtum befreit. Die Erleuchtung kam von Menschen, die nicht von Geburt an

ASL benutzten. Es waren Menschen, die unvoreingenommen in unsere Welt stießen,

mit offenen Augen für Gehörlose und ihre Sprache. […] Für die meisten von uns war Ge-

bärdensprache […] nichts, was in irgendeinerWeise für würdig befunden wurde, Objekt

wissenschaftlichen Interesses zu sein« (1980, 193f.; Übers. T.V.).

Der unvoreingenommene Blick hörender Sprachwissenschaftler auf gehörlose

Menschen und ihre Sprache ließ sich nicht beirren vom Dickicht jahrhundertealter

Vorurteile gegenüber der Gebärdensprache, sondern erkannte einen wichtigen Hebel

ihrer Verunglimpfung: Die Diskriminierung der Gebärdensprache als »eine[r] ungram-

matische[n] Parodie«, als die sie von der Gesellschaft, von Eltern und Lehrern tauber

Kinder und von Gehörlosenseelsorgern wahrgenommen und von vielen gehörlosen

2 Vgl. dazu auch Kapitel 6, »Anxiety of Culture«, in: Padden & Humphries (2005, 123ff.).

3 1981 hatte der Sprachwissenschaftler Siegmund Prillwitz (zusammenmit Regina Leven, Alexander

von Meyenn, Wolfgang Schmidt und Heiko Zienert) an der Universität Hamburg die Forschungs-

stelleDeutscheGebärdensprache eingerichtet, aus der heraus 1987das Zentrum (seit 1996 Institut)

für Deutsche Gebärdensprache und Kommunikation Gehörloser entstand. In seiner Ansprache zur

Eröffnung des Zentrums sagte Prillwitz: »Erst mit der sprachwissenschaftlichen Anerkennung der

Gebärdensprache Gehörloser als einer vollwertigen und entwicklungsfähigen Sprache beginnt die

Rehabilitation dieser Gruppe als einer sprachlichenMinderheit mit entsprechenden Rechten. Aus

dem ›armen Taubstummen‹ wird der selbstbewußte Gehörlose, der in seiner Gehörlosengemein-

schaft auch sprachlich ein Hörenden vergleichbares Leben führen kann. Daß für ihn die Sprache

der hörenden Umwelt nach wie vor wichtig ist und möglichst umfassend erlernt werden muß,

bleibt davon unberührt. Der Gehörlose lebt in zwei Welten mit zwei verschiedenen Sprachen«

(1987, 9).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 97

Menschen selbst verinnerlicht wurde. Seit den 70er-Jahren wurde vonseiten politisch

aktiver gehörloser Menschen die Forderung nach Anerkennung der Gebärdensprache

gestellt mit der Konsequenz, wonach die Sprecher dieser Sprache eine sprachliche

Minderheit seien mit dem Anspruch auf staatlichen Schutz und Maßnahmen der

Integration, um den auch Angehörige anderer sprachlicher Minderheiten, wie Friesen,

Dänen und Sorben kämpften. Der Kampf um Anerkennung der Gebärdensprache und

um Gleichstellung prägte die Situation gehörloser Menschen in Westeuropa in den

letzten 25 Jahren des vergangenen Jahrhunderts. Und es war ein Kampf, der auch

in den eigenen Reihen zu kämpfen war: »Dagegen wird jetzt die Anerkennung der

Deutschen Gebärdensprache (DGS) mit dem Ziel gefordert, die Sprachgemeinschaft

der Gehörlosen als eine ›sprachliche Minderheit‹ darzustellen. Das würde für alle

Bemühungen um eine Integration der Gehörlosen in die hörende Gesellschaft einen

kaum wiedergutzumachenden Rückschritt bedeuten« (Gernsbacher Papier 1991, 162).

Das Ende der Ära Feuerbaum beim Deutschen Gehörlosen-Theater 1994 markierte

auch das Ende einer bestimmten Auffassung von Gehörlosentheater. Innerhalb des En-

sembles hatte sich der Wunsch durchgesetzt, auch andere, gehörlosenorientierte Stü-

cke zu spielen und sie in DGS zu zeigen (vgl. DeLigt 1993, 451ff.). Neue Theatergruppen

mit neuen Konzepten entstanden: Junge gehörlose Schauspieler, die selbstbewusst und

stolz auf ihre eigene Sprache waren, betraten die Bühne. Eine dieser Gruppen war das

1990 gegründete Visuelle Theater Hamburg: »Unsere Gehörlosigkeit prägt unser Schaf-

fen auch in seiner Thematik. Wir möchten in unseren Stücken unsere Erfahrungen

und Gedanken zu Gehörlosigkeit, zu der Gemeinschaft Gehörloser und ihren Bezie-

hungen zur Umwelt verarbeiten sowie kreativ mit der Gebärdensprache als Trägerin

einer sprachlichen Kunstform umgehen« (Visuelles Theater Hamburg o.J., 4).

Es sollte Schluss sein mit den verstaubten Inszenierungen um den Prinzen von Dä-

nemark oder das Liebespaar aus Verona, die Situation tauber Menschen und die Aus-

drucksstärke der Gebärdensprache wurden jetzt in denMittelpunkt gestellt. Die Schau-

spieler sprachen von sich, von ihren Erfahrungen, von dramatischen, komischen und

traurigen Situationen, die sie erlebt hatten, in Stücken, die sie selbst schrieben, und

in einer Sprache, die zum Merkmal ihrer Identität wurde. Sie wandten sich mit ihren

Produktionen in erster Linie an gehörlose Zuschauer und legtenWert auf DGS-typische

Sprachformen. Lautsprache oder lautsprachbegleitendes Gebärden hatten in ihren Stü-

cken nichts verloren. Für hörende Zuschauer wurden die Stücke gedolmetscht. Neu war

der Fokus auf die DGS, verändert hatten sich die Themen ihrer Inszenierungen, doch

ihr Verständnis von Sprache war mit einer Vorstellung verbunden, die schon für die

Schauspieler im alten DGT galt: Sprache ist Kommunikationsmittel. Noch war nicht

die Zeit gekommen, mit dem Besonderen der Gebärdensprache, ihrer Leiblichkeit und

ihrer Bildhaftigkeit, zu arbeiten, um den poetischen Gehalt der Texte in ausdrucksstar-

ken Gebärdenbildern zu zeigen. Noch ging es den Theatermachern vor allem darum,

die Botschaft ihrer Emanzipation zu verkünden.

Schon einige Jahre zuvor hatte sich in Paris das International Visual Theatre (IVT)

gegründet, das mit seinenTheaterproduktionen inner- und außerhalb der Gehörlosen-

szene Aufsehen erregte. Das Visuelle Theater Hamburg übernahm von ihm den Namen

und arbeitete mit Joël Liennel zusammen, neben Alfredo Corrado einem der Gründer

des IVT. Innerhalb des IVT war Mitte der 1990er-Jahre die Diskussion heftig entbrannt,

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Theater

wie zeitgenössisches Gehörlosen- und Gebärdensprachtheater aussehen kann. Das IVT

hatte als künstlerischen Leiter den hörenden Regisseur Thierry Roisin berufen, der von

sich sagt, dass er sich niemals dem gesprochenen Wort nah gefühlt habe und sich ei-

ner Vorstellung vonGehörlosentheater widersetzte, der einzige Unterschied zu anderen

Spielstätten sei die Benutzung der Französischen Gebärdensprache (vgl. IVT 1995, 5).

Für die tauben Schauspieler des IVT hingegen war Gebärdensprache das Kommunika-

tionsmittel, das dazu dient, dramatische Dialoge auf der Bühne zu sprechen und dem

tauben Publikum zu vermitteln. Roisins Kritik an dieser Vorstellung löste bei vielen

Mitgliedern der Truppe Verwirrung und Abwehr aus, vor allem auch deswegen, weil

der Ort des Konflikts jene Bühne war, die sie nutzten, um ihr neues Selbstbewusstsein

zu zeigen. Taube Künstler fürchteten eine erneute Fremdbestimmung durch hörende

Theatermacher und deren Kulturbegriff, der die Vorstellung einer eigenen Gehörlosen-

kultur zu missachten schien.

Bei genauer Betrachtung zeigt sich jedoch, dass der Konflikt an kontroversen Vor-

stellungen ausbrach, welcheTheaterkonzepte dazu dienen können, Erfahrungen tauber

und hörender Menschen in Gebärdensprache auf der Bühne zu inszenieren. Viele der

gehörlosen Schauspieler des IVT hatten eine Vorstellung von Theater, die der europäi-

schen Tradition des dramatischen Theaters entsprach, das unter der Vorherrschaft des

Textes dazu dient, durch das nachahmende dramatische Spiel auf der Bühne Verge-

genwärtigung von Reden und Taten zu erzeugen. Wichtiges Merkmal dieser traditio-

nellen Vorstellung von Theater ist die Formierung eines sozialen Zusammenhalts zwi-

schen Publikumund Bühne, an dem beide Seiten, Zuschauer und Schauspieler, beteiligt

sind. »Ganzheit, Illusion, Repräsentation von Welt sind dem Modell ›Drama‹ unter-

legt, umgekehrt behauptet dramatischesTheater durch seine Form Ganzheit als Modell

des Realen. Dramatisches Theater endet, wenn diese Elemente nicht mehr das regulie-

rende Prinzip, sondern nurmehr eine mögliche Variante der Theaterkunst darstellen«

(Lehmann 2005, 22). Thierry Roisin rang um Theaterformen, die darüber hinausgin-

gen, gehörlose Schauspieler in exakter Gebärdensprache sprechen zu lassen und die das

traditionelle Gehörlosentheater überwinden sollten. Mit seinem vom sprachkritischen

Theater Antonin Artauds (1896-1948) geprägten Konzept erarbeitete er die Antigone des

Sophokles.4

Die beim Theaterfestival von Avignon 1995 mit großem Erfolg gefeierte Premiere

setzte einen völlig neuen Akzent im Gehörlosen- und Gebärdensprachtheater: Roisin

stellte in der Inszenierung die Bildhaftigkeit der Gebärdensprache – das Zeigen – in

den Mittelpunkt, der er das Dialogische – das Sagen – unterordnete. Bisher orien-

tierte man sich weitgehend an der für Dolmetscher gültigen Vorgabe, dass alles, was

in Lautsprache gesagt wird, auch in Gebärdensprache gesagt werden muss. Roisins

sprachkritisches Konzept wies in die entgegengesetzte Richtung. Für ihn gab es in dem

Sophokles-Text keine zu verstehende Kommunikation zwischen den Protagonisten; zu

sehen war ihre in sich gefangene bildhafte Körpersprache. Es wurde also nicht eine

Inszenierung gezeigt, in der sich Antigone mit ihrem Nein gegen das Ja der Staatsrä-

4 Vgl. dazu meine Ausführungen in »Eine Sprache der Unterdrückung. Überlegungen zu einer Poe-

tologie der Gebärdensprache« in diesem Band auf S. 46f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 99

son Kreons in einer sie beide verbindenden gemeinsamen Sprache wendet5, vielmehr

versuchte Roisin den Körpern Antigones, Kreons oder des Chors eine Sprache zu ent-

locken, die zugleich etwas sehr Persönliches und Allgemeines zeigte: Gebärden, die die

Dramatik der Figuren darstellten und über sie hinauswiesen. Diese Körper- und Gebär-

densprache bewegte sich auf dem schmalen Grat zwischen Verstehbarkeit und Nicht-

Verstehbarkeit und erinnert eher an archaische Zeichen als an eine Sprache, die kom-

munizieren will. Damit entzog Roisin den Zuschauern dieMöglichkeit der Parteinahme

und zwang sie, sich gegenüber jeder Figur zu öffnen. »Verstehen will schließen« (1994,

427), schreibt Hans-Thies Lehmann. Diesen Prozess des Verstehens galt es zu unterbre-

chen. Roisin, der davon ausgeht, dass derTheaterbesucher die Geschichte um Antigone

kennt, wollte den Text nicht verstehbar, sondern sichtbar machen.

Roisins Versuch bestand darin, das Gehörlosen- zu einem Gebärdensprachtheater

weiterzuentwickeln. Im Sinne von Artaud ist sein Theaterkonzept ein Bekenntnis zur

Moderne, das zum einen seinen Ausdruck in einer radikalen Sprachkritik, zum ande-

ren in einemVerständnis desTheaters als Raumder Selbsterfahrung findet.Damit stellt

dieses Konzept nicht nur das bürgerliche Konzept vonTheater als einer Einrichtung in-

frage, in der das hörende bzw. gehörlose Publikum unterhalten wird und seinen Abend

angenehm verbringt – ein Konzept, dem das DGT folgt –, sondern auch das aufklä-

rerische Konzept von Theater als eines didaktischen Unternehmens im Sinne Bertolt

Brechts – wie es bspw. das emanzipatorische Theater vertritt. Artauds sprachkritischer

Impuls besteht – und darin folgt ihm Roisin – in der Suche nach einer Sprache jenseits

des Dialogs und damit jenseits der verstehenden Anteilnahme. Diese »reine Theater-

sprache«, wie Artaud sie nennt (1996, 41), ist kausal verknüpft mit Gebärdensprache als

einer Sprache des sichtbaren Körpers, der sichtbaren Gesten und Zeichen, die sich einer

unmittelbaren Verstehbarkeit entziehen.

In seiner SchriftensammlungDasTheater und seinDouble fragt Artaud,woher es kom-

me, dass im europäischen bzw. abendländischen Theater all das, was nicht dem Aus-

druck durch dasWort bzw. demDialog unterworfen ist, in den Hintergrund gerate und

Theater nur unter dem Aspekt des dialogisierten Theaters denkbar sei? »Der Dialog […]

gehört ins Buch« (ebd., 39), die Bühne habe sich einer sinnlichen und konkreten Spra-

che zu bedienen: »Ich sage, dass diese konkrete Sprache, die für die Sinne bestimmt

und unabhängig vom Wort ist, zuerst einmal die Sinne befriedigen soll, dass es eine

Poesie für die Sinne gibt wie eine für die Sprache, und dass diese körperliche, konkrete

Sprache, auf die ich anspiele, nur dann und in dem Maße wirklich dem Theater eig-

net, in dem die Gedanken, die sie zum Ausdruck bringt, sich der artikulierten Sprache

entziehen« (ebd., 39f.).

5 Ein Jahr später inszenierte das Deutsche Gehörlosen-Theater dieAntigone von Jean Anouilh (Regie:

Thomas Zander; Premiere am 31.08.1996 in Dortmund mit Susanne Genc und Jürgen Stachlewitz

in den Hauptrollen). Anders als im Text von Sophokles handelt es sich im Text von Anouilh tat-

sächlich um einen weltanschaulichen Konflikt, den Antigone und Kreon miteinander und in einer

gemeinsamen Sprache austragen. Mit der Inszenierung wurde eine Tradition des alten DGT fort-

gesetzt, klassische Dramen bzw. Dramen der klassischen Moderne der Gehörlosengemeinschaft

zugänglich zu machen, nur eben nicht mehr in irgendwelchen visuellen oder auch lautsprachli-

chen Kommunikationsformen, sondern in exakter DGS; vgl. dazu auch Christina Schönfelds Aus-

führungen in diesem Band auf S. 387.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Theater

So fordert er die Abschaffung einer »Poesie der Sprache«, die er durch eine »Poesie

des Raums« ersetzt wissen will, »die genau im Bereich dessen aufgehen wird, was nicht

im strengen Sinne zu den Wörtern gehört« (ebd., 40). Zu dieser Poesie des Raums ge-

hörenMusik, Tanz, Plastik, Pantomime,Mimik, Architektur, Beleuchtung und Ausstat-

tung, im Besonderen jedoch die Gebärdensprache, von der er sagt, dass sie sich »mittels

Zeichen, Gebärden und Haltungen« (ebd., 41f.) zum Ausdruck bringt. Ein solches Ge-

bärdentheater beobachtete er auf Bali, zu dessen archaischem Spiel und Sprache »wir

offenbar den Schlüssel verloren haben […]. Und mit Sprache meine ich nicht etwa das

auf Anhieb sowieso nicht zu verstehende Idiom, sondern genau jene Art von Theater-

sprache, die außerhalb jeder gesprochenen Sprache existiert und in der sich offenbar

eine ungeheure Bühnenerfahrung wiederfindet, neben der unsre rein dialogische Rea-

lisation wie Gestammel wirkt« (ebd., 61).

Artaud ist auf der Suche nach einer Sprache, die die Erfahrung der Sprachlosigkeit

des modernen Menschen zum Ausdruck bringen kann. Inspiriert durch die rituellen

Gebärden balinesischer und mexikanischer Tänzer sucht er Impulse für das abendlän-

dische säkularisierte Theater, und gerade die Unzugänglichkeit und Unverfügbarkeit

ihrer Gebärdensprachen ist dabei ein wichtiger Teil seines poetischen Konzepts. Sie

haben ihren Ort in einem Ritual festgelegter Handlungsabläufe, maskenhafter Charak-

tere und ihre Gebärden werden mit akribischer Genauigkeit und großer Konzentration

ausgeführt. Nichts bleibt dem Zufall oder einer persönlichen Initiative überlassen, kei-

ne Bewegung ist beliebig. »So ist alles bei ihnen geregelt, unpersönlich; keine Muskel-

bewegung, kein Augenrollen, das nicht zu einer vorbedachten Mathematik zu gehören

scheint, die alles lenkt und durch die alles vor sich geht« (ebd., 62). Intensive Arbeit mit

den Schauspielern und der Schauspieler an ihrer Sprache sind die Voraussetzung für

ein Gelingen dieses Theaterkonzepts. Aus diesem Grund begreift Artaud sein Theater

als Raum der Selbsterfahrung und nennt es »Das Theater der Grausamkeit« (ebd., 131)

– eine Selbsterfahrung, die grausam und schmerzhaft, aber Bedingung für ein Theater

der Moderne im Sinne Artauds ist.

In diesemTheater entdeckt Artaud seine Idee des Doubles, die für jede Geistes- und

Gefühlsregung Zeichen gefunden hat– Zeichen, die jedoch nicht mehr gelesen, sondern

nur noch geahnt werden können. »Diesen geistigen Zeichen wohnt ein präziser Sinn

inne, der uns nur noch intuitiv, doch so heftig beeindruckt, dass sich jede Übersetzung

in eine diskursive, logische Sprache als unnütz erweist« (ebd., 58). Die Idee des Doubles

bedeutet also gerade nicht die aus dem dramatischen Theater bekannte Form der Ver-

doppelung, bei der ein Schauspieler in das Kostüm einer Rolle schlüpft, sondern speist

sich aus einer Art »uranfänglicher Körperlichkeit« (ebd., 40), wie sie aus dem frühen

antiken Theater bekannt ist.

Roisins Inszenierung der Antigone ist der Versuch, Artauds Idee des Doubles auf

ein modernes Gebärdensprachtheater zu übertragen. Ihm ging es darum, »wie die Ge-

bärden bearbeitet werden können, um sie in einer Tragödie zu verwenden. Dazu ist

Abstand nötig, letztlich ist es die alltägliche Aufgabe des Schauspielers« (IVT 1995, 11).

Diese Aufgabe weckte jedoch bei den Schauspielern selbst großen Unmut. Die Sprache

des Chors bestand in einer komplexen Choreografie von Hand- und Körperbewegun-

gen, bei denen selbstMenschen, die der FranzösischenGebärdensprache kundigwaren,

nur einzelne Gebärden identifizieren konnten. Eine andere Eigenheit der Inszenierung

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 101

war der Verzicht auf oder zumindest eine auffällige Reduktion der Mimik; eine Ent-

scheidung, die bei den gehörlosen Zuschauern Unverständnis hervorrief und von den

gehörlosen Darstellern als Zumutung empfunden wurde.

Die gehörlosen Schauspieler protestierten gegen das Konzept ihres Regisseurs, in

dessen Arbeit sie ihre eigene Sprache nicht wiedererkannten. Einer von ihnen, Simon

Attia, der Darsteller des Kreon, sagte: »Die Mimik ist Teil der Grammatik unserer Spra-

che, ich benötigte Monate, um sie davon zu trennen, sie zu reduzieren und sie zurück-

zuhalten, wenn ich Gefühle im angespannten Körper darstellen wollte. Die Energie ver-

teilt sich im gesamten Körper, so dass ich dem sehr stark standhalten muss; wenn ich

etwas lockerlasse, kehrt auch die Mimik zurück. Ob mir das gefällt? Ich weiß es nicht,

ich fühle mich unwohl, erinnere mich nur schwer an meinen Text« (ebd., 28).

Und Chantal Liennel (Chor): »Für einen Gehörlosen ist es extrem schwierig, keine

Gesichtsausdrücke zu benutzen. […] Es war sehr entnervend, denn ich hatte den Ein-

druck, als ob der Regisseur mich nicht respektierte, aber ich ihn respektieren sollte. Ich

wusste nicht, was genau er wollte und vor allem, warum er es wollte. Ich fragte mich:

Aber was werde ich dem Publikum geben? Es war riskant für ein gehörloses Publikum,

das nicht daran gewohnt war, ins Theater zu gehen, das noch nicht an sehr vielen Auf-

führungen teilgenommen hatte, das vor allem Lustspiele und Bewegungen mochte. Ich

habe mich fluchend mit dem Regisseur gestritten, dann sagte ich mir: Gut, man muss

es wohl versuchen. Aber ich dachte, dass die Aufführung zum Scheitern verurteilt sei.

Nun, aber genau er war es, der das meiste hier am IVT bewegte und ich verstand, dass

ich die provozierten Emotionen nicht kontrollieren konnte« (ebd., 17).

Emmanuelle Laborit (Antigone), die mit der Rolle der Sarah in Gottes vergessene Kin-

der 1993 den Prix Molière gewonnen hatte, meinte: »Der ästhetische Ausdruck hatte in

Gottes vergessene Kinder keine große Bedeutung; es geht um das Alltägliche, das Reale des

Lebens, das unter die Haut geht, in einer Form, die es ermöglicht, auch Herrn XY zu

erreichen. Antigone ist eine Studie über die Gebärdensprache, eine Aufwertung dieser

Sprache. Während der Uraufführung fragten wir uns alle, Thierry Roisin eingeschlos-

sen, ob das hörende Publikum der Aufführung zustimmen würde. Es ist tatsächlich

gut gegangen, aber das Festival in Avignon ist ein Symbol mit einem ganz besonderen

Publikum« (ebd., 55).

Liennel sprach davon, dass Roisin es war, der am IVT etwas bewegte, und Laborit

nannte seine Arbeit eine Aufwertung der Sprache.Was hat er bewegt, worin bestand die

Aufwertung? Vielleicht wurde beiden Schauspielerinnen trotz oder gerade wegen der

Auseinandersetzung, die sie mit ihm führten, bewusst, dass er der Gebärdensprache

selbst eine poetische und politische Dimension beimaß, die nicht nur auf das Defizit

schaut – ihre Unterdrückung –, sondern die ihre Poetik und Andersartigkeit gegenüber

der Lautsprache deutlich machte. Seine Inszenierung zeigt vor allen Dingen das eine:

Gebärdensprache ist anders. Die Andersartigkeit der Sprache sagt etwas aus über die

Andersartigkeit der Menschen, die sie sprechen. Darin besteht das eigentlich Politische

der Inszenierung, deren politischer Charakter nicht darin zum Ausdruck kam, dass sie

über Politik spricht oder politische Forderungen stellt, sondern dass sie selbst Politik ist,

indem sie diese Andersartigkeit aufgreift, ästhetisch verarbeitet, zum Ausdruck bringt

und damit sichtbar macht.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Theater

Alle an der Inszenierung Beteiligten waren am Ende davon überzeugt, dass sich

die harte Arbeit gelohnt hat. Und dennoch, trotz des Erfolgs, den das IVT mit seiner

Antigone hatte, hinterließ die Inszenierung bei allen ein Gefühl tiefer Verunsicherung.

Während sich die Verunsicherung der hörenden Beteiligten eher auf Kommunikations-

schwierigkeiten während der Proben bezog, brachte Levent Beskardés (Chor, Bote) sein

Gefühl, das von den meisten gehörlosen Schauspielern geteilt wurde, auf den kurzen

Nenner: »Ich denke, dass es sich um Theater der Hörenden handelt« (ebd., 46). Eine

Frage, die sich aus dieser Feststellung ergibt,muss deshalb lauten:Wie sieht dannThea-

ter gehörloser Menschen aus? Welche Themen greift Gebärdensprachkunst gehörloser

Menschen auf und wie zeigt sich ihre zeitgenössische Gebärdensprachpoesie?

Eine Gebärdensprachpoesie von Jürgen Endress

Ein Forum, zu dem sich in regelmäßigen Abständen vor allem gehörlose Gebärden-

sprachkünstler zusammenfinden und sich einer vorwiegend gehörlosen Öffentlichkeit

präsentieren, ist der Wettstreit um die Goldene Hand anlässlich des Gebärdensprach-

festivals in Berlin. Am 19. und 20. Mai 2006 trafen sich zum sechsten Mal eine hörende

und zehn gehörlose Gebärdensprachdichter sowie drei Gruppen im Berliner Schiller-

theater.6 Bei diesem Gebärdensprachfestival fiel auf, dass fast alle Beiträge von einer

melancholischen Grundstimmung geprägt waren. Trotz großer gesellschaftlicher Fort-

schritte, was die Rechte gehörloser Menschen bezüglich ihrer Bildung und Sprache,

aber auch was ihre öffentliche Wahrnehmung betrifft, waren Leiderfahrungen das alles

beherrschendeThema der an diesem Abend auftretenden Künstler. Erzählt wurden Ge-

schichten, die im weitesten Sinn etwas mit Ungerechtigkeit, Ausnutzen, Gewalt, Miss-

brauch, Lieblosigkeit, Unverstandensein, Konformitätsdruck, also mit Themen zu tun

hatten, die gehörlosen Menschen sehr vertraut sind, ohne jedoch Gehörlosigkeit zu be-

nennen.

Mit seiner Darbietung »Mysteriöse Macht«7 siegte Jürgen Endress beim Gebärden-

sprachfestival 2006. Beispielhaft für den melancholischen Tenor, der viele und auch

seine Präsentation prägte, und gleichzeitig für das hohe technische Niveau seines Ge-

bärdens, das er zeigte, soll im Folgenden seine Poesie genauer betrachtet werden:

DiemysteriöseMacht erweist sich als die drohende und unerbittliche Zeit, der End-

ress die Maske eines Marionettenspielers aufsetzt, der die Menschen an seinen Fäden

hält und als Turmuhr verächtlich auf sie herabblickt, sie mit unsichtbaren Fäden an sich

bindet und ihnen zuruft: Es ist zu spät! Zu spät für den Liebhaber, der seine Verabre-

dung verpasst, dessen Blumenstrauß verblüht und dem das Herz bricht, zu spät für

6 Die Idee, ein Gebärdensprachfestival auszurichten, entstand im Januar 1991 beim Treffen der Ber-

liner Gebärdensprachkursleiter, als die Frage aufkam, worin der Unterschied zwischen privatem

und öffentlichem Gebärden bestehe. Es entwickelte sich die Idee, im Rahmen einer öffentlichen

Veranstaltung Qualität und Ausdrucksstärke eines Gebärdenden zu bewerten (vgl. Tabbert & Zan-

der 1991, 504f.).

7 Die Poesie kann unter https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36 (01. 02.2021)

eingesehen werden. Zur Person von Jürgen Endress sowie zu seiner Präsentation »Mysteriöse

Macht« siehe auch die beiden Gespräche mit Endress in diesem Band auf S. 389 und S. 399.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 103

den Fahrer, den während der Fahrt im Auto ein Anruf ereilt, dass er seine Arbeit ver-

loren hat, zu spät für einen anderen Autofahrer, der einen Passanten tödlich verletzt.

Angstvoll blicken die Menschen nach oben zur Turmuhr bzw. zum Marionettenspieler.

In ihnen rührt sich Wut und Rebellion. Der Liebhaber, die Autofahrer und viele ande-

re rotten sich zusammen, wollen den Turm besteigen und die Uhr zum Stehen brin-

gen, doch es ist ein vergebliches Bemühen, der Mensch selbst hat sich zum Sklaven der

Zeit gemacht. Er hat die Sonnenuhr erfunden, die Sanduhr, die mechanische Uhr und

schließlich die Digitaluhr, und heute flimmern ihn von allen Seiten Uhren an. Die Wut

geht ins Leere, die Rebellion bleibt vergeblich, der Mensch wird immer die Puppe des

Marionettenspielers sein, der die Fäden prüft, mit denen er den Menschen lenkt. Sein

Schicksal ist der Weg in die Verzweiflung. Zweifellos war die technische Perfektion der

Präsentation einer der Gründe für den Erfolg von Endress. Ein hohes gebärdentechni-

sches Niveau war die Voraussetzung, um am Wettbewerb teilnehmen zu können.

In einem Katalog hatte die Jury die Kriterien festgelegt, an denen sie die Qualität

der Beiträge maß:

»(1) Sprache. Hier wird die Qualität der Gebärdensprache beurteilt. Werden Ge-

bärden klar und sauber ausgeführt, entsprechen Sinnausdrücke den Regeln der

DGS-Grammatik, wird der Gebärdenraum richtig genutzt?

(2) Aufbau und Inhalt: Ist der Beitrag gut aufgebaut? Hat er einen Spannungsbogen

bzw. eine Pointe? Welche gebärdensprachlichen Strukturierungsmerkmale werden

eingesetzt? Werden Emotionen deutlich?

(3) Persönliche Ausdrucks- und Gestaltungsmittel: Hier werden individuelle Ge-

staltungsmittel zur Darstellung einer Prosa- oder Poesieerzählung genau unter die

Lupe genommen, z.B. Reim-Maß nach Parametern (gestalterische Wiederholung von

Handformen, Bewegungen, Ausführungsorten), Erzählfluss (zeitlupenartig, gleich-

bleibender oder unterschiedlicher Rhythmus der Gebärden) sowie eigene kreative

Gestaltungsmittel und Formen der Gebärdensprache. Alle Jurymitglieder werden

ihre Beurteilung aus ihrer je spezialisierten Sicht (Linguistik, Gebärdensprachlehre,

Theater/Kunst, Politik, Pädagogik) abgeben« (Goldene Hand 2006).

Der Katalog macht deutlich, dass es der Jury vor allem um formale Kriterien geht, an

denen sich die Künstler zu orientieren hatten. Eine poetische Sprache zu entwickeln,

in der sich Erfahrungen des Dichters spiegeln und eine Form schaffen, die diesen Er-

fahrungen Ausdruck verleiht, war kein Kriterium. Der poetische Gehalt eines Textes

ist auch kaum in einem Kriterienkatalog darzustellen, der sich allein mit sprachlichen

Mitteln befasst, vielmehr ermöglicht er Orientierung bei der Bewertung einer Präsen-

tation. Der formal ausgerichtete Kriterienkatalog lässt aber die Wurzeln des Festivals

als einem ›Kind‹ der Gebärdensprachbewegung erkennen. Die Anerkennung der Gebär-

densprache als vollwertige Sprache sollte auch mit den poetischen Formen nachgewie-

sen werden, die diese Sprache entwickelt.

1997 hat Alec Ormsby in einem Aufsatz einige strukturelle Merkmale poetischen

Gebärdens aufgezählt, die fast alle in der Präsentation von Endress wiederzufinden

sind:

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Theater

• Planvoller Einsatz von Handformen, Bewegungsverläufen und Ausführungsstellen,

um einen Effekt zu erzielen, der »Alliteration oder Reim in Lautsprachpoesie ähnelt«

(Ormsby 1997, 572).

• Auch nicht manuelle Komponenten können wiederholt werden. Diesen Vorgang,

den Clayton Valli auch als Reim (Valli 1990, 174) versteht, nennt Ormsby »syntakti-

schen Parallelismus« (Ormsby 1997, 572) und bezeichnet ihn als ein Stilmittel, das

durch Wiederholung einzelner syntaktischer Elemente gekennzeichnet ist.

• Ausgewogenheit und fließender Einsatz beider Hände, um das Gebärden »beson-

ders anmutig« (ebd.) erscheinen zu lassen. »Poetische Artikulation ist meistens

langsamer und genauer als umgangssprachliches Gebärden und zeichnet sich mit-

unter durch eine Bedachtsamkeit aus, die eher dem Gebärden von lexikalischen

Formen als dem umgangssprachlichen Gebrauch ähnelt« (ebd.).

• Verletzung des Gebärdenraums, d.h. die Arm- und Handbewegungen gehen über

die Grenzen des konventionellen Gebärdenraums hinaus. Ormsby schildert zwei

Aspekte, die zu dieser Verletzung führen. Die Visualisierung der Inhalte gewinnt

im Gegensatz zu den konventionellen Gebärden an Bedeutung. Die Bildhaftigkeit

der Gebärden tritt in den Vordergrund. Eine weitere Folge der Verletzung des Ge-

bärdenraums ist »die Schaffung eines übergreifenden Designs oder einer räumli-

chen Metapher durch den Dichter. Ein Text, der beispielsweise hoch über dem Kopf

beginnt und allmählich nach unten zu einem Punkt unterhalb der Taille wandert,

könnte eine Schwere oder Erschöpfung ausdrücken, die seine thematische Struktur

ergänzt« (ebd., 573).

• Erhaltung der Gebärdenstruktur. »Merkmale lexikalischer Gebärden werden nicht

einfach über Bord geworfen, um die Artikulation zu vereinfachen, wie das routi-

nemäßig im umgangssprachlichen Gebrauch geschieht […], weil das Gedicht eben

nicht nur ein Kommunikationsmittel darstellt, sondern auch ein sprachliches Ob-

jekt, das die ästhetischen Qualitäten seines Werkmaterials in der idealisiertesten

und reinsten Form dieses Materials demonstrieren soll« (ebd.).

• Beim poetischen Gebärden werden durch die langsamen und sanften Übergänge

von einer lexikalischen Gebärde zur nächsten neue Gebärden geschaffen. Die Ge-

bärden fließen ineinander und verschmelzen.

• Rückgewinnung ikonischer Aspekte, d.h. die Bedeutung von Sprache als Kommu-

nikationsmedium wird zugunsten ihrer Expressivität reduziert. Gebärden werden

mit »ikonographischen Untertönen« (ebd.) versehen, »indem das Publikum daran

erinnert wird, dass Sprache nicht nur Substanz vermittelt, sondern selbst Substanz

ist« (ebd.).

• »Durch die Vermeidung von Slang und die Bevorzugung von Gebärden, die der le-

xikalischen Form näherstehen als der umgangssprachlichen Form, präsentieren die

Dichter die Sprache in ihrer ›reinsten‹ Form, als Objekt ästhetischer Betrachtung«

(ebd.).

Alle von Ormsby aufgezählten Merkmale dienen dazu, die Aufmerksamkeit auf den

sprachlichen Code selbst zu lenken (vgl. ebd.). Die Merkmale mögen der Gestaltung

einer Poesie dienen, poetischer Gehalt hingegen erwächst aus ihnen nicht. Hier wer-

den die Grenzen zwischen den Disziplinen Sprach- und Literaturwissenschaft deutlich

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 105

sichtbar. Als Disziplin, die sich mit den Strukturen der Gebärdensprache beschäftigt,

hat sich die Sprachwissenschaft unter anderem auch den poetischen Strukturen dieser

Sprache gewidmet. Die Analyse des poetischen Gehalts ist jedoch nicht mehr ihr Ge-

genstand. Die Linguistik vermag etwas über die formale Struktur des poetischen Textes

auszusagen, der poetische Gehalt jedoch bleibt ihr verborgen.Daswird inOrmsbys Auf-

satz deutlich, der sich mit der poetischen Geschlossenheit eines Gedichts von Clayton

Valli (»Snowflake« von 1989) beschäftigt und dessen Tektonikmit der eines Gedichts von

Samuel Coleridge (»Frost at Midnight« von 1798) vergleicht.

Die aufgezählten Merkmale poetischen Gebärdens entwickelt Ormsby am Beispiel

der Präsentation von Valli, doch geht die Analyse über eine Beschreibung dessen, was

man bei genauer Betrachtung der Poesie sieht, nicht hinaus. Kein Wort über die zeit-

liche Differenz und die sich unterscheidenden Darstellungswirklichkeiten eines ro-

mantischen und eines zeitgenössischen von den politischen Forderungen der Emanzi-

pationsbewegung geprägten Textes, kein Wort über die differenten Darstellungsmodi

Schrift und Gebärde und kein Wort über den biografischen Hintergrund von Coleridge

und Valli.

Am Beispiel von Coleridges Text will Ormsby »demonstrieren, wie die poetische

Rhetorik Fragen von allgemeinem menschlichen Interesse artikuliert« (ebd., 574). Bei

Valli geht es um den Versuch, Kindheitserfahrungen der Sprachlosigkeit und Demüti-

gung in einemGebärdensprachgedicht zu gestalten.Ormsbys formaler Strukturanalyse

gelingt es nicht, die Oberfläche des Gedichts zu durchdringen und Vallis Versuch kri-

tisch zu reflektieren. Letztendlich bleibt ihm der Gegenstand des Gedichts und somit

dessen »poetische Rhetorik« verborgen. So überrascht es nicht, dass für ihn die poeti-

schen Merkmale, die er beobachtet, nicht im Kontext des poetischen Gehalts zu lesen,

sondern dem politischen Zweck einer Aufwertung der Amerikanischen Gebärdenspra-

che geschuldet sind: »Durch den Einsatz von ASL zur Komposition von ›Snowflake‹ hat

Valli eine alternative Existenz für den Jungen im Gedicht erfüllt, eine Existenz, die die

Identität der Gehörlosengemeinschaft durch die Bestätigung des literarischen Status

ihrer Sprache verändert und bereichert« (Ormsby 1997, 580).

Ormsbys Katalog poetischer Merkmale und seine Rezeption von Vallis Gedicht zei-

gen noch einmal den für Aktivisten der Gehörlosenbewegung und ihrer Anhänger offen-

sichtlich unvermeidlichen Konflikt zwischen Gehörlosenpolitik und Gebärdensprach-

poesie,mit dem sich bereits das IVT auseinandergesetzt hat. Auch die Poesie von Jürgen

Endress ist davon geprägt. DasThema seiner Geschichte ist die unerbittliche Macht der

Zeit, der jederMensch unterworfen ist und an der jede Rebellion unweigerlich scheitern

muss. Die Geschichte packt er in vertraute Bilder: Routinen des Alltagslebens, Zynis-

mus des Bösewichts, Angst und Frustration der drei Protagonisten, Entschlossenheit

der Rebellen, Apathie der Menschenmarionette, Triumph des Bösen. Hier die Guten,

aber Hoffnungslosen, dort das Böse, aber Mächtige, hier die Angst, dort die Verach-

tung, hier Wut und Verzweiflung, dort Zynismus. Diese Bilder markieren Kohärenz

und sind ganz dem Diktat einer Konvention unterworfen, deren Regeln keinen Wider-

spruch zulässt und die den im Text angesprochenen Gefühlen von Glück, Wut, Ver-

zweiflung und Niedergeschlagenheit keine eigene Entfaltung zugestehen. Die Regeln

der Konvention disziplinieren diese Gefühle, die sich immer als in hohemMaß inkohä-

rent, widersprüchlich und anarchisch zeigen und dadurch ihre Dramatik begründen.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Theater

Statt eigene Bilder entstehen zu lassen, werden sie in bekannte verpackt und so ihres

Stachels beraubt: Bilder, die etwas über Unterdrückung erzählen wollen, ohne selbst

Unterdrückung zu sein.

Jürgen Endress’ Poesie erscheint wie eine weitere Facette des Emanzipationsthea-

ters, allerdings mit einem anderen Augenmerk. Dem Visuellen Theater Hamburg ging

es um das Sagen einer wichtigen Botschaft: »Seht her! Wir haben unsere eigene Iden-

tität, wir sind gehörlos und wir haben eine eigene Sprache! Darauf sind wir stolz!«

Endress geht es um das Zeigen von Anmut und Schönheit der Gebärdensprache, darge-

stellt in den Bildern seiner traurigen Geschichte. Für diese Geschichte Bilder zu finden

ist ungleich schwieriger, als es für das Visuelle Theater mit seiner emanzipatorischen

Botschaft gewesen ist. Diese schwierige Aufgabe zu meistern, gelingt Endress nicht.

So greift er auf bekannte Bilder zurück, in denen er nicht die Gebrochenheit seiner

Helden, sondern seine eigene ungebrochene Identität als gehörloser Mensch und Ge-

bärdensprachpoet zeigt. In der Konventionalität seiner Geschichte und der Bilder, der

er sich bedient, zeigt sich die Konventionalität seiner Darbietung, die im Mantel einer

perfekten Gebärdentechnik aufgeführt wird. Die Konventionen seiner Bilder beherr-

schen ihn, wie er seine Gebärden beherrscht.

Wie in der Präsentation von Valli sind die von Ormsby aufgezählten strukturellen

Merkmale poetischen Gebärdens auch bei Endress zu finden und erfüllen die Funktion,

die Ormsby ihnen zuweist; dennoch bleibt die Präsentation disparat: Ihr Thema steht

in einem widersprüchlichen Verhältnis zu den Bildern, die er aufruft, und zur Eleganz

seiner Ausführung.Möglicherweise zeigt sich genau hier jene von Endress beschworene

»mysteriöseMacht«, die ihn dazu zwingt, seiner traurigenGeschichte eine schöne Form

zu verpassen. Dieser Macht kann er sich nicht entziehen. Es ist jedoch zu vermuten,

dass er gar nicht von der Verlorenheit und Hoffnungslosigkeit des Menschen sprechen,

vielmehr seine Gebärdenkunst und -technik zeigenmöchte, die dasThema Verlorenheit

undHoffnungslosigkeit als Illustrationsmaterial braucht. Für diese Gebärdenkunst und

-technik wurde er dann auch beim Festival mit dem ersten Preis ausgezeichnet.

Etwas anderes wäre es gewesen, wenn seine Geschichte, seine Bilder, seine Gebär-

den ihn erzählten, wenn er seine Gebärden hätte sprechen lassen und seine Geschichte

womöglich eine ganz andere Wendung genommen hätte, mit anderen Worten, wenn

er der performativen Kraft seiner Gebärden- und Körpersprache vertraut hätte.8 Statt

eine beliebige Geschichte erzählt zu bekommen, wäre dann möglicherweise etwas von

Jürgen Endress zu sehen gewesen, was er möglicherweise nicht hätte zeigen wollen,

8 Wenn hier von »performativer Kraft der Gebärdensprache« die Rede ist, dann beziehe ich mich

auf das, was sich in Gebärdensprache zeigt und was sich zwischen sprachlicher Intention und

Überschreitung imkünstlerischenVollzug ereignet. Dabei gehenmeineÜberlegungen aufAustins

Sprechakttheorie zurück, die sagt, dass Sprache nicht nur Sachverhalte beschreibt, also konstativ

ist, sondern auch Handlungen vollzieht (to perform), und sich im Sprechen nicht nur die Anwen-

dung, Aktualisierung bzw. Realisierung von Sprache zeigt, sondern sich auch eine Überschreitung

dessen ereignet, was angewandt, aktualisiert bzw. realisiert wird. »Der Begriff des Performativen

bezeichnet in diesem Sinne den Aufführungscharakter von Handlungen, die in Anwesenheit an-

derer, also öffentlich vollzogen werden« (Fischer-Lichte 2012, 222). In Austins Theorie vollzieht der

sprachliche Akt eine Handlung und diese Handlung kann glücken oder misslingen. Das betrifft

umso mehr eine Sprache, die der Körper spricht.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 107

was aber, wenn ihm die Geschichte ernst ist, unvermeidbar gewesen wäre; etwas, das

nicht unbedingt angenehm gewesen wäre. Dabei besteht die Gefahr, dass sich jenes

Unbehagen einstellt, das bereits die Schauspieler des IVT bei ihrer Antigone spürten

– eine Fremdheit der Sprache gegenüber, die doch eigentlich vertraut ist: Dass man

etwas zeigt, von dem man nicht recht weiß, was es ist; dass sich in Gebärdensprache

etwas zeigt, was möglicherweise peinlich oder schmerzhaft ist; etwas, das man nicht zu

Markte tragen, also zeigen will, das aber ein Merkmal jener Aufrichtigkeit und Ernst-

haftigkeit ist, die ein Theater, das etwas zu sagen hat, immer fordert.

Dass etwas gesagt und gleichzeitig etwas ganz anderes gezeigt wird, dass sich al-

so Sprache nicht allein durch das, was sie sagt, sondern gleichzeitig auch durch das,

wie sie es sagt, konstituiert, darauf hat bereits Ludwig Wittgenstein in seinem Tractatus

hingewiesen. Zwischen Zeigen und Sagen herrscht eine unüberwindliche Trennungsli-

nie: »Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden« (Wittgenstein 1984, 34; Herv.

i. Orig.). Aus diesem Grund unterscheidet Wittgenstein nicht nur das Sagen vom Zei-

gen, sondern den Ausdruck vom Gebrauch: »Was in den Zeichen nicht zum Ausdruck

kommt, das zeigt ihre Anwendung. Was die Zeichen verschlucken, das spricht ihre An-

wendung aus« (ebd., 20). In der Anwendung offenbaren die Zeichen ihren performa-

tiven Charakter. Wenn also bei Wittgenstein zu lesen ist: »Der Satz zeigt seinen Sinn.

Der Satz zeigt, wie es sich verhält, wenn er wahr ist. Und er sagt, daß es sich so verhält«

(ebd., 28; Herv. i. Orig.), bringt er damit zum Ausdruck, dass sich in der performativen

Präsentation der Wörter des Satzes etwas zeigt, das unabhängig davon ist, was der Sinn

des Satzes in Form symbolischer Zeichen sagt. Beide Seiten sind im Sprechen immer

vorhanden, nie gibt es ein Sagen ohne Zeigen, einen Ausdruck ohne Gebrauch. »Die

Sprache ist stets mehr als das, was sie sagt. Sie birgt zeigend einen Überschuss, der

sich sagend nirgends einholen lässt« (Mersch 2002, 244).

Das Deutsche Gebärdensprachtheaterfestival (DeGeTh)

1997 von Roland Kühnlein und Tom Bierschneider9 ins Leben gerufen, ist das Deut-

sche Gebärdensprachtheaterfestival, ähnlich wie das Berliner Gebärdensprachfestival,

ein ›Kind‹ der Gebärdensprachbewegung und als Forum und Treffpunkt für gehörlose

Theaterleute gedacht, um Konzepte vorzustellen und zu diskutieren, und einen Wett-

bewerb um die besten Schauspieler, Gruppen und Stücke auszutragen. Ein engagier-

tes Publikum sorgt für die richtige Stimmung im Saal. Wie der Wettbewerb um die

Goldene Hand will DeGeTh ein politischer und poetischer Ausdruck emanzipierter tauber

Menschen sein, die stolz auf ihre Gemeinschaft und auf ihre Sprache sind. Die meisten

Mitglieder der Jurys, unter denen sich auch immer einige hörende Personen befan-

den, waren Personen, die sich selbst in der Theater- oder Filmarbeit oder in anderen

Kunstbereichen engagieren; Personen, die selbst Theaterfestivals organisieren oder als

9 Roland Kühnlein war 1997 Vorsitzender des Gehörlosenverbands München und Umland und Lei-

ter der Theatergruppe ThoW (Theater ohneWorte) & Show. Tom Bierschneider war einer der Mit-

begründer der Theatergruppe Trio Art und Mitarbeiter der Redaktion von Sehen statt Hören. Im

Dezember 1998 ist Tom Bierschneider in Afrika tödlich verunglückt.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Theater

Theaterkritiker, Literatur- und Sprachwissenschaftler tätig sind. »Mein Ziel war, end-

lich auch in München eine kulturelle Einrichtung zu schaffen und die Theaterwelt der

Gehörlosen weiterzubringen« (1997, 273), nannte Tom Bierschneider seine Erwartung

in einem Artikel für Das Zeichen, in dem er über das erste DeGeTh-Festival berichtete.

Das DeGeTh-Festival sollte etwas Besonderes und nicht zu vergleichen sein mit dem

unterhaltsamen Theaterabend am Wochenende auf der Bühne des Clubheims. Es lebt

aus dem Geist, dass das Gehörlos-Sein politisch ist, und dass sich das Politische nicht

darin erschöpft, für die Anerkennung der Gebärdensprache, mehr Untertitelung im

Fernsehen und Barrierefreiheit im Internet zu streiten – so wichtig diese Forderungen

auch sind. Das Politische, davon sind viele der gehörlosen Schauspieler und Dichter

überzeugt, zeigt sich in den Themen der Stücke und in der Sprache, in der diese Stü-

cke dargestellt werden. Einige der DeGeTh-Teilnehmer ahnten, dass Sprache mehr ist

als ein Werkzeug zur Vermittlung von Gedanken und dass es nicht damit getan ist,

Inhalte in Gebärdensprache zu präsentieren. DeGeTh sollte, wenn ich Bierschneiders

Initiative richtig deute, die »Gehörlosen weiterbringen«, Ideen und Anregungen lie-

fern, Experimente befördern, ein neues Theater ermöglichen, das den Mief der alten

Clubheimbühnen hinter sich lässt.

Das gelang nicht immer und allen, die bei den DeGeTh-Festivals auftraten, aber es

trafen sich Gruppen mit ihren Produktionen, die die aktuellen Diskussionen um die

Anerkennung der Gebärdensprache und die Lebenssituation gehörloser Menschen in

einem politischen und poetischen Theater umzusetzen versuchten, seien es die Stü-

cke des Visuellen Theaters Hamburg, die Zeitlupen-Sketche von Trio Art, die Gebär-

densprachpoesien von Gestus oder die aus gehörlosen, schwerhörigen und hörenden

Schauspielern bestehende Troupe Pêle-Mêle, die zu Orffs Carmina Burana Goethes Faust

zeigten (1999) und ein Konzept antizipierten, das später erfolgreich in der Arbeit der

Freiburger Gruppe HandStand seine Fortsetzung fand.

Beispielhaft sei die Inszenierung Argonauten (2003) von Visual Arts genannt. Ihre

wegweisende Produktion beim DeGeTh-Festival soll hier näher vorgestellt werden. Um

Argonauten jedoch verstehen zu können, ist ein Exkurs zum »Freien«, »Dritten« oder

»Armen Theater« erforderlich.

Exkurs: Freies oder Drittes oder Armes Theater

Im Rahmen des 12. Sommerfestivals 1995 auf Kampnagel, einer Bühne für experimen-

telle Kunst in Hamburg, entstand das Projekt Argonautengang von Wolfgang Feindt, Sa-

bine Mohr und Stefanie Weiss als Grenzgang zwischen Theater und bildender Kunst.

Wie in den Vergnügungen der Geisterbahnen und Spukhäuser bahnten sich die Besu-

cher ihren selbst gewähltenWeg durch die drei Teile des Textes von Heiner Müller VER-

KOMMENES UFERMEDEAMATERIAL LANDSCHAFTMIT ARGONAUTEN (Müller 2002,

71ff.). Der Gang führte sie durch inszenierte Bildräume, in denen die drei Teile paral-

lel in unterschiedlichen Darstellungsformen – Tanz, Lautsprache, Gebärdensprache –

umgesetzt wurden. Der gebärdensprachliche Teil wurde von Lucas Kollien, Ivo Weber,

Peter Schick und Marco Lipski gestaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 109

Die Verbindung von Theater und bildender Kunst kam aus einer Tradition, die sich

Ende der 1950er- und zu Beginn der 60er-Jahre bewusst von den etablierten Institutio-

nen der bildenden (Museen) und der darstellenden Kunst (Theater) abgewandt hatte.

Erfahrungen von Happenings, Aktionen, Fluxus10 inspirierten freie Theatergruppen,

die sich eigene Darstellungsformen und -orte schufen mit einem dezidiert politischen

Anspruch und getragen von den sozialen Bewegungen, die die politische und gesell-

schaftliche Landschaft der westlichen Länder prägten.

In der Bundesrepublik waren es der Kampf gegen den Vietnamkrieg und die Not-

standsgesetze, Schüler- und Studentenbewegungen, Lehrlingsunruhen und Streiks,

Werft- und Fabrikbesetzungen, Bambule in den Fürsorge- und Erziehungsein-

richtungen, Hungerstreiks in Gefängnissen. In der Tradition des revolutionären

Arbeitertheaters der 1920er-Jahre, in dem Arbeiter Szenen ihrer miesen Arbeits- und

Lebensbedingungen inszenierten und die Kunst als Ort politischer Agitation neben

Versammlungen und Demonstrationen nutzten, setzten sich in den 1960er- und 70er-

Jahren die Straßentheater- und freienTheatergruppen in ihrer politischen Ausrichtung

vom bürgerlichen Konzept eines Freizeit- und Laientheaters ab. Es gab kaum eine

Stadtteil-, Frauen-, Umwelt-, Schwulen-, Betriebs-, Parteien-, Studenten- oder Behin-

dertengruppe, in der sich nicht auch ein paar Mitglieder zu einer Theater-, Clowns-

oder Pantomimegruppe zusammenfanden, um auf diese Weise ihre politischen – und

das implizierte in diesen Jahren immer auch ihre privaten – Forderungen aufzuführen

und ihnen eine poetische Form zu geben.

»Diese Theaterentwicklung hatte Mitte und Ende der sechziger Jahre ihren Höhe-

punkt und stand im engsten Zusammenhang mit den Protestbewegungen dieser Zeit

[…]. Durch ›workshops‹, eigene Festivals und einen sich rasch entwickelnden Tournee-

betrieb entwickelte dieseTheaterszene schon sehr bald einen hohen Grad internationa-

ler Verflechtung. Die Gruppen arbeiteten in Landkommunen gleichermaßen wie in den

großstädtischen Zentren« (Brauneck 1998, 459). Jerzy Grotowski nannte dieses Theater

jenseits des regulären Spielbetriebs das »ArmeTheater« (1986, 15), Eugenio Barba präg-

te für diese Gruppen den Begriff des »Dritten Theaters«: »Das Dritte Theater lebt am

Rand, oft außerhalb oder an der Peripherie der kulturellen Zentren. Es ist ein Theater,

das von Menschen gemacht wird, die sich als Schauspieler, Regisseure, als Theaterleu-

te verstehen, ohne den traditionellen Werdegang oder Ausbildungsweg durchlaufen zu

haben und die daher nicht einmal als Professionelle anerkannt werden« (1985, 215).

In der Tradition des »Armen« oder »DrittenTheaters« sind auch dieTheatergruppen

junger gehörloser Schauspieler zu verorten, deren Anliegen es war, ihre eigene Reali-

tät und die Realität ihrer Sprache auf die Bühne zu bringen. Dabei ging es ihnen im

gleichenMaß um eine politischeManifestation und darum, eine ästhetische, gebärden-

sprachliche Ausdrucksform für diese Manifestation zu finden. Bewusst setzten sie sich

10 Happenings, Aktionen, Fluxus waren Kunstformen, die, inspiriert vom Dadaismus der 1920er-

Jahre, sich seit Mitte der 50er-Jahre entwickelt haben und die sich dadurch auszeichneten, dass

sich in ihnen Theater, Tanz, Musik und bildende Kunst vermengten. Frühe Aufführungsorte waren

häufig Galerien. In Deutschland waren wichtige Vertreter Joseph Beuys, Bazon Brock, Charlotte

Moormann, Nam June Paik, Tomas Schmit und Wolf Vostell.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Theater

damit in Opposition zu den Laienspielgruppen der Gehörlosenvereine und deren un-

politischem Konzept und trivialem Sprachverständnis. In einer Informationsbroschüre

schreibt das Visuelle Theater Hamburg: »Alle Stücke mußte Visuelles Theater Hamburg

von Anfang an selbst entwickeln. AutorInnen für das Gebärdensprachtheater gibt es,

außer in den USA, nicht. Die Themen sind dem Lebensbereich der gehörlosen Darstel-

lerInnen und anderenGehörlosen entnommen undwiderspiegeln ihre problematischen

Erfahrungen nicht nur mit der hörenden Umwelt, sondern auch innerhalb der Gehör-

losengemeinschaft. […] Wir widmen uns der experimentellen Arbeit mit diesen Aus-

drucksformen und hoffen, so einen innovativen Beitrag zur Gebärdensprachkultur wie

auch zur Theaterkunst im Allgemeinen und zur Vielfalt der visuellen Künste zu leisten«

(Visuelles Theater Hamburg o.J., 6f.).

Die in dem Zitat angedeuteten Spannungen innerhalb der Gehörlosengemeinschaft

äußerten sich auch in konkurrierenden Konzepten des Gehörlosentheaters. Barba war

sich des Dilemmas bewusst, in dem sich die Gruppen des »DrittenTheaters« befanden:

»Aber diese Gruppen können nur unter zwei Bedingungen überleben: Entweder betre-

ten sie den Raum des etabliertenTheaters, akzeptieren so die Gesetze von Angebot und

Nachfrage, den herrschenden Geschmack, geben den Vorlieben politischer und kultu-

reller Ideologen nach und passen sich so den zuletzt beklatschten Erfolgen an; oder

es gelingt ihnen, sich durch kontinuierliche Arbeit einen eigenen Bereich zu schaffen.

Sie suchen dabei das für sie Wesentliche und versuchen die anderen dazu zu zwingen,

diese Verschiedenartigkeit zu akzeptieren« (Barba 1985, 216).

Dass politisches Amateurtheater eine eigene ästhetische Ausdrucksform besitzt,

wird bei Brecht und Piscator in den 1920er-Jahren in Zusammenhangmit demArbeiter-

theater und den Diskussionen um neueTheaterformen in den 1960er-Jahren reflektiert,

wo die Diskussionmit der Kritik am bürgerlichen und hochsubventionierten Stadt- und

Staatstheater einhergeht. Diese Diskussionen wurden unter anderem von Regisseuren

wie Jerzy Grotowski und Eugenio Barba initiiert. Hier fanden sich die Ansätze und Im-

pulse, die die Arbeit jenerTheaterleute prägten, die nach dem Ende von Straßentheater,

Fluxus und Happenings nach einem theoretischen Fundament suchten, das imstande

war, die Erfahrungen der freien Theaterarbeit zu reflektieren und neue Anregungen zu

vermitteln.

Das von Barba angesprochene Gesetz von Angebot und Nachfrage übte – und übt

nach wie vor – eine gewaltige Macht aus. Erst durch den Einfluss des »Dritten Thea-

ters« auf die Stadt- und Staatstheater und auf die Schauspielschulen ist seit den 1970er-

Jahren ein Wandel zu beobachten, die Werkästhetik des psychologisch-realistischen

Theaters zugunsten der Erfahrungsästhetik einesTheaters aufzugeben, in dem die Kör-

perlichkeit und Performativität des Schauspielers und damit seine Unverwechselbarkeit

ins Zentrum rücken.11

In der gehörlosen Theaterszene ist diese Entwicklung nur von den wenigen rezi-

piert worden, die Erfahrungen sammeln konnten in der Arbeit mit hörenden Vertretern

11 Ungeachtet der Existenz des Unterhaltungstheaters (Boulevard, Musical, Operette, Show) findet

manheute kaumeine Inszenierung, ob es sich nunumProduktionen freier Bühnen oder von Stadt-

oder Staatstheatern handelt, die nicht von den Arbeiten Grotowskis, Barbas oder Robert Wilsons

geprägt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 111

des »Dritten Theaters«. Hier entstand eine Zusammenarbeit hörender und gehörloser

Theatermacher, die bis heute andauert und Menschen für die Bühne entdeckte, de-

ren Präsenz dort zuvor undenkbar schien: Wolfgang Feindt, Sabine Mohr und Stefanie

Weiss erarbeitetenmit den gehörlosen Schauspielern Lucas Kollien,Marco Lipski, Peter

Schick und Ivo Weber ihre Inszenierungen; Miguel Angel Gasper und Mario Matiazzo

entwickelten für das Kölner Sommerblutfestival und die Wiener Tanzfabrik 7xK, eine

Tanzperformance, die auf die ganz spezielle Tanzsprache hörender und gehörloser Tän-

zer ausgerichtet war. Gaby Flügel gelingt die Darstellung der gehörlosen Ich-Figur in

Sarah Kanes Drama 4.48 Psychose, inszeniert von Rolf Kasteleiner und Stephan Hoff-

stadt, »die in monologischen und dialogischen Textscherben sowie kryptischen Zah-

lenbildern eine ausweglose Identitätssuche betreibt und dabei Selbsthass, Scham und

Schuld gegen sich wendet« (Schreibweis 2010, 68). Dass nur die genannten Darsteller

diese spezielle Ausdruckssprache entwickeln konnten, ist Ergebnis einer Diskussion um

die Unverwechselbarkeit jedes Menschen und damit auch jedes Schauspielers; und es

heißt nicht, dass bspw. nur Gaby Flügel diese Ich-Figur darstellen kann, jedoch wäre

eine andere gehörlose Künstlerin eine andere Ich-Figur in diesem Stück mit anderen

Stärken und Schwächen, die in einem harten und schmerzhaften Prozess der Selbster-

fahrung und -analyse herauszuarbeiten die Arbeit der Regisseure mit der Schauspiele-

rin wäre.

Das ist der Grund, weshalb Artaud vom »Theater der Grausamkeit« (1996, 89ff.)

spricht und Jerzy Grotowski vom »heiligen Schauspieler« (1986, 26f.), der sich selbst

als absolutes Geschenk hingibt: »Bei der Ausbildung eines Schauspielers in unserem

Theater geht es nicht darum, ihn irgendetwas zu lehren; wir arbeiten darauf hin, die

Widerstände seines Organismus gegen diesen psychischen Vorgang zu eliminieren.Das

Ergebnis ist ein Befreitsein vom Zeitsprung zwischen innerem Impuls und äußerer Re-

aktion, so, daß der Impuls schon eine äußere Reaktion ist. Impuls und Aktion fallen

zusammen: der Körper verschwindet, verbrennt, und der Zuschauer sieht nur eine Rei-

he sichtbarer Impulse. Unser Weg ist mithin eine via negativa – keine Ansammlung von

Fertigkeit, sondern die Zerstörung von Blockierungen« (ebd., 13; Herv. i. Orig.).

Die Sprache von Visual Arts

Doris und Stefan Goldschmidt schrieben in ihrer Kritik zum Gebärdensprachfestival:

»Toll fandenwir, dass fast alleThemennichtsmit demGehörlosenbereich zu tun hatten«

(2006, 323). Ihre Erleichterung, dass die Themen der Präsentatoren nicht aus dem Ge-

hörlosenbereich kamen, ist vermutlich der Tatsache geschuldet, dass sie nicht der sich

wiederholenden Unterdrückungsprosa entsprangen.Dazu ist jedoch zu sagen, dass alle

Beiträge von den Erfahrungen der Unterdrückung geprägt waren, nur dass es keinem

der Präsentatoren gelang, die Unterdrückung, von der sie sprechen wollten, in einer

Sprache zu gestalten, die dieser Unterdrückung Ausdruck verleiht und sie zeigt. Wie

kann eine Sprache aussehen, die nicht über Unterdrückung spricht bzw. diese in einer

banalen Geschichte trivialisiert, sondern diese Unterdrückung ist? Was heißt Sprache-

Sein?

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Theater

In der Differenz von über etwas sprechen und etwas sein deutet sich eine Klärung die-

ser Frage an. Wenn über etwas gesprochen wird, geht es um einen bestimmten Inhalt

und die Intention, etwas mitteilen zu wollen, ihr Sagen. Das Sein einer Sprache ist ih-

re Erscheinungsform, ihr Zeigen. In der Erscheinung zeigt sie ihre performative Kraft.

Sprachkunst spielt mit diesen beiden Seiten der Sprache. Roisins Entscheidung gegen

das Sagen und für das Zeigen reagiert auf eine Erfahrung der Moderne, die sich in

allen Kunstformen seit dem Ende des 19. Jahrhunderts niederschlug: Dass es für die in-

kohärenten Erfahrungen des modernen Menschen keine kohärente Darstellungsform

gibt und dass alle Versuche, diesen inkohärenten Erfahrungen eine kohärente Form zu

verleihen, zu Leerformen führen, wie sie bspw. in der Präsentation von Jürgen Endress

zu beobachten war. Im zeitgenössischenTheater brechen Form und Inhalt auseinander

und werden durch kein Gerüst mehr gehalten. Poetische Sprache, die Politik ist, zeigt

dieses Auseinanderbrechen. Beispielhaft für ein derartiges Auseinanderbrechen sind

die Texte Heiner Müllers.

Ein solches poetisches und politisches Gebärdensprachtheater wird am 27. Juni 2003

in München mit der Produktion Argonauten12 unter der Regie von Marco Lipski aufge-

führt. Fünf Schauspieler, Ralf Brauns und Tomato Pufhan von Trio Art, Susanne Genc

und Marco Lipski vom Visuellen Theater Hamburg und der Gebärdensprachperfor-

mer Gunter Puttrich-Reignard, hatten sich zu Visual Arts zusammengetan und zeig-

ten Lipskis Interpretation von LANDSCHAFT MIT ARGONAUTEN, einem Teil aus dem

bereits erwähntenTheaterstück Heiner Müllers, das im Argonautengang (Hamburg 1995)

inszeniert worden war und an dem Lipski als Schauspieler beteiligt war. Der Text bie-

tet gute Voraussetzungen für ein poetisches Theater, das Politik ist und nicht über sie

spricht. Im Folgenden soll anhand einiger Stichworte erklärt werden, wie es Marco Lip-

ski gelingt, der Falle zu entgehen, inkohärente Erfahrungen in eine kohärente Form zu

gießen.

Gehörlosenpolitik und Gebärdensprachpoesie

Das erste, was die tauben Argonauten gebärden, ist eine Frage:

»SOLL ICH SOLL ICH OFFEN OFFEN OFFEN SOLL ICH SOLL ICH OFFEN OFFEN OFFEN

SOLL ICH SOLL ICH OFFEN OFFEN OFFEN SOLL ICH SOLL ICH OFFEN VONMIR REDEN

SOLL ICH OFFEN SOLL ICH OFFEN VON MIR REDEN SOLL ICH SOLL ICH OFFEN VON

MIR REDENWARUM SOLL ICH VONMIR SPRECHEN SOLL ICH OFFEN VONMIR REDEN

ICH AUSWURF DER FRAUWER BIN ICH IM REGEN AUS VOGELKOT IM KALKFELL« (Ar-

gonauten (Video) 2003; Herv. T.V.).

Zuerst stellt einer der Argonauten die Frage, schließlich alle. Zwischen Müllers und

Lipskis Argonauten besteht ein großer Unterschied. Während die einen ihrer Ich-

Identität beraubt sind und fragen: »Von wem ist die Rede wenn/Von mir die Rede

geht Ich Wer ist das« (Müller 2002, 80), haben die anderen damit keine Schwierigkeit

12 Der Titel des Stücks variiert: Das unveröffentlichte Textbuch trägt den Titel: Argonauten (Alles Hö-

rende muss sterben)während das Stück beim DeGeTh-Festival unter dem Titel Alle Hörenden müssen

sterben firmierte (Sehen statt Hören vom 12.07.2003).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 113

»WARUM SOLL ICH VON MIR SPRECHEN«. Nicht sich selbst, sondern einem imagi-

nierten Gegenüber stellen sie die Frage: Wieso sollen wir offen sein? Wer verlangt das

von uns?

Emanzipationsbewegungen drehen den Spieß um und entreißen ihr »nacktes Le-

ben« (Agamben 2002) einer Gesellschaft, die es nicht nur auf das gesellschaftliche Le-

ben (bíos), sondern auch auf das bloße Leben (zoé) ihrer Bürger abgesehen hat. Was

der Mehrheit einer Gesellschaft gelingt, nämlich am gesellschaftlichen Leben (bíos) zu

partizipieren und ihm das bloße Leben (zoé) unterzuordnen, gelingt einer Minderheit

nicht. Agamben nennt denMenschen dieserMinderheit denHomo sacer, einen, der nach

römischemRechtsverständnis im rechtsfreien Raum lebt: heilig und ausgestoßen.Ganz

gewiss gehören ›Taubstumme‹ dazu. Die Emanzipationsbewegung jedoch will mit der

Gesellschaft in einen Dialog treten, sie will Teil des gesellschaftlichen Lebens (bíos) wer-

den.Dafür verlangt die Gesellschaft, dass derHomo sacer »offen von sich redet«, dass er

gesteht, wer er ist, immer wieder aufs Neue, ohne dass sich jedoch etwas ändert. In die-

sem Geständnis besteht sein partizipativer Akt. Die Argonauten durchschauen dieses

Spiel, erkennen die Versprechungen des ›Fortschritts‹ und verweigern das Geständnis –

einWiderstand, der sie aus jenerMelancholie befreit, die die Teilnehmer des Gebärden-

sprachfestivals gefangen hält; ein Widerstand jedoch, der sie teuer zu stehen kommt.

Es ist die eigene Gruppe, die jene, die sich dem geforderten Geständnis widersetzen,

bestraft und sie dafür hasst, dass sie den Verheißungen des gesellschaftlichen Lebens

nicht glauben: »Der Deutsche Gehörlosenbund übt eisige Aufsicht/Oder die glücklose

Landung in der Gehörlosenkultur« (Argonauten (Textbuch) 2003).

Visual Arts hat eine politische Aussage, die in eine andere Richtung weist, als sich

in allgemein politischen Statements zu erschöpfen oder ein Identitätsideal zu feiern,

das Erfahrungen, die diesem Ideal widersprechen, leugnet. Die tauben Argonauten,

die sich dem Publikum stellen, sind zutiefst verunsichert. Auf ihre Frage, »Soll ich of-

fen von mir reden?«, gibt es keine Antwort im Stück. Aber sie blicken mit dieser Frage

in einen Abgrund, aus dem etwas schimmert, das der, der diese Frage nicht zu stellen

wagt, nicht sehen kann. Und weil die Argonauten Helden sind, riskieren sie den Sprung

in diesen Abgrund: Sagen wird zum Zeigen; Gebärden entgleiten ihnen, Szenen fallen

auseinander, Handformchoreografien verlieren sich in Handgreiflichkeiten. Anders als

Jürgen Endress, der seine Gebärden fest im Griff hat und einer strengen Choreografie

folgt, setzen sie immer wieder neu an, ihr Sprechen und Handeln gerät ins Trudeln,

in Streitereien, zerfleddern. Es ist Lipskis Intention, die Gebrochenheit des Identitäts-

ideals mit den Mitteln zu zeigen, mit denen sonst die Identität gehörloser Menschen

gefeiert wird. Erst in den gebrochenen Formen von Identität kann bei jedem Einzel-

nen der Argonauten etwas von dem sichtbar werden, das Endress mit aller Kraft zu

verbergen versuchte.

Die Schauspieler setzen einmündiges, erwachsenes, selbstbewusstes und kritisches

Publikum – gehörlos und hörend – voraus, das nicht mit einfachen Antworten zufrie-

den ist, dem es nicht nur darum geht, die ›Schönheit der Gebärdensprache‹ zu bewun-

dern, und dem die Botschaft des ›armen Gehörlosen‹ in einer feindlichen Welt fade

geworden ist. Visual Arts zeigt ein Theaterstück, das Nicht-Verstehen riskiert, und das

nicht versucht, dem Publikum gefallen zu wollen. Sie haben denMut,mit gängigen und

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Theater

vertrauten Vorstellungen des Gehörlosentheaters zu brechen, keine Geschichtemehr zu

erzählen und keine Botschaft zu verbreiten.

Die Sprache, in der sich dieser politische Anspruch zeigt, ist voller Poesie: die Schau-

spieler gebärden Bilder mit ungeheurer Wucht und spielen mit einer Unmittelbarkeit,

die bereits bei derWahl der Kostüme beginnt. Statt aus dem Fundus haben die gehörlo-

sen Bodypainter Rainer undMaggyMertz den Argonauten den Anzug des Biedermanns

auf ihre nackten Körper gemalt; einen Anzug, dem sie sich nicht entledigen können,

und der am Ende des Stücks zu einer farbverschmierten Farce geworden ist genauso

wie die Wandmalerei, die Gunter Puttrich-Reignard im Verlauf der Performance anfer-

tigt.

Die 35 Minuten ihrer Aufführung waren gefüllt mit einer schonungslosen Leiblich-

keit, die mit allen Regeln bürgerlicher Bühnenkonventionen brach. Dass es sich um

Visual Arts, also um unterschiedliche Formen visueller Kunst handelt, zeigt Puttrich-

Reignard, dessen Beteiligung amBühnengeschehen darin bestand, die weiße Leinwand

im Hintergrund der Bühne zu bemalen. Die Spieldynamik der Schauspieler spiegelt

sich in seiner Maldynamik: Er trug die Farbe nicht etwa mit dem Distanz schaffenden

Pinsel, sondern mit Händen und Füßen und seinem ganzen Leib auf die Leinwand auf.

In dieser Aktion lag ein selbstkritischer Impuls, denn gerade Gunter Puttrich-Reignard

war in Sachen Gebärdensprachpoesie ein Star in der Gehörlosenwelt. Sicherlich gab es

keinen weiteren so bekannten deutschen gehörlosen Künstler – auch international –,

dessen Name so untrennbar mit Gebärdensprachpoesie verknüpft ist. Sein Schweigen

in der Inszenierung ist möglicherweise auch als ein selbstkritisches Innehalten in sei-

nem eigenen künstlerischen Schaffen zu verstehen.

Intertextualität

LANDSCHAFTMITARGONAUTEN verweist auf das Ende der Argonautensage, jener Ex-

pedition unter Führung des Griechen Jason, der mit einer Heldenschar, den Argonau-

ten, aufgebrochen war, im fernen Kolchis am Schwarzen Meer im Land der Barbaren

das Goldene Vlies zu rauben. Dabei half ihnen die Zauberin Medea, eine Tochter des

Königs von Kolchis. Jason vermählte sich mit ihr und kehrte nach Korinth zurück. Dort

jedoch verstieß er sie, um die Tochter des Königs von Korinth zu heiraten, woraufhin

Medea ihre Nebenbuhlerin und die beiden Kinder, die sie mit Jason gezeugt hatte, tö-

tete. In diesen Text hat Heiner Müller Bilder aus Kriegs- und Nachkriegszeit, trostloser

Vorstädte und einer Reise durch die USA eingewoben, ohne sie in einen Sinnzusam-

menhang zu stellen. Die Bilder sind nicht miteinander verknüpft, Müller hat keine mo-

derne Argonautensage geschrieben.

Aus dem Text ist ein Zusammenhang zwischen Erfahrungen des Autors und den

Bildern, die er produziert, nicht erkennbar. Die Kriegs- und Nachkriegsbilder können

aus Büchern kommen, die USA-Reiseeindrücke aus dem Fernsehen. Es ist »die Spra-

che, die spricht, nicht der Autor. Schreiben bedeutet, mit Hilfe einer unverzichtbaren

Unpersönlichkeit […] an den Punkt zu gelangen, an dem nicht ›ich‹, sondern nur die

Sprache ›handelt‹ (›perform‹)« (Barthes 2002, 105). Die Sprache spricht von Erfahrun-

gen der Verlorenheit, Einsamkeit, Schuld, Verzweiflung in Bildern archaischer Mythen

und zeitgenössischer Impressionen: »Frauenwärme ist ein Singsang / Die Sterne sind

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 115

kalte Wegweiser / Der Himmel übt eisige Aufsicht / Oder die glücklose Landung Gegen

das Meer zischt / Der Knall der Bierdosen / AUS DEM LEBEN EINES MANNES / Erin-

nerung an eine Panzerschlacht / Mein Gang durch die Vorstadt Ich / Zwischen Trüm-

mern und Bauschutt wächst / DAS NEUE Fickzellen mit Fernheizung« (Müller 2002,

81).

In seiner Interpretation montiert Lipski Bilder aus Müllers Text mit Bildern aus

der Welt der Gehörlosengemeinschaft, ihrem Wahrgenommen-Werden durch hörende

Menschen, der Bedrohung durch das Cochlea-Implantat (CI). Es bleiben Bilder, die wie

bei Müller in keinem Sinnzusammenhang miteinander stehen. Das Publikum ist ange-

halten, diese zu betrachten, sich auf sie einzulassen, sich vomEkel des ersten Eindrucks

nicht erschrecken zu lassen, sondern beim Bühnengeschehen zu bleiben und es auszu-

halten. Die oben zitierte Stelle aus Müllers Text transformieren die tauben Argonauten

folgendermaßen: »Gehörlosenwärme ist ein Singsang / Die Sterne sind kalte Wegwei-

ser / Der Deutsche Gehörlosenbund übt eisige Aufsicht / Oder die glücklose Landung

in der Gehörlosenkultur / Gegen das hörende Meer zischt / Der Knall der gehörlosen

Bierdosen« (Argonauten [Textbuch] 2003).

Liest man den Text, so scheinen sich die tauben Argonauten nicht nach dem Körper

einer Frau, sondern nach dem eines gehörlosen Menschen zu sehnen, doch sieht man

das Stück, brechen Form und Inhalt auseinander. Die Argonauten nehmen den Mund

voll (Wasser) und starren gierig auf eine von ihnen, die kniend wütend mit den Händen

auf den Boden schlägt und sich dann einen nach dem andern packt: Dem einen tritt

sie gegen die Brust, dem nächsten greift sie an den Schwanz und speit ihm das Wasser

ins Maul, den dritten packt sie am Schopf, drückt ihn an ihren Schritt, während ihm

der Geifer aus dem Maul läuft, zieht ihn zu sich hoch und stößt ihn von sich. Wenn

jetzt einer der Argonauten »Gehörlosenwärme ist ein Singsang« gebärdet, ist da keine

Sehnsucht nach Gehörlosenwärme zu sehen, vielmehr Entsetzen, dass es diese Wärme

nicht gibt, in einer Welt, in der kalte Sterne den Weg weisen, der Gehörlosen-Bund

eisige Aufsicht übt und sich im Hintergrund zwei andere Argonauten prügeln. Doch

die Szene bricht. Ein Argonaut setzt sich auf einen anderen, brutal und zärtlich, und

richtet sich ans Publikum: »ODER ANDERS SCHIFF STRANDEN UNTERGEHEN DA

GEHÖRLOSENKULTUR SCHIFF UNTERGEHEN KEIN GLÜCK HÖREND WIE MEER

GEGENGEHÖRLOS SCHLAGEN SCHLAGEN SCHLAGENGEHÖRLOSWIE BIERDO-

SEN ZISCHEN ZISCHEN ZISCHEN« (Argonauten [Video] 2003).

Poetische Merkmale

Argonauten ist von Anfang bis Ende sprachlich durchgearbeitet. Alle von Ormsby aufge-

listeten Merkmale poetischen Gebärdens sind zu erkennen. Bereits die Eingangsfrage:

»Soll ich von mir reden?« wird von den Argonauten im Chor mit den gleichen Hand-

formen gebärdet – ein Stilmittel, das immer wieder aufgegriffen wird. Das chorische

Gebärden gibt dem Stück einen besonderen Rhythmus, der zwischen zeitlupenartiger

Verlangsamung und hektischer Betriebsamkeit schwankt. Die von Ormsby beschriebe-

ne besondere Wirkung poetischen Gebärdens ist an vielen Stellen zu beobachten.

Einer der Argonauten hat gerade von den Folgen einer CI-Operation gesprochen:

»Ich habe Schmerzen an der OP Narbe. Lustig. Ist mein Spiegelbild. Eine Seite gut

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Theater

frisiert. Die Andere. Kojak. Die Narbe eitert Apfelsaft. Die haben mir ein Loch in den

Schädelknochen gebohrt. Gefräst mit einem CNC Computer. Bei jedem Nervenzucken.

Kopfschmerzen. Denke ich an dieses Ding in meinem Kopf. Verdammt. Ich. Kopf-

schmerzen. Kopfschmerzen. Vielleicht ist es schon verrostet« (Argonauten [Textbuch]

2003).

Der nächste Moment: Die vier Argonauten gebärden unisono die BESCHEID- bzw.

UFO-Handform und laufen dabei wild durcheinander. Ufos fliegen durch die Luft, alle

sagen Bescheid, keiner achtet auf den anderen. Lipski nennt im Textbuch die Szene:

»Hühnerhaufen GL-Kultur« (ebd.). Eine andere Szene: ein langes Zitat aus dem Beitrag

von Marco Lipski beim Gebärdensprachfestival von 1999. Hier gebärdet den Text einer

der Argonauten, in dem von Erinnerungen und Einsamkeit die Rede ist: »Das Trauma.

Oma sagt, ich muss sprechen. Bin ich ein König. Nein, ich bin ein Clown, ein Schwein,

verbittert, grausam. Ich bin krank. Ich liebe eure Wärme. Ich liebe euren Zusammen-

halt, euer Chaos. Meine Depression« (ebd.). In der darauffolgenden Szene stehen die

Argonauten hintereinander. Der vorderste gebärdet mit sich ausstreckenden Armen:

»kann das sein«, und in dem Moment, da seine Arme ausgestreckt sind, gebärdet der

nächste die gleiche Frage, dann der nächste, dann der letzte. In dieser Weise folgen die

Gebärden für: »kann auch nicht sein«, »ist das nötig«, »unnötig«, »bin ich im Recht«,

»bin ich falsch«, »ein muss«, »das nicht sein muss« (Argonauten (Textbuch) 2003). Jeder

dieser Sätze oder Satzteile wirdmit jeweils einer Gebärde kraftvoll ausgeführt, wodurch

sich wiederum ein starker, chorischer Effekt einstellt, der den quälenden Monolog des

langen Zitats aus Lipskis Gebärdensprachpoesie erdrückt. Wie dem oben erwähnten

Argonauten seine Sehnsucht aus dem Leib geprügelt wird, so wird auch hier die Re-

gung eines Einzelnen von der Gruppe nicht geduldet und sofort erstickt.

Ormsbys Hinweis, wonach der Einsatz poetischer Formen dazu dient, »um die all-

gemeine Anmut des Gebärdens zu steigern« (1997, 573), begegnet Visual Arts mit Ironie:

Mit der Index-Handform gebärden die Argonauten einen Kanon: »Sie sind dumm – Sie

ticken nicht richtig – Die spinnen die Tauben – Sind sie nicht süß. – So ahnungslos«

(Argonauten (Textbuch) 2003). Gezeigt wird das Ganze in einem poetischen Gebärden-

stil, wie er von Ormsby als Ausdruck wachsenden Selbstbewusstseins amerikanischer

gehörloserMenschen verstanden wird in jener von hörenden und gehörlosenMenschen

so gern gesehenen »anmutigen« Form, voll beißender Ironie den Vorstellungen zu ent-

sprechen, die hörende Menschen von ihnen hegen und ihnen überstülpen.

Eine Gebärdensprachperformance Hamburger Studierender

Mit einem Visual Arts vergleichbaren politisch-poetischen Konzept sind im Winterse-

mester 2005/06 zehn hörende Studentinnen und ein gehörloser Student des Instituts

für Deutsche Gebärdensprache angetreten, zwei Hörstücke von Heiner Goebbels (1994)

– VERKOMMENES UFER und MAeLSTROMSÜDPOL –, die auf Texten Heiner Müllers

beruhen, in einer Gebärdensprachperformance zu erarbeiten (vgl. Abb. 1). Wie Visual

Arts zeigen die Hamburger Studierenden die Gebrochenheit von Identität im Zerbre-

chen von Sprache: Was macht diese Sprache mit uns, die wir mit dem Anspruch erler-

nen, sie so vollkommenwiemöglich zu beherrschen? Trifft es nicht viel eher zu, dass sie

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 117

uns beherrscht? Gelingt es uns tatsächlich, bei aller Mühe und Übung, unseren Körper

so in den Griff zu bekommen, wie es von uns – vor allem von den Dolmetschern unter

uns – erwartet wird, und wie es unserem eigenen Anspruch entspricht? Steckt in dieser

Sprache des Körpers nicht ein anarchisches Element, das sich unserem Zugriff immer

wieder entzieht und droht, uns lächerlich zu machen? Was zeigen wir, wenn wir Texte

gebärden, die sich uns nicht erschließen?

Abbildung 1: »Verkommenes Ufer« »MAeLSTROMSÜDPOL« (2006)

In dem Text »Eine Sprache der Unterdrückung« habe ich drei Anforderungen an

eine Theorie formuliert, die eine Poetik der Gebärdensprache reflektieren muss: Zuerst

die Anforderung, statt der Geschwätzigkeit der Emanzipation eine Poetik der Unter-

drückung im Auge zu haben; dann die Anforderung, die entstellte Sprache der Poesie

zu beleuchten; und schließlich die Anforderung an eineTheorie, in denMittelpunkt den

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Theater

Körper zu stellen, der in der Sprache der Gegenwart eine Sprache der Erinnerung zum

Ausdruck bringt.13

Wie lässt sich nun ein solches Konzept umsetzen? Visual Arts hat mit seiner Insze-

nierung von LANDSCHAFT MIT ARGONAUTEN den Versuch unternommen, sich einer

Poetik der Unterdrückung zuzuwenden, worunter eine Sprache zu verstehen ist, die

nicht über Unterdrückungserfahrungen erzählt, sondern die selbst Unterdrückungser-

fahrung ist. Eine solche Sprache begegnet dem Leser in Heiner Müllers Texten. Die

Sprache seiner Stücke dient nicht dazu, eine Geschichte zu erzählen, vielmehr öffnet

sich durch diese Sprache ein Raum der Erinnerungen und Assoziationen beim Zuhörer.

Sie ist sinnlich, archaisch, materiell und bildhaft, und eignet sich deswegen besonders

gut für eine Übersetzung in Gebärdensprachpoesie. Die Aufgabe der Schauspieler be-

steht darin, die Bilder Heiner Müllers in Gebärdenbilder der DGS zu übertragen. Aus

diesem Grund ›spielen‹ die Schauspieler nicht im traditionellen Sinn, sondern verwen-

den ihre Fähigkeiten dazu, den Gebärden Ausdruckskraft zu verleihen (vgl. Abb. 2-5).

Abbildungen 2-4: »Verkommenes Ufer«

Die beiden Teile der Performance – VERKOMMENES UFER und MAeLSTROMSÜD-

POL – sind nicht durch eine gemeinsame Geschichte, sondern ein gemeinsamesThema

verbunden. VERKOMMENESUFER ist wie LANDSCHAFTMIT ARGONAUTEN inspiriert

durch die bekannte Geschichte von Jason und seinen Argonauten, von der schon im

Zusammenhang der Inszenierung von Visual Arts die Rede war. Dazu montiert Müller

Textfragmente, die 1949 entstanden sind. Der Komponist Heiner Goebbels hat in seinen

Hörstücken Müllers literarisches Konzept des Auseinanderbrechens von Sprache wei-

ter vorangetrieben. In VERKOMMENES UFERmontiert er die Tonbandaufzeichnungen

einzelner Wörter und Sätze aus Müllers Stück, die er zuvor von Berliner Passanten

sprechen ließ. Die Passanten begegnen der Sprache Müllers aus größter Distanz, kaum

einem von ihnen gelingt es, beim Lesen des interpunktionsfreien Textes diesen in sinn-

fällige Einheiten zu strukturieren. Vielen Wörtern und Komposita nähern sie sich nur

tastend und stotternd.

13 In diesem Band auf S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 119

Abbildung 5: »MAeLSTROMSÜDPOL«

Anschaulicher kann man den Prozess des Auseinanderbrechens von Form und In-

halt kaum zeigen und Müllers Erwartung an einen poetischen Text kann kaum besser

eingelöst werden, der in einem Gespräch sagt: »Wenn ich einen Text, einen poetischen

Text, lese, dann will ich den zunächst mal nicht verstehen. Ich will ihn irgendwie auf-

nehmen, abermehr als eine sinnliche Tätigkeit, denn als eine begriffliche. […] Erst wenn

man einen Text sinnlich wahrnehmen kann, kann man ihn später auch verstehen. Das

Verstehen ist ein Prozess und kann nicht eine erste Annäherung sein. Deswegen inter-

essiert mich auch zunehmend das Ballett, weil es nichts zu verstehen gibt. Ein Körper

ist unverständlich« (Müller 1990, 43).

Viele zeitgenössische Ballettchoreografien – Müller bezieht sich auf Pina Bausch –

bleiben offen mit dem, was sie sagen wollen, und zeigen den beschädigten Körper. Dar-

in ähneln sie den beschädigten Texten Heiner Müllers. Während traditionelle Ästhetik

Sprache und Körper als eine zu perfektionierende Maschine begreift, öffnet sich zeit-

genössische Ästhetik einer Aisthetik (Böhme 2001), die die Gebrochenheit des mensch-

lichen Leibs und die Materialität des Textes in den Mittelpunkt stellt und sinnlich die

den Körpern und Texten innewohnende irreduzible Eigenwilligkeit und Unverfügbar-

keit erfahrbar macht.

InMAeLSTROMSÜDPOL verbinden sich zwei Erzählungen Edgar Allan Poes: die Ge-

schichte »ImWirbel des Maelström« handelt von einem jungen Fischer, der bei den Lo-

foten, im Schlund des Maelström gefangen ist (vgl. Poe 2002, 3ff.) und die Geschichte

der schicksalhaften Reise des jungen Abenteurers Arthur Gordon Pym (Poe 1985), der als

blinder Passagier an Bord einesWalfängers zu einer Reise aufbricht, die ihn schon nach

wenigen Tagen an den Rand seiner Existenz bringt. Lebendig begraben in einer Kajü-

te der Grampus, gefangen von Meuterern, Überlebender beim Untergang des Schiffes,

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Theater

und gerettet durch den englischen Schoner Jane Guy, gelangt er auf eine ferne und un-

bekannte Insel, deren Bewohner die gesamte Besatzung der Jane Guy niedermachen.

Nur er und ein Überlebender der Grampus entkommen demMassaker. Mit dem gefan-

genen Wilden Nunu gelangen die beiden in die Region des Südpols und verschwinden

dort im Nichts des Nebels und des Untergangs. MAeLSTROMSÜDPOL verdichtet das

letzte Kapitel der Reise und montiert Zitate aus T.S. Eliots The Waste Land in seinen

Text.

Heiner Müller erzählt die Geschichten um Arthur Gordon Pym und Jason nicht aufs

Neue, sondern verdichtet das Material der Erzählungen in Sprachmaterial. Dem Hörer

begegnen Textfragmente, Satzfetzen, Bilder, die das Geschehen zwischen unterschied-

lichen Sprach- und Raumebenen, zwischen mythischer Zeit und Jetztzeit pendeln las-

sen. Beide Geschichten spielen in einer Grenzregion zwischen Land und Wasser, nicht

im Licht eines Abenteuers, sondern in den tiefen mythologischen Schichten des Unbe-

wussten, vermittelt in einer antidiskursiven Sprache, die ich die »entstellte Sprache der

Poesie« genannt habe. Deswegen die Entscheidung für ein Hamburger Siel als Auffüh-

rungsort.

Die Performance findet im Ober- und Unterhaupt des Lombardsbrücken-Düker

statt, einem nicht mehr genutzten Abwassersiel der Hamburger Stadtentwässerung,

der aus zwei Räumen besteht, diesseits und jenseits des Ufers der Lombardsbrücke, in

dem zeitgleich jeweils MAeLSTROMSÜDPOL und VERKOMMENES UFER gezeigt wer-

den. Die Studierenden stehen dabei fest im Abwasserkanal und spielen in einer Art

Endlosschleife die Stücke, während sich die Zuschauer zwischen den Dükern frei bewe-

gen, wie es ihnen behagt, die Chance wahrnehmen, in den Vorräumen der Spielstätten

miteinander zu sprechen, ein Bier zu trinken, und dann wieder in einem der Düker

eintauchen, um die Performance weiter zu verfolgen oder sich eine der Performances

noch einmal anzuschauen.

Die Entscheidung, die beiden Hörstücke von Müller und Goebbels in einer Per-

formance mit Gebärdensprachstudierenden zu inszenieren, beruht auf dem poetolo-

gischen Konzept Müllers und seiner Umsetzung bei Goebbels, das Auseinanderbrechen

von Form und Inhalt der beiden Stücke in einer Sprache zu zeigen, die den Studieren-

den, die sie sprechen, fremd ist. Die Mehrheit der hörenden Menschen, die Gebärden-

sprache lernen, jedoch nicht in ihr leben, gehen mit dieser Sprache oft unbeholfen und

unbedarft um. Sie verbinden mit ihr nicht jenen Schmerz des Ausgeschlossen-Seins

und des Verbots seit frühester Kindheit, erleben dafür aber die Scham der öffentlichen

Zurschaustellung ihrer Unbeholfen- und Unbedarftheit, die sie nackt und angreifbar

macht. Gleichzeitig – darin besteht die Motivation vieler Menschen, die Gebärdenspra-

che lernen – fühlen sie sich von dieser Sprache intensiv angezogen.

Die Performance versucht, mit den unterschiedlichen Gebärdensprachen ihrer

Sprecher zu spielen und die Gebrochenheit der Texte in der Gebrochenheit der Sprache

spürbar und sichtbar zu machen. Die Distanz zur Sprache, die schon bei den Berliner

Passanten deutlich wurde, zeigt sich auch bei den Studierenden: Ihre Gebärden sind

zurückhaltend, scheu, ausprobierend und gelegentlich ekstatisch; ob gehörlos oder

hörend, sie zeigen deutlich, wie schwer es ihnen fällt, die Sprachfetzen Müllers zu

vereinnahmen und in Gebärden zu übersetzen. Es sind ihre Körper, an denen sich

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 121

das Auseinanderfallen von Inhalt und Form zeigt und die gleichzeitig Lust und Scham

offenbaren, die damit verbunden sind.

Überwinden von Misstrauen, Angst und Verachtung

Gehörlose Menschen beobachten das Eindringen zeitgenössischer Kunst in die Gebär-

densprachkultur, bei der sie kaum etwas von dem wiederfinden, was ihnen aus der

Gehörlosenkultur vertraut ist, mit gemischten Gefühlen. Von vielen wird sie als Be-

drohung wahrgenommen, die nur mit der Warnung, dass es sich um ›Hörendenkul-

tur‹ handelt, abgewehrt werden kann. Oben sprach Levent Beskardés im Zusammen-

hang mit der Inszenierung der Antigone von Thierry Roisin davon, »dass es sich um

Theater der Hörenden handelt« (IVT, 46) und Viktor Werner zitiert in seiner Kritik der

Goebbels-Müller-Performance taube Teilnehmer: »Einige der Anwesenden sagten, die

Performance sei ›von Hörenden mit Gebärdensprache für Hörende mit oder ohne Ge-

bärdensprache‹ gemacht worden« (Werner 2006, 321). In ihrem Argwohn gegenüber

zeitgenössischer Kunst befinden sie sich im Einklang mit den meisten hörenden Men-

schen. Die Verunsicherung, die zeitgenössische Kunst bewirken will, löst bei vielen

hörenden und gehörlosen Rezipienten Abwehr aus und provoziert auf beiden Seiten

vertraute Reaktionen: Die einen haben zu etwas Zugang, von dem die anderen aus-

geschlossen sind. Kunst, die verunsichert, empfinden viele als eine Zumutung in einer

Welt voller Verunsicherungen.Hinter der Abwehr verbirgt sich die Sehnsucht nach dem

Eindeutigen, das Sicherheit verspricht, und die einhergeht mit dem tiefen Misstrauen

gegenüber allem Sichtbaren, das immer mehrschichtig ist und ständige Verunsiche-

rung bedeutet. »Wenn wir plötzlich nicht mehr wissen, was wir sehen, sehen wir oft wie

zum erstenMal.Wennwir nicht einfachwiedererkennen,werdenwir zu ausdrücklicher

und selbstreflektierter Wahrnehmung veranlasst. Schlagartig wandelt sich Altbekann-

tes zum Unvertrauten, wird Realität in gesteigerter Weise sichtbar« (Boehm 1997, 278;

Herv. i. Orig.).

Die Performance versuchte das Spiel des Wiedererkennens und Verstehens zu

durchkreuzen. »An die Stelle einer Poetik des Verstehens tritt eine des Aufmerkens,

das den Reiz speichert, im Vorbewußten hält, ihm eine flüchtige Einschreibung im

Wahrnehmungsapparat ermöglicht, ohne ihn im Akt des Verstehens verpuffen zu las-

sen: Gedächtnisspur anstelle von Bewusstsein, das Verstehen aufgeschoben« (Lehmann

1994, 429).

Müllers poetisches Konzept einer gebrochenen Sprache undGoebbelsmusikalisches

Konzept einer gebrochenen Musik reflektieren eine Erfahrung, die taube und hörende

Menschen permanent machen: Die Welt stellt sich ihnen gebrochen dar, ihre komple-

xen Zusammenhänge sind kontingent, undurchdringbar und unverständlich, und zwi-

schen den Bildern, die diese Welt von sich zeigt, und den Texten, mit denen sie sich

zu erklären versucht, besteht eine unüberbrückbare Kluft. Insofern versuchte das Kon-

zept der Performance tatsächlich einen freien Raum zu eröffnen, der den gehörlosen

und hörenden Besuchern einen jeweils eigenen Zugang zu den Hörstücken verspricht.

Aber eben nicht im Sinne einer Verdolmetschung, die einem vermeintlichen Inhalt des

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Theater

Textes verpflichtet wäre, sondern einer Verdichtung in Gebärdensprachbildern, die den

Bildern der Hörstücke verpflichtet sind.

Das eigentlich Erschreckende für Zuschauer und Zuhörer eines Theaterstücks von

Heiner Müller und eines Hörstücks von Heiner Goebbels besteht darin, dass sie die

Sehnsucht nach dem Vernünftigen, Kognitiven, Erklärbaren restlos frustrieren und sie

in einem Zustand der Nacktheit und des Unverständnisses zurücklassen. Das einzige

Angebot, dasMüller undGoebbelsmachen, besteht in der Aufforderung, hinzuschauen,

zuzuhören und sich ansprechen zu lassen, d.h. unter Verzicht auf den narrativen Gehalt

sich dem performativen Anteil ihrer Sprache zuzuwenden, was den Verlust konsensu-

eller Einverständnisse unweigerlich zur Folge hat. Was jedoch passiert, ist das Ereignis

dieser Sprache des Körpers, die die Gesichter, die Bewegungen, die Körper gehörloser

und hörender Menschen gleichermaßen sichtbar macht. Hier antizipiert zeitgenössi-

sches Theater die Überwindung einer jahrhundertealten Geschichte des Misstrauens,

der Angst und der Verachtung und zeigt die politische und poetische Dimension einer

Gebärdensprachkunst, die etwas offenbart, was es noch gar nicht gibt.

Wie soll es weitergehen?

Es ist eine Tendenz zu beobachten, die gehörlose Menschen wieder dorthin treibt, wo-

her sie einmal gekommen waren: zurück in die Nische, zurück ins Clubheim, zurück

in einen Raum, der von den Anhängern einer ethnisierenden Perspektive der Deaf Stu-

dies als Deaf Space bezeichnet wird, d.h. zurück in die Geborgenheit einer Gemein-

schaft, in der Gebärdensprache und Gehörlosigkeit scheinbar selbstverständlich sind,

lästige Kommunikationsprobleme entfallen und niemand dumme Fragen stellt. Aber

diese Geborgenheit ist trügerisch und isoliert vom Rest der Welt. An dieser Welt je-

doch teilzuhaben beflügelte in den 80er- und 90er-Jahren nicht nur die Gehörlosen in

der Gebärdensprachforschung, sondern auch die Gebärdensprachpoeten und die frei-

en gehörlosen Theatergruppen. Es scheint wie ein grotesker Witz, dass heute gerade

gehörlose Menschen mit akademischer Bildung den Deaf Space feiern, oft unter argu-

mentativer Zuhilfenahme des Deafhood-Konzepts Paddy Ladds und des Deaf Ethnicity-

Konzepts Harlan Lanes, dabei jedoch nicht zur Kenntnis nehmen, dass es gerade Ladd

ist, der in seiner umfassenden Studie die Bedeutung von Bündnispartnern für den Be-

freiungskampf gehörloser Menschen herausgearbeitet hat – allerdings nicht beliebiger

Bündnispartner. Als Forscher, der sich in einer Tradition der Cultural Studies sieht, ist

es ein politisches und revolutionäres Subjekt, dem Ladd sein Interesse zollt, und zwar

sowohl was taube als auch was hörende Menschen betrifft. Dieses Subjekt ist nicht in

erster Linie ein gehörloser oder hörender Gebärdensprachforscher, sondern es sind hö-

rende Laien, in Anlehnung an Antonio Gramscis Konzept des »Subalternen« (vgl. Ladd

2008, 80ff.), die sich in einer Situation der Unterdrückung befinden, die sich mit derje-

nigen tauber Menschen vergleichen lässt – also genau jene hörenden Menschen, denen

man im Straßentheater begegnet und die das »Arme« respektive »Dritte Theater« kon-

stituiert haben.

Noch nie in der Geschichte haben sich so viele Menschen mit Gebärdensprache und

tauben Menschen beschäftigt, taube und hörende Menschen gleichermaßen. Aber kei-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik 123

nes der raren Dokumente tauber deutscher Deaf Studies-Vertreter reflektiert dieses

Faktum, um es für das eigene Denken fruchtbar zu machen. Zwar wird gerne auf di-

verse Ansätze wie Disabilty Studies oder Gender Studies verwiesen (Fischer et al. 2009,

438), ohne jedoch auszuführen, worin deren Bedeutung für Deaf Studies läge. Keiner

der tauben Kollegen wagt sich daran, die Ursprünge dieser akademischen Disziplinen

zu ergründen respektive den Weg zu reflektieren, wie aus der Krüppelbewegung die

Disablity-, aus der Frauenbewegung die Gender- und aus der Schwulenbewegung die

Queer Studies wurden, und was es heißt, sich in den Cultural Studies zu verorten. Gäbe

es einen solchen Diskurs, dann würde den deutschen Vertretern der Deaf Studies die

physische und mentale Enge ihres Deaf Space schnell transparent werden, ähnlich wie

es den Krüppeln, Frauen, Schwulen und anderen Emanzipationsgruppen erging.

Die Konsequenzen für die Arbeit gehörloser Künstler sind evident. Soll aus dem

Gehörlosentheater ein Gebärdensprachtheater werden, dann müssen sich die Schöpfer

der Gebärdensprachtheater jener Erfahrungen besinnen, die vor ihnen andere gemacht

haben, von denen in diesem Text bereits ausführlich die Rede war, und sie gegebe-

nenfalls um Hilfe bitten. Nicht nur aus Gründen der Inklusion ist es notwendig, dass

staatliche und private Schauspielschulen gehörlose Kandidaten aufnehmen; trotz oder

gerade wegen der damit verbundenen Schwierigkeiten. Auch bei hörenden Kunstschaf-

fenden sind viele Scheren im Kopf. Die Aufnahmeregularien der Schulen sind streng,

die Hürden für Kandidaten extrem hoch. Das gesamte didaktische Konzept müsste

für taube Schüler überarbeitet werden. Theater und Schauspielschulen müssten be-

greifen, dass ein tauber Othello oder eine taube Desdemona etwas zu zeigen vermö-

gen, was nur sie zeigen können, und was die Zuschauer neugierig macht. Bisher gilt,

dass Schauspielschulen für die Arbeit an Stadt- und Staatstheatern bzw. beim Film

ausbilden und ihre Absolventen möglichst vielfältig einsetzbar halten wollen. Das setzt

Effektivität voraus, während gehörlose Schüler im Klassenzimmer Sand im Getriebe

sind. Ein Großteil der Ausbildung besteht neben Körpertraining und Tanz in Improvi-

sationen, Rollenarbeit, gemeinsamen Übungen, Stimmbildungen, Gesang. Da schafft

ein gehörloser Schüler viel Durcheinander: Kommunikation? Stimmbildung? Gesang?

Es hat sich in Schauspielschulen noch nicht herumgesprochen, dass gehörlose Men-

schen beimThema »Körpersprache« hörenden Menschen vieles voraushaben, dass sich

das Verständnis von Stimmbildung nicht darin erschöpft, wohlartikuliert zu lautieren,

und dass seit Christina Schönfelds Auftritten in Helmut Oehrings Opern das Thema

»Gesang« anders gedacht werden muss (vgl. Ugarte Chacón 2014, 210ff.). Es wird von

einem hörenden Schauspieler erwartet, einen gehörlosen Charakter spielen zu können,

wieso sollte man von einem gehörlosen Schauspieler nicht erwarten, dass er einen hö-

renden Charakter spielt – einen hörenden Charakter, wie man ihn bisher noch nicht

gesehen hat? Eine spannende Vorstellung, Goethes Faust von einem gehörlosen Schau-

spieler in Lautsprache gezeigt zu bekommen und Lessings Ringparabel als ein Spiel der

Sprachen zu lesen.

Ernsthaftes Gebärdensprachtheater, das sowohl die Auseinandersetzung mit der

eigenen Arbeit am Stück sowie an der Schauspielkunst als auch mit dem Zuschauer

sucht, kann nur eines sein, das an die Konzepte des Straßentheaters, des »Armen« re-

spektive des »Dritten Theaters« anknüpft, weil nur diese Konzepte jene Wende von der

Werkästhetik zur Erfahrungsästhetik vollzogen haben, die die theoretischen Vorausset-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Theater

zungen und praktischen Mittel bereitstellen, Amateure, Laien, Subalterne, Menschen

mit Behinderung auf die Bühne zu stellen. Diese Bühne jedoch sieht anders aus als

das, was landläufig unter einer Theaterbühne verstanden wird. »Armes Theater« ver-

zichtet nicht nur mangels Gelegenheit auf traditionelle Theaterräume, es meidet sie,

und sucht stattdessen eigene Räume, in denen es sich frei entfalten kann. Schauspieler

des »ArmenTheaters« verzichten nicht nur mangels finanzieller Möglichkeiten auf auf-

wendige Kulissen beim Bühnenbild, bei den Kostümen, bei der Licht- und Tontechnik,

sie meiden diese »Zusätze« (Grotowski 1986, 27), weil sich ihr Spiel einer »induktiven

Technik (das heißt einer Technik des Eliminierens)« (ebd.), also des Weglassens unnö-

tiger Dinge bedient, und nicht einer »deduktiven Technik (das heißt einer Anhäufung

von Kunstfertigkeiten)« (ebd.). Voraussetzung für ein solches Gebärdensprachtheater

ist Neugierde – das ist Begierde auf neue Erfahrungen –, Geduld mit sich selbst und

mit anderen und Lust am Spiel mit Sprachen und Körpern.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2026, 07:17:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

