Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

Konzeptionen des Gehorlosentheaters

Schon immer gab es Gebardensprachkunst. Schon immer haben gehérlose Menschen,
wenn sie sich trafen, Theater gespielt, Sketche aufgefiithrt und Gebirden ausprobiert.
Und dies keineswegs nur im geschiitzten Raum des Clubheims. Der langjihrige Lei-
ter des Deutschen Gehorlosen-Theaters (DGT), Heinrich-August Feuerbaum, schreibt
in seiner Chronik von Premieren im Staatlichen Schauspielhaus Dortmund, die sich die
gesamte westdeutsche Presse nicht entgehen liefRen, von Vorstellungen in Anwesenheit
bedeutender Personlichkeiten, darunter des Bundesprisidenten, von einem Sonderwa-
gen des Auswirtigen Amtes, der das Ensemble nach Paris brachte, um die Teilnahme
beim 6. Weltkongress der Gehoérlosen zu sichern, und von Gastspielen im Ausland, bei
denen der jeweilige deutsche Botschafter zugegen war mit anschlief}endem Empfang
in der Deutschen Botschaft (Feuerbaum 2001, 60ff.). Es entsteht der Eindruck, dass
das Gehorlosentheater, das der Unterhaltung und Bildung der Gehorlosengemeinschaft
diente, sich der Anerkennung reprasentativer und hochster Stellen erfreute. Staatliche
Subventionen wurden unter der Bedingung gewihrt, die Stiicke aus dem Repertoire der
Klassiker zu wihlen. Gehorlosen Menschen sollte jenes Bildungsgut zuteilwerden, das
ihnen in der Schule und im allgemeinen kulturellen Angebot vorenthalten blieb. Die In-
szenierungen wurden in unterschiedlichen Sprachmodi erarbeitet, pantomimisch und
mit lautsprachbegleitenden Gebirden (LBG), mit Musik- und Tanzeinlagen, und seit Be-
ginn der 1970er-Jahre wurden Stiicke in »Mundbild-Geb4rdensprache« umgesetzt. Alle
Zuschauer sollten an den Auffithrungen teilhaben kénnen — ein Anspruch, der in gewis-
sem Widerspruch zur Wirklichkeit stand: »Die Gehérlosen sind einfach eingepennt bei
unserer LBG und in der Pause sind alle abgehauen und woanders hingegangen« (DeLigt
1993, 456).

Vom Deutschen Gehorlosen-Theater mit Argwohn beobachtet setzte dann ab den
1980er-Jahren eine Entwicklung ein, die die althergebrachte Theater- und Kunsttraditi-
on radikal infrage stellte. In Washington am Gallaudet College’ hatte ein Linguist damit

1 Das seit 1864 bestehende College, urspriinglich unter dem Namen Columbia Institution for the
Instruction of the Deaf and Dumb and Blind, heif3t seit 1986 Gallaudet University.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Theater

begonnen, die Strukturen der Sprache gehérloser Menschen zu analysieren. »Gebir-
den haben Teiles, so lisst sich die bahnbrechende Einsicht William Stokoes von 1960
zusammenfassen, die den Ausgangspunkt der modernen Analyse von Gebirden und
Gebirdensprache markierte« (HefSmann 2001, 98). Diese Einsicht 16ste einen Schock
in der Gehorlosenszene aus, verunsicherte viele von ihnen zutiefst, und die Folgen, die
sich daraus ergaben, drohten ihre Gemeinschaft zu spalten. Der Lehrer, Schauspieler
und Dolmetscher Lou Fant schreibt 1980: »Noch heute sind wir damit beschiftigt, die
Verwirrung zu kliren, die dadurch entstanden ist, dass wir uns gegeniiber Bills [Stokoe]
tiefgreifender Entdeckung abgegrenzt haben« (197; Ubers. T.V.).? In der Bundesrepublik
kimpften Vertreter aus Gehorlosen-, Eltern- und Lehrerverbinden jahrelang gegen das,
was aus dem Hamburger Zentrum fiir Deutsche Gebirdensprache® kam, und noch 1991
hief3 es in einem Appell von Funktioniren aus sieben Landesgehérlosenverbinden, dem
Bund der Gehérlosen Ostdeutschlands sowie dem Verband der Katholischen Gehorlo-
sen: »Der Streit wird von auflen in die Gehorlosengemeinschaft hineingetragen. Von
Sprachforschern und einer kleinen Gruppe, die die sogenannte Deutsche Gebirden-
sprache (DGS) als Hauptkommunikationsform der Gehérlosen darstellen« (Gernsba-
cher Papier 1991, 162).

Es war unvorstellbar, dass Gebirdensprache den Status einer Sprache haben kénn-
te. Fant schreibt: »Wie die meisten Kinder gehérloser Eltern wuchs ich auf, ohne ein
Bewusstsein davon zu haben, dass ASL eine Sprache war. Ich dachte, es sei eine un-
grammatische Parodie des Englischen. Erst als ich Mitte Dreifdig war, wurde ich aus
diesem Irrtum befreit. Die Erleuchtung kam von Menschen, die nicht von Geburt an
ASL benutzten. Es waren Menschen, die unvoreingenommen in unsere Welt stief3en,
mit offenen Augen fur Gehorlose und ihre Sprache. [...] Fiir die meisten von uns war Ge-
bardensprache [...] nichts, was in irgendeiner Weise fiir wiirdig befunden wurde, Objekt
wissenschaftlichen Interesses zu sein« (1980, 193f.; Ubers. T.V.).

Der unvoreingenommene Blick hérender Sprachwissenschaftler auf gehorlose
Menschen und ihre Sprache lief? sich nicht beirren vom Dickicht jahrhundertealter
Vorurteile gegeniiber der Gebirdensprache, sondern erkannte einen wichtigen Hebel
ihrer Verunglimpfung: Die Diskriminierung der Gebirdensprache als »eine[r] ungram-
matische[n] Parodie, als die sie von der Gesellschaft, von Eltern und Lehrern tauber
Kinder und von Gehorlosenseelsorgern wahrgenommen und von vielen gehérlosen

2 Vgl. dazu auch Kapitel 6, »Anxiety of Culture, in: Padden & Humphries (2005, 123ff.).

3 1981 hatte der Sprachwissenschaftler Siegmund Prillwitz (zusammen mit Regina Leven, Alexander
von Meyenn, Wolfgang Schmidt und Heiko Zienert) an der Universitit Hamburg die Forschungs-
stelle Deutsche Gebardensprache eingerichtet, aus der heraus 1987 das Zentrum (seit 1996 Institut)
fiir Deutsche Gebardensprache und Kommunikation Gehérloser entstand. In seiner Ansprache zur
Er6ffnung des Zentrums sagte Prillwitz: »Erst mit der sprachwissenschaftlichen Anerkennung der
Gebardensprache Gehorloser als einer vollwertigen und entwicklungsfahigen Sprache beginnt die
Rehabilitation dieser Gruppe als einer sprachlichen Minderheit mit entsprechenden Rechten. Aus
demarmen Taubstummen«<wird der selbstbewufite Gehorlose, der in seiner Gehorlosengemein-
schaft auch sprachlich ein Horenden vergleichbares Leben fithren kann. DaR fiir ihn die Sprache
der hérenden Umwelt nach wie vor wichtig ist und moglichst umfassend erlernt werden muf,
bleibt davon unberiihrt. Der Gehorlose lebt in zwei Welten mit zwei verschiedenen Sprachen«
(1987, 9).

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

Menschen selbst verinnerlicht wurde. Seit den 70er-Jahren wurde vonseiten politisch
aktiver gehorloser Menschen die Forderung nach Anerkennung der Gebirdensprache
gestellt mit der Konsequenz, wonach die Sprecher dieser Sprache eine sprachliche
Minderheit seien mit dem Anspruch auf staatlichen Schutz und Maflnahmen der
Integration, um den auch Angehorige anderer sprachlicher Minderheiten, wie Friesen,
Dinen und Sorben kimpften. Der Kampf um Anerkennung der Gebirdensprache und
um Gleichstellung prigte die Situation gehérloser Menschen in Westeuropa in den
letzten 25 Jahren des vergangenen Jahrhunderts. Und es war ein Kampf, der auch
in den eigenen Reihen zu kimpfen war: »Dagegen wird jetzt die Anerkennung der
Deutschen Gebirdensprache (DGS) mit dem Ziel gefordert, die Sprachgemeinschaft
der Gehorlosen als eine >sprachliche Minderheit« darzustellen. Das wiirde fur alle
Bemithungen um eine Integration der Gehorlosen in die horende Gesellschaft einen
kaum wiedergutzumachenden Riickschritt bedeuten« (Gernsbacher Papier 1991, 162).

Das Ende der Ara Feuerbaum beim Deutschen Gehérlosen-Theater 1994 markierte
auch das Ende einer bestimmten Auffassung von Gehorlosentheater. Innerhalb des En-
sembles hatte sich der Wunsch durchgesetzt, auch andere, gehdrlosenorientierte Stii-
cke zu spielen und sie in DGS zu zeigen (vgl. DeLigt 1993, 451ff.). Neue Theatergruppen
mit neuen Konzepten entstanden: Junge gehorlose Schauspieler, die selbstbewusst und
stolz auf ihre eigene Sprache waren, betraten die Bithne. Eine dieser Gruppen war das
1990 gegriindete Visuelle Theater Hamburg: »Unsere Gehorlosigkeit priagt unser Schaf-
fen auch in seiner Thematik. Wir mdchten in unseren Stiicken unsere Erfahrungen
und Gedanken zu Gehorlosigkeit, zu der Gemeinschaft Gehorloser und ihren Bezie-
hungen zur Umwelt verarbeiten sowie kreativ mit der Gebirdensprache als Trigerin
einer sprachlichen Kunstform umgehen« (Visuelles Theater Hamburg o.]., 4).

Es sollte Schluss sein mit den verstaubten Inszenierungen um den Prinzen von Di-
nemark oder das Liebespaar aus Verona, die Situation tauber Menschen und die Aus-
drucksstirke der Gebirdensprache wurden jetzt in den Mittelpunkt gestellt. Die Schau-
spieler sprachen von sich, von ihren Erfahrungen, von dramatischen, komischen und
traurigen Situationen, die sie erlebt hatten, in Stiicken, die sie selbst schrieben, und
in einer Sprache, die zum Merkmal ihrer Identitit wurde. Sie wandten sich mit ihren
Produktionen in erster Linie an gehérlose Zuschauer und legten Wert auf DGS-typische
Sprachformen. Lautsprache oder lautsprachbegleitendes Gebirden hatten in ihren Stii-
cken nichts verloren. Fiir hérende Zuschauer wurden die Stiicke gedolmetscht. Neu war
der Fokus auf die DGS, verindert hatten sich die Themen ihrer Inszenierungen, doch
ihr Verstindnis von Sprache war mit einer Vorstellung verbunden, die schon fiir die
Schauspieler im alten DGT galt: Sprache ist Kommunikationsmittel. Noch war nicht
die Zeit gekommen, mit dem Besonderen der Gebirdensprache, ihrer Leiblichkeit und
ihrer Bildhaftigkeit, zu arbeiten, um den poetischen Gehalt der Texte in ausdrucksstar-
ken Gebardenbildern zu zeigen. Noch ging es den Theatermachern vor allem darum,
die Botschaft ihrer Emanzipation zu verkiinden.

Schon einige Jahre zuvor hatte sich in Paris das International Visual Theatre (IVT)
gegriindet, das mit seinen Theaterproduktionen inner- und auflerhalb der Gehoérlosen-
szene Aufsehen erregte. Das Visuelle Theater Hamburg iibernahm von ihm den Namen
und arbeitete mit Joél Liennel zusammen, neben Alfredo Corrado einem der Griinder
des IVT. Innerhalb des IVT war Mitte der 1990er-Jahre die Diskussion heftig entbrannt,

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

97


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Theater

wie zeitgendssisches Gehorlosen- und Gebirdensprachtheater aussehen kann. Das IVT
hatte als kiinstlerischen Leiter den horenden Regisseur Thierry Roisin berufen, der von
sich sagt, dass er sich niemals dem gesprochenen Wort nah gefithlt habe und sich ei-
ner Vorstellung von Gehorlosentheater widersetzte, der einzige Unterschied zu anderen
Spielstitten sei die Benutzung der Franzosischen Gebirdensprache (vgl. IVT 1995, 5).
Fir die tauben Schauspieler des IVT hingegen war Gebardensprache das Kommunika-
tionsmittel, das dazu dient, dramatische Dialoge auf der Bithne zu sprechen und dem
tauben Publikum zu vermitteln. Roisins Kritik an dieser Vorstellung 16ste bei vielen
Mitgliedern der Truppe Verwirrung und Abwehr aus, vor allem auch deswegen, weil
der Ort des Konflikts jene Bithne war, die sie nutzten, um ihr neues Selbstbewusstsein
zu zeigen. Taube Kiinstler fiirchteten eine erneute Fremdbestimmung durch hérende
Theatermacher und deren Kulturbegriff, der die Vorstellung einer eigenen Gehérlosen-
kultur zu missachten schien.

Bei genauer Betrachtung zeigt sich jedoch, dass der Konflikt an kontroversen Vor-
stellungen ausbrach, welche Theaterkonzepte dazu dienen konnen, Erfahrungen tauber
und hérender Menschen in Gebirdensprache auf der Bithne zu inszenieren. Viele der
gehorlosen Schauspieler des IVT hatten eine Vorstellung von Theater, die der europii-
schen Tradition des dramatischen Theaters entsprach, das unter der Vorherrschaft des
Textes dazu dient, durch das nachahmende dramatische Spiel auf der Bithne Verge-
genwirtigung von Reden und Taten zu erzeugen. Wichtiges Merkmal dieser traditio-
nellen Vorstellung von Theater ist die Formierung eines sozialen Zusammenhalts zwi-
schen Publikum und Bithne, an dem beide Seiten, Zuschauer und Schauspieler, beteiligt
sind. »Ganzheit, Illusion, Reprisentation von Welt sind dem Modell >Drama< unter-
legt, umgekehrt behauptet dramatisches Theater durch seine Form Ganzheit als Modell
des Realen. Dramatisches Theater endet, wenn diese Elemente nicht mehr das regulie-
rende Prinzip, sondern nurmehr eine mogliche Variante der Theaterkunst darstellen«
(Lehmann 2005, 22). Thierry Roisin rang um Theaterformen, die dariiber hinausgin-
gen, gehorlose Schauspieler in exakter Gebirdensprache sprechen zu lassen und die das
traditionelle Gehorlosentheater iiberwinden sollten. Mit seinem vom sprachkritischen
Theater Antonin Artauds (1896-1948) geprigten Konzept erarbeitete er die Antigone des
Sophokles.*

Die beim Theaterfestival von Avignon 1995 mit grofiem Erfolg gefeierte Premiere
setzte einen vollig neuen Akzent im Gehorlosen- und Gebirdensprachtheater: Roisin
stellte in der Inszenierung die Bildhaftigkeit der Gebirdensprache — das Zeigen - in
den Mittelpunkt, der er das Dialogische — das Sagen — unterordnete. Bisher orien-
tierte man sich weitgehend an der fiir Dolmetscher giiltigen Vorgabe, dass alles, was
in Lautsprache gesagt wird, auch in Gebirdensprache gesagt werden muss. Roisins
sprachkritisches Konzept wies in die entgegengesetzte Richtung. Fiir ihn gab es in dem
Sophokles-Text keine zu verstehende Kommunikation zwischen den Protagonisten; zu
sehen war ihre in sich gefangene bildhafte Kérpersprache. Es wurde also nicht eine
Inszenierung gezeigt, in der sich Antigone mit ihrem Nein gegen das Ja der Staatsri-

4 Vgl. dazu meine Ausfithrungen in »Eine Sprache der Unterdriickung. Uberlegungen zu einer Poe-
tologie der Gebardensprache«in diesem Band auf S. 46f.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

son Kreons in einer sie beide verbindenden gemeinsamen Sprache wendet®, vielmehr
versuchte Roisin den Korpern Antigones, Kreons oder des Chors eine Sprache zu ent-
locken, die zugleich etwas sehr Personliches und Allgemeines zeigte: Gebarden, die die
Dramatik der Figuren darstellten und iiber sie hinauswiesen. Diese Kérper- und Gebir-
densprache bewegte sich auf dem schmalen Grat zwischen Verstehbarkeit und Nicht-
Verstehbarkeit und erinnert eher an archaische Zeichen als an eine Sprache, die kom-
munizieren will. Damit entzog Roisin den Zuschauern die Moglichkeit der Parteinahme
und zwang sie, sich gegeniiber jeder Figur zu 6ffnen. »Verstehen will schliefRen« (1994,
427), schreibt Hans-Thies Lehmann. Diesen Prozess des Verstehens galt es zu unterbre-
chen. Roisin, der davon ausgeht, dass der Theaterbesucher die Geschichte um Antigone
kennt, wollte den Text nicht verstehbar, sondern sichtbar machen.

Roisins Versuch bestand darin, das Gehérlosen- zu einem Gebirdensprachtheater
weiterzuentwickeln. Im Sinne von Artaud ist sein Theaterkonzept ein Bekenntnis zur
Moderne, das zum einen seinen Ausdruck in einer radikalen Sprachkritik, zum ande-
ren in einem Verstindnis des Theaters als Raum der Selbsterfahrung findet. Damit stellt
dieses Konzept nicht nur das biirgerliche Konzept von Theater als einer Einrichtung in-
frage, in der das horende bzw. gehérlose Publikum unterhalten wird und seinen Abend
angenehm verbringt - ein Konzept, dem das DGT folgt —, sondern auch das aufkli-
rerische Konzept von Theater als eines didaktischen Unternehmens im Sinne Bertolt
Brechts — wie es bspw. das emanzipatorische Theater vertritt. Artauds sprachkritischer
Impuls besteht — und darin folgt ihm Roisin - in der Suche nach einer Sprache jenseits
des Dialogs und damit jenseits der verstehenden Anteilnahme. Diese »reine Theater-
sprache«, wie Artaud sie nennt (1996, 41), ist kausal verkniipft mit Gebirdensprache als
einer Sprache des sichtbaren Korpers, der sichtbaren Gesten und Zeichen, die sich einer
unmittelbaren Verstehbarkeit entziehen.

In seiner Schriftensammlung Das Theater und sein Double fragt Artaud, woher es kom-
me, dass im europiischen bzw. abendlindischen Theater all das, was nicht dem Aus-
druck durch das Wort bzw. dem Dialog unterworfen ist, in den Hintergrund gerate und
Theater nur unter dem Aspekt des dialogisierten Theaters denkbar sei? »Der Dialog [...]
gehort ins Buch« (ebd., 39), die Bithne habe sich einer sinnlichen und konkreten Spra-
che zu bedienen: »Ich sage, dass diese konkrete Sprache, die fir die Sinne bestimmt
und unabhingig vom Wort ist, zuerst einmal die Sinne befriedigen soll, dass es eine
Poesie fiir die Sinne gibt wie eine fiir die Sprache, und dass diese korperliche, konkrete
Sprache, auf die ich anspiele, nur dann und in dem MafSe wirklich dem Theater eig-
net, in dem die Gedanken, die sie zum Ausdruck bringt, sich der artikulierten Sprache
entziehen« (ebd., 39f.).

5 EinJahrspaterinszenierte das Deutsche Gehorlosen-Theater die Antigone von Jean Anouilh (Regie:
Thomas Zander; Premiere am 31.08.1996 in Dortmund mit Susanne Genc und Jiirgen Stachlewitz
in den Hauptrollen). Anders als im Text von Sophokles handelt es sich im Text von Anouilh tat-
sachlich um einen weltanschaulichen Konflikt, den Antigone und Kreon miteinander und in einer
gemeinsamen Sprache austragen. Mit der Inszenierung wurde eine Tradition des alten DCT fort-
gesetzt, klassische Dramen bzw. Dramen der klassischen Moderne der CGehdrlosengemeinschaft
zugédnglich zu machen, nur eben nicht mehr in irgendwelchen visuellen oder auch lautsprachli-
chen Kommunikationsformen, sondern in exakter DGS; vgl. dazu auch Christina Schonfelds Aus-
fithrungen in diesem Band auf S. 387.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

99


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Theater

So fordert er die Abschaffung einer »Poesie der Sprache, die er durch eine »Poesie
des Raums« ersetzt wissen will, »die genau im Bereich dessen aufgehen wird, was nicht
im strengen Sinne zu den Wortern gehort« (ebd., 40). Zu dieser Poesie des Raums ge-
héren Musik, Tanz, Plastik, Pantomime, Mimik, Architektur, Beleuchtung und Ausstat-
tung, im Besonderen jedoch die Gebirdensprache, von der er sagt, dass sie sich »mittels
Zeichen, Gebarden und Haltungen« (ebd., 41f.) zum Ausdruck bringt. Ein solches Ge-
bardentheater beobachtete er auf Bali, zu dessen archaischem Spiel und Sprache »wir
offenbar den Schliissel verloren haben [...]. Und mit Sprache meine ich nicht etwa das
auf Anhieb sowieso nicht zu verstehende Idiom, sondern genau jene Art von Theater-
sprache, die auflerhalb jeder gesprochenen Sprache existiert und in der sich offenbar
eine ungeheure Bithnenerfahrung wiederfindet, neben der unsre rein dialogische Rea-
lisation wie Gestammel wirkt« (ebd., 61).

Artaud ist auf der Suche nach einer Sprache, die die Erfahrung der Sprachlosigkeit
des modernen Menschen zum Ausdruck bringen kann. Inspiriert durch die rituellen
Gebirden balinesischer und mexikanischer Tinzer sucht er Impulse fir das abendlin-
dische sikularisierte Theater, und gerade die Unzuginglichkeit und Unverfiigbarkeit
ihrer Gebirdensprachen ist dabei ein wichtiger Teil seines poetischen Konzepts. Sie
haben ihren Ort in einem Ritual festgelegter Handlungsabliufe, maskenhafter Charak-
tere und ihre Gebirden werden mit akribischer Genauigkeit und grofier Konzentration
ausgefithrt. Nichts bleibt dem Zufall oder einer persénlichen Initiative iiberlassen, kei-
ne Bewegung ist beliebig. »So ist alles bei ihnen geregelt, unpersénlich; keine Muskel-
bewegung, kein Augenrollen, das nicht zu einer vorbedachten Mathematik zu gehéren
scheint, die alles lenkt und durch die alles vor sich geht« (ebd., 62). Intensive Arbeit mit
den Schauspielern und der Schauspieler an ihrer Sprache sind die Voraussetzung fiir
ein Gelingen dieses Theaterkonzepts. Aus diesem Grund begreift Artaud sein Theater
als Raum der Selbsterfahrung und nennt es »Das Theater der Grausamkeit« (ebd., 131)
— eine Selbsterfahrung, die grausam und schmerzhaft, aber Bedingung fiir ein Theater
der Moderne im Sinne Artauds ist.

In diesem Theater entdeckt Artaud seine Idee des Doubles, die fiir jede Geistes- und
Gefiihlsregung Zeichen gefunden hat- Zeichen, die jedoch nicht mehr gelesen, sondern
nur noch geahnt werden kénnen. »Diesen geistigen Zeichen wohnt ein priziser Sinn
inne, der uns nur noch intuitiv, doch so heftig beeindruckt, dass sich jede Ubersetzung
in eine diskursive, logische Sprache als unniitz erweist« (ebd., 58). Die Idee des Doubles
bedeutet also gerade nicht die aus dem dramatischen Theater bekannte Form der Ver-
doppelung, bei der ein Schauspieler in das Kostiim einer Rolle schliipft, sondern speist
sich aus einer Art »uranfinglicher Korperlichkeit« (ebd., 40), wie sie aus dem frithen
antiken Theater bekannt ist.

Roisins Inszenierung der Antigone ist der Versuch, Artauds Idee des Doubles auf
ein modernes Gebirdensprachtheater zu iibertragen. Thm ging es darum, »wie die Ge-
birden bearbeitet werden kénnen, um sie in einer Tragodie zu verwenden. Dazu ist
Abstand nétig, letztlich ist es die alltidgliche Aufgabe des Schauspielers« (IVT 1995, 11).
Diese Aufgabe weckte jedoch bei den Schauspielern selbst groRen Unmut. Die Sprache
des Chors bestand in einer komplexen Choreografie von Hand- und Kérperbewegun-
gen, bei denen selbst Menschen, die der Franzésischen Gebirdensprache kundig waren,
nur einzelne Gebirden identifizieren konnten. Eine andere Eigenheit der Inszenierung

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

war der Verzicht auf oder zumindest eine auffillige Reduktion der Mimik; eine Ent-
scheidung, die bei den gehorlosen Zuschauern Unverstindnis hervorrief und von den
gehorlosen Darstellern als Zumutung empfunden wurde.

Die gehorlosen Schauspieler protestierten gegen das Konzept ihres Regisseurs, in
dessen Arbeit sie ihre eigene Sprache nicht wiedererkannten. Einer von ihnen, Simon
Attia, der Darsteller des Kreon, sagte: »Die Mimik ist Teil der Grammatik unserer Spra-
che, ich benétigte Monate, um sie davon zu trennen, sie zu reduzieren und sie zuriick-
zuhalten, wenn ich Gefiihle im angespannten Kérper darstellen wollte. Die Energie ver-
teilt sich im gesamten Korper, so dass ich dem sehr stark standhalten muss; wenn ich
etwas lockerlasse, kehrt auch die Mimik zuriick. Ob mir das gefillt? Ich weifd es nicht,
ich fithle mich unwohl, erinnere mich nur schwer an meinen Text« (ebd., 28).

Und Chantal Liennel (Chor): »Fiir einen Gehorlosen ist es extrem schwierig, keine
Gesichtsausdriicke zu benutzen. [..] Es war sehr entnervend, denn ich hatte den Ein-
druck, als ob der Regisseur mich nicht respektierte, aber ich ihn respektieren sollte. Ich
wusste nicht, was genau er wollte und vor allem, warum er es wollte. Ich fragte mich:
Aber was werde ich dem Publikum geben? Es war riskant fiir ein gehorloses Publikum,
das nicht daran gewohnt war, ins Theater zu gehen, das noch nicht an sehr vielen Auf-
fithrungen teilgenommen hatte, das vor allem Lustspiele und Bewegungen mochte. Ich
habe mich fluchend mit dem Regisseur gestritten, dann sagte ich mir: Gut, man muss
es wohl versuchen. Aber ich dachte, dass die Auffithrung zum Scheitern verurteilt sei.
Nun, aber genau er war es, der das meiste hier am IVT bewegte und ich verstand, dass
ich die provozierten Emotionen nicht kontrollieren konnte« (ebd., 17).

Emmanuelle Laborit (Antigone), die mit der Rolle der Sarah in Gottes vergessene Kin-
der 1993 den Prix Moliére gewonnen hatte, meinte: »Der dsthetische Ausdruck hatte in
Gottes vergessene Kinder keine grofie Bedeutung; es geht um das Alltdgliche, das Reale des
Lebens, das unter die Haut geht, in einer Form, die es ermdglicht, auch Herrn XY zu
erreichen. Antigone ist eine Studie iiber die Gebirdensprache, eine Aufwertung dieser
Sprache. Wihrend der Urauffithrung fragten wir uns alle, Thierry Roisin eingeschlos-
sen, ob das horende Publikum der Auffithrung zustimmen wiirde. Es ist tatsichlich
gut gegangen, aber das Festival in Avignon ist ein Symbol mit einem ganz besonderen
Publikume« (ebd., 55).

Liennel sprach davon, dass Roisin es war, der am IVT etwas bewegte, und Laborit
nannte seine Arbeit eine Aufwertung der Sprache. Was hat er bewegt, worin bestand die
Aufwertung? Vielleicht wurde beiden Schauspielerinnen trotz oder gerade wegen der
Auseinandersetzung, die sie mit ihm fithrten, bewusst, dass er der Gebirdensprache
selbst eine poetische und politische Dimension beimaf3, die nicht nur auf das Defizit
schaut — ihre Unterdriickung —, sondern die ihre Poetik und Andersartigkeit gegeniiber
der Lautsprache deutlich machte. Seine Inszenierung zeigt vor allen Dingen das eine:
Gebardensprache ist anders. Die Andersartigkeit der Sprache sagt etwas aus iiber die
Andersartigkeit der Menschen, die sie sprechen. Darin besteht das eigentlich Politische
der Inszenierung, deren politischer Charakter nicht darin zum Ausdruck kam, dass sie
iiber Politik spricht oder politische Forderungen stellt, sondern dass sie selbst Politik ist,
indem sie diese Andersartigkeit aufgreift, dsthetisch verarbeitet, zum Ausdruck bringt
und damit sichtbar macht.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

101


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Theater

Alle an der Inszenierung Beteiligten waren am Ende davon iiberzeugt, dass sich
die harte Arbeit gelohnt hat. Und dennoch, trotz des Erfolgs, den das IVT mit seiner
Antigone hatte, hinterlief die Inszenierung bei allen ein Gefiihl tiefer Verunsicherung.
Wihrend sich die Verunsicherung der hérenden Beteiligten eher auf Kommunikations-
schwierigkeiten wihrend der Proben bezog, brachte Levent Beskardés (Chor, Bote) sein
Gefiihl, das von den meisten gehdrlosen Schauspielern geteilt wurde, auf den kurzen
Nenner: »Ich denke, dass es sich um Theater der Hérenden handelt« (ebd., 46). Eine
Frage, die sich aus dieser Feststellung ergibt, muss deshalb lauten: Wie sieht dann Thea-
ter gehorloser Menschen aus? Welche Themen greift Gebardensprachkunst gehorloser
Menschen auf und wie zeigt sich ihre zeitgendssische Gebirdensprachpoesie?

Eine Gebardensprachpoesie von Jiirgen Endress

Ein Forum, zu dem sich in regelmifiigen Abstinden vor allem gehérlose Gebirden-
sprachkiinstler zusammenfinden und sich einer vorwiegend gehérlosen Offentlichkeit
prisentieren, ist der Wettstreit um die Goldene Hand anlisslich des Gebirdensprach-
festivals in Berlin. Am 19. und 20. Mai 2006 trafen sich zum sechsten Mal eine horende
und zehn gehorlose Gebdrdensprachdichter sowie drei Gruppen im Berliner Schiller-
theater.® Bei diesem Gebirdensprachfestival fiel auf, dass fast alle Beitrige von einer
melancholischen Grundstimmung gepragt waren. Trotz grofRer gesellschaftlicher Fort-
schritte, was die Rechte gehorloser Menschen beziiglich ihrer Bildung und Sprache,
aber auch was ihre 6ffentliche Wahrnehmung betrifft, waren Leiderfahrungen das alles
beherrschende Thema der an diesem Abend auftretenden Kiinstler. Erzihlt wurden Ge-
schichten, die im weitesten Sinn etwas mit Ungerechtigkeit, Ausnutzen, Gewalt, Miss-
brauch, Lieblosigkeit, Unverstandensein, Konformititsdruck, also mit Themen zu tun
hatten, die gehérlosen Menschen sehr vertraut sind, ohne jedoch Gehoérlosigkeit zu be-
nennen.

Mit seiner Darbietung »Mysteridse Macht«” siegte Jirgen Endress beim Gebirden-
sprachfestival 2006. Beispielhaft fir den melancholischen Tenor, der viele und auch
seine Prasentation prigte, und gleichzeitig fiir das hohe technische Niveau seines Ge-
bardens, das er zeigte, soll im Folgenden seine Poesie genauer betrachtet werden:

Die mysteriose Macht erweist sich als die drohende und unerbittliche Zeit, der End-
ress die Maske eines Marionettenspielers aufsetzt, der die Menschen an seinen Fiden
hilt und als Turmuhr verichtlich auf sie herabblicke, sie mit unsichtbaren Fiden an sich
bindet und ihnen zuruft: Es ist zu spit! Zu spit fiir den Liebhaber, der seine Verabre-
dung verpasst, dessen Blumenstrauf$ verblitht und dem das Herz bricht, zu spit fir

6 Die Idee, ein Gebidrdensprachfestival auszurichten, entstand im Januar 1991 beim Treffen der Ber-
liner Gebardensprachkursleiter, als die Frage aufkam, worin der Unterschied zwischen privatem
und offentlichem Cebarden bestehe. Es entwickelte sich die Idee, im Rahmen einer 6ffentlichen
Veranstaltung Qualitdt und Ausdrucksstérke eines Gebardenden zu bewerten (vgl. Tabbert & Zan-
der 1991, 504f).

7 Die Poesie kann unter https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36 (01. 02.2021)
eingesehen werden. Zur Person von Jiirgen Endress sowie zu seiner Prisentation »Mysteriose
Macht« siehe auch die beiden Gesprache mit Endress in diesem Band auf S. 389 und S. 399.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36
https://poesiehandverlesen.de/bibliothekseintrag.php?p=36

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

den Fahrer, den wihrend der Fahrt im Auto ein Anruf ereilt, dass er seine Arbeit ver-
loren hat, zu spit fiir einen anderen Autofahrer, der einen Passanten tédlich verletzt.
Angstvoll blicken die Menschen nach oben zur Turmuhr bzw. zum Marionettenspieler.
In ihnen rithrt sich Wut und Rebellion. Der Liebhaber, die Autofahrer und viele ande-
re rotten sich zusammen, wollen den Turm besteigen und die Uhr zum Stehen brin-
gen, doch es ist ein vergebliches Bemiihen, der Mensch selbst hat sich zum Sklaven der
Zeit gemacht. Er hat die Sonnenuhr erfunden, die Sanduhr, die mechanische Uhr und
schlief3lich die Digitaluhr, und heute flimmern ihn von allen Seiten Uhren an. Die Wut
geht ins Leere, die Rebellion bleibt vergeblich, der Mensch wird immer die Puppe des
Marionettenspielers sein, der die Fiden priift, mit denen er den Menschen lenkt. Sein
Schicksal ist der Weg in die Verzweiflung. Zweifellos war die technische Perfektion der
Prisentation einer der Griinde fiir den Erfolg von Endress. Ein hohes gebirdentechni-
sches Niveau war die Voraussetzung, um am Wettbewerb teilnehmen zu konnen.

In einem Katalog hatte die Jury die Kriterien festgelegt, an denen sie die Qualitit
der Beitrige maf3:

»(1) Sprache. Hier wird die Qualitit der Gebardensprache beurteilt. Werden Ge-
barden klar und sauber ausgefiihrt, entsprechen Sinnausdriicke den Regeln der
DCS-Grammatik, wird der Gebardenraum richtig genutzt?

(2) Aufbau und Inhalt: Ist der Beitrag gut aufgebaut? Hat er einen Spannungsbogen
bzw. eine Pointe? Welche gebardensprachlichen Strukturierungsmerkmale werden
eingesetzt? Werden Emotionen deutlich?

(3) Personliche Ausdrucks- und Gestaltungsmittel: Hier werden individuelle Ge-
staltungsmittel zur Darstellung einer Prosa- oder Poesieerzihlung genau unter die
Lupe genommen, z.B. Reim-Maf3 nach Parametern (gestalterische Wiederholung von
Handformen, Bewegungen, Ausfithrungsorten), Erzihlfluss (zeitlupenartig, gleich-
bleibender oder unterschiedlicher Rhythmus der Gebarden) sowie eigene kreative
Gestaltungsmittel und Formen der Gebardensprache. Alle Jurymitglieder werden
ihre Beurteilung aus ihrer je spezialisierten Sicht (Linguistik, Gebardensprachlehre,
Theater/Kunst, Politik, Pidagogik) abgeben« (Goldene Hand 2006).

Der Katalog macht deutlich, dass es der Jury vor allem um formale Kriterien geht, an
denen sich die Kiinstler zu orientieren hatten. Eine poetische Sprache zu entwickeln,
in der sich Erfahrungen des Dichters spiegeln und eine Form schaffen, die diesen Er-
fahrungen Ausdruck verleiht, war kein Kriterium. Der poetische Gehalt eines Textes
ist auch kaum in einem Kriterienkatalog darzustellen, der sich allein mit sprachlichen
Mitteln befasst, vielmehr ermdglicht er Orientierung bei der Bewertung einer Prisen-
tation. Der formal ausgerichtete Kriterienkatalog lisst aber die Wurzeln des Festivals
als einem >Kind« der Gebirdensprachbewegung erkennen. Die Anerkennung der Gebar-
densprache als vollwertige Sprache sollte auch mit den poetischen Formen nachgewie-
sen werden, die diese Sprache entwickelt.

1997 hat Alec Ormsby in einem Aufsatz einige strukturelle Merkmale poetischen
Gebirdens aufgezihlt, die fast alle in der Prisentation von Endress wiederzufinden
sind:

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

103


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Theater

- Planvoller Einsatz von Handformen, Bewegungsverliufen und Ausfithrungsstellen,
um einen Effekt zu erzielen, der »Alliteration oder Reim in Lautsprachpoesie dhnelt«
(Ormsby 1997, 572).

« Auch nicht manuelle Komponenten kénnen wiederholt werden. Diesen Vorgang,
den Clayton Valli auch als Reim (Valli 1990, 174) versteht, nennt Ormsby »syntakti-
schen Parallelismus« (Ormsby 1997, 572) und bezeichnet ihn als ein Stilmittel, das
durch Wiederholung einzelner syntaktischer Elemente gekennzeichnet ist.

« Ausgewogenheit und flielender Einsatz beider Hinde, um das Gebirden »beson-
ders anmutig« (ebd.) erscheinen zu lassen. »Poetische Artikulation ist meistens
langsamer und genauer als umgangssprachliches Gebiarden und zeichnet sich mit-
unter durch eine Bedachtsamkeit aus, die eher dem Gebirden von lexikalischen
Formen als dem umgangssprachlichen Gebrauch dhnelt« (ebd.).

. Verletzung des Gebirdenraums, d.h. die Arm- und Handbewegungen gehen iiber
die Grenzen des konventionellen Gebirdenraums hinaus. Ormsby schildert zwei
Aspekte, die zu dieser Verletzung fithren. Die Visualisierung der Inhalte gewinnt
im Gegensatz zu den konventionellen Gebirden an Bedeutung. Die Bildhaftigkeit
der Gebirden tritt in den Vordergrund. Eine weitere Folge der Verletzung des Ge-
bardenraums ist »die Schaffung eines iibergreifenden Designs oder einer riumli-
chen Metapher durch den Dichter. Ein Text, der beispielsweise hoch itber dem Kopf
beginnt und allmihlich nach unten zu einem Punkt unterhalb der Taille wandert,
konnte eine Schwere oder Erschopfung ausdriicken, die seine thematische Struktur
erginzt« (ebd., 573).

« Erhaltung der Gebirdenstruktur. »Merkmale lexikalischer Gebarden werden nicht
einfach tber Bord geworfen, um die Artikulation zu vereinfachen, wie das routi-
nemiflig im umgangssprachlichen Gebrauch geschieht [...], weil das Gedicht eben
nicht nur ein Kommunikationsmittel darstellt, sondern auch ein sprachliches Ob-
jekt, das die dsthetischen Qualititen seines Werkmaterials in der idealisiertesten
und reinsten Form dieses Materials demonstrieren soll« (ebd.).

«  Beim poetischen Gebirden werden durch die langsamen und sanften Uberginge
von einer lexikalischen Gebirde zur nichsten neue Gebirden geschaffen. Die Ge-
birden flieRen ineinander und verschmelzen.

« Rickgewinnung ikonischer Aspekte, d.h. die Bedeutung von Sprache als Kommu-
nikationsmedium wird zugunsten ihrer Expressivitit reduziert. Gebirden werden
mit »ikonographischen Unterténen« (ebd.) versehen, »indem das Publikum daran
erinnert wird, dass Sprache nicht nur Substanz vermittelt, sondern selbst Substanz
ist« (ebd.).

- »Durch die Vermeidung von Slang und die Bevorzugung von Gebirden, die der le-
xikalischen Form niherstehen als der umgangssprachlichen Form, prisentieren die
Dichter die Sprache in ihrer >reinsten< Form, als Objekt dsthetischer Betrachtung«

(ebd.).

Alle von Ormsby aufgezihlten Merkmale dienen dazu, die Aufmerksambkeit auf den
sprachlichen Code selbst zu lenken (vgl. ebd.). Die Merkmale mogen der Gestaltung
einer Poesie dienen, poetischer Gehalt hingegen erwichst aus ihnen nicht. Hier wer-
den die Grenzen zwischen den Disziplinen Sprach- und Literaturwissenschaft deutlich

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

sichtbar. Als Disziplin, die sich mit den Strukturen der Gebirdensprache beschiftigt,
hat sich die Sprachwissenschaft unter anderem auch den poetischen Strukturen dieser
Sprache gewidmet. Die Analyse des poetischen Gehalts ist jedoch nicht mehr ihr Ge-
genstand. Die Linguistik vermag etwas iiber die formale Struktur des poetischen Textes
auszusagen, der poetische Gehalt jedoch bleibt ihr verborgen. Das wird in Ormsbys Auf-
satz deutlich, der sich mit der poetischen Geschlossenheit eines Gedichts von Clayton
Valli (»Snowflake« von 1989) beschiftigt und dessen Tektonik mit der eines Gedichts von
Samuel Coleridge (»Frost at Midnight« von 1798) vergleicht.

Die aufgezihlten Merkmale poetischen Gebardens entwickelt Ormsby am Beispiel
der Prisentation von Valli, doch geht die Analyse iiber eine Beschreibung dessen, was
man bei genauer Betrachtung der Poesie sieht, nicht hinaus. Kein Wort iiber die zeit-
liche Differenz und die sich unterscheidenden Darstellungswirklichkeiten eines ro-
mantischen und eines zeitgengssischen von den politischen Forderungen der Emanzi-
pationsbewegung geprigten Textes, kein Wort iiber die differenten Darstellungsmodi
Schrift und Gebirde und kein Wort iiber den biografischen Hintergrund von Coleridge
und Valli.

Am Beispiel von Coleridges Text will Ormsby »demonstrieren, wie die poetische
Rhetorik Fragen von allgemeinem menschlichen Interesse artikuliert« (ebd., 574). Bei
Valli geht es um den Versuch, Kindheitserfahrungen der Sprachlosigkeit und Demiiti-
gung in einem Gebirdensprachgedicht zu gestalten. Ormsbys formaler Strukturanalyse
gelingt es nicht, die Oberfliche des Gedichts zu durchdringen und Vallis Versuch kri-
tisch zu reflektieren. Letztendlich bleibt ihm der Gegenstand des Gedichts und somit
dessen »poetische Rhetorik« verborgen. So iiberrascht es nicht, dass fiir ihn die poeti-
schen Merkmale, die er beobachtet, nicht im Kontext des poetischen Gehalts zu lesen,
sondern dem politischen Zweck einer Aufwertung der Amerikanischen Gebirdenspra-
che geschuldet sind: »Durch den Einsatz von ASL zur Komposition von sSnowflake« hat
Valli eine alternative Existenz fuir den Jungen im Gedicht erfilllt, eine Existenz, die die
Identitit der Gehorlosengemeinschaft durch die Bestitigung des literarischen Status
ihrer Sprache verindert und bereichert« (Ormsby 1997, 580).

Ormsbys Katalog poetischer Merkmale und seine Rezeption von Vallis Gedicht zei-
gen noch einmal den fiir Aktivisten der Gehorlosenbewegung und ihrer Anhinger offen-
sichtlich unvermeidlichen Konflikt zwischen Gehorlosenpolitik und Gebardensprach-
poesie, mit dem sich bereits das IVT auseinandergesetzt hat. Auch die Poesie von Jiirgen
Endress ist davon geprigt. Das Thema seiner Geschichte ist die unerbittliche Macht der
Zeit, der jeder Mensch unterworfen ist und an der jede Rebellion unweigerlich scheitern
muss. Die Geschichte packt er in vertraute Bilder: Routinen des Alltagslebens, Zynis-
mus des Bosewichts, Angst und Frustration der drei Protagonisten, Entschlossenheit
der Rebellen, Apathie der Menschenmarionette, Triumph des Bosen. Hier die Guten,
aber Hoffnungslosen, dort das Bose, aber Michtige, hier die Angst, dort die Verach-
tung, hier Wut und Verzweiflung, dort Zynismus. Diese Bilder markieren Kohirenz
und sind ganz dem Diktat einer Konvention unterworfen, deren Regeln keinen Wider-
spruch zuldsst und die den im Text angesprochenen Gefiithlen von Gliick, Wut, Ver-
zweiflung und Niedergeschlagenheit keine eigene Entfaltung zugestehen. Die Regeln
der Konvention disziplinieren diese Gefiihle, die sich immer als in hohem Maf3 inkohi-
rent, widerspriichlich und anarchisch zeigen und dadurch ihre Dramatik begriinden.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

105


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Theater

Statt eigene Bilder entstehen zu lassen, werden sie in bekannte verpackt und so ihres
Stachels beraubt: Bilder, die etwas iiber Unterdriickung erzihlen wollen, ohne selbst
Unterdriickung zu sein.

Jiirgen Endress’ Poesie erscheint wie eine weitere Facette des Emanzipationsthea-
ters, allerdings mit einem anderen Augenmerk. Dem Visuellen Theater Hamburg ging
es um das Sagen einer wichtigen Botschaft: »Seht her! Wir haben unsere eigene Iden-
titdt, wir sind gehorlos und wir haben eine eigene Sprache! Darauf sind wir stolz!«
Endress geht es um das Zeigen von Anmut und Schonheit der Gebiardensprache, darge-
stellt in den Bildern seiner traurigen Geschichte. Fiir diese Geschichte Bilder zu finden
ist ungleich schwieriger, als es fiir das Visuelle Theater mit seiner emanzipatorischen
Botschaft gewesen ist. Diese schwierige Aufgabe zu meistern, gelingt Endress nicht.
So greift er auf bekannte Bilder zuriick, in denen er nicht die Gebrochenheit seiner
Helden, sondern seine eigene ungebrochene Identitit als gehérloser Mensch und Ge-
birdensprachpoet zeigt. In der Konventionalitit seiner Geschichte und der Bilder, der
er sich bedient, zeigt sich die Konventionalitit seiner Darbietung, die im Mantel einer
perfekten Gebirdentechnik aufgefithrt wird. Die Konventionen seiner Bilder beherr-
schen ihn, wie er seine Gebirden beherrscht.

Wie in der Prisentation von Valli sind die von Ormsby aufgezihlten strukturellen
Merkmale poetischen Gebirdens auch bei Endress zu finden und erfiillen die Funktion,
die Ormsby ihnen zuweist; dennoch bleibt die Prisentation disparat: Ihr Thema steht
in einem widerspriichlichen Verhiltnis zu den Bildern, die er aufruft, und zur Eleganz
seiner Ausfithrung. Méglicherweise zeigt sich genau hier jene von Endress beschworene
»mysteridse Macht, die ihn dazu zwingt, seiner traurigen Geschichte eine schone Form
zu verpassen. Dieser Macht kann er sich nicht entziehen. Es ist jedoch zu vermuten,
dass er gar nicht von der Verlorenheit und Hoffnungslosigkeit des Menschen sprechen,
vielmehr seine Gebirdenkunst und -technik zeigen méchte, die das Thema Verlorenheit
und Hoffnungslosigkeit als Illustrationsmaterial braucht. Fiir diese Gebirdenkunst und
-technik wurde er dann auch beim Festival mit dem ersten Preis ausgezeichnet.

Etwas anderes wire es gewesen, wenn seine Geschichte, seine Bilder, seine Gebir-
den ihn erzihlten, wenn er seine Gebarden hitte sprechen lassen und seine Geschichte
womdglich eine ganz andere Wendung genommen hitte, mit anderen Worten, wenn
er der performativen Kraft seiner Gebirden- und Kérpersprache vertraut hitte.® Statt
eine beliebige Geschichte erzahlt zu bekommen, wire dann moglicherweise etwas von
Jiirgen Endress zu sehen gewesen, was er moglicherweise nicht hitte zeigen wollen,

8 Wenn hier von »performativer Kraft der Gebardensprache« die Rede ist, dann beziehe ich mich
auf das, was sich in Gebardensprache zeigt und was sich zwischen sprachlicher Intention und
Uberschreitungim kiinstlerischen Vollzug ereignet. Dabei gehen meine Uberlegungen auf Austins
Sprechakttheorie zuriick, die sagt, dass Sprache nicht nur Sachverhalte beschreibt, also konstativ
ist, sondern auch Handlungen vollzieht (to perform), und sich im Sprechen nicht nur die Anwen-
dung, Aktualisierung bzw. Realisierung von Sprache zeigt, sondern sich auch eine Uberschreitung
dessen ereignet, was angewandt, aktualisiert bzw. realisiert wird. »Der Begriff des Performativen
bezeichnet in diesem Sinne den Auffiihrungscharakter von Handlungen, die in Anwesenheit an-
derer, also 6ffentlich vollzogen werden« (Fischer-Lichte 2012, 222). In Austins Theorie vollzieht der
sprachliche Akt eine Handlung und diese Handlung kann gliicken oder misslingen. Das betrifft
umso mehr eine Sprache, die der Kérper spricht.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

was aber, wenn ihm die Geschichte ernst ist, unvermeidbar gewesen wire; etwas, das
nicht unbedingt angenehm gewesen wire. Dabei besteht die Gefahr, dass sich jenes
Unbehagen einstellt, das bereits die Schauspieler des IVT bei ihrer Antigone spiirten
— eine Fremdheit der Sprache gegeniiber, die doch eigentlich vertraut ist: Dass man
etwas zeigt, von dem man nicht recht weif}, was es ist; dass sich in Gebirdensprache
etwas zeigt, was moglicherweise peinlich oder schmerzhaft ist; etwas, das man nicht zu
Markte tragen, also zeigen will, das aber ein Merkmal jener Aufrichtigkeit und Ernst-
haftigkeit ist, die ein Theater, das etwas zu sagen hat, immer fordert.

Dass etwas gesagt und gleichzeitig etwas ganz anderes gezeigt wird, dass sich al-
so Sprache nicht allein durch das, was sie sagt, sondern gleichzeitig auch durch das,
wie sie es sagt, konstituiert, darauf hat bereits Ludwig Wittgenstein in seinem Tractatus
hingewiesen. Zwischen Zeigen und Sagen herrscht eine uniiberwindliche Trennungsli-
nie: »Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden« (Wittgenstein 1984, 34; Herv.
i. Orig.). Aus diesem Grund unterscheidet Wittgenstein nicht nur das Sagen vom Zei-
gen, sondern den Ausdruck vom Gebrauch: »Was in den Zeichen nicht zum Ausdruck
kommt, das zeigt ihre Anwendung. Was die Zeichen verschlucken, das spricht ihre An-
wendung aus« (ebd., 20). In der Anwendung offenbaren die Zeichen ihren performa-
tiven Charakter. Wenn also bei Wittgenstein zu lesen ist: »Der Satz zeigt seinen Sinn.
Der Satz zeigt, wie es sich verhilt, wenn er wahr ist. Und er sagt, dafS es sich so verhilt«
(ebd., 28; Herv. i. Orig.), bringt er damit zum Ausdruck, dass sich in der performativen
Prisentation der Worter des Satzes etwas zeigt, das unabhingig davon ist, was der Sinn
des Satzes in Form symbolischer Zeichen sagt. Beide Seiten sind im Sprechen immer
vorhanden, nie gibt es ein Sagen ohne Zeigen, einen Ausdruck ohne Gebrauch. »Die
Sprache ist stets mehr als das, was sie sagt. Sie birgt zeigend einen Uberschuss, der
sich sagend nirgends einholen lisst« (Mersch 2002, 244).

Das Deutsche Gebardensprachtheaterfestival (DeGeTh)

1997 von Roland Kithnlein und Tom Bierschneider’ ins Leben gerufen, ist das Deut-
sche Gebirdensprachtheaterfestival, dhnlich wie das Berliner Gebardensprachfestival,
ein >Kind«< der Gebirdensprachbewegung und als Forum und Treffpunkt fir gehorlose
Theaterleute gedacht, um Konzepte vorzustellen und zu diskutieren, und einen Wett-
bewerb um die besten Schauspieler, Gruppen und Stiicke auszutragen. Ein engagier-
tes Publikum sorgt fiir die richtige Stimmung im Saal. Wie der Wettbewerb um die
Goldene Hand will DeGeTh ein politischer und poetischer Ausdruck emanzipierter tauber
Menschen sein, die stolz auf ihre Gemeinschaft und auf ihre Sprache sind. Die meisten
Mitglieder der Jurys, unter denen sich auch immer einige hérende Personen befan-
den, waren Personen, die sich selbst in der Theater- oder Filmarbeit oder in anderen
Kunstbereichen engagieren; Personen, die selbst Theaterfestivals organisieren oder als

9 Roland Kiithnlein war 1997 Vorsitzender des Gehérlosenverbands Miinchen und Umland und Lei-
ter der Theatergruppe ThoW (Theater ohne Worte) & Show. Tom Bierschneider war einer der Mit-
begriinder der Theatergruppe Trio Art und Mitarbeiter der Redaktion von Sehen statt Héren. Im
Dezember 1998 ist Tom Bierschneider in Afrika todlich verungliickt.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

107


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Theater

Theaterkritiker, Literatur- und Sprachwissenschaftler titig sind. »Mein Ziel war, end-
lich auch in Miinchen eine kulturelle Einrichtung zu schaffen und die Theaterwelt der
Gehorlosen weiterzubringen« (1997, 273), nannte Tom Bierschneider seine Erwartung
in einem Artikel fiir Das Zeichen, in dem er iiber das erste DeGeTh-Festival berichtete.

Das DeGeTh-Festival sollte etwas Besonderes und nicht zu vergleichen sein mit dem
unterhaltsamen Theaterabend am Wochenende auf der Bithne des Clubheims. Es lebt
aus dem Geist, dass das Gehorlos-Sein politisch ist, und dass sich das Politische nicht
darin erschopft, fiir die Anerkennung der Gebirdensprache, mehr Untertitelung im
Fernsehen und Barrierefreiheit im Internet zu streiten — so wichtig diese Forderungen
auch sind. Das Politische, davon sind viele der gehérlosen Schauspieler und Dichter
iberzeugt, zeigt sich in den Themen der Stiicke und in der Sprache, in der diese Stii-
cke dargestellt werden. Einige der DeGeTh-Teilnehmer ahnten, dass Sprache mehr ist
als ein Werkzeug zur Vermittlung von Gedanken und dass es nicht damit getan ist,
Inhalte in Gebirdensprache zu prisentieren. DeGeTh sollte, wenn ich Bierschneiders
Initiative richtig deute, die »Gehorlosen weiterbringen«, Ideen und Anregungen lie-
fern, Experimente befordern, ein neues Theater ermoglichen, das den Mief der alten
Clubheimbiihnen hinter sich lasst.

Das gelang nicht immer und allen, die bei den DeGeTh-Festivals auftraten, aber es
trafen sich Gruppen mit ihren Produktionen, die die aktuellen Diskussionen um die
Anerkennung der Gebirdensprache und die Lebenssituation gehorloser Menschen in
einem politischen und poetischen Theater umzusetzen versuchten, seien es die Stii-
cke des Visuellen Theaters Hamburg, die Zeitlupen-Sketche von Trio Art, die Gebir-
densprachpoesien von Gestus oder die aus gehorlosen, schwerhorigen und hérenden
Schauspielern bestehende Troupe Péle-Méle, die zu Orfts Carmina Burana Goethes Faust
zeigten (1999) und ein Konzept antizipierten, das spiter erfolgreich in der Arbeit der
Freiburger Gruppe HandStand seine Fortsetzung fand.

Beispielhaft sei die Inszenierung Argonauten (2003) von Visual Arts genannt. IThre
wegweisende Produktion beim DeGeTh-Festival soll hier niher vorgestellt werden. Um
Argonauten jedoch verstehen zu konnen, ist ein Exkurs zum »Freien«, »Dritten« oder
»Armen Theater« erforderlich.

Exkurs: Freies oder Drittes oder Armes Theater

Im Rahmen des 12. Sommerfestivals 1995 auf Kampnagel, einer Bithne fiir experimen-
telle Kunst in Hamburg, entstand das Projekt Argonautengang von Wolfgang Feindt, Sa-
bine Mohr und Stefanie Weiss als Grenzgang zwischen Theater und bildender Kunst.
Wie in den Vergniigungen der Geisterbahnen und Spukhiuser bahnten sich die Besu-
cher ihren selbst gewihlten Weg durch die drei Teile des Textes von Heiner Miiller VER-
KOMMENES UFER MEDEAMATERIAL LANDSCHAFT MIT ARGONAUTEN (Miiller 2002,
71ff.). Der Gang fithrte sie durch inszenierte Bildriume, in denen die drei Teile paral-
lel in unterschiedlichen Darstellungsformen — Tanz, Lautsprache, Gebirdensprache —
umgesetzt wurden. Der gebardensprachliche Teil wurde von Lucas Kollien, Ivo Weber,
Peter Schick und Marco Lipski gestaltet.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

Die Verbindung von Theater und bildender Kunst kam aus einer Tradition, die sich
Ende der 1950er- und zu Beginn der 60er-Jahre bewusst von den etablierten Institutio-
nen der bildenden (Museen) und der darstellenden Kunst (Theater) abgewandt hatte.
Erfahrungen von Happenings, Aktionen, Fluxus™ inspirierten freie Theatergruppen,
die sich eigene Darstellungsformen und -orte schufen mit einem dezidiert politischen
Anspruch und getragen von den sozialen Bewegungen, die die politische und gesell-
schaftliche Landschaft der westlichen Linder prigten.

In der Bundesrepublik waren es der Kampf gegen den Vietnamkrieg und die Not-
standsgesetze, Schiiler- und Studentenbewegungen, Lehrlingsunruhen und Streiks,
Werft- und Fabrikbesetzungen, Bambule in den Fiirsorge- und Erziehungsein-
richtungen, Hungerstreiks in Gefingnissen. In der Tradition des revolutioniren
Arbeitertheaters der 1920er-Jahre, in dem Arbeiter Szenen ihrer miesen Arbeits- und
Lebensbedingungen inszenierten und die Kunst als Ort politischer Agitation neben
Versammlungen und Demonstrationen nutzten, setzten sich in den 1960er- und 70er-
Jahren die Strafientheater- und freien Theatergruppen in ihrer politischen Ausrichtung
vom biirgerlichen Konzept eines Freizeit- und Laientheaters ab. Es gab kaum eine
Stadtteil-, Frauen-, Umwelt-, Schwulen-, Betriebs-, Parteien-, Studenten- oder Behin-
dertengruppe, in der sich nicht auch ein paar Mitglieder zu einer Theater-, Clowns-
oder Pantomimegruppe zusammenfanden, um auf diese Weise ihre politischen - und
das implizierte in diesen Jahren immer auch ihre privaten — Forderungen aufzufithren
und ihnen eine poetische Form zu geben.

»Diese Theaterentwicklung hatte Mitte und Ende der sechziger Jahre ihren Hohe-
punkt und stand im engsten Zusammenhang mit den Protestbewegungen dieser Zeit
[...]. Durch >sworkshopss, eigene Festivals und einen sich rasch entwickelnden Tournee-
betrieb entwickelte diese Theaterszene schon sehr bald einen hohen Grad internationa-
ler Verflechtung. Die Gruppen arbeiteten in Landkommunen gleichermaflen wie in den
grofstidtischen Zentren« (Brauneck 1998, 459). Jerzy Grotowski nannte dieses Theater
jenseits des reguliren Spielbetriebs das »Arme Theater« (1986, 15), Eugenio Barba prig-
te fir diese Gruppen den Begriff des »Dritten Theaters«: »Das Dritte Theater lebt am
Rand, oft aufderhalb oder an der Peripherie der kulturellen Zentren. Es ist ein Theater,
das von Menschen gemacht wird, die sich als Schauspieler, Regisseure, als Theaterleu-
te verstehen, ohne den traditionellen Werdegang oder Ausbildungsweg durchlaufen zu
haben und die daher nicht einmal als Professionelle anerkannt werden« (1985, 215).

In der Tradition des »Armen« oder »Dritten Theaters« sind auch die Theatergruppen
junger gehorloser Schauspieler zu verorten, deren Anliegen es war, ihre eigene Reali-
tit und die Realitit ihrer Sprache auf die Bithne zu bringen. Dabei ging es ihnen im
gleichen Mafd um eine politische Manifestation und darum, eine isthetische, gebirden-
sprachliche Ausdrucksform fiir diese Manifestation zu finden. Bewusst setzten sie sich

10 Happenings, Aktionen, Fluxus waren Kunstformen, die, inspiriert vom Dadaismus der 1920er-
Jahre, sich seit Mitte der 50er-Jahre entwickelt haben und die sich dadurch auszeichneten, dass
sich in ihnen Theater, Tanz, Musik und bildende Kunst vermengten. Frithe Auffithrungsorte waren
haufig Galerien. In Deutschland waren wichtige Vertreter Joseph Beuys, Bazon Brock, Charlotte
Moormann, Nam June Paik, Tomas Schmit und Wolf Vostell.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

109


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Theater

damit in Opposition zu den Laienspielgruppen der Gehorlosenvereine und deren un-
politischem Konzept und trivialem Sprachverstindnis. In einer Informationsbroschiire
schreibt das Visuelle Theater Hamburg: »Alle Stiicke mufite Visuelles Theater Hamburg
von Anfang an selbst entwickeln. AutorInnen fiir das Gebirdensprachtheater gibt es,
aufler in den USA, nicht. Die Themen sind dem Lebensbereich der gehorlosen Darstel-
lerInnen und anderen Gehérlosen entnommen und widerspiegeln ihre problematischen
Erfahrungen nicht nur mit der hérenden Umwelt, sondern auch innerhalb der Gehor-
losengemeinschaft. [..] Wir widmen uns der experimentellen Arbeit mit diesen Aus-
drucksformen und hoffen, so einen innovativen Beitrag zur Gebirdensprachkultur wie
auch zur Theaterkunst im Allgemeinen und zur Vielfalt der visuellen Kiinste zu leistenc
(Visuelles Theater Hamburg o.]., 6f.).

Die in dem Zitat angedeuteten Spannungen innerhalb der Gehérlosengemeinschaft
duferten sich auch in konkurrierenden Konzepten des Gehorlosentheaters. Barba war
sich des Dilemmas bewusst, in dem sich die Gruppen des »Dritten Theaters« befanden:
»Aber diese Gruppen konnen nur unter zwei Bedingungen iiberleben: Entweder betre-
ten sie den Raum des etablierten Theaters, akzeptieren so die Gesetze von Angebot und
Nachfrage, den herrschenden Geschmack, geben den Vorlieben politischer und kultu-
reller Ideologen nach und passen sich so den zuletzt beklatschten Erfolgen an; oder
es gelingt ihnen, sich durch kontinuierliche Arbeit einen eigenen Bereich zu schaffen.
Sie suchen dabei das fiir sie Wesentliche und versuchen die anderen dazu zu zwingen,
diese Verschiedenartigkeit zu akzeptieren« (Barba 1985, 216).

Dass politisches Amateurtheater eine eigene dsthetische Ausdrucksform besitzt,
wird bei Brecht und Piscator in den 1920er-Jahren in Zusammenhang mit dem Arbeiter-
theater und den Diskussionen um neue Theaterformen in den 1960er-Jahren reflektiert,
wo die Diskussion mit der Kritik am biirgerlichen und hochsubventionierten Stadt- und
Staatstheater einhergeht. Diese Diskussionen wurden unter anderem von Regisseuren
wie Jerzy Grotowski und Eugenio Barba initiiert. Hier fanden sich die Ansitze und Im-
pulse, die die Arbeit jener Theaterleute prigten, die nach dem Ende von Straflentheater,
Fluxus und Happenings nach einem theoretischen Fundament suchten, das imstande
war, die Erfahrungen der freien Theaterarbeit zu reflektieren und neue Anregungen zu
vermitteln.

Das von Barba angesprochene Gesetz von Angebot und Nachfrage itbte — und bt
nach wie vor — eine gewaltige Macht aus. Erst durch den Einfluss des »Dritten Thea-
ters« auf die Stadt- und Staatstheater und auf die Schauspielschulen ist seit den 1970er-
Jahren ein Wandel zu beobachten, die Werkisthetik des psychologisch-realistischen
Theaters zugunsten der Erfahrungsisthetik eines Theaters aufzugeben, in dem die Kor-
perlichkeit und Performativitit des Schauspielers und damit seine Unverwechselbarkeit
ins Zentrum riicken.

In der gehorlosen Theaterszene ist diese Entwicklung nur von den wenigen rezi-
piert worden, die Erfahrungen sammeln konnten in der Arbeit mit hérenden Vertretern

1 Ungeachtet der Existenz des Unterhaltungstheaters (Boulevard, Musical, Operette, Show) findet
man heute kaum eine Inszenierung, ob es sich nun um Produktionen freier Biihnen oder von Stadt-
oder Staatstheatern handelt, die nicht von den Arbeiten Grotowskis, Barbas oder Robert Wilsons
gepragt ist.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

des »Dritten Theaters«. Hier entstand eine Zusammenarbeit horender und gehérloser
Theatermacher, die bis heute andauert und Menschen fiir die Bithne entdeckte, de-
ren Prisenz dort zuvor undenkbar schien: Wolfgang Feindt, Sabine Mohr und Stefanie
Weiss erarbeiteten mit den gehérlosen Schauspielern Lucas Kollien, Marco Lipski, Peter
Schick und Ivo Weber ihre Inszenierungen; Miguel Angel Gasper und Mario Matiazzo
entwickelten fiir das Kélner Sommerblutfestival und die Wiener Tanzfabrik 7xK, eine
Tanzperformance, die auf die ganz spezielle Tanzsprache hérender und gehérloser Tin-
zer ausgerichtet war. Gaby Fliigel gelingt die Darstellung der gehérlosen Ich-Figur in
Sarah Kanes Drama 4.48 Psychose, inszeniert von Rolf Kasteleiner und Stephan Hoft-
stadt, »die in monologischen und dialogischen Textscherben sowie kryptischen Zah-
lenbildern eine ausweglose Identititssuche betreibt und dabei Selbsthass, Scham und
Schuld gegen sich wendet« (Schreibweis 2010, 68). Dass nur die genannten Darsteller
diese spezielle Ausdruckssprache entwickeln konnten, ist Ergebnis einer Diskussion um
die Unverwechselbarkeit jedes Menschen und damit auch jedes Schauspielers; und es
heifdt nicht, dass bspw. nur Gaby Fliigel diese Ich-Figur darstellen kann, jedoch wire
eine andere gehorlose Kiinstlerin eine andere Ich-Figur in diesem Stiick mit anderen
Starken und Schwichen, die in einem harten und schmerzhaften Prozess der Selbster-
fahrung und -analyse herauszuarbeiten die Arbeit der Regisseure mit der Schauspiele-
rin wére.

Das ist der Grund, weshalb Artaud vom »Theater der Grausamkeit« (1996, 89ff.)
spricht und Jerzy Grotowski vom »heiligen Schauspieler« (1986, 26f.), der sich selbst
als absolutes Geschenk hingibt: »Bei der Ausbildung eines Schauspielers in unserem
Theater geht es nicht darum, ihn irgendetwas zu lehren; wir arbeiten darauf hin, die
Widerstinde seines Organismus gegen diesen psychischen Vorgang zu eliminieren. Das
Ergebnis ist ein Befreitsein vom Zeitsprung zwischen innerem Impuls und duflerer Re-
aktion, so, dafd der Impuls schon eine duflere Reaktion ist. Impuls und Aktion fallen
zusammen: der Krper verschwindet, verbrennt, und der Zuschauer sieht nur eine Rei-
he sichtbarer Impulse. Unser Weg ist mithin eine via negativa — keine Ansammlung von
Fertigkeit, sondern die Zerstérung von Blockierungen« (ebd., 13; Herv. i. Orig.).

Die Sprache von Visual Arts

Doris und Stefan Goldschmidt schrieben in ihrer Kritik zum Gebirdensprachfestival:
»Toll fanden wir, dass fast alle Themen nichts mit dem Gehérlosenbereich zu tun hatten«
(2006, 323). Thre Erleichterung, dass die Themen der Prisentatoren nicht aus dem Ge-
horlosenbereich kamen, ist vermutlich der Tatsache geschuldet, dass sie nicht der sich
wiederholenden Unterdriickungsprosa entsprangen. Dazu ist jedoch zu sagen, dass alle
Beitrage von den Erfahrungen der Unterdriickung gepragt waren, nur dass es keinem
der Prisentatoren gelang, die Unterdriickung, von der sie sprechen wollten, in einer
Sprache zu gestalten, die dieser Unterdriickung Ausdruck verleiht und sie zeigt. Wie
kann eine Sprache aussehen, die nicht iiber Unterdriickung spricht bzw. diese in einer
banalen Geschichte trivialisiert, sondern diese Unterdriickung ist? Was heif8t Sprache-
Sein?

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

m


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Theater

In der Differenz von iiber etwas sprechen und etwas sein deutet sich eine Klirung die-
ser Frage an. Wenn iiber etwas gesprochen wird, geht es um einen bestimmten Inhalt
und die Intention, etwas mitteilen zu wollen, ihr Sagen. Das Sein einer Sprache ist ih-
re Erscheinungsform, ihr Zeigen. In der Erscheinung zeigt sie ihre performative Kraft.
Sprachkunst spielt mit diesen beiden Seiten der Sprache. Roisins Entscheidung gegen
das Sagen und fiur das Zeigen reagiert auf eine Erfahrung der Moderne, die sich in
allen Kunstformen seit dem Ende des 19. Jahrhunderts niederschlug: Dass es fiir die in-
kohirenten Erfahrungen des modernen Menschen keine kohirente Darstellungsform
gibt und dass alle Versuche, diesen inkohirenten Erfahrungen eine kohirente Form zu
verleihen, zu Leerformen fithren, wie sie bspw. in der Prisentation von Jiirgen Endress
zu beobachten war. Im zeitgendssischen Theater brechen Form und Inhalt auseinander
und werden durch kein Geriist mehr gehalten. Poetische Sprache, die Politik ist, zeigt
dieses Auseinanderbrechen. Beispielhaft fir ein derartiges Auseinanderbrechen sind
die Texte Heiner Miillers.

Ein solches poetisches und politisches Gebirdensprachtheater wird am 27. Juni 2003
in Miinchen mit der Produktion Argonauten unter der Regie von Marco Lipski aufge-
fihrt. Finf Schauspieler, Ralf Brauns und Tomato Pufhan von Trio Art, Susanne Genc
und Marco Lipski vom Visuellen Theater Hamburg und der Gebirdensprachperfor-
mer Gunter Puttrich-Reignard, hatten sich zu Visual Arts zusammengetan und zeig-
ten Lipskis Interpretation von LANDSCHAFT MIT ARGONAUTEN, einem Teil aus dem
bereits erwihnten Theaterstiick Heiner Milllers, das im Argonautengang (Hamburg 1995)
inszeniert worden war und an dem Lipski als Schauspieler beteiligt war. Der Text bie-
tet gute Voraussetzungen fiir ein poetisches Theater, das Politik ist und nicht iber sie
spricht. Im Folgenden soll anhand einiger Stichworte erklirt werden, wie es Marco Lip-
ski gelingt, der Falle zu entgehen, inkohirente Erfahrungen in eine kohirente Form zu
gief3en.

Gehdrlosenpolitik und Gebardensprachpoesie

Das erste, was die tauben Argonauten gebarden, ist eine Frage:

»SOLL ICH SOLL ICH OFFEN OFFEN OFFEN SOLL ICH SOLL ICH OFFEN OFFEN OFFEN
SOLL ICH SOLL ICH OFFEN OFFEN OFFEN SOLL ICH SOLL ICH OFFEN VON MIR REDEN
SOLL ICH OFFEN SOLL ICH OFFEN VON MIR REDEN SOLL ICH SOLL ICH OFFEN VON
MIR REDEN WARUM SOLL ICH VON MIR SPRECHEN SOLL ICH OFFEN VON MIR REDEN
ICH AUSWURF DER FRAU WER BIN ICH IM REGEN AUS VOGELKOT IM KALKFELL« (Ar-
gonauten (Video) 2003; Herv. TV.).

Zuerst stellt einer der Argonauten die Frage, schlieflich alle. Zwischen Miillers und
Lipskis Argonauten besteht ein grofler Unterschied. Wihrend die einen ihrer Ich-
Identitit beraubt sind und fragen: »Von wem ist die Rede wenn/Von mir die Rede
geht Ich Wer ist das« (Miiller 2002, 80), haben die anderen damit keine Schwierigkeit

12 Der Titel des Sticks variiert: Das unveroffentlichte Textbuch tragt den Titel: Argonauten (Alles Ho-
rende muss sterben) wahrend das Stiick beim DeGeTh-Festival unter dem Titel Alle Horenden miissen
sterben firmierte (Sehen statt Héren vom 12.07.2003).

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

»WARUM SOLL ICH VON MIR SPRECHEN«. Nicht sich selbst, sondern einem imagi-
nierten Gegeniiber stellen sie die Frage: Wieso sollen wir offen sein? Wer verlangt das
von uns?

Emanzipationsbewegungen drehen den Spief um und entreiffen ihr »nacktes Le-
ben« (Agamben 2002) einer Gesellschaft, die es nicht nur auf das gesellschaftliche Le-
ben (bios), sondern auch auf das blof3e Leben (zoé) ihrer Biirger abgesehen hat. Was
der Mehrheit einer Gesellschaft gelingt, nimlich am gesellschaftlichen Leben (bios) zu
partizipieren und ihm das bloRe Leben (z0é) unterzuordnen, gelingt einer Minderheit
nicht. Agamben nennt den Menschen dieser Minderheit den Homo sacer, einen, der nach
romischem Rechtsverstindnis im rechtsfreien Raum lebt: heilig und ausgestofien. Ganz
gewiss gehoren >Taubstumme« dazu. Die Emanzipationsbewegung jedoch will mit der
Gesellschaft in einen Dialog treten, sie will Teil des gesellschaftlichen Lebens (bios) wer-
den. Dafiir verlangt die Gesellschaft, dass der Homo sacer »offen von sich redet«, dass er
gesteht, wer er ist, immer wieder aufs Neue, ohne dass sich jedoch etwas dndert. In die-
sem Gestandnis besteht sein partizipativer Akt. Die Argonauten durchschauen dieses
Spiel, erkennen die Versprechungen des >Fortschritts< und verweigern das Gestindnis —
ein Widerstand, der sie aus jener Melancholie befreit, die die Teilnehmer des Gebirden-
sprachfestivals gefangen halt; ein Widerstand jedoch, der sie teuer zu stehen kommt.
Es ist die eigene Gruppe, die jene, die sich dem geforderten Gestindnis widersetzen,
bestraft und sie dafiir hasst, dass sie den VerheifSungen des gesellschaftlichen Lebens
nicht glauben: »Der Deutsche Gehorlosenbund tibt eisige Aufsicht/Oder die glicklose
Landung in der Gehorlosenkultur« (Argonauten (Textbuch) 2003).

Visual Arts hat eine politische Aussage, die in eine andere Richtung weist, als sich
in allgemein politischen Statements zu erschdpfen oder ein Identititsideal zu feiern,
das Erfahrungen, die diesem Ideal widersprechen, leugnet. Die tauben Argonauten,
die sich dem Publikum stellen, sind zutiefst verunsichert. Auf ihre Frage, »Soll ich of-
fen von mir reden?«, gibt es keine Antwort im Stiick. Aber sie blicken mit dieser Frage
in einen Abgrund, aus dem etwas schimmert, das der, der diese Frage nicht zu stellen
wagt, nicht sehen kann. Und weil die Argonauten Helden sind, riskieren sie den Sprung
in diesen Abgrund: Sagen wird zum Zeigen; Gebirden entgleiten ihnen, Szenen fallen
auseinander, Handformchoreografien verlieren sich in Handgreiflichkeiten. Anders als
Jurgen Endress, der seine Gebirden fest im Griff hat und einer strengen Choreografie
folgt, setzen sie immer wieder neu an, ihr Sprechen und Handeln gerit ins Trudeln,
in Streitereien, zerfleddern. Es ist Lipskis Intention, die Gebrochenheit des Identitits-
ideals mit den Mitteln zu zeigen, mit denen sonst die Identitit gehorloser Menschen
gefeiert wird. Erst in den gebrochenen Formen von Identitit kann bei jedem Einzel-
nen der Argonauten etwas von dem sichtbar werden, das Endress mit aller Kraft zu
verbergen versuchte.

Die Schauspieler setzen ein miindiges, erwachsenes, selbstbewusstes und kritisches
Publikum — gehérlos und hérend — voraus, das nicht mit einfachen Antworten zufrie-
den ist, dem es nicht nur darum geht, die >Schonheit der Gebardensprache« zu bewun-
dern, und dem die Botschaft des >armen Gehérlosen« in einer feindlichen Welt fade
geworden ist. Visual Arts zeigt ein Theaterstiick, das Nicht-Verstehen riskiert, und das
nicht versucht, dem Publikum gefallen zu wollen. Sie haben den Mut, mit gingigen und

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

13


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Theater

vertrauten Vorstellungen des Gehorlosentheaters zu brechen, keine Geschichte mehr zu
erzihlen und keine Botschaft zu verbreiten.

Die Sprache, in der sich dieser politische Anspruch zeigt, ist voller Poesie: die Schau-
spieler gebirden Bilder mit ungeheurer Wucht und spielen mit einer Unmittelbarkeit,
die bereits bei der Wahl der Kostiime beginnt. Statt aus dem Fundus haben die gehérlo-
sen Bodypainter Rainer und Maggy Mertz den Argonauten den Anzug des Biedermanns
auf ihre nackten Korper gemalt; einen Anzug, dem sie sich nicht entledigen kénnen,
und der am Ende des Stiicks zu einer farbverschmierten Farce geworden ist genauso
wie die Wandmalerei, die Gunter Puttrich-Reignard im Verlauf der Performance anfer-
tigt.

Die 35 Minuten ihrer Auffithrung waren gefiillt mit einer schonungslosen Leiblich-
keit, die mit allen Regeln biirgerlicher Bithnenkonventionen brach. Dass es sich um
Visual Arts, also um unterschiedliche Formen visueller Kunst handelt, zeigt Puttrich-
Reignard, dessen Beteiligung am Bithnengeschehen darin bestand, die weif3e Leinwand
im Hintergrund der Bithne zu bemalen. Die Spieldynamik der Schauspieler spiegelt
sich in seiner Maldynamik: Er trug die Farbe nicht etwa mit dem Distanz schaffenden
Pinsel, sondern mit Hinden und FiiRen und seinem ganzen Leib auf die Leinwand auf.
In dieser Aktion lag ein selbstkritischer Impuls, denn gerade Gunter Puttrich-Reignard
war in Sachen Gebirdensprachpoesie ein Star in der Gehérlosenwelt. Sicherlich gab es
keinen weiteren so bekannten deutschen gehérlosen Kiinstler — auch international —,
dessen Name so untrennbar mit Gebirdensprachpoesie verkniipft ist. Sein Schweigen
in der Inszenierung ist moglicherweise auch als ein selbstkritisches Innehalten in sei-
nem eigenen kiinstlerischen Schaffen zu verstehen.

Intertextualitat

LANDSCHAFT MIT ARGONAUTEN verweist auf das Ende der Argonautensage, jener Ex-
pedition unter Fithrung des Griechen Jason, der mit einer Heldenschar, den Argonau-
ten, aufgebrochen war, im fernen Kolchis am Schwarzen Meer im Land der Barbaren
das Goldene Vlies zu rauben. Dabei half ihnen die Zauberin Medea, eine Tochter des
Konigs von Kolchis. Jason vermahlte sich mit ihr und kehrte nach Korinth zuriick. Dort
jedoch verstieR} er sie, um die Tochter des Kénigs von Korinth zu heiraten, woraufhin
Medea ihre Nebenbuhlerin und die beiden Kinder, die sie mit Jason gezeugt hatte, to-
tete. In diesen Text hat Heiner Miiller Bilder aus Kriegs- und Nachkriegszeit, trostloser
Vorstidte und einer Reise durch die USA eingewoben, ohne sie in einen Sinnzusam-
menhang zu stellen. Die Bilder sind nicht miteinander verkniipft, Miiller hat keine mo-
derne Argonautensage geschrieben.

Aus dem Text ist ein Zusammenhang zwischen Erfahrungen des Autors und den
Bildern, die er produziert, nicht erkennbar. Die Kriegs- und Nachkriegsbilder kénnen
aus Biichern kommen, die USA-Reiseeindriicke aus dem Fernsehen. Es ist »die Spra-
che, die spricht, nicht der Autor. Schreiben bedeutet, mit Hilfe einer unverzichtbaren
Unpersonlichkeit [...] an den Punkt zu gelangen, an dem nicht »ich¢, sondern nur die
Sprache >handelt« (performd« (Barthes 2002, 105). Die Sprache spricht von Erfahrun-
gen der Verlorenheit, Einsamkeit, Schuld, Verzweiflung in Bildern archaischer Mythen
und zeitgendssischer Impressionen: »Frauenwirme ist ein Singsang / Die Sterne sind

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

kalte Wegweiser / Der Himmel iibt eisige Aufsicht / Oder die gliicklose Landung Gegen
das Meer zischt / Der Knall der Bierdosen / AUS DEM LEBEN EINES MANNES / Erin-
nerung an eine Panzerschlacht / Mein Gang durch die Vorstadt Ich / Zwischen Trim-
mern und Bauschutt wichst/ DAS NEUE Fickzellen mit Fernheizung« (Miiller 2002,
81).

In seiner Interpretation montiert Lipski Bilder aus Millers Text mit Bildern aus
der Welt der Gehorlosengemeinschaft, ihrem Wahrgenommen-Werden durch hérende
Menschen, der Bedrohung durch das Cochlea-Implantat (CI). Es bleiben Bilder, die wie
bei Miiller in keinem Sinnzusammenhang miteinander stehen. Das Publikum ist ange-
halten, diese zu betrachten, sich aufsie einzulassen, sich vom Ekel des ersten Eindrucks
nicht erschrecken zu lassen, sondern beim Bithnengeschehen zu bleiben und es auszu-
halten. Die oben zitierte Stelle aus Miillers Text transformieren die tauben Argonauten
folgendermafen: »Gehorlosenwirme ist ein Singsang / Die Sterne sind kalte Wegwei-
ser /| Der Deutsche Gehorlosenbund iibt eisige Aufsicht / Oder die gliicklose Landung
in der Gehorlosenkultur / Gegen das hérende Meer zischt / Der Knall der gehérlosen
Bierdosen« (Argonauten [Textbuch] 2003).

Liest man den Text, so scheinen sich die tauben Argonauten nicht nach dem Korper
einer Frau, sondern nach dem eines gehérlosen Menschen zu sehnen, doch sieht man
das Stiick, brechen Form und Inhalt auseinander. Die Argonauten nehmen den Mund
voll (Wasser) und starren gierig auf eine von ihnen, die kniend wittend mit den Hinden
auf den Boden schligt und sich dann einen nach dem andern packt: Dem einen tritt
sie gegen die Brust, dem nichsten greift sie an den Schwanz und speit ihm das Wasser
ins Maul, den dritten packt sie am Schopf, driickt ihn an ihren Schritt, wihrend ihm
der Geifer aus dem Maul liuft, zieht ihn zu sich hoch und stéf3¢t ihn von sich. Wenn
jetzt einer der Argonauten »Gehorlosenwirme ist ein Singsang« gebirdet, ist da keine
Sehnsucht nach Gehérlosenwirme zu sehen, vielmehr Entsetzen, dass es diese Warme
nicht gibt, in einer Welt, in der kalte Sterne den Weg weisen, der Gehérlosen-Bund
eisige Aufsicht iibt und sich im Hintergrund zwei andere Argonauten priigeln. Doch
die Szene bricht. Ein Argonaut setzt sich auf einen anderen, brutal und zirtlich, und
richtet sich ans Publikum: »~ODER ANDERS SCHIFF STRANDEN UNTERGEHEN DA
GEHORLOSENKULTUR SCHIFF UNTERGEHEN KEIN GLUCK HOREND WIE MEER
GEGEN GEHORLOS SCHLAGEN SCHLAGEN SCHLAGEN GEHORLOS WIE BIERDO-
SEN ZISCHEN ZISCHEN ZISCHEN« (Argonauten [Video] 2003).

Poetische Merkmale

Argonauten ist von Anfang bis Ende sprachlich durchgearbeitet. Alle von Ormsby aufge-
listeten Merkmale poetischen Gebirdens sind zu erkennen. Bereits die Eingangsfrage:
»Soll ich von mir reden?« wird von den Argonauten im Chor mit den gleichen Hand-
formen gebidrdet - ein Stilmittel, das immer wieder aufgegriffen wird. Das chorische
Gebirden gibt dem Stiick einen besonderen Rhythmus, der zwischen zeitlupenartiger
Verlangsamung und hektischer Betriebsamkeit schwankt. Die von Ormsby beschriebe-
ne besondere Wirkung poetischen Gebirdens ist an vielen Stellen zu beobachten.
Einer der Argonauten hat gerade von den Folgen einer CI-Operation gesprochen:
»Ich habe Schmerzen an der OP Narbe. Lustig. Ist mein Spiegelbild. Eine Seite gut

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

15


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Theater

frisiert. Die Andere. Kojak. Die Narbe eitert Apfelsaft. Die haben mir ein Loch in den
Schidelknochen gebohrt. Gefrist mit einem CNC Computer. Bei jedem Nervenzucken.
Kopfschmerzen. Denke ich an dieses Ding in meinem Kopf. Verdammt. Ich. Kopf-
schmerzen. Kopfschmerzen. Vielleicht ist es schon verrostet« (Argonauten [Textbuch]
2003).

Der nichste Moment: Die vier Argonauten gebarden unisono die BESCHEID- bzw.
UFO-Handform und laufen dabei wild durcheinander. Ufos fliegen durch die Luft, alle
sagen Bescheid, keiner achtet auf den anderen. Lipski nennt im Textbuch die Szene:
»Hithnerhaufen GL-Kultur« (ebd.). Eine andere Szene: ein langes Zitat aus dem Beitrag
von Marco Lipski beim Gebirdensprachfestival von 1999. Hier gebirdet den Text einer
der Argonauten, in dem von Erinnerungen und Einsamkeit die Rede ist: »Das Trauma.
Oma sagt, ich muss sprechen. Bin ich ein Kdnig. Nein, ich bin ein Clown, ein Schwein,
verbittert, grausam. Ich bin krank. Ich liebe eure Warme. Ich liebe euren Zusammen-
halt, euer Chaos. Meine Depression« (ebd.). In der darauffolgenden Szene stehen die
Argonauten hintereinander. Der vorderste gebirdet mit sich ausstreckenden Armen:
»kann das sein«, und in dem Moment, da seine Arme ausgestreckt sind, gebirdet der
nichste die gleiche Frage, dann der nichste, dann der letzte. In dieser Weise folgen die
Gebirden fiir: »kann auch nicht seing, »ist das nétig«, »unnétigs, »bin ich im Rechtg,
»bin ich falsch«, »ein muss«, »das nicht sein muss« (Argonauten (Textbuch) 2003). Jeder
dieser Sitze oder Satzteile wird mit jeweils einer Gebarde kraftvoll ausgefithrt, wodurch
sich wiederum ein starker, chorischer Effekt einstellt, der den quilenden Monolog des
langen Zitats aus Lipskis Gebirdensprachpoesie erdriickt. Wie dem oben erwihnten
Argonauten seine Sehnsucht aus dem Leib gepriigelt wird, so wird auch hier die Re-
gung eines Einzelnen von der Gruppe nicht geduldet und sofort erstickt.

Ormsbys Hinweis, wonach der Einsatz poetischer Formen dazu dient, »um die all-
gemeine Anmut des Gebirdens zu steigern« (1997, 573), begegnet Visual Arts mit Ironie:
Mit der Index-Handform gebirden die Argonauten einen Kanon: »Sie sind dumm - Sie
ticken nicht richtig — Die spinnen die Tauben — Sind sie nicht siiff. — So ahnungslos«
(Argonauten (Textbuch) 2003). Gezeigt wird das Ganze in einem poetischen Gebirden-
stil, wie er von Ormsby als Ausdruck wachsenden Selbstbewusstseins amerikanischer
gehorloser Menschen verstanden wird in jener von hérenden und gehérlosen Menschen
so gern gesehenen »anmutigen« Form, voll beiflender Ironie den Vorstellungen zu ent-
sprechen, die horende Menschen von ihnen hegen und ihnen tberstiilpen.

Eine Gebardensprachperformance Hamburger Studierender

Mit einem Visual Arts vergleichbaren politisch-poetischen Konzept sind im Winterse-
mester 2005/06 zehn hérende Studentinnen und ein gehérloser Student des Instituts
fiir Deutsche Gebardensprache angetreten, zwei Horstiicke von Heiner Goebbels (1994)
— VERKOMMENES UFER und MAeLSTROMSUDPOL -, die auf Texten Heiner Miillers
beruhen, in einer Gebirdensprachperformance zu erarbeiten (vgl. Abb. 1). Wie Visual
Arts zeigen die Hamburger Studierenden die Gebrochenheit von Identitit im Zerbre-
chen von Sprache: Was macht diese Sprache mit uns, die wir mit dem Anspruch erler-
nen, sie so vollkommen wie moglich zu beherrschen? Trifft es nicht viel eher zu, dass sie

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

uns beherrscht? Gelingt es uns tatsichlich, bei aller Mithe und Ubung, unseren Kérper
so in den Griff zu bekommen, wie es von uns — vor allem von den Dolmetschern unter
uns - erwartet wird, und wie es unserem eigenen Anspruch entspricht? Steckt in dieser
Sprache des Korpers nicht ein anarchisches Element, das sich unserem Zugriff immer
wieder entzieht und droht, uns licherlich zu machen? Was zeigen wir, wenn wir Texte
gebirden, die sich uns nicht erschlieRen?

Abbildung 1: »Verkommenes Ufer« »MAeLSTROMSUDPOL« (2006)

In dem Text »Eine Sprache der Unterdriickung« habe ich drei Anforderungen an
eine Theorie formuliert, die eine Poetik der Gebirdensprache reflektieren muss: Zuerst
die Anforderung, statt der Geschwitzigkeit der Emanzipation eine Poetik der Unter-
driickung im Auge zu haben; dann die Anforderung, die entstellte Sprache der Poesie
zu beleuchten; und schliefilich die Anforderung an eine Theorie, in den Mittelpunkt den

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

7


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Theater

Korper zu stellen, der in der Sprache der Gegenwart eine Sprache der Erinnerung zum
Ausdruck bringt.”

Wie lasst sich nun ein solches Konzept umsetzen? Visual Arts hat mit seiner Insze-
nierung von LANDSCHAFT MIT ARGONAUTEN den Versuch unternommen, sich einer
Poetik der Unterdriickung zuzuwenden, worunter eine Sprache zu verstehen ist, die
nicht iiber Unterdriickungserfahrungen erzahlt, sondern die selbst Unterdriickungser-
fahrung ist. Eine solche Sprache begegnet dem Leser in Heiner Millers Texten. Die
Sprache seiner Stiicke dient nicht dazu, eine Geschichte zu erzihlen, vielmehr 6ffnet
sich durch diese Sprache ein Raum der Erinnerungen und Assoziationen beim Zuhorer.
Sie ist sinnlich, archaisch, materiell und bildhaft, und eignet sich deswegen besonders
gut fiir eine Ubersetzung in Gebirdensprachpoesie. Die Aufgabe der Schauspieler be-
steht darin, die Bilder Heiner Miillers in Gebardenbilder der DGS zu iibertragen. Aus
diesem Grund >spielen« die Schauspieler nicht im traditionellen Sinn, sondern verwen-
den ihre Fihigkeiten dazu, den Gebirden Ausdruckskraft zu verleihen (vgl. Abb. 2-5).

Abbildungen 2-4: »Verkommenes Ufer«

Die beiden Teile der Performance - VERKOMMENES UFER und MAeLSTROMSUD-
POL - sind nicht durch eine gemeinsame Geschichte, sondern ein gemeinsames Thema
verbunden. VERKOMMENES UFER ist wie LANDSCHAFT MIT ARGONAUTEN inspiriert
durch die bekannte Geschichte von Jason und seinen Argonauten, von der schon im
Zusammenhang der Inszenierung von Visual Arts die Rede war. Dazu montiert Miiller
Textfragmente, die 1949 entstanden sind. Der Komponist Heiner Goebbels hat in seinen
Horstiicken Miillers literarisches Konzept des Auseinanderbrechens von Sprache wei-
ter vorangetrieben. In VERKOMMENES UFER montiert er die Tonbandaufzeichnungen
einzelner Worter und Sitze aus Miillers Stiick, die er zuvor von Berliner Passanten
sprechen lief3. Die Passanten begegnen der Sprache Miillers aus grofdter Distanz, kaum
einem von ihnen gelingt es, beim Lesen des interpunktionsfreien Textes diesen in sinn-
fillige Einheiten zu strukturieren. Vielen Wortern und Komposita nihern sie sich nur
tastend und stotternd.

13 Indiesem Band auf S. 48.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

Abbildung 5: »MAeLSTROMSUDPOL«

Anschaulicher kann man den Prozess des Auseinanderbrechens von Form und In-
halt kaum zeigen und Miillers Erwartung an einen poetischen Text kann kaum besser
eingelost werden, der in einem Gesprich sagt: »Wenn ich einen Text, einen poetischen
Text, lese, dann will ich den zunichst mal nicht verstehen. Ich will ihn irgendwie auf-
nehmen, aber mehr als eine sinnliche Tatigkeit, denn als eine begriffliche. [...] Erst wenn
man einen Text sinnlich wahrnehmen kann, kann man ihn spiter auch verstehen. Das
Verstehen ist ein Prozess und kann nicht eine erste Anniherung sein. Deswegen inter-
essiert mich auch zunehmend das Ballett, weil es nichts zu verstehen gibt. Ein Korper
ist unverstindlich« (Miiller 1990, 43).

Viele zeitgendssische Ballettchoreografien — Milller bezieht sich auf Pina Bausch —
bleiben offen mit dem, was sie sagen wollen, und zeigen den beschidigten Korper. Dar-
in dhneln sie den beschidigten Texten Heiner Miillers. Wahrend traditionelle Asthetik
Sprache und Korper als eine zu perfektionierende Maschine begreift, 6ffnet sich zeit-
gendssische Asthetik einer Aisthetik (B6hme 2001), die die Gebrochenheit des mensch-
lichen Leibs und die Materialitit des Textes in den Mittelpunkt stellt und sinnlich die
den Korpern und Texten innewohnende irreduzible Eigenwilligkeit und Unverfigbar-
keit erfahrbar macht.

In MAeLSTROMSUDPOL verbinden sich zwei Erzihlungen Edgar Allan Poes: die Ge-
schichte »Im Wirbel des Maelstrom« handelt von einem jungen Fischer, der bei den Lo-
foten, im Schlund des Maelstrom gefangen ist (vgl. Poe 2002, 3ff.) und die Geschichte
der schicksalhaften Reise des jungen Abenteurers Arthur Gordon Pym (Poe 1985), der als
blinder Passagier an Bord eines Walfingers zu einer Reise aufbricht, die ihn schon nach
wenigen Tagen an den Rand seiner Existenz bringt. Lebendig begraben in einer Kajii-
te der Grampus, gefangen von Meuterern, Uberlebender beim Untergang des Schiffes,

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

19


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Theater

und gerettet durch den englischen Schoner Jane Guy, gelangt er auf eine ferne und un-
bekannte Insel, deren Bewohner die gesamte Besatzung der Jane Guy niedermachen.
Nur er und ein Uberlebender der Grampus entkommen dem Massaker. Mit dem gefan-
genen Wilden Nunu gelangen die beiden in die Region des Siidpols und verschwinden
dort im Nichts des Nebels und des Untergangs. MAeLSTROMSUDPOL verdichtet das
letzte Kapitel der Reise und montiert Zitate aus T.S. Eliots The Waste Land in seinen
Text.

Heiner Miiller erzihlt die Geschichten um Arthur Gordon Pym und Jason nicht aufs
Neue, sondern verdichtet das Material der Erzihlungen in Sprachmaterial. Dem Hérer
begegnen Textfragmente, Satzfetzen, Bilder, die das Geschehen zwischen unterschied-
lichen Sprach- und Raumebenen, zwischen mythischer Zeit und Jetztzeit pendeln las-
sen. Beide Geschichten spielen in einer Grenzregion zwischen Land und Wasser, nicht
im Licht eines Abenteuers, sondern in den tiefen mythologischen Schichten des Unbe-
wussten, vermittelt in einer antidiskursiven Sprache, die ich die »entstellte Sprache der
Poesie« genannt habe. Deswegen die Entscheidung fiir ein Hamburger Siel als Auffiih-
rungsort.

Die Performance findet im Ober- und Unterhaupt des Lombardsbriicken-Diiker
statt, einem nicht mehr genutzten Abwassersiel der Hamburger Stadtentwisserung,
der aus zwei Riumen besteht, diesseits und jenseits des Ufers der Lombardsbriicke, in
dem zeitgleich jeweils MAeLSTROMSUDPOL und VERKOMMENES UFER gezeigt wer-
den. Die Studierenden stehen dabei fest im Abwasserkanal und spielen in einer Art
Endlosschleife die Stiicke, wihrend sich die Zuschauer zwischen den Diikern frei bewe-
gen, wie es ihnen behagt, die Chance wahrnehmen, in den Vorriumen der Spielstitten
miteinander zu sprechen, ein Bier zu trinken, und dann wieder in einem der Diiker
eintauchen, um die Performance weiter zu verfolgen oder sich eine der Performances
noch einmal anzuschauen.

Die Entscheidung, die beiden Horstiicke von Miiller und Goebbels in einer Per-
formance mit Gebirdensprachstudierenden zu inszenieren, beruht auf dem poetolo-
gischen Konzept Miillers und seiner Umsetzung bei Goebbels, das Auseinanderbrechen
von Form und Inhalt der beiden Stiicke in einer Sprache zu zeigen, die den Studieren-
den, die sie sprechen, fremd ist. Die Mehrheit der hérenden Menschen, die Gebirden-
sprache lernen, jedoch nicht in ihr leben, gehen mit dieser Sprache oft unbeholfen und
unbedarft um. Sie verbinden mit ihr nicht jenen Schmerz des Ausgeschlossen-Seins
und des Verbots seit frithester Kindheit, erleben dafiir aber die Scham der éffentlichen
Zurschaustellung ihrer Unbeholfen- und Unbedarftheit, die sie nackt und angreifbar
macht. Gleichzeitig — darin besteht die Motivation vieler Menschen, die Gebirdenspra-
che lernen - fithlen sie sich von dieser Sprache intensiv angezogen.

Die Performance versucht, mit den unterschiedlichen Gebirdensprachen ihrer
Sprecher zu spielen und die Gebrochenheit der Texte in der Gebrochenheit der Sprache
spiirbar und sichtbar zu machen. Die Distanz zur Sprache, die schon bei den Berliner
Passanten deutlich wurde, zeigt sich auch bei den Studierenden: Ihre Gebirden sind
zuriickhaltend, scheu, ausprobierend und gelegentlich ekstatisch; ob gehérlos oder
hérend, sie zeigen deutlich, wie schwer es ihnen fillt, die Sprachfetzen Miillers zu
vereinnahmen und in Gebirden zu ibersetzen. Es sind ihre Korper, an denen sich

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op



https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

das Auseinanderfallen von Inhalt und Form zeigt und die gleichzeitig Lust und Scham
offenbaren, die damit verbunden sind.

Uberwinden von Misstrauen, Angst und Verachtung

Gehorlose Menschen beobachten das Eindringen zeitgenossischer Kunst in die Gebar-
densprachkultur, bei der sie kaum etwas von dem wiederfinden, was ihnen aus der
Gehorlosenkultur vertraut ist, mit gemischten Gefithlen. Von vielen wird sie als Be-
drohung wahrgenommen, die nur mit der Warnung, dass es sich um >Horendenkul-
tur< handelt, abgewehrt werden kann. Oben sprach Levent Beskardés im Zusammen-
hang mit der Inszenierung der Antigone von Thierry Roisin davon, »dass es sich um
Theater der Hérenden handelt« (IVT, 46) und Viktor Werner zitiert in seiner Kritik der
Goebbels-Miiller-Performance taube Teilnehmer: »Einige der Anwesenden sagten, die
Performance sei >von Horenden mit Gebardensprache fiir Hérende mit oder ohne Ge-
birdensprache« gemacht worden« (Werner 2006, 321). In ihrem Argwohn gegeniiber
zeitgenossischer Kunst befinden sie sich im Einklang mit den meisten hérenden Men-
schen. Die Verunsicherung, die zeitgendssische Kunst bewirken will, 1ost bei vielen
hérenden und gehodrlosen Rezipienten Abwehr aus und provoziert auf beiden Seiten
vertraute Reaktionen: Die einen haben zu etwas Zugang, von dem die anderen aus-
geschlossen sind. Kunst, die verunsichert, empfinden viele als eine Zumutung in einer
Welt voller Verunsicherungen. Hinter der Abwehr verbirgt sich die Sehnsucht nach dem
Eindeutigen, das Sicherheit verspricht, und die einhergeht mit dem tiefen Misstrauen
gegeniiber allem Sichtbaren, das immer mehrschichtig ist und stindige Verunsiche-
rung bedeutet. »Wenn wir plétzlich nicht mehr wissen, was wir sehen, sehen wir oft wie
zum ersten Mal. Wenn wir nicht einfach wiedererkennen, werden wir zu ausdriicklicher
und selbstreflektierter Wahrnehmung veranlasst. Schlagartig wandelt sich Altbekann-
tes zum Unvertrauten, wird Realitit in gesteigerter Weise sichtbar« (Boehm 1997, 278;
Herv. i. Orig.).

Die Performance versuchte das Spiel des Wiedererkennens und Verstehens zu
durchkreuzen. »An die Stelle einer Poetik des Verstehens tritt eine des Aufmerkens,
das den Reiz speichert, im Vorbewuf3ten hilt, ihm eine fliichtige Einschreibung im
Wahrnehmungsapparat ermoglicht, ohne ihn im Akt des Verstehens verpuffen zu las-
sen: Gedichtnisspur anstelle von Bewusstsein, das Verstehen aufgeschoben« (Lehmann
1994, 429).

Miillers poetisches Konzept einer gebrochenen Sprache und Goebbels musikalisches
Konzept einer gebrochenen Musik reflektieren eine Erfahrung, die taube und hérende
Menschen permanent machen: Die Welt stellt sich ihnen gebrochen dar, ihre komple-
xen Zusammenhinge sind kontingent, undurchdringbar und unverstindlich, und zwi-
schen den Bildern, die diese Welt von sich zeigt, und den Texten, mit denen sie sich
zu erkliren versucht, besteht eine uniiberbriickbare Kluft. Insofern versuchte das Kon-
zept der Performance tatsichlich einen freien Raum zu erdffnen, der den gehérlosen
und hérenden Besuchern einen jeweils eigenen Zugang zu den Hérstiicken verspricht.
Aber eben nicht im Sinne einer Verdolmetschung, die einem vermeintlichen Inhalt des

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

121


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Theater

Textes verpflichtet wire, sondern einer Verdichtung in Gebirdensprachbildern, die den
Bildern der Horstiicke verpflichtet sind.

Das eigentlich Erschreckende fiir Zuschauer und Zuhdrer eines Theaterstiicks von
Heiner Miiller und eines Hérstiicks von Heiner Goebbels besteht darin, dass sie die
Sehnsucht nach dem Verniinftigen, Kognitiven, Erklirbaren restlos frustrieren und sie
in einem Zustand der Nacktheit und des Unverstindnisses zuriicklassen. Das einzige
Angebot, das Miiller und Goebbels machen, besteht in der Aufforderung, hinzuschauen,
zuzuhoren und sich ansprechen zu lassen, d.h. unter Verzicht auf den narrativen Gehalt
sich dem performativen Anteil ihrer Sprache zuzuwenden, was den Verlust konsensu-
eller Einverstindnisse unweigerlich zur Folge hat. Was jedoch passiert, ist das Ereignis
dieser Sprache des Korpers, die die Gesichter, die Bewegungen, die Korper gehorloser
und horender Menschen gleichermaflen sichtbar macht. Hier antizipiert zeitgendssi-
sches Theater die Uberwindung einer jahrhundertealten Geschichte des Misstrauens,
der Angst und der Verachtung und zeigt die politische und poetische Dimension einer
Gebardensprachkunst, die etwas offenbart, was es noch gar nicht gibt.

Wie soll es weitergehen?

Es ist eine Tendenz zu beobachten, die gehorlose Menschen wieder dorthin treibt, wo-
her sie einmal gekommen waren: zuriick in die Nische, zuriick ins Clubheim, zuriick
in einen Raum, der von den Anhingern einer ethnisierenden Perspektive der Deaf Stu-
dies als Deaf Space bezeichnet wird, d.h. zuriick in die Geborgenheit einer Gemein-
schaft, in der Gebiardensprache und Gehorlosigkeit scheinbar selbstverstindlich sind,
lastige Kommunikationsprobleme entfallen und niemand dumme Fragen stellt. Aber
diese Geborgenheit ist triigerisch und isoliert vom Rest der Welt. An dieser Welt je-
doch teilzuhaben befliigelte in den 8oer- und 9oer-Jahren nicht nur die Gehérlosen in
der Gebirdensprachforschung, sondern auch die Gebirdensprachpoeten und die frei-
en gehorlosen Theatergruppen. Es scheint wie ein grotesker Witz, dass heute gerade
gehorlose Menschen mit akademischer Bildung den Deaf Space feiern, oft unter argu-
mentativer Zuhilfenahme des Deathood-Konzepts Paddy Ladds und des Deaf Ethnicity-
Konzepts Harlan Lanes, dabei jedoch nicht zur Kenntnis nehmen, dass es gerade Ladd
ist, der in seiner umfassenden Studie die Bedeutung von Biindnispartnern fiir den Be-
freiungskampf gehorloser Menschen herausgearbeitet hat — allerdings nicht beliebiger
Biindnispartner. Als Forscher, der sich in einer Tradition der Cultural Studies sieht, ist
es ein politisches und revolutionires Subjekt, dem Ladd sein Interesse zollt, und zwar
sowohl was taube als auch was hérende Menschen betrifft. Dieses Subjekt ist nicht in
erster Linie ein gehorloser oder hérender Gebirdensprachforscher, sondern es sind ho-
rende Laien, in Anlehnung an Antonio Gramscis Konzept des »Subalternen« (vgl. Ladd
2008, 80ft.), die sich in einer Situation der Unterdriickung befinden, die sich mit derje-
nigen tauber Menschen vergleichen lisst — also genau jene hérenden Menschen, denen
man im Straflentheater begegnet und die das »Arme« respektive »Dritte Theater« kon-
stituiert haben.

Noch nie in der Geschichte haben sich so viele Menschen mit Gebardensprache und
tauben Menschen beschiftigt, taube und hérende Menschen gleichermaflen. Aber kei-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gebardensprachkunst: Poetik und Politik

nes der raren Dokumente tauber deutscher Deaf Studies-Vertreter reflektiert dieses
Faktum, um es fiir das eigene Denken fruchtbar zu machen. Zwar wird gerne auf di-
verse Ansitze wie Disabilty Studies oder Gender Studies verwiesen (Fischer et al. 2009,
438), ohne jedoch auszufithren, worin deren Bedeutung fiir Deaf Studies lige. Keiner
der tauben Kollegen wagt sich daran, die Urspriinge dieser akademischen Disziplinen
zu ergriinden respektive den Weg zu reflektieren, wie aus der Kriippelbewegung die
Disablity-, aus der Frauenbewegung die Gender- und aus der Schwulenbewegung die
Queer Studies wurden, und was es heifst, sich in den Cultural Studies zu verorten. Gibe
es einen solchen Diskurs, dann wiirde den deutschen Vertretern der Deaf Studies die
physische und mentale Enge ihres Deaf Space schnell transparent werden, dhnlich wie
es den Kriippeln, Frauen, Schwulen und anderen Emanzipationsgruppen erging.

Die Konsequenzen fiir die Arbeit gehorloser Kinstler sind evident. Soll aus dem
Gehorlosentheater ein Gebiardensprachtheater werden, dann miissen sich die Schépfer
der Gebirdensprachtheater jener Erfahrungen besinnen, die vor ihnen andere gemacht
haben, von denen in diesem Text bereits ausfiihrlich die Rede war, und sie gegebe-
nenfalls um Hilfe bitten. Nicht nur aus Griinden der Inklusion ist es notwendig, dass
staatliche und private Schauspielschulen gehérlose Kandidaten aufnehmen; trotz oder
gerade wegen der damit verbundenen Schwierigkeiten. Auch bei hérenden Kunstschaf-
fenden sind viele Scheren im Kopf. Die Aufnahmeregularien der Schulen sind streng,
die Hiirden fur Kandidaten extrem hoch. Das gesamte didaktische Konzept miisste
fiir taube Schiiler iberarbeitet werden. Theater und Schauspielschulen miissten be-
greifen, dass ein tauber Othello oder eine taube Desdemona etwas zu zeigen vermo-
gen, was nur sie zeigen konnen, und was die Zuschauer neugierig macht. Bisher gilt,
dass Schauspielschulen fir die Arbeit an Stadt- und Staatstheatern bzw. beim Film
ausbilden und ihre Absolventen méglichst vielfiltig einsetzbar halten wollen. Das setzt
Effektivitit voraus, wihrend gehorlose Schiiler im Klassenzimmer Sand im Getriebe
sind. Ein Grof3teil der Ausbildung besteht neben Kérpertraining und Tanz in Improvi-
sationen, Rollenarbeit, gemeinsamen Ubungen, Stimmbildungen, Gesang. Da schafft
ein gehorloser Schiiler viel Durcheinander: Kommunikation? Stimmbildung? Gesang?
Es hat sich in Schauspielschulen noch nicht herumgesprochen, dass gehérlose Men-
schen beim Thema »Kérpersprache« horenden Menschen vieles voraushaben, dass sich
das Verstindnis von Stimmbildung nicht darin erschépft, wohlartikuliert zu lautieren,
und dass seit Christina Schonfelds Auftritten in Helmut Oehrings Opern das Thema
»Gesang« anders gedacht werden muss (vgl. Ugarte Chacén 2014, 210ff.). Es wird von
einem horenden Schauspieler erwartet, einen gehorlosen Charakter spielen zu kénnen,
wieso sollte man von einem gehorlosen Schauspieler nicht erwarten, dass er einen ho-
renden Charakter spielt — einen hérenden Charakter, wie man ihn bisher noch nicht
gesehen hat? Eine spannende Vorstellung, Goethes Faust von einem gehorlosen Schau-
spieler in Lautsprache gezeigt zu bekommen und Lessings Ringparabel als ein Spiel der
Sprachen zu lesen.

Ernsthaftes Gebirdensprachtheater, das sowohl die Auseinandersetzung mit der
eigenen Arbeit am Stiick sowie an der Schauspielkunst als auch mit dem Zuschauer
sucht, kann nur eines sein, das an die Konzepte des Straflentheaters, des »Armen« re-
spektive des »Dritten Theaters« ankniipft, weil nur diese Konzepte jene Wende von der
Werkisthetik zur Erfahrungsisthetik vollzogen haben, die die theoretischen Vorausset-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op

123


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Theater

zungen und praktischen Mittel bereitstellen, Amateure, Laien, Subalterne, Menschen
mit Behinderung auf die Bithne zu stellen. Diese Bithne jedoch sieht anders aus als
das, was landlaufig unter einer Theaterbithne verstanden wird. »Armes Theater« ver-
zichtet nicht nur mangels Gelegenheit auf traditionelle Theaterriume, es meidet sie,
und sucht stattdessen eigene Riume, in denen es sich frei entfalten kann. Schauspieler
des »Armen Theaters« verzichten nicht nur mangels finanzieller Moglichkeiten auf auf-
wendige Kulissen beim Bithnenbild, bei den Kostiimen, bei der Licht- und Tontechnik,
sie meiden diese »Zusitze« (Grotowski 1986, 27), weil sich ihr Spiel einer »induktiven
Technik (das heif3t einer Technik des Eliminierens)« (ebd.), also des Weglassens unno-
tiger Dinge bedient, und nicht einer »deduktiven Technik (das heifdt einer Anhiufung
von Kunstfertigkeiten)« (ebd.). Voraussetzung fiir ein solches Gebirdensprachtheater
ist Neugierde — das ist Begierde auf neue Erfahrungen -, Geduld mit sich selbst und
mit anderen und Lust am Spiel mit Sprachen und Kérpern.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-007 - am 13.02.2028, 07:17:32. Op


https://doi.org/10.14361/9783839454558-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

