
„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die 
Philosophie“ 

Herta Nagl-Docekal

Abstract: Wie erörtert Thomas M. Schmidt die Unterscheidung von Profanem und Sakralem mit 
Bezug auf Georges Bataille und Jürgen Habermas? Ausgehend von Schmidts These, wonach die 
religiöse Vorstellung für Hegel „nicht in einem komplementären Außenverhältnis zum Wissen“ 
stehe, erläutert der Beitrag Hegels Plädoyer für eine denkende Neu-Aneignung des Inhalts von 
Religion, das heute für Gläubige jeder Art von Bekenntnis Relevanz hat. Diskutiert wird Hegels 
Pointe: „Wenn die Theologie nicht Philosophie ist, so weiß sie nicht, was sie will“, die auch das 
Projekt einer Übersetzung säkularer Inhalte in die Sprache der Theologie impliziert. Mit Blick 
auf den Anspruch der „kommunikationstheoretischen Transformation der hegelschen Philosophie 
des Geistes“ wird Hegels Konzeption von „Gemeinde“, im speziellen deren Potential von Verge­
bung und Versöhnung, näher betrachtet.

Keywords: Profanisierung, aneignende Übersetzung, Wahrheit, Geist, Bataille, Hegel

   
   

„No philosophical approach trying to understand what it means to be 
human in a globalized world would be complete without an adequate 

account of religion.” (Thomas M. Schmidt1)

Übergang aus mythischen Denkformen und eingespielten Riten

In einer pointierten Rekapitulation des Anspruchs seiner Philosophiege­
schichte, die als „‚Genealogie‘ des nachmetaphysischen Denkens“ konzi­
piert ist, erläutert Jürgen Habermas, wie die „Zuordnung zur sog. Achsen­
zeit“ zu verstehen sei: Diese verweise „auf die Umstrukturierung einer 
zeitlich vorangehenden Gestalt des Geistes, eben jener mythischen Weltbil­
der, mit denen die Philosophie […], und darauf kommt es mir an, dieselbe 
Aufgabe und dieselbe Funktion teilt“2. Enthält diese Pointe eine Anspielung 
auf Hegels These: „Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie 

1 Schmidt (2018), 30.
2 Habermas (2023), 368–369.

275

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Philosophie“3? Stimmen die Überlegungen, von denen die so ähnlichen 
Formulierungen getragen sind, in ihrem Kern überein? Dieser Frage nach­
gehend, sollen die folgenden Ausführungen entscheidende Differenzen auf­
zeigen sowie deren Konsequenzen hinsichtlich der von Thomas Schmidt 
fokussierten Frage nach der Stellung des Menschen in einer globalisierten 
Welt.

Das zentrale Anliegen der Philosophie sieht Habermas darin, „der Welt- 
und Selbstverständigung“ zu dienen und damit zugleich „die Funktion 
der sozialen Integration zu erfüllen“. Ihre Genese verortet er – unter Ver­
weis auf jene Diskussionen, „die unter dem Stichwort ‚Vom Mythos zum 
Logos‘ geführt worden sind“ – im „kritischen Übergang vom Mythos zu 
den verschiedenen achsenzeitlichen Weltbildern“, der einen maßgeblichen 
„Erkenntnisfortschritt“ darstellt, insofern „das philosophische Denken die 
Fülle jenes in den Hochkulturen angesammelten, praktischen, empirischen 
und theoretischen Wissens verarbeitet, das die magische Denkform und 
narrative Erklärung des Mythos gesprengt hat.“4

Die weitere Entfaltung des philosophischen Denkens im okzidentalen 
Kontext ist Habermas zufolge bestimmt von „Theorien, die gegenüber den 
mythischen Denkformen und den eingespielten Riten eine jeweils neue 
Reflexionsstufe mit Begriffen zweiter Ordnung darstellen“, wobei sie sich 
durch die „jeweils anspruchsvolleren Anforderungen an Begründungen“ 
auszeichnen.5 So lässt sich die Geschichte der Philosophie

selbst als ein Lernprozess begreifen, der auf kognitive Dissonanzen ant­
wortet – auf Dissonanzen, die vonseiten der beiden „offenen“ Flanken 
unseres Welt- und Selbstverständnisses aufbrechen: vonseiten der Fort­
schritte unseres Wissens vom innerweltlichen Geschehen sowie vonsei­
ten der Krisen der gesellschaftlichen Integration6.

Hier fällt auf, dass die existenziellen Sinnfragen, die durch die unüberwind­
bare Endlichkeit des Menschen provoziert werden, nicht unter dem Titel 
der „‚offenen‘ Flanken“ thematisiert werden. (Darauf wird noch zurückzu­
kommen sein.)

Die These vom Übergang aus mythischen Vorstellungen und eingespiel­
ten Riten evoziert das Bild zweier differenter Typen von Denkweisen – 

3 E III 408.
4 Habermas (2023) 369.
5 Ebd., 370.
6 Ebd., 369.

Herta Nagl-Docekal

276

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch wo genau soll die Trennlinie verlaufen? In einem in Wien gehaltenen 
Vortrag verweist Thomas Schmidt auf die Unterscheidung zwischen dem 
Profanen und dem Heiligen, wie sie von Georges Bataille im Anschluss 
an Durkheim dargelegt und von Habermas in der Theorie der „Versprachli­
chung des Sakralen“7 weiter entfaltet wurde, die auch für seine Deutung der 
Moderne maßgeblich ist.

Modernization is the process through which the „socially integrative and 
expressive functions that were at first fulfilled by ritual practice“ pass 
over to communicative action, and the „authority of the holy is gradually 
replaced by the authority of an achieved consensus.“ […] The „spellbind­
ing power of the holy is sublimated into the binding/bonding force of 
criticizable validity claims and at the same time turned into an everyday 
occurrence.“8

Schmidt geht hier auf Habermas’ Studie „Between Eroticism and General 
Economics: Georges Bataille“9 ein, wobei er zunächst die von beiden Au­
toren geteilte Auffassung hervorhebt, dass sich religiöse Erfahrung nicht 
restlos versprachlichen lasse – jene Auffassung also, die in vielen Werken 
von Habermas mit der Bezeichnung der Religion als „opak“10 ausgedrückt 
ist.

Habermas stimmt mit Bataille auch in der Diagnose und Kritik der 
instrumentellen Logik, von der die kapitalistischen Bedingungen geprägt 
sind, überein, etwa wenn dieser die „profane Ordnung der Dinge“ als „the 
sphere of useful activity, lasting order, and the accumulation of goods“, 
bzw. als die „workaday world of utility“ charakterisiert.11 Zu beachten ist 
jedoch, dass die Trennlinie zwischen dem Profanen und Sakralen von 
Bataille bereits an dieser Stelle gezogen wird: Der Logik des Nutzens 
wird „the religious erotic desire for intimate communion“ unmittelbar 
gegenübergestellt. Das bedeutet, dass die Möglichkeit der Verständigung 
in sprachlich klarer Artikulation eingeschränkt ist im Sinne der szientisti­
schen Auffassung von Rationalität. Bataille stellt dieser Rationalität „the 
ecstatic communication with others and the world in total“ gegenüber und 
bringt dabei „das Opfer“ als paradigmatisch zur Geltung – „[i]n sacrifice 

7 Habermas (2012).
8 Schmidt (2018), 19, zitiert hier Habermas (1978), 77.
9 Habermas (1997).

10 Habermas (2005b), 150.
11 Schmidt (2018), 25; er bezieht sich hier auf Bataille (1992).

„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ 

277

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


we violate the norms and restrictions of the profane world of labor and 
instrumental reason. […] There is no question for Bataille that sacrifice 
is an amoral act of transgression that can become a manifestation of ex­
treme and violent self-affirmation.“12 Das Wesen von Religion wird genau 
darin gesehen: „The paradigm of religious experience which transgresses 
the constraints laid upon the human being by rational logic and labor 
and which reconnects the self with nature is ‚mystical experience‘“13. Da 
heute die Vorstellung einer ekstatischen Vereinigung mit Natur vor allem 
im post-humanistischen Kontext eine neue Aktualisierung erfährt, gilt es 
zu unterstreichen, dass hier kein Raum bleibt für einen umfassenderen 
Begriff von Vernunft, der auch die Dimensionen von Recht und Moral 
einschließt. Eine argumentative Begründung normativer Ansprüche kann 
weder von der instrumentellen Logik noch von der ekstatischen Erfahrung 
her geleistet werden.14

Bei Habermas ist indessen die Trennlinie zwischen „Glauben und Wis­
sen“ in der Art gezogen, dass die Sphäre der argumentativ begründeten 
Verständigung nicht nur theoretische Erkenntnis und pragmatisches Kal­
kül, sondern auch die praktische Vernunft einschließt. Insbesondere das 
„nachmetaphysische Denken“ ist Habermas zufolge durch einen derart 
umfassenden „säkularen Charakter“15 gekennzeichnet: „Die Philosophie 
[…] hat sich aus der Umklammerung der Religion gelöst und beansprucht 
nun, Moral und Recht, überhaupt den normativen Gehalt der Moderne 
aus Vernunft alleine zu begründen.“16 Im Rekurs auf Adornos These von 
der „‚Einwanderung‘ theologischer Gehalte ins profane Denken“17 sucht 
Habermas einen „Lernprozess“ darzustellen, für den der „detranszendenta­
lisierte Begriff der vernünftigen Freiheit“ ausschlaggebend ist, d. h. „das 
Selbstverständnis des Menschen als eines autonomen Vernunftwesens“, wie 
es sich im „Zuwachs an institutionalisierten Freiheiten und heute vor allem 
in den Praktiken und rechtlichen Gewährleistungen demokratischer Verfas­

12 Schmidt (2018), 26.
13 Ebd., 29.
14 Dieses Problem ergibt sich auch hinsichtlich der – vielfach vertretenen – These, 

wonach der gesamten materiellen Welt ethische Kompetenz zuzuschreiben ist, da 
die Menschen immer schon in ein „natureculturecontinuum“ (Braidotti (2013), 66) 
eingebunden sind. Die Inkonsistenz einer derartig erweiterten Auffassung von Ethik 
erläutert Nagl-Docekal (2022).

15 Habermas (2012), 16.
16 Ebd.
17 Adorno (1969), 20.

Herta Nagl-Docekal

278

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sungsstaaten“ manifestiert.18 Doch handelt es sich hier nicht um eine ein-
für-allemal fixierte Trennlinie zwischen Glauben und Wissen; Habermas 
wirft vielmehr folgende Frage auf: „Können wir wissen, ob der Prozess 
der Versprachlichung des Sakralen […] erschöpft und abgeschlossen ist?“19 

Eine Fußnote verweist hier auf Peter Gordons These, dass Adorno „die 
negativistische Arbeit an der ‚restlos‘ profanisierenden Transformation der 
noch unabgegoltenen theologischen Gehalte am konsequentesten betrieben 
hat“20.

Drückt der Gedanke an eine restlose Profanisierung die Erwartung aus, 
dass sich Religion letztlich völlig erübrigen würde? Habermas zeigt sich 
in dieser Frage zurückhaltend. Wie Thomas Schmidt erläutert, ließ dieser 
es in der mittleren Phase seiner diesbezüglichen Überlegungen „offen, 
ob eine vollständige aneignende Übersetzung der religiösen Überlieferung 
langfristig gelingen wird und die Koexistenz von Religion und nachmeta­
physischem Denken daher nur vorläufigen Charakter besitzt“21. So hält 
Habermas zum einen fest, dass sich „die Philosophie in ihrer Rolle als Er­
bin der europäischen Aufklärung“ durch „die Zeitgenossenschaft“ religiöser 
Überlieferungen und Praktiken „provoziert“ sieht: Was bedeutet für die 
Philosophie

als „Hüterin der Rationalität“ der Umstand, dass sich Religionsgemein­
schaften und religiöse Lehren mit ihrer archaischen Verwurzelung in 
kultischen Praktiken inmitten der gesellschaftlichen Moderne als eine 
gegenwärtige und kulturell produktive Gestalt des Geistes zu behaupten 
scheinen?22

Zum anderen findet sich am Ende des zweiten Bandes von Auch eine 
Geschichte der Philosophie jene (seitens der Theologie wohl meistzitierte) 
Überlegung, die vor einer „Entropie“ der Vernunft warnt:

Der Ritus beansprucht, die Verbindung mit einer aus der Transzendenz 
in die Welt einbrechenden Macht herzustellen. Solange sich die religiöse 
Erfahrung noch auf diese Praxis der Vergegenwärtigung einer starken 
Transzendenz stützen kann, bleibt sie ein Pfahl im Fleisch der Moderne, 
die dem Sog zu einem transzendenzlosen Sein nachgibt – und so lange 

18 Habermas (2019), II, 806.
19 Habermas (2012), 17.
20 Habermas (2019), II, 806, FN 22. Siehe: Gordon (2020).
21 Schmidt (2007), 330.
22 Habermas (2012), 9.

„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ 

279

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hält sie auch für die säkulare Vernunft die Frage offen, ob es unabgegolte­
ne semantische Gehalte gibt, die noch einer Übersetzung „ins Profane“ 
harren.23

Auf diese Weise bleibt eine Trennlinie erhalten: Wie immer weitreichend 
die „Profanisierung“ auch geglückt sein mag, bildet Religion als das opake 
Andere der Vernunft noch immer ihr Gegenüber. Doch könnte es sein, dass 
diese Differenz durch den für das „nachmetaphysische Denken“ ausschlag­
gebenden Rekurs auf die „säkulare“ Rationalität der Aufklärung selbst ver­
ursacht ist? Insofern Habermas die Sphäre der Religion aus soziologischer 
Perspektive „von außen“ betrachtet, gilt es erst noch, nach dem Blickwinkel 
der Gläubigen zu fragen: Ist für sie der Ritus – sind die kultischen Prakti­
ken – der Sprachlichkeit entzogen? Es scheint sich doch so zu verhalten, 
dass für Christen die Segnung mit dem Kreuzzeichen – oder für Derwische 
ihre Bewegung nach tradierten Mustern – keine gedankenlose Aktivität 
darstellt. Auf in-explizite Weise geht auch Habermas von einer Durchläs­
sigkeit der unterstellten Trennung aus, wenn er den Prozess der Profani­
sierung als „Übersetzung“ darstellt. Wie kritische Kommentare vielfach gel­
tend machten, impliziert der Begriff „Übersetzung“ eine Relation zwischen 
verschiedenen Sprachen.24 Habermas unterminiert die zunächst betonte 
Alterität weiter, wenn er eine von gläubigen und areligiösen Bürgern zu 
leistende „kooperative Übersetzung religiöser Gehalte“ in Erwägung zieht: 
„Eine liberale politische Kultur kann sogar von den säkularisierten Bürgern 
erwarten, dass sie sich an Anstrengungen beteiligen, relevante Beiträge aus 
der religiösen in eine öffentlich zugängliche Sprache zu übersetzen.“25

Von hier aus scheint es sinnvoll, den Blick auf Hegels Begriff der Ver­
nunft zu richten, der das Verhältnis von Religion und Moderne – sowie die 
Aufgabe von Philosophie – anders zu bestimmen erlaubt. In diese Richtung 
weist auch Thomas Schmidt, wenn er betont, „die religiöse Vorstellung“ 
stehe für Hegel „nicht in einem komplementären Außenverhältnis zum 
Wissen“.26

23 Habermas (2019), II, 807.
24 Siehe: Langthaler/Nagl-Docekal, 2007.
25 Habermas 2005a, 36. Habermas verweist hier auf seine Friedenspreisrede Glauben 

und Wissen, die einen Abschnitt zum Thema „Kooperative Übersetzung religiöser 
Gehalte“ (vgl. Habermas (2001), 20–25) enthält.

26 Schmidt (2023), 311.

Herta Nagl-Docekal

280

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Standpunkt der verständigen Aufklärung

Auch Hegels Diagnose der säkularen Moderne setzt mit einer Kritik am 
Szientismus ein. Signifikant ist, dass er den durch die abstrakte Aufklärung 
ausgelösten Prozess der Entfremdung aus der Perspektive der Religion be­
trachtet und als eine Verlustgeschichte darstellt. Den Ausgangspunkt bildet 
Hegels Auffassung, dass alle Religionen auf demselben Grundbedürfnis 
beruhen: Das in jedem Menschen angelegte „Vernünftige“ treibt über die 
sinnliche Erkenntnis hinaus zum „Gedanken eines Ewigen gegen das Zeitli­
che“, wobei zunächst noch

die Welt in zwei getrennte Teile zerrissen [ist] – ein Reich der Gegenwart 
und ein Reich des Jenseits; […] jedes hat absolute Ansprüche an mich, 
und diese Ansprüche sind im Widerspruch, und diesen Widerspruch 
kann ich nicht auflösen, indem ich eines aufgebe, sondern beide behaup­
ten ihr Recht.27

Die Auflösung dieses Widerspruchs ist zunächst „in der Religion vorhan­
den“; sie „ist die Weise, in welcher den Menschen überhaupt das Bewusst­
sein ihres Wesens aufgegangen ist; das Wesen der Natur und ihres Geistes 
ist in ihr ihnen gegenständlich […] und der Geist in ihm erfasst sich 
selbst“.28 Hier tritt deutlich hervor, worin für Hegel die zentrale Bestim­
mung von Religion liegt: Sie vermittelt „das Höchste, was der Mensch be­
sitzen kann, das Selbstbewusstsein seines Wesens“29. An diesem Anspruch 
orientieren sich dann auch seine Überlegungen zum Verhältnis von Religi­
on und Philosophie in „unserer Zeit“30 (die hier noch zu thematisieren sein 
werden). 

Was nun die von der abstrakten Aufklärung vollzogene Distanznahme 
von Religion betrifft, hält Hegel fest: Dass „die Erfahrung die Wissenschaft 
der Welt geworden“31 ist, hat eine Sichtweise begünstigt, für die sich „die 
Gesetze der Natur als ein Letztes“32 darstellen, was zur Folge hatte, dass 
„der Aberglaube an die sogenannte Naturmacht und deren Selbständigkeit 
gegen den Geist“33 entstanden ist. Diesem szientistischen Wirklichkeitsver­

27 E III, 407.
28 Ebd., 409.
29 Ebd., 402.
30 Ebd., 401.
31 VW IV, 912.
32 Ebd., 913.
33 R II, 316.

„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ 

281

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständnis gemäß werden die religiösen Inhalte zunächst auf den Boden der 
Empirie transferiert – so erst hat die Religionskritik ihr (scheinbar) leich­
tes Spiel. Hegel stellt diesen Vorgang anhand des Christentums dar: Aus 
szientistischer Perspektive kann „die Erscheinung Gottes im Fleisch, die 
Erhebung Christi zum Sohne Gottes, die Verklärung der Endlichkeit der 
Welt […] nicht vorhanden“34 sein. Daraus folgt, dass Gott in ein abgetrenn­
tes Jenseits verbannt wird; „der Standpunkt der verständigen Aufklärung“ 
ist Hegel zufolge dadurch gekennzeichnet, dass „Gott jenseits ist und kein 
affirmatives Verhältnis zum Subjekt hat“.35 Auf diese Weise wird Gott aller 
Bestimmungen beraubt – für das bloß „abstrakte Denken“ des Verstandes 
bleibt Gott „ohne Bestimmung, leer: […] Er ist ein Jenseits für das Erken­
nen“.36 Das „letzte Resultat“ dieser Position bildet die Auffassung: „[M]an 
kann Gott nicht erkennen“.37

Doch ist es, so fährt Hegel fort, dem Szientismus (Hegel verwendet in 
der Regel den Begriff „Aufklärung“) nicht gelungen, das Christentum bzw. 
Religion überhaupt zu widerlegen. Signifikant ist, dass Hegel zufolge diese 
Art der Religionskritik ihren Adressaten eben dadurch verfehlt, dass sie 
religiöse Aussagen vorweg im Sinne ihres Realitätsbegriffs zuschneidet:

Gegen den Glauben aber begeht sie schon darin das Unrecht, seinen Ge­
genstand so aufzufassen, dass er der Ihrige ist. Sie sagt hernach über den 
Glauben, dass sein absolutes Wesen ein Steinstück, ein Holzblock sei, 
der Augen habe und nicht sehe, oder auch etwas Brotteig, der, auf dem 
Acker gewachsen, von Menschen verwandelt und darauf zurückgeschickt 
werde.38

Freilich: Obgleich sie im „Unrecht“ war, zog die radikalisierte Aufklärung 
eine massive Beeinträchtigung der Religion nach sich. Der Szientismus 
erfasste, so Hegel, zunehmend auch die Theologie. Indem diese dem empi­
ristischen Realitätsverständnis nichts entgegen zu setzen wusste, konnte sie 
den Glauben nicht argumentativ verteidigen, sondern ihn nur dem Gefühl 

34 Ebd., 337.
35 Ebd., 338.
36 Ebd., 334.
37 Ebd., 334.
38 PG, 409 (Herv. H. N.‑D.). Dazu erläuternd Siep: „Dem Bewusstsein des Priesters 

oder Theologen ist die Aufklärung insofern gleich, als sie selber den Glauben in 
der verdinglichenden Weise missversteht, die sie am ‚Aberglauben‘ kritisiert. Die 
Aufklärung […] nimmt den als Geist verstandenen Gott als ein ‚vergängliches Ding‘.“ 
(Siep (2000), 199.)

Herta Nagl-Docekal

282

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anheimstellen. Hegel notiert, dass „die Religion, das fromme Bedürfnis, […] 
ihre Zuflucht nehmen zur Empfindung, zum Gefühl“39. (Im Lichte dieser 
Konstellation wäre auch zu betrachten, dass in der heutigen Theologie der 
Begriff „Spiritualität“ eine neue Konjunktur erfährt.) Doch „diese Form 
entspricht“, wie Hegel einwendet, „dem Geiste, der auch wissen will, woran 
er ist, nicht“.40 Überdies bedeute eine solche Wendung zum Gefühl, dass 
letztlich die Gemeinschaft der Lehre aufgegeben wird. So geraten die Ein­
zelnen in den Status von isolierten „Atomen“, denn „jedes Individuum hat 
sein eigenes Gefühl“41: „Es hat da jeder so seinen Gott, […] seine individu­
elle Religion, Weltanschauung, usw.“42. Der „Standpunkt der verständigen 
Aufklärung“ löste vor allem aber bei vielen Menschen eine religionsferne 
Haltung aus: „Diesseits des leeren Wesens Gottes steht so die für sich frei, 
selbständig gewordene Endlichkeit, die in sich absolut gilt.“43 Das hatte 
u. a. zur Folge, dass die Individuen sich der Zufälligkeit und Leidenschaft 
überlassen, wodurch, wie Hegel anmerkt, auch ihre intimen Beziehungen 
geprägt werden; diese unterliegen nun einem raschen Wandel, so dass „die 
Liebe zu einer Liebe und zu einem Genuss ohne Schmerzen verkehrt ist“44.

Eine denkende Neu-Aneignung von Religion

Hegel setzt dem Szientismus die Forderung nach einer denkenden Neu-An­
eignung der Inhalte der Religion entgegen. Damit wendet er sich zugleich 
gegen eine Haltung, die heute nichts an Intensität verloren hat: das Insis­
tieren auf institutionell fixierten Lehren und kultischen Praktiken, deren 
verhärtete „Positivität“45 vielfach Entfremdung provoziert. Dagegen macht 
Hegel geltend, dass die Vernunft immer schon in der Religion selbst ange­
sprochen wird.

Der Auffassung, unter Berufung auf die „geoffenbarte Wahrheit“ ließen 
sich bestimmte Lehren auf Dauer außer Streit stellen, begegnet Hegel mit 

39 R II, 340.
40 Ebd., 340.
41 Ebd.
42 Ebd., 335.
43 Ebd.
44 Ebd., 343.
45 Zu Hegels Problematisierung der „schlechten Positivität“, d. h. des „unangeeignet 

Gegebenen“, das den „Schrecken der Objektivität“ darstellt, siehe: Heintel (1984), 
334f.

„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ 

283

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgendem Einwand: Der semantische Gehalt des Ausdrucks „Wahrheit“ 
impliziert, dass eine bestimmte Aussage als gültig eingesehen wird; deshalb 
kommt als Ort von Wahrheit nur das Denken infrage. Das bedeutet: Soll 
eine bestimmte Aussage in der Form fixiert werden, dass jegliche weitere 
Debatte darüber untersagt wird, so bleibt dieser Aussage die Wahrheitsfä­
higkeit verwehrt. Somit ist es gerade der Anspruch auf „Wahrheit“, der den 
Begriff „Offenbarung“ mit der Vernunft verknüpft. Demgemäß hält Hegel 
fest, „dass die Vernunft der Ort des Geistes sei, wo Gott sich dem Menschen 
offenbart“46. (Hegel geht also in eine andere Richtung als Jürgen Habermas, 
für den Religion in ihrem Zentrum das „intransparente Andere der Ver­
nunft“47 repräsentiert.) Aus geschichtsphilosophischer Perspektive macht er 
geltend, dass diese Einsicht mit Luther vollends zur Klarheit gelangt ist. 
„Es entsteht so die unendliche Forderung, dass der Inhalt der Religion sich 
auch dem Denken bewähre, und dies Bedürfnis ist nicht abzuwenden.“48 

Dementsprechend stellen sich die für die Moderne kennzeichnenden Kon­
troversen um verkrustete kirchliche Lehren und Praktiken als eine konse­
quente Fortführung dar:

Es ist die Freiheit der Vernunft, die in der Religion erworben worden, die 
nun im Geiste sich für sich selbst weiß. Diese Freiheit wendet sich nun 
gegen die bloße geistlose Äußerlichkeit […] und so tritt das Denken ein, 
das die Äußerlichkeit, in welcher Form sie auch erscheine, zerstört und 
ihr Trotz bietet.49

Wie lautet nun Hegels Vorschlag für ein denkend angeeignetes Christen­
tum? Dazu ist hier nur ein knappes Resümee möglich. Entscheidend ist, 
dass es Hegel zufolge in allen Religionen darum geht, in ihrem Anspruch 
auf „Wahrheit“ zugleich das Wesen der menschlichen Existenz zu erfassen. 
Kennzeichnend für die jüdisch-christliche Vorstellungswelt – im Vergleich 
insbesondere zu den religiösen Auffassungen Ägyptens und Griechenlands 
– ist für Hegel, dass nun „der subjektive Geist als unendliche Subjektivität 
das Bewußtsein hat, dass er für sich selber unendlichen Wert habe“50. 
Bereits im Buch Genesis war der Mensch bestimmt durch sein 

46 R I, 50.
47 Habermas (2005b), 149.
48 R II, 333.
49 Ebd.
50 R I, 221 u. 232.

Herta Nagl-Docekal

284

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unendliches Fürsichsein, das in früheren Religionen nicht so zum Be­
wusstsein gekommen ist […]. Dadurch, dass dies hier geschehen, ist nun 
zugleich die Würde des Menschen auf einen weit höheren Standpunkt 
gesetzt. Das Subjekt hat hierdurch absolute Wichtigkeit, ist wesentlicher 
Gegenstand des Interesses Gottes […]. Dies kommt in der Gestalt vor, 
dass der Mensch als Geist unsterblich ist.51

In der für das Christentum ausschlaggebenden Menschwerdung Gottes 
sieht Hegel die „Vollendung“52 dieser Konzeption, „insofern nun dem Men­
schen geoffenbart werden soll, was die Natur des Geistes ist“53. Hegel er­
läutert: „Das Moment der unmittelbaren Existenz ist […] im Geiste selbst 
enthalten. […] Es ist die Bestimmung des Geistes, zu diesem Momente 
[i. e. zur Leiblichkeit] fortzugehen.“54 So hat die christliche Religion mit 
der „Bestimmung, dass Gott Mensch wird, […] die letzte Zuspitzung des 
Geistes in seiner Subjektivität“55 vollzogen.

Die Bestimmung des Menschen als Geist impliziert zugleich, dass die 
Bedingungen der Endlichkeit keine letztgültige Bedeutung haben. Im Blick 
auf Tod und Auferstehung Christi hebt Hegel hervor: „Gott […] erhält sich 
in diesem Prozess, und dieser ist nur der Tod des Todes.“56 In einer Anmer­
kung ist erläuternd hinzugesetzt: „Die Überwindung des Negativen ist aber 
nicht ein Ausziehen der menschlichen Natur, sondern ihre höchste Bewäh­
rung selbst im Tode und in der höchsten Liebe. Der Geist ist nur Geist als 
dies Negative des Negativen.“57 Der „Tod“, dessen Überwindung in Christus 
vor Augen geführt wird, ist für Hegel nicht allein das leibliche Faktum 
der Sterblichkeit, sondern die Endlichkeit des Menschen als „unmittelbare 
Einzelheit“; es geht um die „Endlichkeit in allen ihren Formen, die in ihrer 
äußersten Spitze das Böse ist. […] Es ist die unendliche Liebe, dass Gott 
sich mit dem ihm Fremden identisch gesetzt hat, um es zu töten“58. Für die 
Menschen ist so zur Anschauung gelangt, dass Geist zu sein „das Aufheben 
der natürlichen Endlichkeit, […] die Aufhebung der Schranke“59 bedeutet. 
Diese „Aufhebung“ ist „wesentlich so zu fassen, daß sie die Bewegung des 

51 R II, 260.
52 Ebd., 276.
53 Ebd., 277.
54 Ebd.
55 Ebd., 276f.
56 Ebd., 291.
57 Ebd.
58 Ebd., 292.
59 Ebd., 293.

„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ 

285

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geistes ist, sich in sich zu erfassen, dem Natürlichen abzusterben. […] 
Was ihm gilt, was seinen Wert hat, das hat er nur in dieser Aufhebung 
seines natürlichen Seins und Willens“60. Dass dies im Christentum mit 
letzter Konsequenz erfasst ist, zeigt sich für Hegel daran, dass Christus den 
„gesteigerten Tod des Missetäters“61 gestorben ist – „alle Größe und alles 
Geltende der Welt ist damit ins Grab des Geistes versenkt. Dies ist das 
revolutionäre Element, durch welches der Welt eine ganz andere Gestalt 
gegeben ist. Aber im Aufgeben des natürlichen Willens ist zugleich dies 
Endliche […] verklärt“62.

Wenn die Theologie nicht Philosophie ist, so weiß sie nicht, was sie will

Die Auslegung zentraler christlicher Lehrstücke mittels der Philosophie des 
Geistes ist von Hegels Auffassung getragen, dass unter den Bedingungen 
„unserer Zeit“ eine denkende Neu-Aneignung von Religion nur mit philo­
sophischen Mitteln glücken kann.63 Insbesondere für das „höher gebildete 
Bewusstsein“ zeigt sich, dass es „die Form der Religion aufheben [muss], 
– aber allein darum, um ihren Inhalt zu rechtfertigen“.64 Walter Jaeschke be­
tont, dass der von Hegel geforderte denkende Zugang „einer philosophisch 
ausgewiesenen, begrifflichen Rede von Gott und der Religion“65 bedarf, 
und er erläutert:

Die Legitimation der Rede von Gott kann nur aus der Philosophie selber 
erwachsen, und die Vernunft in der Religion kann allein dadurch begrif­
fen werden, dass die Philosophie den Begriff der Religion aus sich selber 
als einen Vernunftbegriff entwirft – als den Begriff des Selbstbewußtseins 
des eben darin und allein darin absoluten Geistes.66

Die unverzichtbare „Aufhebung“ der (narrativen) Form ist jedoch nicht im 
Sinne der Auffassung, wonach Religion obsolet geworden sei, zu verstehen. 
Aus Hegels These: „Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie 

60 Ebd.
61 Ebd., 289.
62 Ebd.
63 Vgl. E III, 411.
64 Ebd.
65 Jaeschke (1993), XXXIV.
66 Ebd., XXXIV.

Herta Nagl-Docekal

286

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Philosophie“67, lässt sich vielmehr die Anregung zu einer Kooperation 
von Theologie und Philosophie beziehen. Sofern Theologie unter der Last 
des Szientismus dazu tendiert, primär auf das Gefühl zu setzen, liegt es an 
der Philosophie, den Inhalt erneut zur Geltung zu bringen – „der religiöse 
Inhalt flüchtet sich […] in den Begriff“68. Wie Hegel in der Einleitung zu 
seinen Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte aufzeigt,

ist es in den neueren Zeiten so weit gekommen, dass die Philosophie 
sich des religiösen Inhalts gegen manche Art von Theologie anzunehmen 
hat. In der christlichen Religion hat Gott sich geoffenbart, das heißt, 
[…] es ist uns mit dieser Möglichkeit, Gott zu erkennen, die Pflicht dazu 
auferlegt.69

Demgemäß hält Hegel fest: „Das ist der Standpunkt der Philosophie, dass 
der Inhalt […] durch das Denken seine Wiederherstellung und Rechtferti­
gung erhält.“70 Dieser Gedankengang kann sich gerade heute als relevant 
erweisen, angesichts der Attraktivität, die diverse Formen von Spiritualität 
genießen.

Hegel formuliert lapidar mit Bezug auf die Theologie: „Wenn diese nicht 
Philosophie ist, so weiß sie nicht, was sie will.“71 Dies ist ein Plädoyer dafür, 
philosophische Differenzierungen, die in fachlicher Autonomie entwickelt 
wurden, zur begrifflichen Ausdeutung religiöser Lehrstücke heranzuziehen. 
Freilich kommt es für die Theologie darauf an, Philosophie auf dem größ­
ten Differenzierungsniveau der Gegenwart zu rezipieren. So erweist es 
sich heute für Gläubige (jeder Art von Bekenntnis) als angezeigt, sich 
die Bedeutung ihrer Lehren im Kontext ihrer Lebensbedingungen – etwa 
hinsichtlich ihrer eigenen Positionierung als Staatsbürger und ‑bürgerinnen 
im liberalen Rechtsstaat – neu zu vergegenwärtigen, da sie andernfalls in 
ein gespaltenes Selbstverständnis geraten würden, das à la longue nicht 
durchzuhalten wäre.72 Bei Verzicht auf ein Neu-Durchdenken sähen sie sich 
mit einer Disjunktion im Sinne der „verständigen Aufklärung“ konfrontiert: 
entweder an Glaubenstraditionen festzuhalten, die nicht explizierbar sind 

67 E III, 408.
68 R II, 340.
69 VG, 27.
70 R II, 339. Zum Thema der Aufhebung der Religion in Philosophie bei Hegel siehe die 

Beiträge von Erzsébet Rózsa, Ludwig Nagl und Gerrit Steunebrink in Gethmann-Sie­
fert et al. (2013), 85–162.

71 VW, 838.
72 Siehe dazu Isensee (1987), 138–174.

„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ 

287

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und damit fundamentalistisch verschlossen bleiben, oder eine völlige Ab­
kehr von Religion zu vollziehen.

Mit Blick auf das „nachmetaphysische“ Denken wäre somit folgende 
Bilanz zu ziehen: Auch wenn die These, wonach wesentliche Elemente der 
heutigen Standards von Recht und Moral auf eine „Einwanderung“ religiö­
ser Inhalte in das säkulare Denken zurückgehen, Plausibilität beanspruchen 
kann, impliziert dies nicht, dass die Religion durch ebendiesen Prozess 
ihre Rechtfertigung sukzessive eingebüßt hätte. In Habermas’ Terminologie 
gesprochen, kommt es für die Theologie auf eine „Übersetzung“ säkularer 
Inhalte in ihre Sprache an. Dass Hegels Überlegungen nicht darauf hinaus­
laufen, die Religion würde letztlich von der Philosophie abgelöst werden, 
hebt u. a. Charles Taylor hervor: „Hegel [ist] der Meinung, dass die Zeit 
der Religion nicht vorüber ist“; er „änderte niemals seine Meinung über 
die unersetzliche Rolle der Religion“.73 Taylor zitiert u. a.: „Für den Geist, 
wie er an und für sich ist, ist die Gestalt der Religion notwendig. Sie ist 
die Form des Wahrhaften, wie es für alle Menschen, für jede Weise des 
Bewußtseins ist.“74

Wider den Hochmut des Vergessens höherer Interessen

Zu beachten ist hier freilich, dass Hegels Verständnis von Philosophie auf 
entscheidende Weise umfassender ist als das „nachmetaphysische“ Denken. 
Als Hegel sein Lehramt an der Universität Berlin antrat, begann er seine 
Enzyklopädie-Vorlesung (am 22. Oktober 1818) mit grundlegenden Ausfüh­
rungen zur Aufgabe der Philosophie in „unserer Zeit“75. Er setzte dabei 
mit der Diagnose eines beispiellosen Niedergangs der Philosophie ein, 
wobei er monierte: Die „Plattheit und Seichtigkeit des Wissens, welche 
sich Aufklärung nannte,“ hat „ihren Hochmut in das gründliche Vergessen 
höherer Interessen gelegt“ und es „zum höchsten Triumph des Geistes“ 
erkoren, „nur Erscheinendes, Zeitliches und Zufälliges, nur das Eitle zu 
erkennen, diese Eitelkeit ist es, welche sich in der Philosophie breitgemacht 
hat und in unseren Zeiten noch breitmacht und das große Wort führt.“ 

73 Taylor (1983), 637.
74 Ebd., 638. Siehe GP, 102.
75 E III, 401.

Herta Nagl-Docekal

288

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dementsprechend betont Hegel: „Man kann wohl sagen, dass […] es nie so 
schlecht um diese Wissenschaft ausgesehen hat.“76

Dieser Misere tritt Hegel mit der Forderung entgegen, die Philosophie 
habe dafür zu sorgen, „dass das Höchste, was der Mensch besitzen kann, 
das Selbstbewusstsein seines Wesens, nicht erlösche“77. Sie habe „das Reich 
des Geistes“ zu explizieren, denn „alles, was das menschliche Leben zu­
sammenhält, was Wert hat und gilt, ist geistiger Natur“.78 Hinsichtlich 
der potenziellen Adressaten dieser Explikation macht Hegel ein allgemein 
geteiltes „Bedürfnis der Philosophie“ geltend: „[I]m allgemeinen ist das, 
was dem eigentlichen Bedürfnis der Philosophie zugrunde liegt, bei jedem 
(denkenden) Menschen vorauszusetzen“79. Wenn Hegel in der These: „Re­
ligion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ auch 
vom „Zweck“ der Philosophie spricht, so geht es um die Aufgabe, die 
Menschen der Gegenwart über ihr eigenes „höheres Interesse“ aufzuklären, 
d. h. über ihr geteiltes Bedürfnis, das Wesen des Menschen im Medium des 
„vernünftigen Wissens“ zu erkennen. Freilich kann die Rettung der Einsicht 
in das geistige Wesen des Menschen bzw. in das Wesen des Geistes nur in 
einer Sprache erfolgen, die nicht der profanen Immanenz verpflichtet ist. 
Hegel unterstreicht: „Der absolute Inhalt“ kann nicht „in die Endlichkeit 
herabgezogen werden“.80

Hegel lenkt die Aufmerksamkeit insbesondere auf die Bedeutung der 
„Gemeinde“, die in der Bibel im Bericht von der „Ausgießung des Geistes“81 

thematisiert wird: „Die Bildung der Gemeinde hat den Inhalt, dass die 
sinnliche Form in ein geistiges Moment übergeht.“82 Entscheidend ist dabei 
die Integration der Einzelnen – „das Subjekt selbst wird hineingezogen“83. 
Im Blick darauf unterstreicht Walter Jaeschke Hegels Auffassung, dass „die 
Vielen zur Einheit des Geistes“ verbunden werden, „als wirkliches allgemei­
nes Selbstbewußtsein […]. Denn das Wissen vom Geist als ihrem Wesen 
kann nicht das Wissen von je besonderen Wesen sein. Es wird deshalb erst 
durch die Gemeinde konstituiert“.84 In die Gemeinde integriert zu werden, 

76 Ebd., 403.
77 Ebd., 402.
78 Ebd., 404.
79 Ebd., 406.
80 Hegel (1993), 23.
81 R II, 296.
82 Ebd., 301.
83 Ebd., 296.
84 Jaeschke (1986), 35.

„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ 

289

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfordert von den Einzelnen, ihre Vereinzelung zu überwinden. Aufschluss­
reich ist hier, wie Hegel an der Konzeption „Geist“ die Implikation der „Lie­
be“ hervorhebt. Besondere Beachtung verdient, dass Hegel die Bestimmung 
des Geistes als Liebe unter Heranziehung konkreter Lebenserfahrungen – 
„der gewöhnlichen Liebe“85 – erläutert.

Diese Sphäre ist deswegen das Reich des Geistes, dass das Individuum 
in sich unendlichen Wert hat, sich als absolute Freiheit weiß, in sich 
die härteste Festigkeit besitzt und zugleich diese Festigkeit aufgibt und 
sich in dem schlechthin anderen selbst erhält: die Liebe gleicht alles, 
auch den absoluten Gegensatz, aus […] und dies ist das höchste Wunder, 
welches dann eben der Geist selbst ist.86

Das bedeutet: Erst dann, wenn die Einzelnen sich darauf einlassen, eine 
Einheit zu bilden, in der ihre Besonderheit gewahrt bleibt, können Men­
schen die „Erfahrung“ machen, „was die Natur des Geistes ist“. Signifikan­
terweise bezeichnet Hegel die Liebe als „diese weltliche Religion des Her­
zens“87.

Zu beachten ist, dass es sich hier um eine Konzeption von Gemeinschaft 
und Integration der Einzelnen handelt, zu der es in den nachmetaphysi­
schen Auffassungen der Gegenwart kaum eine Entsprechung gibt. Dies 
wird unmittelbar deutlich, wenn man sich die von Habermas entworfene 
ultimative Perspektive vor Augen führt, wonach ein „auf der Grundlage 
einer diskursiven Willensbildung gerechtfertigtes kollektives Handeln von 
letztlich globaler Reichweite institutionalisiert werden muss“88. Während 
dieses Ideal als politische Zielvorgabe gewiss einleuchtend ist, gilt es zu 
bedenken, dass die von Hegel dargestellte „Gemeinde“ eine umfassendere 
Einbeziehung der Einzelnen vollzieht. Insofern der Fokus auf die staatsbür­
gerliche Bereitschaft, sich an der diskursiven Willensbildung zu beteiligen, 
gerichtet ist, verbleiben die Individuen in der Positionierung von Einzel­
nen. Den Hintergrund bildet die von Habermas beanspruchte „kommuni­
kationstheoretische Transformation der Hegelschen Philosophie des Geis­
tes“89, die Thomas Schmidt so charakterisiert, dass sie „das idealistische 
Erbe Hegels in Gestalt einer nachmetaphysischen, prozedural verfassten 

85 R II, 301.
86 Ebd., 300.
87 A II, 186.
88 Habermas (2019), I, 72.
89 Schmidt (2019), 46.

Herta Nagl-Docekal

290

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und sprachlich situierten Vernunft aufzuheben beansprucht“90. Damit rückt 
eine Konzeption von moralischer Interaktion in den Vordergrund, die aus 
der Perspektive von Konflikten entwickelt ist und die Einzelnen reziprok 
auf eine öffentliche „Rechtfertigung“ ihrer Handlungsmotive verpflichtet.91

Aufschlussreich ist dagegen Hegels Auffassung, dass die „Würde“ des 
Menschen erfordert, auf die Einzelnen in ihrer Ganzheit – „auf das Ganze 
des Menschen“92 – einzugehen, sodass „ich meiner ganzen Subjektivität 
nach, was dieselbe ist und in sich enthält, als dieses Individuum, wie es war, 
ist und sein wird“93 in die geteilte Verbundenheit aufgenommen bin. Dem­
entsprechend ist Hegels Augenmerk auf die unausweichliche Fehlbarkeit 
aller Einzelnen gerichtet. Damit rückt die Bedeutung von Vergebung in den 
Vordergrund: Wenn wir einander verletzen, sind wir in die Vereinzelung 
zurückgefallen, doch vermag die Liebe eine vollständige Versöhnung zu 
leisten – Hegel erläutert „das Versöhnende“ der Liebe dadurch, dass sie die 
„moralische Imputation“ zurücklässt, „wonach jedes Individuum nur für 
sich zu stehen hat, jeder der Täter seiner Tat ist.“ Diese Imputation „hat 
nur ihre Stelle auf dem Felde der Endlichkeit, wo das Subjekt als einzelne 
Person steht, nicht auf dem Felde des freien Geistes. In dem Felde der 
Endlichkeit ist die Bestimmung, dass jeder bleibt was er ist; hat er Böses 
getan, so ist er böse: Das Böse ist in ihm als seine Qualität“, wohingegen 
„diese Schranke an ihm […] für die Unendlichkeit des Geistes ein Nichtiges 
ist: der Geist kann das Geschehene ungeschehen machen; die Handlung 
bleibt wohl in Erinnerung, aber der Geist streift sie ab“94. Ohne explizit 
auf Hegel Bezug zu nehmen, hat Hannah Arendt genau diesen Gedanken 
ausgeführt: „Könnten wir einander nicht vergeben, d.h. uns gegenseitig von 
den Folgen unserer Taten entbinden, so beschränkte sich unsere Fähigkeit 
zu handeln gewissermaßen auf eine einzige Tat, deren Folgen uns bis an 
unser Lebensende im wahrsten Sinn des Wortes verfolgen würden.“95

Freilich geht Habermas mit Adorno davon aus, dass ein sich rein auf das 
Immanente begrenzender philosophischer Blick auf das „Selbstverständnis 
des Menschen“ zu restriktiv wäre: „Die säkulare Moderne hat sich aus 
guten Gründen vom Transzendenten abgewendet, aber die Vernunft würde 

90 Ebd., 58.
91 Siehe auch Forst (2015). Kritisch zur Auffassung, wonach moralische Fragen mit 

einem Konfliktfall einsetzen: Nagl-Docekal (2014), 41f.
92 RL, 246.
93 A II, 182.
94 R II, 295.
95 Arendt (1981), 301f.

„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ 

291

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem Verschwinden jeden Gedankens, der das in der Welt Seiende im 
Ganzen transzendiert, selber verkümmern“.96 Diese Schlusspassagen des 
Werkes Auch eine Geschichte der Philosophie eröffnen im Grunde ein neues 
Forschungsprogramm, das untersucht, ob sich die Abwendung vom Tran­
szendenten in der Tat auf uneingeschränkt „gute Gründe“ berufen kann, 
oder ob sich aus Kernelementen der Hegelschen Konzeption des Geistes 
Ansätze beziehen lassen, um einer szientistisch-reduktionistischen Bestim­
mung des Menschen – und den daraus resultierenden, die Menschenwürde 
missachtenden Handlungsweisen – entgegenzutreten und einen unverkürz­
ten Begriff von Humanität geltend zu machen97.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Vernunft und Offenbarung, in: ders.: Stichworte. Kritische Mo­
delle 2, Frankfurt am Main 1969, S. 20–29.

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 1981.
Bataille, Georges: Theory of Religion, New York 1992.
Braidotti, Rosi: The Posthumanism, Cambridge 2013.
Forst Rainer: Rechtfertigung in der Philosophie, in: Information Philosophie 2015, 

H. 4, S. 20–27.
Gethmann-Siefert, Annemarie/Nagl-Docekal, Herta/Rózsa, Erzsébet/Weisser-Loh­

mann, Elisabeth (Hrsg.): Hegels Ästhetik als Theorie der Moderne, Berlin 2013.
Gordon, Peter: Migrants in the Profane. Critical Theory and the Concept of Seculariza­

tion, New Haven 2020.
Habermas, Jürgen: The Theory of Communicative Action, Bd. 2, Boston 1978.
Habermas, Jürgen: Between Eroticism and General Economy. Georges Bataille, in: 

ders.: The Philosophical Discourse of Modernity. Twelve Lectures, Cambridge 1997, 
S. 217–218.

Habermas, Jürgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 
2001, Frankfurt am Main 2001.

Habermas, Jürgen: Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates?, in: 
ders./Josef Ratzinger: Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft und Religion, 
Freiburg im Breisgau 2005a, S. 106–118.

Habermas, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, 
Frankfurt am Main 2005b.

Habermas, Jürgen: Versprachlichung des Sakralen, in: ders.: Nachmetaphysisches Den­
ken II, Frankfurt am Main 2012, S. 7–18.

Habermas, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, 2 Bde., Berlin 2019.

96 Habermas (2019), II, 807.
97 Dazu: Nagl (2022).

Herta Nagl-Docekal

292

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Habermas, Jürgen: Eine Antwort auf die Kommentare, in: Rudolf Langthaler/Hans 
Schelkshorn (Hrsg.): Okzidentale Konstellationen zwischen Glauben und Wissen. 
Beiträge zu Jürgen Habermas’ Auch eine Geschichte der Philosophie, Darmstadt 
2023, S. 363–411.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. 
Hrsg. v. Georg Lasson, Hamburg 1968 [VW].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Entwürfe über Religion und Liebe (Werke Bd. 1), 
Frankfurt am Main 1970 [RL].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes (Werke Bd. 3), Frank­
furt am Main 1970 [PG].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften 
III (Werke Bd. 10), Frankfurt am Main 1970 [E III].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte 
(Werke Bd. 12), Frankfurt am Main 1970) [VG].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ästhetik II (Werke Bd. 14), 
Frankfurt am Main 1970 [A II].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Religion I 
(Werke Bd. 16), Frankfurt am Main 1970 [R I].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Religion II 
(Werke Bd. 17), Frankfurt am Main 1970 [R II].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I 
(Werke Bd. 18), Frankfurt am Main 1970 [GP].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Ham­
burg 1993.

Heintel, Erich: Grundriß der Dialektik, Bd. I, Darmstadt 1984.
Isensee, Josef: Die katholische Kritik an den Menschenrechten, in: Ernst-Wolfgang 

Böckenförde/Josef Spaemann (Hrsg.): Menschenrechte und Menschenwürde, Stutt­
gart 1987, S. 138–174.

Jaeschke, Walter: Die Vernunft in der Religion. Studien zur Grundlegung der Religions­
philosophie, Stuttgart 1986.

Jaeschke, Walter: Einleitung des Herausgebers, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel: 
Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Hamburg 1993, S. XI-XXXIV.

Langthaler, Rudolf/Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Glauben und Wissen. Ein Symposi­
um mit Jürgen Habermas, Berlin 2007.

Nagl, Ludwig: Merits and Limits of AI. Instrumental Rationality and Praxis-Related 
Hermeneutical Reason, in: Waldemar Zacharasiewicz/Herta Nagl-Docekal (Hrsg.): 
Artificial Intelligence and Human Enhancement, Berlin 2022, S. 33–50.

Nagl-Docekal, Herta: Innere Freiheit. Grenzen der nachmetaphysischen Moralkonzep­
tionen, Berlin 2014.

Nagl-Docekal, Herta: Feminist Perspectives on Kant’s Conception of Autonomy: On 
the Need to Distinguish between Self-Determination and Self-Legislation, in: Su­
sanne Lettow/Tuija Pulkkinen (Hrsg.): The Palgrave Handbook of German Idealism 
and Feminist Philosophy, Cham 2022, S. 51–72.

„Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie“ 

293

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmidt, Thomas M.: Religiöser Diskurs und diskursive Religion in der postsäkularen 
Gesellschaft, in: Rudolf Langthaler/Herta Nagl-Docekal (Hrsg.): Glauben und Wis­
sen. Ein Symposium mit Jürgen Habermas, Berlin 2007, S. 322–340.

Schmidt, Thomas M.: The Search for Lost Intimacy. George Bataille on Religion as 
Immanent Human Experience, in: Brigitte Buchhammer (Hrsg.): Re-Learning to 
be Human in Global Times. Challenges and Opportunities from Perspectives of 
Contemporary Philosophy of Religion, Washington DC 2018, S. 13–23.

Schmidt, Thomas M.: Habermas und Hegel als Denker der Moderne, in: Klaus Viert­
bauer/Franz Gruber (Hrsg.): Habermas und die Religion, Darmstadt 2019, S. 40–58.

Schmidt, Thomas M.: Geist, Sprache, Leiblichkeit. Hegel, Herder und Feuerbach über 
die Verkörperung der Vernunft, in: Rudolf Langthaler/Johann Schelkshorn (Hrsg.): 
Okzidentale Konstellationen zwischen Glauben und Wissen. Beiträge zu Jürgen Ha­
bermas’ Auch eine Geschichte der Philosophie, Freiburg im Breisgau 2023, S. 40–58.

Siep, Ludwig: Der Weg der Phänomenologie des Geistes, Berlin 2000.
Taylor, Charles: Hegel, Frankfurt am Main 1983.

Herta Nagl-Docekal

294

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

