»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die
Philosophie®

Herta Nagl-Docekal

Abstract: Wie erortert Thomas M. Schmidt die Unterscheidung von Profanem und Sakralem mit
Bezug auf Georges Bataille und Jiirgen Habermas? Ausgehend von Schmidts These, wonach die
religiose Vorstellung fiir Hegel ,nicht in einem komplementiren Auflenverhaltnis zum Wissen®
stehe, erldutert der Beitrag Hegels Pladoyer fiir eine denkende Neu-Aneignung des Inhalts von
Religion, das heute fiir Glaubige jeder Art von Bekenntnis Relevanz hat. Diskutiert wird Hegels
Pointe: ,Wenn die Theologie nicht Philosophie ist, so weif} sie nicht, was sie will, die auch das
Projekt einer Ubersetzung sikularer Inhalte in die Sprache der Theologie impliziert. Mit Blick
auf den Anspruch der ,,kommunikationstheoretischen Transformation der hegelschen Philosophie
des Geistes” wird Hegels Konzeption von ,Gemeinde®, im speziellen deren Potential von Verge-
bung und Versohnung, naher betrachtet.

Keywords: Profanisierung, aneignende Ubersetzung, Wahrheit, Geist, Bataille, Hegel

»No philosophical approach trying to understand what it means to be
human in a globalized world would be complete without an adequate
account of religion.” (Thomas M. Schmidt')

Ubergang aus mythischen Denkformen und eingespielten Riten

In einer pointierten Rekapitulation des Anspruchs seiner Philosophiege-
schichte, die als ,,Genealogie’ des nachmetaphysischen Denkens“ konzi-
piert ist, erldutert Jiirgen Habermas, wie die ,Zuordnung zur sog. Achsen-
zeit“ zu verstehen sei: Diese verweise ,auf die Umstrukturierung einer
zeitlich vorangehenden Gestalt des Geistes, eben jener mythischen Weltbil-
der, mit denen die Philosophie [...], und darauf kommt es mir an, dieselbe
Aufgabe und dieselbe Funktion teilt“2. Enthalt diese Pointe eine Anspielung
auf Hegels These: ,Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie

1 Schmidt (2018), 30.
2 Habermas (2023), 368-369.

275

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

die Philosophie“3? Stimmen die Uberlegungen, von denen die so dhnlichen
Formulierungen getragen sind, in ihrem Kern {iberein? Dieser Frage nach-
gehend, sollen die folgenden Ausfithrungen entscheidende Differenzen auf-
zeigen sowie deren Konsequenzen hinsichtlich der von Thomas Schmidt
fokussierten Frage nach der Stellung des Menschen in einer globalisierten
Welt.

Das zentrale Anliegen der Philosophie sieht Habermas darin, ,der Welt-
und Selbstverstindigung® zu dienen und damit zugleich ,die Funktion
der sozialen Integration zu erfiillen. Thre Genese verortet er — unter Ver-
weis auf jene Diskussionen, ,die unter dem Stichwort Vom Mythos zum
Logos® gefithrt worden sind“ — im ,kritischen Ubergang vom Mythos zu
den verschiedenen achsenzeitlichen Weltbildern’, der einen maf3geblichen
»Erkenntnisfortschritt“ darstellt, insofern ,das philosophische Denken die
Fiille jenes in den Hochkulturen angesammelten, praktischen, empirischen
und theoretischen Wissens verarbeitet, das die magische Denkform und
narrative Erklarung des Mythos gesprengt hat.“

Die weitere Entfaltung des philosophischen Denkens im okzidentalen
Kontext ist Habermas zufolge bestimmt von ,Theorien, die gegeniiber den
mythischen Denkformen und den eingespielten Riten eine jeweils neue
Reflexionsstufe mit Begriffen zweiter Ordnung darstellen’, wobei sie sich
durch die ,jeweils anspruchsvolleren Anforderungen an Begriindungen®
auszeichnen.® So ldsst sich die Geschichte der Philosophie

selbst als ein Lernprozess begreifen, der auf kognitive Dissonanzen ant-
wortet — auf Dissonanzen, die vonseiten der beiden ,offenen“ Flanken
unseres Welt- und Selbstverstindnisses aufbrechen: vonseiten der Fort-
schritte unseres Wissens vom innerweltlichen Geschehen sowie vonsei-
ten der Krisen der gesellschaftlichen Integration®.

Hier fallt auf, dass die existenziellen Sinnfragen, die durch die unitberwind-
bare Endlichkeit des Menschen provoziert werden, nicht unter dem Titel
der ,,,offenen’ Flanken® thematisiert werden. (Darauf wird noch zuriickzu-
kommen sein.)

Die These vom Ubergang aus mythischen Vorstellungen und eingespiel-
ten Riten evoziert das Bild zweier differenter Typen von Denkweisen —

3 EIII408.
4 Habermas (2023) 369.
5 Ebd., 370.
6 Ebd., 369.

276

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie®

doch wo genau soll die Trennlinie verlaufen? In einem in Wien gehaltenen
Vortrag verweist Thomas Schmidt auf die Unterscheidung zwischen dem
Profanen und dem Heiligen, wie sie von Georges Bataille im Anschluss
an Durkheim dargelegt und von Habermas in der Theorie der ,Versprachli-
chung des Sakralen*” weiter entfaltet wurde, die auch fiir seine Deutung der
Moderne mafigeblich ist.

Modernization is the process through which the ,socially integrative and
expressive functions that were at first fulfilled by ritual practice” pass
over to communicative action, and the ,authority of the holy is gradually
replaced by the authority of an achieved consensus. [...] The ,spellbind-
ing power of the holy is sublimated into the binding/bonding force of
criticizable validity claims and at the same time turned into an everyday
occurrence.

Schmidt geht hier auf Habermas’ Studie ,Between Eroticism and General
Economics: Georges Bataille® ein, wobei er zundchst die von beiden Au-
toren geteilte Auffassung hervorhebt, dass sich religiose Erfahrung nicht
restlos versprachlichen lasse - jene Auffassung also, die in vielen Werken
von Habermas mit der Bezeichnung der Religion als ,,opak“? ausgedriickt
ist.

Habermas stimmt mit Bataille auch in der Diagnose und Kritik der
instrumentellen Logik, von der die kapitalistischen Bedingungen gepragt
sind, {iberein, etwa wenn dieser die ,profane Ordnung der Dinge® als ,the
sphere of useful activity, lasting order, and the accumulation of goods
bzw. als die ,workaday world of utility* charakterisiert.!! Zu beachten ist
jedoch, dass die Trennlinie zwischen dem Profanen und Sakralen von
Bataille bereits an dieser Stelle gezogen wird: Der Logik des Nutzens
wird ,the religious erotic desire for intimate communion® unmittelbar
gegeniibergestellt. Das bedeutet, dass die Moglichkeit der Verstindigung
in sprachlich klarer Artikulation eingeschrinkt ist im Sinne der szientisti-
schen Auffassung von Rationalitdt. Bataille stellt dieser Rationalitdt ,the
ecstatic communication with others and the world in total“ gegentiber und
bringt dabei ,das Opfer” als paradigmatisch zur Geltung - ,[i]n sacrifice

Habermas (2012).

Schmidt (2018), 19, zitiert hier Habermas (1978), 77.
Habermas (1997).

Habermas (2005P), 150.

Schmidt (2018), 25; er bezieht sich hier auf Bataille (1992).

—_ =
= O O 0

277

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

we violate the norms and restrictions of the profane world of labor and
instrumental reason. [...] There is no question for Bataille that sacrifice
is an amoral act of transgression that can become a manifestation of ex-
treme and violent self-affirmation.!> Das Wesen von Religion wird genau
darin gesehen: ,The paradigm of religious experience which transgresses
the constraints laid upon the human being by rational logic and labor
and which reconnects the self with nature is ,mystical experience™!3. Da
heute die Vorstellung einer ekstatischen Vereinigung mit Natur vor allem
im post-humanistischen Kontext eine neue Aktualisierung erfahrt, gilt es
zu unterstreichen, dass hier kein Raum bleibt fir einen umfassenderen
Begriff von Vernunft, der auch die Dimensionen von Recht und Moral
einschlieft. Eine argumentative Begriindung normativer Anspriiche kann
weder von der instrumentellen Logik noch von der ekstatischen Erfahrung
her geleistet werden.!4

Bei Habermas ist indessen die Trennlinie zwischen ,Glauben und Wis-
sen“ in der Art gezogen, dass die Sphdre der argumentativ begriindeten
Verstandigung nicht nur theoretische Erkenntnis und pragmatisches Kal-
kiill, sondern auch die praktische Vernunft einschliefit. Insbesondere das
»nachmetaphysische Denken® ist Habermas zufolge durch einen derart
umfassenden ,sdkularen Charakter“> gekennzeichnet: ,Die Philosophie
[...] hat sich aus der Umklammerung der Religion gel6st und beansprucht
nun, Moral und Recht, iiberhaupt den normativen Gehalt der Moderne
aus Vernunft alleine zu begriinden'® Im Rekurs auf Adornos These von
der ,,Einwanderung’ theologischer Gehalte ins profane Denken” sucht
Habermas einen ,Lernprozess® darzustellen, fiir den der ,detranszendenta-
lisierte Begriff der verniinftigen Freiheit® ausschlaggebend ist, d. h. ,das
Selbstverstindnis des Menschen als eines autonomen Vernunftwesens®, wie
es sich im ,,Zuwachs an institutionalisierten Freiheiten und heute vor allem
in den Praktiken und rechtlichen Gewéhrleistungen demokratischer Verfas-

12 Schmidt (2018), 26.

13 Ebd., 29.

14 Dieses Problem ergibt sich auch hinsichtlich der - vielfach vertretenen — These,
wonach der gesamten materiellen Welt ethische Kompetenz zuzuschreiben ist, da
die Menschen immer schon in ein ,natureculturecontinuum® (Braidotti (2013), 66)
eingebunden sind. Die Inkonsistenz einer derartig erweiterten Auffassung von Ethik
erldutert Nagl-Docekal (2022).

15 Habermas (2012), 16.

16 Ebd.

17 Adorno (1969), 20.

278

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«

»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie

sungsstaaten manifestiert.!® Doch handelt es sich hier nicht um eine ein-
fiir-allemal fixierte Trennlinie zwischen Glauben und Wissen; Habermas
wirft vielmehr folgende Frage auf: ,Konnen wir wissen, ob der Prozess
der Versprachlichung des Sakralen [...] erschopft und abgeschlossen ist?“
Eine FufSnote verweist hier auf Peter Gordons These, dass Adorno ,die
negativistische Arbeit an der ,restlos’ profanisierenden Transformation der
noch unabgegoltenen theologischen Gehalte am konsequentesten betrieben
hat“0,

Driickt der Gedanke an eine restlose Profanisierung die Erwartung aus,
dass sich Religion letztlich vollig eriibrigen wiirde? Habermas zeigt sich
in dieser Frage zuriickhaltend. Wie Thomas Schmidt erldutert, liefl dieser
es in der mittleren Phase seiner diesbeziiglichen Uberlegungen ,offen,
ob eine vollstindige aneignende Ubersetzung der religiosen Uberlieferung
langfristig gelingen wird und die Koexistenz von Religion und nachmeta-
physischem Denken daher nur vorldufigen Charakter besitzt?l. So halt
Habermas zum einen fest, dass sich ,die Philosophie in ihrer Rolle als Er-
bin der europdischen Aufklarung® durch ,die Zeitgenossenschaft religioser
Uberlieferungen und Praktiken ,provoziert* sieht: Was bedeutet fiir die
Philosophie

als ,Hiiterin der Rationalitat® der Umstand, dass sich Religionsgemein-
schaften und religiose Lehren mit ihrer archaischen Verwurzelung in
kultischen Praktiken inmitten der gesellschaftlichen Moderne als eine
gegenwirtige und kulturell produktive Gestalt des Geistes zu behaupten
scheinen???

Zum anderen findet sich am Ende des zweiten Bandes von Auch eine
Geschichte der Philosophie jene (seitens der Theologie wohl meistzitierte)
Uberlegung, die vor einer ,,Entropie” der Vernunft warnt:

Der Ritus beansprucht, die Verbindung mit einer aus der Transzendenz
in die Welt einbrechenden Macht herzustellen. Solange sich die religiose
Erfahrung noch auf diese Praxis der Vergegenwirtigung einer starken
Transzendenz stiitzen kann, bleibt sie ein Pfahl im Fleisch der Moderne,
die dem Sog zu einem transzendenzlosen Sein nachgibt — und so lange

18 Habermas (2019), 11, 806.

19 Habermas (2012), 17.

20 Habermas (2019), IT, 806, FN 22. Siehe: Gordon (2020).
21 Schmidt (2007), 330.

22 Habermas (2012), 9.

279

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

hélt sie auch fiir die sékulare Vernunft die Frage offen, ob es unabgegolte-
ne semantische Gehalte gibt, die noch einer Ubersetzung ,.ins Profane*
harren.?

Auf diese Weise bleibt eine Trennlinie erhalten: Wie immer weitreichend
die ,Profanisierung“ auch gegliickt sein mag, bildet Religion als das opake
Andere der Vernunft noch immer ihr Gegeniiber. Doch konnte es sein, dass
diese Differenz durch den fiir das ,nachmetaphysische Denken® ausschlag-
gebenden Rekurs auf die ,sdkulare” Rationalitdt der Aufkldrung selbst ver-
ursacht ist? Insofern Habermas die Sphare der Religion aus soziologischer
Perspektive ,von auflen” betrachtet, gilt es erst noch, nach dem Blickwinkel
der Glaubigen zu fragen: Ist fiir sie der Ritus - sind die kultischen Prakti-
ken - der Sprachlichkeit entzogen? Es scheint sich doch so zu verhalten,
dass fiir Christen die Segnung mit dem Kreuzzeichen - oder fiir Derwische
ihre Bewegung nach tradierten Mustern — keine gedankenlose Aktivitat
darstellt. Auf in-explizite Weise geht auch Habermas von einer Durchlés-
sigkeit der unterstellten Trennung aus, wenn er den Prozess der Profani-
sierung als ,Ubersetzung“ darstellt. Wie kritische Kommentare vielfach gel-
tend machten, impliziert der Begriff ,Ubersetzung” eine Relation zwischen
verschiedenen Sprachen.?* Habermas unterminiert die zunéchst betonte
Alteritdt weiter, wenn er eine von glaubigen und areligiésen Biirgern zu
leistende ,,kooperative Ubersetzung religioser Gehalte“ in Erwigung zieht:
»Eine liberale politische Kultur kann sogar von den sékularisierten Biirgern
erwarten, dass sie sich an Anstrengungen beteiligen, relevante Beitrdge aus
der religiosen in eine 6ffentlich zugingliche Sprache zu tibersetzen >

Von hier aus scheint es sinnvoll, den Blick auf Hegels Begrift der Ver-
nunft zu richten, der das Verhiltnis von Religion und Moderne - sowie die
Aufgabe von Philosophie — anders zu bestimmen erlaubt. In diese Richtung
weist auch Thomas Schmidt, wenn er betont, ,die religiése Vorstellung®
stehe fiir Hegel ,nicht in einem komplementiren Aufienverhiltnis zum
Wissen®26

23 Habermas (2019), 11, 807.

24 Siehe: Langthaler/Nagl-Docekal, 2007.

25 Habermas 20052, 36. Habermas verweist hier auf seine Friedenspreisrede Glauben
und Wissen, die einen Abschnitt zum Thema ,Kooperative Ubersetzung religioser
Gehalte“ (vgl. Habermas (2001), 20-25) enthilt.

26 Schmidt (2023), 311.

280

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie®

Der Standpunkt der verstindigen Aufkldarung

Auch Hegels Diagnose der sikularen Moderne setzt mit einer Kritik am
Szientismus ein. Signifikant ist, dass er den durch die abstrakte Aufkldrung
ausgelGsten Prozess der Entfremdung aus der Perspektive der Religion be-
trachtet und als eine Verlustgeschichte darstellt. Den Ausgangspunkt bildet
Hegels Auffassung, dass alle Religionen auf demselben Grundbediirfnis
beruhen: Das in jedem Menschen angelegte ,Verniinftige® treibt {iber die
sinnliche Erkenntnis hinaus zum ,Gedanken eines Ewigen gegen das Zeitli-
che®, wobei zunichst noch

die Welt in zwei getrennte Teile zerrissen [ist] — ein Reich der Gegenwart
und ein Reich des Jenseits; [...] jedes hat absolute Anspriiche an mich,
und diese Anspriiche sind im Widerspruch, und diesen Widerspruch
kann ich nicht auflésen, indem ich eines aufgebe, sondern beide behaup-
ten ihr Recht.?”

Die Auflésung dieses Widerspruchs ist zunichst ,in der Religion vorhan-
den®; sie ,,ist die Weise, in welcher den Menschen tiberhaupt das Bewusst-
sein ihres Wesens aufgegangen ist; das Wesen der Natur und ihres Geistes
ist in ihr ihnen gegenstindlich [...] und der Geist in ihm erfasst sich
selbst“?® Hier tritt deutlich hervor, worin fiir Hegel die zentrale Bestim-
mung von Religion liegt: Sie vermittelt ,das Hochste, was der Mensch be-
sitzen kann, das Selbstbewusstsein seines Wesens“?. An diesem Anspruch
orientieren sich dann auch seine Uberlegungen zum Verhiltnis von Religi-
on und Philosophie in ,unserer Zeit“3° (die hier noch zu thematisieren sein
werden).

Was nun die von der abstrakten Aufklirung vollzogene Distanznahme
von Religion betrifft, hilt Hegel fest: Dass ,die Erfahrung die Wissenschaft
der Welt geworden™! ist, hat eine Sichtweise begtinstigt, fiir die sich ,die
Gesetze der Natur als ein Letztes*® darstellen, was zur Folge hatte, dass
»der Aberglaube an die sogenannte Naturmacht und deren Selbstdndigkeit
gegen den Geist“® entstanden ist. Diesem szientistischen Wirklichkeitsver-

27 ETIL 407.
28 Ebd., 409.
29 Ebd.,, 402.
30 Ebd., 401.
31 VWIV,912.
32 Ebd., 913.
33 RII, 316.

281

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

stdndnis gemdfl werden die religiosen Inhalte zunédchst auf den Boden der
Empirie transferiert — so erst hat die Religionskritik ihr (scheinbar) leich-
tes Spiel. Hegel stellt diesen Vorgang anhand des Christentums dar: Aus
szientistischer Perspektive kann ,die Erscheinung Gottes im Fleisch, die
Erhebung Christi zum Sohne Gottes, die Verkldrung der Endlichkeit der
Welt [...] nicht vorhanden*** sein. Daraus folgt, dass Gott in ein abgetrenn-
tes Jenseits verbannt wird; ,der Standpunkt der verstindigen Aufkldrung®
ist Hegel zufolge dadurch gekennzeichnet, dass ,,Gott jenseits ist und kein
affirmatives Verhiltnis zum Subjekt hat“3> Auf diese Weise wird Gott aller
Bestimmungen beraubt - fiir das blof8 ,abstrakte Denken® des Verstandes
bleibt Gott ,ohne Bestimmung, leer: [...] Er ist ein Jenseits fiir das Erken-
nen“3¢ Das ,letzte Resultat® dieser Position bildet die Auffassung: ,[M]an
kann Gott nicht erkennen®”

Doch ist es, so fahrt Hegel fort, dem Szientismus (Hegel verwendet in
der Regel den Begrift , Aufklarung®) nicht gelungen, das Christentum bzw.
Religion iiberhaupt zu widerlegen. Signifikant ist, dass Hegel zufolge diese
Art der Religionskritik jhren Adressaten eben dadurch verfehlt, dass sie
religiose Aussagen vorweg im Sinne ihres Realitdtsbegrifts zuschneidet:

Gegen den Glauben aber begeht sie schon darin das Unrecht, seinen Ge-
genstand so aufzufassen, dass er der IThrige ist. Sie sagt hernach iiber den
Glauben, dass sein absolutes Wesen ein Steinstiick, ein Holzblock sei,
der Augen habe und nicht sehe, oder auch etwas Brotteig, der, auf dem
Acker gewachsen, von Menschen verwandelt und darauf zuriickgeschickt
werde.?

Freilich: Obgleich sie im ,Unrecht® war, zog die radikalisierte Aufkldrung
eine massive Beeintrichtigung der Religion nach sich. Der Szientismus
erfasste, so Hegel, zunehmend auch die Theologie. Indem diese dem empi-
ristischen Realitdtsverstdndnis nichts entgegen zu setzen wusste, konnte sie
den Glauben nicht argumentativ verteidigen, sondern ihn nur dem Gefiihl

34 Ebd., 337.

35 Ebd., 338.

36 Ebd., 334.

37 Ebd., 334.

38 PG, 409 (Herv. H. N.-D.). Dazu erlduternd Siep: ,Dem Bewusstsein des Priesters
oder Theologen ist die Aufklarung insofern gleich, als sie selber den Glauben in
der verdinglichenden Weise missversteht, die sie am ,Aberglauben’ kritisiert. Die
Aufklarung [...] nimmt den als Geist verstandenen Gott als ein yergingliches Ding™*

(Siep (2000),199.)

282

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«

»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie

anheimstellen. Hegel notiert, dass ,,die Religion, das fromme Bediirfnis, [...]
ihre Zuflucht nehmen zur Empfindung, zum Gefith“*. (Im Lichte dieser
Konstellation wire auch zu betrachten, dass in der heutigen Theologie der
Begriff ,Spiritualitit® eine neue Konjunktur erfihrt.) Doch ,diese Form
entspricht’, wie Hegel einwendet, ,dem Geiste, der auch wissen will, woran
er ist, nicht“40 Uberdies bedeute eine solche Wendung zum Gefiihl, dass
letztlich die Gemeinschaft der Lehre aufgegeben wird. So geraten die Ein-
zelnen in den Status von isolierten ,,Atomen, denn ,jedes Individuum hat
sein eigenes Gefithl“4: ,Es hat da jeder so seinen Gott, [...] seine individu-
elle Religion, Weltanschauung, usw:“42. Der ,Standpunkt der verstdndigen
Aufkldarung® 16ste vor allem aber bei vielen Menschen eine religionsferne
Haltung aus: ,Diesseits des leeren Wesens Gottes steht so die fiir sich frei,
selbstindig gewordene Endlichkeit, die in sich absolut gilt:“4> Das hatte
u. a. zur Folge, dass die Individuen sich der Zufilligkeit und Leidenschaft
tiberlassen, wodurch, wie Hegel anmerkt, auch ihre intimen Beziehungen
gepragt werden; diese unterliegen nun einem raschen Wandel, so dass ,die
Liebe zu einer Liebe und zu einem Genuss ohne Schmerzen verkehrt ist“4,

Eine denkende Neu-Aneignung von Religion

Hegel setzt dem Szientismus die Forderung nach einer denkenden Neu-An-
eignung der Inhalte der Religion entgegen. Damit wendet er sich zugleich
gegen eine Haltung, die heute nichts an Intensitét verloren hat: das Insis-
tieren auf institutionell fixierten Lehren und kultischen Praktiken, deren
verhirtete ,Positivitat“? vielfach Entfremdung provoziert. Dagegen macht
Hegel geltend, dass die Vernunft immer schon in der Religion selbst ange-
sprochen wird.

Der Auffassung, unter Berufung auf die ,geoffenbarte Wahrheit“ liefSen
sich bestimmte Lehren auf Dauer aufler Streit stellen, begegnet Hegel mit

39 RII, 340.

40 Ebd., 340.

41 Ebd.

42 Ebd., 335.

43 Ebd.

44 Ebd., 343.

45 Zu Hegels Problematisierung der ,schlechten Positivitdt, d. h. des ,unangeeignet
Gegebenen', das den ,Schrecken der Objektivitat darstellt, siche: Heintel (1984),
334f.

283

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

folgendem Einwand: Der semantische Gehalt des Ausdrucks ,Wahrheit*
impliziert, dass eine bestimmte Aussage als giiltig eingesehen wird; deshalb
kommt als Ort von Wahrheit nur das Denken infrage. Das bedeutet: Soll
eine bestimmte Aussage in der Form fixiert werden, dass jegliche weitere
Debatte dariiber untersagt wird, so bleibt dieser Aussage die Wahrheitsfa-
higkeit verwehrt. Somit ist es gerade der Anspruch auf ,Wahrheit®, der den
Begrift ,,Offenbarung® mit der Vernunft verkniipft. Demgemaf3 hélt Hegel
fest, ,,dass die Vernunft der Ort des Geistes sei, wo Gott sich dem Menschen
offenbart™®. (Hegel geht also in eine andere Richtung als Jirgen Habermas,
fiir den Religion in ihrem Zentrum das ,intransparente Andere der Ver-
nunft“¥ représentiert.) Aus geschichtsphilosophischer Perspektive macht er
geltend, dass diese Einsicht mit Luther vollends zur Klarheit gelangt ist.
»Es entsteht so die unendliche Forderung, dass der Inhalt der Religion sich
auch dem Denken bewidhre, und dies Bediirfnis ist nicht abzuwenden.“8
Dementsprechend stellen sich die fiir die Moderne kennzeichnenden Kon-
troversen um verkrustete kirchliche Lehren und Praktiken als eine konse-
quente Fortfithrung dar:

Es ist die Freiheit der Vernunft, die in der Religion erworben worden, die
nun im Geiste sich fiir sich selbst weif. Diese Freiheit wendet sich nun
gegen die blof3e geistlose Auferlichkeit [...] und so tritt das Denken ein,
das die Auflerlichkeit, in welcher Form sie auch erscheine, zerstért und
ihr Trotz bietet.*

Wie lautet nun Hegels Vorschlag fiir ein denkend angeeignetes Christen-
tum? Dazu ist hier nur ein knappes Resiimee moglich. Entscheidend ist,
dass es Hegel zufolge in allen Religionen darum geht, in ihrem Anspruch
auf ,Wahrheit® zugleich das Wesen der menschlichen Existenz zu erfassen.
Kennzeichnend fiir die jidisch-christliche Vorstellungswelt — im Vergleich
insbesondere zu den religiosen Auffassungen Agyptens und Griechenlands
— ist fiir Hegel, dass nun ,der subjektive Geist als unendliche Subjektivitat
das Bewufltsein hat, dass er fir sich selber unendlichen Wert habe“s0.
Bereits im Buch Genesis war der Mensch bestimmt durch sein

46 RI, 50.

47 Habermas (2005), 149.
48 RII, 333.

49 Ebd.

50 RI,221u.232.

284

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie®

unendliches Fiirsichsein, das in fritheren Religionen nicht so zum Be-
wusstsein gekommen ist [...]. Dadurch, dass dies hier geschehen, ist nun
zugleich die Wiirde des Menschen auf einen weit héheren Standpunkt
gesetzt. Das Subjekt hat hierdurch absolute Wichtigkeit, ist wesentlicher
Gegenstand des Interesses Gottes [...]. Dies kommt in der Gestalt vor,
dass der Mensch als Geist unsterblich ist.!

In der fiir das Christentum ausschlaggebenden Menschwerdung Gottes
sieht Hegel die ,Vollendung“>? dieser Konzeption, ,insofern nun dem Men-
schen geoffenbart werden soll, was die Natur des Geistes ist“>3. Hegel er-
lautert: ,Das Moment der unmittelbaren Existenz ist [...] im Geiste selbst
enthalten. [...] Es ist die Bestimmung des Geistes, zu diesem Momente
[i. e. zur Leiblichkeit] fortzugehen.** So hat die christliche Religion mit
der ,Bestimmung, dass Gott Mensch wird, [...] die letzte Zuspitzung des
Geistes in seiner Subjektivitdt“>® vollzogen.

Die Bestimmung des Menschen als Geist impliziert zugleich, dass die
Bedingungen der Endlichkeit keine letztgiiltige Bedeutung haben. Im Blick
auf Tod und Auferstehung Christi hebt Hegel hervor: ,Gott [...] erhalt sich
in diesem Prozess, und dieser ist nur der Tod des Todes.>® In einer Anmer-
kung ist erliuternd hinzugesetzt: ,Die Uberwindung des Negativen ist aber
nicht ein Ausziehen der menschlichen Natur, sondern ihre héchste Bewah-
rung selbst im Tode und in der hochsten Liebe. Der Geist ist nur Geist als
dies Negative des Negativen.” Der ,Tod" dessen Uberwindung in Christus
vor Augen gefithrt wird, ist fiilr Hegel nicht allein das leibliche Faktum
der Sterblichkeit, sondern die Endlichkeit des Menschen als ,unmittelbare
Einzelheit®; es geht um die ,Endlichkeit in allen ihren Formen, die in ihrer
duflersten Spitze das Bose ist. [...] Es ist die unendliche Liebe, dass Gott
sich mit dem ihm Fremden identisch gesetzt hat, um es zu t6ten“8. Fiir die
Menschen ist so zur Anschauung gelangt, dass Geist zu sein ,das Autheben
der natiirlichen Endlichkeit, [...] die Authebung der Schranke“® bedeutet.
Diese ,,Aufthebung® ist ,wesentlich so zu fassen, dafi sie die Bewegung des

51 RII, 260.
52 Ebd., 276.
53 Ebd., 277.
54 Ebd.

55 Ebd., 276f.
56 Ebd., 291
57 Ebd.

58 Ebd., 292.
59 Ebd., 293.

285

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

Geistes ist, sich in sich zu erfassen, dem Natiirlichen abzusterben. [...]
Was ihm gilt, was seinen Wert hat, das hat er nur in dieser Authebung
seines naturlichen Seins und Willens“®, Dass dies im Christentum mit
letzter Konsequenz erfasst ist, zeigt sich fiir Hegel daran, dass Christus den
~gesteigerten Tod des Missetiters“®! gestorben ist - ,alle Grofle und alles
Geltende der Welt ist damit ins Grab des Geistes versenkt. Dies ist das
revolutiondre Element, durch welches der Welt eine ganz andere Gestalt
gegeben ist. Aber im Aufgeben des natiirlichen Willens ist zugleich dies
Endliche [...] verklart“e2,

Wenn die Theologie nicht Philosophie ist, so weifS sie nicht, was sie will

Die Auslegung zentraler christlicher Lehrstiicke mittels der Philosophie des
Geistes ist von Hegels Auffassung getragen, dass unter den Bedingungen
sunserer Zeit“ eine denkende Neu-Aneignung von Religion nur mit philo-
sophischen Mitteln gliicken kann.®® Insbesondere fiir das ,héher gebildete
Bewusstsein® zeigt sich, dass es ,die Form der Religion autheben [muss],
— aber allein darum, um ihren Inhalt zu rechtfertigen®6* Walter Jaeschke be-
tont, dass der von Hegel geforderte denkende Zugang ,einer philosophisch
ausgewiesenen, begrifflichen Rede von Gott und der Religion“®> bedarf,
und er erldutert:

Die Legitimation der Rede von Gott kann nur aus der Philosophie selber
erwachsen, und die Vernunft in der Religion kann allein dadurch begrif-
fen werden, dass die Philosophie den Begrift der Religion aus sich selber
als einen Vernunftbegriff entwirft — als den Begriff des Selbstbewuf3tseins
des eben darin und allein darin absoluten Geistes.%

Die unverzichtbare ,,Authebung® der (narrativen) Form ist jedoch nicht im
Sinne der Auffassung, wonach Religion obsolet geworden sei, zu verstehen.
Aus Hegels These: ,Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie

60 Ebd.

61 Ebd., 289.

62 Ebd.

63 Vgl.EIH, 411.

64 Ebd.

65 Jaeschke (1993), XXXIV.
66 Ebd., XXXIV.

286

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«

»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie

die Philosophie“?’, lasst sich vielmehr die Anregung zu einer Kooperation
von Theologie und Philosophie beziehen. Sofern Theologie unter der Last
des Szientismus dazu tendiert, priméar auf das Gefiihl zu setzen, liegt es an
der Philosophie, den Inhalt erneut zur Geltung zu bringen - ,,der religidse
Inhalt flichtet sich [...] in den Begriff*’8. Wie Hegel in der Einleitung zu
seinen Vorlesungen tiber die Philosophie der Geschichte aufzeigt,

ist es in den neueren Zeiten so weit gekommen, dass die Philosophie
sich des religiosen Inhalts gegen manche Art von Theologie anzunehmen
hat. In der christlichen Religion hat Gott sich geoffenbart, das heifit,
[...] es ist uns mit dieser Mdglichkeit, Gott zu erkennen, die Pflicht dazu
auferlegt.®®

Demgemaf3 hilt Hegel fest: ,Das ist der Standpunkt der Philosophie, dass
der Inhalt [...] durch das Denken seine Wiederherstellung und Rechtferti-
gung erhdlt.”? Dieser Gedankengang kann sich gerade heute als relevant
erweisen, angesichts der Attraktivitat, die diverse Formen von Spiritualitat
geniefSen.

Hegel formuliert lapidar mit Bezug auf die Theologie: ,Wenn diese nicht
Philosophie ist, so weif$ sie nicht, was sie will.“”! Dies ist ein Plidoyer dafiir,
philosophische Differenzierungen, die in fachlicher Autonomie entwickelt
wurden, zur begrifflichen Ausdeutung religiéser Lehrstiicke heranzuziehen.
Freilich kommt es fiir die Theologie darauf an, Philosophie auf dem grof3-
ten Differenzierungsniveau der Gegenwart zu rezipieren. So erweist es
sich heute fiir Glaubige (jeder Art von Bekenntnis) als angezeigt, sich
die Bedeutung ihrer Lehren im Kontext ihrer Lebensbedingungen - etwa
hinsichtlich ihrer eigenen Positionierung als Staatsbiirger und -biirgerinnen
im liberalen Rechtsstaat — neu zu vergegenwirtigen, da sie andernfalls in
ein gespaltenes Selbstverstdndnis geraten wiirden, das a la longue nicht
durchzuhalten wire.”? Bei Verzicht auf ein Neu-Durchdenken sihen sie sich
mit einer Disjunktion im Sinne der ,verstindigen Aufklarung® konfrontiert:
entweder an Glaubenstraditionen festzuhalten, die nicht explizierbar sind

67 EIII, 408.

68 RII, 340.

69 VG,27.

70 RTI, 339. Zum Thema der Authebung der Religion in Philosophie bei Hegel siche die
Beitrége von Erzsébet Rézsa, Ludwig Nagl und Gerrit Steunebrink in Gethmann-Sie-
fert et al. (2013), 85-162.

71 VW, 838.

72 Siehe dazu Isensee (1987), 138-174.

287

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

und damit fundamentalistisch verschlossen bleiben, oder eine vollige Ab-
kehr von Religion zu vollziehen.

Mit Blick auf das ,nachmetaphysische“ Denken wire somit folgende
Bilanz zu ziehen: Auch wenn die These, wonach wesentliche Elemente der
heutigen Standards von Recht und Moral auf eine ,Einwanderung® religio-
ser Inhalte in das sdkulare Denken zuriickgehen, Plausibilitit beanspruchen
kann, impliziert dies nicht, dass die Religion durch ebendiesen Prozess
ihre Rechtfertigung sukzessive eingebiif3t hitte. In Habermas’ Terminologie
gesprochen, kommt es fiir die Theologie auf eine ,,Ubersetzung“ sikularer
Inhalte in ihre Sprache an. Dass Hegels Uberlegungen nicht darauf hinaus-
laufen, die Religion wiirde letztlich von der Philosophie abgeldst werden,
hebt u. a. Charles Taylor hervor: ,Hegel [ist] der Meinung, dass die Zeit
der Religion nicht voriiber ist; er ,anderte niemals seine Meinung iiber
die unersetzliche Rolle der Religion®”® Taylor zitiert u. a.: ,Fiir den Geist,
wie er an und fiir sich ist, ist die Gestalt der Religion notwendig. Sie ist
die Form des Wahrhaften, wie es fiir alle Menschen, fiir jede Weise des
Bewuf3tseins ist.7*

Wider den Hochmut des Vergessens hoherer Interessen

Zu beachten ist hier freilich, dass Hegels Verstandnis von Philosophie auf
entscheidende Weise umfassender ist als das ,nachmetaphysische® Denken.
Als Hegel sein Lehramt an der Universitdt Berlin antrat, begann er seine
Enzyklopéddie-Vorlesung (am 22. Oktober 1818) mit grundlegenden Ausfiih-
rungen zur Aufgabe der Philosophie in ,unserer Zeit“”>. Er setzte dabei
mit der Diagnose eines beispiellosen Niedergangs der Philosophie ein,
wobei er monierte: Die ,Plattheit und Seichtigkeit des Wissens, welche
sich Aufklarung nannte,* hat ,ihren Hochmut in das griindliche Vergessen
hoherer Interessen gelegt® und es ,zum hochsten Triumph des Geistes®
erkoren, ,nur Erscheinendes, Zeitliches und Zufilliges, nur das Eitle zu
erkennen, diese Eitelkeit ist es, welche sich in der Philosophie breitgemacht
hat und in unseren Zeiten noch breitmacht und das grofle Wort fiihrt.

73 Taylor (1983), 637.
74 Ebd., 638. Siehe GP, 102.
75 EIII, 401.

288

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie®

Dementsprechend betont Hegel: ,Man kann wohl sagen, dass [...] es nie so
schlecht um diese Wissenschaft ausgesehen hat.7

Dieser Misere tritt Hegel mit der Forderung entgegen, die Philosophie
habe dafiir zu sorgen, ,dass das Hochste, was der Mensch besitzen kann,
das Selbstbewusstsein seines Wesens, nicht erlosche*”’. Sie habe ,,das Reich
des Geistes” zu explizieren, denn ,alles, was das menschliche Leben zu-
sammenhalt, was Wert hat und gilt, ist geistiger Natur“’® Hinsichtlich
der potenziellen Adressaten dieser Explikation macht Hegel ein allgemein
geteiltes ,Bediirfnis der Philosophie geltend: ,[I]m allgemeinen ist das,
was dem eigentlichen Bediirfnis der Philosophie zugrunde liegt, bei jedem
(denkenden) Menschen vorauszusetzen“’®. Wenn Hegel in der These: ,Re-
ligion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie® auch
vom ,Zweck® der Philosophie spricht, so geht es um die Aufgabe, die
Menschen der Gegenwart iiber ihr eigenes ,hoheres Interesse® aufzuklaren,
d. h. tiber ihr geteiltes Bediirfnis, das Wesen des Menschen im Medium des
wverniinftigen Wissens“ zu erkennen. Freilich kann die Rettung der Einsicht
in das geistige Wesen des Menschen bzw. in das Wesen des Geistes nur in
einer Sprache erfolgen, die nicht der profanen Immanenz verpflichtet ist.
Hegel unterstreicht: ,Der absolute Inhalt“ kann nicht ,in die Endlichkeit
herabgezogen werden“8°

Hegel lenkt die Aufmerksamkeit insbesondere auf die Bedeutung der
»Gemeinde, die in der Bibel im Bericht von der ,,AusgiefSung des Geistes"®!
thematisiert wird: ,Die Bildung der Gemeinde hat den Inhalt, dass die
sinnliche Form in ein geistiges Moment iibergeht.®> Entscheidend ist dabei
die Integration der Einzelnen - ,das Subjekt selbst wird hineingezogen“®.
Im Blick darauf unterstreicht Walter Jaeschke Hegels Auffassung, dass ,die
Vielen zur Einheit des Geistes“ verbunden werden, ,als wirkliches allgemei-
nes SelbstbewufStsein [...]. Denn das Wissen vom Geist als ihrem Wesen
kann nicht das Wissen von je besonderen Wesen sein. Es wird deshalb erst
durch die Gemeinde konstituiert”34 In die Gemeinde integriert zu werden,

76 Ebd., 403.

77 Ebd., 402.

78 Ebd., 404.

79 Ebd., 406.

80 Hegel (1993), 23.
81 RII, 296.

82 Ebd., 301.

83 Ebd., 296.

84 Jaeschke (1986), 35.

289

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

erfordert von den Einzelnen, ihre Vereinzelung zu {iberwinden. Aufschluss-
reich ist hier, wie Hegel an der Konzeption ,,Geist” die Implikation der ,Lie-
be“ hervorhebt. Besondere Beachtung verdient, dass Hegel die Bestimmung
des Geistes als Liebe unter Heranziehung konkreter Lebenserfahrungen -
»der gewdhnlichen Liebe“®> - erldutert.

Diese Sphire ist deswegen das Reich des Geistes, dass das Individuum
in sich unendlichen Wert hat, sich als absolute Freiheit weifs, in sich
die hirteste Festigkeit besitzt und zugleich diese Festigkeit aufgibt und
sich in dem schlechthin anderen selbst erhilt: die Liebe gleicht alles,
auch den absoluten Gegensatz, aus [...] und dies ist das hochste Wunder,
welches dann eben der Geist selbst ist.8¢

Das bedeutet: Erst dann, wenn die Finzelnen sich darauf einlassen, eine
Einheit zu bilden, in der ihre Besonderheit gewahrt bleibt, konnen Men-
schen die ,Erfahrung® machen, ,was die Natur des Geistes ist“ Signifikan-
terweise bezeichnet Hegel die Liebe als ,diese weltliche Religion des Her-
zens %7,

Zu beachten ist, dass es sich hier um eine Konzeption von Gemeinschaft
und Integration der Einzelnen handelt, zu der es in den nachmetaphysi-
schen Auffassungen der Gegenwart kaum eine Entsprechung gibt. Dies
wird unmittelbar deutlich, wenn man sich die von Habermas entworfene
ultimative Perspektive vor Augen fiihrt, wonach ein ,auf der Grundlage
einer diskursiven Willensbildung gerechtfertigtes kollektives Handeln von
letztlich globaler Reichweite institutionalisiert werden muss“, Wahrend
dieses Ideal als politische Zielvorgabe gewiss einleuchtend ist, gilt es zu
bedenken, dass die von Hegel dargestellte ,Gemeinde® eine umfassendere
Einbeziehung der Einzelnen vollzieht. Insofern der Fokus auf die staatsbiir-
gerliche Bereitschaft, sich an der diskursiven Willensbildung zu beteiligen,
gerichtet ist, verbleiben die Individuen in der Positionierung von Einzel-
nen. Den Hintergrund bildet die von Habermas beanspruchte ,kommuni-
kationstheoretische Transformation der Hegelschen Philosophie des Geis-
tes®®, die Thomas Schmidt so charakterisiert, dass sie ,das idealistische
Erbe Hegels in Gestalt einer nachmetaphysischen, prozedural verfassten

85 RIIL 301

86 Ebd., 300.

87 ATl 186.

88 Habermas (2019), I, 72.
89 Schmidt (2019), 46.

290

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«

»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie

und sprachlich situierten Vernunft aufzuheben beansprucht“?. Damit riickt
eine Konzeption von moralischer Interaktion in den Vordergrund, die aus
der Perspektive von Konflikten entwickelt ist und die Einzelnen reziprok
auf eine offentliche ,,Rechtfertigung® ihrer Handlungsmotive verpflichtet.”!
Aufschlussreich ist dagegen Hegels Auffassung, dass die ,Wiirde® des
Menschen erfordert, auf die Einzelnen in ihrer Ganzheit — ,,auf das Ganze
des Menschen®? - einzugehen, sodass ,ich meiner ganzen Subjektivitat
nach, was dieselbe ist und in sich enthalt, als dieses Individuum, wie es war,
ist und sein wird“? in die geteilte Verbundenheit aufgenommen bin. Dem-
entsprechend ist Hegels Augenmerk auf die unausweichliche Fehlbarkeit
aller Einzelnen gerichtet. Damit riickt die Bedeutung von Vergebung in den
Vordergrund: Wenn wir einander verletzen, sind wir in die Vereinzelung
zuriickgefallen, doch vermag die Liebe eine vollstindige Versohnung zu
leisten — Hegel erldutert ,das Verséhnende® der Liebe dadurch, dass sie die
»moralische Imputation zuriickldsst, ,wonach jedes Individuum nur fiir
sich zu stehen hat, jeder der Tédter seiner Tat ist. Diese Imputation ,hat
nur ihre Stelle auf dem Felde der Endlichkeit, wo das Subjekt als einzelne
Person steht, nicht auf dem Felde des freien Geistes. In dem Felde der
Endlichkeit ist die Bestimmung, dass jeder bleibt was er ist; hat er Boses
getan, so ist er bose: Das Bose ist in ihm als seine Qualitét®, wohingegen
»diese Schranke an ihm [...] fiir die Unendlichkeit des Geistes ein Nichtiges
ist: der Geist kann das Geschehene ungeschehen machen; die Handlung
bleibt wohl in Erinnerung, aber der Geist streift sie ab“*%. Ohne explizit
auf Hegel Bezug zu nehmen, hat Hannah Arendt genau diesen Gedanken
ausgefiihrt: ,Konnten wir einander nicht vergeben, d.h. uns gegenseitig von
den Folgen unserer Taten entbinden, so beschrinkte sich unsere Fahigkeit
zu handeln gewissermafien auf eine einzige Tat, deren Folgen uns bis an
unser Lebensende im wahrsten Sinn des Wortes verfolgen wiirden.>
Freilich geht Habermas mit Adorno davon aus, dass ein sich rein auf das
Immanente begrenzender philosophischer Blick auf das ,Selbstverstdndnis
des Menschen“ zu restriktiv ware: ,Die sakulare Moderne hat sich aus
guten Griinden vom Transzendenten abgewendet, aber die Vernunft wiirde

90 Ebd., 58.

91 Siehe auch Forst (2015). Kritisch zur Auffassung, wonach moralische Fragen mit
einem Konfliktfall einsetzen: Nagl-Docekal (2014), 41f.

92 RL, 246.

93 ATl 182.

94 RII, 295.

95 Arendt (1981), 301f.

291

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

mit dem Verschwinden jeden Gedankens, der das in der Welt Seiende im
Ganzen transzendiert, selber verkiimmern®%® Diese Schlusspassagen des
Werkes Auch eine Geschichte der Philosophie erdffnen im Grunde ein neues
Forschungsprogramm, das untersucht, ob sich die Abwendung vom Tran-
szendenten in der Tat auf uneingeschrinkt ,gute Griinde“ berufen kann,
oder ob sich aus Kernelementen der Hegelschen Konzeption des Geistes
Ansitze beziehen lassen, um einer szientistisch-reduktionistischen Bestim-
mung des Menschen - und den daraus resultierenden, die Menschenwiirde
missachtenden Handlungsweisen — entgegenzutreten und einen unverkiirz-
ten Begriftf von Humanitét geltend zu machen?”.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Vernunft und Offenbarung, in: ders.: Stichworte. Kritische Mo-
delle 2, Frankfurt am Main 1969, S. 20-29.

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen 1981.

Bataille, Georges: Theory of Religion, New York 1992.

Braidotti, Rosi: The Posthumanism, Cambridge 2013.

Forst Rainer: Rechtfertigung in der Philosophie, in: Information Philosophie 2015,
H. 4, S.20-27.

Gethmann-Siefert, Annemarie/Nagl-Docekal, Herta/Rézsa, Erzsébet/Weisser-Loh-
mann, Elisabeth (Hrsg.): Hegels Asthetik als Theorie der Moderne, Berlin 2013.

Gordon, Peter: Migrants in the Profane. Critical Theory and the Concept of Seculariza-
tion, New Haven 2020.

Habermas, Jiirgen: The Theory of Communicative Action, Bd. 2, Boston 1978.

Habermas, Jiirgen: Between Eroticism and General Economy. Georges Bataille, in:
ders.: The Philosophical Discourse of Modernity. Twelve Lectures, Cambridge 1997,
S. 217-218.

Habermas, Jiirgen: Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels
2001, Frankfurt am Main 2001.

Habermas, Jiirgen: Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates?, in:
ders./Josef Ratzinger: Dialektik der Sdkularisierung. Uber Vernunft und Religion,
Freiburg im Breisgau 2005%, S. 106-118.

Habermas, Jirgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze,
Frankfurt am Main 2005".

Habermas, Jiirgen: Versprachlichung des Sakralen, in: ders.: Nachmetaphysisches Den-
ken II, Frankfurt am Main 2012, S. 7-18.

Habermas, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie, 2 Bde., Berlin 2019.

96 Habermas (2019), II, 807.
97 Dazu: Nagl (2022).

292

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Religion hat denselben Zweck, denselben Inhalt wie die Philosophie®

Habermas, Jirgen: Eine Antwort auf die Kommentare, in: Rudolf Langthaler/Hans
Schelkshorn (Hrsg.): Okzidentale Konstellationen zwischen Glauben und Wissen.
Beitrage zu Jirgen Habermas’ Auch eine Geschichte der Philosophie, Darmstadt
2023, S. 363-411.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen {iber die Philosophie der Weltgeschichte.
Hrsg. v. Georg Lasson, Hamburg 1968 [VW].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Entwiirfe iber Religion und Liebe (Werke Bd. 1),
Frankfurt am Main 1970 [RL].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes (Werke Bd. 3), Frank-
furt am Main 1970 [PG].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopéadie der philosophischen Wissenschaften
III (Werke Bd. 10), Frankfurt am Main 1970 [E III].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte
(Werke Bd. 12), Frankfurt am Main 1970) [VG].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Asthetik IT (Werke Bd. 14),
Frankfurt am Main 1970 [A II].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion I
(Werke Bd. 16), Frankfurt am Main 1970 [R1].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion II
(Werke Bd. 17), Frankfurt am Main 1970 [R II].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I
(Werke Bd. 18), Frankfurt am Main 1970 [GP].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion, Ham-
burg 1993.

Heintel, Erich: Grundrif§ der Dialektik, Bd. I, Darmstadt 1984.

Isensee, Josef: Die katholische Kritik an den Menschenrechten, in: Ernst-Wolfgang
Bockenforde/Josef Spaemann (Hrsg.): Menschenrechte und Menschenwiirde, Stutt-
gart 1987, S. 138-174.

Jaeschke, Walter: Die Vernunft in der Religion. Studien zur Grundlegung der Religions-
philosophie, Stuttgart 1986.

Jaeschke, Walter: Einleitung des Herausgebers, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel:
Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, Hamburg 1993, S. XI-XXXIV.

Langthaler, Rudolf/Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Glauben und Wissen. Ein Symposi-
um mit Jiirgen Habermas, Berlin 2007.

Nagl, Ludwig: Merits and Limits of AL Instrumental Rationality and Praxis-Related
Hermeneutical Reason, in: Waldemar Zacharasiewicz/Herta Nagl-Docekal (Hrsg.):
Artificial Intelligence and Human Enhancement, Berlin 2022, S. 33-50.

Nagl-Docekal, Herta: Innere Freiheit. Grenzen der nachmetaphysischen Moralkonzep-
tionen, Berlin 2014.

Nagl-Docekal, Herta: Feminist Perspectives on Kant’s Conception of Autonomy: On
the Need to Distinguish between Self-Determination and Self-Legislation, in: Su-
sanne Lettow/Tuija Pulkkinen (Hrsg.): The Palgrave Handbook of German Idealism
and Feminist Philosophy, Cham 2022, S. 51-72.

293

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herta Nagl-Docekal

Schmidt, Thomas M.: Religioser Diskurs und diskursive Religion in der postsdkularen
Gesellschaft, in: Rudolf Langthaler/Herta Nagl-Docekal (Hrsg.): Glauben und Wis-
sen. Ein Symposium mit Jiirgen Habermas, Berlin 2007, S. 322-340.

Schmidt, Thomas M.: The Search for Lost Intimacy. George Bataille on Religion as
Immanent Human Experience, in: Brigitte Buchhammer (Hrsg.): Re-Learning to
be Human in Global Times. Challenges and Opportunities from Perspectives of
Contemporary Philosophy of Religion, Washington DC 2018, S.13-23.

Schmidt, Thomas M.: Habermas und Hegel als Denker der Moderne, in: Klaus Viert-
bauer/Franz Gruber (Hrsg.): Habermas und die Religion, Darmstadt 2019, S. 40-58.

Schmidt, Thomas M.: Geist, Sprache, Leiblichkeit. Hegel, Herder und Feuerbach iiber
die Verkorperung der Vernunft, in: Rudolf Langthaler/Johann Schelkshorn (Hrsg.):
Okzidentale Konstellationen zwischen Glauben und Wissen. Beitrage zu Jiirgen Ha-
bermas’ Auch eine Geschichte der Philosophie, Freiburg im Breisgau 2023, S. 40-58.

Siep, Ludwig: Der Weg der Phdnomenologie des Geistes, Berlin 2000.

Taylor, Charles: Hegel, Frankfurt am Main 1983.

294

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

