Bildungstheorien und ihre Performativitat.
Lur Transformation der wirklichkeitsgenerierenden Kraft

bildungstheoretischer Begriffe

MARTINA KocH

Gegenwirtig wird wohl niemand die Erwartung hegen, mit einem 6ffentlichen
Beitrag zur Diskussion iiber die gegenwirtigen Bildungsaufgaben gleich eine
Bildungsreform von gesellschaftsreformerischem Ausmaf zu entfesseln. Wie
iiberzogen erscheinen die Hoffnungen Gerhard Schréders, dem Ulrich Beck
im Mai 2000 in einem Zeit-Artikel {iber Zivilcourage vorhilt, nach einem
»politisch ziindenden »>Bindewort« (Beck 2000, 11) mit unmittelbar volksbil-
dender Wirkungskraft Ausschau zu halten. Das gesuchte Wort solle Reform-
geist stiften und motivierende Kraft entfalten, zugleich der Miihsal des Politik-
alltags durch eine verbindende »Erzihlung« die Richtung weisen, Schroder sel-
ber geschichtsbuchfihig und im Wettbewerb der Regierungslabel (»Dritter
Weg«) international konferenz- und konkurrenzfihig machen: Zivilgesell-
schaft heifle Schréders Zauberwort.

Das eigentlich Bemerkenswerte ist, dass vor gar nicht langer Zeit das
Zaubern mit Worten noch half. In der Ara der Bildungsreform der yoer Jahre
waren Worte im Kampf um bildungspolitische Programme tauglicher, als es
heute der Fall zu sein scheint. Beck wirft Schréder im Grunde nur vor, dass die-
ser unangemessener Weise von dem Begriff der Zivilgesellschaft die realitits-
erzeugende und -verindernde Wirkungskraft moderner Bewegungsbegriffe
erwartet. Im Zuge der gegenwirtigen gesellschaftsstrukturellen und kulturel-
len Transformationsprozesse scheint die performative, welterzeugende Kraft
zentraler Begriffe der gesellschaftlichen Selbstverstindigung jedoch dahinzu-
schwinden. Ich gehe im Folgenden der Frage nach, was aus den »Bewegungs-
begriffen« (Koselleck) geworden ist, zu denen bekanntlich der Bildungsbegriff
gehort. In einem zweiten Schritt folge ich den Anzeichen, die darauf hindeu-
ten, dass sie in jingster Vergangenheit in leere Catch-all-Begriffe umgeschrie-

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | Martina Koch

ben werden. Anschliefend stelle ich die Konzeption des Kontextbegriffes zur
Diskussion. Bietet sie ein Begriffsverstindnis an, das dazu beitragen kann, die
Funktionstiichtigkeit bildungstheoretischer Begriffe wiederherzustellen?

BEWEGUNGSBEGRIFFE

Bewegungsbegriffe gelten als ein untriigliches Kriterium der Neuzeit, von der
Koselleck 1979 behauptet, sie habe noch nichts von ihrer epochalen Evidenz
verloren (vgl. zum Folgenden Koselleck 1979, 347 ff.). Er zeigt auf, dass
Begriffe wie Demokratismus, Emanzipation — oder auch Bildung im deutsch-
sprachigen Raum - seit ihrer 6ffentlichen Verbreitung in der zweiten Hilfte
des 18. Jahrhunderts nicht nur als Indikatoren des sozialen und politischen
Wandels fungieren, sondern als sprachliche Faktoren der Bewusst-
seinsbildung, der Ideologiekritik und der Verhaltenssteuerung wirken (vgl.
auch ders. 1990, 19 f.). Die welterschaffende kulturprigende Wirksamkeit der
Bewegungsbegriffe verstehe sich vor dem Hintergrund einer sich neu formie-
renden Gesellschaft. In der Mehrheit ihrer Handlungen und Produkte, ihrer
Gesten und Deutungen erzeugten moderne Gesellschaften eine Bewegung
stindiger Transgression. In dieser Bewegung verkehrte sich — im Verlauf des
18. Jahrhunderts — das Verhiltnis von Begriff und Begriffenem. Nur partiell
ruhten die zentralen Begriffe kultureller Selbstverstindigung noch auf
Erfahrungsbestinden auf, die dann begrifflich gebiindelt werden. Umso stir-
ker dienten sie in Form sprachlicher Vorgriffe dazu, gesteigerte Erwartungen
an eine kommende Zeit zu wecken und dabei weit tiber das empirisch
Einldsbare hinauszuweisen. Der Gebrauch von Worten wie Demokratismus,
Emanzipation, Bildung ziele darauf ab, ihre soziale Wirklichkeit herbeizufiih-
ren. Die eigentiimliche Gebrauchsfunktion der Bewegungsbegriffe bestehe
darin, einen zeitlich irreversiblen Prozess anzuvisieren, der den Handelnden
einerseits Verantwortung aufbiirdet, sie andererseits jedoch vom Erfolgsdruck
entlaste, weil die zukiinftige Wirklichkeit einer fortschreitenden Aufklirung
sicher zu sein scheine.

Die kulturelle Erfahrung spiegelt sich im modernen wissenschaftstheoreti-
schen Selbstverstindnis von Sozialtheorien. Sozialtheoretische, z. B. bildungs-
theoretische Tadtigkeiten gelten als performativ: wirklichkeitserzeugend. Wenn
BildungstheoretikerInnen beispielsweise Analysen zu den Bildungsaufgaben
einer Zivilgesellschaft vorlegen, bilden sie ihren Gegenstand nicht einfach nur
ab, sondern bringen ihn in Form einer bestimmten Problemkonstruktion mit
hervor. Noch bevor sie eine bestimmte Theoriesprache ergreifen, ist ihr Ver-
stehen, was z.B. »rechtsextremistische Gewalt« aus bildungstheoretischer
Sicht zu einer ernst zu nehmenden Gefihrdung der Zivilgesellschaft macht,
auf eine letztlich nicht kontrollierbare Weise mit dem intersubjektiven
Herstellungsprozess sozialer Realitit riickgekoppelt, in den auch diejenigen

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildungstheorien und ihre Performativitit | 47

involviert sind, die sozialwissenschaftlich thematisiert werden: Die beobach-
tende Person ist als Mitglied der Gesellschaft, die sich zivil versteht und rechts-
extremistische Ausschreitungen verurteilt, Teil der Entwicklungen, die sie
beobachtet. Verdffentlichte Studien greifen — im Rahmen ihrer Rezeption — in
soziale Realitit ein, indem sie bei ihren LeserInnen bestimmte kulturelle
Deutungscodes mobilisieren. Sie legen ihnen nahe, die vorgetragenen
Bedeutungszuschreibungen anzunehmen und in ihrer eigenen Wahrneh-
mung sozialer Phinomene zu aktualisieren. Das begiinstigt, dass sie Priferen-
zen fiir bestimmte Handlungsmuster ausbilden, und kann zu Titigkeiten anre-
gen, die dazu beitragen, das behauptete soziale Faktum zu diesem werden zu
lassen bzw. es als ein solches zu festigen. Sozialwissenschaftliche Theorien
sind in dieser Hinsicht mit dem — durchaus problematischen — Wirkungs-
potenzial einer self-fullfilling-prophecy ausgestattet (vgl. etwa Nunner-Winkler
1996, 136 f.).

Der Soziologe Armin Nassehi macht z. B. in dem Zeit-Artikel Schldger schaf-
fen ohne Waffen (Nassehi 2000, 36) darauf aufmerksam, dass die 6ffentliche
Debatte iiber rechtsextremistische Gewalt kaum dazu geeignet sei, die
Gewalttiter zu erreichen und umzustimmen. Die Wellen der Empérung fried-
liebender Gesellschaftsmitglieder vereinten sich vielmehr zu einem unisono
erschallenden Appell an die Zivilgesellschaft, der in erster Linie der
Selbstvergewisserung eines Gemeinwesens diene. »Die anstindige, die >gute<
Gesellschaft, die Zivilgesellschaft nimmt sich als solche wahr«, indem sie
rechtsextremistische Gewalt aus sich ausgrenzt, aber nur, um sie dann als ihr
Gegenbild, als ein schlechtes Beispiel, als Unterscheidungsmerkmal wieder in
sich hereinzuholen. »Sie kostet die Gewaltnihe aus — aus der Ferne, zugleich
erschreckt und nicht ohne wohliges Schauern.« Anfang der goer Jahre wurde
der Pidagogik — in den westlichen Bundeslindern — hiufig die Rolle des
Siindenbocks zugeschrieben: So wurde behauptet, dass es vor allem die
Nachwirkungen der antiautoriiren Erziehung der 68er-Generation seien, die
diese »Gewaltmonster« hervorgebracht hitten, deren Untaten die Spalten der
Zeitungen fiillen (Leggewie 1993, 93; vgl. Hornstein 1995, 37). Bildungs-
theoretischen DenkerInnen wird inzwischen nahe gelegt, einen auf den ersten
Blick angenehmeren Platz im Diskurs einzunehmen. Der Diskurs um die
Zivilgesellschaft kommt dem klassisch-modernen bildungstheoretischen
Denken insofern entgegen, als er die biirgerliche Autonomie des selbst
beherrschten und mit moralischem Gewissen ausgestatteten Subjekts, dem
sich die klassisch-moderne Bildungstheorie durchaus verpflichtet sieht, (als exi-
stent) postuliert. Ihr Ansatz und ihre Argumentationen diirften im &6ffentlichen
Diskurs also willkommen sein, vor allem dann, wenn sie ihre subjekttheoreti-
schen Rekonstruktionen auch noch mit der Entfaltung eines gesamtgesell-
schaftlichen Wertesystems zu verbinden wissen. Wenn mit anderen Worten
bildungstheoretische Beitrige dazu beitragen, den Gewaltdiskurs in einen
»negativen« Ordnungsdiskurs umzuschreiben, also primir als Diskurs iiber

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | Martina Koch

eine ins Wanken geratene gesellschaftliche Ordnung zu verstehen. So besteht
etwa fiir Hornstein (1995) sowie fiir Funk/Stehr (1992) eine der wichtigsten
Funktionen des Gewaltdiskurses, wie er in den letzten Jahren gefiihrt wurde,
darin, dass er tiber den Weg der Identifizierung von Gewalt und Gewalttitern
die »gute« alte Ordnung wieder stabilisiert — etwa unter der Flagge zivilgesell-
schaftlicher Programmatik.

»indem Zustandigkeiten, Verantwortlichkeiten, Schuldzuschreibungen festgelegt werden, entlastet man sich (auch)
von der allgemein um sich greifenden Gewalterfahrung und vor allem von der Unsicherheit, die aus der
neuen Komplexitdt resultiert, die die neue Weltsituation uniibersehbar und unausweichlich zeigt« (Hornstein
1995, 40).

Problematisch wird die Strategie, wenn sie dazu beitrigt, blinde Flecken der
Selbstwahrnehmung zu erzeugen. So stellt Nassehi heraus, dass der Diskurs
um Zivilgesellschaft dazu neige, davon abzusehen, wie fasziniert er von seinem
ganz Anderen ist, von den braunen Horden, die als ein Gegenbild der anstin-
digen, guten Gesellschaft, der man sich zugehorig fiihlt, taugen (vgl. Nassehi
2000, 36). Eine weitere »Lebensliige der Rede von der Zivilgesellschaft« beste-
he in der »Massensuggestion«, dass politisch extremistische Gewalttiter mit
pidagogischen Mitteln, also mit Mitteln der reflexiven Selbstdistanzierung und
ethischen Selbstsorge erreichbar wiren. Realistischer erscheint Nassehi dem-
entgegen die Einschitzung, dass der politische Extremismus das biirgerliche
Prinzip einander nicht verfiigbarer Individualititen und das Prinzip einer kon-
sensorientierten, im Dissens erstrittenen sozialen Ordnung iiberhaupt negiert.

Angenommen es besteht dieser Zusammenhang zweier Bildungspro-
bleme: dem Problem gesellschaftsstruktureller Gewalt, die auf die Fundamente
moderner, ziviler Gesellschaften zielt, und dem Problem einer gesellschaftsin-
ternen Funktionalisierung dieser Gewalt, deren 6ffentliche Thematisierung
selbststabilisierend wirkt, jedoch zu dem Preis, dass sie blinde Flecken der
Selbsterkenntnis zu erzeugt. Wie kénnen BildungstheoretikerInnen ihre Ein-
sitze in diesem Kontext lancieren? Ich mochte zu diesem Problemkomplex
einen ganz begrenzten Beitrag leisten, indem ich der Frage nachgehe, wie es
heute um die Kraft sozialtheoretischer Begriffe bestellt ist, in den 6ffentlichen
Diskurs welterschaffend, kulturprigend — verindernd — einzugreifen.

CATCH-ALL-BEGRIFFE

Ulrich Becks sowie Armin Nassehis Darstellungen des ambivalenten 6ffentli-
chen Diskurses um die Zivilgesellschaft lassen vermuten, dass der Begriff der
Zivilgesellschaft gegenwirtig nicht mehr bewegungsbegrifflich funktioniert.
Die beiden Soziologen dufiern Zweifel, dass es mit Hilfe dieses Begriffs gelin-
gen konnte, zivilgesellschaftliches Engagement zu wecken, GewalttiterInnen

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildungstheorien und ihre Performativitit | 49

umzustimmen und tragfihige Konsense, letztlich gesellschaftlichen Zusam-
menhalt zu stiften. Mir erscheinen ihre Bedenken durchaus plausibel.

Ich werde im Folgenden einen Punkt besonders hervorheben: Gesell-
schaftstheoretisch betrachtet, lassen sich Einflussfaktoren diagnostizieren, die
dazu Dbeitragen, dass die offentlichen, politischen und wissenschaftlichen
Medien kultureller Selbstverstindigung insgesamt briichig werden. Nicht nur
die medialen Big-Brother-Inszenierungen sprechen dafiir: Offenkundig ist ein
genereller Schwund gesellschaftlicher Verarbeitungs-Medien zu verzeichnen.
Die Globalisierung der Wirtschaft zerstért die historische Konstellation natio-
nalstaatlicher Demokratie, so etwa Habermas (vgl. 1998). Die sozialstrukturel-
len Folgen sind allenthalben spiirbar: Eine wachsende Anzahl von Menschen
ist zunehmend schutzlos von wirtschaftlichen Entscheidungen — etwa iiber die
Verlagerung von Produktionsstandorten — betroffen. »Unvermittelt«, so
Guéhenno, »ohne die mildernden diskursiven Medien des Politischen, begeg-
net das Individuum (als Biirger, als Konsument und Produzent) der globali-
sierten Welt« (Guéhenno 1999, 11). »Wir kénnen uns die Kopfe heif’ reden,
wihrend sich der wirtschaftliche Fortschritt durch die Schaffung vollendeter
Tatsachen vollzieht«, konstatiert Beck angesichts dieser Lage (Beck 1999, 14).
Wihrend vielerorts ohne irgendeine Wirkung offentlich gezetert werde, vollzo-
gen sich die im elektronischen Weltraum schwerelos gewordenen Investitions-
entscheidungen nach den Gesetzen der Macht, die derjenige besitzt, der durch
Handeln Fakten schafft — anonym und verantwortungslos. Auch der politische
Extremismus konfrontiert mit Gewalttaten, die — offenbar — unerreichbar fiir
diskursive Argumentationen entfaltet werden konnen.

Die Situation wird nicht gerade dadurch vereinfacht, dass sich zudem die
Tendenz einer Entmachtung der Humanwissenschaften abzeichnet. Es ist
zwar unbestreitbar, dass auf der einen Seite ein steigender gesellschaftlicher
Bedarf an wissenschaftlichem Wissen — auch an sozialtheoretischem Wissen —
zu verzeichnen ist. Sozialwissenschaftliches Wissen wird in Politik, Wirtschaft,
pidagogischer Praxis als unverzichtbar erachtet, um die jeweiligen Akteure
unter der Bedingung unsicheren und unvollstindigen Wissens in die Lage zu
versetzen, mit globalen, komplexen und verinderlichen Problemlagen zu
Rande zu kommen. Diese Entwicklung geht jedoch mit einem Funktions- und
Statusverlust sozial- und geisteswissenschaftlichen Wissens einher. Der Ein-
tritt sozial- und geisteswissenschaftlicher Erkenntnisse ins offentliche Be-
wusstsein gestaltet sich als Verwandlung in eine private, relativierbare Mei-
nungssache. Ezrahi stellt diesen Trend zur Privatisierung der Wissenschaft be-
reits Anfang der goer Jahre heraus (vgl. Ezrahi 1991, 53). So, wie einst Kunst
und Religion zur Privatsache wurden, so verenge sich heute der Raum, den
Wissenschaft in einem liberaldemokratischen politischen System einnimmt
(vgl. Felt u.a. 1995, 165). Sie spielt nur mehr eine Nebenrolle im kulturellen
Legitimationsgefiige demokratischer Reformpolitik. Die Wirkungskraft der
Sozial- und Geisteswissenschaften in der Offentlichkeit lisst demnach spiirbar

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | Martina Koch

nach. Diese Wissenschaften verlieren ihren privilegierten Platz als Referenz fiir
Wissensstandards und Verstindigungsregeln, als Mafistab fiir die Wahrheit
und fiir die Richtigkeit 6ffentlichen und privaten Handelns (vgl. auch Maasen
1999, 60).

Salopp gesagt: Was wie definiert wird, wird mehr vom neoliberalen
»Leben« diktiert als von der Wissenschaft zur Diskussion gestellt. Die Ver-
stindigungsaufgaben wandern aus den dafiir vorgesehenen Institutionen, der
Universitit beispielsweise, aus und begegnen »rohx, als nackte Uberlebensfra-
gen, etwa in Gestalt von KirzungsmafRnahmen, mit der Schuldirektorien —
jeweils fuir sich — faktisch irgendwie fertig werden miissen.

Diese Erfahrungen — bzw. Erfahrungseinschitzungen — tragen dazu bei, dass
sich das kulturelle Selbstverstindnis gegeniiber der Entstehungszeit der
Bewegungsbegriffe deutlich verdndert hat. Auch damals erschien die Zukunft als
unbekannt und unvorhersehbar, gleichwohl als eine Zeit, die es »jetzt« zu er-
obern galt. Bewegungsbegriffe dienten (wie gesagt) dazu, Erwartungen zu we-
cken, von denen zwar nicht absehbar war, wann und in welcher Gestalt sie sich
erfiillen wiirden, die das gesellschaftliche Engagement gleichwohl zu orientieren
vermochten. Heute jedoch erscheint das Erwartete, zu Begreifende, nicht mehr
ungebrochen als das, was im Rahmen gemeinsamer Projekte verantwortlich
erwirkt werden konnte. Um eine Formulierung Gamms aufzugreifen: Die Vor-
wirtsbewegung der Moderne in eine scheinbar offene Zukunft erweist sich als
ein Schub in die opake Masse sich mehr und mehr auftiirmender Problem-
materie, die sich aus der Zukunft auf uns zuzuwilzen scheint (vgl. Gamm 1999,
61). Das Erwartete liegt nicht mehr einfach nur jenseits des Erfahrenen in einer
zu erwirkenden Zukunft, sondern durchdringt die Gegenwart als eine diffuse
Anwesenheit unbekannter Einflussgréfen, die sich der begrifflichen Erkenntnis
und der kulturellen Verstindigung entziehen (vgl. 57).

Der Wandel des kulturellen Selbstverstindnisses spiegelt und reproduziert
sich in einer verinderten Begrifflichkeit. Ein untriigliches Kriterium der
Gegenwart sind ihre unsiglichen Catch-all-Begriffe, behauptet Bude 1998
sinngemif in einer impliziten Replik auf Koselleck (vgl. Bude 1998, 960). Das
gegenwirtige Bediirfnis nach Begriffen, die eine Zeit erfassen sollen, die aus
den Fugen geraten zu sein scheint, zeige sich heute verstirkt als Wille zur
Komplexititsreduktion, und das begiinstige die Verbreitung leerer Subsump-
tionsbegriffe, die auf alles und jedes passen. Beck stellt den programmatisch
unscharfen und verwaschen mehrdeutigen Begriff der Zivilgesellschaft unter
diesen Verdacht. Er lasse sich bildungsreformerisch als ein Aufruf verstehen,
Zivilcourage zu stirken — wie Beck es zu tun vorschligt —, aber auch als Label
neoliberaler »Rationalisierungs«-Mafinahmen im &ffentlichen Haushalt ver-
wenden, um alle ungelosten Probleme auf den »selbstverantwortlichen«
Biirger abzuwilzen, wiirde von den meisten Deutschen jedoch eher als eine Art
erweiterter Zivildienst verstanden (vgl. Beck 2000, 11). Das Gleiche lisst sich
von dem Gewaltbegriff sagen. Hornstein macht darauf aufmerksam, dass er

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildungstheorien und ihre Performativitit | 51

hiufig als »Verdichtungsbegriff« diene, der den unterschiedlichsten sozialen
Problemen tiibergestiilpt werde; er bringe diese auf eine einfache Dimension,
ohne analytisch genauer zu beschreiben, wie Gewalt in den verschiedenen
sozialen Kontexten jeweils zu begreifen ist (vgl. Hornstein 1995, 42).

Von den Bewegungsbegriffen liefd sich noch sagen, dass sie aufgrund ihres
geringen Sittigungsgrads an Erfahrungen inhaltlich unterbestimmt waren
(vgl. Koselleck 1979, 346). Die inhaltliche Unterbestimmtheit zentraler Begrif-
fe wurde im Verlauf der letzten zwei Jahrzehnte jedoch offenbar zur Inhalts-
neutralitit ausgediinnt: Einfach dimensioniert werden sie zu einer inhaltsin-
differenten Worthiilse.

Im erziehungswissenschaftlichen Diskurs lassen sich explizite Versuche
einer entsprechenden Umschreibung des Bildungsbegriffs beobachten.
Winkler traut diesem Begriff zum Beispiel nicht mehr zu, im heterogenen Feld
hochgradig ausdifferenzierter pidagogischer Aufgaben eine normativ orientie-
rende Kraft zu entfalten. Von einem Gemeinsamen, alle pidagogischen Praxen
Verbindenden lasse sich nur noch in formaler Hinsicht sprechen (vgl. Winkler
1994, 110). Kriiger schligt ganz in diesem Sinne vor, die bloRe Tatsache, dass
sich Bildung universalisiere, also iiberall erforderlich werde, zu dem neuen
pidagogischen Grundgedanken zu erkliren (vgl. Kriiger 1998, 315). Er versteht
unter Bildung nur mehr die »Aneignung von Wissen iiber die Welt«, und
meint mit dieser Definition eine »richtungsweisende Zielkategorie« benannt
zu haben. Der Bildungsbegriff verliert damit jedoch jeden Richtungssinn.’

I Kriigers Formulierungen lassen sich, genau genommen, als Beispiel fiir eine unent-
schiedene Begriffsverwendung auffithren. Er fragt nach Moglichkeiten, »Verbindungs-
linien zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen, zwischen der Allgemeinen und
den Speziellen Pidagogiken herzustellen und damit zur Neugestaltung einer diszi-
plindren Gesamtkultur beizutragen« (Kriiger 1998, 315), und schreibt dann: »Fiir die
Allgemeine Erziehungswissenschaft wiirde sich daraus die Herausforderung ergeben,
einen pidagogischen Grundgedanken zu formulieren, der fiir die Konzeptualisierung des
pidagogischen Gegenstandsfeldes richtungsweisend und der fiir alle speziellen
Subdisziplinen Geltung beanspruchen kann. So ein Grundgedanke konnte die Diagnose
von der Universalisierung der Bildung und der Entgrenzung des Pidagogischen sein. [...]
Bildung als Aneignung von Wissen iiber die Welt wird deshalb zur richtungsweisenden
Zielkategorie.« (Vgl. auch ders. 1994, 122). Kriiger bedient sich hier der klassisch-moder-
nen Semantik, indem er von einem pidagogischen Grundgedanken und Bildung als
einer richtungsweisenden Zielkategorie spricht. Er suggeriert damit die Moglichkeit einer
bewegungsbegrifflichen Begriffsverwendung — auch unter der Bedingung von Pluralitit.
Seinen eigenen Bedeutungszuweisungen nach haben die von ihm rein formal gefassten
Begriffe jedoch gar keinen pidagogischen bzw. bildungstheoretischen Richtungssinn.
Der so genannte pidagogische Grundgedanke der Universalisierung und Entgrenzung
ist ein soziologischer Gedanke, und Bildung, verstanden als Wissensaneignung, geht in
einem unspezifischen und zugleich kognitivistisch verengten Lernbegriff auf: Die
Bildungsrelevanz von Aneignungsprozessen wire dementgegen zu priifen. Auch Kosel-
lecks Ausfiithrungen verraten Ambivalenzen in seinem Begriffsverstindnis, wenn er ei-
nerseits die bewegungsbegriffliche Kraft des Bildungsbegriffs herausstellt, andererseits
auf seine semantische Uberdeterminiertheit hinweist, die ihn als ideologischen Kampf-
begriff ungeeignet erscheinen lassen (vgl. Koselleck 1990, 19 ff.).

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Martina Koch

Die Inhaltsneutralitit eines solchen Bildungsbegriffs unterscheidet sich
von der Unterbestimmtheit klassisch-moderner Bewegungsbegriffe. In ihrem
Falle ist das inhaltlich unbestimmte Signifikat ein emphatischer Inhalt. Mit
dem Wort Bildung wird in seinem bewegungsbegrifflichen Gebrauch eine
Spannung von normativem Anspruch (auf Vervollkommnung) und einem von
ihm ausgehenden Realisierungsdruck aufgebaut. Diese Spannung erzeugt wie
ein Uberdruck den Schub an Besetzungsaktivititen, die Kosselleck herausstellt.
Sie wirken darauf hin, materiale Kontexte, Lebenslagen zu schaffen, in denen
die Bedeutung des Begriffs groflere Bestimmtheit erlangt. In einer rein forma-
len Bestimmung von Bildung als Wissensaneignung bricht diese Spannung
zusammen. Der Auslegungszwang wird nicht mehr von einem unterbestimm-
ten Was erzeugt. Hier dringt nicht mehr die implizite Frage: Was ist Bildung?
Was macht eine Situation bildungsrelevant? Auch die Inhaltsneutralitit des
vorgeschlagenen Bildungsbegriffs animiert zwar dazu ihn auszulegen. Seine
Auslegung bezieht sich jedoch nur noch auf ein bloes Dass der Wissens-
aneignung. Es dringt die implizite Frage: Kann ich mir eine Situation so
zurechtlegen, dass sie sich mir als eine Aufgabe der Wissensaneignung dar-
stellt? Der Begriff Bildung wird auch in diesem Gebrauch emotional aufgela-
den: Bildlich gesprochen wird er zur Flagge des Bootes, in das man, koste es
was es wolle, hineinklettern muss, um nicht unterzugehen. Wenn man die
Bildungsfrage erst einmal so sieht, fragt man nicht mehr so schnell nach, was
das Boot eigentlich geladen hat; Hauptsache, man ist drin. Wer fragt da noch
lange, was den Bildungssubjekten in dieser oder jenen Situation mit einer
Aufforderung zur Wissensaneignung eigentlich zumutet wird, vielleicht auch
an Verdrangungsleistungen und grundlegendem Emanzipationsverzicht?

Im Zuge dieser Entwicklung droht aus dem kontextgenerierenden Schub
der auslegungsbediirftigen Bewegungsbegriffe jedoch ein dekontextualisieren-
der Sog zu werden: Im Gebrauch der inhaltsneutralen Catch-all-Begriffe wer-
den alle situativen Besonderheiten des Beobachteten interpretativ unter die
Leerformel subsumiert und so der Reflexion entzogen. Diese grofien leeren
Worte erreichen die Welt nicht mehr, sondern dichten sie ab. Nassehi verweist
auf diese Schwiche des zivilgesellschaftlichen Diskurses. »Unsere« gegenwir-
tige Selbstbeschreibung als zivile Gesellschaft kranke daran, nicht zum
Ausdruck bringen zu kénnen, dass auch die Gewalttiter, die als Gegenbild der
»rechtschaffenden« Biirger symbolisch aufgebaut werden, ein Teil ihrer selbst
sind.

»Sie sind Teil einer Gesellschaft, die man mit der schdnen Selbstbeschreibung als ziviles Gemeinwesen langst
in ein Niemandsland expediert hat«, das man nicht mehr nsehen« kann und »fiir das es offenbar auch keine

angemessenen Begriffe mehr gibt« (Nassehi 2000, 36).

Koselleck konnte von den Bewegungsbegriffen noch sagen, dass der steigende
Abstraktionsgrad ihrer Signifikate ihre diachrone Schubkraft verbiirge (vgl.

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildungstheorien und ihre Performativitit | 53

Koselleck 1979, 343). Von der Inhaltsneutralitit der Catch-all-Begriffe lasst sich
dagegen sagen, dass sie eine ubiquitire Verdringungskraft verbiirgen. An die
Stelle einer reflektierten Auseinandersetzung droht die Infektion mit Worten
zu treten, unter deren Deckmantel sich Wirklichkeit »blindlings« verstetigen
kann. Als »kulturelle Viren« bezeichnet Boris Groys dann auch Worte wie
Individualisierung oder Globalisierung (Groys, zit. n. Bude 1998, 960). Mit
ihnen breite sich der inhaltsindifferente Wortgebrauch wie eine ansteckende
Krankheit tiber nationale Kulturgrenzen und regionale Milieudifferenzen hin-
weg aus, ohne dass es gegen sie einen Impfstoff gibe.

Dass man sich mit Worten infizieren kann, heifft gleichwohl nicht, dass
man sie gut leiden kann. Mit der Infektion scheint sich vielmehr auch ein
Aftekt gegen leere Formeln zu verbreiten. Die 6ffentlich geduflerten Bedenken
Becks und Nassehis gegen den undifferenzierten Gebrauch des Begriffs der
Zivilgesellschaft sind dafir nur ein Beispiel unter vielen. Ich halte die in ihren
Artikeln geduRerten Uberlegungen durchaus fiir aufklirend, méchte an dieser
Stelle gleichwohl darauf hinweisen, dass auch der globale Angriff gegen »grofRe
Worte« nicht davor gefeit ist, selber zur bloRen Geste zu werden, deren
Attraktivitit von dem lebt, was sie anprangert. Nassehis Aussage: »Wir miissen
uns daran gewdhnen, dass die zivilisatorische Eisdecke auch unserer postna-
tionalen Welt sehr diinn ist und sich gegen kognitive Aufklirung geradezu
immun zeigt« (Nassehi 2000, 36) mag einen gewissen Wahrheitsgehalt haben.
Verfiihrt sie nicht aber selber zu einem kleinen Schauer, der den illusionslo-
sen, iiber die Grenzen der Aufklirbarkeit aufgeklirten AufklirerInnen wohlig
uber den Rucken liuft? Die schonungslose »Einsicht« Nassehis, dass es fiir
unsere Gesellschaft offenbar gar »keine angemessenen Begriffe mehr gibt« ist
bedenkenswert, konnte aber auch den Verzicht auf jeden weitergehenden
Gedanken nach sich ziehen und von der Anstrengung einer weiteren Arbeit am
Begriff entlasten. Ich mochte dieser Gefahr priventiv entgegenwirken und in
einem dritten Schritt die Hypothese zur Diskussion stellen, dass sich allgemei-
ne, inhaltlich diffuse Begriffe mit einem verinderten Begriffsverstindnis im
Rahmen eines anderen Begriffsgebrauchs zuriickgewinnen und fiir bildungs-
theoretische Grundlagenreflexionen (wieder) brauchbar machen lassen.

BEGRIFF ALS KONTEXT

Zu einem untriiglichen Kriterium der Gegenwart wird der Begriff als Kontext.
Es lasst sich sogar feststellen, dass bereits hier und da Begriffe als Kontext ver-
wendet werden und dass entsprechende Forderungen zu vernehmen sind, etwa
von dem Soziologen Bob Jessop, dessen konzeptuelle Uberlegungen ich im
Folgenden aufgreife (vgl. Jessop 1997, 280; vgl. auch Koch 2000, 53 ff).
Jessops Auseinandersetzung mit dem unklaren Begriff der Globalisierung
bekriftigt die Bedenken von Nassehi und Beck: All das, was mit der Hilfe der

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | Martina Koch

»Zivilititsrhetorik« (Nassehi) angesprochen werden kann, ist viel zu heterogen
und in Entwicklung begriffen, als dass mit dem bloflen Hinweis auf
Zivilgesellschaft schon viel gesagt wire. Es steht nicht gut um die deskriptive,
analytische oder normativ-programmatische Qualitit dieses Wortes.

Es lieRe sich jedoch auch als ein inklusiver struktureller Kontext verstehen.
Auf diese Méglichkeit macht Jessop (mit seinen Uberlegungen zur Globa-
lisierung) aufmerksam. Wird ein Begriff als inklusiver struktureller Kontext
verwendet, wird mit ihm ein weiter Handlungshorizont begrifflich umrissen.
Das Wort Zivilgesellschaft meint dann zum Beispiel den Reflexionshorizont,
innerhalb dessen Begriffsklirungen vorgenommen werden konnen — und
miissen. »Zivilgesellschaft« markiert in diesem Fall eine Art Projektionsfliche,
gegen die die Darstellungen ganz unterschiedlich dimensionierter Prozesse
geworfen werden kénnen. All die Prozesse und Praktiken, die jeweils als ein
Aspekt dessen betrachtet werden sollen, worauf der Begriff verweist, werden in
diesem Zuge gleichzeitig sichtbar gemacht, ohne ihre Divergenzen definito-
risch zu nivellieren. Die Produktivitit dieses Ansatzes liegt darin, dass z. B. die
verschiedensten zivilgesellschaftlichen Praxen und Gehversuche dabei als ein
Problemzusammenhang aufgerufen werden, der die Klirung ihrer jeweiligen
Besonderheiten und Interdependenzen zur Aufgabe werden ldsst. Die beck-
sche Klage tiber die Konturlosigkeit des Begriffs liele sich so in eine
Aufforderung umschreiben, im Rahmen bestimmter Eckpunkte Praxen aus-
findig zu machen — zu initiieren, zu erproben, dokumentarisch zu erfassen,
zueinander zu relationieren —, die gleichermafien »den Antrag stellen«, auf der
Projektionswand »Zivilgesellschaft« erstrahlen zu diirfen. Entscheidend ist das
verinderte Begriffsverstindnis, also die explizite Verwendung des Begriffs in
einem nicht-kategorialen Sinne.

Die Eckpunkte eines solchen Forums zur Zivilgesellschaft wiirden — nach
wie vor — die Positionen eines »gesellschaftsstrukturellen Extremismus« etwa
rechter Gewalt (Nassehi) ausschlieffen, ihre Anhinger also vermutlich nach
wie vor nicht erreichen kénnen. Was wire dann aber gewonnen? Ich méchte
abschliefRend zwei Vorteile bzw. Chancen herausstellen, die in diesem Ansatz
liegen, um gesellschaftsintern eine selbstkritische, gleichwohl nicht tatenlose,
zur Tatenlosigkeit verfithrende Selbstaufklirung voranzubringen.

Erstes Szenario: Angenommen, es gibe eine bundesweite Initiative, die bil-
dungstheoretische Arbeit an einem zivilgesellschaftlichen Bildungsprogramm
voranzubringen. Verschiedene heterogene Forschungsprojekte versammeln
sich unter der Schirmherrschaft der Kontextbegriffe Zivilgesellschaft und
Bildung, um im Prozess ihrer Erarbeitungen zu kooperieren. Ihr Interesse gilt
unterschiedlichen zivilgesellschaftlichen Problemdimensionen. Die einzelnen
Forschungsarbeiten werden also in einem Feld von Projekten positioniert, von
denen zu Beginn der Arbeit zum Teil noch gar nicht abzusehen ist, inwieweit
sie sich als kompatibel erweisen werden. Dennoch bzw. gerade deshalb wird
wihrend des Arbeitsprozesses der Gedankenaustausch zwischen den

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildungstheorien und ihre Performativitit | s5

Projekten gepflegt, um eine Relationierung der Projekte und ihrer Arbeits-
ergebnisse zu erreichen. Mit diesem Setting wird die Diskussion verschiede-
ner Begriffsauffassung zu einer fortwihrenden, voranzutreibenden Aufgabe
gemacht, die mehrperspektivisch angegangen wird. Dieser Ansatz nétigt dazu,
bereits im Prozess der Erarbeitung eigener Problemsichten und bildungs-
theoretischer Positionen verstirkt nach auflen zu argumentieren. Wer »sei-
nen« zentralen Begriff als einen inklusiven strukturellen Kontext versteht, ist
bereit ihn zu teilen: Ist bereit, sich auf Diskussionen mit FachvertreterInnen
einzulassen, die mit anderen Theorien, methodischen Ansitzen und auf der
Basis anderer bildungspolitischer und pidagogischer Grundiiberzeugungen
zum gleichen Fragenkomplex arbeiten. Ein solches Vorgehen, wie es etwa in
Graduiertenkollegs oder Sonderforschungsbereichen vermutlich hier und da
bereits praktiziert wird — oder doch praktiziert werden kénnte —, sperrt sich
einer kulturellen Praxis, die dem impliziten zentralen Wert folgt, in erster
Linie die Uberlegenheit der eigenen Position zu beweisen (siehe dazu
Hornstein 1995, 45 f.). Dem drohenden Relativismus kann — und miisste —
mit der (institutionalisierten) Frage begegnet werden, was in der Ausein-
andersetzung mit anderen gelernt werden kann: Fiir das eigene Vorhaben
oder auch fiir gemeinsame Experimente, deren Idee erst im Verlauf der Aus-
einandersetzung entstehen mag. Eine solches Vorgehen verwehrt sich der
geliufigen gesellschaftlichen Praxis, den Gewinn und die Stabilisierung von
Identitit — individueller, kultureller, fachlicher oder politischer Identitit —
primir durch die Abgrenzung gegeniiber angeblich minderwertigeren
Positionen erreichen zu wollen; nicht aber auch in der Anniherung und in der
Verflissigung bestehender »Dogmenc.

Zweitens ist zu vermuten, dass die Schirmherrschaft eines Kontextbegriffs
fiir Projekte, die sich unter ihr ansiedeln, einen strukturellen Schutz gegen
Instrumentalisierungsversuche darstellen. In der Kooperation und Relationie-
rung heterogener Projekte wiirde es nicht mehr nur darum gehen kénnen,
Wissen zu produzieren, das sich instrumentell verwenden lieRe, um z. B.
plangemif zivilgesellschaftliche Verhaltensdispositionen zu erzeugen. In den
fortwihrenden bzw. immer wieder angestrebten Verstindigungsprozessen
iiber die Grenzen von Erfahrungshintergriinden, wissenschaftlichen Paradig-
men oder bildungspolitischen Grundiiberzeugungen hinweg wird vielmehr
immer auch Nicht-Wissen in der Kommunikation gehalten: Etwa das unbe-
stimmte Wissen iiber das, was in den »Zwischenrdumen« der Teilgegenstinde
liegt, die jeweils punktuell von den spezialisierten — eventuell inkompatiblen,
aber gleichermaflen erkenntnisreichen — Zugriffen beleuchtet werden. Das
wirklichkeitsgenerierende Potenzial entsprechender Arbeiten liefe sich
schwerlich mit der Wirkungsweise einer self-fullfilling-prophecy beschreiben —
mit dem sich die Performativitit von Bewegungsbegriffen (noch) erfassen
lieRRe. Treffender wire es wohl, von dem Wirkungspotential einer self-destroying-
prophecy zu sprechen (vgl. Peukert 1984, 65 ft.).

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | Martina Koch

Durch kontextbegriffliches Arbeiten, wie es mir vorschwebt, kann die
Materialitit der Diskurse, ihre Handlungsdimension, verstirkt zur Geltung
kommen lassen. Im bildungstheoretischen (Zusammen-)Arbeiten wird die
Grundlage von Verstehen und Argumentation immer wieder als fragwiirdig
erfahren. Die Verstehensbasis muss in Verstindigungsprozessen restituiert
oder auch neu erfunden werden. Das Setting kontextbegrifflichen Arbeitens
erschwert die Haltung, die kulturelle Selbstverstindigung als einen rein dis-
kursiven (korperlosen) Prozess zu verstehen. Es legt dementgegen nahe, theo-
retische Arbeit, Reflexions- und Diskussionstitigkeiten verstirkt als eine sozia-
le Praxis ernst zu nehmen, die »gemacht« werden muss — und auch anders
gemacht werden kann als bisher. Sie kénnte sich auch als eine tatkriftige Uber-
schreitung eigener Vorstellungen vollziehen. Schlieflich kann nicht ausge-
schlossen werden, dass selbst theoretisch fundiertes Wissen tiber die Grenzen
von Verstindigung von einer Erfahrung grundlegend infrage gestellt wird. Wer
kontextbegrifflich arbeitet, setzt nicht unmittelbar darauf, nach seinem eigenen
Plan die Welt zu bewegen. Er bewegt sich vielmehr selber in die Welt hinein —
und das auch im wortlichen Sinne.

Mit diesem nur grob umrissenen kontextbegrifflichen Programm wird der
Anspruch bildungstheoretischer Praxis, als eine gesellschaftliche Kraft zu wir-
ken, gegeniiber einem bewegungsbegrifflichen Verstindnis sowohl zuriickge-
nommen als auch erweitert. Der Beitrag bildungstheoretischer Arbeit, wie er
hier angedacht wird, ist primir »nur« auf eine selbstbeziigliche Arbeit am
Begriff hin angelegt und weniger darauf, unmittelbar konstruktiv-produktiv
einzugreifen. Es ist jedoch auch zu beachten, was die vorgeschlagene bil-
dungstheoretische Arbeit in ihrer eigenen Praxis den Mechanismen einer dop-
pelten diskursiven Ausgrenzung — der Ausgrenzung anderer Subjekt-
positionen zum einen und zum anderen der Ausgrenzung der materialen
Dimension - entgegenhilt: die Handlung diskursiver Positionierungen.
Hiermit ist ein sehr weitgehender Anspruch verbunden. Im Grunde wird der
Anspruch formuliert, in der bildungstheoretischen Praxis modellhaft zu erpro-
ben, vorzufiithren, was »der Gesellschaft« bildungstheoretisch empfohlen wer-
den koénnte. Ich erhoffe mir von einem solchen Ansatz, gesellschaftliche
Selbstverstindigungsprozesse in Gang zu bringen und zu halten, die (wieder)
erfolgreich darin sind, die Gesellschaftsmitglieder im symbolischen Raum der
Gesellschaft zu halten.

Ich brauche nicht hervorzuheben, dass ein kontextbegriffliches Setting bil-
dungstheoretischer Arbeit nicht per se die bessere gesellschaftliche Selbstauf-
klarung nach sich ziehen wiirde. Auch hier gilt, dass es darauf ankommt, wie
es gemacht wird und wie es aufgenommen wird.

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bildungstheorien und ihre Performativitit | 57

LITERATUR

Beck, Ulrich: Die »Warum-nicht-Gesellschafi«. In: Die Zeit 48/1999 (25.
November), 13-14

Beck, Ulrich: Mehr Zivilcourage bitte. Ein Vorschlag an die Adresse Gerhard
Schroder: Wir brauchen eine Gesellschaft engagierter Individuen. In: Die Zeit
22/2000 (25. Mai), 11

Bude, Heinz: Uber den Zeitgenossen. In: Merkur: Postmoderne. Eine Bilanz. Stutt-
gart 1998, 956—-961

Ezrahi, Yaron: The Descent of Icarus. Cambridge/Mass. 1991

Felt, Ulrike; Nowotny, Helga; Taschwer, Klaus: Wissenschaftsforschung.
Frankfurt a.M./New York 1995

Funk, Andrea; Stehr, Jutta: Das Reden iiber Gewalt und sein Beitrag zur
Stabilisierung von Herrschaftsverhdltnissen. In: Kriminalogisches Journal
24/1992, 37-49

Gamm, Gerhard: Das Wissen der Gesellschaft. In: Walter Bauer u.a. (Hg.):
Globalisierung: Perspektiven Paradoxien Verwerfungen (Jahrbuch fiir
Bildungs- und Erziehungsphilosophie 2). Hohengehren 1999, 51-64

Guéhenno, Jean-Marie: Die neue Machtfrage. In: Die Zeit 51/1999 (16. Dezem-
ber), 11-12

Habermas, Jiirgen: Jenseits des Nationalstaats? Bemerkungen zu Folgeproblemen
der wirtschafilichen Globalisierung. In: Ulrich Beck (Hg.): Politik der
Globalisierung. Frankfurt a. M. 1998, S. 67-84

Hornstein, Walter: Gewalt in Deutschland: Uber die Notwendigkeit gesellschaftli-
cher Lernprozesse und die Rolle der Pddagogik. In: Werner Helsper, Hartmut
Wenzel (Hg.): Pddagogik und Gewalt. Moglichkeiten und Grenzen pidagogi-
schen Handelns. Opladen 1995, 37-56

Jessop, Bob: Nationalstaat, Globalisierung, Gender. In: Eva Kreisky, Birgit Sauer,
(Hg.): Geschlechterverhiltnisse im Kontext politicher Transformation (PVS
28/1997), 262—292

Koch, Martina: »Pddagogische Performativitit« als struktureller Kontext erzie-
hungstheoretischer Arbeit. In: Jan Masschelein, Jorg Ruhloff, Alfred Schifer
(Hg.): Erziehungsphilosophie im Umbruch. Weinheim 2000, 47-68

Koselleck, Rainhart: Neuzeit. Zur Semantik moderner Bewegungsbegriffe. In:
Ders.: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt
a. M. 1979, 300-348

Koselleck, Rainhart: Einleitung — Zur anthropologischen und semantischen
Struktur von Bildung. In: Ders. (Hg.): Bildungsbiirgertum im 19. Jahrhundert
(II). Stuttgart 1990, 11-46

Kriiger, Hans-Heinz: Allgemeine Pidagogik auf dem Riickzug? Notizen zur diszi-
plindren Neuvermessung der Erziehungswissenschaft. In: Ders., Thomas
Rauschenberg (Hg.): Erziehungswissenschaft. Die Disziplin am Beginn einer
neuen Epoche. Weinheim/Miinchen 1994, 115-130

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | Martina Koch

Kriiger, Hans-Heinz: Erziehungswissenschaft und ihre Teildisziplinen. In: Ders.,
Werner Helsper, Hans-Heinz Kriiger (Hg.): Einfiihrung in Grundbegriffe
und Grundfragen der Erziehungswissenschaft. Opladen 1998, 303-331

Leggewie, Claus : Pladoyer eines Antiautoritdren fiir Autoritdten. In: Die Zeit
10/1993 (5. Mai), 93

Maasen, Sabine: Wissenssoziologie. Bielefeld 1999

Nassehi, Armin: Schldager schaffen ohne Waffen. Die offene Gesellschaft produziert
ihre Feinde: Vermutungen iiber den »Kampf gegen Nazis«. In: Die Zeit
35/2000 (24. August), 36

Nunner-Winkler, Gertrud: Ein Pladoyer fiir einen eingeschrinkten Universalismus.
In: Dies., Wolfgang Edelstein (Hg.): Zur Bestimmung der Moral. Frankfurt
a. M. 19906, 126-144

Peukert, Helmut: Was ist eine praktische Wissenschaft? Handlungstheorie als
Basistheorie der Humanwissenschafien: Anfragen an die Praktische Theologie.
In: Ottmar Fuchs (Hg.): Theologie und Handeln. Beitrige zur Fundierung
der Praktischen Theologie als Handlungstheorie. Diisseldorf 1984, 64-79

Winkler, Michael: Wo bleibt das Allgemeine? Vom Aufstieg der allgemeinen
Piadagogik zum Fall der Allgemeinen Pidagogik. In: Hans-Heinz Kriger, T.
Rauschenbach (Hg.): Erziehungswissenschaft. Die Disziplin am Beginn einer
neuen Epoche. Weinheim/Miinchen 1994, 93-114

hitps://dol. 14.02.2026, 21:38:49.



https://doi.org/10.14361/9783839400944-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

