In den Tag. Der Schein der Grazie
und die Menschenwiirde

Als die Fotografin die Kamera sinken lasst, sehe ich ihr Gesicht —
es ist Vickie. Immer noch bei uns. Ich sehe mich nach Raisa um,
kann sie aber nirgends entdecken. Stattdessen hére ich die Stim-
me meiner Mutter, die mir ins Ohr singt: »Es togt shoyn, vakht oyf
— Der Tag bricht an, wach auf, 6ffne die Augen und erkenne deine
eigene Kraft!"

Ich 6ffne die Augen. Ich habe viele Jahre lang geschlafen. Jetzt
bin ich wach.

Wie eine Amsel, die vor Sonnenaufgang gurrt, habe ich die Lied-
fetzen aus meinem Leben zu meinem eigenen Lied zusammen-
gefligt. Ich hore Schritte auf dem Gang, die niher kommen. Die
Zellentiir geht auf. sRaa-bie-no-witzs, rufen die Bullen meinen Na-
men aus, verspotten mich.

>Maxine Rabinowitz.<

Leslie Feinberg: Drag King Triume, Berlin: Querverlag 2008, S. 323.

14.02.2026, 07:56:07. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Aus der Nacht in den Tag

Durchscheinend

Es wird nun Tag werden! Die Bewegung, die in den Texten bisher
auf verschiedene Weise nach- und vorgezeichnet wurde, méchte ich
in diesem Text nun noch ausweiten. Weiten iiber eine kommende
Demokratie und das Bannen des Mordes hinaus. Und zwar durch den
Schein der Grazie. Die Grazie ist das Erleben des wiedererstark-
ten Weltvertrauens und bedeutet damit, das Erleben eines hege-
monialen Wandels. Diese Benennung bedeutet, sich wieder einem
Begriff zuzuwenden, der méglicherweise leer oder bedeutungslos
erscheint, weil trotz dessen, dass er beispielsweise im Grundgesetz
der Bundesrepublik Deutschland steht, er dort nicht fiir einen Wan-
del, fir einen bestindig neuen Widerstand gegen Diskriminierung
sorgt: Es ist der der Menschenwiirde.

Die mogliche Leere dieses Begriffs ist aber nichts, was uns vor
ihm zuriickschrecken lassen sollte, sondern etwas, nach dem ge-
und das befragt werden muss: Wie kann es sein, dass dieser so
sinnvoll anmutende Begriff zur Politphrase geronnen ist, die immer
dann angefithrt wird, wenn akzeptiert wird, dass etwas schlimm
war, aber an den Umstinden, die es hervorgerufen haben, nichts
geandert werden wird? Nun, wie etwas zur Politphrase wird, soll
nicht Teil dieses Essays sein, da es fast schon zu offensichtlich an-
mutet: Ist ein Begriff positiv besetzt und so allgemein, dass er fast
immer ins Feld gefithrt werden kann, wenn etwas passiert, dann ist
es leicht ihn fir die eigene Agenda, das eigene Image oder sonsti-
ge rein auf Machterhalt oder -gewinn gerichtete Aktionen zu ver-
wenden. Dabei verstirkt sich dann das Allgemeine an ihm und der
konkrete Bezug verschwindet. Dann ist Menschenwiirde oder deren
Verlust zu beklagen nicht mehr mehr als zu sagen: »Das hitte nicht
passieren diirfen.« Folgt danach kein Plan, keine Vorbereitung, wie
versucht werden soll, es auszuschlieRen und darauf einzugehen,
welche Situationen und sozialen Strukturen dieses etwas, das zum
Verlust der Menschenwiirde gefithrt hat, zu verindern, dann folgt
daraus nichts. Und genau dieses perpetuierte Nichts an Folgen ist
es, das den Begriff der Menschenwiirde gerade so leer erscheinen
lasst.

14.02.2026, 07:56:07. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwiirde

Neben dem Grund fiir Verdruss, wenn wieder einmal die Wiirde
des Menschen als unantastbar benannt wird, nur um sie darauffol-
gend direkt wieder einem Teil der Menschen zu verwehren, liegt in
dieser Beschreibung auch ein Anfang. Dieser Anfang kénnte, nimmt
man ihn auf, zu einer Wiederholung und damit zu einer Wiederauf-
fihrung des politisch kimpferischen Charakters der Menschenwiir-
de gereichen. Man findet diesen Anfang, wenn man sich vor Augen
hilt, dass das, was den Begriff auszumachen scheint, auch das ist,
was ihm die grofite Stolperfalle stellt: seine Allgemeinheit, sein An-
spruch, universell zu sein. Denn wenn es um Menschenwiirde geht,
dann geht es um die Wiirde jeder einzelnen Person auf dieser Welt
und um das, was ihr nicht abgesprochen werden sollte, was ihr nicht
geraubt werden diirfte, wire die Welt eine fiireinander.

Das Universelle der Menschenwiirde kann also kein rein de-
skriptiver Aspekt sein, der uns zugesprochen ist, als angeborene
Eigenschaft, intrinsischer Wert der Menschen oder Sonstiges.
Deskriptiv ist an der Wiirde der Menschen nur die Moglichkeit,
performativ erhalten und erzeugt zu werden. Dazu kommt aber
noch ein normativer, ein notwendig normativer Aspekt — niamlich
der, dass die Wiirde den Menschen zusteht. Es geht also darum,
dass sie etwas sein muss, was jede*r als Teil des eigenen Erlebens
erfahren kénnen sollte. Oder, angelehnt an Uberlegungen von Jean
Améry, die im Folgenden noch ausgefithrt werden: Es steht uns
allen zu, Vertrauen in die Welt und die Anderen zu haben, zu erle-
ben, dass Anderen die Unversehrtheit unserer Kérper und unserer
Leben ein Anliegen ist, wie es Anderen zu steht, dies durch uns zu
erleben.

Diese beiden Aspekte des Begriffs, den Deskriptiven und den
Normativen, kurz zu nennen, ist die Wiederholung schon bestehen-
der Uberlegungen zu diesem Begriff, eine Wiederholung, bei wel-
cher der Aspekt der Performativitit schon benannt wurde. Sie ist
nimlich die Verbindung dieser beiden Sphiren. Es kann beschrie-
ben werden, dass Menschen eine Wiirde, ein Vertrauen in die Welt
zugesprochen werden kann, weil dieses Vertrauen erzeugt werden
kann, indem man sich gegenseitig im jeweiligen Verhalten zeigt, dass
das Leben, wie die Anderen es fithren, einer*m ein Anliegen ist, das
bewahrt werden soll. Wobei sich die Art, das Leben zu fithren, wohl

14.02.2026, 07:56:07. - [ —

81


https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Aus der Nacht in den Tag

fiir alle, die die jeweils andere Art und Weise als bewahrenswert
betrachten, verindert. Dabei verliert sich nun etwas des universel-
len Glanzes des Begriffs, da dieses Vertrauen nur in Gegen- bzw.
Wechselseitigkeit erscheinen kann. So ist dieser Begriff universell
fiir diejenigen, die an der Wechselseitigkeit teilhaben, nicht aber
fiir jene, die die Wechselseitigkeit und damit die Verinderung ab-
lehnen. Diejenigen, die bei Anderen nur die eigene Art und Weise
zu leben akzeptieren wollen und damit das Vertrauen ausschliefRen,
das man ineinander haben kénnte, schliefien sich selbst aus dem
Bild der Menschenwiirde aus, indem sie Andere ausschliefRen.

Das Universelle der Menschenwiirde ist also dasjenige, was als
Anspruch in den konkreten Verhaltensweisen der Menschen durch-
scheint, die sich fiir das Wiedererstarken des Weltvertrauens ein-
setzen, nicht indem sie dariiber sprechen, dass die Wiirde verlo-
rengegangen sei, sondern indem sie sich eben immer wieder dafiir
einsetzen, den Anspruch darauf durchzusetzen.

Dies geschieht nun nicht, was wirklich deutlich geworden sein
sollte, einmalig, sondern durch eine wiederholt wiederholte An-
strengung, die eine Bewegung anzeigt, die, betrachtet man unsere
momentane Situation 2021/22, aus der Nacht in den Tag zu treten
versucht. Was heifdt, dass es hier um nichts weniger als das Proben
der Verinderung geht, um das Proben des Wiedererstarkens des
Vertrauens in die Welt, bis es sich tatsichlich in einem Moment, in
einem Protest, nach dem Lesen eines Textes, dem Erkimpfen der
Rechte, dem Widerstand gegen Unterdriickung auf der Strafle, im
Parlament oder anderen Institutionen, nach einem gewonnenen
Arbeitskampf, meinem Bim-Fahren' in Netzstrumpthose, hochha-
ckigen Schuhen, Ohrringen und mit Lippenstift fiir einen Moment
wieder einstellt. All das stort offensichtlich einige Menschen, aber
es muss nicht zu Gewalt fithren. Bei einigen zeigt es im Gegenteil
wohlwollende Blicke. Dazu kommt, dass bei diesen Taten erlebt
werden kann, dass die eigene Art zu leben, tberhaupt leben zu
konnen, dass dasjenige, wofiir man kimpft, erreicht ist, zumindest
erreichbar erscheint, wenn vielleicht auch erst morgen.

1 Bim heifdt die Wiener Straflenbahn.

14.02.2026, 07:56:07. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwiirde

Dieses Proben der Aufstinde — es sollte benannt sein, als das,
was es ist — ist ein bestindiger, krifteraubender Akt der Wieder-
holung, nicht nur von manchen Personen, nicht nur innerhalb ei-
nes Menschenlebens, manches Mal iiber Generationen hinweg, bis
auch nur ein Akt in dieser Reihe zu dem Erleben gereicht, das mir
hier vorschwebt: das Erleben der Grazie, der Schénheit oder An-
mut bei gleichzeitiger Kraftanstrengung — enormer Kraftanstren-
gung —, das zum Wiedererstarken des Weltvertrauens, zur Darstel-
lung der Menschenwiirde sich ereifert, die bestehende Hegemonie
sich wandeln ldsst.

Die Grazie, die Grazilitit oder eben der grazile Akt legt sich hin-
ein in die Wiederholung. Oder eher: zwingt sich in seiner kraftvol-
len Schonheit aus der Ausgefallenheit der Nacht in den Tag. Soll
heiflen, was bis zur Grazilitit geschult, in eleganter, weil kraftvol-
ler Angemessenheit sich immer und immer und immer wieder und
wieder durch die Nacht bewegt, sich auch in den Tag tragen kann.
Dabei ist die Wiederholung nicht ein-, sondern zweifach. Zum ei-
nen ist es diejenige, die zur Grazie fithrt — also Schulung, Ubung,
Probe, Scheitern, Geschlagenwerden, aber sich niemals ergeben, im-
mer wieder aufgreifen dessen, worum es gehen muss, bis das Auf-
greifen selbst vollig angemessen, uniiberwindlich richtig und wiir-
devoll wirkt.

Zum anderen ist von der Wiederholung die Rede, die sich Alltag
nennt. In sie will die Wiederholung des geprobten Aufstandes vor-
dringen, sie aus der gewohnten Bahn werfen und ihr eine andere
geben. Nur dass es wohl nicht ein Aufstand ist, iiber dessen Pro-
be ich an dieser Stelle schreibe, sondern es sind viele, eine nicht zu
unterschitzende Menge, die Intersektionen bilden, die unaufléslich
zusammenhingen und jeweils in ihrer Andersheit in die Wiederho-
lung, den Kontext dringen, selbst Kontext, selbst Alltag werden wol-
len. Den Raum, den diese Pluralitit fiir Uneinigkeiten, Spannungen
und Auseinandersetzungen bietet, will ich nicht verheimlichen, ihn
nichtverdecken, sondern ihn in seiner agonistischen Form willkom-
men heifen. In einer Form also, in der Feind*in nur ist, wer selbst
aus der Pluralitit heraustritt, durch Motive wie die alleinige De-
monstration des Richtigen, des einzig lebbaren Weges, der fana-

14.02.2026, 07:56:07. - [ —

83


https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Aus der Nacht in den Tag

tisch und extremistisch behauptet wird, selbst im Angesicht einer
uniiberschaubaren Pluralitit von Lebensweisen.

Warum Grazie? Wegen des Kontextes! Es wirkt in der Assozia-
tion vielleicht zu feminin, zu anmutig, zu schén, um kraftvoll ver-
andernd zu sein, ja, eben zu grazil, um fiir ein starkes politisches
Erleben zu stehen: zu gespielt, zu leicht, zu flatterhaft. Doch die
Assoziation einer isthetischen Qualitit des Erlebens einer Situati-
on so abzuwerten, ist selbst ein Erbe maskulinistischer Vorstellun-
gen von Politik, in denen etwas umfinglich Erlebtes, das sich nicht
auf reine Zweckrationalitit beschrinke, immer als gefihrlich, weil
wohl eben aufstindisch, angesehen wird. Wer weiterhin nach sei-
ner Funktion fragt, fragt vielleicht danach, was man mit der Gra-
zie, der Grazilitit, was man damit besser bestimmen kann als mit
vorhandenen Begriffen wie faktischer Zustimmung. Wo tiberschreitet
die Grazie dies? Wo geht sie iiber vorhandene Beschreibungen hin-
aus? Der*m muss ich antworten, der reinen Sachlichkeit, dem Dass
nach, vielleicht gar nicht. Doch ich behaupte, wenn dieser Begriff
weitergeht, wenn er etwas verstindlicher erklirt oder andere An-
spriiche erfillt, dass dies der Fall ist, weil das Grazile, die Grazie
anders ist als erwartet: stirker, geduldig, iiber Jahre, wenn nicht
Generationen hinweg geprobt, bis sie endlich ihren Zeitpunkt ge-
schaffen hatt und deshalb genau das Richtige zur richtigen Zeit am
richtigen Ort ist, um zu erleben, wie das Vertrauen in die Welt, in
die Zugewandtheit der Anderen zu- und fiireinander, durch ihren
Akt, die Menschenwiirde selbst, wiedererstarkt. Von der Grazie in
der Beschreibung zu sprechen, heif3t also, einem Erleben Raum ge-
ben, das es geben kann, das es geben muss. Damit steht sie wie
die Menschenwiirde selbst zwischen Deskription und Normativi-
tit, bildet bei der Beschreibung eine Passung mit ihr und muss doch
selbst erst gebildet werden: Auf dass wir Grazilitit erleben.

14.02.2026, 07:56:07. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

