
In den Tag. Der Schein der Grazie

und die Menschenwürde

Als die Fotografin die Kamera sinken lässt, sehe ich ihr Gesicht –

es ist Vickie. Immer noch bei uns. Ich sehe mich nach Raisa um,

kann sie aber nirgends entdecken. Stattdessen höre ich die Stim-

me meiner Mutter, die mir ins Ohr singt: »Es togt shoyn, vakht oyf

– Der Tag bricht an, wach auf, öffne die Augen und erkenne deine

eigene Kraft!"

 

Ich öffne die Augen. Ich habe viele Jahre lang geschlafen. Jetzt

bin ich wach.

 

Wie eine Amsel, die vor Sonnenaufgang gurrt, habe ich die Lied-

fetzen aus meinem Leben zu meinem eigenen Lied zusammen-

gefügt. Ich höre Schritte auf dem Gang, die näher kommen. Die

Zellentür geht auf. ›Raa-bie-no-witz‹, rufen die BullenmeinenNa-

men aus, verspotten mich.

 

›Maxine Rabinowitz.‹

 

 

Leslie Feinberg: Drag King Träume, Berlin: Querverlag 2008, S. 323.

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015 - am 14.02.2026, 07:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Aus der Nacht in den Tag

Durchscheinend

Es wird nun Tag werden! Die Bewegung, die in den Texten bisher

auf verschiedeneWeise nach- und vorgezeichnet wurde,möchte ich

in diesem Text nun noch ausweiten. Weiten über eine kommende

Demokratie und das Bannen des Mordes hinaus. Und zwar durch den

Schein der Grazie. Die Grazie ist das Erleben des wiedererstark-

ten Weltvertrauens und bedeutet damit, das Erleben eines hege-

monialen Wandels. Diese Benennung bedeutet, sich wieder einem

Begriff zuzuwenden, der möglicherweise leer oder bedeutungslos

erscheint, weil trotz dessen, dass er beispielsweise im Grundgesetz

der Bundesrepublik Deutschland steht, er dort nicht für einenWan-

del, für einen beständig neuen Widerstand gegen Diskriminierung

sorgt: Es ist der der Menschenwürde.

Die mögliche Leere dieses Begriffs ist aber nichts, was uns vor

ihm zurückschrecken lassen sollte, sondern etwas, nach dem ge-

und das befragt werden muss: Wie kann es sein, dass dieser so

sinnvoll anmutende Begriff zur Politphrase geronnen ist, die immer

dann angeführt wird, wenn akzeptiert wird, dass etwas schlimm

war, aber an den Umständen, die es hervorgerufen haben, nichts

geändert werden wird? Nun, wie etwas zur Politphrase wird, soll

nicht Teil dieses Essays sein, da es fast schon zu offensichtlich an-

mutet: Ist ein Begriff positiv besetzt und so allgemein, dass er fast

immer ins Feld geführt werden kann, wenn etwas passiert, dann ist

es leicht ihn für die eigene Agenda, das eigene Image oder sonsti-

ge rein auf Machterhalt oder -gewinn gerichtete Aktionen zu ver-

wenden. Dabei verstärkt sich dann das Allgemeine an ihm und der

konkrete Bezug verschwindet. Dann ist Menschenwürde oder deren

Verlust zu beklagen nicht mehr mehr als zu sagen: »Das hätte nicht

passieren dürfen.« Folgt danach kein Plan, keine Vorbereitung, wie

versucht werden soll, es auszuschließen und darauf einzugehen,

welche Situationen und sozialen Strukturen dieses etwas, das zum

Verlust der Menschenwürde geführt hat, zu verändern, dann folgt

daraus nichts. Und genau dieses perpetuierte Nichts an Folgen ist

es, das den Begriff der Menschenwürde gerade so leer erscheinen

lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015 - am 14.02.2026, 07:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwürde 81

Neben demGrund für Verdruss, wenn wieder einmal dieWürde

des Menschen als unantastbar benannt wird, nur um sie darauffol-

gend direkt wieder einem Teil der Menschen zu verwehren, liegt in

dieser Beschreibung auch ein Anfang.Dieser Anfang könnte, nimmt

man ihn auf, zu einerWiederholung und damit zu einerWiederauf-

führung des politisch kämpferischenCharakters derMenschenwür-

de gereichen. Man findet diesen Anfang, wenn man sich vor Augen

hält, dass das, was den Begriff auszumachen scheint, auch das ist,

was ihm die größte Stolperfalle stellt: seine Allgemeinheit, sein An-

spruch, universell zu sein. Denn wenn es umMenschenwürde geht,

dann geht es um die Würde jeder einzelnen Person auf dieser Welt

und umdas,was ihr nicht abgesprochenwerden sollte,was ihr nicht

geraubt werden dürfte, wäre die Welt eine füreinander.

Das Universelle der Menschenwürde kann also kein rein de-

skriptiver Aspekt sein, der uns zugesprochen ist, als angeborene

Eigenschaft, intrinsischer Wert der Menschen oder Sonstiges.

Deskriptiv ist an der Würde der Menschen nur die Möglichkeit,

performativ erhalten und erzeugt zu werden. Dazu kommt aber

noch ein normativer, ein notwendig normativer Aspekt – nämlich

der, dass die Würde den Menschen zusteht. Es geht also darum,

dass sie etwas sein muss, was jede*r als Teil des eigenen Erlebens

erfahren können sollte. Oder, angelehnt an Überlegungen von Jean

Améry, die im Folgenden noch ausgeführt werden: Es steht uns

allen zu, Vertrauen in die Welt und die Anderen zu haben, zu erle-

ben, dass Anderen die Unversehrtheit unserer Körper und unserer

Leben ein Anliegen ist, wie es Anderen zu steht, dies durch uns zu

erleben.

Diese beiden Aspekte des Begriffs, den Deskriptiven und den

Normativen, kurz zu nennen, ist dieWiederholung schon bestehen-

der Überlegungen zu diesem Begriff, eine Wiederholung, bei wel-

cher der Aspekt der Performativität schon benannt wurde. Sie ist

nämlich die Verbindung dieser beiden Sphären. Es kann beschrie-

ben werden, dass Menschen eine Würde, ein Vertrauen in die Welt

zugesprochen werden kann, weil dieses Vertrauen erzeugt werden

kann, indemman sich gegenseitig im jeweiligen Verhalten zeigt, dass

das Leben, wie die Anderen es führen, einer*m ein Anliegen ist, das

bewahrt werden soll. Wobei sich die Art, das Leben zu führen, wohl

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015 - am 14.02.2026, 07:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Aus der Nacht in den Tag

für alle, die die jeweils andere Art und Weise als bewahrenswert

betrachten, verändert. Dabei verliert sich nun etwas des universel-

len Glanzes des Begriffs, da dieses Vertrauen nur in Gegen- bzw.

Wechselseitigkeit erscheinen kann. So ist dieser Begriff universell

für diejenigen, die an der Wechselseitigkeit teilhaben, nicht aber

für jene, die die Wechselseitigkeit und damit die Veränderung ab-

lehnen. Diejenigen, die bei Anderen nur die eigene Art und Weise

zu leben akzeptieren wollen und damit das Vertrauen ausschließen,

das man ineinander haben könnte, schließen sich selbst aus dem

Bild der Menschenwürde aus, indem sie Andere ausschließen.

Das Universelle der Menschenwürde ist also dasjenige, was als

Anspruch in den konkreten Verhaltensweisen der Menschen durch-

scheint, die sich für das Wiedererstarken des Weltvertrauens ein-

setzen, nicht indem sie darüber sprechen, dass die Würde verlo-

rengegangen sei, sondern indem sie sich eben immer wieder dafür

einsetzen, den Anspruch darauf durchzusetzen.

Dies geschieht nun nicht, was wirklich deutlich geworden sein

sollte, einmalig, sondern durch eine wiederholt wiederholte An-

strengung, die eine Bewegung anzeigt, die, betrachtet man unsere

momentane Situation 2021/22, aus der Nacht in den Tag zu treten

versucht. Was heißt, dass es hier um nichts weniger als das Proben

der Veränderung geht, um das Proben des Wiedererstarkens des

Vertrauens in die Welt, bis es sich tatsächlich in einem Moment, in

einem Protest, nach dem Lesen eines Textes, dem Erkämpfen der

Rechte, dem Widerstand gegen Unterdrückung auf der Straße, im

Parlament oder anderen Institutionen, nach einem gewonnenen

Arbeitskampf, meinem Bim-Fahren1 in Netzstrumpfhose, hochha-

ckigen Schuhen, Ohrringen und mit Lippenstift für einen Moment

wieder einstellt. All das stört offensichtlich einige Menschen, aber

es muss nicht zu Gewalt führen. Bei einigen zeigt es im Gegenteil

wohlwollende Blicke. Dazu kommt, dass bei diesen Taten erlebt

werden kann, dass die eigene Art zu leben, überhaupt leben zu

können, dass dasjenige, wofür man kämpft, erreicht ist, zumindest

erreichbar erscheint, wenn vielleicht auch erst morgen.

1 Bim heißt die Wiener Straßenbahn.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015 - am 14.02.2026, 07:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwürde 83

Dieses Proben der Aufstände – es sollte benannt sein, als das,

was es ist – ist ein beständiger, kräfteraubender Akt der Wieder-

holung, nicht nur von manchen Personen, nicht nur innerhalb ei-

nes Menschenlebens, manches Mal über Generationen hinweg, bis

auch nur ein Akt in dieser Reihe zu dem Erleben gereicht, das mir

hier vorschwebt: das Erleben der Grazie, der Schönheit oder An-

mut bei gleichzeitiger Kraftanstrengung – enormer Kraftanstren-

gung –, das zumWiedererstarken des Weltvertrauens, zur Darstel-

lung der Menschenwürde sich ereifert, die bestehende Hegemonie

sich wandeln lässt.

Die Grazie, die Grazilität oder eben der grazile Akt legt sich hin-

ein in die Wiederholung. Oder eher: zwingt sich in seiner kraftvol-

len Schönheit aus der Ausgefallenheit der Nacht in den Tag. Soll

heißen, was bis zur Grazilität geschult, in eleganter, weil kraftvol-

ler Angemessenheit sich immer und immer und immer wieder und

wieder durch die Nacht bewegt, sich auch in den Tag tragen kann.

Dabei ist die Wiederholung nicht ein-, sondern zweifach. Zum ei-

nen ist es diejenige, die zur Grazie führt – also Schulung, Übung,

Probe, Scheitern, Geschlagenwerden, aber sich niemals ergeben, im-

mer wieder aufgreifen dessen, worum es gehen muss, bis das Auf-

greifen selbst völlig angemessen, unüberwindlich richtig und wür-

devoll wirkt.

Zum anderen ist von der Wiederholung die Rede, die sich Alltag

nennt. In sie will die Wiederholung des geprobten Aufstandes vor-

dringen, sie aus der gewohnten Bahn werfen und ihr eine andere

geben. Nur dass es wohl nicht ein Aufstand ist, über dessen Pro-

be ich an dieser Stelle schreibe, sondern es sind viele, eine nicht zu

unterschätzendeMenge, die Intersektionen bilden, die unauflöslich

zusammenhängen und jeweils in ihrer Andersheit in die Wiederho-

lung, den Kontext drängen, selbst Kontext, selbst Alltagwerdenwol-

len. Den Raum, den diese Pluralität für Uneinigkeiten, Spannungen

und Auseinandersetzungen bietet, will ich nicht verheimlichen, ihn

nicht verdecken, sondern ihn in seiner agonistischen Formwillkom-

men heißen. In einer Form also, in der Feind*in nur ist, wer selbst

aus der Pluralität heraustritt, durch Motive wie die alleinige De-

monstration des Richtigen, des einzig lebbaren Weges, der fana-

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015 - am 14.02.2026, 07:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Aus der Nacht in den Tag

tisch und extremistisch behauptet wird, selbst im Angesicht einer

unüberschaubaren Pluralität von Lebensweisen.

Warum Grazie? Wegen des Kontextes! Es wirkt in der Assozia-

tion vielleicht zu feminin, zu anmutig, zu schön, um kraftvoll ver-

ändernd zu sein, ja, eben zu grazil, um für ein starkes politisches

Erleben zu stehen: zu gespielt, zu leicht, zu flatterhaft. Doch die

Assoziation einer ästhetischen Qualität des Erlebens einer Situati-

on so abzuwerten, ist selbst ein Erbe maskulinistischer Vorstellun-

gen von Politik, in denen etwas umfänglich Erlebtes, das sich nicht

auf reine Zweckrationalität beschränkt, immer als gefährlich, weil

wohl eben aufständisch, angesehen wird. Wer weiterhin nach sei-

ner Funktion fragt, fragt vielleicht danach, was man mit der Gra-

zie, der Grazilität, was man damit besser bestimmen kann als mit

vorhandenen Begriffen wie faktischer Zustimmung. Wo überschreitet

die Grazie dies? Wo geht sie über vorhandene Beschreibungen hin-

aus? Der*mmuss ich antworten, der reinen Sachlichkeit, dem Dass

nach, vielleicht gar nicht. Doch ich behaupte, wenn dieser Begriff

weitergeht, wenn er etwas verständlicher erklärt oder andere An-

sprüche erfüllt, dass dies der Fall ist, weil das Grazile, die Grazie

anders ist als erwartet: stärker, geduldig, über Jahre, wenn nicht

Generationen hinweg geprobt, bis sie endlich ihren Zeitpunkt ge-

schaffen hatt und deshalb genau das Richtige zur richtigen Zeit am

richtigen Ort ist, um zu erleben, wie das Vertrauen in die Welt, in

die Zugewandtheit der Anderen zu- und füreinander, durch ihren

Akt, die Menschenwürde selbst, wiedererstarkt. Von der Grazie in

der Beschreibung zu sprechen, heißt also, einem Erleben Raum ge-

ben, das es geben kann, das es geben muss. Damit steht sie wie

die Menschenwürde selbst zwischen Deskription und Normativi-

tät, bildet bei der Beschreibung eine Passungmit ihr undmuss doch

selbst erst gebildet werden: Auf dass wir Grazilität erleben.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015 - am 14.02.2026, 07:56:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

