
3. Teil – Fazit und Ausblick

3.1 Ergebnisse der literaturethnologischen Untersuchung

Ziel der vorliegenden Untersuchung war es, exemplarisch die literaturethno‐
logische Methode der ethnocritique an einigen literarischen Texten anzuwen‐
den, um neue Perspektiven auf diese Romane zu eröffnen und eine erneuerte
Lektüre dieser teilweise als klassisch kategorisierten Werke anzubieten. Mit
dieser Herangehensweise wird geprüft, wie praktikabel einige der theoreti‐
schen Überlegungen zu dem bislang noch nicht etablierten Wissenschaftsfach
der Literaturethnologie sind. Beispielhaft wurde der Fokus auf ein kulturel‐
les Konzept aus dem Senegal gelegt, jom, das, um in französischsprachigen
literarischen Texten aufgedeckt werden zu können, eine möglichst emische
Sicht erfordert, d.h. aus der senegalesischen Gesellschaft heraus. Dabei ist zu
beachten, dass es sich bei jom um ein abstraktes Konzept handelt, wie das für
dignité und honneur bzw. ›Würde‹ und ›Ehre‹ im europäischen Kontext gilt,
die vielfältige und sehr unterschiedliche Bedeutungsebenen beinhalten.

Die vorliegende Studie beabsichtigt keinesfalls, das senegalesische kulturel‐
le Konzept jom zu definieren, es umfänglich zu erklären, es zu verteidigen,
zu kritisieren oder es mir in irgendeiner anderen Weise anzueignen1, sondern

1 Mit dem Verb ›aneignen‹ soll auf die aktuelle Debatte um das Thema der »kulturellen
Aneignung« verwiesen werden. Die Aneignung des Fremden ist ein Prozess, so Zizek, bei
dem ein Subjekt sich etwas bereits Vorhandenes zu eigen macht. Vgl. Boris Zizek, Formen der
Aneignung des Fremden, Heidelberg: Winter, 2020, S. 7. Ein kritischer Artikel aus der Neuen
Züricher Zeitung betont, dass ein Verbot kultureller Aneignung, wie das derzeit gefordert
wird, »rassistisches Denken durch die Hintertür fördert« und die der Kultur inhärenten
Phänomene des Austauschs, Handels und der Offenheit infrage stelle und damit die Kultur
insgesamt in Gefahr bringe. Vgl. David Signer, »Der Vorwurf der ›kulturellen Aneignung‹ ist
gefährlich – er fördert rassistisches Denken durch die Hintertür«, in: Neue Zürcher Zeitung,
04.08.2022: www.nzz.ch/meinung/kulturelle-aneignung-der-vorwurf-torpediert-die-kultu
r-selbst-ld.1693341 (15.06.2023). Die Aneignung von kulturell Fremdem kann aber auch als
»Überwindung von Fremdheit« interpretiert werden, bei dem etwas extern Vorhandenes, wie
bspw. für Migrantinnen eine neue Kultur, zu eigen gemacht wird. Vgl. Detlef Garz, »Fremd
bleibt fremd: ›Die Heimat verloren zu haben, ist die Tragik unseres Lebens‹ – Das Beispiel
der koreanischen Migration nach Deutschland und das Zurückgehen nach Korea«, in: Boris
Zizek, Formen der Aneignung des Fremden, Heidelberg: Winter, 2020, S. 169. In meinem Fall
hat das kulturelle Konzept jom für mein persönliches und privates Leben eine besondere
Relevanz, auf die jedoch in der vorliegenden Arbeit nur insofern eingegangen wird, als meine
persönliche Involviertheit in die senegalesische Kultur transparent gemacht wird. Vgl. Kapitel
1.2.1, »Die Beobachter-Perspektive«.

247

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nzz.ch/meinung/kulturelle-aneignung-der-vorwurf-torpediert-die-kultur-selbst-ld.1693341
https://www.nzz.ch/meinung/kulturelle-aneignung-der-vorwurf-torpediert-die-kultur-selbst-ld.1693341
https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nzz.ch/meinung/kulturelle-aneignung-der-vorwurf-torpediert-die-kultur-selbst-ld.1693341
https://www.nzz.ch/meinung/kulturelle-aneignung-der-vorwurf-torpediert-die-kultur-selbst-ld.1693341


es geht um ein intensives Zuhören im Sinne eines close reading2, um besser
verstehen zu lernen, wie kulturelle Konventionen, die oft nur implizit in den
Text eingewoben sind, die Weltsichten und Handlungen der Erzählstimmen
und Figuren bedingen und beeinflussen. Die Handlungen der Romanfiguren
in den hier untersuchten Texten werden zumeist motiviert durch gesellschaft‐
lichen Druck, Ausgrenzungs- und Diskriminierungserfahrungen und sind
nicht selten Versuche der Emanzipation aus traditionellen Fesseln. Die erneu‐
erte Lektüre der hier untersuchten Texte deckt auf, dass in und mit ihnen eine
Auseinandersetzung mit traditionellen kulturellen Konzepten (wie bspw. jom)
gefordert und für deren Erneuerung plädiert wird.

Das close reading erfordert eine möglichst emische Perspektive, die durch
einen interdisziplinären Methodenmix, u.a. aus der Ethnologie und der Li‐
teraturwissenschaft, gewonnen werden kann, wobei stets ein Element des
literarischen Textes in den Fokus der Untersuchung gerückt wird, nämlich
der embrayeur culturel3, den ich als ›kulturellen Indikator‹ bezeichne. In
jedem der hier untersuchten literarischen Texte wurden spezifische Elemente
als kulturelle Indikatoren definiert, deren grundlegende Eigenschaft darin
besteht, dass sie sowohl auf der Ebene der Diegese (in der erzählten Welt)
eine konstitutive Funktion ausüben als auch auf die außertextuelle Wirklich‐
keit verweisen, die wiederum für die Deutung der kulturellen Indikatoren
innerhalb des Textes eine signifikante Rolle spielt. Ohne die Berücksichtigung
außertextueller Informationen, die sich auf soziopolitische Realitäten, gesell‐
schaftliche Konventionen und kulturelle Konzepte beziehen, kann die Text‐
analyse nur lückenhaft durchgeführt werden und daraus resultierend wird
auch die Textinterpretation zu kurz greifen.

Die in mancher Hinsicht fehlgeleiteten Textinterpretationen der For‐
schungsliteratur zu den hier untersuchten Werken lassen sich für alle der in
dieser Studie analysierten Texte nachweisen. Unter dem Begriff ›fehlgeleitet‹
verstehe ich hauptsächlich die ausschließliche Konzentration auf die franzö‐

2 »As in more familiar exercises in close reading, one can start anywhere in a culture’s reper‐
toire of forms and end up anywhere else. One can stay, as I have here, within a single, more
or less bounded form, and circle steadily within it. One can move between forms in search of
broader unities or informing contrasts. One can even compare forms from different cultures
to define their character in reciprocal relief. But whatever the level at which one operates,
and however intricately, the guiding principle is the same: societies, like lives, contain their
own interpretations. One has only to learn how to gain access to them.« Clifford Geertz, The
Interpretation of Cultures, New York: Basic Books, 1973, S. 453.

3 Für umfassende Erläuterungen hierzu siehe in der vorliegenden Arbeit Kapitel 1.2.4, »Die
literaturethnologische Methode der ethnocritique«.

3. Teil – Fazit und Ausblick

248

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sischsprachige Textoberfläche und daraus resultierend die semantische Ver‐
knüpfung mit europäisch-französischen Kultursystemen, d.h. eine eurozentri‐
sche Perspektive, die den Blick verstellt auf die afrikanisch-senegalesischen
kulturellen Systeme, welche sowohl direkt als auch indirekt eine konstitutive
Funktion in allen hier untersuchten literarischen Texten haben. Der eurozen‐
trischen Perspektive ist kaum zu entkommen, denn die hier untersuchten
Werke zählen zu den frankophonen Literaturen4, womit der Bezug zu Frank‐
reich und der französischsprachigen Literatur automatisch hergestellt wird.
Darüber hinaus werden sie – und dies nicht nur in historisch-zeitlicher Per‐
spektive – der Kategorie der postkolonialen literarischen Texte zugerechnet.5

Die für die vorliegende Studie eingenommene Untersuchungsperspektive
sollte so frei wie möglich von europäisch-französischen Symbolsystemen sein,
um sich auf die afrikanisch-senegalesischen zu konzentrieren, die in den
literarischen Texten enthalten sind und auf die diese verweisen. Obwohl
fast alle relevanten Namen, die der postkolonialen Theorie zugerechnet wer‐
den, auch in der vorliegenden Studie zitiert werden, wurde die der post‐
kolonialen Forschung inhärente vergleichende Perspektive vermieden. Um
der eurozentrischen Blickrichtung zu entkommen, wurde beispielsweise der
historische Bezugsrahmen erweitert auf die präaristokratische, präkoloniale
und präislamische bzw. prächristliche senegalesische Epoche. Damit wurde
der Fokus auf den literarischen Text innerhalb seiner Bezugsgesellschaft, des
senegalesischen Kulturkreises, stabilisiert, und es konnte vermieden werden,
eine ständige Rückkoppelung zu den hegemonialen Strukturen der (ehemali‐
gen) europäischen Kolonisatoren herzustellen, wie das im Postkolonialismus
der Fall ist: »Postkoloniale wissenschaftliche Ansätze sind solche, die die
Bedeutung diskursiver Praktiken bei der Herausbildung bzw. dem Erhalt von
Machtasymmetrien zu beschreiben vermögen«.6

Dennoch muss die vorliegende Studie, ganz wie die in ihr untersuchten
Werke, dem Postkolonialismus zugerechnet werden, denn die hier eingenom‐
mene, möglichst emische Perspektive hat u.a. zum Ziel, sich von den – nicht

4 Die ausführlichen Beschreibungen der frankophonen Literaturen finden sich in Kapitel 1.2.6,
»Frankophonie und die französische Schriftsprache«.

5 Jean-Marc Moura beschreibt detailliert die Zusammenhänge zwischen frankophonen Litera‐
turen und postkolonialer Theorie, wobei die Vorsilbe ›post‹ nicht nur den historischen Zeit‐
punkt der Unabhängigkeit markiere, sondern ebenfalls die Lektüre- und Schreibpraktiken
beeinflusst habe, die durch die Erfahrungen mit dem Kolonialismus und dessen Machtstruk‐
turen entstanden sind. Vgl. Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, 1999,
S. 10–15.

6 Göttsche, Dunker, Dürbeck, Handbuch Postkolonialismus und Literatur, 2017, S. VII.

3.1 Ergebnisse der literaturethnologischen Untersuchung

249

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur sprachlichen – Zuschreibungen zu befreien, die der westliche Diskurs
über Schwarzafrika legt, wie das Mbembe feststellt. Zur Veränderung des Dis‐
kurses, so Mbembe weiter, gehöre auch die Kenntnis der Landessprachen, die
er als essenziell für theoretische und philosophische Konzeptionen einstuft,
und der bisher nur geringe Relevanz zugesprochen wurde.7 Auch Spivaks
postkolonialer Ansatz wird in der vorliegenden Studie gestreift, denn die
literarischen Texte von Mariama Bâ, Ken Bugul und Fatou Diome lassen sich
in Bezug setzen zur Stimme der Subalternen im Hinblick auf Geschlechterver‐
hältnisse, soziale Hierarchien und global-wirtschaftliche Asymmetrien. Spivak
thematisiert dabei, neben der Problematik der Hörbarkeit der subalternen
Stimmen im politischen Diskurs, auch die Verständlichkeit dieser Stimmen.
Sie sieht Expertinnen in der Pflicht, diese Äußerungen zu übersetzen oder
zumindest zu kommentieren, damit sie im hegemonialen Diskurs verständlich
sind.8

Die vorliegende Studie kann als Versuch gewertet werden, eine solche von
Spivak vorgeschlagene Expertenstimme zu sein, die jedoch nicht übersetzen
will, sondern vielmehr versucht, die literarischen Werke neu zu kontextuali‐
sieren, um eine dekolonisierte Relektüre zu ermöglichen. Dekolonisiert ver‐
stehe ich hier als eine Befreiung aus einer vergleichenden Perspektive und
ihrer zwangsläufigen Bezugnahme auf europäisch-französische Symbolsyste‐
me. Die Konzentration auf die afrikanisch-senegalesischen Symbolsysteme
weist in eine ähnliche Richtung wie die postkolonialen Überlegungen von
Memmi, der die Rollen sowohl der Kolonisatoren als auch der Kolonisierten
untersucht hat und feststellt, dass beide Funktionen zu mentalen Störungen
geführt hätten. Laut Memmi hatten die Kolonisierten im Kolonialsystem
zwei Optionen: Sie konnten einerseits versuchen, sich an die Kultur der
Kolonisatoren zu assimilieren, oder hatten andererseits die Möglichkeit der
Rückwendung hin zu den autochthonen Werten der eigenen Kultur, wie
Familie, Tradition und Religion. Doch diese Rückwendung ist laut Memmi
problematisch, weil diese Kultur mit einer modernen Welt nicht kompatibel
sei.9

7 Vgl. ebd., S. 7. Hier wird Bezug genommen auf das Werk von Achille Mbembe, De la Postcolo‐
nie : essai sur l’imagination politique dans l’Afrique contemporaine, Paris: Karthala, 2000.

8 Vgl. ebd., S. 22. Hier wird auf Spivaks richtungsweisenden Artikel Bezug genommen: Spivak,
»Can the Subaltern Speak?«, in: Patrick Williams, Colonial Discourse and Post-colonial Theo‐
ry, 1993, S. 66–111.

9 Vgl. Göttsche, Dunker, Dürbeck, Handbuch Postkolonialismus und Literatur, 2017, S. 6.

3. Teil – Fazit und Ausblick

250

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist genau diese von Memmi aufgeworfene Problematik der altherge‐
brachten kulturellen Traditionen, die auch in den hier untersuchten literari‐
schen Texten immer wieder thematisiert wird und in denen das kulturelle
Konzept jom verankert ist. Um seine konstitutive Funktion für die Werke
zu ergründen, musste eine möglichst emische Sicht aus der afrikanisch-sene‐
galesischen Gesellschaft heraus, d.h. die Einnahme eines möglichst afrozentri‐
schen Blicks, angestrebt werden. Dabei wurde der postkoloniale Diskurs aus‐
geklammert, um zu vermeiden, dass konsequenterweise jegliche Beobachtung
in Relation zum europäischen Kontext und dessen Wissensproduktion gesetzt
wird, was in der Sekundärliteratur zu den untersuchten Werken vielfach zu
Fehlinterpretationen geführt hat, wie auch in der folgenden Zusammenfas‐
sung der Forschungsergebnisse nochmals dargestellt.

Wenn zum Beispiel im Roman Un chant écarlate von Mariama Bâ zwei
Tauffeiern in extrem unterschiedlicher Länge und Detailliertheit dargestellt
werden, dann zieht eine als klassisch zu nennende, eurozentrische literatur‐
wissenschaftliche Untersuchung den Rückschluss, dass allein die Quantität
der Zeilen und der Details Aufschluss darüber gibt, welchen Stellenwert das
kulturelle Ereignis für die im Text dargestellte senegalesische Gesellschaft
hat. So lassen sich zumindest die Interpretationen zu diesem Werk in der
Sekundärliteratur deuten. Die Tauffeier des ersten Sohns von Ousmane und
seiner französischen Ehefrau Mireille ist kurz und detailarm. Die Tauffeier
für Ousmanes zweiten Sohn, den er mit seiner senegalesischen Zweitfrau
Ouleymatou hat, ist lang, detailreich und hyperbolisch. Diese besondere Her‐
vorhebung der Tauffeier führt – unter anderen Elementen des Romans – zu
dem gängigen Rückschluss in der Forschungsliteratur zu Mariama Bâs Werk,
dass die Autorin gegen die von Léopold Sédar Senghor propagierte civilisation
métisse, also die Vermischung der Kulturen sei. Diese Interpretation erweist
sich jedoch als fehlgeleitet, wenn kulturspezifische Informationen in die Text‐
analyse einfließen.

Allein die hohe Relevanz des Namens für die senegalesische Gesellschaft
verändert die Perspektive auf die beiden im Roman dargestellten Episoden.
Aus diesem Grund wurde im Roman Un chant écarlate der Kindsname als
kultureller Indikator (embrayeur culturel) definiert. Der Sohn, der die senega‐
lesische und die französische Kultur körperlich in sich vereint, erhält einen
Namen, wohingegen der zweite Sohn, der die senegalesische Kultur verkör‐
pert und für den eine rauschende Tauffeier stattfindet, anonym bleibt; er
erhält von der Autorin keinen Namen und taucht nur an wenigen Textstellen
mit sehr allgemeinen Bezeichnungen auf. Durch die literaturethnologische
Methode der ethnocritique kann die prachtvolle Tauffeier für den zweiten

3.1 Ergebnisse der literaturethnologischen Untersuchung

251

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sohn als eine prahlerische und verschwenderische traditionelle Handlung
entlarvt werden, die von Mariama Bâ implizit und leise kritisiert wird, indem
sie die verblendende Wirkung der Prahlerei nachbildet durch den hyperboli‐
schen Schreibstil und den enormen Raum (die Ausdehnung der Erzählzeit),
den diese Episode im Roman erhält.

Die Kritik der Autorin wird sehr viel deutlicher, wenn die semantische
Ebene des Kindsnamens mit der Methode der ethnocritique untersucht wird.
Es wird dann offensichtlich, dass die Autorin Mariama Bâ sehr wohl in der
Tradition der senghorschen Philosophie angesiedelt werden muss, denn der
Sohn von Ousmane und Mireille erhält nicht nur einen Namen – im Gegen‐
satz zum zweiten Sohn Ousmanes –, sondern er wird mit dem Begriff Gorgui
benannt, der ›weise Mann‹, der in direkten Bezug zum kulturellen Konzept
jom gebracht werden kann und dadurch im komplexen Symbolsystem der
senegalesischen Gesellschaft einen sehr hohen Stellenwert erhält. Gorgui steht
für die nachfolgende Generation und metonymisch für eine Zukunftsvision,
die sowohl für Senghor als auch für Mariama Bâ eine civilisation métisse sein
muss.

Im Roman Le ventre de l’Atlantique von Fatou Diome wurde das Wort
dignité als kultureller Indikator definiert und in direkten Bezug zu dem
von Léopold Sédar Senghor ausführlich dargestellten Begriff jom gebracht.
Ausschlaggebendes Element für die vorliegende Untersuchung war die für
mich offensichtliche Verbindungslinie zwischen dem Nachnamen der Autorin
Diome, dem Konzept jom und dem im Roman verwendeten Begriff dignité.
Dieser wird repetitiv in einem Satz verwendet, der sämtliche Handlungen
motiviert und der aus einer auf die Figuren einwirkenden Ahnenwelt zu
stammen scheint: »Chaque miette de vie doit servir à conquérir la dignité«.

Mithilfe der Methode der ethnocritique kann gezeigt werden, dass der
Begriff dignité als kultureller Indikator dazu dient, den komplexen Begriff jom
zu übersetzen, der im senegalesischen kulturellen Symbolsystem verankert
ist. Die möglichst emische Perspektive macht sichtbar, dass die Immigration
in Europa nicht das zentrale Thema in Fatou Diomes literarischem Text
ist, wie das in der Forschungsliteratur zu Fatou Diomes Roman Le ventre
de l’Atlantique üblicherweise behauptet wird, sondern nur einen Teilaspekt
davon darstellt. Vielmehr rücken die Bedeutungsebenen der Emigration ins
Zentrum, die auf der einen Seite die Erwartungen und Hoffnungen betreffen,
die die senegalesische Gemeinschaft an die auswandernde Person hat, d.h.
den sozialen Druck, den sie auf den Emigranten ausübt, und auf der ande‐
ren Seite das Pflichtbewusstsein und die Ängste der emigrierenden Person
gegenüber ihrer Herkunftsgesellschaft. Die literaturethnologische Textanalyse

3. Teil – Fazit und Ausblick

252

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt darüber hinaus, dass auch Romanfiguren ohne Migrationspläne und
‑erfahrungen auf der Suche nach jom sind.

Es wird vor allem bei Fatou Diome, die in ihrem Roman Le ventre de l’At‐
lantique an keiner Stelle das Wort jom verwendet, die Kritik deutlich an tradi‐
tionellen, unhinterfragten und dadurch starren, versteinerten Konventionen
bzw. kulturellen Konzepten, zu denen auch jom gezählt werden kann. Mithilfe
der literaturethnologischen Methode der ethnocritique wird Fatou Diomes
Aufruf an die senegalesische Gesellschaft – innerhalb Senegals und der Dia‐
spora – deutlich hörbar, diese althergebrachten Traditionen zu hinterfragen,
zu diskutieren und zu erneuern. Damit verbunden wird Diomes Hoffnung
erkennbar, dass mithilfe der Erneuerung identitätsstiftender Konzepte wie
jom die Abwanderung der Jugend aus dem Senegal und der ›Selbstmord‹10 im
Atlantik und Mittelmeer beendet werden könnte.

Aber auch viele weitere Themen, die im Roman Le ventre de l’Atlantique
behandelt werden, wie die Lebensbedingungen und Rechte der senegalesi‐
schen Frau, u.a. in Bezug zu Zwangsheirat und Polygamie, könnten, so lässt
sich Fatou Diomes Roman interpretieren, mithilfe dieser Infragestellung und
Erneuerung überkommener traditioneller Konzepte verbessert werden. Die
Verbindungslinie zu Léopold Sédar Senghors Philosophie ist auch bei ihr
nachvollziehbar, wobei sie nicht so sehr die senghorsche civilisation métisse
fokussiert, sondern das enracinement11, also die kulturelle Verwurzelung mit‐
hilfe traditioneller senegalesischer Werte, die von Fatou Diome konsequent
und produktiv weitergedacht wird.

Bei der literaturethnologischen Untersuchung von Ken Buguls Roman Le
Baobab fou wurde der Affenbrotbaum, der Baobab, als kultureller Indikator
definiert. Obgleich er nicht nur als titelgebendes Element, sondern auch repe‐
titiv im Romantext auftaucht, wurde er bei bisher erfolgten wissenschaftlichen
Untersuchungen des Texts sehr oft ignoriert oder er bereitete große Schwie‐

10 Eine gängige Redewendung senegalesischer jugendlicher Migranten, die den illegalen Weg
zur Auswanderung wählen, lautet: »Barsa walla barsàq«, was auf Deutsch bedeutet: entwe‐
der Barcelona (abgekürzt in der senegalesischen Jugendsprache Barsa) erreichen, oder an
den Ort barsàq kommen, d.h. die Grenzregion zwischen Leben und der Totenwelt, wo laut
islamischem Glauben die Toten das (Jüngste) Gericht Gottes abwarten. Vgl. Webseite der
Bundeszentrale für politische Bildung: www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/21477
/juengstes-gericht/ (22.06.2023).

11 Senghors philosophisches Konzept der kulturellen Vermischung (civilisation métisse) präzi‐
siert er mit den beiden sich ergänzenden Bewegungen, die diese kulturelle Vermischung
ermöglichen, nämlich einerseits dem enracinement und andererseits der ouverture, d.h. der
Öffnung nach außen. Siehe hierzu in der vorliegenden Arbeit das Kapitel 1.3.2, »Senghor:
Négritude, die Literatur und jom«.

3.1 Ergebnisse der literaturethnologischen Untersuchung

253

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/21477/juengstes-gericht
https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/21477/juengstes-gericht
https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/21477/juengstes-gericht
https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/21477/juengstes-gericht


rigkeiten. Dies lässt sich daran erkennen, dass aus einer eurozentrischen
Forschungsperspektive stets unauflösbare Widersprüche bei der Textanalyse
entstehen. Die literaturethnologische Herangehensweise mit der Perspektive
der ethnocritique eröffnet neue Interpretationswege durch eine möglichst afri‐
kanisch-senegalesische Sicht auf den omnipräsenten Baum, der mit dem Text
gleichsam verwachsen ist und an dem bildlich gesprochen kein Weg vorbei‐
führt.

Die möglichst emische Perspektive macht deutlich, dass ein Baum, anders
als im europäischen literaturwissenschaftlichen Kontext üblich, durchaus
negative Konnotationen beinhalten kann und in der Lage ist, mit seinen
Wurzeln die Romanfiguren dergestalt an sich zu fesseln, dass sie keinerlei per‐
sönliches Entfaltungspotenzial mehr besitzen. Der Baobab steht sinnbildlich
für Traditionen, die einerseits Halt geben, andererseits aber mit festem Griff
den Menschen die Luft abschnüren können. Die Menschen werden dadurch
gelähmt, aber auch die Traditionen selbst, und letztendlich erscheint es nicht
mehr widersprüchlich, sondern logisch, dass der omnipräsente Baobab am
Ende des Romans stirbt bzw. die traditionellen Konzepte (wie bspw. jom)
verstummen, denn sie sind außerstande, sich an die veränderten Zeiten und
Einflüsse von außen anzupassen, und konsequenterweise erlöschen damit
ihre richtungsweisenden, gesellschaftsformenden und ‑stabilisierenden Funk‐
tionen.

Die Anpassungsfähigkeit traditioneller Konzepte erfordert das Sprechen
und den sprachlichen Austausch, aber, wie die literaturethnologische Textana‐
lyse des Romans Le Baobab fou deutlich macht, herrscht genau darüber ein
großes Schweigen innerhalb der senegalesischen Gesellschaft. Ken Bugul als
autobiografische Protagonistin durchlebt sehr viel Leid, das diesem Schwei‐
gen geschuldet ist, und als Autorin verweist sie mit ihrem Roman Le Baobab
fou auf eine gesamtgesellschaftliche Schieflage und die Notwendigkeit, diese
anhand eines offen geführten Diskurses zu begradigen.

Das Schweigen innerhalb der afrikanisch-senegalesischen Gesellschaft in
Bezug auf kulturelle Konzepte wie jom hat sogar Auswirkungen auf Autorin‐
nen, die nicht zur frankophonen Literatur gerechnet werden können, wie
das bei Marie NDiaye der Fall ist. Verschiedene kulturelle Indikatoren in
ihrem Roman Trois femmes puissantes, nämlich Namen, abstrakte Begriffe wie
dignité, Pflanzen (Bäume) und das Schweigen an sich, verweisen sämtlich, wie
das Ergebnis der literaturethnologischen Untersuchung zeigt, auf europäisch-
französische Symbolsysteme und nicht auf afrikanisch-senegalesische. Aber
es gibt Leerstellen, wie die Forschungsliteratur zu diesem Roman mehrfach
hervorhebt.

3. Teil – Fazit und Ausblick

254

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese blankness verweist zwar bei oberflächlicher Betrachtung nach Afrika,
hat aber nichts damit zu tun, dass Marie NDiaye ihre afrikanischen Wurzeln
oder etwa ihren dunkleren Hautteint ablehnt12, die sie genetisch von ihrem
Vater geerbt hat, sondern vielmehr damit, dass sie keine afrikanisch-senegale‐
sische kulturelle Prägung hat. Obwohl sie dies in Interviews immer wieder
betont, werden ihre Erklärungen von vielen Wissenschaftlern und Literatur‐
kritikerinnen ignoriert oder schlichtweg nicht geglaubt. Damit entgeht ihnen
aber auch das große Leid, das die Leerstellen in den Protagonistinnen ihrer
Romane auslösen und das sich auf die Autorin selbst übertragen lässt.

Die Leerstellen können nicht gefüllt werden von der Person bzw. der
Romanfigur alleine, wie beispielsweise von Norah im Roman Trois femmes
puissantes. Sie kann das Verständnis für ihren senegalesischen Vater nicht aus
sich selbst heraus entfalten, z.B. durch reine Beobachtung, sondern sie benö‐
tigt die Erklärungen und Antworten ihres Vaters auf ihre Fragen. Doch das
senegalesische Schweigen rund um die Thematik traditioneller Konzepte wie
jom ermöglicht auch der Figur des Vaters keine offene Auseinandersetzung
damit. Und so ist er außerstande, seiner leiblichen Tochter die genauen Zu‐
sammenhänge und Beweggründe für sein persönliches Handeln – z.B. das
Verlassen seiner Frau und Kinder – zu erklären. Nicht nur der Vater der
Protagonistin Norah, sondern auch die Hauptfigur der dritten Erzählung
des Romans Trois femmes puissantes, Khady Demba, scheinen den senegalesi‐
schen gesellschaftlichen Konventionen wie jom ausgeliefert zu sein, die im
Hintergrund der Romanhandlung als stumme Motivatoren agieren. Stumm
sind sie auch deshalb, weil Marie NDiaye sie nicht explizit thematisieren
kann.

Und so lässt sich das Ergebnis der literaturethnologischen Textanalyse,
auch durch die autobiografische Nähe der Erzählung zur Autorin, auf ihre
eigene Lebensrealität übertragen. Das Schweigen über kulturelle Konzepte
wie jom wird umso mächtiger, je weiter die Autorin von der afrikanisch-sene‐
galesischen Kultur entfernt ist, da solche kulturellen Symbolsysteme immer
weniger (be-)greifbar werden. Marie NDiaye ist durch ihre mangelnde afrika‐
nisch-senegalesische Prägung dieser Macht ausgeliefert, denn sie muss mit
Leerstellen in ihrem Leben zurechtkommen, die sie nicht füllen kann. Sie be‐
nötigt dafür den gesellschaftlichen Diskurs über kulturelle Konzepte wie jom
und dieser beinhaltet den offenen Aushandlungsprozess und die Erneuerung

12 Vgl. hierzu die in der vorliegenden Arbeit diskutierten Vorwürfe, die von Moudileno und
Asibong gegen Marie NDiaye vorgebracht wurden, in Kapitel 2.4.5, »Die Fremdheit Afrikas
und kultureller Konzepte wie jom«.

3.1 Ergebnisse der literaturethnologischen Untersuchung

255

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


traditioneller Konventionen, die in den hier untersuchten Romanen gefordert
werden.

Das Gemeinsame der untersuchten Romane ist damit zum einen das für
die Figuren handlungsmotivierende kulturelle Konzept jom und zum anderen
die (bei Marie NDiaye nur unwillentlich geäußerte) Kritik daran, d.h. die For‐
derung nach der Erneuerung senegalesischer traditioneller Symbolsysteme.
Des Weiteren ist den hier untersuchten literarischen Texten gemeinsam, dass
die Kritik an den nach wie vor geltenden, althergebrachten Traditionen nur
sehr leise und zurückhaltend vorgebracht wird. Das Schweigen ist allgegen‐
wärtig und symbolisiert nicht nur den fehlenden gesellschaftlichen Diskurs,
sondern könnte auch für eine Zurückhaltung der Autorinnen stehen, die
nur wagen, eine implizite Kritik in die literarischen Texte einzuweben. Diese
Haltung könnte ebenfalls dem senegalesischen kulturellen Konzept jom bzw.
einer seiner inhärenten Facetten geschuldet sein, nämlich kersa (Zurückhal‐
tung).

Anhand raumtheoretischer Konzepte konnte eine weitere Gemeinsamkeit
der untersuchten Texte festgestellt werden, die den fehlenden Diskurs über
traditionelle und narrative Konzepte wie jom deutlich herausstellen. So wurde
Bachtins Konzept des Chronotopos auf das Werk Un chant écarlate von
Mariama Bâ angewendet und die beiden Raumzeiten ›Kolonialität‹ und ›Tra‐
dition‹ herausgearbeitet, die in einen realhistorischen Bezug gesetzt werden
können. Die beiden Kategorien stehen in Opposition zueinander und, vor al‐
lem bedingt durch die starre Unveränderlichkeit des Chronotopos ›Tradition‹,
sind die beiden Räume hermetisch voneinander abgeschirmt, wodurch kein
Austausch, keine Aushandlungsprozesse und keine Annäherung zwischen ih‐
nen stattfinden kann. Kulturelle Aushandlungs- und Übersetzungsprozesse,
die für das Miteinander der beiden Hauptfiguren, Ousmane und Mireille, un‐
abdingbar sind, können ausschließlich im Raum des Keur Ali (das Haus von
Ali) stattfinden, der ohne realhistorischen, soziopolitischen Bezug nur eine
Utopie verkörpert, in dem die Intellektuellen zwar verschiedene Modelle des
Zusammenlebens bzw. der civilisation universelle besprechen können, deren
Umsetzung jedoch in der tatsächlichen Gesellschaft unrealistisch bleibt.

Die hermetische Abgeschlossenheit afrikanisch-senegalesischer kultureller
Konzepte wie jom wird auch bei der Anwendung von Lotmans raumtheore‐
tischen Überlegungen auf den literarischen Text von Fatou Diome sichtbar.
Es lässt sich klar zeigen, dass in ihrem Werk die von Lotman beschriebene
Grenzregion der Semiosphäre fehlt, in der Übersetzungsmechanismen statt‐
finden, die für eine lebendige Kultur notwendig sind, damit sich diese an
sich verändernde Gesellschaftsumstände anpassen kann. Die Insel Niodior,

3. Teil – Fazit und Ausblick

256

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der die Haupthandlung des Romans Le ventre de l’Atlantique stattfindet,
wird im literarischen Text übergangslos vom Atlantik begrenzt. Figuren, die
die Inselgrenze überschreiten, befinden sich unmittelbar auch außerhalb der
Semiosphäre der Insel, ohne Möglichkeit der Wiederkehr. Ein Zitat aus Fatou
Diomes Roman verdeutlicht das sehr gut: »Partir, c’est mourir d’absence.
On revient, certes, mais on revient autre. Au retour, on cherche, mais on ne
retrouve jamais ceux qu’on a quittés« (VA, 227). Und so wird verständlicher,
warum die Autorin Fatou Diome ihre Migration als einen ›geografischen
Selbstmord‹ bezeichnet (vgl. VA, 226), der unmittelbar mit der Auswande‐
rung eintritt. Die Übertretung von realgeografischen Grenzen durch die Emi‐
gration impliziert zugleich die Überschreitung eines kulturellen Grats, der,
bedingt durch die fehlende Aushandlungszone (die Lotman’sche Peripherie
der Semiosphäre) starr und unveränderlich nurmehr den Ausschluss zulässt,
aber keine Integration neuer Elemente oder veränderter Individuen.

Fatou Diomes autobiografischer Roman zeigt aber ebenfalls, dass sie bzw.
die Ich-Erzählerin Salie schon von Geburt an ›verschmutzt‹ und als außer‐
eheliches Kind immer schon von dieser Semiosphäre der kulturellen Konzep‐
te (jom) ausgeschlossen ist, da eine Aushandlung mit den senegalesischen
traditionellen Konventionen unmöglich ist. Aus dieser unwiederbringlichen
Tatsache zieht sie den Mut, den geografischen Suizid der Auswanderung zu
wagen und über Dinge zu schreiben und zu sprechen, die ihre Mutter niemals
gewagt hätte zu thematisieren (vgl. VA, 226). Und so kann dieser ›Selbst‐
mord‹ zur einzigen Möglichkeit der Emanzipation bzw. zur Neuerfindung
ihrer selbst interpretiert werden. Ihre Sehnsucht nach jom wird sie dadurch
möglicherweise nie stillen können, denn diese Möglichkeit wird ihr durch
ihre Herkunftsgesellschaft schon seit ihrer Geburt verwehrt. Doch die von der
Autorin geforderte Aktualisierung des kulturellen Konzepts jom würde auch
ihr einen neuen Zugang dazu ermöglichen.

Eine ähnliche Leidensgeschichte lässt sich hinter der französischsprachi‐
gen Oberfläche des Romans Le Baobab fou von Ken Bugul ausmachen, in
dem fehlende Aushandlungsprozesse bzw. das Schweigen über traditionelle
kulturelle Konzepte mittels raumtheoretischer Konzepte nachweisbar sind.
Die Lotman’sche Theorie ähnelt dem raumtheoretischen Konzept Third Space
von Homi Bhabha in dem Punkt, dass dieser Dritte Raum ein Dazwischen
darstellt, einen Übergangsraum, wie die Peripherie der Semiosphäre von Lot‐
man, in dem verschiedene Übersetzungs- und Aushandlungsprozesse stattfin‐
den.

Der Dritte Raum im Sinne Bhabhas ist, anders als bei Lotman, keine
eigene, dritte Einheit, die aus der Vermischung zweier weiterer Räume ent‐

3.1 Ergebnisse der literaturethnologischen Untersuchung

257

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steht. Der Dritte Raum hebt Grenzen nicht auf oder verwischt sie, sondern
er ermöglicht die Annäherung entgegengesetzter Entitäten und dadurch die
Erfahrbarkeit des Anderen.13 Es ist genau dieser Aushandlungsraum, der auch
in Ken Buguls literarischer Darstellung zu fehlen scheint. Der erstarrte und
stumme Baobab, der sinnbildlich für unhinterfragte Traditionen und in ihrer
Konsequenz eine erstarrte Kultur steht, ermöglicht keine Hybridisierung und
Erneuerung. Der mächtige und sehr langlebige Baobab hält die Protagonistin
in seinen Wurzeln gefangen, was in ihr großes Leid auslöst. Die Textanalyse
legt die Interpretation nahe, dass der Baobab und damit sinnbildlich die
senegalesische Kultur sie in einem althergebrachten, nach wie vor geltenden
Sozialordnungssystem gefangen hält, dessen Ausgrenzungsmechanismen sie
ausgeliefert ist, ohne Aussicht, diese jemals überwinden zu können.

Sogar im Roman von Marie NDiaye, der als Gegenbeispiel für die an‐
deren hier untersuchten Texte dient, da er keine explizite Verweisfunktion
auf das kulturelle Konzept jom beinhaltet, kann dennoch die Problematik
der fehlenden Aushandlungsprozesse mit traditionellen afrikanisch-senega‐
lesischen Kulturkonzepten anhand raumtheoretischer Überlegungen nachge‐
wiesen werden. Die beiden Schwellen, die den literarischen Text von NDiaye
rahmen, können im Sinne von Bhabha als liminale Räume der Grenzerfah‐
rung14 definiert werden. Turner hat die Liminalität als einen Übergangsraum
von einem Zustand in einen anderen definiert und weitere Theoretikerinnen,
wie beispielsweise Achilles oder Waldenfels15, gehen näher darauf ein, wie
diese Transgression durch den liminalen Raum der Schwelle vonstatten ge‐
hen muss, damit die Transformation gelingen kann. Es wird anhand dieser
raumtheoretischen Betrachtung deutlich, dass es in den liminalen Räumen
in NDiayes Roman keine Zugänglichkeitsrituale gibt, die eine erfolgreiche
Überschreitung der Schwellen ermöglichen würden. Es lässt sich nachweisen,
dass dies ebenfalls, wie auch in den anderen hier untersuchten Texten, am
fehlenden Diskurs über kulturelle Konzepte wie jom liegen könnte. So scheint
es beispielsweise dem senegalesischen Vater der Hauptfigur Norah unmöglich,
seiner Tochter seine Weltsicht zu erklären. Auf den Schwellen kann keine
Aushandlung von verschiedenen Weltsichten stattfinden und so bleibt der
Hauptfigur Norah der Zugang zu seiner (und auch ihrer eigenen) Herkunfts‐
kultur versperrt. Übrig bleiben nur die für Marie NDiayes Werk typischen

13 Vgl. Babka, Dritte Räume. Homi K. Bhabhas Kulturtheorie, 2012, S. 258.
14 Vgl. ebd., S. 14.
15 Vgl. Achilles, Liminale Anthropologien, 2012.

3. Teil – Fazit und Ausblick

258

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leerstellen, die durch nichts als leidvolles Unbehagen, einen »malaise identi‐
taire«16, gefüllt werden können.

Die literaturethnologische Untersuchung der Romane von Mariama Bâ,
Fatou Diome, Ken Bugul und Marie NDiaye zeigt, dass das kulturelle Kon‐
zept jom für alle Texte eine konstitutive Funktion besitzt. Doch das Konzept
jom kann textanalytisch kaum durchdrungen werden, denn es scheint herme‐
tisch verschlossen zu sein. Grund für diese Verschlossenheit ist nicht, dass
dieses Konzept in den Texten zumeist durch die Wörter dignité und honneur
übersetzt wird. Es ist vielmehr der fehlende realgesellschaftliche Diskurs, der
erlauben würde, dass dieses traditionelle Konzept verhandelt und ihm neues
Leben eingehaucht wird. Felwine Sarr bemerkt zu den erstarrten und nach
wie vor geltenden kulturellen Symbolsystemen Afrikas:

On peut [...] souligner que dans les sociétés contemporaines africaines, en dépit de
la dilution de la capacité régulatrice des comportements par la tradition, on note une
survivance de certains traits de la culture traditionnelle.17

Auch für Sarr steht die diskursive Auseinandersetzung mit der ›traditionellen
Kultur‹ im Vordergrund, denn es gilt, so Sarr, im aktuellen Dekolonisierungs‐
prozess ›eigene Zukunftsmetaphern‹18 zu schaffen: »un renouvellement des
sources des imaginaires, la pensée d’un ailleurs. Celles-ci passent pour les
Africains par une meilleure intégration de leurs propres univers de références
dans la quête de leurs équilibres sociétaux«.19

3.2 Erweiterung: jom in Paratext und Gesprächssituationen

Die vorliegende Studie wendet u.a. literaturwissenschaftliche und ethnologi‐
sche Methoden und Erkenntnisse an, um mit einer literaturethnologischen
Herangehensweise das kulturelle Konzept jom hinter der französischspra‐
chigen Textoberfläche literarischer Werke zu ergründen. Bei dieser Untersu‐
chungsmethode der ethnocritique werden im literarischen Text spezifische
Elemente als kulturelle Indikatoren definiert, deren Besonderheit darin liegt,
dass sie sowohl innerhalb des Textes eine konstitutive Funktion innehaben als
auch auf die außertextuelle Wirklichkeit verweisen. Die literaturethnologische
Untersuchung geht somit davon aus, dass realgesellschaftliche Begebenheiten

16 Vgl. Tang, Le roman féminin francophone de la migration, 2015, S. 6.
17 Sarr, Afrotopia, S. 76.
18 Ebd., S. 12.
19 Ebd., S. 111.

3.2 Erweiterung: jom in Paratext und Gesprächssituationen

259

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der Ebene des literarischen Textes nachgewiesen werden können. Wenn
nun für den literarischen Text das Konzept jom als allgegenwärtig zu gelten
hat, wie in dieser Studie ausführlich dargestellt, liegt es nahe, dass dieses
kulturelle Konzept auch im realgesellschaftlichen senegalesischen Alltag vor‐
zufinden ist. Diesen Nachweis möchte ich erbringen, indem ich Zitate anführe
aus dem Paratext zu Mariama Bâs Werk, aus dem Film Atlantique von Mati
Diop und aus einem aufgezeichneten Gespräch mit Fatou Diome.

Dieses Unterkapitel möchte den Untersuchungshorizont erweitern hin zu
anderen medialen Formen wie beispielsweise Gesprächen, in denen das kultu‐
relle Konzept jom verhandelt wird. Möglicherweise ist dort seine Funktion
ebenso handlungsmotivierend, wie das in den literarischen Texten nachgewie‐
sen wurde. Es liegt jedoch auf der Hand, dass es sich in der Knappheit
eines Unterkapitels nur um eine Aufzählung von Zitaten handeln kann, die
keinerlei Anspruch auf wissenschaftliche Vollständigkeit erheben. Dabei wäre
es durchaus wünschenswert, wenn die folgenden Zitate und kurzen Ausfüh‐
rungen weiterführende Forschungsansätze motivierten.

3.2.1 Paratext zu Mariama Bâs Werk

Das erste Zitat stammt aus dem Paratext zu Mariama Bâs Werk und wurde
von Mame Coumba Ndiaye verfasst, der dritten und letzten Tochter Mariama
Bâ aus ihrer ersten Ehe mit Bassirou Ndiaye.20 In diesem Text, der im Jahr
2007 erschienen ist, also 26 Jahre nach dem Tod von Mariama Bâ, führt
Mame Coumba Ndiaye die Genealogie ihrer Mutter auf. Ihren Ausführungen
zufolge steht Mariama Bâ in direkter Abstammungslinie zu einer ehemaligen
senegalesischen Königsfamilie und zwar über die weibliche Linie ihrer Mutter
und Großmutter. Mame Coumba Ndiaye schreibt über die Großmutter Yaye
Coumba:

De cette grand-mère disparue, Mariama Bâ ne pouvait encore parler sans émotion :
»Coumba Diaw Dior ! Diop Mao ! Femme lionne. Générosité de cœur. Diom et
N’Gor.« [...] [Elle] appartenait à une lignée royale, l’une des plus grandes familles de
»Kër Matiangaye« exaltée par les griots attitrés de Ndande. Elle en avait l’allure fière
et solennelle, la noblesse de caractère, le sens poussé de l’honneur qui préférait la

20 Nach der Scheidung von Bassirou Ndiaye heiratet Mariama Bâ 1952 den Arzt Ablaye Ndiaye,
mit dem sie eine weitere Tochter hat. Auch von ihm lässt sie sich scheiden und heiratet 1954
Obèye Diop, mit dem sie über 20 Jahre lang liiert ist und drei weitere Töchter und einen
(behinderten) Sohn hat. Vgl. in der vorliegenden Arbeit das Kapitel 2.1, »Mariama Bâ und
ihr Roman Un chant écarlate (1981)«.

3. Teil – Fazit und Ausblick

260

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mort au déshonneur. [Fußnote zu Diom (jom) et N’Gor (ngor): »Diom : d’après la
définition de Mariama Bâ, le mépris de tout ce qui n’est pas qualité. Ngor : sens aigu
de la dignité«].21

In diesem kurzen Zitat werden viele Details der senghorschen Darstellungen
von jom aus den Jahren 1964 und 1988 angeführt.22 Die genannten Facetten
von jom verweisen auf präislamische und präkoloniale Epochen des Senegals.
Mit der Nennung dieser Facetten wird auf das Prestige einer aristokratischen
Abstammung abgezielt, wobei sich diese auf die Ständeordnung und insbe‐
sondere auf die senegalesischen Königinnen (gellwaar b‑23) bezieht. Daneben
wird die besondere Funktion der Griots genannt, die traditionellerweise da‐
rin bestand (bzw. besteht), im Rahmen einer Feierlichkeit die Genealogie
einer Person öffentlich zu rezitieren. Durch die Nennung der Griots verweist
Ndiaye auf das senegalesische Kastensystem, das politisch zwar nicht mehr
gültig ist, aber dennoch eine bemerkenswerte Persistenz in der senegalesi‐
schen Gesellschaft aufweist, genau wie auch die Ständeordnung, die zuzeiten
der senegalesischen Königreiche galt.24

In Bezug auf jom wird in der zugehörigen Fußnote nur eine sehr allgemein
gehaltene Definition angeführt und das Wort dignité für einen weiteren Be‐
griff im Wortfeld von jom verwendet, nämlich für ngor. Es soll hier nicht
näher erläutert werden, dass ngor problemlos zum kulturellen Konzept jom
gezählt werden kann. Dieses Zitat aus dem Paratext zu Mariama Bâs Werk
soll vielmehr als Beleg dafür dienen, dass das Konzept jom nach wie vor
gesellschaftliche Relevanz besitzt und in vielfältigen Textsorten, wie hier der
Genealogie von Mariama Bâ durch ihre Tochter Mame Coumba Ndiaye,
Verwendung findet. Die Tatsache, dass es an einem gesellschaftlichen Diskurs
über solcherart Konzepte mangelt, zeigt sich darin, dass jom hier nur sehr
oberflächlich und vage übersetzt wird und die ihm inhärenten Bedeutungs‐
ebenen komplett verborgen bleiben.

21 Vgl. Ndiaye, Mariama Bâ ou les allés d’un destin, 2007, S. 18.
22 Vgl. hierzu in der vorliegenden Arbeit das Kapitel 1.3.3, »Senghors Defintion von jom«.
23 »Gellwaar b- [gɛlləwa:r] Personne qui tient sa noblesse de sa famille maternelle en commu‐

nauté sérère. Ass. Barag b-, buur b-, teeñ b-, dammel b-, lingeer b-.« Diouf, Dictionnaire
wolof-français, 2003, S. 143.

24 Vgl. hierzu in der vorliegenden Arbeit das Kapitel 1.3.3, »Senghors Defintion von jom«.

3.2 Erweiterung: jom in Paratext und Gesprächssituationen

261

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2.2 Filmdialoge auf Wolof in Atlantique von Mati Diop (2019)

Die Übersetzungsproblematik, wie in der Fußnote bei Ndiaye gezeigt, ver‐
weist darauf, dass in der senegalesischen Gesellschaft die Bedeutungsebenen
von jom weder thematisiert noch verhandelt werden. Sowohl der fehlende
Diskurs über dieses kulturelle Konzept als auch seine hohe gesellschaftliche
Relevanz lassen sich anhand eines weiteren Zitats belegen. Es handelt sich
dabei um den rezenten Film Atlantique der französischen Filmemacherin
Mati Diop aus dem Jahr 2019, der bei den Filmfestspielen in Cannes urauf‐
geführt wurde und den Grand Prix der Jury erhielt.25 Die gesellschaftliche
Wahrnehmung der Schauspielerin und Regisseurin Mati Diop, die in Frank‐
reich geboren und sozialisiert wurde, ähnelt der von Marie NDiaye. So titeln
Zeitungen in Bezug auf Mati Diop mit »First Black Female Director in Com‐
petition at Cannes«26 und »Première réalisatrice de couleur à faire partie de la
compétition du Festival de Cannes«.27

Die wichtigsten Fakten für die Medienwelt, um auffällige Schlagzeilen zu
erschaffen, sind somit Mati Diops französisch-senegalesische Herkunft, ihre
Hautfarbe und die Tatsache, dass sie eine Frau ist. Zudem schafft die Beto‐
nung ihrer Zugehörigkeit zu den PoC28 und ihrer familiären Verbindung zum
Senegal eine gewisse Legitimation für ihren Film, der sich thematisch um
die Problematik senegalesischer Jugendlicher dreht, die sich auf den lebens‐
gefährlichen Weg der Migration über das Meer begeben. Mati Diop erklärt
in einem Interview auf dem Internet-Blog L’Afro, dass ihr Film vermutlich
nur in die Auswahl für das Filmfestival in Cannes gekommen sei, weil sie
eine Frau und weil sie nicht weiß, sondern französisch-senegalesisch sei: »Je
pense que c’est en partie lié au fait que je sois une femme, que je ne sois

25 Vgl. Moviepilot: www.moviepilot.de/news/filmfestspiele-cannes-das-sind-die-gewinner-des-f
estivals-2019-1118915 (27.06.2023).

26 Rebecca Ford, »Mumbai: Mati Diop on Becoming the First Black Female Director in Com‐
petition at Cannes«, in: The Hollywood Reporter, 09.05.2019: www.hollywoodreporter.com
/news/general-news/mati-diop-being-first-black-female-director-cannes-lineup-1208189/
(09.06.2023).

27 Claudia Hébert, »Atlantique de Mati Diop : Ceux qui partent, celles qui restent«, in:
Radio Canada, 14.09.2019: ici.radio-canada.ca/nouvelle/1300976/atlantique-film-mati-diop-
tiffdepuisRecherche=true (08.06.2024).

28 Wiederholung der Erläuterung wie schon in Kapitel 2.4: PoC: Person of Color. Vgl. »Der
Begriff People of Color (im Singular Person of Color) ist eine Selbstbezeichnung von
Menschen, die Rassismus erfahren.«: diversity-arts-culture.berlin/woerterbuch/poc-person-
color (06.06.2023).

3. Teil – Fazit und Ausblick

262

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.moviepilot.de/news/filmfestspiele-cannes-das-sind-die-gewinner-des-festivals-2019-1118915
https://www.moviepilot.de/news/filmfestspiele-cannes-das-sind-die-gewinner-des-festivals-2019-1118915
https://www.hollywoodreporter.com/news/general-news/mati-diop-being-first-black-female-director-cannes-lineup-1208189
https://www.hollywoodreporter.com/news/general-news/mati-diop-being-first-black-female-director-cannes-lineup-1208189
https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.moviepilot.de/news/filmfestspiele-cannes-das-sind-die-gewinner-des-festivals-2019-1118915
https://www.moviepilot.de/news/filmfestspiele-cannes-das-sind-die-gewinner-des-festivals-2019-1118915
https://www.hollywoodreporter.com/news/general-news/mati-diop-being-first-black-female-director-cannes-lineup-1208189
https://www.hollywoodreporter.com/news/general-news/mati-diop-being-first-black-female-director-cannes-lineup-1208189


pas blanche, métisse, franco-sénegalaise, noire, peu importe ce qu’on utilise
comme terme.«29

Auch wenn diese Tatsachen eigentlich keinen Einfluss auf die Auswahl
eines Films durch die Filmkritikerinnen haben sollten, so tun sie es in der
Realität doch. Anders als Marie NDiaye, die in ihren Kinderjahren keinerlei
kulturelle Verbindung zum Senegal hatte, war dieses Land für Mati Diop
während ihrer Kindheit sehr vertraut, aber zwischen 12 und 25 Jahren habe
sie keinen Kontakt mehr dorthin gehabt.30 Diese spürbare kulturelle Ferne
zu Afrika und Senegal betont sie auch in einem anderen Interview, in dem
sie hervorhebt, dass das senegalesische Kino sie nur insofern interessiere, als
manche Produktionen, wie die Filme ihres Onkels Djibril Diop Mambéty,
einen Bruch mit den afrikanischen Traditionen wagen: »The African cinema
that touches me is the one that breaks away from certain traditions, from a
sometimes moralistic relationship«.31 Bei Mati Diop scheint, ähnlich wie bei
Marie NDiaye, eine Fremdheit zur senegalesischen Kultur durch, die ihrer
europäisch-französischen Sozialisierung geschuldet ist. Inwiefern in Bezug auf
ihr Werk ebenfalls von Leerstellen gesprochen wird, habe ich in diesem eng
gefassten Rahmen nicht recherchiert.

Inhaltlich kann Diops Film als Zitat von Fatou Diomes Werk interpretiert
werden. Nicht nur der Titel Atlantique ähnelt dem in der vorliegenden Studie
untersuchten Roman Le ventre de l’Atlantique, sondern auch der Inhalt, in
dem ebenfalls die Migration über den Seeweg und das Risiko, bei der Über‐
fahrt im Atlantik oder Mittelmeer sein Leben zu lassen, thematisiert werden.
Außerdem gibt es eine Verbindungslinie zu Fatou Diomes Roman Celles qui
attendent, in dem der thematische Fokus wie in Diops Film Atlantique auf
den zurückgelassenen senegalesischen Frauen liegt, die auf die Rückkehr ihrer
emigrierten Ehemänner oder zumindest deren regelmäßige Geldzahlungen
aus Europa hoffen.32 Mati Diop sagt in Bezug zu den beiden literarischen

29 Adiaratou Diarrassouba und Dolores Bakèla, »Interview – Mati Diop, réalisatrice d’›Atlanti‐
que‹ : ›les femmes de mon film sont des survivantes‹«, in : L’Afro, 02.10.2019: lafrolesite.wo
rdpress.com/2019/10/02/interview-mati-diop-realisatrice-atlantique-depeindre-femmes-de
-mon-film-sont-survivantes/ (08.06.2024).

30 Ebd.
31 Tarik Khaldi, »Interview with Mati Diop, member of the Feature Film Jury«, in: Festival de

Cannes, 13.07.2021: www.festival-cannes.com/en/2021/interview-with-mati-diop-member-of
-the-feature-film-jury/ (27.06.2023).

32 Vgl. Fatou Diome, Celles qui attendent, Paris: Flammarion, 2010.

3.2 Erweiterung: jom in Paratext und Gesprächssituationen

263

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://lafrolesite.wordpress.com/2019/10/02/interview-mati-diop-realisatrice-atlantique-depeindre-femmes-de-mon-film-sont-survivantes/
https://lafrolesite.wordpress.com/2019/10/02/interview-mati-diop-realisatrice-atlantique-depeindre-femmes-de-mon-film-sont-survivantes/
https://lafrolesite.wordpress.com/2019/10/02/interview-mati-diop-realisatrice-atlantique-depeindre-femmes-de-mon-film-sont-survivantes/
https://www.festival-cannes.com/en/2021/interview-with-mati-diop-member-of-the-feature-film-jury
https://www.festival-cannes.com/en/2021/interview-with-mati-diop-member-of-the-feature-film-jury
https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://lafrolesite.wordpress.com/2019/10/02/interview-mati-diop-realisatrice-atlantique-depeindre-femmes-de-mon-film-sont-survivantes/
https://lafrolesite.wordpress.com/2019/10/02/interview-mati-diop-realisatrice-atlantique-depeindre-femmes-de-mon-film-sont-survivantes/
https://lafrolesite.wordpress.com/2019/10/02/interview-mati-diop-realisatrice-atlantique-depeindre-femmes-de-mon-film-sont-survivantes/
https://www.festival-cannes.com/en/2021/interview-with-mati-diop-member-of-the-feature-film-jury
https://www.festival-cannes.com/en/2021/interview-with-mati-diop-member-of-the-feature-film-jury


Werken von Fatou Diome, dass es sich um zufällige Parallelen handle, da sie
diese Romane erst während der Arbeit an ihrem Film entdeckt habe.33

Mati Diop ist in ihrem Film Atlantique sehr bemüht um eine authenti‐
sche Darstellung der gesellschaftlichen Begebenheiten und einer möglichst
emischen Perspektive aus der senegalesischen Gesellschaft heraus, um die
Problematik der illegalen Migration zu thematisieren. Der Film prangert u.a.
ausbeuterische Arbeitsverhältnisse im Senegal an und die Alternativlosigkeit,
die die Jugend dazu zwingt, ihre ökonomische Absicherung in Europa zu
suchen. Eine weitestgehend authentisch wirkende Szenerie wird mithilfe der
Filmsprache Wolof geschaffen, die durch Untertitelung in verschiedene euro‐
päische Sprachen übersetzt wird. Bei den Filmdialogen handelt es sich um die
aktuell gängige Alltagssprache in Dakar – vor allem der Jugendlichen – und ist
eine Mischung aus Wolof, Französisch und Englisch.34

Im Film Atlantique von Mati Diop aus dem Jahr 2019 kommt das Wort
jom innerhalb der 104 Minuten Filmdauer gleich zweimal vor. Da in beiden
Szenen Alltagsgespräche zwischen jungen Frauen dargestellt werden, dienen
sie für die vorliegende Studie als Belege dafür, dass das kulturelle Konzept
jom integrativer Teil des senegalesischen Alltagslebens ist. Der Nachweis da‐
für, dass es sich einerseits um ein uneindeutiges Konzept handelt, welches
andererseits aber eine hohe Relevanz für die Handlungen der Filmfiguren hat
und ihre Entscheidungen beeinflusst, lässt sich anhand der in den Untertiteln
aufgeführten französischen und deutschen Übersetzungen erbringen.

In der ersten Szene35 geht die Hauptfigur Ada ins Haus ihrer Freundin und
Vertrauten Mariama. Ada möchte dort ihre Tasche abholen, bleibt dann aber
in Mariamas Zimmer und vertraut ihr an, dass sie Souleiman liebt, obwohl
sie Omar versprochen ist, den sie eine Woche später heiraten soll. Als sie das
Wort ›Liebe‹ ausspricht, macht sich Mariama lustig über sie und warnt Ada,
dass sie sich nicht von Souleiman benutzen lassen solle, um später »wie ein

33 Adiaratou Diarrassouba und Dolores Bakèla, »Interview – Mati Diop, réalisatri‐
ce d’›Atlantique‹ : ›les femmes de mon film sont des survivantes‹«, in :
L’Afro, 02.10.2019: lafrolesite.wordpress.com/2019/10/02/interview-mati-diop-realisatrice-at‐
lantique-depeindre-femmes-de-mon-film-sont-survivantes/ (09.06.2023).

34 Mati Diop hat mir in einem persönlichen Gespräch an der ETH in Zürich gesagt – bei der
Buchvorstellung von Felwine Sarr am 29.10.2021, die ich gemeinsam mit dem Geschichten‐
erzähler Papa Samba Sow (Künstlername Zoumba) besucht habe –, dass sie nur über sehr
wenige Wolof-Kenntnisse verfüge. Diese Information ist wichtig in Bezug auf die Untertitel,
mit denen die in der Sprache Wolof gehaltenen filmischen Dialoge übersetzt werden. Sie
konnten demnach nicht unmittelbar von Mati Diop überprüft oder redigiert werden.

35 Vgl. Minute: 00:12:00–00:13:52 im Film Atlantique, Schweiz: trigon-film, 2020, Regie: Mati
Diop.

3. Teil – Fazit und Ausblick

264

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Taschentuch weggeworfen zu werden«.36 Sie beschwört Ada, vernünftig zu
sein und sich darüber bewusst zu werden, dass sie mit Souleiman von Gott
nur auf die Probe gestellt werde, denn er wolle prüfen, wie ernst ihr die anste‐
hende Heirat mit Omar sei. Doch Ada lässt sich nicht beirren und bittet ihre
Freundin Mariama eindringlich um Stillschweigen über diese Liebesaffäre.
Mariama stellt daraufhin fest: »Yow, yow amuloo benn jom.«37

Auf Deutsch, ohne jedoch den Begriff jom zu übersetzen, bedeutet dieser
Satz: »Du, du hast überhaupt kein jom«. Der deutsche Untertitel im Film lau‐
tet: »Aber du gehst zu weit«, und in der französischen Übersetzung wird aus
dem kurzen Satz: »Mais t’abuses vraiment«. Es ist auffällig in dieser knapp
zweiminütigen Szene, dass nur an dieser Stelle eine Übersetzung ausgelassen
bzw. eine vage Umschreibung eines Begriffs vorgenommen wird, und zwar
des Wortes jom.38 Sämtliche anderen auf Wolof gesprochenen Sätze dieser
Szene werden fast wortwörtlich übersetzt und nur an sehr wenigen Stellen
gekürzt, was für eine bessere Lesbarkeit der Untertitel durchaus üblich ist.

Die zweite Nennung des Worts jom im Film Atlantique findet sich in der
Szene39, in der eine andere Freundin Adas versucht, Ada beratend zur Seite
zu stehen. Auch in dieser Szene geht es darum, dass Ada nicht bei Omar
bleiben will, sondern Souleiman liebt. Es ist der Tag der Hochzeit, die Feier
findet in einem geräumigen, modernen Haus mit vielen Gästen statt und es
mangelt an nichts. Ada hat sich auf die Dachterrasse zurückgezogen, wo ihre
Freundinnen Dior und Fanta sie weinend vorfinden. Dior rät ihrer Freundin
Ada, Omar zu verlassen, wenn sie diese Ehe nicht ertragen könne, woraufhin
Fanta, eine weitere Freundin Adas, Dior für verrückt erklärt.

Den wohlhabenden Ehemann zu verlassen, der ihrer Freundin Ada eine
ökonomisch gesicherte Zukunft bieten kann, ist in Fantas Augen eine Un‐
möglichkeit. Und auch Dior gibt zu, dass das kein leichter Weg sei, denn

36 Der Originalton lautet: »Bul ma reetaanloo, waay! Ada, est-ce que xam nga ki lan nga
ko doye? Foowe la, tëdd la ba pare sanni la ni mouchoir.« Deutlich wird in diesem Zitat
die Vermischung der Sprachen Wolof, Französisch und Englisch. Meine möglichst textnahe
Übersetzung ist: »Bring mich nicht zum Lachen, Freundin! Ada, weißt Du, für was er Dich
braucht? Mit Dir spielen, mit Dir schlafen und Dich dann wegwerfen wie ein Taschentuch.«
Die Übersetzung in den Untertitel lautet: (dt.) »Dass ich nicht lache! Weißt du, was er will?
Mit dir schlafen, dann schmeisst er dich weg!«; (frz.) »Me fais pas marrer ! Tu sais ce qu’il
veut ? Coucher avec toi puis te jeter comme un mouchoir !« Minute: 00:12:00–00:13:52 im
Film Atlantique, 2020, Regie: Mati Diop.

37 Vgl. Minute: 00:13:15 im Film Atlantique, 2020, Regie: Mati Diop.
38 Vgl. im Anhang der vorliegenden Untersuchung sind beide Filmszenen in transkribierter

Form mit den jeweiligen Übersetzungen beigefügt.
39 Vgl. Minute: 00:34:22–00:36:25 im Film Atlantique, 2020, Regie: Mati Diop.

3.2 Erweiterung: jom in Paratext und Gesprächssituationen

265

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ada würde nicht nur ihren Ehemann Omar, sondern ihre gesamte Familie
verlassen müssen. Dior bekundet ihre Bereitschaft, Ada auf diesem Weg zu
begleiten, warnt sie aber vor den Risiken und Gefahren, die ›draußen‹, d.h.
außerhalb der Ehe und des gesamten Familienverbundes auf sie warten:
»Xam nga lan moo fa am? Jom ak fulla ak fayda.«40 In den Untertiteln
wird dieser Satz folgendermaßen übersetzt: »Nur dich und deinen Mut und
deine Tapferkeit«, und auf Französisch: »Tu seras seule avec ton courage et ta
bravoure«. Eine möglichst textnahe Übersetzung ist: »Weißt du, was es dort
gibt? Jom ([frz.] amour propre41, [dt.] Selbstliebe) und fulla ([frz.] fermeté42,
[dt.] Charakterstärke) und fayda ([frz.] détermination43, [dt.] Willensstärke)«.

Im Film Atlantique steht jom somit in zwei gegensätzlichen Zusammen‐
hängen, nämlich zum einen wird der Protagonistin ein Mangel an jom be‐
scheinigt, da sie trotz ihrer anstehenden Heirat einen anderen Mann liebt.
Hier wird jom in den Zusammenhang gesetzt von gesellschaftlichen Normen,
die beinhalten, dass das Heiratsversprechen Exklusivität bedeutet und Ada
mit nur einem männlichen Partner (und nicht zweien) eine Bindung einge‐
hen darf. Ada überschreitet jedoch die Grenzen dieser Norm, was sich in
der französischen und deutschen Übersetzung widerspiegelt, nach der sie ›zu
weit geht‹. Zum anderen wird jom in das Wortfeld von Mut und Tapferkeit
gesetzt, die Ada benötigt, falls sie sich entscheidet, ihren frisch Vermählten
zu verlassen und damit ihrer gesamten Familie den Rücken zu kehren. Hier
erhält jom die Konnotation von Emanzipation aus traditionellen Fesseln,
Widerstand gegen gesellschaftliche Konventionen, die Priorisierung des indi‐
viduellen Glücks über das einer bestimmten Gemeinschaft (Familie) und die
Unabhängigkeit von wirtschaftlichen Ressourcen durch Familienallianzen,
die durch die Eheschließung eingegangen werden.

In dieser kurzen Darstellung wird deutlich, dass im Film Atlantique der
Begriff jom uneindeutig verwendet wird, er aber in jeder der beiden Szenen,
in denen er genannt wird, positiv konnotiert ist und eine menschliche, indivi‐
duelle Charakterstärke bezeichnet. In beiden Fällen enthält der Begriff einen
Appell an die Filmfigur, sich auf diese eigene innere Stärke zu besinnen, um
eine wegweisende Entscheidung zu fällen. Jom weist dabei jeweils in eine
entgegengesetzte Richtung und wird sowohl für den als traditionell zu nen‐
nenden Weg, nämlich hin zur Eheschließung und zum Verzicht auf individu‐

40 Minute: 00:35:46 im Film Atlantique, 2020, Regie: Mati Diop.
41 Vgl. Lemma ›jom‹, in: Diouf, Dictionnaire wolof-français, 2003, S. 172.
42 Vgl. Lemma ›fulla‹, in: ebd., S. 131.
43 Vgl. Lemma ›faya‹, in: ebd., S. 121.

3. Teil – Fazit und Ausblick

266

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


elles Glück, als auch für den emanzipatorischen Weg, nämlich hin zu einem
individuellem Lebensentwurf, als positiv konnotierte Charaktereigenschaft
dargestellt.

Diese Uneindeutigkeit des Begriffs jom kann wiederum als Beleg für eines
der Untersuchungsergebnisse dieser Studie gelten, nämlich den fehlenden ge‐
sellschaftlichen Diskurs und die dadurch fehlende aktive Auseinandersetzung
mit einem langlebigen, stets erneut reproduzierten kulturellen Konzept, dem
eine stark handlungsmotivierende Funktion in der senegalesischen Gesell‐
schaft und ihrer Diaspora zukommt. Wäre das kulturelle Konzept jom Teil des
gesellschaftlichen Diskurses, dann wäre das Wort eindeutiger in den authen‐
tisch wirkenden filmischen Wolof-Gesprächen verwendet worden und auch
die Übersetzung von jom in die beiden Untertitelsprachen Französisch und
Deutsch wäre dementsprechend exakter. Diops filmische Darstellung belegt
somit unbeabsichtigterweise und auf indirekte Art die Aufrufe der in dieser
Studie untersuchten literarischen Texte, die dafür plädieren, traditionelle Kon‐
zepte wie jom in den gesellschaftlichen Diskurs aufzunehmen und neu zu
verhandeln.

3.2.3 Gespräch mit Fatou Diome am 20. März 2019

Der Film Atlantique zeigt, wie schon erwähnt, eine thematische Nähe zu
Fatou Diomes Romane Le ventre de l’Atlantique und Celles qui attendent. Es
bietet sich daher an, abschließend Fatou Diome zu zitieren, mit der ich das
große Glück und die Ehre hatte, am 20. März 2019 an der Universität Zürich
ein öffentliches Gespräch zu führen.44 Dieses Datum bezeichnet ebenfalls den
Start meines Untersuchungssvorhabens, denn ich nutzte die Gelegenheit, um
mit Fatou Diome über meine Beobachtungen zu ihrem Roman Le ventre
de l’Atlantique und den für mich offensichtlichen Bezug zum kulturellen Kon‐
zept jom zu sprechen. Die folgenden Ausführungen zu dem gemeinsamen
Gespräch schließen gewissermaßen als letzter Beitrag der Doktorarbeit den
Prozess des gesamten Untersuchungsprojekts ab. Bevor ich auf den Inhalt

44 An dieser Stelle muss angemerkt werden, dass Fatou Diome mir die Vorgabe gemacht hat,
das von mir aufgenommene Gespräch nicht in Gänze zu publizieren. Es darf ausschließlich
für meine Untersuchung im Rahmen der vorliegenden Studie verwendet werden. Daher
werden in diesem Unterkapitel nur Zitate angeführt und das vollständige Interview in tran‐
skribierter Form ausschließlich der Version der Dissertation beigefügt, die der Begutachtung
dient. Es fungiert an dieser Stelle lediglich als Zitatnachweis, wird aber aus der Version für
die Publikation ausgeklammert.

3.2 Erweiterung: jom in Paratext und Gesprächssituationen

267

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Gesprächs eingehe, möchte ich zwei Anmerkungen zu dieser Begegnung
vorbringen.

Einerseits werden frankophone Texte45 noch sehr an der Peripherie der
französischen Literaturwissenschaft behandelt, vor allem, wenn sie der Kate‐
gorie (noch) nicht kanonisierter Werke angehören. Sie sind daher Diskrimi‐
nierungs- und Ausgrenzungsmechanismen ausgesetzt, wie in der vorliegenden
Untersuchung gezeigt wurde.46 Fatou Diomes Roman Le ventre de l’Atlan‐
tique wird zur frankophonen Literatur gezählt und für die Autorin ist es
von Vorteil, sich für ein öffentliches Gespräch an einer Universität und dort
im Rahmen der Literaturwissenschaften zur Verfügung zu stellen. Mit jeder
wissenschaftlichen Untersuchung, die an ihren literarischen Texten durchge‐
führt wird, erhöht sich deren Sichtbarkeit und Stellenwert innerhalb der
Wissenschaft und der Literaturlandschaft. Es ist mir deshalb bewusst, dass
ihre positive Reaktion auf mein Forschungsinteresse auch diesem Umstand
geschuldet ist und nicht unbedingt meiner thematischen Rahmung.

Meine zweite Anmerkung betrifft den Umstand, dass es in der Literaturwis‐
senschaft eher ungewöhnlich ist, sich mit Autorinnen über ihre Werke zu
unterhalten, denn üblicherweise stammt die kanonisierte Literatur aus weiter
zurückliegenden Zeiten. Das gilt beispielsweise für Mariama Bâ, die noch vor
dem Erscheinen des hier untersuchten Romans Un chant écarlate verstorben
ist. Für mich persönlich bot der Austausch mit Fatou Diome eine außerge‐
wöhnliche Möglichkeit, meine Perspektive auf den literarischen Text vor den
Augen der Autorin auszubreiten; auch auf die Gefahr hin, scharfer Kritik von
ihrer Seite ausgesetzt zu sein. Fatou Diomes positive, aber nicht unkritische
Reaktion auf meine Untersuchungsperspektive und mein methodisches Vor‐
gehen – meine persönliche Involviertheit inbegriffen – hat mich ermutigt,
mein Untersuchungsvorhaben in die geplante Richtung weiterzuentwickeln.

Das Gespräch mit Fatou Diome kann als Legitimation für mein For‐
schungsvorhaben interpretiert werden. Bevor der öffentliche Austausch an der
Universität Zürich am 20. März 2019 stattfand, habe ich in einem Telefonat
mit Fatou Diome den Inhalt des Gesprächs abgesprochen bzw. die Erlaubnis
eingeholt, mein Forschungsthema ins Zentrum des gemeinsamen Austauschs
zu stellen. Mit ihrer Einwilligung habe ich im 90-minütigen öffentlichen
Gespräch während der ersten zehn Minuten mein geplantes Forschungsthe‐

45 Ausführliche Erläuterungen zur Frankophonie finden sich in der vorliegenden Untersu‐
chung in Kapitel 1.2.5, »Die frankophonen Literaturen«.

46 Die Ausgrenzungsmechanismen der Frankophonie werden in der vorliegenden Untersu‐
chung in Kapitel 1.2.5, »Die frankophonen Literaturen«, ausführlich dargelegt.

3. Teil – Fazit und Ausblick

268

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ma und grundlegende Überlegungen zu einer literaturethnologischen Unter‐
suchung des Romans Le ventre de l’Atlantique vorgestellt. Dabei ging es vor
allem um die zentrale Rolle des kulturellen Konzepts jom für den Roman,
denn auf dieser Grundannahme bauen alle meine weiteren wissenschaftlichen
Untersuchungen auf.

Im Anschluss an meine Präsentation stellte ich Fatou Diome die Frage,
ob in ihrer Wahrnehmung dem Begriff jom im senegalesischen Alltag eine
besondere Funktion zukommt. Diese Frage zielte auf die Verbindungslinie
zwischen literarischem Text (Literaturwissenschaft) und senegalesischem All‐
tag (Ethnologie) ab, die in der vorliegenden Studie vorausgesetzt wird. Nach
dieser einzigen Frage, die ich Fatou Diome stellte, und die auf die ethnologi‐
sche Seite der Untersuchungsmethode abzielte, verlief das Gespräch ähnlich
wie ein ›narratives Interview‹47, bei dem die interviewte Person frei darüber
entscheiden kann, welche Themen sie ansprechen und wie lange sie darüber
sprechen möchte. Fatou Diome referierte 30 Minuten lang zum Thema jom
und beantwortete danach knapp eine Stunde lang Fragen aus dem Publikum.

Ich möchte hier vier zentrale Fragestellungen herausstellen und mit Zitaten
aus dem Gespräch belegen. Meine erste und einzige Frage an Fatou Diome
war, inwieweit jom in ihrer Wahrnehmung im Alltagsleben des Senegals und
seiner Diaspora eine Rolle spielt. Aus ihrer Darstellung resultiert eine zweite
Frage, nämlich welche Bedeutungsebenen der Begriff jom für Fatou Diome
beinhaltet. An dritter Stelle stelle ich dar, wie Fatou Diome mein Forschungs‐
projekt kommentierte und ob es viertens einen gesellschaftlichen Diskurs
über jom gibt bzw. ob ihr dieser als notwendig erscheint.

Fatou Diome antwortete auf meine Frage, ob jom im senegalesischen Alltag
eine Rolle spielt, dass dieses Konzept im Senegal nach wie vor relevant sei,
denn es gäbe Menschen, die ›korrekt‹ sein wollten: »[...] au Sénégal, pour
beaucoup de gens encore oui, il [jom] joue un rôle. Il y a des gens qui respec‐
tent, qui veulent être corrects« (Min. 00:31:24). Sie wies aber auch darauf
hin, dass die durchaus positive Zuschreibung jom von manchen Menschen in
opportunistischer Manier verwendet werde, denn sie würden sich einerseits
gerne damit schmücken, seien aber andererseits nicht bereit, tatsächlich die

47 Das narrative Interview ist eine ethnologische, qualitative Untersuchungsmethode, die vor
allem für Personen geeignet ist, die eine Erzählkompetenz besitzen, was für Fatou Diome
uneingeschränkt zutrifft. Zumeist wird das narrative Interview im Rahmen biografisch
orientierter Forschungen angewendet. Vgl. Günter Mey, »Erzählungen in qualitativen In‐
terviews: Konzepte, Probleme, soziale Konstruktionen«, in: Sozialer Sinn, 1, 2000, S. 136:
nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0168-ssoar-4471 (12.10.2021).

3.2 Erweiterung: jom in Paratext und Gesprächssituationen

269

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anstrengungen zu unternehmen, die für die Zuschreibung von jom notwen‐
dig sind:

[...] dans l’époque actuelle, et j’ai l’impression qu’il y a des gens qui utilisent la
tradition par opportunisme. [...] Mais, vous ne pouvez pas en même temps dire :
»Je suis digne, je suis fier« et puis détourner l’entreprise, l’argent du frère ou du
voisin ou de l’emploi que l’on occupe ou de faire un détournement de fonds. (Min.
00:32:39)
Et aujourd’hui, il y a des gens qui revendiquent ce jom, qui n’auraient pas accepté
d’en payer le prix. Donc, vous ne pouvez pas faire des détournements de fonds
et revendiquer le jom. Donc, s’il y a la corruption en Afrique, si on respectait ces
valeurs traditionnelles, personne n’accepterait la corruption. (Min. 00:35:01)

Die genannten Zitate sind Teil einer längeren Ausführung, die von der Fest‐
stellung, dass das kulturelle Konzept jom im senegalesischen Alltag eine re‐
levante Funktion innehat, ungefragt übergeht in die Darstellung von Fatou
Diome, was jom für sie persönlich bedeutet und somit zu meiner zweiten Fra‐
gestellung. Nicht widerspruchsfrei erläutert sie zunächst, dass der Begriff jom
heute nichts mehr bedeute, denn er habe nur während der senegalesischen
Epoche der Aristokratie Gültigkeit gehabt, und ihr Großvater sei einer der
letzten Erben dieser Epoche. Gleichzeitig stellt sie aber dar, dass sie selbst
diese Last des jom auf ihren eigenen Schultern getragen habe:

Pourquoi je n’ai pas voulu mettre ce terme-là en avant. C’est que pour moi, ça ne
veut rien dire aujourd’hui. Voilà, le dernier guelwaar authentique que j’ai vu, moi,
c’était mon grand-père [...]
Alors, je vous dis, pour moi, c’était comme un sac de sable sur le dos. J’ai l’impres‐
sion d’avoir plus de devoirs que tout le monde, et c’est pour ça que j’ai voulu ...
non pas critiquer la valeur elle-même, parce qu’elle a des choses jolies, parce que
quand un être humain se respecte, c’est aussi ça les droits de l’homme, l’humanité, la
respectabilité de l’humain. Je veux bien qu’on protège cela. (Min. 00:10:42)

Es wird hier der Konflikt deutlich zwischen einer klar definierten Bedeutung
des Begriffs jom während einer vergangenen Epoche mit ihren politischen Be‐
gebenheiten und der fortdauernden sozialen Gültigkeit des Konzepts, dessen
einstige Definition heutzutage nicht mehr zutreffen kann. Fatou Diome führt
dann weiter aus, dass sich auch heute noch Menschen quälten bzw. quälen
ließen, um ihr jom zu beweisen; eine Tatsache, die sie durchweg ablehne. Sie
spielt hier auf die Situation vieler Migranten an, die aus Europa Geld nach
Senegal schicken müssen, damit sie von dort jom zugeschrieben bekämen,
sie aber gleichzeitig in Europa ein Leben unter erbärmlichen Bedingungen
führten.

3. Teil – Fazit und Ausblick

270

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mais je ne suis pas d’accord quand ça [le jom] devient une torture pour l’humain.
Donc, même l’humain courageux et digne doit à un moment se dire : »Je suis assez
digne pour être modeste. Je n’ai pas les moyens«. Et je trouve que c’est de la dignité
d’être modeste (Min. 00:15:04).
Et on n’est plus digne à partir du moment où on se ment à soi et donc, la dignité, elle
est forcément dure, parce que c’est une éthique qu’on doit s’appliquer à soi-même.
(Min. 00:20:07)

Aus diesen beiden Zitaten wird deutlich, dass für Fatou Diome der Übergang
vom Wolof-Wort jom zum französischen Begriff dignité fließend ist. Dies be‐
legt meine Grundannahme, dass sie in ihrem Roman Le ventre de l’Atlantique
an den weitaus meisten Stellen, an denen dignité genannt wird, eigentlich den
Begriff jom übersetzt. Des Weiteren wird sichtbar, dass sie sich mit der Frage
nach den semantischen Ebenen von jom intensiv auseinandergesetzt hat bzw.
sich weiterhin damit beschäftigt. Im nächsten Zitat, das ich hier aufführen
möchte, verwendet sie unterschiedliche Begriffe – gloire, honneur, dignité –,
die alle indirekt auf jom verweisen, denn keiner davon gibt umfassend das
wieder, was semantisch in Fatou Diomes Aussage steckt. Im folgenden Zitat
geht es um die Tatsache, dass sie eine Schriftstellerin ist und überzeugt davon
sei, dass ihr für diese Tätigkeit jom zustehe:

Ma gloire aujourd’hui, moi, mon honneur, ma dignité, c’est que chaque fois quand
je fais un livre, je veux qu’il soit meilleur que le précédent. Et je veux que quand je
croise mes professeurs de Dakar comme de Strasbourg, eh ben, peut-être ils n’ont
pas raté mon éducation. Donc, j’essaie de leur prouver cela. C’est ça que j’appelle
mon honneur. (Min. 00:26:37)

In Bezug auf meine dritte Fragestellung, nämlich wie Fatou Diome mein For‐
schungsprojekt bewertet, wird ein Konflikt deutlich. Auf der einen Seite lobt
die Autorin meine Perspektive auf ihren literarischen Text und andererseits
wäre es ihr lieber gewesen, wenn jom nicht thematisiert würde:

Je suis impressionnée par l’exposé de Mme Boye, mais vraiment, c’est une espionne ;
elle a tout trouvé, donc au revoir, je n’ai rien à dire. Je suis vraiment, sincèrement
touchée, parce que vous êtes allée derrière le texte, même des choses parfois sur
lesquelles je ne mets pas le doigt. (Min. 00:10:42)

Der Begriff ›Spionin‹, der in unserem gemeinsamen Gespräch mehrfach ge‐
nannt wurde, verweist darauf, dass eine Person mehr weiß, als sie wissen
dürfte. Fatou Diome unterstreicht damit, dass ich aus einer externen Position
eine interne Perspektive auf den Text einnehme, denn ich gehe, so ihre
Feststellung, mit der Untersuchungsmethode der ethnocritique ›hinter den
Text‹. Genau das ist auch mein Anliegen, nämlich ein besonderes Verständnis
zu entwickeln für literarische Texte, deren kulturelle Hintergrundfolie der

3.2 Erweiterung: jom in Paratext und Gesprächssituationen

271

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senegalesische Kontext ist. Ich empfinde es nicht als unrechtmäßig, mich
mithilfe wissenschaftlicher Methoden und dank umfangreicher Kenntnisse
der kulturellen und sprachlichen Begebenheiten Weltwahrnehmungen zu öff‐
nen, die aus einem mir ursprünglich fremden kulturellen Zusammenhang
stammen. Ganz im Gegenteil besteht meinem Verständnis nach genau darin
die essenzielle Aufgabe einer Literaturwissenschaftlerin und Ethnologin.

Fatou Diome empfindet es als heikel, über das kulturelle Konzept jom zu
sprechen, wie sie im Gespräch betont, und dies entspricht den literaturethno‐
logischen Untersuchungen ihres Romans und der Texte von Mariama Bâ und
Ken Bugul, wie gezeigt werden konnte:

Moi, la personne privée, je ne vous aurais jamais expliqué le jom en dehors d’un
livre. Parce qu’il y a des choses que je n’assumais peut-être pas. Et dans la société
sénégalaise, la notion de jom, c’est la dignité, mais au sens large. Donc, la fiérté,
l’honneur, le courage, la détermination, c’est tout ça. Toutes ces valeurs-là, elles sont
positives, mais elles sont très rigides [...] Alors, votre invitation-là, elle m’embête.
Parce que j’aurais voulu finir toute ma carrière sans parler de ça. (Min. 00:10:42)

Ich habe in meiner Studie versucht, Fatou Diomes Bitte bestmöglich nachzu‐
kommen, nicht allzu viel über jom zu sprechen, indem ich mehrfach beto‐
ne, dass ich keine Definition dieses kulturellen Konzepts anbiete. Dennoch
scheint es mir äußerst wichtig, dieses sensible Thema aufzudecken und seine
handlungsmotivierende Funktion hervorzuheben, denn das besondere Ver‐
ständnis, das damit für die Gesellschaft Senegals und seiner Diaspora ermög‐
licht wird, kann möglicherweise auch neuen Aushandlungsräumen zwischen
den Kulturkreisen Afrikas und Europas zugutekommen.

Zuletzt möchte ich nochmals betonen, dass die Werke der hier untersuch‐
ten Autorinnen zwei unterschiedliche implizite Leserschaften beinhalten,
nämlich eine europäisch-französische und eine afrikanisch-senegalesische.
Die nach Europa ausgerichtete Ebene der literarischen Texte wurde in der
vorliegenden Studie soweit wie möglich ausgeklammert, um eine vergleichen‐
de Perspektive zu vermeiden und den Untersuchungsfokus ausschließlich auf
die afrikanisch-senegalesische Gesellschaft zu richten. Mit dieser Vorgehens‐
weise sollte verhindert werden, dass die übliche eurozentrische Forschungs‐
perspektive eingenommen wird oder Vergleiche gezogen werden, die zu kei‐
nem Erkenntnisgewinn führen können.

Die hier eingenommene Perspektive geht davon aus, dass kulturelle Kon‐
zepte inkommensurabel sein können, wie das schon im 19. Jahrhundert die

3. Teil – Fazit und Ausblick

272

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethnologin Ruth Benedict hervorhob.48 Auch Homi Bhabha forderte in sei‐
nen Schriften, dass sich Literaturunterricht und literaturwissenschaftliche Un‐
tersuchungen dem Inkommensurablen nicht verschließen sollten, so Babka:
»Was heute jedoch überwiegt, ist eine Art paradigmatische Trägheit, die alt‐
hergebrachte Muster des Verstehens und Einordnens weiter gelten lässt, auch
wenn diese auf Texte angewandt werden, die etwas anderes verlangen.«49

3.3 Beantwortung einiger Fragen aus der Einleitung

In der Einleitung in Kapitel 1.2 wurden einige Fragen von Poyatos und
Loriggio angeführt, die für eine Etablierung des Wissenschaftsfachs Literatur‐
ethnologie beantwortet werden müssten und auf die ich im Folgenden mit‐
hilfe der Untersuchungsergebnisse der vorliegenden literaturethnologischen
Studie aus der Perspektive der ethnocritique näher eingehen werde. Poyatos
wies darauf hin, dass die Metaebene, d.h. die Ziele und die Natur des For‐
schungsfeldes der Literaturethnologie geklärt werden müssten und damit die
epistemologische und methodologische Grundlage des neuen Fachgebiets.
Diese erste Frage möchte ich auf induktive Weise beantworten unter Bezug‐
nahme auf meine Untersuchung und deren durchaus begrenzten Rahmen.

Die Literaturethnologie situiert sich demnach in einem Dazwischen der
Literaturwissenschaft und der Ethnologie. Laut Bierschenk geht die Ethnolo‐
gie nach wie vor der grundlegenden Frage nach: »Was ist der Mensch?« In
neuerer Zeit sei der Fokus auf die Fragestellung gerichtet: »In welcher Weltge‐
sellschaft leben wir heute?«50. Die Ethnologie untersuche somit heutzutage
nicht mehr in sich abgeschlossene Einheiten, sondern eher globale Ströme
und Verflechtungen, ohne dabei marginale Gemeinschaften aus dem Blick zu
verlieren.51

Die Literaturethnologie grenzt sich insofern von dieser aktuellen Strömung
der Ethnologie ab – so können die Ergebnisse der vorliegenden Studie inter‐
pretiert werden –, als sie nicht die kulturellen Verflechtungen, sondern die
Inkommensurabilität fokussiert, die den unterschiedlichen Kulturen inhärent
ist. Mithilfe der literaturethnologischen Methode der ethnocritique können

48 Vgl. Carola Lenz, »Der Kampf um die Kultur: Zur Ent- und Re-Soziologisierung eines
ethnologischen Konzepts«, in: Soziale Welt, 60, 3, 2009, S. 309: www.jstor.org/stable/40878
654 (20.07.2018).

49 Vgl. Babka, Dritte Räume. Homi K. Bhabhas Kulturtheorie, 2012, S. 225.
50 Bierschenk, Krings, Lenz, Ethnologie im 21. Jahrhundert, 2013, S. 28.
51 Vgl. ebd.

3.3 Beantwortung einiger Fragen aus der Einleitung

273

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jstor.org/stable/40878654
https://www.jstor.org/stable/40878654
https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jstor.org/stable/40878654
https://www.jstor.org/stable/40878654


im Sinne des close readings diese spezifischen kulturellen Symbolsysteme
systematisch in literarischen Werken aufgedeckt werden, wie hier beispielhaft
gezeigt wurde anhand von Romanen, die einen Bezug zu senegalesischen
kulturellen Konzepten beinhalten.

Die Literaturethnologie konzentriert sich auf das Lesen, Analysieren und
Interpretieren von literarischen Texten aus einem ›fremden‹ Kulturkreis. Die
Fremdheit lässt sich sowohl auf der synchronen Ebene, d.h. hinsichtlich ihrer
geografischen Situiertheit, als auch auf der diachronen Ebene, d.h. im histori‐
schen Zeitverlauf ausmachen. Somit können laut Mills auch die Werke ›eth‐
nologischer Vorfahren‹ als ›fremd‹ definiert und mithilfe der literaturethnolo‐
gischen Methode der ethnocritique neu kontextualisiert werden. Mills stellt
zu dieser Fragestellung dar, dass eine adäquate Kontextualisierung klassischer
ethnologischer Texte fehle und »students are expected to read [...] these classic
works directly«. Diese direkte Leseart führe dazu, dass beispielsweise Weber,
Marx und Durkheim als Zeitgenossen und aktive Teilnehmer in aktuellen
soziologischen (und ethnologischen) Debatten wahrgenommen würden.52

Die literaturethnologische Methode der ethnocritique kann sowohl in der
Ethnologie gewinnbringend eingesetzt werden und dort neue Perspektiven
eröffnen, als auch in der Literaturwissenschaft, wo eine Rekontexutalisierung
der klassischen kanonisierten Literatur ermöglicht wird, wie in der vorlie‐
genden Studie in Kapitel 1.2.4 ausgeführt. Dort wird beispielhaft Privats
Anwendung der ethnocritique auf den Roman Madame Bovary dargestellt.
Privat stellt hier ein Detail in den Untersuchungsfokus, das in der als klas‐
sisch zu nennenden Lesart als untergeordnetes Element gilt, da es nur der
authentischen Beschreibung ländlicher Lebensrealititäten zu dienen scheint.
Es handelt sich um den folkloristisch-liturgischen Kalender, der durch Privat
ins Zentrum von Flauberts Werk Madame Bovary gehoben wird und eine
erneuerte Lesart und Interpretationsmöglichkeit dieses klassischen Romans
ermöglicht.53

Die epistemologische Grundlage der Literaturethnologie besteht darin,
dass ein literarischer Text immer auch eine dokumentarische Funktion be‐
sitzt, die auf außertextuelle kulturelle Symbolsysteme verweist. Diese doku‐
mentarische Funktion lässt sich sowohl mit der möglichst authentischen

52 Vgl. David Mills, Difficult Folk? A Political History of Social Anthropology, New York/Oxford:
Berghahn Books, 2010, S. 23.

53 Vgl. Privat, »À la recherche du temps (calendaire) perdu«, in: Poétique, 2000. Eine ausführ‐
liche Beschreibung der Methode der ethnocritique findet sich in der vorliegenden Untersu‐
chung in Kapitel 1.2.4, »Die literaturethnologische Methode der ethnocritique«.

3. Teil – Fazit und Ausblick

274

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


literarischen Darstellung belegen als auch bei den verwendeten literarischen
Schreibtechniken beobachten.54 Die Verweisfunktion des literarischen Textes
auf textexterne realhistorische Begebenheiten kann durch literaturethnologi‐
sche Methoden wie die ethnocritique aufgedeckt werden. Textexterne Infor‐
mationen eröffnen für die wissenschaftliche Untersuchung des literarischen
Werkes die Möglichkeit einer möglichst emischen Perspektive – und somit
aus der im Text dargestellten Welt heraus.

Der damit einhergehende verfremdete Blick55 verändert nicht nur die Sicht
auf die literarische, inhaltliche Ebene, sondern auch auf die Produktionsbe‐
dingungen des literarischen Werks und seine gesellschaftliche Funktion. Die‐
se gegenseitige Verweisfunktion zwischen fiktiver literarischer und realgesell‐
schaftlicher Welt bildet die epistemologische Grundlage einer literaturethno‐
logischen Wissenschaft – und auch der vorliegenden Studie. Die französische
Literaturwissenschaft in Deutschland kommt dieser literaturethnologischen
epistemologischen Grundannahme sehr nahe, denn sie untersucht die literari‐
sche Kommunikation, wie Klinkert die Literatur bezeichnet, an einem Ort
des Dazwischen: »Man verläßt die eigene, vertraute Kultur, um die fremde
kennenzulernen und sie im Idealfall ein wenig zur eigenen zu machen«.56

Diese literarische Kommunikation sei, so Klinkert weiter, ein durch Sprache,
Kultur und Tradition vorstrukturierter Objektbereich.57

Auf Grundlage dieser ersten Antworten kann auch die Frage von Lorig‐
gio beantwortet werden, ob die Literaturethnologie den Sozialwissenschaften
zugeordnet werden könne und wenn ja, ob es sich um die kulturelle, physi‐
sche, semiotische, kognitive, symbolische Anthropologie handle. Die Litera‐
turethnologie lässt sich – wie die vorliegende Studie zeigt – grundsätzlich
sowohl der Literaturwissenschaft als auch der Ethnologie zuordnen, wobei die
Begrenzung auf einen der anthropologischen Unterbereiche wenig sinnvoll
erscheint, denn sie können alle im Rahmen der literaturethnologischen Un‐

54 Hierzu gehören, wie bereits zuvor schon angeführt, narratologische Elemente wie bspw. die
Dauer, d.h. die Ausdehnung der Erzählzeit, aber auch der Rhythmus und die literarische
Darstellung von Oralität.

55 Eine weitere Grundannahme besteht darin, dass der verfremdete Blick nur bedingt herge‐
stellt werden kann mithilfe einer künstlichen Distanzierung, wie sie Bierschenk beschreibt,
sondern dass diese Verfremdung durch die – in der Ethnologie grundlegende – »existentielle
Fremderfahrung« ermöglicht wird (Teilnahme am Alltagsleben der Erforschten, Spracher‐
werb etc.; kurz der Aneignung eines fremden Habitus (Bourdieu)). Vgl. Bierschenk, Krings,
Lenz, Ethnologie im 21. Jahrhundert, 2013, S. 24.

56 Vgl. Klinkert, Einführung in die französische Literaturwissenschaft, 2017, S. 11.
57 Vgl. ebd., S. 12.

3.3 Beantwortung einiger Fragen aus der Einleitung

275

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tersuchung von Texten eine Rolle spielen, aber auch alle von den gewonnenen
Erkenntnissen profitieren.

Damit lässt sich auch die nächste grundsätzliche Frage beantworten, näm‐
lich, wem die Ergebnisse der Literaturethnologie zugutekommen. Wie in der
Einführung ausführlich dargestellt, wird im Diskurs um die Literaturethnolo‐
gie zumeist davon ausgegangen, dass hier Ergebnisse generiert werden, die vor
allem für die Ethnologie von Interesse sind. Die literarischen Werke werden
hier zumeist als Informationsträger interpretiert, die kulturelle Symbolsysteme
beschreiben. Die hier vorliegende Untersuchung zeigt aber, dass beide Wis‐
senschaftsfächer, Ethnologie und Literaturwissenschaft, gleichermaßen von
den literaturethnologischen Ergebnissen profitieren können.

Im Vordergrund der literaturethnologischen Methodologie steht der ad‐
äquate Umgang mit dem Text und dieser erfordert in dem vorliegenden Fall
die Einnahme einer afrikanisch-senegalesischen Perspektive, eine afrozentri‐
sche Sichtweise, d.h. das Abrücken von der üblichen eurozentristischen Her‐
angehensweise. Es gilt, kulturelle Symbolsysteme zu erkunden, die keine oder
möglicherweise eine andere Verankerung in den traditionellen europäischen
Kulturen haben, um neue Zugänge zu den in den literarischen Texten darge‐
stellten Weltvorstellungen zu erhalten. Um diesen Zugang zu erlangen, muss
hinter die sprachliche Textoberfläche geblickt werden und dies ist u.a. mit der
literaturethnologischen Methode der ethnocritique möglich.

Die vorliegende Studie macht deutlich, dass das methodische Vorgehen
der ethnocritique auch für weitere theoretische Überlegungen von Bedeutung
ist. Auf alle hier untersuchten Romane wurden raumtheoretische Konzepte
angewandt, um die Positionen und die Relationen der unterschiedlichen
im literarischen Text dargestellten Räume aufzudecken. Diese raumtheoreti‐
schen Betrachtungen können jedoch erst im zweiten Schritt gewinnbringend
angewendet werden, nämlich nach der literaturethnologischen Untersuchung
des Texts mit der Methode der ethnocritique, die grundlegende Erkenntnisse
liefert. Und erst anhand dieser Informationen, die auf außertextuelle Symbol‐
systeme verweisen, können wiederum die im Roman erzählten Räume mittels
raumtheoretischer Konzepte wie der Semiosphäre bei Lotman, des Third
Space bei Homi Bhabha oder der Liminalität bei Victor Turner herausgearbei‐
tet werden.

Auf die letzte Frage, die in der Einleitung gestellt wurde, was die Literatur
für die Literaturethnologie sei, lässt sich auf Grundlage der vorliegenden
Untersuchung antworten, dass die Literatur weder als Institution noch als
Aktivität fungiert, sondern vor allem als Dokument und somit als Träger
von Informationen über eine bestimmte Personengruppe oder Gesellschaft.

3. Teil – Fazit und Ausblick

276

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dabei kann es sich, um auf die darauffolgende Frage einzugehen, sowohl
um geschriebene als auch mündliche Texte handeln. Die Frage, die Wiles
stellt, nämlich ob alle literarischen Werke und alle Ethnografien hinsichtlich
ihrer Gültigkeit als Quellenmaterial für die Literaturethnologie gleichwertig
seien, ist anhand der hier angestellten Untersuchung nicht zu beantworten.
Ethnografien wurden hier nicht einbezogen, doch könnte die hypothetische
Antwort lauten, dass auch Ethnografien als Quellen für die Literaturethnolo‐
gie verwendet werden können, um aufzudecken, welche kulturellen Symbol‐
systeme den Beobachtungen der jeweiligen Forscherin zugrunde liegen.

3.4 Schlussbemerkung

Zum Schluss ist es mir ein großes Anliegen, einige Danksagungen zu der
vorliegenden Studie anzubringen, die für meinen persönlichen Lebensweg
eine nicht erwartbare Wendung darstellt. Das Dissertationsprojekt, aus dem
dieser Text entstanden ist, stellt für mich persönlich den Abschluss eines Pro‐
zesses dar, bei dem ich sehr viel lernen konnte und dies vor allem über mich
selbst, denn ich habe entdeckt, welche niemals von mir selbst vermuteten
Kapazitäten in mir wohnen. Den Auslöser zu diesem langjährigen Prozess gab
Prof. Dr. Wolfgang Raible, dem ich zuallererst danken möchte und der schon
vor vielen Jahren öffentlich bekundete, dass er mich als Wissenschaftlerin
betrachtete und mir ein Studium empfehlen würde.

Mein besonderer Dank gilt Prof. Dr. Thomas Klinkert, der mich durch
seine wertschätzende Art ermunterte, dieses Ziel tatsächlich anzustreben und
mir durch stundenweise Freistellung ermöglichte, dass ich eine Hochschul‐
zulassung erlangen und die Fächer Romanistik und Ethnologie studieren
konnte. In diesen letzten zehn Jahren, seit der Erlangung der Hochschulzulas‐
sung und meinem ersten Hochschulsemester, waren – neben vielen anderen
Dozentinnen – sowohl Prof. Dr. Thomas Klinkert als auch Prof. Dr. Gregor
Dobler hervorragende Lehrer, von deren Wissensschatz ich sehr profitieren
konnte und die mir den nötigen Rückhalt geboten haben, damit ich als letz‐
te Etappe mein Dissertationsprojekt auf den Weg bringen und tatsächlich
abschließen konnte. Dr. Andreas Volz hat mit seinen Seminaren und seiner
interessierten Offenheit für gewagte Forschungsgegenstände den Grundstein
gelegt für meine wissenschaftliche Ausrichtung auf die Literaturethnologie,
wofür ich ihm sehr dankbar bin.

Durch das Studium konnte ich mir wissenschaftliche Erkenntnisse aneig‐
nen, die eine Ergänzung zu den Erfahrungen und Kenntnissen sind, die ich
im Senegal sammeln durfte. Ich danke hier meiner ›Adoptivmutter‹ Ndeye

3.4 Schlussbemerkung

277

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fatou Ndiaye, meinen Schwiegereltern, Ndickou Diop und Banda Boye, den
Familien Diakhaté und Boye und insbesondere Samba Thioune, genannt Ba‐
thie Mbaye, mit dem ich seit über 20 Jahren einen sehr regen und engen Aus‐
tausch pflege, dank dem ich meine Wolof-Kenntnisse stets weiter verbessere
und der mir einen besonderen Einblick in die senegalesische Lebensrealitäten
ermöglicht. Besonderer Dank gebührt auch Jean-Jacques Bancal, der nicht
nur Arbeitgeber, sondern auch wie ein Vater für mich war. Ich habe durch
die Tätigkeit als Reiseleiterin und Hoteldirektorin sehr viel über den Senegal
gelernt und war jahrelang als kulturelle Übersetzerin zwischen Europa und
dem Senegal tätig; Erfahrungswerte, die mir für die vorliegende Studie sehr
zugute kamen. Ich kann an dieser Stelle nicht alle Menschen aufführen, die
mich auf meinem siebenjährigen Weg im Senegal unterstützt haben und von
denen ich unglaublich viel lernen durfte, wie beispielsweise die Bewohnerin‐
nen des Dorfes Guelakh. Ich werde keinen von ihnen vergessen und bin voller
Dankbarkeit. Eine Person, die die Brücke von Saint-Louis im Senegal und
Freiburg i.Brsg. geschlagen hat und der ich ebenfalls sehr dankbar bin für ihre
Unterstützung, ist Pape Samba Sow, mit Künstlername Zoumba, der mir bei
diesem Dissertationsprojekt stets mit Rat und Tat zur Verfügung stand.

Im Rahmen des Dissertationsprojekts danke ich Prof. Dr. Judith Frömmer
für die fachliche und auch moralische Unterstützung, d.h. den leichten Druck,
den sie auf mich ausgeübt hat und ohne den ich wahrscheinlich nicht so
schnell zum Abschluss gefunden hätte. Auch danke ich Prof. Dr. Stefan Pfän‐
der für seine stete Unterstützung. Ich danke darüber hinaus Christiane Lacan,
Dr. Gilbert Fournier, Dr. Simona Oberto, Dr. Andrea Jud, Melanie Reinhardt
und Karen Oostenbrink für ihren moralischen und fachlichen Rückhalt.
Ebenfalls danke ich Doudou Sidibé für seine Korrekturarbeit. Mein besonde‐
rer Dank gilt meinen langjährigen Freundinnen Martina Bacher und Gundel
Jäger, die sich – wieder einmal – als sehr wertvolle Korrekturleserinnen und
großartige Motivatorinnen gezeigt haben.

Ich danke dem Vater meiner Kinder, Saliou Boye, und meiner Mutter, Jutta
Bleich, für die moralische Unterstützung. Ein sehr besonderer Dank gebührt
meiner Großmutter, Leopoldine Karl, die mich in meinem ganzen Leben
stets unterstützt hat und sicher sehr stolz diese Doktorarbeit in ihren Händen
gehalten hätte, aber leider im Frühjahr 2023 in ihrem einhundertsten Lebens‐
jahr verstorben ist. Mein außerordentlicher Dank gilt meinen lieben Kindern,
Seydina Issa Boye und Salimata Boye, die mich trotz einigem Verzicht die
ganzen letzten zehn Jahre in meinem Studium unterstützt haben. Es ist mir
erst zum Ende dieser Studie hin bewusst geworden, dass ich diese Studie
eigentlich für sie verfasst habe.

3. Teil – Fazit und Ausblick

278

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247 - am 20.01.2026, 05:59:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1 Ergebnisse der literaturethnologischen Untersuchung
	3.2 Erweiterung: jom in Paratext und Gesprächssituationen
	3.2.1 Paratext zu Mariama Bâs Werk
	3.2.2 Filmdialoge auf Wolof in Atlantique von Mati Diop (2019)
	3.2.3 Gespräch mit Fatou Diome am 20. März 2019

	3.3 Beantwortung einiger Fragen aus der Einleitung
	3.4 Schlussbemerkung

