
Solidarität als zärtliche Bürgerlichkeit.

Verstreute Überlegungen mit und zur

Gemeinschaft der Ungewählten

Rahel Jaeggi

In einer der dichtesten Passagen ihres an dichten Passagen reichen Buchs Ge-

meinschaft der Ungewählten diskutiert SabineHark die Frage, ob »Gemeinschaft

die Antwort auf jene Herausforderungen des 21. Jahrhunderts sein kann, von

der Stuart Hall sprach: Wie mit Differenz leben« (Hark 2021: 161). Es ist ein in-

nerer Dialog voll Pro und Kontra, ein Zwiegespräch, in dem Sabine Hark ihr

spannungsvolles Verhältnis zur Idee und Praxis der Gemeinschaft beschreibt

und trotz ihrer Ambivalenz an der Notwendigkeit festhält, eine neue Form

der Gemeinschaftlichkeit zu entwerfen und zu leben. »An nichtnostalgischen,

demRessentiment und der Feindschaft aktiv entsagenden Entwürfen von Ge-

meinschaftlichkeit arbeiten, ein Ethos des Zusammenlebens stiften, in dem

Freiheit und Sorge nicht als Antipoden auftreten, sondern zusammen wirk-

lich werden, und lernen, die Welt zu teilen. Das ist, was jetzt zu tun ist« (ebd.:

108).

Worin nun besteht der Disput? Worin das Spannungsverhältnis und die

Ambivalenz – und lässt sich diese auflösen? Mehr noch: Lässt sich ein neues,

gemeinschaftliches Ethos des Zusammenlebens so stiften, dass der eindring-

liche Appell nicht im Appellativen, in einer Beschwörung dessen, was Hegel

das »leere Sollen« genannt hat, stehen bleibt? Ichmöchtemich in dieses Zwie-

gespräch mit einer dritten (und ein paar weiteren) Stimme einmischen, in

ihm mitsprechen und mitfragen, auch wenn ich das Problem nicht werde lö-

sen können.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Rahel Jaeggi

1. Das bedingungslos Gemeinsame

Wir können nur zusammen mit anderen, nur in Gemeinschaft frei sein, sagt

Sabine Hark. Aber Gemeinschaft macht uns unfrei, sagt ihr alter ego. Die Ge-

meinschaft der Ungewählten ist aber keine Gemeinschaft im hergebrachten

Sinn, sagt Sabine Hark, sie ist keine Gemeinschaft des Herkommens, der En-

ge, der Tradition. Sie ist nicht eine des Ausschlusses der Nichtzugehörigen,

der Anderen, sondern eine Gemeinschaft der Anerkennung vonDifferenz und

der Inklusion. Eine Gemeinschaft, die die »toxischen Verstrickungen von Ge-

meinschaft in Politiken der Exklusion, Marginalisierung und Vernichtung«

(ebd.: 172) überwindet, in der das »Zuhausesein« nicht den Preis der Konfor-

mität, der Eliminierung von Differenzen hat. Ganz klar: »Zurück ins Dorf will

ich ja nicht« (ebd: 176). Und dennoch: »Wir sind, gewollt oder nicht, aufein-

ander angewiesen, ihnen immer schon überantwortet« (ebd.: 178), »Überle-

ben werden wir nur gemeinsam« (ebd.: 177). »Zwischen der Skylla solipsisti-

scher Singularitäten und der Charybdis homogenisierender Vergemeinschaf-

tung gilt es also, einenWeg ins heterogene Offene zu finden«, so Sabine Hark

(ebd.: 83).

Man könnte die Gemeinschaft der Ungewählten also so verstehen, dass es

um eine bedingungslose Gemeinschaft geht, eine Gemeinschaft, um deren Auf-

nahmebereitschaft man nicht betteln muss, die keine Zugangsbedingungen

formuliert. Man müsste dann nicht ähnlich sein, um dazuzugehören; man

müsste sich nicht anpassen an eineMehrheits- und Dominanzkultur, um auf-

genommen zu werden.

Aber, so will ich dazwischenfragen, muss man auch nichts tun? Wie be-

dingungslos kann eine bedingungslose Gemeinschaft sein, ohne dass sie ihre

praktische, materiale Grundlage verliert und ins vage Allzumenschliche dif-

fundiert? Wie kann man radikale Bedingungslosigkeit denken, ohne dass sie

zur Unbestimmtheit wird?

Von Durkheim stammt die Unterscheidung von mechanischer und organi-

scher Solidarität (Durkheim 1996).Während mechanische Solidarität auf Ähn-

lichkeit, auf Identität beruht, entsteht organische Solidarität – die Solidari-

tät, wie sie in modernen, posttraditionalen Gesellschaften möglich und nötig

ist – aus arbeitsteiliger Kooperation. Wir gehören zusammen, weil unsere

Tätigkeiten ineinandergreifen. Eine solche Solidarität beruht auf Verschie-

denheiten, auf der Ausbildung von Individualität. Das ist ganz praktisch als

die Ausbildung individueller Kompetenzen gedacht. Darüber hinaus sind es

aber natürlich auch je unterschiedliche Welt- und Selbstverhältnisse und die

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solidarität als zärtliche Bürgerlichkeit 99

daraus resultierenden Verschiedenheiten, die damit zur Grundlage der so-

zialen Verbindung werden. Solidarität ist in diesem Sinne ›künstlich‹, nicht

gewachsen. Man kann dem arbeitsteiligen Zusammenhang beitreten, sofern

man zu ihm beiträgt, in ihm eine Rolle findet. Dass wir ›einander brauchen‹

und ›durcheinander frei‹ werden, beruht dann sehr unmittelbar darauf, dass

die Kooperationmit anderen Bedingung unserer eigenenHandlungsfähigkeit

ist.

Hannah Arendt fasst die Grundlagen eines ›Ethos des Zusammenlebens‹

anders, aber gleichermaßen praktisch. Geht es bei Durkheim um die soziale

und die auch ökonomisch praktische Basis der Sozialität, so ist diese Basis bei

Arendt als politische gefasst. Die (von Sabine Hark und mir gleichermaßen

geliebte) Metapher des »Tischs, der gleichzeitig verbindet und trennt« (vgl.

Arendt 1981: 52) bezieht sich hier auf die politisch gemeinsame Sorge um die

Welt. Auch hier wird Gemeinsamkeit ohne identitäre Gemeinschaft gedacht,

als eine soziale Verbindung, die Gemeinsamkeit erzeugt, ohne Gemeinschaft

zu sein; und auch hier ist Pluralität, nicht Ähnlichkeit, die Grundlage dieser

Verbindung. Die ›gemeinsame Welt‹ ist gemeinsam (und sie ist überhaupt

erst ›Welt‹), sofern wir uns handelnd auf sie beziehen. Teil dieser Welt sind

diejenigen, die das tun. Allerdings sind das beileibe nicht alle. Das hat nichts

mit Arendts vielkritisiertem Elitismus zu tun – ein Vorwurf, gegen den ich

sie gerne verteidigen würde –, sondern mit der Bestimmtheit des Bezugs und

dem Umstand, dass dieser sich praktisch aktualisieren muss. Die gemeinsa-

me Welt schaffen wir im gemeinsamen Handeln, sie ist nicht einfach schon

da.

Beide Positionen, so unterschiedlich sie sind, konzipieren Versionen ei-

nes sozialen Zusammenhangs, der nicht auf Homogenität beruht; beide ver-

stehen das Verbindende weder als natürlich noch als fraglos gegeben. Und

dennoch ergibt sich für die Gemeinschaft der Ungewählten aus beiden An-

sätzen ein Problem: Eine solche Form der Sozialität ist zwar prinzipiell offen,

bedingungslos aber ist sie nicht. Wir sind, in beiden Konzeptionen, nicht etwa

schon deshalb verbunden,weil wir alle Menschen sind, weil wir als solche ver-

letzliche Wesen sind oder weil wir einander – generell – brauchen. Wir sind,

beiden Verständnissen nach, nicht vor allem deshalb miteinander verbunden

(und füreinander Voraussetzung des guten Lebens), weil wir kreatürlicheWe-

sen sind, sondern weil wir soziale Wesen im Sinne einer bestimmten, histo-

risch und kulturell bestimmten Form der Gesellschaftlichkeit sind. Bei Arendt

markiert das den Unterschied zwischen ›Welt‹ und ›Leben‹, zwischen Natur

und Freiheit, zwischen unserer praktisch-politischen Gestaltungsmacht und

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Rahel Jaeggi

demLebensprozess, demwir unterworfen sind. Sicher,wir brauchen einander.

Aber dieses Verhältnis, »einander nöthig« zu sein (wie Nietzsche es nennt),1

hat immer schon eine bestimmte historische und soziale Form, so wie auch

die Bedürfnisse, die hier erfüllt werden müssen, immer schon gesellschaft-

lich geprägt und durchdrungen sind. (Arendts Dichotomien sind in dieser

Hinsicht irreführend, ihr Insistieren aber auf der immer schon qualitativen

Dimension des Lebens – »man überlebt nie nackt« – ist richtig.)

Und sicher, wir sind verletzliche und verletzbare Wesen. Aber ich zweifle

daran, dass sich die gesuchte Gemeinschaft aus der wechselseitigen Aner-

kennung von Verletzlichkeit gewinnen lässt. Nicht nur ist noch die Frage, wie

und durch was wir verletzbar sind, wiederum nicht allein mit Verweis auf

unsere kreatürliche Existenz zu beantworten; noch der body in pain (Scarry

1985) ist ein normativ-sozial gezeichneter Körper; verletzende Entwürdigung,

Missachtung und Leid sind soziale Kategorien. Mehr noch: Man wird auf die

Vermeidung von Leid und Verletzung kein neues »Ethos des Zusammenle-

bens« gründen können, so wenig selbstverständlich dieses ist und so sehr

hier manchmal, wie Adorno in derMinima Moralia sagt, »zart nur das Gröbs-

te« wäre: »dass keiner mehr hungern soll«.2

Die Ambivalenz der Gemeinschaft und die Schwierigkeit, Gemeinschaft-

lichkeit neu zu denken, bildet sich in dem hier aufscheinenden Dilemma ab:

Je bestimmter das soziale Verhältnis ist, um das es geht, je dichter der sozi-

al oder politisch gestiftete Zusammenhang, desto mehr stellt sich die Frage,

wie inklusiv dieser sein kann und welche Differenzen er aushält. Im Modus

der Arbeitsteilung brauchen wir klar definierte, bestimmte Fähigkeiten und

Eigenschaften – aber dann vielleicht auch nur genau diese und andere nicht?

Arbeitsteilige Kooperation reicht so weit sie eben reicht – aber sie hat eine

Grenze. Und auch Arendts nicht-essentialistisches Verständnis der geteilten

Welt und der damit aufscheinende nicht-gemeinschaftliche Begriff der Ge-

meinschaft geben dieser Verbindung Kontur, indem sie sie beschränken.

Die unbedingte, durch nichts bestimmte Gemeinschaft dagegen ist zwar

offen, aber zu vage. Sie hat, unwirklich scheinend, keinen ›Sitz im Leben‹,

das immer ein schon bestimmtes Leben ist, keinen Ort im Geflecht sozialer

Praktiken und Institutionen, aus denen heraus ein (neues) Ethos des Zusam-

menlebens doch erst greifbar würde.

1 Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches I 261 (Nietzsche 1980: 218).

2 Aus dem Aphorismus »Sur l’Eau« (Adorno 1988: 206-208).

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solidarität als zärtliche Bürgerlichkeit 101

2. Individualität als Effekt des Gemeinsamen

Vielleicht deutet sich mit den so verschiedenen Positionen Arendts und Durk-

heims dennoch ein Ausweg an, oder jedenfalls das Terrain, auf dem man ei-

nen Ausweg suchen könnte: Für beide ist Individualität und Differenz selbst

nicht etwas essentialistisch Gegebenes. Individualität ist, im Gegenteil, be-

reits Effekt des Gemeinsamen. Bei Durkheim ist dieser Grundzug offensicht-

lich: Individualität entsteht durch Arbeitsteilung genauso wie umgekehrt Ar-

beitsteilung auf dieser beruht. Auch Arendts Position ist so konstruktivistisch

wie relational. Die gemeinsame Welt entsteht im »Zwischen« – und sie ent-

steht eben auch erst dort; auch wennman Arendtmanchmal gerne einen exis-

tenzialistischen Authentizitätskult unterstellt oder ihre Idee von Pluralität als

anthropologische Grundkonstante missversteht. Die gemeinsame Welt lebt

von Differenzen, von Individualität und Pluralität, sie spannt sich gewisser-

maßen wie ein Zelt erst zwischen den Individuen auf, die dafür ja eine je dis-

tinkte Position einnehmen müssen.3 Diese distinkten Positionen, die Diffe-

renzen und die Pluralität brauchen aber umgekehrt, um wirklich zu werden,

den sozialen Artikulationsraum. Wir werden Individuen, einander je Ande-

re nur in einem mit Anderen geteilten Raum, der Pluralität erst ermöglicht.

Wir werden in diesem Sinne wir selbst, indem wir uns aufeinander in die-

ser Differenz beziehen, also aus dem Verhältnis heraus. Diese Differenz ist in

diesem Sinn kein Erstes, sondern selbst Resultat eines Verhältnisses. Dieser

Gedanke verhilft uns nicht nur zu einem nicht-identitären Verständnis der

Gemeinschaft oder des Gemeinsamen, sondern auch zu einem nicht-identi-

tären Verständnis von Identität.

Das ist jetzt vielleicht ein allzu hegelianisches Verständnis von Arendt,

geprägt vom Versuch, zwei meiner inneren philosophischen Stimmen in Ein-

klang zu bringen. Aber tatsächlich kannHegel – von demdie heute häufig und

in verschiedenen Versionen angeführte Idee, dass wir nur mit- und durchein-

ander frei sein können, ja stammt – hier weiterhelfen.

Hegels Fokus auf der Relation wechselseitiger Anerkennung, sein Behar-

ren darauf, dass ohne Du kein Ich existiert (eine Einsicht, die von Fichte und

Hegel bis zu Mead und Levinas reicht, um nur eine sehr kleine Auswahl zu

nennen), deutet in seiner Lesart ja genau die Struktur an, die auch für Sabine

Harks Suche nach Gemeinsamkeit ohne Tilgung der Differenz entscheidend

3 Vgl. zu Arendts Weltbegriff auch meine Untersuchung Welt und Person (Jaeggi 1997),

Teil III.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Rahel Jaeggi

ist. Dass ich nur in Beziehung zu den Anderen zu einem Verständnis meiner

selbst gelange, bedeutet hier ja auch kein unterschiedsloses Aufgehen inein-

ander, sondern eben eine Beziehung. »Ich bin Du wenn ich ich bin« (Paul Ce-

lan4), das Man-selbst-im-Anderen-Sein. Auch hier geht es nicht nur um die

Anerkennung bestehender Differenzen und Individualitäten, sondern bereits

um die Konstitution dieser Differenzen aus dieser Beziehung heraus.

3. Gemeinschaft, Gesellschaft, Solidarität

Aber noch einmal zurück zum Anfang – zu den Stimmen für und wider die

Gemeinschaft. Vielleichtmüssenwir, umdas zu denken und das zu leben,was

Sabine Hark vorschwebt, eine Alternative zwischen Gemeinschaft und Gesell-

schaft bedenken (die Alternative, von der ihr alter ego geplagt ist). Wir müssen

uns dann von dem Gedanken lösen, dass wir entweder im Modus der Gesell-

schaft – strukturiert von Markt und Vertrag – oder im Modus der Gemeinschaft

miteinander leben.

Das Soziale wäre dann ein potentiell solidarischer Kooperationszusam-

menhang, dem gegenüber die Gesellschaften, mit denen wir tatsächlich kon-

frontiert sind, ein defizitärer Kooperationszusammenhang sind.

Denken wir in der immer noch von Tönnies geprägten herkömmlichen Al-

ternative, so steht Gesellschaft deshalb für Freiheit und Offenheit, weil sie ein

freiwilliger Zusammenschluss selbständiger Individuen ist, basierend nicht

auf geteilter Herkunft, geteilten Werten oder gemeinsamen Projekten, und

damit prinzipiell offen für alle, die den Vertrag als Freie und Gleiche einge-

hen wollen und können und am Tauschverhältnis partizipieren. Markt und

Geld stellen sich dann (wie Simmel es beschreibt) als große versachlichende

Macht dar, indifferent gegen Herkunft und Tradition, gegen individuelle wie

kulturelle Besonderheiten.

Gemeinschaft dagegen steht in diesem Bild für Enge und Unfreiheit, eben

weil sie auf nichtinstrumenteller und als unverbrüchlich aufgefasster Bindung

(an Menschen, an Werte, an Tradition oder Geschichte) beruht. Selbst die

künstlich geschaffenen Gemeinschaften, die Tönnies im Gegensatz zur »Ge-

meinschaft des Blutes« und des Ortes (also der Herkunft) die »Gemeinschaft

des Geistes« (also des Zusammenwirkens) nennt, selbst diejenigen Gemein-

schaften also, in denen Bindung nicht von vornherein naturwüchsig verstan-

4 So heißt es in Paul Celans Gedicht »Lob der Ferne« (zit.n. Celan 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solidarität als zärtliche Bürgerlichkeit 103

den wird, teilen dieses Moment der Unfreiheit. Und selbst wenn umgekehrt

die Grenzen des Ausschlusses in solchen Gemeinschaften nicht von vornher-

ein gesetzt sind oder jedenfalls nicht seinmüssen, so ist der Ausschluss derer,

die sich dem Ziel der Gemeinschaft nicht verschreiben, dennoch konstitutiv.

Die Gemeinschaft, so scheint es, definiert sich von ihrer Grenze her.Undwäh-

rend die Gesellschaft des Vertrags von den Individuen nur verlangt, sich an

die Regeln zu halten, will die Gemeinschaft das Individuum mit Haut und

Haar und duldet keinen Schutzraum.

Es ist der Unterschied zwischen einem Mietvertrag und einer Wohnge-

meinschaft: Während es der Vermieter_in rein rechtlich nicht zusteht, die

Lebensweise oder die Überzeugungen ihrer Mieter_in zu beanstanden, so-

lange sich daraus keine Verletzungen des Mietvertrags ergeben, kann es in

einer Wohngemeinschaft legitim sein, jemandem den Auszug nahezulegen,

der den einmal angenommenen Grundkonsens nicht teilt oder dessen Um-

gangsformen man befremdlich findet. Gesellschaft bietet den Individuen ei-

nen Schutzraum und macht – so das klassisch liberale Verständnis – damit

Individualität möglich. Gemeinschaft tut das, so der Verdacht, nicht. Wo sie

nicht bereits homogen ist, stellt sie Homogenität her. Mit Plessner (den auch

Sabine Harks alter ego einführt) betrachtet, eliminiert Gemeinschaft auf ge-

fährliche Weise den Abstand zwischen den Individuen und zwingt sie zu au-

thentischen Identitätsbekundungen, die den Spielraum, in dem sich Indivi-

dualität – tatsächlich und im Wortsinn spielerisch – entfaltet, zerstört.

Aber ist die hier gezeichnete Alternative zwischen liberaler Gesellschaft

und kommunitärer Gemeinschaft, die Alternative, die sich auch in Harks

Zwiegespräch niederschlägt, stichhaltig? Gibt es Weisen, diese Alternative

auszusetzen, ohne dabei im Modus des Wünschens oder der Aufrufung von

inklusiven Tugenden zu verbleiben? Oder anders: Gibt es eine materiale Basis

für dieses Wünschen?

Hier kommt der Begriff der Solidarität und der immer leicht altmodisch

wirkende Hegel’sche Begriff der Sittlichkeit ins Spiel – und damit eine Art des

Denkens über Sozialität, die zur Erhellung der inneren Struktur des mensch-

lichen Aufeinanderangewiesenseins, das zurzeit von so vielen unterschiedli-

chen Strömungen bedacht wird, etwas beizutragen hat. Was sich bei Hegel

im Medium der Anerkennung vollzieht und sich in seiner Formel vom »Ich

das Wir undWir, das Ich ist« ausdrückt (Hegel 1979: 145), ist nicht einfach der

Bezug auf geteilte Merkmale. Und es ist nicht einfach ein Ethos, der Appell,

ein solches ›Wir‹ zu schaffen. Es ist letztendlich das Faktum menschlicher

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Rahel Jaeggi

Kooperation, einer Beziehung, die noch in ihrer defizitären Form wirksam

ist.

Hegel beleuchtet auf instruktive Weise den Status dieses fundamentalen

Aufeinanderangewiesenseins. Dass ich ›Ich‹ nur werde in und durch Bezie-

hung auf die Anderen, dass wir nicht autark sind und nicht wie Monaden

leben, ist bei Hegel mehr als ein empirisches Faktum; es ist aber auch nicht

nur ein Ethos, etwas, zu dem wir uns bekennen. Die Behauptung der Aut-

arkie ist eine Illusion, ein Selbstmissverständnis. Wenn nur das gemeinsam

mit anderen geführte Leben ein gutes Leben ist, wie Sabine Hark sagt, dann

kann man das mit Hegel ›tieferlegen‹. Die Beziehung zu anderen ist kein rein

empirisches Brauchen; wenn das In-Beziehung-Treten nicht zu dem hinzu-

kommt, was wir schon sind, sondern für dieses konstitutiv ist, dreht sich das

Fundierungsverhältnis und in gewissem Sinn die ›Beweislast‹ um. Schon vor

aller explizit positiven Bezugnahme aufeinander situieren wir uns in Bezug

zueinander. Weltranglistenerste im Tennis kann ich nur sein, wenn es auch

Platz 2 bis Platz 70 gibt. Älteste Schwester kann ich nur sein, wenn es jünge-

re Geschwister gibt; Tochter (mit den dazugehörigen Rollenidentitäten) nur,

wenn Menschen mir gegenüber die Elternrolle einnehmen. Was ich bin, bin

ich bereits in dieser Hinsicht in einer Konstellation mit anderen und in Be-

ziehung auf andere. Das gilt selbst für Sozialität imModus der Rivalität – tat-

sächlich sollte man den Hinweis auf eine Konfliktdynamik in Hegels »Kampf

um Anerkennung« ernst nehmen – und hat mit der Vorstellung einer har-

monischen Kuschelgemeinschaft (dem Ringelpietz mit Anfassen, wie Sabine

Harks zweite Stimme bezüglich der Gemeinschaft befürchtet) noch gar nichts

zu tun.

Schön und gut, sagt meine eigene innere Sabine da: Aber Du sagst doch selbst,

dass aus dem Fakt der Interdependenz noch nicht viel folgt. So wie Du sprichst, sind

auch Kriege Instanzen der Sozialität. Was wir für die Sozialität, um die es hier geht,

brauchen, ist also doch ein Ethos der Gemeinschaft. Also ein Bekenntnis zu dieser, die

das bloße Aufeinanderangewiesensein zu einem positiven Annehmen dieser Angewie-

senheit wendet. Aber wir sind dies nicht schon automatisch, sondern wir müssen etwas

dazu tun, es als soziale Praxis leben können.

Aber aus der Umkehrung des Fundierungsverhältnisses folgt dafür den-

noch einiges: Ich bin nicht zuerst ein Individuum, das seine eigenen Interes-

sen verfolgt und sich dann – zum Beispiel qua Vertrag – zur Sicherung die-

ser Interessen mit anderen zusammenschließt. Schon die Formierung dieser

Interessen, das, was ich wollen kann, ist von Sozialität, von einer Gramma-

tik des Sozialen geprägt. Die Sittlichkeit geht, um auf die oben illustrierte

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solidarität als zärtliche Bürgerlichkeit 105

Unterscheidung zurückzukommen, dem Vertrag voraus und macht ihn erst

möglich.

Damit aber wären wir bei einer Haltung, die man mit guten Gründen als

›Solidarität‹ bezeichnen kann. Solidarität realisiert, um mit Leon Bourgeois,

einem der Paten der historischen Bewegung des ›Solidarisme‹, zu sprechen,

»das Faktum des Assoziiertseins« (Bourgeois 2020). »Autonom sind wir im-

mer nur gemeinsam mit jenen, mit denen wir immer schon interdependent

verstrickt sind, und nicht als Ansammlung solipsistisch gedachter, ökono-

misch kalkulierender Einzelner« (Hark 2021: 195). Sabine Harks sehr treffende

Einsicht bekommt auf diese Weise Rückendeckung. Es ist nicht nur so, dass

wir uns umeinander sorgen und füreinander einstehen sollten, um das Gute

zu tun oder das gute Leben zu realisieren. Wir verstehen in entscheidender

Hinsicht die Bedingungen unserer eigenen Handlungsfähigkeit falsch, wenn

wir diese Verstrickungen leugnen.

Solidarität, so schlage ich also vor, transzendiert die Unterscheidung von

Gemeinschaft und Gesellschaft. Solidarität ist ein soziales Verhältnis, eine

soziale Praxis, die weder auf der gewachsenen Unbedingtheit von Gemein-

schaft noch auf dem interessenbasierten Kalkül des Vertrags beruht. Solida-

rität ist als Praxis ebenso gegeben wie gemacht. Wenn Solidarität »das Fak-

tum des Assoziiertseins« realisiert, ist sie prinzipiell offen, weil sie immer so

weit reichen muss, wie dieses Assoziiertsein reicht. Das ist nicht die kate-

gorische Unbedingtheit des moralischen Universalismus und auch nicht die

unbestimmt zu werden drohende der Verletzlichkeit – es ist der Bottom-up-

Universalismus einer Solidarität, die sich praktisch versteht und auf fakti-

schen wenn auch manchmal verdeckten Kooperationsverhältnissen beruht.

Und wo Sabine Hark mit der Idee einer »zärtlichen Bürgerlichkeit« an ein

neues Ethos appelliert, ist die Kooperation, die sich in Solidarität verwirk-

licht, wie auch immer verdeckt, bereits da. Solidarität stellt sich dann als ei-

ne streitbare Form des Zusammenhalts dar, die von der Einsicht geprägt ist,

dass die Gemeinschaft der Ähnlichkeiten allein gerade keine Solidarität er-

zeugt. Wenn das Gemeinsame, so die Quintessenz dieser vorhin mit Arendt

bereits aufgerufenen Idee, nicht die Voraussetzung, sondern das Resultat ge-

meinsamer solidarischer Praxis ist, aber umgekehrt als Praxis nicht einfach

vom Himmel fällt, sondern die Aktualisierung bereits bestehender Abhän-

gigkeiten ist, die als solche erst erfahrbar und wirklich werden müssen, dann

setzt das von Stuart Hall konzipierte Leben »mit Differenzen« die Existenz

von Räumen voraus, in denen sich das Gemeinsame entfalten kann.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Rahel Jaeggi

4. Zärtliche Bürgerlichkeit und Solidarität?
(Eine letzte Nachfrage)

An einer gut sichtbaren Brandmauer in Kreuzberg fand sich über Jahrzehnte

hinweg die Parole: »Solidarität ist die Zärtlichkeit der Völker«. Ich fand das

immer etwas kitschig, ähnlich wie die im selben Kontext verbreiteten Illus-

trierungen internationalistischer Kampagnen mit durch Maschendraht grei-

fenden Kinderhänden.

Ist Solidarität nicht ein Kampfbegriff? Ist man solidarisch nicht da, wo

man sein eigenes Schicksal im Schicksal der Anderen erblickt und mit diesen

zusammen daran arbeitet, es zu wenden? Aber was hat dasmit Zärtlichkeit zu

tun? Vielleicht kann man sich öffentlich zärtlich verhalten, aber ist Zärtlich-

keit ein öffentliches, ein politisches Gefühl, eine öffentliche, eine politische

Haltung? Und was gewinnt man, wenn man politisch-öffentliche Begriffe mit

Vokabeln des Persönlichen und der Nähe paart? Ich hatte hier einen gewis-

sermaßen arendtianischen Vorbehalt.

Seit ein paar Wochen ist sie verschwunden, die Parole. Ersetzt durch Tri-

vialitäten. Und das gerade in dem Moment, wo mir angesichts von Sabine

Harks von Olga Tocarczuk inspirierter Idee einer »zärtlichen Bürgerlichkeit«

die öffentliche Verwendung, die öffentliche Bedeutung der Zärtlichkeit ein-

zuleuchten beginnt. Zärtlichkeit steht ja hier für Behutsamkeit, Aufmerksam-

keit, Reaktivität, das Eingehen aufeinander und die Einfühlung. Sie ist das

Gegenteil nicht nur von Rohheit, sondern auch von dem, was Adorno »bür-

gerliche Kälte« genannt hat, der strukturellen Gleichgültigkeit, die zur Bruta-

lität werden kann. Und was an der »Zärtlichkeit der Völker« irritierend bleibt,

der Bezug auf Völker als Großsubjekte, ist in der zärtlichen Bürgerlichkeit ja

getilgt.

Aber, eine letzte Nachfrage: Warum (ausgerechnet) Bürgerlichkeit? Hat

man als Linke – auch als feministische Linke – nicht früh gelernt, die

›bürgerliche Weltanschauung‹ zu entlarven, und ist nicht auch subkulturell

die ›bürgerliche Lebensweise‹ (zugegebenermaßen oft von denen, die aus

dieser stammen) stets eher Schimpfwort als eine Chiffre für Emanzipation

gewesen?

Ebenfalls von Sabine Hark stammt die schöne Idee, nach der es sich bei

den zeitgenössischen Auseinandersetzungen um Diversität und dem Kampf

gegen Diskriminierungen aller Art um eine bürgerliche Revolution 2.0 han-

delt. Aber was bedeutet bürgerliche Revolution/Emanzipation 2.0?Was genau

wird in der zweiten Version verbessert? Handelt es sich um eine nachholende

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solidarität als zärtliche Bürgerlichkeit 107

Revolution, in der die mit der bürgerlichen Revolution gesetzten Standards

der Inklusion, der Freiheit und Gleichheit endlich eingelöst und verwirklicht

werden sollen, in denen der Kreis (so eine in der Moralphilosophie belieb-

te Vorstellung) derer, die überhaupt moralische Berücksichtigung finden, in

immer wieder neuen Runden erweitert wird?

Ich glaube, wir tun gut daran, das nicht so zu verstehen und die hier ge-

meinte Veränderung nicht (nur) so zu betreiben. Es sollen nicht nur (nun end-

lich) alle zur Bürgerin werden, beitreten dürfen in den Club. Das Bürgerin-

Sein muss etwas anderes bedeuten. Der Kreis muss nicht nur erweitert, er

muss anders werden, um die erforderliche solidarische Kooperation zu er-

möglichen. Aber das ist es ja auch vielleicht, worauf die »zärtliche Bürger-

lichkeit« hinausläuft: auf die Veränderung der Welt im Ganzen.

Literatur

Adorno,Theodor W. (1988): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädig-

ten Leben, Frankfurt a.M.

Arendt, Hannah (1981): Vita Activa, München.

Bourgeois, Léon (2020): Solidarität, Berlin.

Celan, Paul (2020): Gedichte, Berlin.

Durkheim, Émile (1996): Über soziale Arbeitsteilung, Frankfurt a.M.

Hark, Sabine (2021): Gemeinschaft der Ungewählten, Berlin.

Hegel, GeorgWilhelm Friedrich (1979): Phänomenologie des Geistes, in: ders.,

Werke, hg. von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Bd. 3, Frank-

furt a.M.

Jaeggi, Rahel (1997): Welt und Person, Berlin.

Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches, in: ders., Kritische

Studienausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München

1980, Bd. 2.

Scarry, Elaine (1985): The Body in Pain, Oxford.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:30:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

