Solidaritat als zartliche Biirgerlichkeit.
Verstreute Uberlegungen mit und zur
Gemeinschaft der Ungewdhlten

Rahel Jaeggi

In einer der dichtesten Passagen ihres an dichten Passagen reichen Buchs Ge-
meinschaft der Ungewdhlten diskutiert Sabine Hark die Frage, ob »Gemeinschaft
die Antwort auf jene Herausforderungen des 21. Jahrhunderts sein kann, von
der Stuart Hall sprach: Wie mit Differenz leben« (Hark 2021: 161). Es ist ein in-
nerer Dialog voll Pro und Kontra, ein Zwiegesprich, in dem Sabine Hark ihr
spannungsvolles Verhiltnis zur Idee und Praxis der Gemeinschaft beschreibt
und trotz ihrer Ambivalenz an der Notwendigkeit festhilt, eine neue Form
der Gemeinschaftlichkeit zu entwerfen und zu leben. »An nichtnostalgischen,
dem Ressentiment und der Feindschaft aktiv entsagenden Entwiirfen von Ge-
meinschaftlichkeit arbeiten, ein Ethos des Zusammenlebens stiften, in dem
Freiheit und Sorge nicht als Antipoden auftreten, sondern zusammen wirk-
lich werden, und lernen, die Welt zu teilen. Das ist, was jetzt zu tun ist« (ebd.:
108).

Worin nun besteht der Disput? Worin das Spannungsverhiltnis und die
Ambivalenz — und lisst sich diese auflésen? Mehr noch: Lisst sich ein neues,
gemeinschaftliches Ethos des Zusammenlebens so stiften, dass der eindring-
liche Appell nicht im Appellativen, in einer Beschworung dessen, was Hegel
das »leere Sollen« genannt hat, stehen bleibt? Ich mochte mich in dieses Zwie-
gesprich mit einer dritten (und ein paar weiteren) Stimme einmischen, in
ihm mitsprechen und mitfragen, auch wenn ich das Problem nicht werde 16-
sen konnen.

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53.



https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Rahel Jaeggi

1. Das bedingungslos Gemeinsame

Wir konnen nur zusammen mit anderen, nur in Gemeinschaft frei sein, sagt
Sabine Hark. Aber Gemeinschaft macht uns unfrei, sagt ihr alter ego. Die Ge-
meinschaft der Ungewihlten ist aber keine Gemeinschaft im hergebrachten
Sinn, sagt Sabine Hark, sie ist keine Gemeinschaft des Herkommens, der En-
ge, der Tradition. Sie ist nicht eine des Ausschlusses der Nichtzugehorigen,
der Anderen, sondern eine Gemeinschaft der Anerkennung von Differenz und
der Inklusion. Eine Gemeinschalft, die die »toxischen Verstrickungen von Ge-
meinschaft in Politiken der Exklusion, Marginalisierung und Vernichtung«
(ebd.: 172) iiberwindet, in der das »Zuhausesein« nicht den Preis der Konfor-
mitit, der Eliminierung von Differenzen hat. Ganz klar: »Zuriick ins Dorf will
ich ja nicht« (ebd: 176). Und dennoch: »Wir sind, gewollt oder nicht, aufein-
ander angewiesen, ihnen immer schon iiberantwortet« (ebd.: 178), »Uberle-
ben werden wir nur gemeinsamc« (ebd.: 177). »Zwischen der Skylla solipsisti-
scher Singularititen und der Charybdis homogenisierender Vergemeinschaf-
tung gilt es also, einen Weg ins heterogene Offene zu finden, so Sabine Hark
(ebd.: 83).

Man kénnte die Gemeinschaft der Ungewdihlten also so verstehen, dass es
um eine bedingungslose Gemeinschaft geht, eine Gemeinschaft, um deren Auf-
nahmebereitschaft man nicht betteln muss, die keine Zugangsbedingungen
formuliert. Man miisste dann nicht dhnlich sein, um dazuzugehoren; man
miisste sich nicht anpassen an eine Mehrheits- und Dominanzkultur, um auf-
genommen zu werden.

Aber, so will ich dazwischenfragen, muss man auch nichts tun? Wie be-
dingungslos kann eine bedingungslose Gemeinschaft sein, ohne dass sie ihre
praktische, materiale Grundlage verliert und ins vage Allzumenschliche dif-
fundiert? Wie kann man radikale Bedingungslosigkeit denken, ohne dass sie
zur Unbestimmtheit wird?

Von Durkheim stammt die Unterscheidung von mechanischer und organi-
scher Solidaritit (Durkheim 1996). Wihrend mechanische Solidaritit auf Ahn-
lichkeit, auf Identitit beruht, entsteht organische Solidaritit — die Solidari-
tit, wie sie in modernen, posttraditionalen Gesellschaften méglich und nétig
ist — aus arbeitsteiliger Kooperation. Wir gehdren zusammen, weil unsere
Tatigkeiten ineinandergreifen. Eine solche Solidaritit beruht auf Verschie-
denheiten, auf der Ausbildung von Individualitit. Das ist ganz praktisch als
die Ausbildung individueller Kompetenzen gedacht. Dariiber hinaus sind es
aber natiirlich auch je unterschiedliche Welt- und Selbstverhiltnisse und die

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53. A



https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solidaritat als zartliche Birgerlichkeit

daraus resultierenden Verschiedenheiten, die damit zur Grundlage der so-
zialen Verbindung werden. Solidaritit ist in diesem Sinne >kiinstlich¢, nicht
gewachsen. Man kann dem arbeitsteiligen Zusammenhang beitreten, sofern
man zu ihm beitrigt, in ihm eine Rolle findet. Dass wir »einander brauchen
und >durcheinander frei< werden, beruht dann sehr unmittelbar darauf, dass
die Kooperation mit anderen Bedingung unserer eigenen Handlungsfihigkeit
ist.

Hannah Arendt fasst die Grundlagen eines >Ethos des Zusammenlebens«
anders, aber gleichermafRen praktisch. Geht es bei Durkheim um die soziale
und die auch 6konomisch praktische Basis der Sozialitit, so ist diese Basis bei
Arendt als politische gefasst. Die (von Sabine Hark und mir gleichermaflen
geliebte) Metapher des »Tischs, der gleichzeitig verbindet und trennt« (vgl.
Arendt 1981: 52) bezieht sich hier auf die politisch gemeinsame Sorge um die
Welt. Auch hier wird Gemeinsamkeit ohne identitire Gemeinschaft gedacht,
als eine soziale Verbindung, die Gemeinsamkeit erzeugt, ohne Gemeinschaft
zu sein; und auch hier ist Pluralitit, nicht Ahnlichkeit, die Grundlage dieser
Verbindung. Die >gemeinsame Welt< ist gemeinsam (und sie ist iiberhaupt
erst >Weltq), sofern wir uns handelnd auf sie beziehen. Teil dieser Welt sind
diejenigen, die das tun. Allerdings sind das beileibe nicht alle. Das hat nichts
mit Arendts vielkritisiertem Elitismus zu tun - ein Vorwurf, gegen den ich
sie gerne verteidigen wiirde —, sondern mit der Bestimmtheit des Bezugs und
dem Umstand, dass dieser sich praktisch aktualisieren muss. Die gemeinsa-
me Welt schaffen wir im gemeinsamen Handeln, sie ist nicht einfach schon
da.

Beide Positionen, so unterschiedlich sie sind, konzipieren Versionen ei-
nes sozialen Zusammenhangs, der nicht auf Homogenitit beruht; beide ver-
stehen das Verbindende weder als natiirlich noch als fraglos gegeben. Und
dennoch ergibt sich fiir die Gemeinschaft der Ungewihlten aus beiden An-
satzen ein Problem: Eine solche Form der Sozialitit ist zwar prinzipiell offen,
bedingungslos aber ist sie nicht. Wir sind, in beiden Konzeptionen, nicht etwa
schon deshalb verbunden, weil wir alle Menschen sind, weil wir als solche ver-
letzliche Wesen sind oder weil wir einander - generell — brauchen. Wir sind,
beiden Verstindnissen nach, nicht vor allem deshalb miteinander verbunden
(und fireinander Voraussetzung des guten Lebens), weil wir kreatiirliche We-
sen sind, sondern weil wir soziale Wesen im Sinne einer bestimmten, histo-
risch und kulturell bestimmten Form der Gesellschaftlichkeit sind. Bei Arendt
markiert das den Unterschied zwischen >Welt« und >Lebens, zwischen Natur
und Freiheit, zwischen unserer praktisch-politischen Gestaltungsmacht und

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53. A

99


https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Rahel Jaeggi

dem Lebensprozess, dem wir unterworfen sind. Sicher, wir brauchen einander.
Aber dieses Verhiltnis, »einander nothig« zu sein (wie Nietzsche es nennt),’
hat immer schon eine bestimmte historische und soziale Form, so wie auch
die Bediirfnisse, die hier erfiillt werden miissen, immer schon gesellschaft-
lich gepragt und durchdrungen sind. (Arendts Dichotomien sind in dieser
Hinsicht irrefithrend, ihr Insistieren aber auf der immer schon qualitativen
Dimension des Lebens — »man tiberlebt nie nackt« - ist richtig.)

Und sicher, wir sind verletzliche und verletzbare Wesen. Aber ich zweifle
daran, dass sich die gesuchte Gemeinschaft aus der wechselseitigen Aner-
kennung von Verletzlichkeit gewinnen ldsst. Nicht nur ist noch die Frage, wie
und durch was wir verletzbar sind, wiederum nicht allein mit Verweis auf
unsere kreatiirliche Existenz zu beantworten; noch der body in pain (Scarry
1985) ist ein normativ-sozial gezeichneter Kérper; verletzende Entwiirdigung,
Missachtung und Leid sind soziale Kategorien. Mehr noch: Man wird auf die
Vermeidung von Leid und Verletzung kein neues »Ethos des Zusammenle-
bens« griinden konnen, so wenig selbstverstindlich dieses ist und so sehr
hier manchmal, wie Adorno in der Minima Moralia sagt, »zart nur das Grobs-
te« wire: »dass keiner mehr hungern soll«.>

Die Ambivalenz der Gemeinschaft und die Schwierigkeit, Gemeinschaft-
lichkeit neu zu denken, bildet sich in dem hier aufscheinenden Dilemma ab:
Je bestimmter das soziale Verhiltnis ist, um das es geht, je dichter der sozi-
al oder politisch gestiftete Zusammenhang, desto mehr stellt sich die Frage,
wie inklusiv dieser sein kann und welche Differenzen er aushalt. Im Modus
der Arbeitsteilung brauchen wir klar definierte, bestimmte Fahigkeiten und
Eigenschaften — aber dann vielleicht auch nur genau diese und andere nicht?
Arbeitsteilige Kooperation reicht so weit sie eben reicht — aber sie hat eine
Grenze. Und auch Arendts nicht-essentialistisches Verstindnis der geteilten
Welt und der damit aufscheinende nicht-gemeinschaftliche Begriff der Ge-
meinschaft geben dieser Verbindung Kontur, indem sie sie beschrinken.

Die unbedingte, durch nichts bestimmte Gemeinschaft dagegen ist zwar
offen, aber zu vage. Sie hat, unwirklich scheinend, keinen >Sitz im Leben,
das immer ein schon bestimmtes Leben ist, keinen Ort im Geflecht sozialer
Praktiken und Institutionen, aus denen heraus ein (neues) Ethos des Zusam-
menlebens doch erst greifbar wiirde.

1 Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches | 261 (Nietzsche 1980: 218).
2 Aus dem Aphorismus »Sur I'Eau« (Adorno 1988: 206-208).

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53. A



https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solidaritat als zartliche Birgerlichkeit

2. Individualitat als Effekt des Gemeinsamen

Vielleicht deutet sich mit den so verschiedenen Positionen Arendts und Durk-
heims dennoch ein Ausweg an, oder jedenfalls das Terrain, auf dem man ei-
nen Ausweg suchen konnte: Fiir beide ist Individualitit und Differenz selbst
nicht etwas essentialistisch Gegebenes. Individualitit ist, im Gegenteil, be-
reits Effekt des Gemeinsamen. Bei Durkheim ist dieser Grundzug offensicht-
lich: Individualitit entsteht durch Arbeitsteilung genauso wie umgekehrt Ar-
beitsteilung auf dieser beruht. Auch Arendts Position ist so konstruktivistisch
wie relational. Die gemeinsame Welt entsteht im »Zwischen« — und sie ent-
steht eben auch erst dort; auch wenn man Arendt manchmal gerne einen exis-
tenzialistischen Authentizititskult unterstellt oder ihre Idee von Pluralitit als
anthropologische Grundkonstante missversteht. Die gemeinsame Welt lebt
von Differenzen, von Individualitit und Pluralitit, sie spannt sich gewisser-
maflen wie ein Zelt erst zwischen den Individuen auf, die dafiir ja eine je dis-
tinkte Position einnehmen miissen.? Diese distinkten Positionen, die Diffe-
renzen und die Pluralitit brauchen aber umgekehrt, um wirklich zu werden,
den sozialen Artikulationsraum. Wir werden Individuen, einander je Ande-
re nur in einem mit Anderen geteilten Raum, der Pluralitit erst erméglicht.
Wir werden in diesem Sinne wir selbst, indem wir uns aufeinander in die-
ser Differenz beziehen, also aus dem Verhiltnis heraus. Diese Differenz ist in
diesem Sinn kein Erstes, sondern selbst Resultat eines Verhiltnisses. Dieser
Gedanke verhilft uns nicht nur zu einem nicht-identitiren Verstindnis der
Gemeinschaft oder des Gemeinsamen, sondern auch zu einem nicht-identi-
tdren Verstindnis von Identitit.

Das ist jetzt vielleicht ein allzu hegelianisches Verstindnis von Arendt,
gepragt vom Versuch, zwei meiner inneren philosophischen Stimmen in Ein-
klang zu bringen. Aber tatsichlich kann Hegel — von dem die heute hiufig und
in verschiedenen Versionen angefiihrte Idee, dass wir nur mit- und durchein-
ander frei sein konnen, ja stammt — hier weiterhelfen.

Hegels Fokus auf der Relation wechselseitiger Anerkennung, sein Behar-
ren darauf, dass ohne Du kein Ich existiert (eine Einsicht, die von Fichte und
Hegel bis zu Mead und Levinas reicht, um nur eine sehr kleine Auswahl zu
nennen), deutet in seiner Lesart ja genau die Struktur an, die auch fiir Sabine
Harks Suche nach Gemeinsambkeit ohne Tilgung der Differenz entscheidend

3 Vgl. zu Arendts Weltbegriff auch meine Untersuchung Welt und Person (Jaeggi 1997),
Teil 111

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53. A



https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Rahel Jaeggi

ist. Dass ich nur in Beziehung zu den Anderen zu einem Verstindnis meiner
selbst gelange, bedeutet hier ja auch kein unterschiedsloses Aufgehen inein-
ander, sondern eben eine Beziehung. »Ich bin Du wenn ich ich bin« (Paul Ce-
lan*), das Man-selbst-im-Anderen-Sein. Auch hier geht es nicht nur um die
Anerkennung bestehender Differenzen und Individualititen, sondern bereits
um die Konstitution dieser Differenzen aus dieser Beziehung heraus.

3. Gemeinschaft, Gesellschaft, Solidaritat

Aber noch einmal zuriick zum Anfang - zu den Stimmen fir und wider die
Gemeinschaft. Vielleicht miissen wir, um das zu denken und das zu leben, was
Sabine Hark vorschwebt, eine Alternative zwischen Gemeinschaft und Gesell-
schaft bedenken (die Alternative, von der ihr alter ego geplagt ist). Wir miissen
uns dann von dem Gedanken l6sen, dass wir entweder im Modus der Gesell-
schaft — strukturiert von Markt und Vertrag — oder im Modus der Gemeinschaft
miteinander leben.

Das Soziale wire dann ein potentiell solidarischer Kooperationszusam-
menhang, dem gegeniiber die Gesellschaften, mit denen wir tatsichlich kon-
frontiert sind, ein defizitirer Kooperationszusammenhang sind.

Denken wir in der immer noch von Ténnies gepragten herkémmlichen Al-
ternative, so steht Gesellschaft deshalb fiir Freiheit und Offenheit, weil sie ein
freiwilliger Zusammenschluss selbstindiger Individuen ist, basierend nicht
auf geteilter Herkunft, geteilten Werten oder gemeinsamen Projekten, und
damit prinzipiell offen fiir alle, die den Vertrag als Freie und Gleiche einge-
hen wollen und kénnen und am Tauschverhiltnis partizipieren. Markt und
Geld stellen sich dann (wie Simmel es beschreibt) als grofe versachlichende
Macht dar, indifferent gegen Herkunft und Tradition, gegen individuelle wie
kulturelle Besonderheiten.

Gemeinschaft dagegen steht in diesem Bild fiir Enge und Unfreiheit, eben
weil sie auf nichtinstrumenteller und als unverbriichlich aufgefasster Bindung
(an Menschen, an Werte, an Tradition oder Geschichte) beruht. Selbst die
kinstlich geschaffenen Gemeinschaften, die Tonnies im Gegensatz zur »Ge-
meinschaft des Blutes« und des Ortes (also der Herkunft) die »Gemeinschaft
des Geistes« (also des Zusammenwirkens) nennt, selbst diejenigen Gemein-
schaften also, in denen Bindung nicht von vornherein naturwiichsig verstan-

4 So heifdt es in Paul Celans Gedicht »Lob der Ferne« (zit.n. Celan 2020).

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53.



https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solidaritat als zartliche Birgerlichkeit

den wird, teilen dieses Moment der Unfreiheit. Und selbst wenn umgekehrt
die Grenzen des Ausschlusses in solchen Gemeinschaften nicht von vornher-
ein gesetzt sind oder jedenfalls nicht sein miissen, so ist der Ausschluss derer,
die sich dem Ziel der Gemeinschaft nicht verschreiben, dennoch konstitutiv.
Die Gemeinschaft, so scheint es, definiert sich von ihrer Grenze her. Und wih-
rend die Gesellschaft des Vertrags von den Individuen nur verlangt, sich an
die Regeln zu halten, will die Gemeinschaft das Individuum mit Haut und
Haar und duldet keinen Schutzraum.

Es ist der Unterschied zwischen einem Mietvertrag und einer Wohnge-
meinschaft: Wihrend es der Vermieter in rein rechtlich nicht zusteht, die
Lebensweise oder die Uberzeugungen ihrer Mieter_in zu beanstanden, so-
lange sich daraus keine Verletzungen des Mietvertrags ergeben, kann es in
einer Wohngemeinschaft legitim sein, jemandem den Auszug nahezulegen,
der den einmal angenommenen Grundkonsens nicht teilt oder dessen Um-
gangsformen man befremdlich findet. Gesellschaft bietet den Individuen ei-
nen Schutzraum und macht - so das klassisch liberale Verstindnis — damit
Individualitit méglich. Gemeinschaft tut das, so der Verdacht, nicht. Wo sie
nicht bereits homogen ist, stellt sie Homogenitit her. Mit Plessner (den auch
Sabine Harks alter ego einfithrt) betrachtet, eliminiert Gemeinschaft auf ge-
fahrliche Weise den Abstand zwischen den Individuen und zwingt sie zu au-
thentischen Identititsbekundungen, die den Spielraum, in dem sich Indivi-
dualitit — tatsichlich und im Wortsinn spielerisch — entfaltet, zerstért.

Aber ist die hier gezeichnete Alternative zwischen liberaler Gesellschaft
und kommunitirer Gemeinschaft, die Alternative, die sich auch in Harks
Zwiegesprach niederschligt, stichhaltig? Gibt es Weisen, diese Alternative
auszusetzen, ohne dabei im Modus des Wiinschens oder der Aufrufung von
inklusiven Tugenden zu verbleiben? Oder anders: Gibt es eine materiale Basis
fiir dieses Wiinschen?

Hier kommt der Begriff der Solidaritit und der immer leicht altmodisch
wirkende Hegel'sche Begriff der Sittlichkeit ins Spiel — und damit eine Art des
Denkens iiber Sozialitit, die zur Erhellung der inneren Struktur des mensch-
lichen Aufeinanderangewiesenseins, das zurzeit von so vielen unterschiedli-
chen Stromungen bedacht wird, etwas beizutragen hat. Was sich bei Hegel
im Medium der Anerkennung vollzieht und sich in seiner Formel vom »Ich
das Wir und Wir, das Ich ist« ausdriickt (Hegel 1979: 145), ist nicht einfach der
Bezug auf geteilte Merkmale. Und es ist nicht einfach ein Ethos, der Appell,
ein solches >Wir« zu schaffen. Es ist letztendlich das Faktum menschlicher

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53. A

103


https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Rahel Jaeggi

Kooperation, einer Beziehung, die noch in ihrer defizitiren Form wirksam
ist.

Hegel beleuchtet auf instruktive Weise den Status dieses fundamentalen
Aufeinanderangewiesenseins. Dass ich >Ich« nur werde in und durch Bezie-
hung auf die Anderen, dass wir nicht autark sind und nicht wie Monaden
leben, ist bei Hegel mehr als ein empirisches Faktum; es ist aber auch nicht
nur ein Ethos, etwas, zu dem wir uns bekennen. Die Behauptung der Aut-
arkie ist eine Illusion, ein Selbstmissverstindnis. Wenn nur das gemeinsam
mit anderen gefithrte Leben ein gutes Leben ist, wie Sabine Hark sagt, dann
kann man das mit Hegel >tieferlegen<. Die Beziehung zu anderen ist kein rein
empirisches Brauchen; wenn das In-Beziehung-Treten nicht zu dem hinzu-
kommt, was wir schon sind, sondern fiir dieses konstitutiv ist, dreht sich das
Fundierungsverhaltnis und in gewissem Sinn die >sBeweislast« um. Schon vor
aller explizit positiven Bezugnahme aufeinander situieren wir uns in Bezug
zueinander. Weltranglistenerste im Tennis kann ich nur sein, wenn es auch
Platz 2 bis Platz 70 gibt. Alteste Schwester kann ich nur sein, wenn es jiinge-
re Geschwister gibt; Tochter (mit den dazugehérigen Rollenidentititen) nur,
wenn Menschen mir gegeniiber die Elternrolle einnehmen. Was ich bin, bin
ich bereits in dieser Hinsicht in einer Konstellation mit anderen und in Be-
ziehung auf andere. Das gilt selbst fir Sozialitit im Modus der Rivalitit - tat-
sichlich sollte man den Hinweis auf eine Konfliktdynamik in Hegels »Kampf
um Anerkennung« ernst nehmen - und hat mit der Vorstellung einer har-
monischen Kuschelgemeinschaft (dem Ringelpietz mit Anfassen, wie Sabine
Harks zweite Stimme beziiglich der Gemeinschaft befiirchtet) noch gar nichts
ZU tun.

Schon und gut, sagt meine eigene innere Sabine da: Aber Du sagst doch selbst,
dass aus dem Fakt der Interdependenz noch nicht viel folgt. So wie Du sprichst, sind
auch Kriege Instanzen der Sozialitit. Was wir fiir die Sozialitit, um die es hier geht,
brauchen, ist also doch ein Ethos der Gemeinschaft. Also ein Bekenntnis zu dieser, die
das blofSe Aufeinanderangewiesensein zu einem positiven Annehmen dieser Angewie-
senheit wendet. Aber wir sind dies nicht schon automatisch, sondern wir miissen etwas
dazu tunm, es als soziale Praxis leben konnen.

Aber aus der Umkehrung des Fundierungsverhiltnisses folgt dafiir den-
noch einiges: Ich bin nicht zuerst ein Individuum, das seine eigenen Interes-
sen verfolgt und sich dann — zum Beispiel qua Vertrag — zur Sicherung die-
ser Interessen mit anderen zusammenschlie3t. Schon die Formierung dieser
Interessen, das, was ich wollen kann, ist von Sozialitit, von einer Gramma-
tik des Sozialen geprigt. Die Sittlichkeit geht, um auf die oben illustrierte

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53. A



https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solidaritat als zartliche Birgerlichkeit

Unterscheidung zurtickzukommen, dem Vertrag voraus und macht ihn erst
moglich.

Damit aber wiren wir bei einer Haltung, die man mit guten Griinden als
»Solidaritit« bezeichnen kann. Solidaritit realisiert, um mit Leon Bourgeois,
einem der Paten der historischen Bewegung des >Solidarismes, zu sprechen,
»das Faktum des Assoziiertseins« (Bourgeois 2020). »Autonom sind wir im-
mer nur gemeinsam mit jenen, mit denen wir immer schon interdependent
verstrickt sind, und nicht als Ansammlung solipsistisch gedachter, ¢kono-
misch kalkulierender Einzelner« (Hark 2021: 195). Sabine Harks sehr treffende
Einsicht bekommt auf diese Weise Riickendeckung. Es ist nicht nur so, dass
wir uns umeinander sorgen und fitreinander einstehen sollten, um das Gute
zu tun oder das gute Leben zu realisieren. Wir verstehen in entscheidender
Hinsicht die Bedingungen unserer eigenen Handlungsfihigkeit falsch, wenn
wir diese Verstrickungen leugnen.

Solidaritit, so schlage ich also vor, transzendiert die Unterscheidung von
Gemeinschaft und Gesellschaft. Solidaritit ist ein soziales Verhiltnis, eine
soziale Praxis, die weder auf der gewachsenen Unbedingtheit von Gemein-
schaft noch auf dem interessenbasierten Kalkill des Vertrags beruht. Solida-
ritat ist als Praxis ebenso gegeben wie gemacht. Wenn Solidaritit »das Fak-
tum des Assoziiertseins« realisiert, ist sie prinzipiell offen, weil sie immer so
weit reichen muss, wie dieses Assoziiertsein reicht. Das ist nicht die kate-
gorische Unbedingtheit des moralischen Universalismus und auch nicht die
unbestimmt zu werden drohende der Verletzlichkeit — es ist der Bottom-up-
Universalismus einer Solidaritit, die sich praktisch versteht und auf fakti-
schen wenn auch manchmal verdeckten Kooperationsverhiltnissen beruht.
Und wo Sabine Hark mit der Idee einer »zirtlichen Biirgerlichkeit« an ein
neues Ethos appelliert, ist die Kooperation, die sich in Solidaritit verwirk-
licht, wie auch immer verdeckt, bereits da. Solidaritit stellt sich dann als ei-
ne streitbare Form des Zusammenhalts dar, die von der Einsicht geprigt ist,
dass die Gemeinschaft der Ahnlichkeiten allein gerade keine Solidaritit er-
zeugt. Wenn das Gemeinsame, so die Quintessenz dieser vorhin mit Arendt
bereits aufgerufenen Idee, nicht die Voraussetzung, sondern das Resultat ge-
meinsamer solidarischer Praxis ist, aber umgekehrt als Praxis nicht einfach
vom Himmel fillt, sondern die Aktualisierung bereits bestehender Abhin-
gigkeiten ist, die als solche erst erfahrbar und wirklich werden miissen, dann
setzt das von Stuart Hall konzipierte Leben »mit Differenzen« die Existenz
von Riumen voraus, in denen sich das Gemeinsame entfalten kann.

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53. A

105


https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Rahel Jaeggi

4.  Zartliche Biirgerlichkeit und Solidaritat?
(Eine letzte Nachfrage)

An einer gut sichtbaren Brandmauer in Kreuzberg fand sich tiber Jahrzehnte
hinweg die Parole: »Solidaritit ist die Zirtlichkeit der Volker«. Ich fand das
immer etwas kitschig, dhnlich wie die im selben Kontext verbreiteten Illus-
trierungen internationalistischer Kampagnen mit durch Maschendraht grei-
fenden Kinderhidnden.

Ist Solidaritit nicht ein Kampfbegriff? Ist man solidarisch nicht da, wo
man sein eigenes Schicksal im Schicksal der Anderen erblickt und mit diesen
zusammen daran arbeitet, es zu wenden? Aber was hat das mit Zirtlichkeit zu
tun? Vielleicht kann man sich 6ffentlich zirtlich verhalten, aber ist Zirtlich-
keit ein offentliches, ein politisches Gefiihl, eine 6ffentliche, eine politische
Haltung? Und was gewinnt man, wenn man politisch-6ffentliche Begriffe mit
Vokabeln des Personlichen und der Nihe paart? Ich hatte hier einen gewis-
sermaflen arendtianischen Vorbehalt.

Seit ein paar Wochen ist sie verschwunden, die Parole. Ersetzt durch Tri-
vialititen. Und das gerade in dem Moment, wo mir angesichts von Sabine
Harks von Olga Tocarczuk inspirierter Idee einer »zartlichen Biirgerlichkeit«
die offentliche Verwendung, die o6ffentliche Bedeutung der Zirtlichkeit ein-
zuleuchten beginnt. Zirtlichkeit steht ja hier fiir Behutsambkeit, Aufmerksam-
keit, Reaktivitit, das Eingehen aufeinander und die Einfithlung. Sie ist das
Gegenteil nicht nur von Rohheit, sondern auch von dem, was Adorno »biir-
gerliche Kilte« genannt hat, der strukturellen Gleichgiiltigkeit, die zur Bruta-
litit werden kann. Und was an der »Zirtlichkeit der Volker« irritierend bleibt,
der Bezug auf Volker als GroRRsubjekte, ist in der zirtlichen Biirgerlichkeit ja
getilgt.

Aber, eine letzte Nachfrage: Warum (ausgerechnet) Biirgerlichkeit? Hat
man als Linke — auch als feministische Linke - nicht frith gelernt, die
sbiirgerliche Weltanschauung« zu entlarven, und ist nicht auch subkulturell
die >biirgerliche Lebensweise« (zugegebenermaflen oft von denen, die aus
dieser stammen) stets eher Schimpfwort als eine Chiffre fiir Emanzipation
gewesen?

Ebenfalls von Sabine Hark stammt die schéne Idee, nach der es sich bei
den zeitgendssischen Auseinandersetzungen um Diversitit und dem Kampf
gegen Diskriminierungen aller Art um eine biirgerliche Revolution 2.0 han-
delt. Aber was bedeutet biirgerliche Revolution/Emanzipation 2.0? Was genau
wird in der zweiten Version verbessert? Handelt es sich um eine nachholende

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53.



https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solidaritat als zartliche Birgerlichkeit 107

Revolution, in der die mit der biirgerlichen Revolution gesetzten Standards
der Inklusion, der Freiheit und Gleichheit endlich eingeldst und verwirklicht
werden sollen, in denen der Kreis (so eine in der Moralphilosophie belieb-
te Vorstellung) derer, die @iberhaupt moralische Beriicksichtigung finden, in
immer wieder neuen Runden erweitert wird?

Ich glaube, wir tun gut daran, das nicht so zu verstehen und die hier ge-
meinte Verdnderung nicht (nur) so zu betreiben. Es sollen nicht nur (nun end-
lich) alle zur Biirgerin werden, beitreten diirfen in den Club. Das Biirgerin-
Sein muss etwas anderes bedeuten. Der Kreis muss nicht nur erweitert, er
muss anders werden, um die erforderliche solidarische Kooperation zu er-
moglichen. Aber das ist es ja auch vielleicht, worauf die »zdrtliche Biirger-
lichkeit« hinauslduft: auf die Verinderung der Welt im Ganzen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1988): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidig-
ten Leben, Frankfurt a.M.

Arendt, Hannah (1981): Vita Activa, Miinchen.

Bourgeois, Léon (2020): Solidaritit, Berlin.

Celan, Paul (2020): Gedichte, Berlin.

Durkheim, Emile (1996): Uber soziale Arbeitsteilung, Frankfurt a.M.

Hark, Sabine (2021): Gemeinschaft der Ungewihlten, Berlin.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1979): Phinomenologie des Geistes, in: ders.,
Werke, hg. von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Bd. 3, Frank-
furt a.M.

Jaeggi, Rahel (1997): Welt und Person, Berlin.

Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches, in: ders., Kritische
Studienausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen
1980, Bd. 2.

Scarry, Elaine (1985): The Body in Pain, Oxford.

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2028, 06:30:53.



https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839461686-009 - am 14.02.2026, 06:



https://doi.org/10.14361/9783839461686-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

