
SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 24 

Prophetentum, so dass es sich bei einem weiblichen Wesen unmöglich um 
einen Propheten handeln kann.  

12. Ašʿarī hält eine Handlung (fiʿl) für wirkliches Ins-Dasein-Rufen, während der
„Erwerb“ (kasb) durch einen Menschen nur in übertragenem Sinne (maǧāzan) 
als Handlung (fiʿl) verstanden werden kann. Nach Māturīdī wird die Hand-
lung eines Menschen als „Erwerb“ bezeichnet, nicht aber als Erschaffung 
(ḫalq)64. Dagegen wird eine Handlung Gottes Erschaffung genannt, nicht 
aber „Erwerb“.  

3.4  Fazit 

Die bestehenden Unterschiede zwischen Ašʿarī und Māturīdī stuft Ibn Kamāl 
Bāšā als keineswegs gravierend ein. Vielmehr erblickt er in ihnen lediglich Diffe-
renzen sekundärer Natur, welche die grundsätzliche Harmonie nicht nachhaltig 
zu beeinträchtigen vermögen. Er kehrt die tatsächlich bestehenden unterschiedli-
chen Anschauungen dabei keineswegs unter den Tisch, sondern stellt sie im Ge-
genteil deutlich heraus. Er bemüht sich dabei, dem Leser zu zeigen, dass sich aus 
ihnen kein grosses Konfliktpotential ergebe.  

Obwohl seine Schrift lediglich drei Seiten umfasst, entfaltete sie relativ starke 
Wirkung, was sicher dem hohen Ansehen, das Ibn Kamāl Bāšā in wissenschaft-
lich-theologischen wie auch politischen Kreisen genoss, zuzuschreiben ist.  

4. Nawʿī (gest. 1007/1599)

Nawʿī war ein umfassend gebildeter Mann. Neben einigen Ausflügen in die 
Dichtung tat er sich vor allem in klassisch-islamischen Disziplinen hervor und 
verfasste u. a. Schriften zum Ḥadīṯ und zum Sufismus.  

4.1  Biographie 

Yaḥyā b. ʿAlī b. Naṣūḥ Nawʿī65 wurde 940/1533 in Malġara (Rumelien)66 gebo-
ren. Bis zu seinem zehnten Lebensjahr wurde er von seinem gelehrten Vater un-
terrichtet. 957/1550 kam er nach Istanbul und wurde Schüler bei Qaramānīzāde 
Meḥmed Efendi. Zu seinen Schulkameraden gehörten der spätere Dichter Bāqī 

64  Vgl.: Kasb: eine Zwischenstufe zwischen ḫalq und ǧabr. Subkī, Ṭabaqāt, 3, 385. 
65  Die alte türkische Islamenzyklopädie führt ihn unter Nevʾî auf – bzw. mit zweiter Schrei-

bung unter Nevʿī, s. Karahan, Abdülkadir, Nevʾî, in: İslâm Ansiklopedisi, 13 Bde. in 15, 
1965-1988. Istanbul 1964, Bd. 9, 224-226. Die später erschienene EI2 dagegen fasst sich zu 
Nevʿī wesentlich kürzer, s. ebd., F. Babinger, Newʿī, in Bd. 8, 8-9.  

66  Brockelmann gibt dagegen „Ṭuġra“ als Geburtsort an, GAL, Bd. 2, 443. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24 - am 22.01.2026, 06:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 25 

[Maḥmūd ʿAbdalbāqī] (gest. 1007/1600)67, mit dem ihn eine enge Freundschaft 
verband,68 sowie der Historiker Saʿdaddīn [Meḥmed b. Ḥasan Ǧān b. Meḥmed 
b. Ǧemāleddīn] (gest. am 12. Rabīʿ II, 1008/2. Oktober 1599)69. Nawʿī zählte zu 
den Gelehrten (ʿulamāʾ) seiner Zeit und wurde 973/1565 Lehrer (mudarris) in Gal-
lipoli. Er bekleidete mehrere Ämter und wurde 991/1583-84 Professor an der 
Medrese von Sulṭāna Mihr u Māh70 in Istanbul, dann an der Çınarlı Medrese, 
einer der acht von Mehmet II. gegründeten Medresen von Istanbul. 998/1589-90 
ernannte man ihn zum Qāḍī von Bagdad, doch bevor er seine neue Stelle antre-
ten konnte, rief ihn der Sultan Murād III. 998/1590 als Lehrer für seinen Sohn 
Muṣṭafā nach Istanbul zurück. Als die Prinzen Bāyazīd, ʿUṯmān und ʿAbdallāh 
heran wuchsen, kamen auch sie unter seine erzieherische Obhut. Später wurde er 
zum qāḍī al-ʿaskar berufen. Einer anderen Version zufolge lebte er nach dem Tode  
Murāds III. (1003/1595) und der Ermordung der Prinzen von einer Pension, die 
ihm der nächste Sultan gewährte. Nawʿī starb im Ḏū l-Qaʿda 1007/Juni 1599 in 
Istanbul. 

4.2  Werk 

Seinem Sohn Nawʿīzāde ʿAṭāʾī [ʿAṭāʾullāh] (gest. 1044/1634-3571) zufolge schrieb 
Nawʿī über 30 Abhandlungen zu Theologie, Jurisprudenz, Glaubenslehre, Logik, 
Mystik, Koranexegese u.a. Die Schrift Natāʾiǧ al-funūn wa-maḥāsin al-mutūn („Er-
gebnisse der Künste und Vorzüge der Texte“) wird als sein wichtigstes Werk be-
trachtet. Sie ist eine Art Enzyklopädie, welche allerlei theologische, historische 
u.a. Informationen enthält72. Die Geschichte von Šādān und Bešīr, mit der das 
Werk endet, ist ins Deutsche übersetzt worden73. Weitere Prosawerke Nawʿīs,  
jeweils mit dem Hinweis auf die Bibliotheken, in denen sie sich befinden, führt 
Meḥmed Ṭāhir Bursalī in seinem ʿOṯmanlı müʾelliflerı, Bd. 3, 437-438 auf. Erwäh-
nenswert ist auch Nawʿīs Übersetzung von Ibn al-ʿArabīs Fuṣūṣ al-ḥikam ins Tür- 
kische. 

Die Dichtung Nawʿīs trägt Spuren seiner Gelehrsamkeit. Sie ist mit unge-
wöhnlichen Wörtern sowie weit hergeholten Anspielungen gespickt, die oft auf 
die Themen der Wissenschaften seiner Zeit hinweisen. 

                                                                                          
67  Zu ihm s. Gibb, E.J.W., A History of Ottoman Poetry (HOP). London 1900-1909. Reprint 

1958-1967, Bd. 3, 133-148. 
68  Karahan, Nevʾî, 225. 
69  Zu ihm s. Babinger, Franz, Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1927, 

S. 123-126.  
70  E. G. W. Gibb, HOP, Bd. 3, 172. 
71  Ebd., Bd. 3, 232, Anm. 1.  
72  Dazu s. J. von Hammer, Enzyklopädische Übersicht der Wissenschaften des Orients. Leipzig 

1804, Bd. 1, 22 ff. 
73  Bd. 1, 24 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24 - am 22.01.2026, 06:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 26 

4.3  Risāla fī l-Farq bayna maḏhab al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya 

Nawʿī beginnt seine Risāla fī l-farq bayna maḏhab al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya74 
(„Sendschreiben über den Unterschied zwischen der ašʿaritischen und der māturī-
dītischen Lehre“) mit dem prägnanten Satz: „Wisse, dass die [muslimische] Grup-
pe, die gerettet wird (w. al-firqa an-nāǧiya), die Ašʿariten  und Māturīditen   sind“75. 
Zunächst listet er einige Bücher der Māturīdiyya auf: Matn al-ʿAqāʾid an-nasa- 
fiyya76, Matn al-Bidāya77, Matn at-Tabṣira78 und Matn aṭ-Ṭaḥāwī79.” Anschliessend 
folgen einige Bücher der Ašʿariten : Matn aṭ-Ṭawāliʿ80, Šarḥ al-Mawāqif81, al-Mawā- 
qif82, al-Maqāṣid83 und Šarḥ al-Maqāṣid84. An mehreren Stellen der Risāla zitiert 
Nawʿī at-Tawḍīḥ85 und Bidāyat al-uṣūl86. 

Nawʿī erörtert zunächst folgende sieben Differenzpunkte zwischen Ašʿariten  
und Māturīditen: 

1. Ašʿarī verlangt den Zusatz (qāla bihī) „so Gott will“ (in šāʾa Allāh) bei der
Aussage „Ich bin gläubig“ (anā muʾmin). Māturīdī erkennt den Zusatz nicht
an (ankara).

74  MS Leiden 1882. 
75  Risāla, 39a.
76  Nasafīs (Abū Ḥafṣ ʿUmar b. Muḥammad al-Māturīdī, gest. 537/1142) Buch al-ʿAqāʾid ist 

1843 in London erschienen, ediert von William Cureton, in Pillar of the Creed of the Sun-
nites. Der Text ist auch unter dem Titel al-ʿAqāʾid an-nasafiyya, in: Maǧmūʿ muhimmāt al-
mutūn, 27-34 zu finden. Saʿdaddīn at-Taftāzānī (712-793/1312-1390) schrieb dazu einen 
Kommentar: Šarḥ al-ʿAqāʾid an-Nasafiyya, hrsg. von Ṭāhā ʿAbdarraʾūf Saʿd, Kairo, Muḥar- 
ram 1421/Mai 2000. Siehe auch hier Anm. 109. 

77  Es handelt sich um eine gekürzte Fassung des Buches Kitāb al-Kifāya fī l-hidāya von 
Nūraddīn aṣ-Ṣābūnī al-Buḫārī (gest. 580/1184). Vgl. W. Madelung, Māturīdiyya, in EI2, 
Bd. 6, 848. 

78 Tabṣirat al-adilla von Abū Muʿīn an-Nasafī (gest. 508/1114). Ebd., Bd. 6, 847. Die Tabṣirat 
al-adilla ist eine wichtige Quelle sowohl für die Lehre des Māturīdī als auch für Nasafīs ei-
gene Ansichten. Vgl. Rudolph, Māturīdī, 276.

79  Ṭaḥāwī war kein Māturīdīt, sondern ein Ḥanafit eigener Prägung.  
80  Wahrscheinlich ist Ṭawāliʿ al-anwār von al-Qāḍī ʿAbdallāh b. ʿUmar al-Bayḍāwī (gest. 

685/1286) gemeint. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 2, 1116. 
81  Von as-Sayyid aš-Šarīf (gest. 816/1413). 
82  W. wa-matnuhū. Al-Mawāqif von ʿAḍudaddīn al-Īǧī (gest. 765/1355). Zu ihm s. van Ess, Jo-

sef, Die Erkenntnislehre des ʿAḍudaddīn al-Īcī, Übersetzung und Kommentar des ersten Buches sei-
ner Mawāqif. Wiesbaden 1966. 

83  Al-Maqāṣid fī ʿilm al-kalām von Saʿdaddīn at-Taftāzānī (gest. 793/1391).  
84  Der Šarḥ al-Maqāṣid ist auch ein Werk Taftāzānīs. Alle diese neun Titel sind auf Folio 39a 

der Risāla erwähnt. 
85  At-Tawḍīḥ fī ḥall ġawāmiḍ at-Tanqīḥ von Ṣadr aš-Šarīʿa ʿUbaydallāh b. Masʿūd al-Maḥbūbī 

(gest. 747/1346), ein Kommentar zu seinem eigenen Tanqīḥ al-uṣūl. Vgl. Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf 
aẓ-ẓunūn, Bd. 1, 496. 

86  Wahrscheinlich al-Bidāya fī uṣūl ad-dīn von Abū Muḥammad Aḥmad b. Maḥmūd b. Bakr 
aṣ-Ṣābūnī, genannt Nūraddīn al-Imām (gest. 580/1184). Vgl. Qurašī, Ṭabaqāt al-ḥanafiy- 
ya, 124. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24 - am 22.01.2026, 06:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 27 

2.  Die Vorherbestimmung eines Menschen durch Gott zum Paradiesanwärter 
(saʿīd) bzw. Höllenanwärter (šaqiyy) wird von Ašʿarī vertreten. Abū Ḥanīfa 
hingegen stellt dies in Abrede (ankara).  

3.  Der „Erwerb“ (kasb) erschaffener Handlungsvarianten wird von Ašʿarī abge-
lehnt. Dies wird aber von Abū Ḥanīfa gebilligt. 

4.  Die Notwendigkeit der Erkenntnis Gottes ist für Ašʿarī eine religionsgesetz-
liche (bi-š-šarʿ) Pflicht. Abū Ḥanīfa sieht dies auf Grund des Verstandes (bi-l-
ʿaql) als verbindlich an.  

5.  Die Tätigkeitsattribute (awṣāf al-afʿāl) Gottes sind nach Ašʿarī in die Zeit ge-
treten (ḥādiṯa). Nach Abū Ḥanīfa sind sie urewig (qadīma). 

6.  Die Begehung lässlicher Sünden (ṣaġāʾir) durch einen Propheten ist nach 
Ašʿarī möglich. Laut Abū Ḥanīfa ist dies unmöglich. 

7.  Dass ein Ungläubiger (kāfir) in den Genuss der Huld (niʿma) Gottes kom-
men kann, ist nach Ašʿarī unmöglich. Nach Abū Ḥanīfa aber ist es möglich.  

Gegen Ende des Traktats stellt Nawʿī jedoch fest, dass die Differenzpunkte eigent-
lich zehn seien, wie man durch die Lektüre des Tawḍīḥ feststellen könne. Wer nur 
sieben Differenzpunkte aufzähle, mache sich einer „Unzulänglichkeit“ (quṣūr) 
schuldig. 

Er fügt hinzu: 

8.  „Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem“ (at-taklīf bi-mā lā yuṭāq) ist nach 
Ašʿarī möglich. Nach Abū Ḥanīfa ist dies unmöglich. 

9.  Gut oder böse (w. ḥusn, qubḥ) gelten bei Ašʿarī als „religionsgesetzmässig“ 
(šarʿī). Bei den Ḥanafiten-Māturīditen (w. ʿindanā, „bei uns“) sind sie aber 
sowohl „religionsgesetzmässig“ [als auch] „vernunftgemäss“ (ʿaqlī).  

10.  Manche Ašʿariten  unterscheiden zwischen Signifikant (ism), Signifikat (mu-
sammā) und Signifizierung (tasmiya). Der Signifikant und das Signifikat sind 
bei den Ḥanafiten-Māturīditen (w. ʿindanā, „bei uns“) ein und dasselbe.  

4.4  Fazit 

Grundsätzlich ist Nawʿī der Auffassung, dass die Differenzen zwischen Ašʿarī ei-
nerseits und Māturīdī und Abū Ḥanīfa andererseits nicht gravierend seien. Denn 
die Unterschiede gehören nicht zu den Kernfragen (ummahāt al-masāʾil). Dies be-
deutet, dass auch Nawʿī eine tolerante Position einnimmt. Differenzen genau zu 
erkennen, ist eine Pflicht, damit man sich nicht einer „Unzulänglichkeit“ (quṣūr) 
schuldig macht. Aber dadurch darf der Satz, den Nawʿī an den Anfang des Trak-
tates stellt, nämlich: „Wisse, dass die [muslimische] Gruppe, die gerettet wird (w. 
al-firqa an-nāǧiya), die Ašʿariten  und Māturīditen sind“, nichts von seiner Gültig-
keit einbüssen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24 - am 22.01.2026, 06:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 28 

5. Kāfī Ḥasan Afandī al-Āqḥiṣārī (gest. 1025/1616)

Āqḥiṣārī hat sich als Gesellschaftskritiker und Reformator einen Namen gemacht. 
Seine solide juristische Ausbildung und ein polyglotter islamischer Hintergrund 
sicherten ihm eine angesehene Stellung im Osmanischen Reich. Er schrieb über-
dies Gedichte auf Türkisch, Arabisch und Persisch, von denen 20 erhalten geblie-
ben sind.  

5.1  Biographie 

Kāfī Ḥasan Afandī al-Āqḥiṣārī, der auch unter dem Namen Kāfī bekannt ist, wur-
de 951/1544 in Āqḥiṣār, Bosnien geboren, wo er mit zwölf Jahren seine Ausbil-
dung begann87. Er selbst gibt seinen Namen in arabischer Schreibung als Ḥasan b. 
Tūrḫān b. Dāwud b. Yaʿqūb az-Zībī al-Āqḥiṣārī an88. Die Stationen seines Lebens 
sind nicht zuletzt durch seine Autobiographie genauer bekannt, welche Āqḥiṣārī 
an 29. Stelle seines 30 Biographien umfassenden Niẓām al-ʿulamāʾ ilā ḫātam al-
anbiyāʾ („Ordnung der Gelehrten bis zum Siegel der Propheten“) einfügte89. Er 
ging 974/1566 nach Istanbul, wo er neun Jahre lang in einer Medrese studierte. Er 
lernte bei Kara Yılan, einem Schüler von Ibn Kamāl Bāšā90, in dessen Dienste er 
trat. Als Kara Yılan in hohem Alter in Çatalca als Lehrer in die Ali Pascha-
Medrese berufen wurde, begleitete er ihn dorthin. Nach dessen Tod studierte er 
bei Ahmed Ensârî tafsīr und uṣūl al-fiqh. Im Jahre 983/1575 schloss er sein Med-
resenstudium ab und kehrte in seinen Geburtsort Aqḥiṣār zurück. Dort widmete 
er sich eine Weile dem Unterricht und verfasste eigene Schriften. 986/1578 wurde 
er stellvertretender Richter an der Seite von Bâlî Efendi, seinem Hoca aus Istan-
bul, der zum Qāḍī in Bosnien ernannt worden war. Ḥasan Kāfī, der 991/1583 
Richter in Aqḥiṣār wurde, ging 996/1588 nach Istanbul, begann dort seinen 
Dienst als Hilfsbeamter und wurde 998/1590 zum Qāḍī des Sancak Sirem er-
nannt. Auch in Osjek übte er eine Weile das Richteramt aus. 

Im folgenden Jahr machte er die Pilgerfahrt nach Mekka. In seiner Zeit in 
Medina lernte er Mîr Gazanfer b. Caʿfer el-Hüseynî, den Hoca von Celāleddīn 

87  In Bosnien-Herzegowina ist er als Hasan Kafija Pruščak bekannt. Für Hinweise zu Leben 
und Werk s. Aruçi, Muhammed, Hasan Kâfî Akhisârî, in: İslâm Ansiklopedisi, hrsg. v. Tür-
kiye Diyanet Vakfı. İstanbul 1988-, Bd. 16, 326-329; Witkam, Jan Just, Ḥasan al-Kāfī al-
Aqḥiṣārī and his Niẓām al-ʿUlamāʾ ilā Kātam al-Anbiyāʾ: A facsimile edition of MS Bratislava 
TF 136, presented, with an annotated index, in: Manuscripts of the Middle East 4 (Leiden 
1989), 88-114. Tilli, Béchir, Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne: un important 
document du sayh al-Aqhisari (XVIIe s), in: Revue de l`Occident Musulman et de la Méditer-
ranée 18 (1974), 131-148. 

88  Witkam, Aqḥiṣārī and his Niẓām al-ʿUlamāʾ, 89. 
89  Diese ist in englischer Übersetzung bei Witkam, Aqḥiṣārī and his Niẓām al-ʿUlamāʾ, 89-91, 

abgedruckt. 
90  Vgl. Kap. 2. hier. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24 - am 22.01.2026, 06:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

