24 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Prophetentum, so dass es sich bei einem weiblichen Wesen unméglich um
einen Propheten handeln kann.

12. As‘ari hilt eine Handlung (fi) fur wirkliches Ins-Dasein-Rufen, wihrend der
sErwerb® (kash) durch einen Menschen nur in tibertragenem Sinne (magizan)
als Handlung (fz)) verstanden werden kann. Nach Maturidi wird die Hand-
lung eines Menschen als ,Erwerb“ bezeichnet, nicht aber als Erschaffung
(balg)®*. Dagegen wird eine Handlung Gottes Erschaffung genannt, nicht
aber ,Erwerb®.

3.4 Fazit

Die bestehenden Unterschiede zwischen As‘ari und Maturidi stuft Ibn Kamal
Basa als keineswegs gravierend ein. Vielmehr erblickt er in ithnen lediglich Diffe-
renzen sekundirer Natur, welche die grundsitzliche Harmonie nicht nachhaltig
zu beeintrichtigen vermogen. Er kehrt die tatsichlich bestehenden unterschiedli-
chen Anschauungen dabei keineswegs unter den Tisch, sondern stellt sie im Ge-
genteil deutlich heraus. Er bemiiht sich dabei, dem Leser zu zeigen, dass sich aus
ithnen kein grosses Konfliktpotential ergebe.

Obwohl seine Schrift lediglich drei Seiten umfasst, entfaltete sie relativ starke
Wirkung, was sicher dem hohen Ansehen, das Ibn Kamal Basa in wissenschaft-
lich-theologischen wie auch politischen Kreisen genoss, zuzuschreiben ist.

4. NawT (gest. 1007/1599)

Nawl war ein umfassend gebildeter Mann. Neben einigen Ausfliigen in die
Dichtung tat er sich vor allem in klassisch-islamischen Disziplinen hervor und
verfasste u. a. Schriften zum Hadit und zum Sufismus.

4.1 Biographie

Yahya b. “Ali b. Nasuh Nawi® wurde 940/1533 in Malgara (Rumelien)®® gebo-
ren. Bis zu seinem zehnten Lebensjahr wurde er von seinem gelehrten Vater un-
terrichtet. 957/1550 kam er nach Istanbul und wurde Schiiler bei Qaramanizade
Mehmed Efendi. Zu seinen Schulkameraden gehorten der spitere Dichter Baqi

64 Vgl.: Kash: eine Zwischenstufe zwischen jaly und gabr. Subki, Tabagat, 3, 385.

65 Die alte tiirkische Islamenzyklopidie fithrt ihn unter Nev’i auf - bzw. mit zweiter Schrei-
bung unter Nev€, s. Karahan, Abdiilkadir, Nev*, in: Isldm Ansz'klozpedz'si, 13 Bde. in 15,
1965-1988. Istanbul 1964, Bd. 9, 224-226. Die spiter erschienene EF* dagegen fasst sich zu
Nev‘i wesentlich kiirzer, s. ebd., F. Babinger, New, in Bd. 8, 8-9.

66 Brockelmann gibt dagegen , Tugra® als Geburtsort an, GAL, Bd. 2, 443.

- am 22.01.2026, 06:23:11.


https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 25

[Mahmud ‘Abdalbaqi] (gest. 1007/1600)%7, mit dem ihn eine enge Freundschaft
verband,®® sowie der Historiker Sa‘daddin [Mehmed b. Hasan Gan b. Mehmed
b. Gemaleddin] (gest. am 12. Rabi¢ II, 1008/2. Oktober 1599)6?. Naw*i zihlte zu
den Gelehrten (‘ulama’) seiner Zeit und wurde 973/1565 Lehrer (mudarris) in Gal-
lipoli. Er bekleidete mehrere Amter und wurde 991/1583-84 Professor an der
Medrese von Sultana Mihr u Mah0 in Istanbul, dann an der Cinarli Medrese,
einer der acht von Mehmet II. gegriindeten Medresen von Istanbul. 998/1589-90
ernannte man ihn zum Qadi von Bagdad, doch bevor er seine neue Stelle antre-
ten konnte, rief ihn der Sultan Murad III. 998/1590 als Lehrer fiir seinen Sohn
Mustafa nach Istanbul zuriick. Als die Prinzen Bayazid, ‘Utman und ‘Abdallah
heran wuchsen, kamen auch sie unter seine erzieherische Obhut. Spiter wurde er
zum gadi al-askar berufen. Einer anderen Version zufolge lebte er nach dem Tode
Murads III. (1003/1595) und der Ermordung der Prinzen von einer Pension, die
ihm der nichste Sultan gewihrte. Naw starb im Du -Qa‘da 1007/Juni 1599 in
Istanbul.

4.2 Werk

Seinem Sohn Naw‘izade ‘Ata’i [‘Ata’ullah] (gest. 1044/1634-3571) zufolge schrieb
Naw< tiber 30 Abhandlungen zu Theologie, Jurisprudenz, Glaubenslehre, Logik,
Mystik, Koranexegese u.a. Die Schrift Nat@’i¢ al-funin wa-mabasin al-mutin (,Er-
gebnisse der Kiinste und Vorziige der Texte®) wird als sein wichtigstes Werk be-
trachtet. Sie ist eine Art Enzyklopidie, welche allerlei theologische, historische
u.a. Informationen enthilt’2. Die Geschichte von Sadan und Besir, mit der das
Werk endet, ist ins Deutsche {bersetzt worden”3. Weitere Prosawerke NawSis,
jeweils mit dem Hinweis auf die Bibliotheken, in denen sie sich befinden, fiithrt
Mehmed Tahir Bursali in seinem ‘Otmanli mii’ellifler:, Bd. 3, 437-438 auf. Erwih-
nenswert ist auch Naw‘is Ubersetzung von Ibn al-‘Arabis Fusis al-hikam ins Tiir-
kische.

Die Dichtung Naw‘is trigt Spuren seiner Gelehrsamkeit. Sie ist mit unge-
wohnlichen Wortern sowie weit hergeholten Anspielungen gespickt, die oft auf
die Themen der Wissenschaften seiner Zeit hinweisen.

67 Zu ihm s. Gibb, EJ.W., A History of Ottoman Poetry (HOP). London 1900-1909. Reprint
1958-1967, Bd. 3, 133-148.

68 Karahan, Nev’7, 225.

69 Zu ihm s. Babinger, Franz, Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ibre Werke. Leipzig 1927,
S. 123-126.

70 E.G. W. Gibb, HOP, Bd. 3, 172.

71" Ebd., Bd. 3,232, Anm. 1.

72 Dazu s. J. von Hammer, Enzyklopidische Ubersicht der Wissenschaflen des Orients. Leipzig
1804, Bd. 1, 22 ff.

73 Bd. 1,24 ff.

- am 22.01.2026, 06:23:11.


https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
4.3 Risala fi I-Farq bayna madhab al-Asa‘ira wa-l-Maturidiyya

Naw<1 beginnt seine Risala fi Lfarq bayna madhab al-ASaira wa-I-Maturidiyya’
(,Sendschreiben iiber den Unterschied zwischen der a$‘aritischen und der maturi-
ditischen Lehre®) mit dem prignanten Satz: ,Wisse, dass die [muslimische] Grup-
pe, die gerettet wird (w. alfirqa an-nagiya), die A$‘ariten und Maturiditen sind“7>.
Zunichst listet er einige Blicher der Maturidiyya auf: Main al-Aqa’id an-nasa-
foya’®, Matn al-Bidaya’, Main at-Tabsira’® und Matn at-Tapawi’®.” Anschliessend
folgen einige Biicher der AS‘ariten: Matn at-Tawali®, Sarh al-Mawagif', al-Mawa-
412, al-Magasid® und Sarh al-Magasid?®. An mehreren Stellen der Risala zitiert
Naw'i at-Tawdih® und Bidayat al-usil.

Naw€i erortert zunichst folgende sieben Differenzpunkte zwischen A$‘ariten
und Maturiditen:

1.  AS‘ari verlangt den Zusatz (gala bibi) ,so Gott will“ (in $@’a Allab) bei der
Aussage ,Ich bin gliubig” (ana mu’min). Maturidi erkennt den Zusatz nicht
an (ankara).

74 MS Leiden 1882.

75 Risdla, 39a.

76 Nasafis (Abat Hafs ‘Umar b. Muhammad al-Maturidi, gest. 537/1142) Buch al-<Aq#’id ist

1843 in London erschienen, ediert von William Cureton, in Pillar of the Creed of the Sun-

nites. Der Text ist auch unter dem Titel al-Aqa’id an-nasafiyya, in: Magmi® mubimmat al-

mutin, 27-34 zu finden. Sa‘daddin at-Taftazani (712-793/1312-1390) schrieb dazu einen

Kommentar: Sarp al-‘Aqa’id an-Nasafiyya, hrsg. von Taha ‘Abdarra’af Sa‘d, Kairo, Muhar-

ram 1421/Mai 2000. Siehe auch hier Anm. 109.

Es handelt sich um eine gekiirzte Fassung des Buches Kitah al-Kifaya fi I-hidaya von

Naraddin as-Sabani al-Buhari (gest. 580/1184). Vgl. W. Madelung, Maturidiyya, in EP,

Bd. 6, 848.

78 Tabsirat al-adilla von Abt Mu‘in an-Nasafi (gest. 508/1114). Ebd., Bd. 6, 847. Die Tabsirat
al-adilla ist eine wichtige Quelle sowohl fur die Lehre des Maturidi als auch fiir Nasafis ei-
gene Ansichten. Vgl. Rudolph, Maturidi, 276.

79 Tahawi war kein Maturidit, sondern ein Hanafit eigener Prigung.

80 Wahrscheinlich ist Tawali¢ al-anwar von al-Qadi ‘Abdallah b. ‘Umar al-Baydawi (gest.
685/1286) gemeint. Haggi Halifa, Kasf az-zunin, Bd. 2, 1116.

81 Von as-Sayyid a§-Sarif (gest. 816/1413).

82 W. wa-matnubi. Al-Mawagif von ‘Adudaddin al-Igi (gest. 765/1355). Zu ihm s. van Ess, Jo-
sef, Die Erkenntnislehre des “Adudaddin al-Ici, Uberselzung und Kommentar des ersten Buches sei-
ner Mawaqif. Wiesbaden 1966.

8 ALMagqasid fi ilm al-kalim von Sa‘daddin at-Taftazani (gest. 793/1391).

84 Der Sarh al-Magasid ist auch ein Werk Taftazanis. Alle diese neun Titel sind auf Folio 39a
der Risala erwihnt.

85 ArTawdih fi hall gawamid at-Tanqih von Sadr a§-Sari‘a ‘Ubaydallah b. Mas‘ad al-Mahbibi
(gest. 747/1346), ein Kommentar zu seinem eigenen Tangih al-usial. Vgl. Haggi Halifa, Kajf
az-zuniin, Bd. 1, 496.

86 Wahrscheinlich al-Bidaya fi usil ad-din von Aba Muhammad Ahmad b. Mahmid b. Bakr
as-Sabuni, genannt Nuraddin al-Imam (gest. 580/1184). Vgl. Qurasi, Tabaqat al-hanafiy-
ya, 124.

77

- am 22.01.2026, 06:23:11.


https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 27

2. Die Vorherbestimmung eines Menschen durch Gott zum Paradiesanwirter
(sa‘id) bzw. Hollenanwirter (§aqiyy) wird von AS‘ari vertreten. Abu Hanifa
hingegen stellt dies in Abrede (ankara).

3.  Der ,Erwerb® (kasb) erschaffener Handlungsvarianten wird von As‘ari abge-
lehnt. Dies wird aber von Abu Hanifa gebilligt.

4. Die Notwendigkeit der Erkenntnis Gottes ist fir A$“ari eine religionsgesetz-
liche (bi-i-far) Pflicht. Aba Hanifa sieht dies auf Grund des Verstandes (b:--
‘aql) als verbindlich an.

5. Die Tatigkeitsattribute (awsaf al-af‘al) Gottes sind nach As‘ari in die Zeit ge-
treten (hadita). Nach Abu Hanifa sind sie urewig (qadima).

6. Die Begehung lasslicher Stinden (saga’r) durch einen Propheten ist nach
Ascari moglich. Laut Abu Hanifa ist dies unmoglich.

7. Dass ein Ungliubiger (kifir) in den Genuss der Huld (#:ma) Gottes kom-
men kann, ist nach As‘ari unmoglich. Nach Abt Hanifa aber ist es moglich.

Gegen Ende des Traktats stellt Nawi jedoch fest, dass die Differenzpunkte eigent-
lich zehn seien, wie man durch die Lektiire des Tawdib feststellen konne. Wer nur

sieben Differenzpunkte aufzihle, mache sich einer ,Unzulinglichkeit” (gusir)
schuldig.

Er fiigt hinzu:

8. Verpflichtung zu etwas Undurchfuhrbarem® (at-taklif bi-ma la yutag) ist nach
Ascari moglich. Nach Abu Hanifa ist dies unmoglich.

9. Gut oder bose (w. husn, qubb) gelten bei As‘ari als ,religionsgesetzmassig”
($ar7). Bei den Hanafiten-Maturiditen (w. “zdana, ,bei uns“) sind sie aber
sowohl ,religionsgesetzmissig” [als auch] ,vernunftgemass® (‘aqf).

10. Manche As‘ariten unterscheiden zwischen Signifikant (ism), Signifikat (mu-
samma) und Signifizierung (tasmiya). Der Signifikant und das Signifikat sind
bei den Hanafiten-Maturiditen (w. “ndana, ,bei uns“) ein und dasselbe.

4.4 Fazit

Grundsitzlich ist Naw1 der Auffassung, dass die Differenzen zwischen As‘ari ei-
nerseits und Maturidi und Aba Hanifa andererseits nicht gravierend seien. Denn
die Unterschiede gehoren nicht zu den Kernfragen (wmmabar al-mas@’il). Dies be-
deutet, dass auch Nawi eine tolerante Position einnimmt. Differenzen genau zu
erkennen, ist eine Pflicht, damit man sich nicht einer ,Unzulinglichkeit® (qusir)
schuldig macht. Aber dadurch darf der Satz, den Nawi an den Anfang des Trak-
tates stellt, nimlich: ,Wisse, dass die [muslimische] Gruppe, die gerettet wird (w.
al-firga an-nagiya), die As‘ariten und Maturiditen sind“, nichts von seiner Giiltig-
keit einbiissen.

- am 22.01.2026, 06:23:11.


https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

5. Kafi Hasan Afandi al-Aqhisari (gest. 1025/1616)

Aghisari hat sich als Gesellschaftskritiker und Reformator einen Namen gemacht.
Seine solide juristische Ausbildung und ein polyglotter islamischer Hintergrund
sicherten ihm eine angesehene Stellung im Osmanischen Reich. Er schrieb iiber-
dies Gedichte auf Turkisch, Arabisch und Persisch, von denen 20 erhalten geblie-
ben sind.

5.1 Biographie

Kafi Hasan Afandi al-Aqhisari, der auch unter dem Namen Kafi bekannt ist, wur-
de 951/1544 in Aghisar, Bosnien geboren, wo er mit zwolf Jahren seine Ausbil-
dung begann?’. Er selbst gibt seinen Namen in arabischer Schreibung als Hasan b.
Turhan b. Dawud b. Ya‘qub az-Zibi al-Aghisari an®8. Die Stationen seines Lebens
sind nicht zuletzt durch seine Autobiographie genauer bekannt, welche Aghisari
an 29. Stelle seines 30 Biographien umfassenden Nizam al-ulama’ ila batam al-
anbiy@ (,Ordnung der Gelehrten bis zum Siegel der Propheten®) einfiigte®. Er
ging 974/1566 nach Istanbul, wo er neun Jahre lang in einer Medrese studierte. Er
lernte bei Kara Yilan, einem Schiiler von Ibn Kamal Ba3a?, in dessen Dienste er
trat. Als Kara Yilan in hohem Alter in Catalca als Lehrer in die Ali Pascha-
Medrese berufen wurde, begleitete er ihn dorthin. Nach dessen Tod studierte er
bei Ahmed Ensarl tafsir und usil alfigh. Im Jahre 983/1575 schloss er sein Med-
resenstudium ab und kehrte in seinen Geburtsort Aghisar zuriick. Dort widmete
er sich eine Weile dem Unterricht und verfasste eigene Schriften. 986/1578 wurde
er stellvertretender Richter an der Seite von Bali Efendi, seinem Hoca aus Istan-
bul, der zum Qadi in Bosnien ernannt worden war. Hasan Kafi, der 991/1583
Richter in Aghisar wurde, ging 996/1588 nach Istanbul, begann dort seinen
Dienst als Hilfsbeamter und wurde 998/1590 zum Qadi des Sancak Sirem er-
nannt. Auch in Osjek tibte er eine Weile das Richteramt aus.

Im folgenden Jahr machte er die Pilgerfahrt nach Mekka. In seiner Zeit in
Medina lernte er Mir Gazanfer b. Ca‘fer el-Huseyni, den Hoca von Celaleddin

87 In Bosnien-Herzegowina ist er als Hasan Kafija Prus¢ak bekannt. Fiir Hinweise zu Leben
und Werk s. Arugi, Muhammed, Hasan KAl Akhisird, in: Islim Ansiklopedisi, hrsg. v. Tiir-
kiye Diyanet Vakfi. Istanbul 1988-, Bd. 16, 326-329; Witkam, Jan Just, Hasan al-Kafi al-
Agbisari and his Nizam al-Ulama’ ila Katam al-Anbiya”: A facsimile edition of MS Bratislava
TF 136, presented, with an annotated index, in: Manuscripts of the Middle East 4 (Leiden
1989), 88-114. Tilli, Béchir, Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne: un important
document du sayh al-Aghisari (XVIIe s), in: Revue de I'Occident Musulman et de la Méditer-
ranée 18 (1974), 131-148.

88 Witkam, Aqhisari and his Nizam al--Ulama, 89.

89 Diese ist in englischer Ubersetzung bei Witkam, Aghisari and his Nizam al-<-Ulama’, 89-91,
abgedruckt.

90 Vgl. Kap. 2. hier.

- am 22.01.2026, 06:23:11.


https://doi.org/10.5771/9783956506864-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

