Das Kopftuch der Lehrerin aus britischer Sicht

STEPHIE FEHR

Einleitung

Die britischen Medien verfolgten die deutsche Diskussion um das Kopftuch
der Lehrerin mit &hnlich grofem Erstaunen wie den franzosischen Diskus-
sions- und Entscheidungsprozess, der dazu fiihrte, dass franzosischen Schii-
lerinnen 2004 durch Gesetz verboten wurde, Kopftiicher in 6ffentlichen
Schulen zu tragen. Trotz einiger Aufsehen erregender Gerichtsentscheidungen
zu religios motivierter Kleidung ist im Vereinigten Konigreich' auch in den
letzten Jahren keine Verdnderung festzustellen, die darauf hindeuten konnte,
dass sich auf den britischen Inseln eine #hnlich restriktive Haltung zum
Kopftuch wie in Deutschland oder gar in Frankreich durchsetzt. Die zu Grun-
de liegenden Fille spielten auerdem keine dauerhafte oder zentrale Rolle in
der offentlichen Diskussion und es wurde auch nie das Kopftuch einer Leh-
rerin beanstandet. Einmal ging es allerdings um eine Hilfslehrerin bzw.
Sprachassistentin (Fall >Aishah Azmi<), die sich zusitzlich zum Kopftuch mit
einem Niqab2 verhiillte.” Spiter mehr dazu.

Dieser Beitrag versucht die Frage zu beantworten, wie das Tragen eines
muslimischen Kopftuchs in GroBbritannien rechtlich bewertet werden wiirde.
Tatséichlich wurde ein Fall wie der von Fereshta Ludin in Deutschland® bis-
lang im Vereinigten Konigreich nicht diskutiert bzw. problematisiert und
derartiges ist unter den momentanen Umstidnden auch nicht zu erwarten.

1 Als Adjektiv zur Bezeichnung des Vereinigten Konigreiches wird in Erman-
gelung einer korrekten Alternative im Folgenden das Wort >britisch< benutzt.

2 Als >Nigab« wird ein eckiges Stiick Stoff bezeichnet, das mit einem Band befes-
tigt das Gesicht bedeckt und nur die Augen frei ldsst, also eine Art Gesichts-
schleier.

3 Azmi v. Kirklees Metropolitan Council, EAT Case N0.9/2007 (8 March 2007).

4 Bundesverfassungsgericht (BVerfG) v. 24.09.2003, Az. 2 BvR 1436/021,
BVerfGE 108, 282.

149

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

Die hochstrichterlichen Urteile, besonders die verfassungsgerichtliche Ent-
scheidung im Fall >Ludin< machen die Vielschichtigkeit der von beiden Seiten
vorgetragenen Argumente deutlich. Anhand der jeweiligen Darlegungen zu
Themen wie »Neutralitit des Staates<, >beamten- bzw. arbeitsrechtliche Pflich-
ten< und >kollidierende Grundrechte« soll in diesem Beitrag untersucht wer-
den, wie der hypothetische Umgang mit einem solchen Fall, unter Einbe-
ziehung von Gesetzestexten, Richterrecht und Lehrmeinung, in Grofbritan-
nien aussehen wiirde. Mit dieser Methode lisst sich zeigen, wie wenig Ge-
meinsamkeit mit der deutschen Situation zunidchst besteht und dass die
Rechtssache >Ludin< im Vereinigten Konigreich einen dementsprechend
anderen Ausgang nehmen wiirde — trotz relativer Vergleichbarkeit der allge-
meinen Rechtsregeln. Um ein umfassendes Bild der britischen Vorgehens-
weise zu zeichnen, werden sodann einige Fille vorgestellt, in denen die Be-
troffenen Einschrinkungen ihrer Religionsausiibung beanstandet haben. Da-
rauf folgt der Versuch, eine Erklidrung fiir die Abweichungen des britischen
Rechts vom deutschen Recht zu bieten.

Durchweg entpuppt sich der Fall >Ludin« als ein ausgezeichnetes Beispiel
dafiir, wie komplex die Debatte um das Kopftuch ist und ein Rechtsvergleich
eignet sich wie hdufig auch hier, um die tiefer liegenden Griinde eines zu-
nichst allzu facettenreichen Themas ans Licht zu fiithren. Das Vereinigte
Konigreich stellt sich nach auflen als erfolgreiche multikulturelle Gesellschaft
dar, die auf positive Weise kulturelle Vielfalt respektiert und eine Politik der
Chancengleichheit in einer Atmosphire von Antirassismus und gegenseitiger
Toleranz befiirwortet (McGoldrick 2006: 173). Dieser Anspruch kann im All-
gemeinen als Beschreibung des Status quo gelten. Allerdings wird seit einiger
Zeit an diesem System des Multikulturalismus kritisiert, dass es zu Abgren-
zung und Marginalisierung fithre. Auch umgekehrt wird Kritik am Multi-
kulturalismus und Toleranzanspruch bisheriger Prigung laut, die beklagt, dass
es weniger Respekt als vielmehr Gleichgiiltigkeit sei, die praktiziert werde,
was dazu fiihre, dass Mehrheitsgesellschaft und Minderheiten nebeneinander
her lebten und sich keine Seite aktiv genug um Integration bemiihe (Yuval-
Davis 2007: 568 ff).

Das Recht auf Religionsfreiheit
im Vereinigten Kdénigreich

Uber viele Jahrzehnte hinweg konzentrierte sich der britische Diskriminie-
rungsschutz auf die Aspekte des Geschlechts und der ethnischen Herkunft.
Erst durch einschlédgige Erfahrung und den Einfluss der Initiativen der Euro-
pdischen Union (EU) im Bereich der Religionsfreiheit dnderte sich dies. Be-
reits seit den 1970er Jahren wurden allerdings Vorwiirfe laut, dass kein pa-
ralleler Schutz zur Ausiibung des Rechts auf Religionsfreiheit im Recht ver-

150

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

ankert sei. Zwar wurden Einzelfille unter den >Race Relations Act< (RRA)
von 1976 subsumiert, in denen die Zugehorigkeit zu einer Religion der zu
einer ethnischen Gruppe gleichkam.” Somit waren Juden und Sikhs beispiels-
weise als jeweilige ethnische Gruppe anerkannt, einfacher zugéngliche Reli-
gionen wie das Christentum oder der Islam aber nicht. Im Rahmen des Er-
lasses des RRA war zwar vorgeschlagen worden, Religion in den Tatbestand
des Diskriminierungsverbots zu integrieren, allerdings wurde dies abgelehnt
auf Grund der konstatierten Fortschritte in der damaligen Praxis. So hatte sich
zum Beispiel eine Ausnahme von der Motorradhelmpflicht fiir Turbantriger
in Form des >Motorcycle Crash Helmets (Religious Exemption) Act< 1976
durchgesetzt. Im Nachhinein ldsst sich dies allerdings als eine naive und kurz-
sichtige Entscheidung beurteilen, die in der Jurisprudenz zu viel Verwirrung
und zur uneinheitlichen Behandlung von Angehdrigen verschiedener Religio-
nen fiihrte (Taylor/Emir 2006: 216).

Schriftlich festgehalten ist die Religionsfreiheit in Grof3britannien erst seit
der Ubernahme der Europiischen Menschenrechtskonvention (EMRK) ins
nationale Recht, die 1998 durch den >Human Rights Act« stattfand. Dieses
Gesetz inkorporierte wortwortlich den Text der EMRK und enthilt somit ein
allgemeines Recht auf Religionsfreiheit sowie ein Recht, nicht auf Grund der
Religion oder in anderen durch die Konvention geschiitzten Rechten verletzt
zu werden (beziiglich Religion und weiteren Diskriminierungsmerkmalen
siche Art. 9 und 14 EMRK). Damit verbunden sind aber auch die Geltung von
StraBburger Urteilen des Europdischen Gerichtshofs fiir Menschenrechte
(EGMR) als Leitlinie fiir die Anwendung der EMRK im nationalen Recht und
die Tatsache, dass nur offentliche Organe durch den >Human Rights Act<
gebunden sind. Da Gerichte als staatliche Organe demgemél alles Recht kon-
ventionskonform auslegen miissen, konnen indirekt auch private Streitgegner
und -gegnerinnen betroffen sein. Dass damit gleichwohl die Religionsfreiheit
noch immer unzureichend reguliert war, wurde spitestens klar, als eine von
der Regierung in Auftrag gegebene Studie zu dem eindeutigen Ergebnis kam,
dass Angehorige aller Religionen, insbesondere Muslime/Musliminnen, Sikhs
und Hindus, aber auch Christen/Christinnen, in allen Lebensbereichen glau-
bensbedingt bisweilen Nachteile erfahren (Weller et al. 2001: 8 f). Daher
erkannte man die Dringlichkeit weiterer MaBnahmen und fiihrte unter
anderem die >Employment Equality (Religion and Belief) Regulations< von
2003 ein, welche die auf Religion bezogenen Regelungen der EU-Arbeits-
rechtsrahmenrichtlinie 2000/78/EG umsetzten. Inhaltlich gehen sie leider
nicht nennenswert iiber die Vorgaben der Richtlinie hinaus, was viele ent-
tauschte (Taylor/Emir 2006: 217). Nach den >Religion and Belief Regula-
tions< sind Arbeitnehmer und Arbeitnehmerinnen nun im weiteren Sinne vor

5 Bspw. Mandla v. Dowell Lee [1983] IRLR 209 (HL).

151

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

unmittelbarer und mittelbarer Diskriminierung sowie Beldstigung geschiitzt.
Die Hinweise zur Gesetzesanwendung besagen, dass die betroffene Person
einer Religion angehoren muss, die beweisbar kollektiv ausgeiibt wird und ein
klares Glaubenssystem besitzt, dessen Inhalt die Lebensfithrung oder Weltan-
schauung beeinflusst. Zudem muss eine andere Person im Unternehmen (im
weiteren Sinne) gefunden werden, die in vergleichbarer Weise besser behan-
delt wird, so dass sich daraus die Benachteiligung der ersten Person aus Griin-
den der Religion ergibt. Nun obliegt es dem Arbeitgeber/der Arbeitgeberin,
sich vom Vorwurf der Diskriminierung >freizubeweisens, d.h. entweder ent-
sprechende Tatsachenbehauptungen zu widerlegen oder eine akzeptable
Rechtfertigung fiir die unterschiedliche Behandlung zu liefern (ebd.: 218).
Bislang wurden etwa 1.000 Klagen auf eine Verletzung dieses Gesetzes ge-
stiitzt.

Derzeit wird aus zahlreichen Griinden eine Vereinheitlichung und Verein-
fachung des Gleichbehandlungsrechts angestrebt. Unter anderem wurde im
Rahmen der gesetzlichen Zielsetzung eine gemeinsame Kommission fiir
Gleichheit und Menschenrechte eingerichtet, welche die fiir unterschiedliche
Diskriminierungsgriinde in der Vergangenheit eingesetzten Vorgingerkom-
missionen ablost. Zwar gibt es einige weitere Verbinde und Nicht-Regie-
rungsorganisationen (NROs), die Arbeitgeber/innen instruieren, wie sie am
besten den religiosen Bediirfnissen der Arbeitnehmer/innen entgegen kom-
men konnen, jedoch ist die neue Kommission die primédre Anlaufstelle fiir
diejenigen, die sich wegen ihrer Religion benachteiligt behandelt fithlen und
Hilfe suchen.

Die Rechtliche Beurteilung von Kopftiichern

Nach dieser kurzen allgemeinen Darstellung des Antidiskriminierungsrechts
im Vereinigten Kénigsreich soll nun der Fall Fereshta Ludins® hypothetisch
nach England tibertragen und in dem dortigen Rechtsrahmen begutachtet
werden. Dabei kommen die wesentlichen Argumente zum Tragen, die in
Deutschland gegen das muslimische Kopftuch bei Lehrerinnen in der Recht-
sprechung vorgebracht wurden.

Besonderheiten des Arbeits- bzw. Beamtenverhaltnisses

Als Lehrerin sollte Frau Ludin dem deutschen Beamtenrecht unterliegen,
sofern sie in Baden-Wiirttemberg (BW) eingestellt worden wire. Daher ist
bereits auf das Bewerbungsverfahren das deutsche Beamtenrecht anzuwen-
den. Die aus dem Beamtenstatus resultierenden Konsequenzen werden auch

6 BVerfGE 108, 282.

152

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

im folgenden Abschnitt unter dem Thema der Beziehung des Staates zur
Religion diskutiert. Hier geht es zunichst um die Frage, ob eine Beamtin be-
ziehungsweise Lehrerin ein religios motiviertes Kopftuch tragen darf. Dabei
soll zunichst iiberpriift werden, ob im Kopftuchtragen eine Aussage gesehen
werden kann oder muss, die unvereinbar mit der im Grundgesetz (GG)
verankerten Gleichberechtigung von Frauen und Ménnern ist. Als Parallele im
britischen Recht dringt sich erst einmal der Bezug zum ebenfalls in der
EMRK verankerten Grundsatz der Geschlechtergleichberechtigung sowie
auch zu anderen Antidiskriminierungsregelungen beziiglich des Geschlechts
auf. Keine dieser Regelungen enthilt jedoch eine Pflicht des Rechtstrigers
bzw. der Rechtstrdgerin, die von der Norm erwiinschte Gleichberechtigung
tatsiachlich wahrzunehmen, sondern nur das individuelle Recht darauf. Als
britische Lehrerin wiirde Frau Ludin ohnehin nicht als Vertreterin des Staates
gesehen, denn sie hitte eine arbeitsrechtliche Anstellung, die vage mit der
einer Angestellten im offentlichen Dienst Deutschlands vergleichbar ist.” Es
bestiinde also keine berufliche Sonderstellung, wie sie in Deutschland fiir
Beamte und Beamtinnen existiert. Es wird auch keine Pflichtenstellung be-
griindet, welche iiber diejenige hinausgeht, die fiir alle Arbeitnehmerinnen
bzw. Arbeitnehmer gilt.

Des Weiteren wiirde das Argument, ein Kopftuch zu tragen sei eine Aus-
sage, die gegen die Gleichberechtigung verstoft, an den >Religion and Belief
Regulations«< scheitern. Im Gegensatz zu élteren Gleichbehandlungsrichtlinien
der EU verlangt die Arbeitsrechtsrahmenrichtlinie 2000/78/EG in Art. 4 Abs.
1, um im Einzelfall eine Ausnahme vom Diskriminierungsverbot zu er6ffnen,
dass die Benachteiligung auf Grund »eine[r] wesentliche[n] und entscheiden-
de[n] berufliche[n] Anforderung« erfolgt, »sofern es sich um einen recht-
miBigen Zweck und eine angemessene Anforderung handelt«. Daraus geht
hervor, dass nicht Arbeitnehmerinnen bzw. Arbeitnehmer auf Grund ihrer
Religion von ganzen Berufsgruppen schlichtweg ausgeschlossen werden kon-
nen, oder — mit anderen Worten gesagt — dass jeder Arbeitsplatz gesondert
betrachtet werden muss (Ellis 2005: 273). Es ist nach britischem Recht nicht
moglich, konform mit den Vorgaben der Richtlinie Kopftuch tragende Leh-
rerinnen generell vom Dienst auszuschliefen, ohne eine Untersuchung des

7 Im offentlichen Dienst Deutschlands werden allerdings Beamtenpflichten zum
Grofteil durch Tarifvertrige oder Standardklauseln in den einzelnen Arbeits-
vertridgen auf Angestellte und sogar auf Arbeiter und Arbeiterinnen iibertragen.
Dies gilt in der Regel auch fiir die staatliche Neutralititspflicht, wobei religiose
Kleidung oder Zeichen laut BVerfG von 2003 (>Ludin-Urteil<) nur in den Bun-
deslédndern generell untersagt werden konnen, die eine spezifische gesetzliche
Regelung erlassen haben; siche BVerfGE 108, 282. Dies ist bislang (Oktober
2008) nur bei der Hilfte der 16 Bundesldnder der Fall. In der anderen Hilfte gilt
insofern eine >offene< Neutralitidt sowohl fiir Beamte als auch Angestellte; siche
auch Berghahn in diesem Band.

153

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

Einzelfalles voranzustellen. Geradezu absurd erscheint es, Ludin ihr abwei-
chendes Outfit, ihre visuelle Présentation, die von der Selbstdarstellung ande-
rer Frauen oder Minner abweicht, vorzuwerfen, denn genauso trife dies auf
andere Kleidungsstiicke wie Rocke zu, die traditionell ebenfalls nur von
Frauen getragen werden und ebenso auf irgendeine Weise nachteilig inter-
pretiert werden konnen.

Eine speziellere Antwort, die sich auf eine Kleidung bezog, die als
erniedrigend empfunden werden konnte, bietet ein obiter dictum aus der
Rechtsprechung — eine beildufige Aussage und Bewertung in dem Gerichts-
urteil in Sachen >Shabina Begum<® welches uns noch beschiftigen wird
(siehe unten). Es war Baroness Brenda Marjorie Hale in ihrer Eigenschaft als
Richterin in diesem Urteil, die dazu bemerkte, dass wenn eine Frau frei ihren
Lebensweg wihle, stiinde es anderen Frauen, die eine andere Wahl getroffen
haben, nicht zu, sie zu kritisieren oder ihre Wahl zu verhindern. Obwohl es
denkbar sei, dass der Anblick kompletter Verhiillung einige Menschen
beleidigt, insbesondere westliche Feministinnen, die darin ein Symbol der
Unterdriickung der Trégerin sehen, konne dies kein guter Grund fiir ein Ver-
bot dieser Kleidung sein. Allenfalls sei daran zu denken, dass ausschlieBlich
fur Minderjdhrige etwas anderes gelten konnte, da sie auf Grund ihrer
unvollstindigen geistigen Entwicklung staatlichen Schutzes vor Benachteili-
gung gegeniiber Jungen und Minnern bediirften (Abschnitt 93 ff”).

Dieser Beurteilung ist teilweise zuzustimmen, denn eine staatlich erzwun-
gene Bevormundung einer Frau mit dem Ziel, ihre Gleichstellung mit Mén-
nern zu schaffen, muss als wenig Erfolg versprechend bezeichnet werden.
Inwiefern Kinder und Jugendliche jedoch als schutzbediirftig anzusehen sind,
sollte davon abhingen, ob das Alter der Religionsmiindigkeit (in Deutschland:
14 Jahre) erreicht ist. Dafiir gibt es jedoch keine Regelung im Vereinigten
Konigreich. In Ermangelung einer gesetzlichen Festlegung, ab welchem Alter
personliche Entscheidungen beziiglich der Religion getroffen werden konnen,
wiirde die Idee einer Schutzregelung fiir Minderjédhrige nicht nur entsprechen-
de Analogien erforderlich machen, sondern miisste dann auch auf minder-
jahrige und damit schutzbediirftige Arbeitnehmerinnen und Arbeitnehmer an-
gewandt werden. Hale’s Ausspruch wurde zudem damit kritisiert, dass es sich
um eine sehr eingeschrinkte Ansicht iiber autonome Entscheidungen handele,
da die betreffende Person bereits fast 14 Jahre alt war (Motha 2007: 144) und
somit sehr wohl in der Lage, die einschldgigen moralischen Wertvorstellun-
gen zu vertreten und durchzusetzen.

8 R (on the application of Begum) v. Headteachers and Governors of Denbigh
High School UKHL 15 2006 (22 March 2006).

9 Diese und folgende Angaben des Abschnitts betreffen immer das Urteil zum
Fall >Shabina Begums; sieche R (on the application of Begum) v. Headteachers
and Governors of Denbigh High School, a.a.O.

154

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

Der Einwand, dass Ludin als Lehrerin beziehungsweise als Staatsdienerin
nicht die Ungleichheit von Mann und Frau verkorpern und damit gutheiflen
sollte, wiirde im Vereinigten Konigreich auch daran scheitern, dass die Beur-
teilung, ob jemand oder etwas gleich ist und woran man das erkennt, evi-
dentermaflen von personlicher Bewertung abhingt und damit nicht allge-
meinverbindlich getroffen werden kann. Die Verkorperung von Gleichberech-
tigung ist also in diesem Sinne unmdglich und kann daher auch nicht durch
das Weglassen eines Kopftuchs erreicht werden. Diesbeziiglich relevant
konnte dabei die Tatsache werden, dass es im Vereinigten Konigreich keine
mit der deutschen vergleichbare Politik des >Gender Mainstreaming< oder der
»Gleichstellung« gibt. Es geht vorrangig um gleiche Berechtigungen und glei-
che Chancen, nicht um das Gleichsein. Ob von dem Recht oder der Chance
Gebrauch gemacht wird, diirfte aber wohl in Deutschland ebenfalls eine
Entscheidung sein, die der einzelnen Person zusteht.

Das Verhiltnis von Staat und Religion

Vom Bundesverwaltungsgericht (BVerwG) wurde im Fall >Ludin< dargelegt,
dass die Muslimin iiber ihre Pflichten als Lehrerin hinaus als Beamtin den
deutschen Staat représentiere und damit auch ihr Erscheinungsbild mit dessen
religivser Neutralitit in Einklang stehen miisse.'"” Im Rahmen der darauf
folgenden Verfassungsbeschwerde stimmte die Mehrheit der Verfassungs-
richter/innen korrekterweise damit nicht iiberein und argumentierte, dass die
konkrete Bedeutung eines Kopftuchs nur in Verbindung mit der es tragenden
Person festgestellt werden sowie aus der Perspektive des >objektiven Em-
pfingerhorizonts< beurteilt werden konne.'' Es gebe, so das BVerfG, eine
Vielzahl von moglichen Bedeutungen des Kopftuchs, die sich nicht auf
verfassungsfeindliche oder gleichberechtigungswidrige beschrianken liefen.
Wolle die Gesetzgebung trotzdem die »abstrakte Gefahr<, die von religidser
Kleidung ausgehen konne, bannen, so diirfe sie dies tun, jedoch nur durch ein
explizites Landesgesetz, welches alle Religionen gleich behandle. Im Ver-
einigten Konigreich ist der Staat hingegen nicht neutral, denn es gibt noch
eine offizielle >Staatskirche« (siehe unten). Insoweit wire zur Untersuchung
von Ludins Fall vor britischen Gerichten das zu beachtende Urteil des EGMR
im Fall >Lucia Dahlab<'> nicht einschligig, da dieses ein Kopftuchverbot
basierend auf der strikten Neutralitit des Schweizer Kantons Genf annahm.
Fraglich ist daher, ob sich aus dem britischen Verhiltnis von Staat und
Religion eine solche Einschrinkung herleiten lassen wiirde.

10 BVerwG v. 04.07.2002, Az. 2 C 21.01, BVerwGE 116, 359.
11 BVerfGE 108, 282, Abschnitt 52 f.
12 EGMR, Dahlab v. Switzerland, Antrag Nr. 42393/98 (15.02.2001).

155

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

Die dominanten christlichen Kirchen von England, Schottland und Wales sind
beziehungsweise waren zu unterschiedlichem Ausmaf die jeweiligen regio-
nalen Staatskirchen in GroBbritannien, wihrend es in Nordirland keine
vergleichbare Institution gibt. Die Anglikanische Kirche ist als >Church of
England« die einzige Staatskirche im Vereinigten Konigreich, der noch offi-
ziell Privilegien zustehen und Pflichten auferlegt sind. Am bemerkenswer-
testen diirfte die Anwesenheit von 26 anglikanischen Bischofen als >Lords
Spiritual< im House of Lords sein, wo die Bischofe parlamentarische Funk-
tionen ausiiben, jedoch keine richterlichen Aufgaben innehaben (Knights
2005: 16). Die Konigin ist nicht nur Staatsoberhaupt, sondern ebenfalls Ober-
haupt der >Church of England«, beides mit aus praktischer Sicht begrenzten,
hauptsédchlich repridsentativen Aufgabenbereichen (Ahdar/Leigh 2005: 76).
Etwa ein Drittel beziehungsweise 7.000 der Schulen sind konfessionell ausge-
richtet und erhalten finanzielle Unterstiitzung vom Staat (ebd.: 78;
McGoldrick 2006: 174). In Anbetracht dieser Tatsache ist es nicht verwunder-
lich, dass der Staat ungern eingreifen wiirde, wenn es um religiose Praxis
geht. Es wiire geradezu ein zusitzliches Risiko fiir das Staatskirchensystem an
Legitimitit zu verlieren. Religion wird offensichtlich als 6ffentliches Gut an-
erkannt und gefordert, aber soweit zu gehen, daraus resultierende differen-
zierte Pflichten fiir Angehorige verschiedener Religionen aufzustellen, wire
duBerst problematisch. Es wire schon deshalb unzulédssig, weil das Gleich-
behandlungsrecht fiir den ganzen Staat gilt, die >Church of England« technisch
gesehen aber nur die Staatskirche eines Teils des Staatsgebiets (ndmlich
Englands) ist. Eine rechtliche Einschrinkung des Tragens von Kopftiichern
konnte ohnehin nicht einfach auf das entweder neutrale oder sich bekennende
positive Verhiltnis des Staates zu einer christlichen Kirche gestiitzt werden,
denn die menschenrechtliche Religionsfreiheit steht allen Individuen und Re-
ligionsgruppen gleichermaf3en zu und ist unabhingig vom Staat-Kirchen-Sta-
tut eines Landes zu gewihrleisten. Die Existenz der Staatskirche ist daher aus
dem rechtlichen Blickwinkel irrelevant in den Fillen, in denen einzelne Ar-
beitnehmerinnen bzw. Arbeitnehmer ihr Recht auf Religionsfreiheit ein-
klagen. Insofern wiirde also Ludin, hitte sich ihr Fall im Vereinigten Konig-
reich zugetragen, kein Nachteil daraus erwachsen.

Kollision von Grundrechten

Durch ein Kopftuchverbot wie in einigen deutschen Bundesldndern wird ein-
deutig das Recht auf Religionsfreiheit der Lehrerin gemé8 Art. 4 GG beein-
trachtigt. Zudem wére zu priifen, ob auch Art. 1 (Menschenwiirde), Art. 2
(freie Entfaltung der Personlichkeit) und Art. 3 GG (Gleichbehandlung, Ge-
schlechtergleichberechtigung, Differenzierungs- und Diskriminierungsverbot)
beriihrt sind. Im Fall von Art. 3 Abs. 3 GG ist sowohl an eine Benachteiligung

156

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

auf Grund der Religion als auch auf Grund des Geschlechts zu denken. Zwar
wurde in den Verfahren, die Ludin gegen ihre Ablehnung in Baden-Wiirttem-
berg angestrengt hatte, auch damit argumentiert, dass ihr Kopftuch, also ihre
positive Ausiibung der Religionsfreiheit — quasi als Kehrseite — die negative
Religionsfreiheit der Schiiler und Schiilerinnen verletze. So wurde einge-
wandt, dass Ludins Rechte auf Grund der Unvereinbarkeit mit Rechten ande-
rer eingeschrankt werden miissten. Jedoch gab es keine vorgebrachten kon-
kreten Tatsachen, die auf Beeintrichtigungen von Schiilern/Schiilerinnen, El-
tern, Kollegen/Kolleginnen oder sonst anderen Personen hindeuteten. Sowohl
laut Mehrheit der Richterinnen und Richter des BVerfG, als auch auf Grund
empirischer Erkenntnisse — Expertinnen/Experten wurden angehort — bestand
kein Grund zur Besorgnis, dass das von einer Lehrerin getragene Kopftuch
Kinder schidige. Wihrend die Minderheit der Richterinnen und Richter im
Zweiten Senat trotzdem das Kopftuch als unmittelbare Verletzung der beam-
tenrechtlichen Neutralitétspflicht wertete, entschied die Senatsmehrheit ledig-
lich, dass eine (restriktive) Regelung von religiosen Symbolen und Kleidungs-
stiicken am Korper von Lehrerinnen oder Lehrern im Hinblick auf den
>vorsorgenden< Schutz der staatlichen Neutralitit, des Schulfriedens oder der
Rechte von Schiilerinnen, Schiilern und Eltern grundsitzlich moéglich und
zuliissig sei."” Eine solche Regelung miisse aber alle Religionen gleich behan-
deln. Vermutlich lehnte sich die Senatsmehrheit an das Urteil des EGMR im
Fall >Dahlab< an."* Die Eroffnung einer Verbotsmoglichkeit fiir religivse
Symbole oder Kleidungsstiicke von Lehrkriften wurde auf eine mogliche >ab-
strakte Gefahr« der religiosen Beeinflussung gestiitzt, allerdings mit der Mal3-
gabe der Senatsmehrheit, dass alle Religionen oder Konfessionen dann gleich
behandelt werden miissten. In mancher Gesetzgebungsdiskussion von deut-
schen Bundesldndern wurde diese Bedingung zwar als wenig mutig bemin-
gelt oder schlicht ignoriert, wiirde aber unter britischen Rechts- und Ge-
setzgebungsverhiltnissen als vollkommen selbstverstindlich und unbedingt
beachtlich eingeschitzt werden.

Denn auch im Vereinigten Konigreich ist auf Grund des >Human Rights
Act« eine Einschrinkung der Religions(ausiibungs)freiheit in 6ffentlichen Be-
reichen nur durch gesetzliche Regelung moglich. In Art. 9 Abs. 2 EMRK wer-
den an die Vorgabe der Voraussetzung »prescribed by law«'® allerdings keine

13 BVerfGE 108, 282, Abschnitt 56.

14 EGMR, Dahlab v. Switzerland, a.a.O.

15 Art. 9 Abs. 2 EMRK: »Die Religions- und Bekenntnisfreiheit darf nicht Gegen-
stand anderer als vom Gesetz vorgesehener Beschrinkungen sein, die in einer
demokratischen Gesellschaft notwendig sind im Interesse der offentlichen Si-
cherheit, der offentlichen Ordnung, Gesundheit und Moral oder fiir den Schutz
der Rechte und Freiheiten anderer«. Originaltext: »Freedom to manifest one’s
religion or belief shall be subject only to such limitations as are prescribed by
law and are necessary in a democratic society in the interests of public safety,

157

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

hohen Anforderungen gestellt. Wie im deutschen Recht ldge der Schwerpunkt
auf einer Priifung der VerhéltnismiBigkeit der Einschrinkung. Jedoch gibt es
im Vereinigten Konigreich keine klare Systematik fiir deren Durchfiihrung.
Die fehlende Erkldrung, wie die Interessenabwigung in den >Religion and
Belief Regulations«< zu vollziehen ist, gilt in der juristischen Diskussion als ein
Hauptnachteil des Gesetzes (Vickers 2003:193). Zudem erkennt die Lehre an,
dass die Religionsfreiheit mit erhohter Wahrscheinlichkeit im Vergleich zu
anderen Freiheiten mit den Rechten anderer kollidieren kann. In der Arbeits-
welt bedeute dies, dass der Arbeitgeber bzw. die Arbeitgeberin einen Kom-
promiss finden miisse, der den kollidierenden Anspriichen der Beteiligten
gerecht wird (Barmes/Ashtiany 2003: 294; McColgan 2005: 631). In Fillen,
in denen mehrere Menschenrechte miteinander konkurrieren, muss ein beson-
ders strenger Maf3stab angelegt werden, um die jeweilige Wichtigkeit oder
den jeweiligen Grad der Beeintriichtigung der in Frage stehenden Interessen
festzustellen. Da ein einheitlicher Weg dafiir nicht rechtlich festgeschrieben
ist, geht lediglich aus einigen hochstrichterlichen Urteilen eine Pflicht zur
moglichst umfassenden Interessenabwiégung hervor. Dabei wurde zum Teil
auch die Proportionalitit (=VerhiltnisméBigkeit) des Eingriffs berpriift
(Knights 2007: 67 ff). Abgesehen von dieser Unklarheit diirfte in der Praxis
schon eine reine Abwiégung der gegenldufigen Interessen ergeben, dass die
reale Verletzung der Religionsfreiheit der Lehrerin, die kein Kopftuch tragen
darf, schwerer wiegend ist als eine potentielle Beeintrichtigung der Rechte
der Schiiler, die ein religioses Merkmal sehen miissen. Dass sie dies in be-
sonderer Weise in ihren Rechten verletzt, miisste erst einmal von denen auf-
gezeigt werden, die solches behaupten.

Legitimitat der Landesschulgesetze post-Ludin

Entsprechend dem Karlsruher Urteil zum Fall Ludin haben acht deutsche
Bundeslidnder ihre Schulgesetze in restriktiver Weise ergidnzt. § 38 des baden-
wiirttembergischen Schulgesetzes, der nach dem Urteil ziigig im Jahre 2004
gedndert wurde, enthilt nun eine Verbotsregelung beziiglich religioser, welt-
anschaulicher oder politischer Kleidung oder Zeichen, welche die Neutralitit
des Staates, den Schulfrieden oder Rechte anderer gefihrden konnten; dabei
sind jedoch christliche und andere okzidentale Werte und Traditionen von
diesem allgemeinen Verbot religioser und anderer Bekundungen ausgenom-
men. Politiker/innen und Parlamentsmehrheit in dem Bundesland wollten dies
als Ausnahme vom Verbot religioser Kleidung fiir christliche oder jiidische
Lehrkrifte z.B. im Nonnenhabit oder mit Kippa verstehen (siehe auch Hen-

for the protection of public order, health or morals, or for the protection of the
rights and freedoms of others«.

158

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

kes/Kneip in diesem Band). Im Vereinigten Konigreich wire eine solche
Vorschrift, die mit der klaren Absicht verabschiedet wurde, eine Ausnahme
fiir bestimmte Religionen zu schaffen, wegen des Vorliegens direkter (=un-
mittelbarer) Diskriminierung und der damit einhergehenden Unvereinbarkeit
mit dem Diskriminierungsverbot auf Grund von Religion gemdf Art. 14
i.V.m. Art. 9 EMRK unanwendbar.

Sollte wider Erwarten eine solche (gesetzliche) Regelung zustande kom-
men und in der Praxis vollzogen werden, stiinde einer Betroffenen wie Ludin
seit 2003 durch die Einfithrung der >Religion and Belief Regulations< auf je-
den Fall der Weg vor das Arbeitsgericht (ArbG) offen. Da sie durch § 38,
Abs. 2 SchulG BW auf direkte Weise ungleich behandelt worden wire, miis-
ste vor Gericht gepriift werden, ob es dafiir eine spezielle Rechtfertigung gibt.
Mangels ausreichender konkreter Anhaltspunkte, dass sie ihre Pflicht zu ord-
nungsgemiBer Ausiibung ihres Lehrerberufs und der diskriminierungsfreien
und unparteilichen Behandlung ihrer Schiilerinnen und Schiiler verletzt haben
konnte, ist nicht damit zu rechnen, dass das Land die notwendige Begriindung
anfiihren konnte. Auch aus den anderen deutschen Landesgesetzen mit ent-
sprechender Referenz gegeniiber >christlich-okzidentalen Werten und Tradi-
tionen< (Bayern, Hessen, Nordrhein-Westfalen, Saarland) ergibt sich nichts,
was zur Rechtfertigung eines generellen Kopftuchverbots fiir Musliminnen —
unter Zulassung christlicher oder jiidischer Kleidungsstiicke oder Symbole —
tauglich wire.

Weniger eindeutig mag die rechtliche Beurteilung beziiglich der Berliner,
Bremer und niedersidchsischen Schulgesetze bzw. Gesetze fiir besonders
herausgehobene Bereiche des offentlichen Diensts ausfallen, in denen die
religiose Manifestation des eigenen Glaubens durch Lehrerinnen bzw. Lehrer
und in Berlin durch weitere offentliche Beschéftigte schlechthin untersagt
wird. Hierbei handelt es sich um GesetzesmaB3nahmen, die in ihrer Wirkung
keinem anderen deutschen Gesetz dhneln und mit der franzosischen Laizitét
vergleichbar sind. Da auf diese Weise Anhidngerinnen und Anhinger aller
Religionen gleichbehandelt werden, kime im britischen Recht eine Klage auf
der Basis von indirekter (=mittelbarer) Diskriminierung in Frage, ebenfalls
gemil den >Religion and Belief Regulations<. Auch hier wire eine Recht-
fertigung des Verbots, im Lehrerberuf oder ¢ffentlichen Dienst ein Kopftuch
zu tragen, im Einzelfall vonnoten und miisste mit sachlichen und verhiltnis-
miBigen Argumenten begriindet werden.

Zusammenfassend kann vermutet werden, dass Ludin vor britischen
Gerichten mit groer Wahrscheinlichkeit erfolgreich gewesen und letztlich
eingestellt worden wire, da ihre Glaubensfreiheit durch die Zuriickweisung
beeintrachtigt und sie gegeniiber Angehorigen anderer Religionen benach-
teiligt worden wire. Offentliche Schulen im Vereinigten Konigreich haben
sowohl als staatliche Einrichtung die Gleichbehandlungspriamisse der EMRK,

159

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

als auch in ihrer Figenschaft als Arbeitgeberinnen die der »>Religion and
Belief Regulations< zu beachten. Es scheint unter den vorliegenden Tatsachen
des Falls unwahrscheinlich, dass die Schule im Prozess eine erforderliche
Rechtfertigung fiir das Verbot des Kopftuchs, die sich auf den Einzelfall
bezieht, vorweisen konnte.

Fille zum Ausdruck von Religiositit in der Offentlichkeit

Da der Fall >Ludin< unter dem britischen Recht ein betrichtlich vom deut-
schen Verlauf abweichendes Ende gefunden hitte, stellt sich die Frage, unter
welchen Umstidnden eine Einschrinkung der Religions(ausiibungs)freiheit
iiberhaupt moglich ist. Bei den nachfolgend dargestellten Féllen muss bedacht
werden, dass es bei den Rechtsstreitigkeiten keinesfalls einen Fokus auf
Kopftiichern gibt, da diese weitestgehend zugelassen und akzeptiert sind. Aus
den mittlerweile von befassten Fachorganisationen ausgearbeiteten Empfeh-
lungen'® zur Frage der Modifikation von Schuluniformen und des Erscheinens
vor Gericht geht hervor, dass auf den britischen Inseln ein liberaler und
toleranter Konsens besteht: Im Grundsatz ist von umfassender multikultureller
Freiheit in Sachen religioser Kleidung und Verhiillung auszugehen; Ein-
schrinkungen im Einzelfall unterliegen strengen sachlichen Rechtfertigungs-
erfordernissen und miissen mit Sensibilitdt auferlegt und durchgefiihrt wer-
den. Das betrifft nicht das Kopftuch als solches, sondern stiarker verhiillende
Gewinder sowie vor allem den Gesichtsschleier.

Einschrinkungen sind also nur auf Grund von sach- und verfahrens-
bezogenen auBerreligiosen Motiven zulédssig, weil es dem Staat gerade nicht
zusteht, die jeweilige Religion zu beurteilen und zu sanktionieren. Zusétzlich
zeigt sich, welche Vielfalt kulturell und religios zum britischen Selbstver-
stindnis gehort, die in Deutschland als relativ ungewdhnlich erscheint. In
diesem Zusammenhang ist allerdings zu bemerken, dass vom Schutz der >Re-
ligion and Belief Regulations< nur Religionen und Weltanschauungen/Phi-
losophien im klassischen Sinne erfasst sind. Daher scheiterte zum Beispiel die
Klage eines US-amerikanischen Arbeitnehmers, der sich die Flagge der Ver-
einigten Staaten auf seine Schutzkleidung gendht hatte und dies mit seiner Lo-
yalitdt zum Herkunftsland begriindete, was ihm der Loyalitdt zu einer Reli-

16 Siehe hierzu die Vorgaben des >Department for Children, Schools and Families<
(DCSF) »DCSF-guidance to schools on school uniform and related policies«,
abrufbar: http://www.dfes.gov.uk/consultations/downloadableDocs/uniform%?20
guidance%20-%20final2.doc, 25.09.2008. Zum Umgang mit religiosen Bedek-
kungen in der Justiz/Anwaltschaft siehe die »policy-guidance« des >Equal Treat-
ment Advisory Committee< (ETAC), welches vom >Judicial Studies Board«
(JSB) gebildet wird: http://www.jsboard.co.uk/downloads/ettb_veil.pdf,
25.09.2008.

160

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

gion gleich erschien.'” Die Anlisse, die im Vereinigten Kénigreich als Argu-

ment fiir eine Einschrinkung des Tragens religioser Kleidung oder bestimm-

ter Handlungsmoglichkeiten rechtlich akzeptiert wurden, kénnen in drei Kate-

gorien eingeteilt werden:

(1) bestimmte einheitliche Kleidungsanforderungen

(2) Schutzvorschriften aus Griinden der Sicherheit und des Gesundheits-
schutzes

(3) Unvereinbarkeit mit ordnungsgeméBer Berufausiibung

Am hiufigsten wurde in der Praxis eine Unvereinbarkeit der religiosen Klei-
dung mit einem vom Arbeitgeber/von der Arbeitgeberin oder von der Erzie-
hungseinrichtung vorgeschriebenen Uniformregelung festgestellt.

a) Religionsfreiheit und Uniformregelungen

Konflikte beziiglich der Bekleidung an Schulen traten bisher nur bei Schiilern
und Schiilerinnen auf, da iiblicherweise nur diese Uniformen tragen. Der
Versuch einer Schule, generell Kopfbedeckungen zu untersagen, scheiterte
bereits, bevor es zu einer Klage kam, auf Grund des erfolgreichen Einschrei-
tens der damaligen >Commission for Racial Equality«, die nicht mit der damit
einhergehenden indirekten Diskriminierung von Kopftuch tragenden Schiile-
rinnen einverstanden war (McGoldrick 2006: 179). Gewdohnlich erlauben
Schulen ausdriicklich Kopftiicher, solange diese ungemustert sind und farb-
lich mit der Schuluniform in Einklang stehen.

Weitaus komplexer entwickelte sich der Fall von Begum, deren Schule
unter Mitwirkung von Eltern und ortlichen Vertretern der Moscheen fiir mus-
limische Kinder und Jugendliche eine >Shalwar Kamiz-Uniform<'® als Alter-
native zur klassischen Uniform entwickelt hatte. Begum fand aber, dass die
Hose des Shalwar Kamiz ihre Beine nicht ausreichend bedecke, jedenfalls
nicht in dem Ausmal, wie es von einigen islamischen Gelehrten verlangt
werde. DemgemiiB trug sie einen Jilbab.'® Damit handelte sie sich die Auffor-
derung ein, entweder mit Schuluniform zu erscheinen oder der Schule fern zu
bleiben. Begum und ihre Schule stritten sich danach durch alle drei Instanzen
bis zum House of Lords, dem hochsten Gericht des Vereinigten Konigreichs.
Vorrangig ging es um die Frage, ob die Uniformregelung der Schule Begums
Recht auf Religionsfreiheit gemdfl dem >Human Rights Act< verletzt. In erster
Instanz wurde ihre Klage abgewiesen, mit der Begriindung, dass sie nicht

17 Williams v. South Central Limited, ET Case N0.2306989/2003 (16 June 2004).

18 Ein >Shalwar Kamiz« (auch: >Salwar Kameez<) ist ein zweiteiliges Outfit, beste-
hend aus einer weiten, langen Hose und einem langédrmeligen, knielangen Ober-
teil.

19 Ein »>Jilbab« ist ein mantelartiges Gewand, welches Arme und Beine komplett
bedeckt hailt.

161

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

offiziell von der Schule verwiesen worden, also freiwillig ferngeblieben sei.
Die zweite Instanz entschied hingegen zu Gunsten von Begum, dass eine
Verletzung von Art. 9 EMRK vorliege. Dieses Urteil beruhte schwerpunkt-
miBig auf der Tatsache, dass eine Schule nicht entscheiden diirfe, welcher
Richtung des Islam gefolgt wird. Das Urteil des House of Lords gab schlieB3-
lich wiederum der Schule Recht.”’ Die schriftliche Fassung des Urteils enthilt
einige Aussagen, die nicht nur bemerkenswert sind, sondern moglicherweise
auch eine zukiinftige Richtung in dhnlich gelagerten Fillen indizieren. Der
beteiligte Lord Thomas Henry Bingham hob zunéchst hervor, dass kein Ge-
richt tiber die jeweilige Richtigkeit von islamischer Kleidung urteilen konne,
sondern, dass solch eine Sache alleinig anhand von Tatsachen entschieden
werden diirfe (Abschnitt 2). Sachlich entscheidend war die Ansicht, die die
Lordrichter im Gegensatz zur Vorinstanz vertraten, dass es sich beim Schul-
besuch um eine freiwillige Angelegenheit handele. Begum habe es freige-
standen, eine andere schulische Einrichtung zu besuchen. Darauf basierend
wurde eine Parallele gezogen zu der von den Richtern zu beachtenden Ju-
risprudenz des EGMR. Durch den Aspekt der Freiwilligkeit konnte man
arbeitsrechtliche Fille der Religionsfreiheit zum Vergleich heranziehen. So
kamen die Richter zu dem Schluss, dass trotz der damit in Verbindung ste-
henden Unannehmlichkeiten ein Schulwechsel zu einer anderen Institution,
die den Jilbab als Bekleidung akzeptiert, hinnehmbar war. Das Urteil betonte,
dass Art. 9 EMRK gemiB der geldufigen Rechtsprechung des StraBburger Ge-
richtshofs nicht die »komfortable Ausiibung des Rechts« beinhalte (Abschnitt
25). In der Literatur und auch seitens der in der Begriindung von ihren vier
minnlichen Kollegen abweichenden Richterin Hale wurde daran bemingelt,
dass die erschwerenden Umstidnde eines Schulwechsels unterschitzt worden
seien (Abschnitt 96; McGoldrick 2006: 197). Einigkeit scheint allerdings iiber
die Pramisse zu bestehen, dass eine inhaltliche Bestimmung der Zulassung
oder Beschrinkung religioser Bekundungen jenseits der staatlichen Identifi-
kation mit einer bestimmten Religion (Staatskirche) stattfinden muss. In der
Literatur stimmt man darin iiberein, dass britische Gerichte selbstverstindlich
nicht zwischen Religionen willkiirlich unterscheiden oder gar die Wahrhaf-
tigkeit der religiosen Aussagen kommentieren diirften (Ellis 2005: 34). Soll es
zu einer Begrenzung der Religionsfreiheit kommen, so muss dies stets indi-
viduell und auf einem personlichen Niveau gerechtfertigt sein.

AnschlieBend an das Urteil >Begum« wurde eine >Guidance to schools on
school uniform and related policies< vom Ministerium fiir Kinder, Schule und
Familie erlassen.”’ Dieses Dokument enthilt u.a. umfangreiche Erklirungen,
inwiefern religiose Bediirfnisse der Schiilerinnen und Schiiler im Rahmen der

20 R (on the application of Begum) v. Headmasters and Governors of Denbigh
High School, a.a.O.
21 »DCSF-guidance to schools on school uniform and related policies«, a.a.O.

162

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

Durchsetzung von Schuluniformen beachtet werden miissen. Unter Bezugnah-
me auf den Fall Begum und weitere Urteile, weist die Leitlinie darauf hin,
dass diese nicht als generelle Rechtfertigung von derartigen Einschriankungen
religios motivierter Kleidung verstanden werden sollen. Vielmehr miissen
Schulen eine Interessenabwigung durchfithren und >gute Griinde< fiir eine
etwaige Einschrinkung auffiihren.”> Ein besonderer Hinweis auf die Gefahr
mittelbarer Ungleichbehandlung ist ebenfalls in der Leitlinie enthalten und er-
kldrt, so dass auch scheinbar neutrale Regelungen kritisch betrachtet werden
miissen.” Hochst relevant fiir muslimische Schiilerinnen sind die Abschnitte
18 und 19 der Richtlinie, die zum einen betonen, dass manche Religionen
duBerlich sichtbare Merkmale erfordern sowie bescheidenes Auftreten in
Form von weiter Kleidung und Kopfbedeckungen und zum anderen, dass
Schulen in verniinftigem Ausmal} dementsprechend ihre Uniformregelungen
anpassen sollen. Daher kann man davon ausgehen, dass auch zukiinftig zu-
mindest Kopftuchverbote oder das Auferlegen enger Kleidung rechtlich bean-
standbar wéren.

Ein ilteres und nicht mehr aktuelles Urteil im Bereich Arbeitsrecht de-
monstriert, wie viel Wert frither auf Uniformen gelegt wurde, was die heutige
bestehende Vorliebe dafiir vielleicht einfacher verstehen ldsst. Eine Kranken-
schwester, die aus religiosen Griinden nicht ihre Beine entbloen mochte und
deshalb das vorgeschriebene Uniformkleid nicht tragen konnte, verlor die
Klage gegen ihre Entlassung, weil eine Anderung der Uniformregelung ge-
setzlich ausgeschlossen war.”* Das Krankenhaus war willens gewesen, die
Vorschriften zu idndern, war aber dazu nicht erméchtigt. Dieser Fall wiirde
nach heutigem Recht — unter Geltung des >Human Rights Act¢, dem fast alle
Krankenhzuser als staatliche Einrichtungen unterliegen und gemifl den >Re-
ligion and Belief Regulations< — mit groer Wahrscheinlichkeit zu Gunsten
der Kldgerin ausgehen.

Ein neueres Urteil betraf einen Schaffner, dem auf Grund seines Barts ge-
kiindigt wurde.”> Das ArbG stellte keine Diskriminierung fest, da die Uni-
formregelungen lediglich einen gepflegten Bart erforderten und andere Ar-
beitnehmer im selben Unternehmen, die ebenfalls aus religioser Regelbe-
folgung einen Bart trugen, keine Schwierigkeiten mit der Einhaltung dieser
Modalitit hatten.

22 »DCSF-guidance to schools on school uniform and related policies«, a.a.O., Ab-
schnitt 21 f.

23 »DCSF-guidance to schools on school uniform and related policies«, a.a.O., Ab-
schnitt 23 f.

24 Kingston and Richmond RHA v. Kaur [1981] IRLR 337 (EAT).

25 Mohmed v. Virgin trains WL 25224803 (30 August 2006).

163

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

b) Religionsfreiheit und Arbeits- und Gesundheitsschutz

Einschriankungen religioser Kleidung auf Grund der Sicherheit oder des Ge-
sundheitsschutzes kamen in den vergangenen Jahrzehnten mehrmals vor Ge-
richt. So unterlag ein Arbeiter mit einer Klage auf Beforderung auf eine Po-
sition, bei der er unter einem Eisenbahnwagen liegend Reparaturen ausgefiihrt
hiitte.”® Die Ausfithrung der Titigkeit erforderte rechtlich das Tragen eines
Helms, was ihm durch seinen Turban unmoglich war. Das Gericht entschied
auf Grund der Tatsache, dass sich der Arbeitgeber nach dem Arbeitsschutz-
recht strafbar machen wiirde, wenn der Kldger keinen Helm tragt. Vom Straf-
recht her gesehen konnte, anders als dies fiir die Helmpflicht der Motorrad-
fahrer gilt, keine Ausnahme zu Gunsten der Religion gemacht werden. Das
Tragen von Bérten in der Lebensmittelproduktion wurde mehrmals erfolg-
reich untersagt unter Berufung auf die Volksgesundheit, die unter Art. 9
Abs. 2 EMRK als Rechtfertigungsgrund fiir eine Diskriminierung aufgelistet
ist.”” In der Praxis werden heute normalerweise Bartnetze verwendet, so dass
Konflikte vermieden werden konnen.

¢) Religionsfreiheit und Unmoglichkeit der Berufsausiibung

Sehr selten sind Fille, in denen die Berufsausiibung schlichtweg unmoglich
ist, solange die religios motivierte Bekleidung getragen wird. Eine in den Me-
dien ausfiihrlich kommentierte Begebenheit warf die Frage auf, ob eine
Sprachassistentin an einer Grundschule das Recht hat, wihrend des Unter-
richts einen Nigab zu tragen, d.h. eine Ganzkorperverhiillung, bei der auch
das Gesicht bedeckt ist und nur die Augen sichtbar bleiben. Die Frage kam
vor Gericht, weil die Schulbehérde die Sprachassistentin bzw. Hilfslehrerin
suspendiert hatte und die Frau dagegen ihr Recht auf Religionsfreiheit geltend
machte. In beiden arbeitsgerichtlichen Instanzen wurde zu Gunsten der Schule
entschieden.” Zwar handele es sich um einen Fall von indirekter Diskriminie-
rung, diese war aber als legitime und proportionale Anforderung des Berufs
gerechtfertigt nach § 7 der >Religion and Belief Regulations<. Zu diesem
Schluss kam das Gericht nach umfangreicher Beweisaufnahme. Es zeigte
sich, dass in der betreffenden Grundschule tiber 90 Prozent der Schiiler Eng-
lisch nicht als Muttersprache gelernt hatten und groéBtenteils dementsprechend
zusitzliche Hilfe benotigten. Da Gesicht und Mund gerade fiir Kinder mit
Sprachschwierigleiten wichtige kommunikative Mittel darstellen, die durch
das Tragen des Nigab unterbunden werden und weil die Suspendierung al-
leinig darauf basierte, habe die Schule rechtméfig gehandelt.

26 Singh v. British Rail Engeneering [1986] ICR 22 (EAT).

27 Singh v. Rowntree Mackintosh [1979] IRLR 199 (EAT Sc) und Panesar v.
Nestlé [1980] IRLR 60.

28 Azmi v. Kirklees Metropolitan Borough Council, a.a.O.

164

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

Was alle drei einschrinkenden Bereiche aufweisen, ist ein pragmatischer Um-
gang mit dem Thema religioser Kleidung. Keinesfalls wird danach gefragt, ob
es der betroffenen Person {iberhaupt zusteht, diese Kleidung zu tragen oder ob
es nach den Regeln der jeweiligen Religion geboten ist, dies zu tun. Der
Schwerpunkt liegt darin zu sehen, ob es wirklich fiir die ausgeiibte Téatigkeit
geboten ist, eine Einschrinkung vorzunehmen. Dass die damit verbundene In-
teressenabwigung nicht immer gelingt, kann hier dahinstehen.

Dennoch scheint das Bestehen auf Uniformen im Vergleich zu anderen
Rechtfertigungen als weniger legitim. Weitere Urteile, die im Rahmen des
Rechts auf allgemeine Handlungsfreiheit relevant sind, zeigen, dass dem Ar-
beitgeber/der Arbeitgeberin beachtlicher Spielraum eingerdumt wird, wenn es
um die Bestimmung von Bekleidung und Haartracht von Angestellten geht,
sofern sie als okonomisch zweckmiBig fiir das Unternehmen gelten (Clayton/
Pitt 1997: 59 ff). In Prozessen, die die Religionsfreiheit der Arbeitnehmer/in-
nen betreffen, wird dies als unangemessen gesehen (ebd.: 69); eine berech-
tigte Kritik, der hoffentlich durch die Einfithrung und Anwendung der >Re-
ligion and Belief Regulations< mehr Aufmerksamkeit geschenkt werden wird.
Diesbeziigliche neuere Rechtsprechung veranschaulicht, dass Arbeitgeberin-
nen und Arbeitgeber zumindest schwer wiegende Griinde aufbringen miissen,
wenn es um die Versagung von Anfragen auf Urlaub oder Arbeitszeitre-
gelungen aus religiosen Griinden geht (Sandberg 2007: 90 f). Da die ent-
sprechenden Urteile Beispiele fiir erfolgte Einschrinkungen der Religions-
freiheit liefern, soll auf die damit verdeckte Tatsache hingewiesen werden,
dass normalerweise darauf geachtet wird, dem Rechtstriger/der Rechtstra-
gerin mittels eines Kompromisses entgegenzukommen. Rex Ahdar und Ian
Leigh weisen auf die Vorteile einer Anpassung seitens der Arbeitgeberin/des
Arbeitgebers in verniinftigem Rahmen hin: Die Wirtschaft und die Gesell-
schaft wiirden leiden, wenn gut qualifizierte Arbeitnehmerinnen und Arbeit-
nehmer auf Grund ihrer Religion vorab von ganzen Berufsgruppen ausge-
schlossen wiirden. Dies sei zwar anders als in den USA, Kanada, Australien
und Neuseeland nicht explizit geregelt, sollte aber ein Faktor sein bei der Be-
wertung, ob indirekte Diskriminierung in bestimmten Fillen gerechtfertigt ist
(Ahdar/Leigh 2005: 300). Nennenswert ist auch der Umstand, dass es in den
Urteilen zur Religionsfreiheit im Vereinigten Konigreich keinen Schwerpunkt
auf duBerlich sichtbaren Merkmalen gibt, sondern gleichermaf3en Rechte auf
Zeit fiir religiose Verehrung, entweder in regelméBiger Form oder fiir Pilger-
fahrten, in Frage stehen. In denjenigen Beispielen, in denen sichtbare Sym-
bole einer Religion einen Streitpunkt bildeten, lag dies zumindest nicht of-
fenkundig an einem personlichen Missfallen des Symbols oder dessen emp-
fundenen Inhaltes, ganz anders als im Zuge der deutschen Kopftuchkon-
troverse.

165

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

Hintergrinde

In Anbetracht der Tatsache, dass es sich beim Vereinigten Konigreich und
Deutschland um zwei Mitgliedstaaten der EU handelt, die den arbeitsrecht-
lichen Regelungen der EU zur Diskriminierungsvermeidung auf Grund von
Religion unterliegen, dringt sich die Frage auf, was der Ursprung fiir die sehr
unterschiedlichen rechtlichen Ergebnisse ist. Einerseits bestehen — mit Aus-
nahme der deutschen Schulgesetze — vergleichbare Vorschriften in beiden
Staaten, welche die Religionsfreiheit schiitzen, aber auch Einschrinkungen
zulassen. Anderseits weist die sehr unterschiedliche Interpretation der grund-
sitzlichen Regelungen darauf hin, dass jeweils ein grundverschiedenes Ver-
stindnis fiir die Bedeutung und die Inhalte der Religionsfreiheit herrscht. An-
sitze zur Erlduterung des britischen Verstidndnisses sind im Folgenden darge-
stellt und werden mit Literaturmeinungen gegeniiber den Unterschieden in
Deutschland ergéinzt. Auf Grund der Vielschichtigkeit und Anzahl der po-
tentiellen Ursachen ist es nicht moglich, eine umfassende Erkldrung zu geben.
Die Komplexitit der Unterschiede wird insofern ausgezeichnet von Samantha
Knights in einem Satz zusammengefasst: Die den Sachverhalten religioser
Kleidung zu Grunde liegende Auseinandersetzung um Identitét, Integration
und Unterschiede werde innerhalb der EU-Mitgliedsstaaten unterschiedlich
gefiihrt und sei jeweils ein Ergebnis verzweigter Wechselwirkung zwischen
historischem Zusammenhang, der Beziehung von Kirche und Staat, postkolo-
nialer Politik, Mustern und Einstellungen zu Immigration sowie der Idee von
Staatsbiirgerschaft und nationaler Identitit (Knights 2005: 499).

Zum einen lohnt sich ein niherer Blick auf das britische Verhéltnis von
Kirche und Staat. Seit dem 16. Jahrhundert steht den Monarchen und Mo-
narchinnen der Titel des >fidei defensor< zu, ein damals iiblicherweise vom
Papst verliehener Titel, der die Beziehungen zu Staaten stirken und/oder den
Einfluss von Rom in Staatsangelegenheiten sichern sollte. Der erste englische
Wiirdentrdager Heinrich VIII trennte sich zwar alsbald aus allgemein bekann-
ten Griinden von der katholischen Kirche, doch entschied das Parlament, dass
der Titel des »Verteidigers des Glaubens< weiterhin beibehalten werden sollte
(Ipgrave 2003: 209 f). Der heutige Thronfolger hat bedeutungsschwer ange-
kiindigt, dass er in seiner zukiinftigen Rolle als >fidei defensor< nicht Ver-
teidiger des (christlichen) Glaubens, sondern Verteidiger von religidsem
Glauben im Allgemeinen sein werde. Daraus spricht die Absicht, die Vielfalt
der Religionen des Vereinigten Konigreiches zu vertreten und sich fiir deren
Freiheit einzusetzen (ebd.: 207 und 210). Die merkwiirdig anmutende Auf-
rechterhaltung des Titels >fidei defensor«< sollte nicht von der einschneidenden
politischen Signalwirkung und Weitsicht dieser Aussage ablenken. Unter dem
Schirm der Anglikanischen Kirche werden bereits in diese Richtung fiithrende
Initiativen durchgefiihrt. So gibt es zum Beispiel einen konfessionsiiber-

166

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

greifenden Rat, der gemeinsame Ziele aller Religionen diskutiert und verfolgt.
Auch der Erzbischof von Canterbury als religioses Oberhaupt der Kirche ist
der Idee dieses >hospitable establishment<, welches alle Religionen mitein-
bezieht, wohlgesonnen (ebd.: 220 ff). Moglicherweise dient diese Strategie
dazu, der >Church of England< die Legitimitit zu sichern, als Staatskirche
weiter zu bestehen. An der Aufrechterhaltung einer Staatskirche wird um-
fassend Kritik geiibt, im Hinblick auf den Schutz religioser Minderheiten
erscheint ihre Prominenz allerdings eine positive Wirkung zu haben (Ahdar/
Leigh 2005: 83). Es scheint eher so, als ob Angehorige von Minderheitenreli-
gionen durch die Sonderstellung der >Church of England«< und die entstandene
Kooperation zusitzliche Unterstiitzung bekommen. Dominic McGoldrick
sieht wiederum den deutschen Kopftuchkonflikt auch vor dem Hintergrund
einer wachsenden Sékularisierung der Gesellschaft in Bezug auf religiose
Praxis, auf den Glauben und den Kirchenbesuch, idhnlich wie dies in Frank-
reich der Fall ist (McGoldrick 2006: 109). Demnach spielt Religion im Verei-
nigten Konigreich derzeit eine zentralere Rolle als in Deutschland.

Zum anderen lasst sich die These aufstellen, dass das Identitidtsverstidndnis
der Briten ein sehr spezifisches ist. Durch die weltweite Ausdehnung des
>Commonwealth« kommen Einwandererinnen und Einwanderer zum einen
aus einer groflen Zahl an Kulturkreisen und zum anderen schon seit geraumer
Zeit. Das notwendige Resultat aus dieser Multikultur ist eine nationale Iden-
titdt, die weniger eindeutig und ermittelbar ist als zum Beispiel in Frankreich
oder Deutschland (McGoldrick 2006: 173). Ohne die Sicherheit, die mit einer
klaren Identitdt einhergeht, fillt es unter Umstinden schwer, anderen die
damit verbundenen Lebensgrundsitze aufzuerlegen. Die damit einhergehende
Bescheidenheit findet sich ebenfalls in einem Dokument des >Home Officex,
das 2005 veroffentlicht wurde. Laut diesem sind

»[...] Differenzen in Wertvorstellungen und Ambitionen in einer vielfiltigen Gesell-
schaft unumgénglich. Unser Respekt fiir Freiheit bedeutet, dass keine kulturellen
Wertvorstellungen gegeniiber anderen privilegiert werden sollen. Mit Ausnahme vom
Respekt gegeniiber anderen und dem Rechtsstaatsprinzip, sowie Toleranz und gegen-
seitiger Pflichten zwischen Staatsbiirgern als grundlegende Elemente des Britisch-
Seins, sollen unterschiedliche Wertvorstellungen und Briduche auf dem Wege der
Gesprichsfithrung behoben werden« (Home Office 2005: Kapitel 4, Abschnitt 42).

Die Betonung liegt also auf der Akzeptanz verschiedener Wertvorstellungen.
Das heif3t Urteile tiber Inhalte oder die Wertigkeit von unterschiedlichen Kul-
turen oder Religionen, wie sie im Fall >Ludin< sogar vor Gericht und darauf
folgend gesetzlich ausgedriickt wurden, sind wiinschenswert. Die Akzeptanz
dessen fillt den Briten vielleicht vergleichsweise leichter.

167

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

In Bezug auf >Identitdt< ist die deutsche Diskussion um das Kopftuch der
Lehrerin auch vor dem Hintergrund zu sehen, dass Einwandererinnen bzw.
Einwanderer in Deutschland im Vergleich zum Vereinigten Konigreich oder
zu Frankreich linger als AuBenseiterinnen bzw. Auflenseiter gesehen wurden,
deren dauerhafte Pridsenz erst kiirzlich deutlich und zur Kenntnis genommen
wurde, gerade durch den Fall >Ludin« So erlangte das Kopftuch die Funktion
eines Katalysators, der vielleicht eine tiefer gehende politische Debatte iiber
Identitidt und Einwanderung befordert, wihrend das Kopftuch bislang ledig-
lich als Zeichen mangelnder Integration und der Unterdriickung der musli-
mischen Frau gesehen wurde. Angeregt wird, dass nun das Kopftuch als Aus-
druck einer muslimischen Identitit genutzt werden solle und insofern als
mehrdeutiges Symbol gedeutet werde (McGoldrick 2006: 110). Eine ent-
sprechende Diskussion um die Mehrdeutigkeit des Kopftuchs besteht aber im
Vereinigten Konigreich mangels eines Konflikts wohl nicht.

Tariq Modood, ein fithrender britischer Soziologe im Fachgebiet Einwan-
derungspolitik, erkundet die Religionsfreiheit im Lichte der Integration. Er
weist auf die noch geringe Anzahl muslimischer Arbeitnehmerinnen und
Arbeitnehmer in Fithrungspositionen der britischen Wirtschaft und Politik
hin, schitzt aber, dass diese Situation in Deutschland und Frankreich noch
gravierender ist, weil sich der Hauptzufluss von Einwanderinnen und Ein-
wanderern spiter vollzog. Er meint, dass in Bezug auf ethnische Aspekte
Recht und Politik in diesen beiden Lindern auf ein anderes Verstindnis von
>Integration« gestiitzt seien als im Vereinigten Konigreich. Modood favorisiert
die herrschende Meinung, welche die in Deutschland und Frankreich pra-
ferierte Assimilation als eine Wahl sieht, die neben der Alternative besteht,
sich positiv als Gruppe abseits der Mehrheit zu definieren, da dies als
befreiend gesehen wird (Modood 2003: 225 f). Integration in diesem von
Assimilation unterschiedenen Sinne basiere wiederum auf einer Auffassung
von Gleichheit, die keine Entschuldigung fiir die eigene Herkunft, Familie
oder Gemeinde ersucht, sondern andere zu Respekt verpflichtet und mit einer
Politik einhergeht, die das Fremde nicht geringschitzt, sondern die Bewah-
rung des eigenen Kulturbesitzes fordert. Allerdings bestehe die Gefahr in die-
sem System darin, dass die Qualitiit des Erlebens der gemeinsamen Staatsbiir-
gerschaft unter Umstédnden Einbuflen erfahre. Deswegen schldgt Modood vor,
diesem Problem auf praktischer Ebene zu begegnen, indem Gemeinsamkeiten
herausgearbeitet und betont werden (ebd.). Genau diese Vorgehensweise wird
inzwischen auch von zahlreichen staatlichen und privaten konfessions-
ibergreifenden Einrichtungen verfolgt. Im Vordergrund der Initiativen in die-
sem Bereich steht der Dialog, der unumgénglich zur Erkenntnis fiihrt, dass
eine durch Vielfalt erzeugte Erweiterung des Wissens iiber unterschiedliche
Kultur und Religion in der Bevolkerung eine Bereicherung ist.

168

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

Die Kopftuchkontroversen auf dem europidischen Festland werden auch
explizit in den besonderen Kontext der Ereignisse und Folgezeit des 11. Sep-
tembers 2001 geriickt. Laut Kathleen Cavanaugh weckten die Terroranschla-
ge die bis dahin >schlafende< politische Fithrungsschicht Europas, so dass die-
se sich endlich den kulturellen und sozialen Anforderungen religidser Vielfalt
stellen musste. Ungliicklicherweise sei das dadurch geschehen, dass religioser
Ausdruck in der Offentlichkeit auf Normen und Werte beschrinkt wurde, die
als europdischen Ursprungs angesehen werden (Cavanaugh 2007: 3 f; siehe
auch Barskanmaz und Rommelspacher in diesem Band) Dass dies nicht un-
bedingt eine zutrdgliche Konnotation ist, sondern die Ursachen fiir Probleme
verstirken kann, wird von einigen britischen Autorinnen und Autoren
aufgegriffen. Die Lage von Arbeitnehmerinnen bzw. Arbeitnehmern, die sich
zwischen der Ausiibung der Religion und der Fortsetzung des Arbeitsver-
hiltnisses entscheiden miissen, ist denkbar schwierig. Wenn Arbeitgeberinnen
bzw. Arbeitgeber nicht willens sind, ihre Macht, beides in Einklang zu brin-
gen, auszuiiben, zahlt die Arbeitnehmerin oder der Arbeitnehmer zwangs-
laufig einen hohen Preis. Keine der beiden Alternativen — weder der Verlust
der Arbeitsstelle, noch das Leben unter Missachtung des eigenen Glaubens —
konnen zu einer ausgewogenen Einstellung zu dieser Gesellschaft oder ihrer
Rechtsordnung fithren, wenn diese nur eine solche Zwangslage zuldsst. Als
logische Folge wird in Kauf genommen, dass die betroffene Person eine
gleichgiiltige oder feindselige Meinung zur Gesellschaft entwickelt, verstérkt
durch die Erkenntnis, dass die eigenen grundlegenden Wertvorstellungen
nicht mit denen der Allgemeinheit vereinbar sind (Leader 2007: 730; Motha
2007: 162; allgemeiner McGoldrick 2006: 19).

Schlussfolgerungen

Diskussionen in Deutschland, im Vereinigten Konigreich und in anderen Lin-
dern weisen darauf hin, dass es sich bei der Akzeptanz von Kopftiichern um
ein politisches ebenso wie rechtliches Thema handelt. Die jeweiligen Denkan-
sidtze in Deutschland und im Vereinigten Konigreich sind sehr dhnlich, aber
die daraus gezogenen Konsequenzen und daran angeschlossene Vorgehens-
weise weichen entscheidend voneinander ab. Die wesentlich abweichende
Interpretation des einschligigen Rechts wurde exemplarisch anhand des Falls
einer Lehrerin mit Kopftuch erkennbar. Momentan ist es so, dass trotz wenig
ausgefeiltem Schutz im Recht die Religionsfreiheit im Vereinigten Konig-
reich groBziigiger interpretiert wird als in Deutschland. Die unterschiedliche
Auslegung des Rechts ist unter anderem das Resultat eines abweichenden
Verstindnisses von vielerlei Faktoren, so etwa der Neutralitit bzw. der
festgelegten Identifikation des Staates mit einer Staatskirche, der nationalen

169

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

Identitit, der Vorstellung von Integration, von erwiinschter Immigration und
moglicher Reaktion.

Vor britischen Gerichten dominiert eine pragmatische Strategie, jeden Fall
alleinig auf Grund von Fakten und praxisnahen Kriterien zu entscheiden, ohne
die jeweilige religiose Manifestation bewerten zu wollen. Letzteres ist ins-
besondere in Bezug auf islamische Praxis ohnehin geboten, da es im Islam
keine einheitliche anerkannte Autoritédt gibt, die solche Glaubensfragen un-
angefochten entscheiden konnte, und jeder/jede Glidubige eigenverantwortlich
eigene Entscheidungen iiber seine Ausiibung des Glaubens treffen muss. In
starkem Kontrast hierzu stehen diejenigen deutschen Schulgesetze, die offen
eine Préferenz fiir christliche und/oder abendléndische Symbole aussprechen,
auch wenn Gerichte der Bundeslidnder dariiber mittlerweile so entschieden
haben, dass diese Absicht der Gesetzgebung nicht verfassungskonform sei
und daher die Klauseln uminterpretiert werden miissten in einem restriktiven
Sinne, d.h. zu Lasten aller religiosen Manifestationen (siehe auch Berghahn in
diesem Band). Festzuhalten ist, dass in den gesetzgeberischen Formulierun-
gen einiger deutscher Bundeslidnder zumindest intentional eine diskriminie-
rende Bewertung enthalten ist. Diese besagt, dass nur die christlich-okzi-
dentalen Symbole und Kleidungsstiicke aus rechtlicher Sicht erwiinschte In-
halte oder Bedeutungen verkorpern. Im Gegenschluss signalisiert dies, dass
Religionen orientalischen Ursprungs rechtlich beanstandenswert oder zu-
mindest nicht gleichermaflen schutzwiirdig sind. Die betreffenden Vorschrif-
ten spiegeln die in den >Ludin-Urteilen< vorgetragenen Argumente wider, die
eine emotionale, unsachliche Betrachtung des Kopftuchs zum Ausdruck brin-
gen. Zwei Lehrmeinungen konnten als Antwort auf eine Rechtsetzung, die auf
personlicher Préferenz beruht, vorgebracht werden. Streitbar und polemisch
betont Stewart Motha, dass die rechtlichen Phinomene, die religiose Kleidung
verbieten, eine suizidale Tendenz der Demokratie verkorpern, die ihr not-
wendig innewohnende Rechte einschrinkt, nur weil ihr deren Ausiibung
durch eine Minderheit nicht genehm ist (Motha 2007: 156). Wesentlich all-
gemeiner und vorsichtiger wird angefiihrt, dass Diskriminierung moralisch
unannehmbar ist, sobald sie in der Form erscheint, andere weniger vorteilhaft
zu behandeln auf Grund einer Erwédgung, die moralisch irrelevant ist (bei-
spielsweise Feldman 2002: 135).

In Anbetracht der Tatsache, dass einige der Landesschulgesetze diskrimi-
nierende Vorschriften enthalten, die weder mit dem GG, noch mit der EMRK
oder europarechtlichen Anforderungen vereinbar sind, konnte der rechtsver-
gleichende Blick auf andere Rechtsordnungen und deren Losungswege durch-
aus Alternativen hervorbringen. Das britische Modell diirfte auf Grund der es
kennzeichnenden Unvoreingenommenheit und seines Pragmatismus auch fiir
deutsche Verhiltnisse angemessen sein und wire zudem weitaus kompatibler

170

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH DER LEHRERIN AUS BRITISCHER SICHT

mit dem Anspruch der religiosen Neutralitdt des deutschen Staates, als die
besagten Schulgesetze es sein konnen.

Literatur

Ahdar, Rex/Leigh, Ian (2005): Religious Freedom in the Liberal State, Ox-
ford: Oxford University Press.

Barmes, Lizzie/Ashtiany, Sue (2003): »The Diversity Approach to Achieving
Equality: Potential and Pitfalls«. Industrial Law Journal 32, S. 274-296.
Cavanaugh, Kathleen (2007): »Islam and the European Project«. Muslim

World Journal of Human Rights 4, S. 1-20.

Clayton, Gina/Pitt, Gwyneth (1997): »Dress Codes and Freedom of Expres-
sion«. European Human Rights Law Review 33, S. 54-70.

Ellis, Evelyn (2005): EU Anti-Discrimination Law, Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

Feldman, David (2002): Civil Liberties and Human Rights in England and
Wales, 2. Auflage, Oxford: Oxford University Press.

Home Office (2005): »Improving Opportunity, Strengthening Society«. Ab-
rufbar: http://www.homeoffice.gov.uk/documents/improving-opportunity-
strat?view=Binary, 10.12.2008.

Ipgrave, Michael (2003) »Fidei Defensor Revisited: Church and State in a
Religiously Plural Society«. In: Nazila Ghanea (Hg.), The Challenge of
Religious Discrimination at the Dawn of the New Millennium, Leiden/
Boston: Martinus Nijhoff, S. 208-222.

Knights, Samantha (2005): »Religious Symbols in the School: Freedom of
Religion, Minorities and Education«. European Human Rights Law Re-
view 41, S. 499-516.

Knights, Samantha (2007): Freedom of Religion, Minorities and the Law,
Oxford: Oxford University Press.

Leader, Sheldon (2007): »Freedom and Futures: Personal Priorities, Institutio-
nal Demands and Freedom of Religion«. Modern Law Review 70, S. 713-
730.

McColgan, Aileen (2005): Discrimination Law, Oxford/Portland: Hart Pub-
lishing.

McGoldrick, Dominic (2006): Human Rights and Religion: The Islamic
Headscarf Debate in Europe, Oxford/Portland, Oregon: Hart Publishing.

Modood, Tariq (2003): »The Place of Muslims in British Secular Multi-
culturalism«. In: Nazila Ghanea (Hg.), The Challenge of Religious Dis-
crimination at the Dawn of the New Millenium, Leiden/Boston: Martinus
Nijhoff, S. 223-243.

171

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STEPHIE FEHR

Motha, Stewart (2007): »Veiled Women and the Affect of Religion in
Society«. Journal of Law and Society 34, S. 139-162.

Sandberg, Russell (2007): »Flags, Beards and Pilgrimages: A Review of the
Early Cases on Religious Discrimination«. Ecclesiastical Law Journal 9,
S. 87-100.

Taylor, Stephen/Emir, Astra (2006): Employment Law, Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Vickers, Lucy (2003): »The Employment Equality (Religion or Belief) Regu-
lations 2003 «. Industrial Law Journal 32, S. 188-193.

Weller, Paul/Feldman, Alice/Purdam, Kingsley (2001): Religious Discrimina-
tion in England and Wales, University of Derby: Home Office Research,
Development and Statistics Unit.

Yuval-Davis, Nira (2007): »Intersectionality, Citizenship and Contemporary
Politics of Belonging«. Critical Review of International Social and Poli-
tical Philosophy 10, S. 562-574.

Rechtsprechung

Azmi v. Kirklees Metropolitan Borough Council EAT Case No0.9/2007 (8
March 2007).

R (on the application of Begum) v. Headteachers and Governors of Denbigh
High School UKHL 15 2006 (22 March 2006).

Kingston and Richmond RHA v. Kaur [1981] IRLR 337 (EAT).

Mandla v. Dowell Lee [1983] IRLR 209 (HL).

Mohmed v. Virgin Trains WL 25224803 (30 August 2006).

Singh v. British Rail Engineering [1986] ICR 22 (EAT).

Singh v. Rowntree Mackintosh [1979] IRLR 199 (EAT Sc).

Williams v. South Central Limited, ET Case No0.2306989/2003 (16 June
2004).

Panesar v. Nestlé, [1980] IRLR 60.

172

ttps://dol.org/10.14361/9783839409596-005 - am 14.02.2028, 08:10:44. /dels Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

