168

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Die Irgendwas- katsu-Aktivititen stellen Anleitungen zur Verfiigung, die Men-
schen in bestimmten Situationen abrufen kénnen. Wenn sie diesen folgen, kann
nichts schiefgehen, so die Hoffnung. Es ist der Versuch, (schwierige) Lebenssitua-
tionen und Aufgaben in kleine, zu bewerkstelligende Einzelschritte zu modulari-
sieren. Dies ldsst sie zihmbar und fiir jedermann erreichbar erscheinen — voraus-
gesetzt man investiert in sie ausreichend Miihe, Energie und Eigeninitiative. Nach
und nach werden immer mehr Lebensbereiche nach diesem scheinbar bewihrten
Schema organisiert. Dies ungeachtet dessen, ob sie sich a) itberhaupt fir eine sol-
che Modularisierung eignen und b) ob sich das Individuum tatsichlich selbstindig
um alle Dinge kiitmmern kann/muss, oder ob es nicht stattdessen sinnvoll sein kénn-
te, eine Losung der zu Grunde liegenden Probleme auf politischer bzw. kollektiver
Ebene einzufordern. Es handelt sich hierbei um eine Manualisierung des Lebens auf
der Ebene des einzelnen Individuums, indem durch die Selbstoptimierungs- Lite-
ratur Anleitungen fiir jeden Lebensbereich zur Verfiigung gestellt werden. Dieses
Zurechtlegen von Strategien fiir jede erdenkliche Lebenssituation kann ein Stiick
Sicherheit zuriickgeben in einer gesellschaftlichen Notlage, bei der die traditionell
zustindigen Institutionen (Familie, Staat, Gemeinschaft) immer mehr an Bedeu-
tung verlieren und die Verantwortung zunehmend auf dem Individuum liegt. Die
Individuen miissen in einem Konkurrenzkampf um knappe Giiter die effektivsten
und effizientesten Strategien aufbringen, sie miissen selbst aktiv werden, da die
klassischen Institutionen nicht mehr dieselbe Sicherheit liefern wie vormals. Das
dadurch entstehende Vakuum wird gefilllt durch Berater*innen, die diese Prozes-
se anleiten, denn nicht allen stehen die finanziellen und zeitlichen Ressourcen zur
Verfiigung, die sie bendtigen, um alle Informationen selbst zu sammeln und sich die
passenden Strategien zurechtzulegen. Auf diese Weise sind viele der nantoka- katsu-
Aktivititen von Berater*innen entwickelt worden, um damit bestimmte Produk-
te und Dienstleistungen zu verkaufen. Wie Nakagawa (2012) schreibt: Hinter jeder
dieser »Irgendwas- katsu« steckt auch — oder sogar vordergriindig — eine Business-
Chance, »bei konkatsu fiir die Hochzeitsindustrie, bei [Sterbe-]shukatsu fiir die Be-
stattungsindustrie«. Daher sind es auch diese Industrien, die solche Boom- Wor-
ter itberhaupt erst hervorbringen oder sich aktiv an ihrer Popularisierung beteili-
gen. Wenn die ehemaligen Sicherheitsnetze an Bedeutung verlieren, entsteht ein
Vakuum, das durch die Okonomie gefiillt wird. Darin wihlen Individuen die fiir sie
passende Option aus. »Irgendwas- katsu« steht hiermit nachweislich fiir eine zuneh-
mende Okonomisierung des Sozialen (vgl. Lemke/Krasmann/Bréckling 2012: 16).

4.3 Subjektivierungsanalyse I: Das Modell- Subjekt

Die folgenden zwei Abschnitte stellen die zwei Teile der Subjektivierungsanalyse
und damit den Kern der Analyse dar. Aufbauend auf dem in Kapitel 2 ausgearbei-

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

teten begrifflichen Fundament soll hier zunichst das shikatsu- Modell- Subjekt be-
schrieben werden. Im nichsten Kapitel erfolgt im Anschluss daran die Analyse der
tatsichlichen Subjektivierungsweisen.

Die normativen Vorgaben, die durch das Modell-Subjekt artikuliert werden,
sind nicht von der Branche erst erfunden worden, sondern in Auseinandersetzung
mit den Adressat*innen entstanden, die selbst bestimmte Notlagen spiiren und
darauf reagieren. Die Anbieterseite der shiikatsu- Praxis jedoch ist es, welche diese
normativen Vorgaben im Rahmen des shitkatsu-Programms biindelt und daraus
Handlungsanleitungen fir das Individuum ableitet, die es in der Form von Aktivi-
titen, Dienstleistungen und Produkten operationalisiert. Dies darf allerdings nicht
so missverstanden werden, dass die normativen Vorgaben von den Anbietern am
Reifibrett zusammengetragen und planmifig zu einem Programm zusammen-
gefiigt worden sind. Diese herauszupriparieren und zu benennen ist Aufgabe der
Diskursanalytikerin. Da die Modell- Praktiken in den Auferungen der Anbieter-
seite am prignantesten formuliert sind, wird deren Material vorrangig genutzt,
um das Modell- Subjekt zu beschreiben. Ob und wie diese normativen Vorgaben in
tatsichliches Handeln oder Nicht- Handeln iibersetzt werden, wird anschliefSend
anhand der Auerungen der von diesem Programm Adressierten rekonstruiert.
Die Trennung zwischen Anbieter- und Nutzerseite ist daher rein analytischer Art
und soll nicht implizieren, dass die Anbieter eine Modell- Praxis erfinden, die vollig
losgel6st von den kollektiven Wissensbestinden der Adressierten wire. Vielmehr
handelt es sich um einen zirkuliren bzw. ineinander verwobenen Prozess.”

Shukatsu ist eine Modellpraxis, die ein Biindel von kleinteiligen Praktiken fiir
eine erfolgreiche Vorbereitung auf das eigene Ableben umfasst. In den Diskursfrag-
menten werden modellhafte Praktiken vorgestellt, aus denen ein Modell- Subjekt
abgeleitet werden kann: der Sterbekraftunternehmer seiner selbst, also das japani-
sche Pendant des von Van Dyk und Lessenich (2009a) beschriebenen erfolgreichen
Alterskraftunternehmers. Dieses Modell-Subjekt ist, wie im Folgenden gezeigt
wird, ein psychologisiertes, beratenes Selbst (vgl. Maasen/Elberfeld/Eitler et al.
2011), das sich aktiv bemiiht, vorsorgt (vgl. Lengwiler/Madardsz 2014a), niemandem
zur Last fillt und dabei sich selbst treu bleibt.

Dieser Abschnitt soll die folgenden Fragen beantworten, die im Theorieteil her-
geleitet wurden:

«  Wie definiert die anrufende Seite shukatsu? Welches Modell- Subjekt wird durch
diese Definition etabliert? Welchen Regeln gehorcht ein erfolgreiches Handeln
im Sinne der shitkatsu- Praxis?

76  Vgl. Pfahl/Traue (2013: 429): »Diese Wirkung [zwischen diskursiven Anrufungen und indivi-
duellen Praktiken] ist im Rahmen der wissenssoziologisch-diskursanalytischen Perspektive
nicht als kausale, sondern bei aller Asymmetrie als wechselseitige Wirkung verstanden.«

- am 13.02.2026, 14:57:3!

169


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Das Modell- Subjekt, wie es von der anrufenden Seite der shitkatsu- Praxis formuliert
wird, lasst sich am iibersichtlichsten als ein Regel- Katalog von Imperativen darstel-
len, der die einzelnen Aspekte der Anrufung auf den Punkt bringt.

4.3.1 Das »goldene Dreieck« des shiikatsu-Programms: »Bleib dir treu!,
»Werde Aktiv!« und »Falle niemandem zur Last!«

Bereits aus der ersten Definition von shikatsu kdnnen Imperative abgeleitet werden,
nach denen sich ein erfolgreiches Modell- Subjekt zu orientieren hat. Diese Defini-
tion findet sich auf der ersten Seite des Shukatsu Manuals aus dem Asahi- Verlag:

»Shiikatsu: Abklrzung fiir Aktivititen beziiglich des Ablebens (owari no kat-
sudd). Dem Lebensende auf sich selbst treue Weise (jibunrashiku) begegnen.
Des Weiteren, fiur die Realisierung dessen bereits zu Lebzeiten nachdenken
und Vorkehrungen treffen.«’” ©Shikan Asahi (Shikan Asahi MOOK 2010: 3,
Hervorh.DM)

Hier springen bereits die ersten Schlagworte ins Auge, die in der shukatsu-Praxis
zentral sind: die Treue zu sich selbst (jibunrashisa) als Ziel der Praxis, das Nachden-
ken dariiber und insbesondere das Treffen von Vorkehrungen, d.h. das vorsorgende
Handeln. Auf einer Vortragsveranstaltung bei der Vereinigung zur Verbreitung von
Shikatsu in Fukuoka (Shtukatsu fukyt kyokai) im Jahr 2012 modifiziert die Bestat-
tungsberaterin Ichikawa Ai diese Definition ein wenig:

»Shitkatsu bedeutet, dem Lebensende auf sich selbst treue Weise zu begegnen
und die Realisierung dessen nicht anderen zu iiberlassen (hitomakase nisezu), son-
dern selbst darliber nachzudenken (mizukara kangaete) und aktiv zu werden (kodo
sury koto).«<’® (Ichikawa Ai, Shiikatsu fukyii kydkai 2012: 4'03', Hervorh.DM)

Was in der allerersten Definition noch nicht auftauchte, war der Appell, sein Able-
ben niemand anderem zu iiberlassen. Ichikawa betont hier nachdriicklich, dass das
Nachdenken iiber ein sich selbst treues Ableben einzig dem Selbst obliegt. In dem
Zitat sind auch gleich zwei Schuldzuschreibungen herauszulesen:1. »Nicht nur den-
ken, sondern auch handeln!« - ein impliziter Vorwurf geht an all diejenigen Men-
schen, die sich zwar iiber solche Dinge schon einmal Gedanken gemacht haben, die-
sen aber keine Taten haben folgen lassen. Dies wird einige Sekunden vor dem ge-
nannten Zitat sogar expliziert:

77  Im Original: >Owari no katsudo<no ryaku. Jinsei no endingu wo jibunrashiku mukaeru koto. Mata,
sono jitsugen wo seizen kara kangae, junbi suru koto.

78  Im Original: Shitkatsu to wa jinsei no ending wo jibunrashiku mukaeru koto. Soshite sono jitsugen
wo hitomakase ni sezu, mizukara kangaete kodo suru koto.

- am 13.02.2026, 14:57:3!



https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

»Die Menschen im ganzen Land sagen einstimmig, dass sie ihren Hinterbliebe-
nen keine Last sein wollen (meiwaku wo kaketakunai). |Ich denke, dass daraus ein
tiefes Gefithl der Riicksichtnahme (omoiyari) spricht, aber der blofSe Gedanke dar-
an reicht nicht aus, um dies auch in die Tat umzusetzen. Diese Riicksichtnahme
in eine konkrete Form zu bringen, das ist meiner Meinung nach shiikatsu.« (Shi-
katsu fukyt kyokai 2012: 3'28")

Der individuelle Wunsch, den Hinterbliebenen keine Biirde aufzulasten, wird hier
zu einem Appell umformuliert, aktiv zu werden, d.h. die eigenen Gedanken und Ge-
fithle iber konkrete Mafinahmen in die Tat umzusetzen (jitsugen suru). Wurde in der
ersten Definition der Fokus auf das vorsorgende Handeln gelegt, so geht es hier dar-
um, die Menschen iiberhaupt zum Handeln zu bewegen.

Abbildung 16: Das »goldene Dreieck« des shukatsu- Programms

Quelle: eigene Darstellung

Aus diesen ersten Definitionen kénnen folgende Imperative abgeleitet wer-
den, die in anderen shikatsu- Publikationen in dhnlicher Weise formuliert werden:
»Bleib dir treul«, »Werde aktiv!«/»Komme ins Handeln!« und »Falle niemandem
zur Lastl«. In der Analyse zeigte sich, dass diese drei Handlungsaufforderungen
nicht isoliert voneinander betrachtet werden konnen, sondern sich gegenseitig
bedingen. Um diese untrennbare Verbundenheit zwischen diesen drei Handlungs-
aufforderungen darzustellen, habe ich sie als »Das goldene Dreieck« des shiikatsu-
Programms bezeichnet. Auf Grund dieser Verflochtenheit oszilliert das Modell-
Subjekt auch permanent zwischen Selbstermichtigung und Zwang, wie ich noch
zeigen werde. Der selbstoptimierte Tod findet innerhalb dieses Dreiecks statt, d.h.
dort, wo den Anspriichen nach Eigenwilligkeit und Nicht- zur- Last- fallen- Wollen
gleichermaflen Rechnung getragen wird und diese in eine konkrete Aktivitat iiber-

- am 13.02.2026, 14:57:3!

m


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

fithrt werden. Das Konzept des »goldenen shiikatsu- Dreiecks« ist im obigen Schema
dargestellt (Abbildung 16).

In der Werbung tauchen die einzelnen Ecken des Dreiecks nicht selten getrennt
voneinander auf. So werden shikatsu- Aktivititen hiufig zunichst nur mit dem Be-
griff der Selbsttreue, jibunrashisa, beworben. Dies soll exemplarisch an Hand einer
Werbeaktion gezeigt werden, mit dem das Bestattungsinstitut Izumo Sosai in Na-
goya warb. Die zwei Plakate aus dem Jahr 2016 portraitierten jeweils eine Frau und
einen Mann.” Das Plakat mit der Frau zeigt eine adrett gekleidete iltere Dame mit
weifler Fonfrisur. Sie blickt mit einem zarten, nicht iibertriebenen Licheln in die
Kamera. Ihre Augen- und Mundwinkel sind von Lachfalten gesiumt. Besonders fillt
der Blaustich des Plakats auf, der Kilte, Ruhe oder auch eine dem Anlass angemes-
sene Seriositit transportiert. Am rechten oberen Rand steht in sehr kleinen Zei-
chen: »Ableben, auf meine eigene Weise (jibunrashiku, owaru).« Welche Assoziatio-
nen weckt das Poster? Die Frau ist brustaufwirts dargestellt, das Plakat erweckt da-
mitden Eindruck eines Portraitfotos. Kénnte es sich um ein Bestattungsportrait (iei)
handeln? Die Frau ist allein abgebildet, der Bildrahmen wird fast vollstindig von
ihrem Oberkorper eingenommen. Keine anderen Menschen sind abgebildet, kei-
ne Verwandten umringen sie. Mehrere mogliche Interpretationen kommen hierbei
in Frage: 1. Selbstentfaltungsthese: Die Frau und ihre individuellen Wiinsche und
Vorstellungen beziiglich der Bestattung stehen im Zentrum; sie trifft selbst die Ent-
scheidungen und lasst sich von niemandem hineinreden. Es handelt sich bei ihren
Entscheidungen um reine Konsumentscheidungen, mit denen sie ihre individuelle
Personlichkeit zum Ausdruck bringen kann. 2. Notthese: Keine Familie steht ihr zur
Seite, ob sie will oder nicht, sie muss sich selbst um ihr eigenes Ableben kiitmmern.
Der Blaustich des Plakats konnte daraufhindeuten, auch wenn diese negative Lesart
sicherlich nicht der Intention eines Werbeposters entspricht.

Fir eine positive Lesart von jibunrashisa spricht etwa Ichikawas Bericht in unse-
rem Interview im Juni 2016, wenn sie erzihlt, dass Menschen, die ihre eigene Bestat-
tung organisieren, zu »Produzent*innen« werden, die eher eine Party organisieren
als eine Beerdigung:

»Wenn ich Menschen berate, die eine Bestattung fiir ihre Angehérigen organi-
sieren, gerade wenn die Person noch im Krankenhaus liegt, kommen bei ihnen
oft Schuldgefiihle auf, als wiirden sie etwas schlechtes machen, fiir das sie sich
entschuldigen missen. Im Gegensatz dazu gibt es bei den Beratungen mit Men-
schen, die eine Bestattung fir sich selbst organisieren, keinerlei Schuldgefiihle.
Den Leuten scheint es Spaf zu bereiten, ihre eigene Bestattung zu organisieren:

79  Die Poster kdnnen aus rechtlichen Griinden hier nicht abgedruckt werden, sie waren zuletzt
jedoch unter http://archive.fo/jwzSv auffindbar, die Website des Unternehmens ist www.izu
mososai.jp, beide letzter Zugriff 12.02.2019.

- am 13.02.2026, 14:57:3!


http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://archive.fo/jwzSv
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp
http://www.izumososai.jp

4, Analyse

>lch mochte, dass es folgendes Essen gibt, dass das Gegengeschenk so aussieht,
und ich habe das Beerdigungsfoto neulich professionell machen lassen.<Es ist ei-
ne sehr, sehr frohliche Art der Beratung, wie die Vorbereitung einer Party. Das ist
wohl der Unterschied. Es ist ein Unterschied, ob man sich mit Schuldgefiihlen auf
eine Beerdigung vorbereitet oder ob man sagt: >Ich mdchte, dass das so gemacht
wird«— man selbst ist der Produzent (purodyiisa).« (Ichikawa Ai im Interview am
27.06.2016)

Die Interpretation, dass die Bestattung als die letzte Konsumentscheidung des
Lebens gefasst wird, wird durch die Bildunterschrift im Poster »Ableben, auf meine
eigene Weise« (jibunrashiku owaru) gestiitzt. Der japanische Begriff jibunrashisa ist
schwer tibersetzbar. Er bedeutet in etwa, seinem inneren Wesen entsprechend zu
handeln, »authentisch« zu sein, man selbst zu sein (jibun — »Selbst/Ich«; rashii -
»aussehen wie..., scheinen wie..., typisch sein fiir..., annihernd wie ein ideales Vor-
bild«; alternativ: watashirashii). Ich habe jibunrashii als Appell, sich selbst treu zu
sein bzw. zu bleiben, gefasst, man konnte ihn aber auch als den Imperativ »Lebe
deine Wiinsche aus!« oder »Sei authentisch!« iibersetzen. Spoden (2015: 277) stellt
in ihrer Studie tber Patientenverfiigungen in Japan fest, dass ein »dem Selbst
entsprechendes Sterben« (jibunrashii shi) als guter Tod bewertet und synonym zu
einem wiirdevollen Sterben (songenshi) und einem natiirlichen Sterben (shizenshi)
verwendet werde. Demgegeniiber stehe der >kiinstliche Lebenserhalt« durch Be-
atmungsmaschinen und kiinstliche Erndhrung, was von den Befragten in Spodens
Studie als schlechte Art zu Sterben angesehen und daher abgelehnt werde. Jibun-
rashii dient in dieser Bedeutung als positiver Marker fiir ein selbstbestimmtes,
nicht von aufien gesteuertes Handeln und hingt damit eng mit dem japanischen
Wiirdeverstindnis zusammen. Somit kann jibunrashii in das semantische Feld von
Unabhingigkeit und Autonomie verortet werden (auf Japanisch: jiritsu). Der Begrift
beinhalte aber auch die Akzeptanz unterschiedlicher Einstellungen zum Leben
und zum Sterben, indem anerkannt wird, dass eigene Vorstellungen nicht fiir alle
Menschen gleichsam zutreffen miissen (ebd. 278). Insofern wohnt dem Begriff
eine individualistisch- relativistische Komponente im Sinne von »leben und leben
lassen« inne.

Im Rahmen von shukatsu wird immer wieder an diese Art der Selbsttreue ap-
pelliert, dem »dem Selbst entsprechenden Sterben« (jibunrashii shi) wird die »dem
selbst entsprechende Bestattung« (jibunrashii sogi) an die Seite gestellt. Es wird
suggeriert, dass die als Konsument*innen konzipierten Nutzer*innen von Pfle-
ge- und Bestattungsdienstleistungen durch eine Wahl aus vielen verschiedenen
Optionen ihre Persénlichkeit zum Ausdruck bringen und persénliche Wiinsche
umsetzen kénnen. Doch inwiefern haben sie tatsichlich die Wahl und woraus
konnen sie tiberhaupt wihlen? Immerhin konnen sie bezogen auf die Bestattung
aus vielen verschiedenen Optionen diejenige auswihlen, die zu ihren Vorlieben

- am 13.02.2026, 14:57:3!

173


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

und zur familidren Situation, aber auch zu ihren finanziellen Méglichkeiten passt.
Sollte die Frau aus dem Werbeposter zum Beispiel die Ehefrau eines Angestellten
in einem GrofSunternehmen sein, der zu Zeiten des wirtschaftlichen Hochwachs-
tums in das Unternehmen eingetreten ist und noch von allen betrieblichen und
staatlichen Sozialleistungen profitieren konnte, so wire ihr Gestaltungsspielraum
fiir eine »dem selbst entsprechende Bestattung« wesentlich grofier als etwa der
einer alleinerziehenden Mutter oder eines irregulir Beschiftigten. Abgesehen vom
individuellen sozio6konomischen Status stellt sich jedoch angesichts der verin-
derten gesellschaftlichen Umstinde die Frage, inwiefern die Menschen iiberhaupt
einen Entscheidungsspielraum haben, ob sie ihre Bestattung iiberhaupt selbst
organisieren wollen oder nicht.

So zeigt sich im Diskurs um das Lebensende an vielen Stellen, dass der dufiere
Zwang, dass sich niemand um einen kiitmmern werde (und man dies auch nicht er-
warten soll), umformuliert wird in eine Erzahlung der individuellen Autonomie. Auf
diese Weise kann der Eindruck entstehen, als wire grundsitzlich ein intrinsischer
Whunsch vorhanden, das eigene Ableben selbst zu organisieren — als wire jibunra-
shisa das eigentliche Ziel einer shiikatsu- Praxis.®® So hat sich beispielsweise die So-
ziologin Ueno Chizuko, eine der bekanntesten Feministinnen und Gender- Forsche-
rinnen in Japan, in mehreren Biichern mit dem Phinomen alleinstehender Frauen
(ohitorisama), insbesondere im Alter, beschiftigt (Ueno 2011, 2015).% Lag im ersten
Buch noch der Fokus auf dem Alter alleinstehender Frauen (ohitorisama no rggo), so
geht sie im zweiten Buch auf deren Lebensende ein (ohitorisama no saigo). Darin und
auch in shitkatsu- Magazinen macht sich Ueno fiir ein »Sterben allein zu Haus«®* (zai-
taku hitorishi) stark, das ihrer Meinung nach sowohl mental als auch finanziell sogar
fiir alleinstehende Personen moglich sei. Vielmehr noch sei diese Art des ins Positive
verkehrten einsamen Sterbens in der Zukunft gar eine unvermeidliche Notwendig-
keit:

80 Hiermitsoll nicht grundsatzlich in Abrede gestellt werden, dass der Zustand durchaus selbst-
gewdhlt und erwinscht sein kann.

81  DerBegriff ohitorisama ist der Versuch, die zuvor negativ konnotierte Figur der dlteren Single-
Frau positiv zu besetzen. Auch das Dienstleistungsgewerbe greift seit einigen Jahren den
Trend zum Alleinsein auf. Galt es vormals etwa als schambehaftet, allein ins Restaurant zu
gehen oder abends allein etwas zu unternehmen, so entstehen zunehmend neue Services
und Aktivititen fir Menschen, die allein unterwegs sind (Aera 2013: 28).

82  Die Referenz zum Filmtitel »Kevin allein zu Haus« sei an dieser Stelle verziehen. Da es sich
auch im Japanischen um eine eher sonderbare Wortneuschépfung von Ueno handelt, ist es
nicht einfach, eine geeignete Ubersetzung zu finden. Die Ubersetzung soll das Thema nicht
ins Lacherliche ziehen, sondern einen gewohnten Klang reproduzieren, der es vereinfacht,
sich die Phrase zu merken. Auch ist bei der Ubersetzung zu beachten, dass diese Neologis-
men im Japanischen selbst eine ulkige Note haben und das Thema Tod auf griffige, pfiffige
Phrasen herunterbrechen sollen.

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

»Warum muss man sich jetzt mit dem>Sterben allein zu Haus< beschaftigen? Der
Grund ist simpel. Erstens weil die Zahl der Alleinstehenden in Zukunft zunehmen
wird. Und zweitens weil die Zahl der >Sterbeortfliichtlinge« (shinibasho nanmin),
fir die es nicht mehr moéglich sein wird, im Krankenhaus oder im Pflegeheim zu
sterben, auch zunehmen wird. Beides zusammengenommen deutet darauf hin,
dass es wohl keinen anderen Ausweg gibt, als allein zu sterben. D.h. es handelt
sich nicht um einen Wunsch, sondern um eine Realitit, der man ins Auge blicken
muss.« (Ueno 2015: 11-12)

Aus der »Realitit, der man ins Auge blicken muss« wird eine selbstbestimmte Le-
bens- und Sterbepraxis. Hier zeigt sich, wie Notlagen positiv umgedeutet und in-
dividuell angeeignet werden. Der eigentlich unerwiinschte Zustand wird dadurch
zu einem erwiinschten, dass er selbst aktiv gestaltet wird und damit nachtriglich
als selbst gewihlt erscheinen kann. Die zunichst entmichtigten Individuen kénnen
sich dadurch wieder ermichtigen. Dies spiegelt sich in der verinderten Semantik
wider: aus dem bedauernswerten »einsamen Sterben« (kodokushi) wird das selbst-
bestimmte »Sterben allein zu Haus« (zaitaku hitorishi). Der innere Wunsch, unab-
hingig zu sein, und die duflere Notwendigkeit sich um sich selbst zu kiimmern,
verschmelzen hier.

4.3.2 Diskussion: Aktivierung und das Gemeinwohlgebot -
von der neoliberalen zur neosozialen Gouvernementalitat

Das»Goldene Dreieck« des shiikatsu- Programms mag zunichst paradox erscheinen:
Wie kénnen Selbstbestimmung/Autonomie und Regiertwerden/Zwang iiberhaupt
zusammenhingen? Bedeutet Autonomie nicht gerade die Befreiung vom Regiert-
werden, von fremden Zugriffen auf den individuellen Willen? Und stehen das Aus-
leben individueller Wiinsche und das Kiimmern um das Kollektiv nicht im Wider-
spruch zueinander? Tatsichlich zeigt sich in neoliberalen Regierungsprogrammen
im Allgemeinen und bei shitkatsu im Speziellen, wie durch Autonomie regiert wird,
d.h. wie das Bediirfnis nach Selbstbestimmung genutzt werden kann, um Indivi-
duen zu regieren, und zwar gerade indem das Gemeinwohl zur Grundlage indivi-
dueller Entscheidungen erklirt wird. Mit Hilfe dieser Konzeption lisst sich auch
die vermeintliche Kluft zwischen einem (»westlichen«) Individualismus und einem
(»japanischen«) Kollektivismus, die die japanologische Forschungsliteratur immer
wieder beschiftigt, itberbriicken und in einem anderen Verhiltnis neu denken.

Die Frage nach der Beziehung zwischen einer individuell gestalteten Bestat-
tungsform und der intergenerationalen Abhingigkeit stellt sich etwa auch Kawano
(2010), die sich mit den Motiven der Ascheverstreuer in Japan beschiftigt. Auch sie
stellt fest, dass die Ascheverstreuer ebenso eine individuelle Form der Bestattung
wahlen wie sie zugleich niemandem eine Last sein wollen. Letzteres habe damit zu

- am 13.02.2026, 14:57:3!

175


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

tun, dass die Ressourcen fiir Grabpflege (memorial care resources) durch den Wegzug
in die Stidte und das Sinken der Fertilititsrate abnehmen (dufSere Umstinde). Ka-
wano kommt zu dem Schluss, dass die Entscheidung fir das Verstreuen der Asche
ein Versuch der ablebenden Generation sei, den Generationenvertrag umzuschrei-
ben (»rewriting the memorial contract between generations«, ebd. 14), indem sie die
jiungeren Generationen von der Pflicht, sich um das Grab zu kiimmern, entbinden.
Damit sei die Wahl fiir das Verstreuen der Asche ein Ausdruck ihrer Selbstindigkeit
(self-sufficiency) und Kontrolle, also eine ermichtigende Praxis, die zugleich verhin-
dert, dass ihre sterblichen Uberreste ihre Nachkommen iiberfordern (ebd. 168). Sie
betont zusitzlich, dass »das von Ascheverstreuern zum Ausdruck gebrachte Gefiihl
der Selbststindigkeit und Kontrolle nicht mit der Annahme der Idee des autono-
men Individuums oder des Individualismus westlicher Prigung verwechselt wer-
den soll« (ebd. 171, Ubers.DM). Sie lehnt also die Individualismus- Erklirung fiir das
Phinomen ab. Dies hingt mit ihrem Verstindnis von »Individualismus westlichen
Stils« zusammen:

»| am thus reluctant to describe the increased emphasis on self-sufficiency
among ash scatterers as mainly demonstrating the rise of Western-style in-
dividualism, which is defined in this study as the ideology enshrining the
individual as the autonomous unit of decision-making, isolated from or inde-
pendent of others.« (Kawano 2010: 173)%

Die Diskussion der verschiedenen Definition von Individualismus und Individuali-
sierung und deren Rezeption bzw. Ausprigung in Japan kénnte allein mehrere Bin-
de fiillen, doch méchte ich an dieser Stelle auf die Konzepte der »Aktivierenden In-
dividualisierung« und der »neosozialen Gouvernementalitit« hinweisen, die es er-
moglichen, die Hinwendung zu alternativen Bestattungsformen auch als Ergebnis
von gouvernementalen Regierungsprogrammen zu verstehen. Damit maochte ich
auch die (implizite) Gegeniiberstellung des (»westlichen«) Individualismus und des
(»japanischen«) Kollektivismus in Frage stellen, wie er etwa in folgender Aussage
zum Ausdruck kommt:

»For example, in Japan and other postindustrial societies, one can see the desire
to express personal identity through the consumption of particular goods and
services and the choice of a certain lifestyle. However, it is possible to express
one’s personal identity without sacralizing the individual as the only locus of

83  Stattdessen beschreibt Kawano (2010: 16) das Handeln der Ascheverstreuer mit dem Begriff
der Agency, der Handlungsfihigkeit von Individuen oder Gruppen, welche die bestehenden
Strukturen, Regeln und Normen reproduzieren oder verandern kann. Agency existiere in je-
der Cesellschaft unabhingig davon, welche kulturell verschiedenen Konzeptionen des Indi-
viduums dort vorherrschten.

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

autonomy and choice. As Tsuji contends (2002, 191), the growing emphasis upon
the individual in Japan does not necessarily indicate the waning significance of
the collectivity.« (Kawano 2010: 19)

Individualismus wird hier derartig konzipiert, dass das Kollektiv grundsatzlich kei-
ne oder nur eine untergeordnete Rolle spiele; das Individuum werde darin »sakrali-
siert als der einzige Ort von Autonomie und Entscheidungsfreiheit«. Handelt es sich
hier womdglich um ein verkiirztes Verstindnis eines »westlichen Individualismus«
der Aufklirung? Schliefilich bemerkt der japanische Philosoph und Kant-Experte
Yasushi Kato (2017), dass Autonomie (auf Japanisch iibersetzt mit jiritsu) bereits bei
Immanuel Kant nicht in dem egoistischen Sinne gemeint war, wie ihm nicht sel-
ten zugeschrieben wird. Der Andere (tasha) sei vielmehr iiber das Konzept der Ver-
antwortung (sekinin) dabei durchaus mitgedacht. Autonomie bedeutet nicht etwa,
den Willen der Anderen zu ignorieren und lediglich den eigenen Willen ohne Riick-
sichtaufdie Anderen durchzusetzen. Autonomie ist in diesem Verstandnis eben nur
deshalb moglich, weil es den >Anderen« gibt (Katd 2017: 67-68). Womdglich deutet
Kawanos »Individualismus westlichen Stils« aber auch weniger auf die Individua-
lismus- und Autonomiekonzeption der Aufklirung hin, als eher auf das neoliberale
Modell- Subjekt eines nutzenmaximierenden, egoistischen homo oeconomicus.*
Wie definiert demgegeniiber die soziologische und Gouvernementalititslitera-
tur das Verhiltnis von Individuum und Kollektiv in neoliberalen Gesellschaften? Be-
reits Boltanski und Chiappello haben, so der deutsche Soziologe Stephan Lessenich,
in ihren Schriften zum »Neuen Geist des Kapitalismus« festgehalten, dass Aktivi-
tit im Neoliberalismus zu einer Norm erhoben wird: »In dieser Welt sind Passivi-
tat und Stillstand nichts, Aktivitit und Bewegung alles« (Lessenich 2008: 76). Aller-
dings kénne man darin »als blof erfolgsorientierter, selbstinteressierter Egozentri-
ker nicht reiissieren, sondern»snur als>grofi« gelten, wenn man nicht als reiner »Netz-

84  Kawano (2010:16-17) unterscheidetin ihrer Individualismuskonzeption zwischen einer»ego-
centric perspective on personhood, bei der das Individuum seine Personlichkeit entwickelt,
indem es sich gegen die Einschrankungen seiner Freiheit durch die Gruppe behauptet, und ei-
ner»sociocentric personhood, bei der das Individuum sich grundsétzlich im Abhangigkeits-
verhaltnis zur Gruppe versteht, sodass personliche Entscheidungen stets gegen das Grup-
penwohl abgewogen werden. Auch wenn solche Modelle ihre Berechtigung haben mogen,
insofern als sie durch Vereinfachung und Uberspitzung kulturelle Unterschiede sozialen Ver-
haltens erkldaren kénnen, so laden sie leider auch dazu ein, ganze Kulturen auf ein Schema
zu reduzieren, das dafiir herhalten muss alle méglichen sozialen Phanomene zu erklaren.
Zudem besteht die Gefahr, menschliches Verhalten durch die Reduktion auf »kulturelle Un-
terschiede« zu essentialisieren (»Japan = kollektivistisch, soziozentrisch; der Westen = indi-
vidualistisch, egozentrisch«), und damit von konkreten politischen und sozio6konomischen
Bedingungen fiir individuelle Entscheidungen abzulenken, »Kultur« also als Erklarungsfak-
tor fir die Folgen eigentlich politischer Entscheidungen heranzuziehen.

- am 13.02.2026, 14:57:3!

171


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

werkopportunists, sondern im Dienste des Gemeinwohls handelt — das ist eine der
normativen Einschrinkungen« (ebd.). Das bedeutet zusammenfassend:

»Individuelle Aktivitidt, Mobilitat, Bewegung zihlen dann, wenn sie als gemein-
wohldienlich gelten, wenn sie in sozialer Absicht vollzogen werden oder ihnen
eine solche unterlegt oder unterstellt werden kann.« (Lessenich 2008: 76)

Lessenich nimmt an dieser Stelle die Gouvernementalititstheorie hinzu, um die Ak-
tivierung des Selbst als Ergebnis einer neuen politischen Rationalitit zu verstehen:

»Im Zentrum des neuen Regierungsmodus steht der tendenzielle Ubergang von
der offentlichen zur privaten Sicherheit, vom kollektiven zum individuellen Ri-
sikomanagement, von der Sozialversicherung zur Eigenverantwortung, von der
Staatsversorgung zur Selbstsorge. Ziel dieser verinderten Programmatik ist die
sozialpolitische Konstruktion doppelt verantwortungsbewusster, und das bedeu-
tet: sich selbst wie auch der Gesellschaft gegeniiber verantwortlicher Subjekte.
Verantwortungsvolle Subjekte — Menschen, die um ihre Verantwortung wissen —
kalkulieren die individuellen ebenso wie die gesellschaftlichen Kosten und Nut-
zen eines bestimmten Handelns im Vergleich zu anderen moglichen Handlungs-
optionen.« (Lessenich 2008: 82)

Damit zeigt er, dass die Forderung unternehmerischen Handelns, wie sie in der Fi-
gur des unternehmerischen Selbst zum Ausdruck kommt, als Teil eines neuartigen
Regierungsprogramms verstanden werden muss, das dieselben Subjekte zugleich
zu gemeinwohlorientiertem Handeln anhilt. Im »aktivierenden Sozialstaat« wer-
den, so Lessenich, Individuen zu »Eigenaktivitit im Interesse der gesellschaftlichen
Gemeinschaft« angehalten (ebd. 83). Damit gibt es nicht etwa ein Weniger an Re-
gierung, sondern die Individuen werden in ihrer Aktivitit nun gefordert und gefor-
dert — eben »aktiviert« — und wenn sie sich nicht aktivieren lassen, machen sie sich
schuldig. Sie werden dadurch »responsibilisiert«, d.h. zur (Selbst-)Verantwortung
gezogen:

»Tatige Selbsthilfe, private Vorsorge, eigeninitiative Pravention— simtliche
Varianten der Aktivierung von Eigenverantwortung sind im Rahmen dieser
Programmatik zugleich Zeichen personlicher Autonomie und Ausweis sozialer
Verantwortlichkeit, gehorchen gleichermaflen einer individuellen und einer
gesellschaftlichen Logik, einer subjektiven und sozialen Rationalitit. Umge-
kehrt muss in dieser Konstellation jeder Akt unterlassener Hilfeleistung der
Individuen gegeniiber sich selbst als nicht nur irrationales, sondern zudem
noch unmoralisches Verhalten erscheinen, gilt jedes Anzeichen fehlender oder
mangelnder Aktivitdtsbereitschaft nicht blof als unwirtschaftlich, sondern als
asozial — als Ausweis individueller Unfahigkeit oder persénlichen Unwillens, von

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

den gesellschaftlich gebotenen Handlungsspielraumen 6konomisch sinnvollen
und sozial verantwortungsbewussten Gebrauch zu machen. So oder so zeugt
entsprechendes Verhalten von offensichtlich (noch) unzureichender Selbstfiih-
rung, die ebenso offensichtlich nach (verscharfter) Fremdfithrung verlangt.«
(Lessenich 2008: 83)

Auf diese Weise werde die Gesellschaft wieder im Individuum »relokalisiert«, was
Lessenich dazu bewegt, von einer »neosozialen« statt von einer »neoliberalen« Gou-
vernementalitit zu sprechen (ebd. 84). Hirseland und Schneider (2011) fassen diesen
aktivierenden Umbau des Sozialstaates als »aktivierende Individualisierung« zu-
sammen. Autonomie werde darin zu einer vom Staat aktiv geforderten Selbsttech-
nologie, die die »Fithrung zur Selbstfithrung« (Foucault) erméglichen sollte (Hirse-
land/Schneider 2011: 164). In dem Maf3e, in dem das Kollektiv gegeniiber dem Ein-
zelnen entpflichtet werde, werde der Einzelne gegentiber dem Kollektiv verpflichtet,
eigenverantwortlich zu handeln (ebd. 170). Dies fithrt allerdings dazu, dass »Auto-
nomie und Selbst-Verantwortlichkeit auch dort ein[gefordert werden], wo diese von
den Subjekten gar nicht begehrt werden« (ebd.). So muss etwa in Bezug auf shikatsu
die Frage gestellt werden, inwiefern Autonomie in den davon betroffenen Bereichen
von den Individuen tiberhaupt begehrt wird.

InJapan ist eine vergleichbare Stof3richtung in Bezug auf den Umbau der Wohl-
fahrt zu beobachten wie im von Lessenich, Hirseland und Schneider beschriebe-
nen Fall Deutschland. Offentliche Leistungen beziiglich der Pflege werden reduziert
bzw. zur Forderung von freiwilligem Engagement und privater Dienstleister einge-
setzt (vgl. Abschnitt 4.1.5). In Bezug auf Bestattung und Grabpflege hatte das Meiji-
Zivilrecht noch den iltesten Sohn verpflichtet; nach 1945 gab es dazu keine Festle-
gung, aber auch keinen Ersatz. Die bis vor ein paar Jahrzehnten hierfiir noch zu-
stindigen Institutionen — nachbarschaftliche Gemeinschaft, Familie, Firma - sind
weitestgehend weggebrochen und an ihre Stelle sind kommerzielle Bestattungsun-
ternehmen getreten. Die Individualisierungsbestrebungen in Bezug auf die Bestat-
tung entwickelten sich aus der Unzufriedenheit der Nutzer*innen mit den stan-
dardisierten und teuren Bestattungen der Bestattungsunternehmen. Dies geschah
teilweise aus der Zivilgesellschaft heraus, so etwa initiiert durch den von Kawano
(2010) untersuchten Verein zur Férderung der Bestattungsfreiheit, der sich fiir das
Verstreuen der Asche einsetzt. Die Bestattungsindustrie reagierte darauf durch die
Inkorporation des Individualisierungswunsches in ihre Angebote. Allerdings zeigt
sich, dass der Wunsch nach Individualisierung auch untrennbar verbunden ist mit
der Riicksichtnahme auf die Gemeinschaft. Damit wird Individualisierung mehr zu
einer Pflicht als zu einer Befreiung von dufleren Zwingen. Dies wird durch die sozi-
alpolitischen Diskurse befordert, die auf Selbsthilfe (jijo) und Selbstverantwortung
(jiko sekinin) sowie auf die Entpflichtung des Kollektivs gegeniiber dem Einzelnen
setzt.

- am 13.02.2026, 14:57:3!

179


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Was diese Ausfithrungen vor allem zeigen sollten, ist, erstens, dass sich Indivi-
dualisierung und die Riicksichtnahme auf die Anderen (auch in »westlichen«) Ge-
sellschaften nicht ausschliefRen, und zweitens, dass sich »westliche« Gesellschaften
und die japanische im Zuge der neoliberalen (wahlweise: neosozialen) Umgestal-
tung der Sozialpolitik in Bezug auf das Verhiltnis zwischen Individuum und Kollek-
tiv gar nicht so unihnlich sind, wie oftmals behauptet wird. Im Rahmen einer neoli-
beralen Aktivierungspolitik, die nicht nur vom Staat ausgeht, sondern durch Priva-
tisierung und damit Kommerzialisierung von vormals gemeinschaftlich oder staat-
lich abgesicherten Aktivititen zu einem grofien Teil der Okonomie itbertragen wur-
de,® werden Individualisierung - als aktivierende Individualisierung — und Auto-
nomie durchaus an die Sorge um das Gemeinwohl gekoppelt. Stattdessen méch-
te ich festhalten, dass die »Sakralisierung des Individuums« lingst Teil einer auf
das Gemeinwohl hin orientierten Regierungstechnologie geworden ist, die Japan als
eine postindustrielle Gesellschaft ebenso erfasst hat wie (andere) »westliche« Ge-
sellschaften. Auch wenn die Asche-Verstreuer, die Kawano untersucht, durch ihre
Grabentscheidung ein gewisses Maf an Kontrolle iiber ihr Leben und Sterben in-
nerhalb einer zunehmend unsicheren postindustriellen Gesellschaft zuriickerlan-
gen (vgl. Kawano 2010: 169), so ist nicht von der Hand zu weisen, dass sie damit
auch der Gesellschaft letztlich Kosten sparen, also bewusst oder unbewusst dem Ge-
meinwohlgebot folgen, insbesondere wenn sie dies auch noch mit einer Sorge um
ihre Hinterbliebenen begriinden.®® Dies ist jedoch, wie gezeigt wurde, kein Wider-
spruch zu Individualisierung, sondern deren direkter Effekt.

Zweifelsohne liefSe sich noch diskutieren, inwiefern wiederum die »Sakralisie-
rung des Kollektivs« in Japan moglicherweise dazu beitrdgt, dass sich solche ge-
meinwohlorientierten Selbsttechnologien noch schneller, effektiver und kritikloser
durchsetzen. Das Gemeinwohlgebot ist schliefilich in Japan iiber die intergenera-
tionale Abhingigkeit des ie- Systems und die Ahnenverehrung bereits historisch an-
gelegt. Dafiir wiirde sprechen, wenn sich tatsichlich eine grofie Zahl an Menschen
aktivieren lieRe, sich um ihr eigenes Ableben selbst zu kiimmern.

Ebenso liefe sich diskutieren, was fiir eine Autonomie es ist, mit der hier re-
giert wird. Sie wird nimlich nicht nur in dem Umfang eingeschrinkt, wie sie dem
Gemeinwohl dient, sondern auch in dem Umfang, wie die Optionen sich finanziell
tragen. Dies spielt insofern eine Rolle, als die Umsetzung von Altenpflege, Bestat-
tung und Grabpflege durch die Ubertragung auf kommerzielle Dienstleister und
Non-Profit-Organisationen nun marktwirtschaftlichen Prinzipien unterworfen

85  Wenn man denn iiberhaupt Okonomie und Staat im Neoliberalismus trennen kann. Viel-
mehr wire eigentlich von einem Staat-Markt zu reden.

86  Auch Kawano selbst raumtein, dass die Wahl fiir ein nicht-belastendes Crab sich in die staat-
liche Ideologie von Selbstverantwortung (jiko sekinin) und Forderung von Autonomie (jiritsu)
einfigt (Kawano 2010:177).

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

sind, was die Wahlmoglichkeiten wiederum darauf reduziert, was man als Pro-
dukt verkaufen und wie viel Geld man dafiir jeweils verlangen kann. Tendenziell
sind bessere Leistungen dann zahlungskriftigeren Kund*innen zuginglich. Diese
haben dann entsprechend eine héhere Autonomie. Man kénnte daher sagen, dass
hier nicht nur durch Autonomie regiert wird, sondern auch durch Konsum, und
zwar indem das Subjekt als ein Konsumsubjekt (statt z.B. als politisches Subjekt)
umdefiniert wird (vgl. Abschnitt 4.1.5).

4.3.3 »Sei dir bewusst, dass du jederzeit sterben kdnntest, aber bleib
positiv!« - Die Universalitat und Positivitat der Anrufung

Anwen richten die Anbieter eigentlich ihren Appell, sich um sein eigenes Ableben zu
kitmmern, d.h. wer ist die Zielgruppe der Anrufung? Grundsitzlich richtet sich der
Appell an alle Menschen in Japan, unabhingig vom Alter, Geschlecht oder der Klas-
senzugehorigkeit. Das leitet sich aus dem Todes- Verstindnis ab: dieser wird kon-
zipiert als ein Ereignis, das nicht nur jede*n irgendwann einmal trifft, sondern das
vor allem jederzeit unerwartet eintreten kann. Hierbei wird regelmifRig auf Natur-
katastrophen wie Erdbeben und Tsunami in Japan Bezug genommen, die in Japan
jederzeit, plétzlich sowie in einer Dimension auftreten konnen, dass viele Menschen
auf einmal sterben. Gerade das Tohoku- Erdbeben im Jahr 2011 mit dem darauffol-
genden Tsunami, die schitzungsweise 20.000 Menschen das Leben kosteten, hat
die Diskussion um den permanent drohenden Tod befeuert (vgl. Encyclopedia Nip-
ponica®”). Diese Art von Tod wird dabei als furyo no shi, »unvorhergesehener Tod«
bezeichnet (nicht zu verwechseln mit dem wiinschenswerten »plotzlichen Tod, der
mit pin pin korori oder pin pin pokkuri ausgedriickt wird, dazu ausfihrlich: Abschnitt
4.4.9). Im Rahmen des shitkatsu- Diskurses wird daraus eine Notwendigkeit abge-
leitet, Vorkehrungen fiir das eigene Ableben zu treffen. Niemand diirfte sich damit
eigentlich shiikatsu entziehen kénnen.® Das Modell- Subjekt ist also zunichst eines,
das sich seiner Sterblichkeit nicht nur bewusst ist, sondern seinen eigenen Tod auch
als potentiell jederzeit unerwartet eintretbar versteht und daraus einen Impuls zu
handeln bezieht.

Eine Reihe an im Rahmen von shikatsu beworbenen Produkten und Aktiviti-
ten wie Erbschaftsverwaltung, Testament, Umbettung oder Auflésung des Fami-
liengrabs etc. spricht jedoch tendenziell eher eine stidtische Mittelschicht an, die
im Zuge des Wirtschaftswachstums zu einem gewissen Wohlstand gekommen ist.
Dies ist insbesondere bei shitkatsu- Messen grof3er Anbieter wie AEON der Fall und

87  Zugriff iber Japan Knowledge/CrossAsia.
88  Sowurde auch ich selbst im Interview mit Berater*innen eingeladen, mit shiikatsu anzufan-
gen.

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

wird von den Adressierten teilweise auch so wahrgenommen (vgl. Abschnitt 4.4.5 zu
skeptischen Einstellungen gegentiber shiikatsu).

Weiterhin deutet einiges darauf hin, dass vor allem iltere Menschen angespro-
chen werden. So hingt etwa der Begriff »second life« eng mit der Pensionierung zu-
sammen. Auch zeigen die gewihlten Illustrationen hiufig Menschen mit grauen
Haaren und Falten, so auch die o.g. Grafik mit der Aktivititenliste von AEON Life.
Eine Google- Bildersuche mit den Suchbegriffen »Illustration« und »shikatsu« auf
Japanisch ergibt ebenfalls iiberwiegend die Darstellung von Menschen mit grauen
Haaren und Falten als Zeichen fiir ein héheres Alter.® Seltener sind Darstellungen
von mittelalten Menschen, bei denen ergraute Menschen — die sollen offenbar de-
ren Eltern darstellen — nur in Denkblasen erscheinen. Im ersteren Fall kiitmmern
sich die dlteren um ihr eigenes Ableben, im zweiten Fall kiimmern sich die Kinder
um ihre verstorbenen Eltern. In beiden Fillen handelt es sich jedenfalls nicht um
eine allzu junge Generation, die mit shitkatsu angesprochen wird.

Shukatsu solle nicht erst betrieben werden, nachdem man die Diagnose fiir eine
unheilbare Krankheit erhalten hat und einem die Restlebenszeit mitgeteilt wurde
(yomei senkoku) — dann sei es bereits zu spit daftir und man habe andere Sorgen.
Die angesprochene Zielgruppe ist gesundheitlich (vor allem geistig) noch fit, kann
selbstindig Entscheidungen treffen und nach einer erfolgreichen Lebensendvorbe-
reitung das Leben noch aktiv geniefden. Sie ist noch (!) nicht abhingig von anderen,
soll aber fiir eine etwaige kiinftige Abhingigkeit Vorkehrungen treffen.

Nun liefe sich einwenden, wenn sich die von shitkatsu Angerufenen ihrer Sterb-
lichkeit als einem potentiell jederzeit und unerwartbar eintretenden Tod bewusst
werden, fithrt dies nicht eher zu Mutlosigkeit als zu Tatendrang? Die shiikatsu-An-
bieter setzen dem Optimismus und Positivitit entgegen. Als Ichikawa Ai von der
Redaktion der Shuikan Asahi eingeladen wurde, sich an einer Artikelserie tiber die
Vorbereitung auf das eigene Ableben zu beteiligen, war sie sich mit dem Redakti-
onsteam einig, dass negative Emotionen im Zusammenhang mit der neuen Ablebe-
Praxis um jeden Preis zu vermeiden seien, wie sie mir im Interview berichtete. Dies
spielte auch bei der Kreation des Begriffs shukatsu eine Rolle:

»Wir dachten, wir missen diese neue Praxis einfithren, bei der man zu Lebzeiten
Uber sein Ableben nachdenkt. Allerdings haftet dem Nachdenken (iber das ei-
gene Lebensende (endingu) auch etwas diisteres (kurai), negatives (negatibu) an,
und daher haben alle eine Art Tabu- Einstellung dazu. Wir wollten es eher als et-
was heiteres, positives, lebensfrohes ansehen (akaruku, maemuki ni, ikiiki to). Es

89  Als Beispiel siehe die Seite Irasutoya, die kostenlos Illustrationen zur Verfigung stellt.
Dort wird beim Suchbegriff shitkatsu eine Illustration mit einer Frau und einem Mann
mit grauen Haaren angezeigt: https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_s8.html, letz-
ter Zugriff 12.02.2019. Die Kategorien, die der lllustration zugeordnet sind, sind »Bestat-
tunge, »Pflege«, und »Alte Leute« (rajin).

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html
https://www.irasutoya.com/2016/01/blog-post_58.html

4, Analyse

ist doch so, wenn man (ber das eigene Lebensende nachdenkt, denkt man im
Umbkehrschluss iiber das eigene Leben nach, und das wollten wir in einem hei-
teren (akarui) Wort abbilden. sAktivitat des Ablebens< bedeutet fiir uns nicht das
Ende, sondern shiikatsu tragt auch die Bedeutung von Lebendigkeit (ikiiki) in sich.
So sind wir auf die Bezeichnung shitkatsu gekommen.« (Ichikawa Ai im Interview
am 27.06.2016)

Auffallend ist hier die Vermeidung des Wortes »Tod« und stattdessen die Benutzung
des Englischen »ending«, was in der japanischen Werbe- und Marketingindustrie
zwar durchaus iiblich ist, aber allgemeinsprachlich auch die Funktion einer Distan-
zierung hat. Da es in einer Fremdsprache gesagt wird, zudem noch in einer als cool
markierten wie dem Englischen, verliert es die negativen Konnotationen, die im Ja-
panischen etwa dem Wort shi zukommen wiirden.’® Auch das Schriftzeichen shi
selbst, das die erste Hilfte von shitkatsu bildet und einzeln stehend als owari gele-
sen wird und »Ende« bzw. in diesem Zusammenhang »Lebensende« bedeutet, ist
bereits ein Euphemismus von Tod. Doch der Anglizismus ending ist auf der Distan-
zierungsskala noch eine Stufe hoher.

Ein Tabu zu beseitigen ist nicht gerade einfach, insbesondere wenn man sich
vor Augen fiithrt, dass die Vermeidung des Wortes »Tod« das Tabu zunichst besti-
tigt. Allein jedoch iiber die wiederholte Thematisierung kann das Tabu nach und
nach bekimpft werden. Trotzdem ist auch Ichikawa durch das Tabu in einer Sprache
gefangen, die sie zwingt, den Tod nicht zu benennen, obwohl sie ihn fortwihrend
thematisiert. So betont sie wiederholt den Aspekt des Lebens, der der Lebensend-
vorbereitung anhafte. Das Japanische ist voll von Homophonen und daher musste
auch ich im Interview zunichst kliren, was mit ikiiki genau gemeint ist. SchlieRlich
gibt es noch ein anderes Verb, ikiru £ % % »leben, am Leben sein«, das mit einem
anderen Schriftzeichen geschrieben wird (allerdings in manchen anderen Bedeu-
tungsnuancen auch mit i X % geschrieben werden kann; zusammengeschrieben
werden sie als »Leben« iibersetzt: seikatsu 4= 1%). Daraufhin konkretisierte Ichikawa:

Ichikawa: »Ich meine nicht ikiiki von ikiru & ZF %, sondern im Sinne von gesund
und munter (genki yoku), aktiv (kappatsu ni). Ich meine das Zeichen fiir katsu, das
so viel bedeutet wiessich energetisch bewegen«. Dieses Kanji ist positiv. Shitkatsu
ist aus der Kombination eines negativen Kanji und eines positiven Kanji entstan-
den.«

DM: »Aber die Bedeutung von >Aktivitat« (katsudo) ist trotzdem noch enthalten?«
Ichikawa: »)a. Die Bezeichnung [shiikatsu] meint daher nicht etwa, dass man auf
sein Ende wartet, sondern vielmehr das Gefiihl, dass man sich, auch wenn es ein

90  BisvoreinigenJahrzehnten war es sogar noch giangige Praxis, das vierte Stockwerk in Gebau-
den auszulassen, da die Zahl vier auch als shi ausgesprochen werden kann und eine Homo-
phonie mit dem Tod bildet.

- am 13.02.2026, 14:57:3!

183


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Ende gibt, fragt, wie sehr man sein Leben bis dahin geniefien kann, wie sehr man
es seinen Bediirfnissen und Vorlieben entsprechend (jibunrashiku) und mit Vita-
litat (ikiiki to) leben kann. Deshalb haben wir das Wort shiikatsu gewahlt.« (Ichi-
kawa Ai im Interview am 27.06.2016)

Thr scheint es wichtig zu betonen - sicherlich nicht zuletzt als Reaktion auf die Kri-
tik an diesem Begriff — dass es sich bei shitkatsu eben nicht um Sterbevorbereitung
handelt, sondern dass es dabei eigentlich um das Leben gehe. Diese Uminterpreta-
tion gelingt ihr, indem sie die Vorbereitung auf das Ende als einen Prozess rahmt,
der mit der Evaluation beginnt, ob man sein Leben bisher lebhaft genug und sei-
nen eigenen Wiinschen entsprechend leben konnte. Daraus abgeleitet wird die Fra-
ge, wie man eigentlich leben, d.h. wie man die noch verbleibenden Lebensjahre vor
dem Tod verbringen méchte. Indem man alle organisatorischen Dinge rechtzeitig
erledigt, fithlt man sich befreit von dieser Last und kann sich auf das Leben konzen-
trieren, so die Argumentation. Ichikawas Anliegen ist es in jedem Fall, shitkatsu mit
positiven Emotionen assoziiert zu wissen, statt mit den negativen, die gew6hnlich
um den Tod kreisen.

Auch die Vertreter der Shiikatsu Counselor Association (SCA) bedienten sich
in unserem Interview des Vokabulars der Positivitit, als sie die shiukatsu-Praxis
beschrieben:

»Das Verstandnis von shitkatsu andert sich langsam bei den Leuten, auch wenn
viele Leute noch denken, es bedeute sLebensend-Aktivitat« oder einfach nur die
Vorbereitung auf den eigenen Tod, wie etwa die Vorbereitung des Grabs etc. Wir
glauben aber, dass man, wenn man sich mit dem Ende seines Lebens auseinan-
dersetzt, noch besser im Hier und Jetzt, noch mehr dem eigenen Selbst entspre-
chend (jibunrashiku) leben kann. Wir sehen das daher als eine positive (maemuki)
Sache an.« (Matsunaga Atsushi, Shiikatsu Counselor Association, im Interview am
29.07.2016)

Auch an dieser Stelle sei auf die japanische Wendung hingewiesen, die die Posi-
tivitit zum Ausdruck bringen soll: Herr Matsunaga bezeichnet die Aktivitit als
»maemuki na mono«, wobei maemuki wortlich »vorwirtsgewandt« bedeutet, und
im iibertragenden Sinne als positive, konstruktive Einstellung iibersetzt werden
kann. Wenn ich diese Aufforderung an das Modell- Subjekt, sich seiner eigenen
Sterblichkeit bewusst zu werden, daraus jedoch statt negativen Emotionen positive
Handlungsmacht und Lebensfreude zu beziehen, polemisch zusammenfassen
sollte, wiirde sie in etwa so lauten: »memento mori, aber maemukil«.

- am 13.02.2026, 14:57:3!



https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

4.3.4 »Informiere dich!« - Das beratene Selbst

Bei unserem Treffen tiberreichte mir Muto Yoriko von der Shikatsu Counselor As-
sociation einen Artikel, den sie fiir eine Zeitschrift verfasst hatte. Darin stellt sie die
Anforderungen an Organisatoren einer Bestattung vor und gibt eine Schritt- fir-
Schritt- Anleitung der Rituale und Prozesse, die vom Tag des Todes, iiber die folgen-
den Tage bis hin zur Uberfithrung der Urne auf den Friedhof erfolgen — und allesamt
bedacht werden miissen. Sie lidt dazu ein, den traditionellen Ablauf zu hinterfra-
gen und mahnt zugleich, Beerdigungen ruhig anzugehen, um Erschopfung zu ver-
meiden (ki wa raku ni mochimasha, dt. etwa: »bleiben Sie ruhig, entspannt«). Die Be-
stattung erscheint hier als ein komplexer, erschopfender Vorgang, bei dem es eine
Unmenge an Details zu beachten gibt. Die Zunahme von Optionen verstirke dies.

»Im Moment des Todes einer nahen Person stehen Familien vor vielen Optionen.
Bewahren Sie einen kithlen Kopf, damit Sie die Rituale und Formlichkeiten nicht
aus der Ruhe bringen.« (Muto Yoriko, Shitkatsu Counselor Association, Ausdruck
eines Artikels)

Thr Artikel ist ein Ratgeber fiir Menschen, die eine Bestattung organisieren miissen.
Zunichst werden in solchen Publikationen iiblicherweise die einzelnen Schritte vor-
gestellt, die eine Mischung aus religiosen Ritualen und Briuchen, medizinischen
und administrativen Prozeduren darstellen (vgl. Abschnitt 3.1). Dass diese Proze-
duren iiberhaupt erklirungsbediirftig sind, deutet daraufhin, wie komplex sie sind,
aber auch, dass das Wissen dariiber, wie sie abzulaufen haben, entweder nicht mehr
vorhanden oder nicht mehr ohne Weiteres abrufbar ist. Um sie handhab- und orga-
nisierbar zu machen, wird die Bestattung in Einzelschritte geteilt. An jedem einzel-
nen Punkt gibt es Dinge zu beachten und Entscheidungen zu treffen. Wer sich noch
nie selbst mit einer Bestattung beschiftigen musste, dem wird womdoglich beim An-
blick dieser Ubersicht geradezu schwindelig. Die Méglichkeit, einzelne Schritte zu-
sammenzufassen oder zu iberspringen und diese damit den eigenen Vorlieben und
Anspriichen anzupassen, kann vor diesem Hintergrund ebenso befreiend wirken,
wie es neue Entscheidungszwinge hervorruft. Denn hierzu miissen sich die Betrof-
fenen wiederum vorbereitend iiber alle ihre Optionen informieren, um eine infor-
mierte Entscheidung treffen zu kénnen.

Ein solches gesellschaftliches Arrangement, in dem die Optionen und mit die-
sen zugleich die Unsicherheit zugenommen hat, kann mit Peter Gross als »Multi-
optionsgesellschaft« bezeichnet werden (vgl. Bergmann 2013: 19-24). Die Kehrsei-
te: Wenn Menschen aus traditionellen Zusammenhingen herausgerissen werden
und die Optionen zunehmen, gewinnen sie zwar mehr Freiheit, verlieren aber auch
ein Stiick Sicherheit (ebd. 19). Wenn traditionelle Orientierungsinstanzen ihre Deu-
tungshoheit verlieren, entsteht ein »Zustand der Orientierungslosigkeit« (ebd. 20),

- am 13.02.2026, 14:57:3!

185


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

ein Orientierungsvakuum, das zu Uberforderung fithren kann. Da die Handlungs-
skripte nicht einfach »von alleine« laufen, so zumindest die — durchaus hinterfrag-
bare — Annahme iiber traditionelle Orientierungsmuster, miissen sie vom Indivi-
duum immer wieder selbst gefunden werden. Dies bedeutet ein Moment der Frei-
heitund des Zwangs zugleich, was auch als die Ambivalenz der Individualisierungs-
these (Beck) bezeichnet wird (ebd.): vermehrte Wahlmoglichkeiten fithren zu einem
Zwang, sich zwischen ihnen entscheiden zu miissen. An die Stelle traditioneller Ori-
entierungsinstanzen treten nun, neben Expert*innen etwa aus der Medizin und an-
deren Wissenschaften, auch die Beratung in Form von Ratgeberliteratur und Be-
rater“innen, Consultants und Coaches, was manche Beobachter*innen gar zu der
Gesellschaftsdiagnose einer »Beratungsgesellschaft« verleitet (ebd. 17). Dies hingt
auch mit dem gestiegenen Stellenwert von Wissen zusammen, das in der »Wissens-
gesellschaft« nicht nur als Informationswissen (was wird gewusst?), sondern vor al-
lem als Prozesswissen (was machen wir mit diesem Wissen?), d.h. als Handlungser-
moglichung, in Erscheinung tritt (ebd. 27).

»Das schnelle Veralten von Wissen und der davon ausgehende Zwang, sich stan-
dig aktivum die Aktualisierung und Neubeschaffung weiteren Wissens kimmern
zu missen, schligt sich in einem groRen Bedarf an Beratung und dem Zurverfii-
gungstellen derselben nieder.« (Bergmann 2013: 26)

Das Expertenwissen muss daher fiir die Endverbraucher*innen stets erst in Hand-
lungswissen iibersetzt werden. Dies fithrt zu einer Abhingigkeit von solchen In-
stanzen, die das Wissen in Handlungsoptionen iibersetzen, d.h. es operationalisie-
ren kénnen. Der hohe Stellenwert von Wissen macht auf diese Weise Berater*innen
unentbehrlich:

»In der Wissensgesellschaft wird durch das Uberangebot an Beratung aufterdem
suggeriert, dass eine gute, richtige Entscheidung nur auf legitimiertem Wissen,
wie es Beratung zur Verfligung stellt, fufden kann.« (Bergmann 2013: 32)

Die shitkatsu- Industrie ist in diesem Sinne ein Beratungsmarkt, der die Orientie-
rungslosigkeit ob der verlorenen traditionellen Orientierungsmuster und Problem-
bewiltigungsinstanzen auf der einen und der gestiegenen Optionenvielfalt auf der
anderen Seite auffangen will. Die shiikatsu-Anbieter geben ihr Wissen miindlich in
Seminaren sowie schriftlich in Form von »Lehrbiichern«, Ratgebern und Selbsthil-
febiichern weiter und bieten auch individuelle Beratungen an. So bezeichnet Ichi-
kawa Ai ihren Beruf als »Bestattungsberaterin« (sogi sodan’in); Mut6 Yoriko bildet an
ihrer Shitkatsu Counselor Association (SCA) sogenannte »shitkatsu counselor«, also
»shukatsu- Berater*innen« aus. Zahlreiche in der Bestattungsbranche Titige tragen
aufihrer Visitenkarte neben ihrer Berufsbezeichnung zusitzlich den Titel »shikatsu

- am 13.02.2026, 14:57:3!



https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

counselor«, nachdem sie das von Mut6 ins Leben gerufene Zertifizierungsprogramm
durchlaufen haben. Diese Bezeichnung dient als Autorisierungsmechanismus, um
ihre Expertise in Bezug auf die Themen rund um das Ableben sowie ihre Glaubwiir-
digkeit zu unterstreichen. Die Zusatzqualifikation als SCA Counselor ist dabei nur
eine in einer Reihe von Zertifikaten. Der freie Journalist Yoshida Ytisuke hat in der
Zeitschrift SONAE (Vol. 9, Sommer 2015) eine umfangreiche Liste von Zusatzqua-
lifikationen im Bereich shiikatsu, Bestattung und artverwandter Branchen zusam-
mengestellt.”” Darin werden ganze 29 Qualifikationen aus den Bereichen Bestat-
tung (sosai- kei), Entrimpelung (ihin-isan-kei), shukatsu (shukatsu-kei) und Trauerbe-
treuung (gurifu kea) aufgelistet. Die meisten von ihnen sind privat (minkan shikaku)
mit Ausnahme einer einzigen, die von einer offiziellen Stelle anerkannt wurde (kote-
ki shikaku). Offentlich anerkannt ist jedoch nicht gleichbedeutend mit einer staatli-
chen Zertifizierung wie etwa Arzt oder Anwalt, ohne die bestimmte Berufe gar nicht
ausgefithrt werden diirfen. Sowohl die privaten als auch die 6ffentlich anerkann-
ten Zertifikate haben keinerlei Auswirkung auf die Berufserlaubnis. Ihre Funktion
ist es lediglich, das Vertrauen der Kunden zu gewinnen und Glaubwiirdigkeit aus-
zustrahlen, insbesondere bei eher neuen Produkten, die noch wenig bekannt sind.
Auch vermag es die Umbenennung von »Verkdufer*in« bzw. »Dienstleister*in« zu
»Expert”in« bzw. »Berater*in« dem Akt des Kaufens eines Produkts seine kommer-
zielle Note zu nehmen. Sie erlangen durch diese Qualifikationen in jedem Fall einen
Wissensvorsprung gegeniiber den Kund*innen.

Auch eine historische Ubersicht liefert der SONAE- Beitrag; aus dieser wird hier
zitiert, um die historische Entwicklung der Zertifizierungen nachvollziehen und de-
ren Boom zeitlich einordnen zu kénnen. Sie kann gleichzeitig als eine Historisie-
rung von shitkatsu angesehen werden:

« 1970:]Japan wird zu einer »alternden Gesellschaft« (7 % Anteil)

- 1975: Einfithrung der Qualifikation als »Experte fiir Bestattungen und andere
Zeremonien« (sosaishi) durch die nationale Vereinigung der Vereine fir gegen-
seitige Hilfe (gojokai)®* fiir die vier wichtigen Lebenszeremonien (kankonsdsai),
Zen-Nihon kankon sosai gojo kyokai, kurz: Zengokyo

« 1983: Einfithrung einer weiteren Qualifikation durch den Japanischen Bestatter-
verband, Zen- Nihon s6saigy6 kyodo kumiai rengokai, kurz; Zensoren

«  1994:Japan wird zu einer »alten Gesellschaft« (14 % Anteil)

91 Nichtumsonstsagte mir Muto Yoriko von der SCA halb im Scherz bei unserem Interview, dass
»Japaner Qualifikationen und Zertifikate lieben« und dies ein Anlass fiir sie war, ihr Seminar-
programm mit einem Zertifikat zu versehen.

92 Vgl. Abschnitt 3.3.

- am 13.02.2026, 14:57:3!

187


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

- 1996: Einfithrung einer (durch das Arbeitsministerium) éffentlich anerkannten
Qualifikation (koteki shikaku) durch einen Zusammenschluss der Zensoren und
Zengokyo

- 2004: Boom von Bestattungsqualifikationen

«  2007:Japan wird zu einer »super-alten Gesellschaft« (21 % Anteil)

« 2008: Der Film »Okuribito« (dt.: »Nokan — Die Kunst des Ausklangs«, Oscar-
Preistriger fiir den besten fremdsprachigen Film 2009) kommt in die Kinos und
macht das Reden iiber Bestattungen salonfihig

«  2009: Das Wort shukatsu wird kreiert

- 2010: Beginn des Life End Survey des METI (Publikation der Berichte 2011 und
2012)

«  2011: Boom von Qualifikationen mit Bezug zu shukatsu

«  2013: Beginn der Publikation der Zeitschrift SONAE

Auch die eigene Publikationstatigkeit mit der Zeitschrift SONAE wird von den Au-
toren durch diese historische Ubersicht in den Zertifizierungs- und shiikatsu- Boom
eingebettet. Getreu dem Anspruch der Zeitschrift, den Leser*innen Orientierung
im Dschungel des Informationsiiberflusses zu geben, werden auf den folgenden
Seiten Tipps bereitgestellt, wie man gute von schlechten Zertifizierungen unter-
scheiden kann. Dies ist ein hiufig auftretendes Motiv in shikatsu- Publikationen:
Wie kénnen Konsument*innen einen guten von einem schlechten Dienstleister,
ein gutes von einem schlechten Produkt unterscheiden? Die unterschwellige und
stellenweise sicherlich durchaus berechtigte Annahme ist, dass in einem kommer-
zialisierten System nicht jede Expertin ausschliefilich im Sinne der Kunden agiert
und nicht jedes Produkt von guter Qualitit ist. In dieser Situation des Zwangs zur
selbstindigen Entscheidungsfindung aus vielen Optionen und Angeboten muss
sich das Subjekt ein Urteilsvermdgen tiber die Qualifikation der Dienstleister (und
deren angebotene Dienstleistungen) erarbeiten. Dieses Urteilsvermégen ist dann
die soft skill, die sich das Subjekt aneignen muss, um die richtige Entscheidung aus
den zahlreichen Optionen treffen zu kénnen. Das Subjekt muss somit selbst zu
einem Experten iiber das Expertentum werden — und dies bedeutet Arbeit.

Das Beratertum und die Zunahme dessen Bedeutung ist im Kontext der allge-
meinen Etablierung von Therapie und Beratung innerhalb der Gesellschaft (auch
dessen nicht- pathologischen Teils) zu verstehen. Seit den 1970er Jahren sei laut
Maasen (2011: 8) in Deutschland ein »Psycho- Boom« zu beobachten, der mit einer
»diskursiv-institutionellen Explosion« von Therapie und Beratung einhergegangen
sei. Auch in der japanischen Diskussion spielt dieser Trend unter der Bezeichnung
»Psychologisierung der Gesellschaft« (shakai no shinrigaku-ka) eine Rolle. In einem
japanischsprachigen Text, der die Psychologisierung der Gesellschaft thematisiert,
bedient sich Shibuya (2011: 459) dabei wiederum einer Charakterisierung des Phi-
nomens nach dem britischen Soziologen Nikolas Rose von 1999, demzufolge der

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

Psychologie in diesem Zusammenhang weniger die Aufgabe zukomme, Krank-
heiten zu heilen, als vielmehr zu Selbstmanagement anzuleiten, um individuelles
Glitck zu erreichen. Die japanische Sozialpsychologin und Lacanianerin Kashimura
Aiko hat 2003 mit ihrem Buch »Clinical Psychology of the Psychologized Society«
eine Analyse der Psychologisierung der Gesellschaft vorgelegt; der Psychologe und
Publizist Saitdo Tamaki (2009) greift ihre Kerngedanken auf und erliutert einige
Entwicklungen im »psychologischen 20. Jahrhundert, jedoch vor allem aus einer
psychoanalytischen Perspektive. Eine im Gegensatz dazu an Foucaults Begrifflich-
keit der Selbsttechnologien orientierte Untersuchung legt Makino (2012) vor, der in
seinem Buch »Das Zeitalter der Selbstentfaltung« (Jiko keihatsu no jidai) den Boom
der Selbsthilfeliteratur (auf Japanisch unter dem Begriff der »Selbstentfaltung,
jiko keihatsu) im Zeitverlauf seit der Nachkriegszeit nachverfolgt. Demnach habe
die Psychologisierung der Gesellschaft in den 1960er und 70er Jahren an Fahrt
aufgenommen, im Jahr 1995 habe dann die Selbstentfaltungsliteratur einen Wen-
depunkt erlebt und seit dem Jahr 2003 habe sich diese zu einem allgemein tiblichen
Phinomen entwickelt (ippanka). Hervorzuheben an Makinos Analyse ist, dass er
seine Analyse vor dem theoretischen Hintergrund der Selbsttechnologien nach
Foucault betrachtet. Im deutschen Sprachraum ist Maasens Analyse des »beratenen
Selbst« instruktiv, da sie, ebenso wie in Ansitzen Makino, die gouvernementalitits-
theoretische Perspektive hinzunimmt. Maasen versteht den Boom psychologischer
Selbsterkenntnis® seit der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts als ein Element der
neoliberalen Regierungsrationalitit:

»Der wohl auffilligste Punkt ist der, dass Therapie und Beratung heute mit ful-
minanter Regierungswirkung ausgestattet sind. Als entfaltete und hoch differen-
zierte Technologien des Selbst werden sie als effiziente Instrumente hochspezifi-
scher Selbst- und Fremdfiihrung betrachtet, iber die Individuen kompetent ver-
fiigen kénnen, aber auch sollten, um sich gesellschaftsfahig zu erhalten (gesund,
belastbar, arbeits- und beziehungsfihig, ..).« (Maasen 2011: 8)

Dabei sei fiir die 1970er Jahre noch nicht von einer Regierungsweise die Rede; erst in
den letzten Jahren kénne man von Therapie und Beratung als »Schliisselkompetenz
unternehmerischer Selbste« (z.B. Selbstmanagement) oder als >partizipatives Fith-
rungsinstrumentarium moderner Unternehmenc (z.B. Coaching)« sprechen (ebd.).
Therapie und Beratung setzen an den »Denormalisierungsingsten« (ebd. 20) — der
Angst der Subjekte davor, zu stark von der Normalverteilung abzuweichen — an und
machen sie dadurch regierbar. Das »Optimierungsmotiv« als angestrebte Maxi-
mierung der individuellen Lebenschancen macht die Analyse der eigenen Stirken

93  Gemeint ist mit dem »Psycho-Boom« nicht die Therapierung von tatsdchlich Kranken, son-
dern von Gesunden.

- am 13.02.2026, 14:57:3!

189


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

und Schwichen und die proaktive Behandlung der Schwichen erforderlich (Selbst-
fithrung).** Die von Therapie und Beratung zur Verfiigung gestellten Techniken der
Introspektion, Inventarisierung und Sichtbarmachung von bislang Unsichtbarem
werden hier nutzbar gemacht. Die Denormalisierungsingste miissen dabei im-
mer wieder lautstark in Erinnerung gerufen werden, um die Notwendigkeit einer
Probleml6sung tiberhaupt erst deutlich zu machen:

»Die diskursiv-institutionelle Explosion von Therapie und Beratung ko-produ-
ziert, von den Zeitgenossen zumeist unbemerkt, ein Verhiltnis von Selbst und
Cesellschaft, das sich zunehmend (iber die Schemata >Problem/Losung« oder
>Krise/Bewdltigung« formiert.« (Maasen 2011: 9)

Die Subjekte miissen sich selbst und ihre Lebenssituation zunichst als »subopti-
mal« oder als »problematisch« empfinden (lernen), bevor sie sich vertrauensvoll in
die Hinde von Beratern begeben kénnen und wollen. Dies wird etwa deutlich an
einer Aussage von Ichikawa Ai, Bestattungsberaterin und Ko-Erfinderin des Wor-
tes shitkatsu, auf die Frage nach den konkreten Sorgen und Fragen, mit denen ihre
Kunden zu ihr kommen:

»Alle haben unterschiedliche Sorgen, aber viele meiner Kunden kommen zu
mir in die Beratung und sagen, dass sie gar nicht wissen, was sie nicht wissen (nani
ga wakaranai ka ga wakaranai tte ossharun desu).« (Ichikawa Ai im Interview am
27.06.2016, Hervorh.DM)

Viele der Teilnehmer*innen an den Vortragsveranstaltungen und Workshops Ichi-
kawas haben scheinbar nicht nur diffuse Angste beziiglich der Bestattung ihrer An-
gehorigen, sondern nunmehr auch hinsichtlich ihrer eigenen Bestattung. Doch sie
wissen noch nicht so recht, was eigentlich ihr Problem ist. Um ihr Problem tiber-
haupt erst benennen zu kénnen, miissen sie sich erst dariiber informieren, was fir
Fallstricke das Ableben itberhaupt fiir sie bereithilt. Das heifit, sie miissen sich der
moglichen Probleme erst noch gewahr werden, das Ableben fiir sich selbst also »pro-
blematisieren«, um auf geeignete Losungen zu kommen. Eine Aufforderung, die im
shitkatsu- Programm kommuniziert wird, ist also: »Sieh dich/dein Ableben/das Ab-
leben der Angehorigen als Problem und finde eine Losung!«

Das Dispositiv, in das sie sich zur Informationsbeschaffung begeben sollen, ist
ein Lerndispositiv: auf Messen (z.B. shiikatsu fea oder shitkatsu fesuta) oder Seminar-
veranstaltungen wie die der SCA oder in Universititen (z.B. die im Rahmen der Pro-
gramme fiir lebenslanges Lernen/Seniorenstudium angebotene Seminarreihe zum

94  Dazu komme das Element der Fremdfithrung, das Maasen (2011: 20) als Gemeinwohlgebot
bezeichnet. Vgl. Abschnitt 4.3.2.

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

Lebensende der Chiba Universitit), bei Einzelberatungen, oder daheim mit entspre-
chenden Lehrbiichern, Zeitschriften und Informationsbroschiiren sollen sie sich ei-
ne »Bestattungs- Kompetenz« (sosai riterashi, vgl. Shikan Asahi 2016) aneignen. Die
Technik des Lernens, die sie etwa auf Messen anwenden miissen, wird durch einen
bestimmten Raumaufbau inzentiviert, der mit einem schulischen Setting mit Sitz-
reihen vergleichbar ist, welche auf ein Podium gerichtet sind, und Tischen, damit
mitgeschrieben werden kann. Anders als in der Schule oder der Universitit jedoch
reden die Teilnehmer*innen von shiukatsu- Messen selten miteinander, da sie nur fiir
diese eine Veranstaltung zusammenkommen. Es geht nicht um den Austausch, son-
dern um Informationsvermittlung durch die Berater*innen an die Zuhérer*innen;
zu einem Austausch kann es hochstens in einem direkten Beratungsgesprich kom-
men.

Abbildung 17 zeigt einen Screenshot der shikatsu-Webseite von AEON Life.
Auf einem der Fotos ist eine shikatsu-Messe abgebildet. Zu sehen sind darauf
Besucher*innen, die den Vortridgen lauschen und die Broschiiren durchblittern,
sich also intensiv mit dem Material auseinandersetzen und sich Informationen
vermitteln lassen. Auch im geschriebenen Text kommt die Botschaft des Lernens
zum Ausdruck: »Mochten Sie mit AEON Life gemeinsam lernen? Méchten Sie mit
uns gemeinsam die verschiedenen Sorgen (shinpaigoto) beziiglich Nachlass, Pflege,
Testament, Versicherung, Grab, Bestattung etc. I6sen?« Erst auf dieser Grundlage,
so wird suggeriert, kdnnen die Adressierten eine fiir sie gute Entscheidung treffen.

Abbildung 17: Besucher*innen einer shiikatsu- Messe.

BEICBIT 3ALZEBPIFD T B)IAALET. —RICEBEZULEEAD.

AV SECERENENS 555.0120-394-394 ) ron
wEEE BEEEXD 3 (Dhat' HBEADZE FIH—DT & BEANROD

AAI54TE—RICMBLEEAD ?

1A 0DEE

BENEOEE RR-BE-BBEADTLBE
SESFBLEBEA T DRBETRICRELFEAD

Quelle: Screenshot von www.aeonlife- shukatsu.jp, 15.02.2019.

BL<RBCIES

Im Rahmen dieses Lerndispositivs haben die Anbieter auf dem Selbsthilfebiicher-
Markt mit shitkatsu ein neues Genre etabliert, dessen Story Line davon ausgeht, dass
es unter den (anderen) kommerziellen Anbietern zahlreiche dubiose, betriigerische

- am 13.02.2026, 14:57:3!

191


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Unternehmen gibt, welche die Gutgliubigkeit der Kunden ausnutzen. Es liegt
daher auch in der Verantwortung der Kunden, diese auseinanderzuhalten. Hierfir
sind sie ironischerweise doch wieder auf dieselben Berater*innen angewiesen,
denen sie ein gesundes Misstrauen entgegenzubringen angehalten werden. Die
Qualititskontrolle wird damit in die Hinde der Konsument*innen gelegt. Die
Belohnung dafiir, dass die Nutzer*innen diese Kompetenz der Qualitatskontrolle
erwerben, ist das Versprechen, dass sie ihre Entscheidung nicht bereuen werden,
da sie diese schliefdlich selbst getroffen haben. Hierzu ist es auch nétig, dass sich
die Kund*innen ein Wissen iiber Bestattungen erarbeiten, das sie befihigt, auf
die vielen Fragen nach dem customizing der Bestattungsexperten zu antworten.
Dafiir miissen sie sich ein bestimmtes Vokabular aneignen, die Abliufe kennenler-
nen, sich der verschiedenen Optionen gewahr werden. Damit erleichtern sie den
Dienstleistern ihre Arbeit und werden in den Arbeitsprozess direkt involviert. Das
aktiv ablebende Subjekt wird damit zum (unbezahlten) Ko-Produzenten oder zum
»Prosumer« der Bestattungsdienstleistungen.

4.3.5 »Vermeide negative Emotionen, indem du vorsorgst!« -
Das praventive Selbst und das Anti- Subjekt

Die gesamte shitkatsu- Praxis wird aus Negativ- Szenarien abgeleitet, die es iiber in-
dividuelles Handeln zu vermeiden gilt: man moéchte etwa kein »bindungsloser/um-
herwandernder Buddha« werden (muenbotoke); man mochte kein »Sterbeortfliicht-
ling« (shinibasho nanmin), »Pflegefliichtling« (kaigo nanmin) oder »Alten- Fliichtling«
(korei nanmin) werden, der auf Grund unzureichender Vorsorge keinen Platz in einer
Pflegeeinrichtung bekommt. Das Modell- Subjekt wird dementsprechend nicht nur
durch positive Aussagen dariiber, wie es zu sein hat, definiert, sondern auch iiber
negative Aussagen dariiber, wie es nicht zu sein hat. Daraus ldsst sich ein Anti- Sub-
jekt ableiten, in dem alle die Eigenschaften versammelt sind, von denen das Modell-
Subjekt abgegrenzt wird.

Wenn das Modell- Subjekt ein pro-aktiv handelndes ist, so ist das Anti- Subjekt
eines, das sich iuber sein eigenes Ableben keinerlei Gedanken macht bzw. noch
schlimmer, eines, das trotz der Gedanken und eines méglicherweise daraus ent-
stehenden Problembewusstseins nicht handelt. Das Nicht- Handeln des Subjekts
wird damit zur Ursache fiir negative Emotionen bei den Hinterbliebenen, da es
diesen zur Last fillt. Eine solche negative Emotion, die in Ichikawas Vortrigen
und Texten immer wieder thematisiert wird, ist das Thema »Reue« (kokai). So tragt
eines ihrer Biicher den Titel »Eine Bestattung ohne Reue« (Kokai shinai o-soshiki); in
einem Vortrag spricht sie etwa iiber die Reue, die Menschen empfinden, die eine
Bestattung ausrichten mussten:

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

»Bei meinen Beratungen (ber Bestattungen erzihlen mir viele von Dingen, die
sie bereuen, die ihnen Schwierigkeiten bereitet hitten. Ich will da ja gern helfen,
aber in dem Moment, in dem mir die Leute von Reue und Schwierigkeiten erzah-
len, ist die Bestattung schon vorbei. Das kann man nicht wieder geraderiicken.«
(Shikatsu fukyt kyokai 2012, 2'47")

Bei Bestattungen habe man — im Gegensatz vielleicht zu Hochzeiten — nur einen
Versuch und wenn dabei etwas schiefgeht, kdnne man es nicht wiedergutmachen,
denn da sei es bereits zu spit. Das Gefithl der Reue dariiber, dass etwas schiefgegan-
gen ist, kann einem im Nachhinein niemand nehmen:

»Ich habe fiir meine Mutter eine ganz individuelle, zu ihr passende Bestattung
ausgerichtet, aber danach habe ich mich schon gefragt: War das so in Ordnung?
Hatte das meiner Mutter selbst gefallen? Diese Zweifel und die Reue dariiber
haben mich nicht losgelassen. Wenn ich sie doch nur nach ihren Wiinschen ge-
fragt hitte, wiaren meine Zweifel und Gewissensbisse verflogen. Aber die einzige
Person, die meine Zweifel hitte auflésen kénnen, war nicht mehr da. Daher ist
es wichtig, so etwas zu Lebzeiten zu besprechen.« (Ichikawa Ai im Interview am
27.06.2016, Ubers. & Zsfsg. DM)

Die Mutter, die ihr eigenes Ableben nicht vorbereitet hat, wird auf diese Weise (im
Rahmen der shitkatsu- Praxis) als Anti- Subjekt dargestellt. Sie hitte ihrer Tochter die
negativen Emotionen ersparen kénnen, wenn sie ihr ihre Wiinsche vorab mitgeteilt
hitte. Dies erginzt die Erzihlung Ichikawas, dass shiukatsu eine positive (maemuki)
Aktivitit ist. Das Befolgen der Modell- Praxis wird mit positiven Emotionen assozi-
iert, da das Nicht- Befolgen negative Emotionen produziere.

Gerade weil Bestattungen, wie auch Tamagawa (2011) schreibt, sporadische und
plotzliche Konsumentscheidungen sind, haben die Konsument*innen hier nicht
die Chance, sich iiber kontinuierlichen, regelmifliigen Konsum die notwendige
Konsum- Expertise anzueignen. Shikatsu ist damit ein Appell, sich iiber diese Kon-
sumentscheidung langfristig Gedanken zu machen und sich zu vergegenwirtigen,
was alles schiefgehen kann, bevor es soweit ist — und dies nach Méglichkeit zu
vermeiden, indem die persénlichen Wiinsche fiir die Hinterbliebenen festgehalten
werden. Das Ziel ist also nicht nur eine »dem Selbst entsprechende Bestattung«
(jibunrashii sogi), sondern auch, unschone Erlebnisse sowie eine »gescheiterte«
Bestattung zu vermeiden. So steht auch auf der Titelseite des Shikan Asahi MOOK
(2010), in dem shiikatsu erstmals geprigt wurde: »10 Gebote, um bei der Bestattung
nicht zu scheitern (shippai shinai)«. Im Nachhinein, so die Kernaussage, ist es zu
spit, sich dariiber Gedanken zu machen, aber wer im Voraus alle Aspekte, die
schiefgehen konnen, beriicksichtigt und Varianten einplant, kann eine erfolgreiche
Zeremonie fiir seine Verwandten organisieren bzw. seinen Hinterbliebenen durch

- am 13.02.2026, 14:57:3!

193


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

umfangreiche Vorsorge Umstinde ersparen. Die Modell-Praxis zielt darauf ab,
unangenehme Eventualititen im Voraus zu bedenken, um am Ende alles richtig
machen zu kénnen. Dies wird tiber das negative Bild der Anti- Modellpraxis (wie es
nicht gemacht werden soll) erzeugt: das nicht vorsorgende Subjekt ist ein geschei-
tertes. Das (aktuell noch) nicht vorsorgende Subjekt hat sich selbst als defizitir
zu verstehen und entsprechende Mafinahmen zu ergreifen, um dieses postulierte
Defizit auszugleichen. Privention lautet hier der Imperativ, der dafiir sorgt, dass
ein »Schaden antizipiert [wird], der meist gar nicht eintritt, weil er vorsorglich
verhindert werden soll« (Lengwiler/Madarisz 2014b: 11). Die Risiken, die durch
priventive Mittel abzumildern sind, erscheinen deshalb real, weil sie méglich oder
wahrscheinlich sind. Gerade in Bezug auf lebensverlingernde Mafinahmen ist
das Subjekt dazu angehalten, seine Langlebigkeit als Risiko zu betrachten und die
negativen Konsequenzen fiir die Gemeinschaft zu reduzieren.

Die Technik der Pravention wird damit zu einem Leitmotiv. Nicht umsonst lau-
tet der Titel der vom Verlag der Sankei Shinbun herausgegebenen Shukatsu-Zeit-
schrift »\SONAE«. SONAE, auf Japanisch mit Katakana geschrieben, ist eine Sub-
stantivierung des Verbs sonaeru #§ X %, »vorbereiten, sich ausriisten, Vorkehrun-
gen treffen, vorsorgen«.” Muttersprachler assoziieren damit die Versorgung mit
Vorriten fir den Notfall oder die Vorbereitung auf eine schwierige Situation. Eine
adiquate Vorbereitung (des Betroffenen) fordert hiermit eine adiquate Trauerbe-
wiltigung (der Hinterbliebenen).

4.3.6 »Work Hard, Die Working Hard!« - Kaneko Tetsuo
als beispielhaftes Modell-Subjekt

In den vorangegangenen Abschnitten wurden Imperative gesammelt, die ein ima-
ginires shikatsu- Modell- Subjekt charakterisieren. Modell- Praktiken leben jedoch
auch von realen Vorbildern, die ihr Leben — und in diesem Fall: Sterben — 6ffent-
lichkeitswirksam mitteilen. Sie werden zu Propheten von normativen Vorstellungen
und damit verkniipften Praktiken.

Im Jahr 2012 verstarb der aus Radio, Fernsehen und Zeitschriften national be-
kannte Journalist Kaneko Tetsuo im jungen Alter von nur 41 Jahren an einem Lun-
genkarzinoid.® Diese duflerst seltene Krankheit hat keine Heilungschancen und so

95 In einer anderen Schreibung kann sonaeru auch mit #Hz3, »darbringen, opfern, ein Opfer
bringen« (z.B. Blumen oder StRigkeiten fiir die Gotter) geschrieben werden. Dies passt in-
sofern, als das Schriftzeichen fiir dieses sonaeru auch in dem Wort kuya fit#, buddhistische
Totenandacht, vorkommt. Diese Doppeldeutigkeit wird aber von Muttersprachlern nicht vor-
dergriindig wahrgenommen, so das Ergebnis meiner Interpretationsgruppen.

96  Es handeltsich hierbei zwar nicht um Krebs, aber der Einfachheit halber bezeichnet Kaneko
die Krankheit trotzdem an manchen Stellen so. Sein Buch hatdamitauch zum Ziel, die Krank-

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

wurde auch Kaneko von mehreren Krankenhiusern abgewiesen. In seinen Memoi-
ren beschreibt er, wie er mit dieser Diagnose umgegangen ist. So haben ihm die
Arzte angeraten, sich in ein Hospiz zu begeben und sich auf Palliativversorgung
(shiamatsuki iryo bzw. kanwa kea) einzustellen. Er beschliefit, seine Krankheit nicht
offentlich zu machen, arbeitet weiterhin in seinem zeit- und reiseintensiven Job
als Fernseh- und Radiojournalist und Preisanalyst und sucht nach alternativen Be-
handlungsméglichkeiten. Diese findet er dann tatsichlich und begibt sich in Be-
handlung bei einem Arzt, dessen Termine er irgendwo zwischen die Arbeitstermine
schiebt. Zunichst verbessert sich sein Krankheitszustand und es sieht kurzzeitig
danach aus, als kénnte er dem sicheren Tod noch entgehen. Doch letztlich bilden
sich Metastasen und er wird bettligerig. Nach einer Nahtoderfahrung entscheidet
er sich, seine Memoiren aufzuschreiben, die postum veréffentlicht werden sollen.
Seine ebenfalls werktitige Frau unterstiitzt ihn dabei und lisst fiir die Pflege ihres
Mannes fiir einige Zeit ihre Karriere ruhen. Die Memoiren erschienen 2012 im Ver-
lag Shogakukan unter dem Titel »Meine Art zu sterben. 500 Tage ending diary« (Boku
no shinikata. Endingu daiari 500 nichi). Die mediale Aufmerksamkeit wurde ihm nicht
nur aufgrund seiner Prominenz zuteil, sondern auch weil er sich vor seinem Tod
aktiv um die Organisation seiner Bestattung, um sein Grab und um die Erlangung
einer spirituellen Einstellung zu Leben und Tod (shiseikan) in einem Tempel bemiiht
hat.

Kaneko verkérpert in vielerlei Hinsicht modellsubjekthafte Praktiken in Japan,
sei es in Bezug auf sein Ableben oder in Bezug auf sein Arbeitsethos. Er war frei-
schaffender Journalist und Unternehmer und hat sich seine Traumkarriere als »Ver-
triebsjournalist« (ryiitsi janarisuto) aufgebaut, ohne dass es diesen Beruf vorher ge-
geben hitte. Seine Leidenschaft fiir das Suchen des besten Preis- Leistungs- Verhalt-
nisses hat er sich bereits wihrend der Kindheit angeeignet, als er fiir seine Mutter
einkaufen gehen sollte. Darauf hat er spiter seine gesamte Karriere gegriindet: Be-
ratung fir Hausfrauen, welche Produkte wann und wo am giinstigsten zu haben
sind. Die Arbeitist in seinem Leben sehr wichtig, hat er doch seinen Traumjob selbst
kreiert. Sie halt ihn auch noch nach seiner tédlichen Diagnose am Leben und gibt
ihm ein Stiick Normalitit:

»Die Arbeit war meine Rettung.« (Kaneko 2012: 13, Ubers.DM)

»lch habe weitergearbeitet. Die Arbeit war meine einzige Stiitze.« (ebd. 14)

»lch wollte nicht aufhéren zu arbeiten. Die Arbeit war mein Wunsch zu leben.«
(ebd. 86)

»Meine Arbeit ist alles fiir mich. Sie ist mein Lebenselixier (ikigai).<’” (ebd. 89)

heit und ihre Heilungsoptionen bekannter zu machen, zumal sie von der von Krankenkassen
gezahlten Medizin als unheilbar eingestuft wird.
97  Zum Konzept ikigai vgl. Mathews (2014).

- am 13.02.2026, 14:57:3!

195


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Aber er verkérpert auch das Idealbild des Workaholic, der in Japan immer »vielbe-
schiftigt« (isogashii) zu sein hat, auch wenn dies auf Kosten seiner Gesundheit ge-
schieht. Die Gesundheithathier nicht Vorrang vor den Aufgaben, die man sich selbst
setzt bzw. die einem gesetzt wurden und die man den Anderen gegeniiber zu er-
fitllen schuldig ist. Es gilt als heldenhaft, sich wider besseren Wissens zu weigern,
die Arbeit niederzulegen und sich bis zum letzten fiir seine Arbeit aufzuopfern. So
listet er weiterhin zwei Mal seinen Wochenplan auf, um zu verdeutlichen, wie be-
schiftigt er immer gewesen ist, einmal zum Zeitpunkt seiner Diagnose und einmal
einige Monate spiter (ebd. 71, 88). Erist ein Leistungs- und Performance- Junkie, de-
finiert sich in hohem Mafe iiber seine Arbeit und seine Geschiftigkeit (isogashisa).
In der Arbeit kann er sich selbst verwirklichen, sie erfiillt ihn und macht ihn zufrie-
den (jjitsu shiteita, S. 70). Ublicherweise hat er 16 Stunden gearbeitet und nur vier
Stunden am Tag geschlafen, wie er schreibt. Wenn er iiber seine Arbeitsleidenschaft
redet, geschieht dies zum Teil aber doch aus Rechtfertigungsdruck dariiber, dass er
womdglich mehr hitte auf seine Gesundheit achten und weniger arbeiten miissen.
Dies scheint an einigen Stellen auf, etwa auf S. 73, wo er seinen Zeitplan als »iiber-
menschlichen Tagesablauf« (chojinteki na sukejyiru) und seinen Tod gar als gottliche
Strafe fiir seine Uberarbeitung bezeichnet:

»Vielleicht habe ich selbst mein Leben im Schnelldurchlauf abgespult. Hat Gott
vielleicht die Notbremse gezogen, weil ich dabei zu schnell unterwegs war?«
(Kaneko 2012: 71)

Selbst nach der Diagnose und als er seine Behandlung beginnt, reduziert er sein
Arbeitsvolumen nicht etwa, sondern erhsht es noch. Dadurch, dass er niemandem
seine Diagnose mitteilt, flattern die Angebote auch weiterhin ein und er méchte kei-
nes der Angebote ablehnen. Es scheint jedoch so, als wolle er eben dadurch, dass er
sich in die Arbeit stiirzt, vermeiden, wie ein Kranker behandelt zu werden und keine
Angebote mehr zubekommen, da ihn die Arbeit am Leben erhilt, wie er immer wie-
der betont: »Meine Arbeit hat mir auch psychisch viel gebracht« (ebd. 89). Er riumt
ein, dass er sich bewusst ist, dass man ihm vorwerfen konne, er hitte moglicher-
weise linger gelebt, hitte er sich mehr auf seine Behandlung konzentriert als auf
die Arbeit. Aber hitte er dies tatsichlich getan und sich aus dem 6ffentlichen Leben
zuriickgezogen, so wire er fiir sich allein gestorben, wie er sagt (ebd. 90). Die Be-
deutung von Arbeit fiir die Identitidt darf hier nicht unterschitzt werden, vor allem
bei einer Person wie Kaneko, die sich ginzlich iiber die Arbeit definiert und darin ih-
re Erfiillung findet. Die Arbeit hilft gegen Einsambkeit, ist subjektiv sinngebend, gibt
aber vor allem ein Gefiihl der Zugehorigkeit zur Gesellschaft und zur Gemeinschaft
der Lebenden, Gesunden. Wer arbeitet, ist am, aber auch im Leben.

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

»lch wollte mich in die Gesellschaft einbringen, indem ich bis zum letzten Atem-
zug arbeitete. Im Ergebnis bin ich zwar vielleicht mit 41 in Rente gegangen, aber
immerhin habe ich bis zum Umfallen gearbeitet. Nein, ich arbeite sogar nach
dem Umfallen noch weiter. Ich kann wahrlich von mir sagen, dass ich ein Leben
lang nie Urlaub genommen habe.« (Kaneko 2012: 156)

Immer weiterzuarbeiten ohne seine Diagnose kundzutun, versetzt ihn allerdings in
die unangenehme Lage, seine Auftraggeber nicht vertrsten zu kénnen. Er kann es
sich in dieser Situation nicht leisten, doch einen Tag linger im Bett zu bleiben als
mindestens vom Arzt empfohlen, und fithlt sich gedringt, seinen Zeitplan iiberzu-
erfiillen - vielleicht auch, um noch méglichst viel zu schaffen und sein Lebenswerk
so weit wie moglich fortzufithren.

Er begriindet jedoch seine Motivation weiterzuarbeiten nicht nur mit Eigen-
nutz, sondern aus einem Verantwortungsgefithl heraus, das er seinen Kollegen ge-
geniiber fiihlte:

»Als ich erfahren habe, dass ich krank bin, war mir klar, dass ich damit den An-
deren Unannehmlichkeiten bereiten wiirde (meiwaku wo kakeru). Ich konnte mir
keine Auszeit von der Arbeit nehmen, nur weil ich unheilbar krank war.« (Kaneko
2012: 13)

Er dufert sogar noch Verstindnis und Riicksichtnahme fiir einen Comedian, der
sich regelmifig iiber ihn lustig macht. Dieser miisste ja aufthéren, Kaneko nachzu-
affen, wenn der seine Diagnose bekannt gibe:

»Wenn ich 6ffentlich bekanntgeben wiirde, dass ich Krebs habe, wiirde das Un-
annehmlichkeiten fiir alle Beteiligten mit sich bringen. Das wiirde mir auch dem
Comedian gegeniiber leidtun.« (Kaneko 2012: 13)

Kanekos iiberraschender Tod, seine selbst organisierte Bestattung in einem Tempel
direkt neben dem Tokyo Tower — einem Ort, an dem nur Prominenz und Elite be-
graben werden kénnen — und nicht zuletzt seine Memoiren wurden im Zusammen-
hang mit shiukatsu als eine beispielhafte Lebensendvorbereitung diskutiert. Fluch
und Segen zugleich, war seine Krankheit auch eine Méglichkeit fiir ihn, sich mit
seiner Sterblichkeit und seinem Tod auseinanderzusetzen. Allerdings hat er aus-
gerechnet der spirituellen Bearbeitung des Todes (shiseikan), wofiir er sich extra in
einen Kurs eingeschrieben hat, am wenigsten Zeit eingerdumt. Seine Priorititen la-
gen bei seiner Behandlung als dem letzten Versuch, doch noch am Leben zu bleiben,
und bei seiner Arbeit. Die Form seiner Bestattung und des Grabs hat er als Selbst-
inszenierung konzipiert: mit Hilfe seiner Prominenz und mit ein bisschen Gliick
kommteran einen Grabplatz direkt neben dem Tokyo Tower, der als einer der hochs-

- am 13.02.2026, 14:57:3!

197


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

ten Tiirme Tokyos praktisch von itberall aus sichtbar ist. »Ich finde es schén, wenn
ihr an mich denkt, wenn ihr zum Tokyd Tower schaut, ist seine Devise bei die-
ser Wahl (zit. in SONAE 2013, Sommerausgabe). Wenn er schon frithzeitig sterben
muss, so mochte er allen in guter Erinnerung bleiben und wiinscht es sich auch, dass
die Leute an ihn zuriickdenken.

Kapitel 4 seiner Memoiren steht unter dem Titel: »Der letzte Job ist die Vorbe-
reitung auf den Tod« (saigo no shigoto wa shi no junbi). Die Lebensendvorbereitung als
Aufgabe zu konzipieren, die einer Arbeit, einem Auftrag bzw. einem Job gleicht, ist
die logische Fortfiihrung eines arbeitszentrierten Selbstindigen- Daseins. Aktiviti-
ten zur Vorbereitung auf das eigene Ableben erhalten einen Modell- Charakter ins-
besondere wenn sie von Prominenten propagiert werden. Dabei ist zu beriicksichti-
gen, was fiir Leute mit welchen Hintergriinden hinter diesen Aktivititen stehen. Es
ist davon auszugehen, dass Kanekos Beruf als Freischaffender und damit selbstin-
diger Unternehmer, der seine Arbeitspraktiken bereits in einem starken Umfang
zu managen gelernt hat, einen Einfluss darauf hat, wie er sein Lebensende konzi-
piert. Auf diese Weise werden Management- Praktiken, die aus dem Unternehmer-
tum stammen, auch auf den Bereich der Lebensendvorbereitung tibertragen. Auch
Ichikawa ist Unternehmerin, hat sie sich doch als Bestattungsberaterin selbstindig
gemacht; ebenso Mutd Yoriko von der SCA, die eigentlich noch eine Firma in einem
ganz anderen Bereich leitet. Es ist aus dieser Perspektive sicherlich nicht verwun-
derlich, dass diese Unternehmerpersonlichkeiten ausgerechnet diejenigen Prakti-
ken, die sie am besten kennen und die sich in ihrem Arbeitsleben bewihrt haben,
auf die Lebensendvorbereitung, deren Wortfithrer sie werden, anwenden und als
erfolgsversprechende Praktiken propagieren.

Als Kaneko im Juli 2012 an einer Lungenentziindung erkrankt, weif} er, dass das
Ende naht. Er sagt daraufhin seine Auftritte ab und konzentriert sich auf Telefonin-
terviews und auf das Verfassen seiner Biicher. Seine andere Aufgabe ist die Vorbe-
reitung auf sein Ableben. Er muss ein Testament aufsetzen, die Bestattung vorbe-
reiten, sich einen postumen buddhistischen Namen geben lassen (kaimyo) und muss
feststellen, dass die Abwicklung eines Menschenlebens einen Berg an Organisation
und Biirokratie erfordert: »Es gibt so viele Sachen, die zu erledigen sind« (Kaneko
2012: 120). Am 22. August 2012 stirbt er fast, nachdem er eine Woche lang Tag und
Nacht sein Buch (nicht seine Memoiren) redigiert hat. Er fragt sich, warum er von
den Todesengeln (o-mukae) noch einmal verschont geblieben ist, und kommt zu dem
Schluss, dass er wohl vor seinem Tod noch etwas erledigen miisse.

»Dass ich dem Tod noch einmal von der Schippe gesprungen bin, musste wohl
daran liegen, dass ich noch etwas zu erledigen hatte. Ich wusste auch, was das
war. Es ging um etwas nach meinem Tod. Auf die eine oder andere Weise hat-
te ich als»>Vertriebsjournalist«immer Informationen ausgesendet. Ich beschloss,
auch mein Ableben und meine Bestattung als Information auszusenden. Kluge

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

Entscheidungen, ein kluger Konsum machen das Leben reicher. Das war immer
ein Leitspruch von mir gewesen. Die Bestattung ist auch ein Teil des Lebens, denn
mit ihr fallt der Vorhang. Diese allerletzte Entscheidung wollte ich nicht in den
Sand setzen.« (Kaneko 2012: 123—124)

Diese Textstelle ist deshalb zentral, weil sie explizit macht, wie die Bestattung als
eine Konsumentscheidung unter vielen anderen Konsumentscheidungen im Leben
konzipiert wird. Wer, wenn nicht Kaneko, der sein gesamtes Leben damit zuge-
bracht und damit sein Geld verdient hat, Menschen Tipps zum klugen Einkaufen zu
geben, sollte dafiir geeignet sein, auch in Bezug auf das Ableben Konsumtipps zu ge-
ben? Es erscheint nur logisch, dass Kaneko seinen Lebensinhalt auch zu seinem Ab-
lebensinhalt macht. Wiirde er bei dieser letzten Konsumentscheidung etwas falsch
machen, konnte sein gesamtes Lebenswerk in Frage gestellt werden. Er benutzt da-
bei dieselbe Sprache wie Ichikawa: »Ich beschloss, mein eigenes Ableben als meinen
letzten Job anzusehen und es dementsprechend zu produzieren«®® (Kaneko 2012:
124). Selbstproduktion iiber klugen Konsum.

Kaneko beginnt zunichst mit seiner Nachlassverwaltung und sortiert seine Fi-
nanzen. Danach kiimmert er sich um die Beerdigung, weil sein Anwalt ihm nahe-
legt, dass die Hinterbliebenen sich nach dem Tod einer Person oft streiten (momeru)
und man dies verhindern kénne, indem man es selbst macht. Kaneko nimmt sich
dieser Aufgabe an und nimmt auch eine normative Handlungsaufforderung an sei-
ne Leserschaft vor:

»Auch wenn sie alle gleichermafien um den Verstorbenen trauern, streiten sie
sich am Ende ums Geld. Auch wenn sie sich auf keinen Fall streiten wollen, kann
man nicht ausschlieflen, dass sie es trotzdem tun, wenn man das nicht selbst vor-
her geklart hat. Es ware verkehrt (okashii), hier als Sterbender untétig zu bleiben,
wenn man das doch weif.« (Kaneko 2012: 126)

Nichts zu unternehmen wird als falsch (okashii) markiert, sodass es geradezu zur
Pflicht wird, selbst etwas zu tun. Dies ist die Verantwortung, die das ablebende
Selbst den Hinterbliebenen in spe gegeniiber hat, damit diese sich nicht streiten.
Auch seine Bestattungsvorbereitung begriindet Kaneko unter anderem aus dem Ge-
danken heraus, niemandem Unannehmlichkeiten bereiten zu wollen: »Um meiner
hinterbliebenen Frau und allen Beteiligten Unannehmlichkeiten zu ersparen, wollte
ich einen Plan aufstellen« (ebd. 127). Da er erfihrt, dass alle Bankkonten zunichst

98  Im Original: Watashi wa jibun no>saigo< Bz wo, saigo £x1& no shigoto toshite, purodyiisu shiyd
to shiteita. Im Original steht »produce« als Anglizismus. Gemeint ist hiermit mehr eine In-
szenierung (im Sinne von Selbstinszenierung). Diese Bedeutung schwingt nicht unbedingt
im deutschen Wort »produzieren« mit, jedoch im englischen »produce« bzw. wird mit dieser
Nuance von Japanischsprecher*innen benutzt.

- am 13.02.2026, 14:57:3!

199


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

eingefroren werden, wenn man stirbt, veranschlagt er die Kosten und iiberweist
das fiir die Bestattung notige Geld auf das Konto seiner Frau. Gleich nach dem
Tag seiner Nahtoderfahrung lisst er einen Bestatter zu sich nach Hause kommen,
wobei selbst dieser iiberrascht davon ist, dass Kaneko seine eigene Bestattung pla-
nen mochte. Auf den folgenden Seiten erklirt er detailliert seine unterschiedlichen
Optionen und auf welcher Grundlage er welche Konsumentscheidung getroften
hat. Er ist stolz darauf, alles bis ins Detail geplant zu haben: »Natiirlich habe ich
auch die Fahrtkosten fiir meine Frau einkalkuliert« (ebd. 130). Er bedauert, dass er
nicht mehr selbst die Leute zum Lachen bringen und erfreuen kann, aber durch die
»Produktion« (purodyisu, vgl. Fufnote 98) seiner Bestattung kann er doch die Leute
noch ein letztes Mal erfreuen. Diese Vorbereitung habe ihm viel Spafy gemacht.
Sogar den Dankesbrief (kaijo reijo) fiir die Teilnahme an der Beerdigung, der zum
Schluss verlesen und verschickt wird, schreibt er selbst. Kurzzeitig iiberlegt er
sogar, die »Produktion« seiner Bestattung an einen Drehbuchautor abzugeben,
doch dann wurde er von seinem Manager umgestimmt, der ihn darauf verweist,
dass es bereits einen gewissen festgelegten Ablauf einer Bestattung gebe und man
da nicht allzu viel selbst choreografieren konne. Kaneko legt mit seiner Zeremonie
trotzdem ein Modell dafiir vor, wie man sich selbst tiber die eigene Bestattungspla-
nung produzieren kann. Eine solche selbstproduzierte Bestattung steht allerdings
nur Menschen mit gewissen Mitteln zur Verfiigung und kann deshalb in diesem
Umfang nicht wirklich als Modellpraxis fur die Allgemeinheit gelten.

Esbelastet ihn allerdings, dass er trotz aller Mithen, niemandem zur Last zu fal-
len, doch auf die Hilfe anderer angewiesen ist und diesen eben doch Lasten aufbiir-
det. Sein Ziel ist es jedoch, diese Last moglichst klein zu halten. In seinem paradig-
matisch als »Die richtige Sterbeweise lernen« betitelten Unterkapitel schreibt er:

»Ich will niemandem zur Last fallen. Nichtsdestotrotz belaste ich bei meinem
Kampf gegen die Krankheit meine Frau, die Arzte und die Pfleger. Gerade des-
wegen will ich diese Biirde so gering wie moglich halten.« (Kaneko 2012: 143)

Esist nur schwer fiir ihn zu ertragen, dass er doch Menschen eine Biirde mit seinem
Ableben auflastet. Das widerspricht dem eigenstindigen, unabhingigen, selbst-
verantwortlichen und vor allem: gesunden (!) Menschen, der fiir sich selbst sorgen
kann. Sobald eine Krankheit ins Spiel kommt, sind Menschen auf andere Menschen
angewiesen und dies scheint unertriglich zu sein, wenn die Norm besagt, dass man
andere nicht behelligen soll. Kaneko will unbedingt weiterarbeiten, aber um seinen
Arbeitskollegen keine Unannehmlichkeiten zu bereiten, lastet er seinen Pflegern
eine Last auf (indem er daheim weiterarbeitet und alles auf seine Arbeit ausgerich-
tet ist, wihrend er Heimpflege bekommt). Das bedeutet im Umkehrschluss, dass
man immer irgendjemandem eine Biirde auflastet, man kommt schlichtweg nicht
umhin und muss damit leben. Diese Biirde, die man anderen auflastet, mit sich

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

auszuhandeln, ist eine der grofen emotionalen Belastungen, die Schwerkranke
bewiltigen miissen.

Seine »richtige Sterbeweise«, die Kaneko fir sich gefunden hat, ist die des Ster-
bens daheim (zaitakushi), die nur deshalb moglich war, weil er als Unternehmer und
Journalist genug Geld hatte, um sich diesen Luxus leisten zu konnen, wie er auch
selbst schreibt. Er empfiehlt allen, die es sich nur irgendwie leisten kénnen, zu Hau-
se zu sterben. Auch spricht er sich dezidiert gegen lebensverlingernde Mafinahmen
aus, eine Einstellung, die viele in Japan teilen.”

Eine Tragik des Todes ist es, wie Kaneko selbst einriumt, dass man zwar iber
sein ganzes Leben selbst entscheiden kann, jedoch nicht iiber dessen Ende:

»Ehrlich gesagt wiirde ich am liebsten Selbstmord begehen. Aber nicht mal das
kann ich noch. Ich kann mich nicht mehr bewegen. Ehrlich gesagt wiirde ich am
liebsten jetzt gleich sterben. [..] Bisher war ich der Meinung gewesen, dass ich
iber mein Leben selbst entscheiden kénne, weshalb es nun fiir mich umso uner-
traglicher ist, dass ich ausgerechnet den Moment des Endes nicht wihlen kann.«
(Kaneko 2012: 161)

Kaneko stirbt am o1. Oktober 2012 um 3 Uhr morgens in seiner Wohnung. In einem
Nachwort schildert seine Frau Wakako die Momente und Tage danach. Sie spricht
mit Bewunderung von ihrem Mann und auch davon, wie er seinen Tod bis zum letz-
ten minutiés geplant hat. Halb im Scherz sagt die Ehefrau, dass der Todeszeitpunkt
praktisch war, da um diese Uhrzeit in den frithen Morgenstunden wirklich niemand
in dem Wohnhaus unterwegs sei und sie den Abtransport deshalb diskret durch-
fithren konnten. Sie kénne sich aber nicht vorstellen, dass er selbst seinen Todes-
zeitpunkt noch selbst bestimmt habe, meint sie in ironischem Unterton (ebd. 191).
Doch selbst die Todesursache, die auf dem Totenschein erscheint, habe er selbst
bestimmt, damit seine seltene Krankheit bekannt wird, wenn in den Nachrichten
itber seinen Tod berichtet wiirde: »Bitte schreibt »>Lungenkarzinoid« auf den Toten-
scheing, soll er gesagthaben (ebd. 189). Dies sollte sein Vermichtnis an die Welt sein.
Wie Werner Schneider (2005: 64) schreibt, kénne im modernen, medikalisierten, auf
Krankheits- und damit Todesvermeidung ausgerichteten Sterben »der moderne To-
te [...] in seinem —>sinn-losen< — Tot- Sein nur noch etwas mitteilen, was als physiolo-
gische Botschaft der méglichen Vermeidbarkeit des je eigenen Todes der Weiterle-
benden dienlich scheint« (Schneider 2005: 62—64, Hervorh.i.O.). Dies trifft auch auf
Kaneko zu, dessen Tod dadurch Sinn erhilt, dass er der Nachwelt seine Erfahrungen
mit einer seltenen Krankheit hinterlisst.

Kaneko Wakako, die Ehefrau von Kaneko Tetsuo, hat drei Jahre spiter, 2015, ein
Buch mit dem Titel »Active ending. Die neue Kunst der Lebensendvorbereitung fiir

99  Vgl. Abschnitt 4.4.9.

- am 13.02.2026, 14:57:3!

201


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Erwachsene« (Akutibu endingu. Otona no shukatsu shinsahd) publiziert. Darin schildert
sie ihre Erfahrungen mit dem Sterben ihres Mannes und was dessen Tod und die
Reaktionen der Menschen auf ihre Vortrige dariiber sie gelehrt haben. Sie musste
feststellen, dass die Zuhorer*innen ihrer Vortrige sich vor allem dafiir interessier-
ten, wie sie ihr Leben nach dem Ausscheiden aus dem Arbeitsleben leben sollen. Ihr
selbst als Unternehmerin und aus einer Unternehmerfamilie stammend sei dieser
Begriff des »Zweiten Lebens« (daini no jinsei oder second life) fremd, da fiir Unterneh-
mer im Gegensatz zu Angestellten das Renteneintrittsalter weniger bedeutsam ist.
Thr Buch, das auch der Selbsthilfeliteratur zugeordnet werden kann, ist daher auch
eine Anleitung, wie man zu einem bedeutsamen Leben nach dem Angestelltenda-
sein finden kann. Dies koénne jedoch nur gelingen, wenn man sich bewusst mache,
was vor und nach dem Tod alles passiere, und eigenstindige Entscheidungen dar-
tiber treffe.

4.3.7 Zusammenfassung: Sterbekraftunternehmer*innen ihrer Selbst

In den vorangegangenen Abschnitten wurde gezeigt, wie das Modell- Subjekt der
shitkatsu-Praxis konzipiert ist. Es handelt sich um ein nachdenkendes, sich infor-
mierendes, aktiv handelndes, gemeinwohlorientiertes, dabei aber sich selbst treu-
es Subjekt. Es ist bereit, sich iiber die zahlreichen neuen Optionen zu informieren
und wendet sich dabei an Berater*innen, die ihm Orientierung und Halt geben, in-
dem sie das Expertenwissen in Handlungswissen iibersetzen. Es ist ein vorsorgen-
des Subjekt, das in Gedanken mégliche kiinftige Szenarien durchspielt und sein ge-
genwirtiges Handeln daran orientiert, moéglichst optimale Outcomes zu erzielen.
Es nimmt sein Leben selbst in die Hand und tiberldsst Entscheidungen und Vor-
kehrungen beziiglich seines Ablebens niemand anderem, orientiert sich bei seinem
Handeln aber dennoch an tiberindividuellen Interessen. Es hat gelernt, sein Able-
ben als Last fir andere zu empfinden. Dabei droht ihm, als asozial zu gelten, wenn
es sich nicht um sich selbst kitmmert, sich nicht héchstmoglich aktivieren l4sst.
Auf Grund des Gemeinwohlgebots, das der aktivierenden Individualisierung inne-
wohnt, gilt als gescheitert, wer nicht aktiv wird. Das shiukatsu- Modell- Subjekt oszil-
liert damit permanent zwischen Selbstermichtigung und Zwang; zwischen Selbst-
bestimmung (jiko kettei) und Selbstverantwortung (jiko sekinin); zwischen einem sich
selbst treuen Ableben (jibunrashii shi, jibunrashii sogi), das einem intrinsischen Be-
diirfnis entspringt, und dem duferen Druck, sich nunmehr selbst um Angelegen-
heiten zu kitmmern, die zuvor noch von der Familie, der Gemeinschaft oder der
Gesellschaft selbstverstindlich (mit)geschultert wurden. Im letzteren Fall dient die
Erzihlung einer autonomen Wahl dazu zu tibertiinchen, dass das Individuum wo-
moglich gar keine Wahl hat, ob es sein eigenes Ableben selbst organisieren will.

In seiner Aktivitit soll das Modell- Subjekt sich noch einer weiteren paradoxen
Situation stellen: es soll sich zugleich seine Sterblichkeit bewusstmachen, d.h. vor

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

allem, dass ihn der Tod etwa durch Naturkatastrophen oder Unfille jederzeit erei-
len kann, daraus aber keine zur Passivitit verleitende Verzweiflung ziehen, sondern
eine Motivation, vorsorgend aktiv zu werden. Auf Grund des Autonomieverspre-
chens kann es durch diese Aktivititen zum »Produzenten« seines eigenen Ablebens
werden und damit die Kontrolle tiber eine eigentlich unkontrollierbare Situation er-
langen. Eine erfolgreiche shiitkatsu- Praxis wird mit der doppelten Zufriedenheit be-
lohnt, sowohl fiir sich selbst als auch fiir die Familie etwas getan zu haben. Daraus
kann das Modell- Subjekt Lebensfreude fiir die restlichen Lebensjahre beziehen, die
es als »second life« ebenfalls aktiv gestalten und vor allem mit passenden Konsumgii-
tern und Dienstleistungen bereichern kann.

Gestiitzt wird das Modell-Subjekt durch seine Antithese, das Anti- Subjekt.
Dieses wird konzipiert als eines, das nicht vorgesorgt hat und daher zu einem
»Sterbeort- Fliichtling« (shinibasho nanmin, wahlweise zu einem »Pflege-Fliicht-
ling« oder einem »Alten- Fliichtling«) wird. Zu vermeiden ist es ebenso, dass das
eigene Grab verwaist, man nach seinem Tod nicht als Ahne verehrt wird und so
zu einem »bindungslosen Buddha« (muenbotoke) verkommt. Dieses Anti-Subjekt
verursacht negative Emotionen bei seinen Angehorigen, der Gemeinschaft und der
Gesellschaft, die zu antizipieren sind und deren Eintreten mit allen zur Verfigung
stehenden Mitteln vorzubeugen ist.

Die Notwendigkeit, sich um sein eigenes Ableben selbst zu kiimmern, wird dis-
kursiv aus einer bestimmten Problemkonstruktion abgeleitet, die mit Foucault im
Begriff der Urgence aufgezeigt wurde. Hierzu wird der — keineswegs unpolitische —
Diskurs der Bevolkerungswissenschaft ebenso in Anschlag gebracht wie der medizi-
nische (»gesunde Lebenserwartung«), der das Alter in ein drittes = fittes, gesundes,
unabhingiges, und ein viertes = krankes, abhingiges, pflegebediirftiges Alter teilt.
Dieser Diskurs ist altersdiskriminierend, insofern als er das hohe Alter weiterhin
als defizitar darstellt und diesem lediglich ein »junges Alter« voranstellt, das positiv,
wiinschenswert und méglichst durch eigenverantwortliches Handeln zu verlingern
sei. Aus der Kombination des demographischen und medizinischen Diskurses wird
so eine gesamtgesellschaftliche Krise abgeleitet, an deren Bewiltigung jede*r Ein-
zelne angehalten ist mitzuwirken. Das erfolgreiche Modell- Subjekt soll vermeiden,
(zu frith und zu lang) zu einer Last zu werden.

Hinter der Rhetorik, sich um sein eigenes Ableben selbst zu kiitmmern, steckt
jedoch eigentlich die Tatsache, dass die Bestattungsindustrie auf Grund des Markt-
eintritts von Branchenfremden und der Plattformisierung unter Preis- und Kon-
kurrenzdruck steht und shitkatsu als eine Marketing- und Kundenbindungsmethode
etabliert hat. Dies geht einher mit der sozialstaatlichen Neukonzeptualisierung von
Alten als Konsumsubjekten, die zwischen Pflegedienstleistungen angeblich selbst-
bestimmt (aber dennoch eingeschrinkt durch finanzielle Moglichkeiten sowie
durch begrenzte Informationsbeschaffungsressourcen) wihlen.

- am 13.02.2026, 14:57:3!

203


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Es handelt sich beim shiikatsu- Modell- Subjekt daher um eine Spielart der »ak-
tiven Alten, die ihr Alter vom Tod her denken. In der kritischen und Foucault-in-
spirierten Gerontologie, wie sie im deutschsprachigen Raum von Silke van Dyk und
Stephan Lessenich vertreten wird, wird das aktive Altern als »die gegenwirtig domi-
nierende, ja hegemoniale >Denkform des Alters« (Géckenjan)« (Van Dyk/Lessenich
2009c: 405) kritisch betrachtet. Dabei machen sie einen Unterschied zwischen Ak-
tivitit und Aktivierung. Das Aktive kann dabei zum einen positiv ausgelegt werden,
d.h. als eine Befreiung von Passivitit/»Zwangspassivisierung«.'®® Demgegeniiber
steht »Aktivierung« fiir eine neoliberale Responsibilisierungsstrategie bzw. ein Re-
gierungsprogramm im Sinne der Gouvernementalititstheorie, bei der auch diejeni-
gen angerufen sind aktiv zu werden, die sich dies aus unterschiedlichsten Griinden
gar nicht leisten kénnen oder wollen. Aktivitit wire demnach eine freiwillige Pra-
xis, die altersdiskriminierenden Mechanismen entgegenwirkt; Aktivierung hinge-
gen kann einen repressiven Charakter annehmen, der dann jedoch nicht als solcher
wahrgenommen wird, da er seinen Verpflichtungscharakter geschickt zu verschlei-
ern weify und damit selbst neue Formen der Altersdiskriminierung hervorbringen
kann. Die Aktivierung des Selbst ist dabei als ein sozialpolitisches Regierungspro-
gramm zu verstehen, das die aktivierbaren Potentiale »junger Alter« nutzen maéchte,
indem es ihre potentielle Aktivierbarkeit als Pflicht zur Aktivitit umdeutet.

»Kritisiert wird [...] eine zunehmend neoliberale Vergesellschaftung des Alters in
Cestalt einer aktivierungspolitischen Indienstnahme alterer Menschen sowie die
Ko-Produktion dieser Verhéltnisse durch sich selbst disziplinierende, zur Eigen-
verantwortung angehaltene Altere.« (Van Dyk 2009: 317)

Mit der Aktivierungsprogrammatik gehe zudem eine »Re- Moralisierung« einher
(Lessenich 2009: 279-280). Wihrend das Alter und dessen negative Folgen im
19. Jahrhundert noch als »natiirlich« und unausweichlich galten, also das Risiko
im Alter korperlich und kognitiv abzubauen als gleich verteilt angesehen wurde,
werde im Rahmen des, wie Lessenich betont, noch relativ jungen Phinomens des
»aktiven Alterns« davon ausgegangen, dass das Risiko fiir ein gebrechliches und
abhingiges Alter nunmehr vom Individuum beeinflussbar sei und dass das Indi-
viduum daher aktiv an der eigenen Gesunderhaltung zu arbeiten habe (Lessenich
2009: 280). Die Diskurse vom »Alter als Last« und »Aktiven Alter« sind laut Van
Dyk untrennbar miteinander verwoben. Die Responsibilisierung der Alten, sich am
Gemeinwohl orientiert eigenverantwortlich um sich selbst zu kiitmmern, sei dabei
nicht als Zwang, sondern im Sinne der Gouvernementalitit als eine »moralische

100 So wurde die Rente etwa von den Vertreterinnen der Political Economy of Ageing als
»Zwangspassivisierung« kritisiert, die Menschen ab einem bestimmten Alter daran hindere,
aktiv zu werden (Van Dyk/Lessenich 2009b: 19).

- am 13.02.2026, 14:57:3!



https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Analyse

Anleitung zum verniinftigen >Sich-Verhalten« u.a. itber weiche Steuerungsme-
chanismen und die Forderung von Autonomie und Kreativitit zu verstehen (Van
Dyk 2009: 319-320). Damit entstehe eine »theoretisch unauflosbare Ambivalenz
zwischen Er- und Entmichtigung« (ebd.), die ich oben als die Oszillation zwischen
Selbstbestimmung und Selbstverantwortung bezeichnet habe. Van Dyk fasst dieses
Verhiltnis als »Gleichzeitigkeit von empowerment und normierender Disziplinie-
rung« (ebd. 320) bzw. »normierender Regulierung« (ebd. 321). Trotzdem besteht
sie darauf, dass immerhin »[jlede Férderung von Autonomie und Eigenverant-
wortung, so instrumentell sie auch sein mag, [...] ein subversives Potential [birgt]
[..]. Der Punkt, an dem Er-in Entmichtigung und empowerment in normierende
Einpassung umschligt, ist dabei ebenso wie die grundlegende Ambivalenz dieser
doppelgesichtigen Anrufung nur empirisch zu bestimmen« (Van Dyk 2009: 333).

Im Theorieteil wurde mit dem »unternehmerischen Selbst« bereits eine hege-
moniale Subjektposition neoliberaler Selbstfithrung vorgestellt. Mit der kritischen
und Foucault-inspirierten Gerontologie nach Van Dyk/Lessenich (2009a) scheint in
Bezug auf das vorliegende Beispiel angebracht, von »Sterbekraftunternehmer*in-
nen ihrer selbst« zu sprechen. Abgeleitet ist dieser Begriff vom »Alterskraftunter-
nehmer«, wie ihn Van Dyk und Lessenich verwenden.” Dieser Begriff wiederum
geht auf die Sozialfigur des »Arbeitskraftunternehmers« nach Vof/Pongratz (1998)
zuriick (vgl. Abschnitt 2.1.4). Wahlweise lieRe sich vom »optimierten Ableben des
unternehmerischen Selbst« sprechen. Analog zu meiner theoretischen Perspektive
konzipiert die Japanologin Isabel Fassbender (2022) das ninkatsu- Modell- Subjekt als
»reproductive entrepreneur.

Das shiikatsu- Modell- Subjekt betreibt nun als »Sterbekraftunternehmer« eine
aktive Vorbereitung und Optimierung des eigenen Ablebens. Seine Praxis lisst sich
bezeichnen als die eines »Aktiven Ablebens« — nicht im Sinne von Euthanasie, auch
wenn diese im Kontext einer wiirdevolleren Art und Weise zu sterben in der Debatte
gelegentlich aufleuchtet. Gemeint ist mit dem »Aktiven Ableben« vielmehr eine Re-
gierungsrationalitit, bei der die allerletzte Lebensphase des Menschen nun auch in
den Fokus des Optimierbaren und Aktivierbaren riickt. Gegeniiber Wiinschen nach
mehr Selbstbestimmung droht im Zuge von neoliberalen Regierungs- und Respon-
sibilisierungstechnologien eine Pflicht zur Aktivitit, die an Sanktionen bei Nicht-
Aktivitit gekoppelt werden. Das »Aktive Ableben« st also nicht mit einem Bemithen
um ein moglichst frithes Ableben oder mit einer Aufforderung zum Suizid gleich-
zusetzen, sondern sie ist eine auch explizit (und nicht nur implizit) vom Tod und
der menschlichen Sterblichkeit her gedachte Aufforderung zum aktiven, gesunden

101 Es handelt sich um das zwischen 2008 und 2012 durchgefiihrte DFG-Teilprojekt 5484710:
»Vom >verdienten Ruhestand« zum >Alterskraftunternehmer< Bilder und Praktiken des Al-
ter(n)s in der aktivgesellschaftlichen Transformation des deutschen Sozialstaats nach der
Vereinigung (Co9)«. Vgl. auch Denninger/Van Dyk/Lessenich et al. (2012).

- am 13.02.2026, 14:57:3!

205


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Altern, das sich seiner Verantwortung gegeniiber den jiingeren Generationen und
der Gesellschaft als Ganzer bewusst ist. Eine Paradoxie an der shitkatsu- Praxis er-
gibt sich an dem Punkt, an dem durch die Planung der eigenen Beerdigung und
dariiber hinaus das Selbstmanagement in eine Zeit extrapoliert wird, die das Indi-
viduum selbst nicht mehr erleben wird. Man konnte zugespitzt sagen, das unter-
nehmerische Selbst managt sich und seinen Kérper bis zu seinem Tod - und sogar
noch dariiber hinaus.

Es handelt sich hierbei jedoch nicht um tatsichlich vorzufindende Individuen,
sondern um ein Modell-Subjekt, an das bestimmte Idealvorstellungen gekniipft
werden. Im Folgenden soll deshalb untersucht werden, inwiefern die vom shitkatsu-
Modell- Subjekt ausgehenden Anrufungen bei den Adressierten ankommen und ob
diese sich in ihrem Denken und Handeln davon beeinflussen lassen oder nicht.

4.4 Subjektivierungsanalyse ll: Die tatsachlichen
Subjektivierungsweisen

Nachdem die normativen Vorgaben und modellhaften Praktiken herausprapariert
wurden, soll im folgenden Abschnitt die »Wirkung« dieser Anrufungen auf die An-
gerufenen betrachtet werden. Es geht also darum sich mit der Frage zu beschifti-
gen, wie diese Imperative auf der Nutzerseite ankommen. Angerufen sind prinzi-
piell alle Japaner*innen, insofern der Tod jeden eines Tages trifft. Auch wenn es ein
implizites Verstindnis davon gibt, dass eher die iltere Generation ab 60 die zentra-
le Zielgruppe ist, so formulieren die shitkatsu- Anbieter explizit das Ziel, shukatsu als
gesamtgesellschaftliche Praxis zu etablieren, die in jedem Alter in Angriff genom-
men werden kann (und soll). Als das Blue Ocean Café noch im Untertitel als »Shii-
katsu Café« firmierte, lautete dessen Slogan: »Shiikatsu — vom Boom zur Kultur«
(Shitkatsu — biimu kara bunka e). Gemeint ist damit die Zukunftsvision, dass shikatsu
zu einer allumspannenden Praxis des Life Designs fir jede*n Japaner®in und fir
jedes Alter wird.

In diesem Abschnitt sollen folgende Fragen, die im Theorieteil aufgeworfen wur-
den, beantwortet werden:

«  Wiedefinieren die Angerufenen fiir sich die shitkatsu- Praxis? Welche Aktivititen
verfolgen sie konkret und welche nicht? Wie verarbeiten sie die Praxis rational
und emotional?

«  Welche Aneignungs- und Nichtaneignungsweisen gibt es im Umgang mit den
Anrufungen? Welche Anrufungen kommen bei ihnen tiberhaupt an?

Vorab sei erneut daran erinnert, dass Subjektivierungsanalysen bis vor Kurzem
hauptsichlich an der normativen, anrufenden Seite Halt gemacht haben und

- am 13.02.2026, 14:57:3!


https://doi.org/10.14361/9783839467411-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

