Das Projekt Weltethos als
Rassismusprophylaxe

STEPHAN SCHLENSOG

Im Oktober 2010 wurde in Spiegel Online von den Ergebnissen einer aktuellen
Untersuchung der Friedrich-Ebert-Stiftung berichtet — auf seine Weise ein Zeug-
nis von der »Banalitit des Rassismus«. (Ruf 2010) Der Autor des Artikels
kommt zu dem Schluss: »Rassismus ist ein Phédnomen aus der Mitte der Gesell-
schaft.« Ein Viertel der Deutschen, so die Verfasser, heillen »die Fiktion eines
Volkes als Schicksalsgemeinschaft« gut. Interessanterweise gebe es aber »eine
bemerkenswerte Kluft zwischen dem Misserfolg der Rechtsauflen-Parteien und
den tatséchlichen Einstellungen der Deutschen [...] Die Wahlergebnisse mogen
schlecht sein — die Haltung[en] der Radikalen sind aber weiter verbreitet als viel-
fach vermutet. Millionen Menschen, die den Vorwurf rechtsextremer Denkmus-
ter wohl empdrt von sich weisen wiirden, sind der Studie zufolge durchaus chau-
vinistisch, ausldnder- oder islamfeindlich, antisemitisch oder totalitiren Gedan-
ken zugetan.« Allein die These »Ich kann es gut verstehen, dass manchen Leuten
Araber unangenehm sind« werde von 55,4 Prozent der Befragten unterschrieben,
das seien satte 11,2 Prozentpunkte mehr als noch vor sieben Jahren. Dies zeigt
nach Meinung des Autors gleich drei Dinge: »Erstens sind solche Thesen mehr-
heitsfihig, zweitens sind >Araber< und »Muslime« offensichtlich Reizworte, und
drittens wird das Problem nicht kleiner.« Und er kommt deshalb zu dem Schluss:
»Die Bedrohung der Demokratie ist nicht von den Rindern zu sehen, sondern
aus der Mitte der Gesellschaft heraus.«

Dass in Sachen Integration von Migranten nicht nur ein groer Nachholbe-
darf, sondern auch ein gewisser Handlungsdruck besteht, steht auler Zweifel —
und zwar schon lange. Und diejenigen, die tagtdglich etwa bei der Arbeit mit Ju-
gendlichen und in unseren Schulen mit diesen Fragen konfrontiert sind, werden
dies bestitigen. Da wurden Fehler gemacht, da wurde auch einiges verschlafen,

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | STEPHAN SCHLENSOG

und fiir manche wichtige Integrationsmafinahmen fehlte oft auch schlicht der po-
litische Wille. So ist es auf seine Weise auch symptomatisch, dass es Jahrzehnte
gebraucht hat, um etwa Fragen wie islamischen Religionsunterricht oder die
Ausbildung muslimischer Theologen nach unseren Standards auf die politische
Agenda zu bringen. Erst 2012 wurden in Deutschland vier Zentren fiir Islami-
sche Theologie (Tiibingen, Miinster/Osnabriick, Frankfurt/GieBen und Erlangen-
Niirnberg) eréffnet, an denen die ersten Studierenden ihr Studium aufnehmen
konnten. Und die brauchen dann wieder Jahre, bis sie endlich dort ankommen,
wo man sie braucht: ndmlich in Schulen, Moscheen, in unserer Gesellschaft.
Und dann wird es weitere Jahre dauern, bis deren Arbeit endlich spiirbare Wir-
kung entfaltet.

Man darf also, vor allem in diesen Fragen, nicht nur auf die Politik warten.
Umso wichtiger sind Menschen, die selber Verantwortung iibernechmen und
Dinge anstof3en, fiir die Parteien, Kirchen und andere Organisationen — nicht sel-
ten aus konkurrierendem Eigeninteresse — zu trige und zu schwerfillig sind. Ei-
ner dieser Menschen ist der Baden-Badener Unternehmer Karl-Konrad Graf von
der Groeben. Von der Lektiire eines Buches von Hans Kiing angeregt, hat er ge-
meinsam mit seiner Frau im Jahr 1995 die Griindung unserer Tibinger Stiftung
Weltethos ermdglicht.' Das Buch, das Graf Groeben seinerzeit gelesen hatte,
hei3t Projekt Weltethos, und es entstand 1989, also in einer Zeit der grolen Um-
briiche in Europa. Grundlage von Projekt Weltethos war unter anderem ein inter-
religioses UNESCO-Kolloquium zum Thema »Weltreligionen, Menschenrechte
und Weltfrieden«, wo erstmals Vertreter aller groler Weltreligionen iiber die
Verantwortung ihrer Religionsgemeinschaften flir den Weltfrieden diskutierten
und — bei allen Unterschieden — viele Gemeinsamkeiten in Fragen des Ethos, der
Werte und Malstibe, in ihren Religionen sahen. Das Kolloquium war die Ge-
burtsstunde dessen, was spater unter dem Thema »Weltethos« seine Kreise zie-
hen sollte.

Die Weltethos-Idee entstand vor dem Hintergrund grofler weltpolitischer
Verdnderungen. Die vorrangigen Konflikt-Herausforderungen der Zukunft, so
Kiings Uberzeugung damals, seien nicht mehr Blockdenken und GroBideologien
in Ost und West, sondern die bedrohlichen Konfliktlinien werden mehr denn je
entlang der kulturellen und der religiésen Grenzen verlaufen: nicht nur zwischen
westlicher und islamischer Welt, sondern auch innerhalb der Kontinente und Na-
tionen, in den Kopfen und Herzen der Menschen. Und um diese Konflikte zu
entschirfen, gar zu verhindern, und um aufkeimendem Rassismus moglichst frith
zu begegnen, brauche es Kenntnisse voneinander, Begegnung auf gleicher Au-

1 Informationen zur Stiftung und ihrer Arbeit finden sich unter www.weltethos.org.

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROJEKT WELTETHOS ALS RASSISMUSPROPHYLAXE | 295

genhohe und in gegenseitigem Respekt, den kritischen Dialog. Und dies alles sei
nicht nur notwendig, sondern auch moglich.

Schon damals widersprach Hans Kiing damit entschieden dem US-Politolo-
gen Samuel Huntington, der mit seiner These vom unausweichlichen Zusam-
menprall der Kulturen landauf landab von sich reden gemacht hatte und damit
vor allem nach den September-Anschldgen 2001 scheinbar plausible Deutungs-
muster lieferte. Huntington ignorierte, dass Millionen von Menschen weltweit
trotz unterschiedlichen Glaubens und unterschiedlicher Kultur auch friedlich zu-
sammenleben. Und so sind nach seiner pessimistischen Vision interkulturelle
Konflikte, ja sogar eine globale GrofSkonfrontation zwischen Islam (in Koopera-
tion mit den Chinesen) und westlicher Welt unausweichlich und faktisch vorpro-
grammiert. Hans Kiings Slogan »Kein Weltfriede ohne Religionsfriede«, mit
dem er sein Programm damals auf den Punkt brachte, leugnet dieses Konfliktpo-
tential von Religionen und Kulturen keineswegs, im Gegenteil.

Hans Kiing kommt mit der Weltethos-Idee zu den entgegen gesetzten Kon-
sequenzen: Menschen unterschiedlicher Kulturen und Religionen miissen mehr
voneinander wissen, damit sie nicht nur wissen, was sie voneinander unterschei-
det, sondern auch, was ihnen gemeinsam ist. Vor allem miissen wir lernen, dass
uns besonders im Ethos mehr verbindet, als wir oft fiir moglich halten, auch
wenn in den einzelnen Traditionen dieses Ethos je unterschiedlich begriindet
wird. Wenn wir danach fragen, welche Werte und Normen in unserer Gesell-
schaft und weltweit fiir ein friedliches Miteinander hilfreich sind, dann miissen
wir diese Werte nicht neu erfinden, sondern wir miissen das vorhandene gemein-
same ethische Erbe der Religionen und Philosophien nur neu bewusst machen.
Diese gemeinsamen Werte und Normen sind von grundlegender Bedeutung,
nicht nur fiir das Leben des Einzelnen und in den Familien, sondern in unter-
schiedlichsten Bereichen unserer Gesellschaft: von den Schulen, iiber die Wirt-
schaft bis hin zu Politik, Sport und anderen Bereichen.

Seit gut zwanzig Jahren wird in Tiibingen an der Weltethos-Thematik ge-
forscht und gearbeitet. Seit beinahe 20 Jahren gibt es die Stiftung — mit Partner-
organisationen in der Schweiz, in Osterreich, in Mexiko, Kolumbien und Brasili-
en — mit dem Ziel der Verbreitung und vor allem der lebenspraktischen Umset-
zung dieser Idee. 2012 wurde zudem das von der Karl-Schlecht-Stiftung finan-
zierte Weltethos-Institut als An-Institut der Universitdt Tiibingen ins Leben geru-

2
fen.

2 Genauere Information zum »Weltethos-Institut« finden sich unter www.weltethos-

institut.org.

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | STEPHAN SCHLENSOG

Schon aus diesen wenigen Sétzen zur Weltethos-Programmatik wird deut-
lich, dass es sich dabei um ein >padagogisches«< Projekt handelt, und zwar in ei-
nem ganz umfassenden Sinn, mit dem Ziel, bei den Menschen einen Bewusst-
seinswandel zu erreichen:

+  Wir mochten Neugierde wecken auf andere Kulturen;

* wir mochten Wissen iiber die eigene und iiber fremde Kulturen und deren
Werte vermitteln;

»  wir mochten helfen, Vorurteile abzubauen, damit die angstfreie Begegnung
in gegenseitigem Respekt moglich wird;

«  wir mochten helfen, den konstruktiven Dialog der Religionen — von der Ba-
sis vor Ort bis zur internationalen Politik — voranzubringen;

« und wir mdchten vor allem ein Bewusstsein dafiir schaffen, dass wir uns bei
all unseren unterschiedlichen Weltanschauungen auf einige grundlegende
gemeinsame Werte verstindigen konnen und miissen. Dafiir leisten wir
Grundlagenforschung, und dafiir suchen wir Wege, dies unterschiedlichen
Zielgruppen zu vermitteln, fiir Werte zu sensibilisieren und zu helfen, diese
auch zu leben. Und damit méchten wir eben auch rassistischen Demagogen
den Néahrboden fiir ihre Parolen und Aktionen entziehen. Damit betreiben
wir Rassismus-Prophylaxe, im besten Sinn des Wortes.

Viele kennen das Diktum des fritheren Verfassungsrichters Ernst-Wolfgang Bo-
ckenforde: »Der freiheitliche, sdkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die
er selbst nicht garantieren kann.« Bockenforde wollte damit nichts anderes fest-
stellen, als die Tatsache, dass eine Gesellschaft nur dann gut funktionieren kann,
wenn — frei formuliert — alle bereit sind, sich auf gewisse Spielregeln des Zusam-
menlebens zu verstiandigen: Spielregeln, die nicht vorgeschrieben, nicht einge-
klagt und die nicht erzwungen werden konnen. Oder anders gesagt: Kein Staat,
keine Gesellschaft, keine Gemeinschaft, im Gro3en wie im Kleinen, funktioniert,
ohne ein Minimum an gemeinsamen Werten, auf die sich die Mehrzahl der Be-
teiligten verstindigt.

WERTE UND NORMEN FALLEN NICHT vOM HIMMEL

Auch wenn ethische Werte und Normen zu allen Zeiten in allen Kulturen im
Namen hoherer Méchte, Offenbarungstriger, Institutionen und grofer Denkerin-
nen und Denker verkiindet wurden und werden: Sie fallen nicht vom Himmel!
Sie wurden vielmehr in einem hochst komplizierten sozial-dynamischen Prozess

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROJEKT WELTETHOS ALS RASSISMUSPROPHYLAXE | 297

durch den Menschen selber herausgebildet. Sie sind dort entstanden, wo sich
entsprechende Bediirfnisse und Notwendigkeiten des Lebens zeigten:

» zum moglichst gewaltfreien Ausgleich von Interessen,

» zum Schutz des Eigentums,

» zum Schutz der Ehre und zur besseren gegenseitigen Verlésslichkeit,
+ zum Schutz der Sexualitit.

Ethos ist, wenn man so will, die geronnene und in vielen Kulturen Tradition ge-
wordene Erfahrung des menschlichen Zivilisationsprozesses. Dass freilich alle
Religionen und Kulturen ihr Ethos auf unterschiedliche Weise begriinden, mit
mehr oder weniger groen Unterschieden, ist selbstverstindlich.

Und weil die groBen Weltkulturen in ganz zentralen Werten und ethischen
MafBstiben konvergieren, zum Teil tibereinstimmen, haben wir in den 1990er
Jahren begonnen — in Anlehnung an Begriffe wie » Welt-Wirtschaft« und »Welt-
Politik« — von einem »Welt-Ethos«, einem gemeinsamen Menschheitsethos zu
sprechen. Die Weltethos-Idee will also nichts Neues erfinden, sondern sie méch-
te das bewusst machen, was den groflen Religionen und Kulturen dieser Welt —
bei aller unterschiedlichen Begriindung — gemeinsam ist an Werten, Normen und
MaBstében.

Fragt man nun nach den zentralen Elementen eines gemeinsamen Mensch-
heitsethos der groBen religiosen und humanistischen Traditionen, dann ist da zu-
néchst die wohl allen bekannte Goldene Regel, das Prinzip der Reziprozitit, im
Volksmund ausgedriickt in der Formulierung: »Was Du nicht willst, was man
Dir tu, das fiig auch keinem anderen zu.« Schon vor gut zweieinhalbtausend Jah-
ren wurde sie vom groBen chinesischen Weisen Konfuzius formuliert, aber sie
findet sich auch bei Buddha und im Hinduismus, im Judentum und bei Jesus von
Nazaret, und sie findet sich im Islam, also in allen groen Weltreligionen. Dass
die Goldene Regel iibrigens nicht nur idealistische Theorie, fern aller politischen
Wirklichkeit, ist, hat US-Prasident Barack Obama gezeigt: Am 4. Juni 2009 hielt
er in Kairo seine erste offizielle Rede an die muslimische Welt. Diese program-
matische Rede hat er mit Bezug auf diese Goldene Regel wie folgt geschlossen:

»Es ist einfacher, Kriege zu beginnen, als sie zu beenden. Es ist einfacher, die Schuld auf
andere zu schieben, als sich selbst zu betrachten. Es ist einfacher zu sehen, was uns von
jemand anderem unterscheidet, als die Dinge zu finden, die wir gemeinsam haben. Aber
wir sollten uns fiir den richtigen Weg entscheiden, nicht nur fiir den einfachen. Es gibt
auch eine Regel, die jeder Religion zugrunde liegt — dass man andere behandelt, wie man

selbst behandelt werden mochte. Diese Wahrheit tiberwindet Nationen und Vélker — ein

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | STEPHAN SCHLENSOG

Glaube, der nicht neu ist, der nicht schwarz oder weil} oder braun ist, der nicht Christen,
Muslimen oder Juden gehort. Es ist ein Glaube, der in der Wiege der Zivilisation pulsierte,
und der noch immer in den Herzen von Milliarden Menschen auf der Welt schldgt. Es ist
der Glaube an andere Menschen, und er hat mich heute hierher gebracht. Es steht in unse-
rer Macht, die Welt zu schaffen, die wir uns wiinschen, aber nur, wenn wir den Mut fiir

einen Neuanfang besitzen, und uns an das erinnern, was geschrieben steht.« (Obama 2009)

Eng mit dieser Goldenen Regel verbunden ist das elementarere Grundprinzip der
Menschlichkeit, zu allen Zeiten gefordert vor allem auch von den groBen Huma-
nisten: »Jeder Mensch — ob jung oder alt, Mann oder Frau, nichtbehindert oder
behindert, egal, welcher Hautfarbe, egal, welcher Weltanschauung — jeder
Mensch soll menschlich behandelt werden!< Diese beiden Grundprinzipien —
Goldene Regel und Menschlichkeit — lassen sich in vier elementaren ethischen
Prinzipien konkretisieren:

1. Die Forderung nach einer Kultur der Gewaltlosigkeit und der Ehrfurcht
vor allem Leben: Wir alle kennen die klassische Formulierung in den Zehn Ge-
boten »Du sollst nicht téten< — das heiflit aber auch >nicht foltern, nicht quélen,
nicht verletzen, also jede Form von Gewalt zur Durchsetzung eigener Interessen
zu vermeidens.

2. Die Forderung nach einer Kultur der Solidaritit und einer gerechten
Wirtschaftsordnung: Die klassische Formulierung >Du sollst nicht stehlen< — das
heif}t aber auch >nicht ausbeuten, nicht bestechen und Korruption vermeidenc.

3. Die Forderung nach einer Kultur der Toleranz und einem Leben in
Wahrhaftigkeit: Die klassische Formulierung >Du sollst nicht liigen< — das heif3t
aber auch jandere nicht tduschen, Informationen nicht manipulieren oder fil-
schenc.

4. Und schlieBlich die Forderung nach einer Kultur der gegenseitigen Ach-
tung und Partnerschaft: Die klassische Formulierung >Du sollst nicht Unzucht
treiben< —heifit aber auch »nicht den Partner oder die Partnerin missbrauchen, er-
niedrigen, entwiirdigenx.

Im Jahr 1993 wurden diese ethischen Prinzipien vom Parlament der Weltreligio-
nen in Chicago als Kern eines gemeinsamen Menschheitsethos oder Weltethos
proklamiert. Die damals vom Parlament verabschiedete »Erkldrung zum Welte-
thos« bildet seither die programmatische Grundlage fiir die breit geficherte Ar-
beit unserer Stiftung.’

3 Details dazu auf der Homepage www.weltethos.org.

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROJEKT WELTETHOS ALS RASSISMUSPROPHYLAXE | 299

Mit der Weltethos-Thematik mochten wir konkrete Impulse fiir ein besseres
Zusammenleben der Menschen geben, kulturiibergreifend und, nach Moglich-
keit, weltweit. Dafiir mochten wir moglichst viele Menschen erreichen, nicht nur
die akademisch Interessierten. Deshalb haben wir schon frith begonnen, unsere
Themen und Inhalte medial umzusetzen und zu elementarisieren, zum Beispiel
in der siebenteiligen Filmreihe Spurensuche. Die Weltreligionen auf dem Weg.
Sie wurde nicht nur verschiedentlich im Fernsehen ausgestrahlt, sondern sie
kommt auch in Schulen und in der allgemeinen Bildungsarbeit vielfach zum Ein-
satz. Darauf aufbauend entstanden weitere Medien und Publikationen. Besonders
erfolgreich ist unsere Ausstellung Weltreligionen — Weltfrieden — Weltethos, die
mittlerweile in vielen Sprachen und Ausfiihrungen erhéltlich ist und die seit Jah-
ren in vielen Landern der Welt mit Erfolg zum Einsatz kommt. Hinzu kommt
unsere interaktive Lernplattform A Global Ethic now!, die in mehreren Sprachen
iiber unsere Website zugdnglich ist, und die eine umfassende Einfithrung und
Auseinandersetzung mit den Weltreligionen und mit vielen Aspekten der Welte-
thos-Thematik ermoglicht.

Auch das Weltethos-Institut hat sich diesen Zielen verschrieben. Es ver-
kntipft die Weltethos-Thematik mit Fragen der Wirtschafts- und Unternehmen-
sethik vor interkulturellem Horizont. Am 6. Oktober 2009 wurde bei den Verein-
ten Nationen in New York das Manifest Globales Wirtschaftsethos — Konse-
quenzen fiir die Weltwirtschaft vorgestellt, das von einer Arbeitsgruppe der Stif-
tung Weltethos unter Federfiihrung von Josef Wieland formuliert wurde.* Denn
Hans Kiings These ldsst sich heute fortschreiben: »Kein Weltfriede ohne gerech-
te Weltwirtschaftsverhdltnisse. Keine gerechten Weltwirtschaftsverhaltnisse oh-
ne Weltwirtschaftsethos. Kein Weltwirtschaftsethos ohne wirtschaftsethische
Grundlagenforschung.« Die zentralen Aufgabenbereiche des Instituts liegen da-
her in Lehre und Forschung sowie im Engagement und im Dialog, in der Wirt-
schafts- und Globalisierungsethik und im interkulturellen Lernen.

Schon diese wenigen Hinweise zeigen, dass es beim Thema Weltethos um
viel mehr geht als um religionswissenschaftlich-theologische oder um ethische
akademische Arbeit. Im Mittelpunkt unserer Arbeit stehen die Menschen und die
Frage, wie sie zu besserem gegenseitigen Verstehen und so zu einem konflikt-
freien und letztlich guten Miteinander finden kénnen. Wir mochten Kopf und
Herz der Menschen erreichen, stereotype Denk- und Verhaltensmuster hinterfra-
gen und mithelfen, diese zu durchbrechen.

4 Weitere Information unter http://www.globaleconomicethic.org. Hier ldsst sich auch

der Text des Manifestes nachlesen.

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | STEPHAN SCHLENSOG

So betreiben wir Rassismus-Prophylaxe, und zwar auf verschiedensten Ebe-
nen: beim Einzelnen beginnend, in Schulen, Firmen und Stiddten, und schlie8lich
auch auf politischer Ebene zwischen den Nationen und Religionen. Welche Her-
ausforderungen wir da sehen und wie wir mit unserer Arbeit darauf reagieren,
dies mochte ich jetzt an einigen Beispielen verdeutlichen.

RASSISMUS-PROPHYLAXE AUF MEHREREN EBENEN,
IN MEHREREN SCHRITTEN

Fiir viele Menschen sind gerade die Religionen, die im Mittelpunkt unserer Ar-
beit stehen, eher das Problem als ein Teil der Losung. Und auch ohne Publizisten
wie Huntington fehlt es nicht an Indikationen, dass dem so ist: nicht nur in der
weltweiten Politik, sondern auch bei uns im Land. Téglich wird dieser Eindruck
von den Medien bestétigt. Wir erfahren selten von gelungener Integration und
gutem nachbarschaftlichen Miteinander, oft schon iiber Jahre und Jahrzehnte,
sondern meist nur davon, wo Zusammenleben nicht gelingt und wo Konflikte
eskalieren. Es geht mir nicht um Schonfirberei der Wirklichkeit, sondern um
eine differenziertere Wahrnehmung der Wirklichkeit, um, darauf aufbauend,
Wege fiir ein besseres Miteinander zu eréffnen. Ich mochte dies an einem Drei-
schritt verdeutlichen und illustrieren: Wahrnehmung veréndern — Aufklaren —
Gemeinsam handeln.

a) Wahrnehmung verédndern

Religionen sind als menschliche Phinomene ambivalent. Religionen waren zu
allen Zeiten auch politische GroBlen, die nicht nur zu bestimmten politischen
Zwecken missbraucht wurden, sondern die nicht selten ihre eigenen Machtan-
spriiche auch mit Gewalt durchgesetzt haben — gegen ihr eigenes Ethos, das in
allen Religionen Friedfertigkeit und Gewaltlosigkeit fordert. Und diese Ambiva-
lenz findet sich natiirlich auch in deren Urkunden und Heiligen Schriften, denn
sie sind allesamt auch ein Spiegel ihrer Zeit. Es finden sich dort Heilslehren und
grof3e ethische Botschaften genauso, wie sich Zeugnisse von Ausgrenzung, Kon-
flikten und Gewalt. Und zu allen Zeiten wurden und werden diese als Alibi fiir
Rechthaberei, Absolutheitsanspriiche und offene Gewalt gegen Andersdenkende
und Andersglaubende genutzt. Aber dies ist eben nur die eine Seite. Religionen
generell oder bestimmte Religionen darauf zu reduzieren — was besonders nach
den Terroranschldgen von 2001 spiirbar zugenommen hat —, ist nicht nur unfair
und kontraproduktiv, sondern auch schlicht falsch.

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROJEKT WELTETHOS ALS RASSISMUSPROPHYLAXE | 301

Es gibt auch Spannungsfelder und Konflikte weltweit, wo Religion nicht
Konflikte schiiren, sondern aktive Gewaltprévention leisten: So etwa Muslime in
Ruanda, die gegen die gingige Hass- und Gewaltpropaganda der 1990er Jahre an
ihren muslimischen Schulen Anti-Gewalt-Programme durchfiihrten und sich als
einzige Bevolkerungsgruppe fast kollektiv der Gewalt verweigerten. Uberdies
leisteten sie umfangreiche Flucht- und Nothilfe fiir alle Bedréngten, gleich wel-
cher Stammes- oder Religionszugehorigkeit.

Auch in der Menschenrechtsarbeit sind religiose Organisationen aktiv und
unverzichtbar. Zahlreiche Menschenrechtszentren weltweit wéren ohne ihre
Mitwirkung nicht denkbar.

Zudem konnen Religionen durch 6ffentliche Stellungnahmen den Boden fiir
Verstandigung ebnen, Sachfragen kldren und zur Versachlichung der Diskussion
beitragen. Von der Weltethos-Erklarung des Parlaments der Weltreligionen 1993
war bereits die Rede. Zu erwéhnen wéren auch die Fatwas (Rechtsgutachten auf
Grundlage des Koran), etwa des GroBayatollahs Ali al-Sistani im Irak, eines der
hochsten und international respektierten schiitischen Geistlichen, in denen er
2004/2005 Gewalt entschieden verurteilte, egal von wem oder gegen wen sie an-
gewandt wurde. Zu nennen wére auch — auf derselben Linie und sehr selbstkri-
tisch — die Topkapi-Erkldrung europdischer Muslime im Jahr 2006. Bedeutend
war auch der Offene Brief und Appell von 138 muslimischen Theologen aus al-
ler Welt an Papst Benedikt XVI. und Vertretern christlicher Kirchen und Glau-
bensgemeinschaften als Reaktion auf die Regensburger Rede des Papstes im Jahr
2006, die Anlass fiir heftige Kontroversen war. Mit einer Uberfiille von Belegen
zur Friedenfdhigkeit von Christentum und Islam miindet dieser Brief in den
dringenden Appell zu gegenseitiger Fairness und Respekt.

Religionen sind auch vielerorts Plattformen fiir gewaltfreien Widerstand und
Konfliktschlichtung. Denken wir etwa an die Rolle der Basisgemeinden beim
Sturz des philippinischen Diktators Marcos 1986 oder an die Rolle der Evangeli-
schen Kirche bei der demokratischen Wende in der DDR.

Zahllos sind auch die Beispiele, wo Religionen in Konflikten lebensnotwen-
dige Infrastrukturen bereitstellen, und dies oft tiber Jahre, wo Religionsvertreter
in politisch scheinbar ausweglosen Situationen Amter {ibernommen und damit
zur Stabilisierung und Befriedung beigetragen haben oder wo Religionen in
Konflikten als erfolgreiche Vermittler titig waren, oft dann, wenn politische Ak-
teure gescheitert waren (Mosambik 1992, Guinea 2010). Zu erwéhnen ist auch
die wichtige Rolle von Religionsgemeinschaften bei der Entwicklungsarbeit und
bei oft jahrzehntelangen Verséhnungsprozessen.

Man kann der Schlussfolgerung von Markus Weingardt in seiner Studie Re-
ligion Macht Frieden (2007), worin sich auch Details zu den genannten Beispie-

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | STEPHAN SCHLENSOG

len finden, nur zustimmen: Religionen bergen ein enormes Friedenspotential!
Und sie bergen es nicht nur, sie setzen es auch in erfolgreiche Taten um. Religi-
ose Akteure verfiigen tiber Erfahrungen und spezifische Kompetenzen, die ihnen
in vielen Konflikten eine konstruktive Intervention ermdglichen, in denen séku-
lare Akteure gescheitert sind.

Rassismus-Prophylaxe heif3t vor allem auch Vorurteile abbauen. Und deshalb
ist es wichtig, den Menschen zu einer differenzierteren und damit auch fairen
Wahrnehmung der Religionen — der eigenen wie der fremden — zu verhelfen.

b) Aufklaren

Wir miissen uns gegenseitig nicht nur anders wahrnehmen. Vor allem braucht es
fir ein besseres Miteinander auch Aufkldrung: Das fingt bei elementarstem
Grundwissen an — iiber die eigene Kultur und tiber die fremde. Es ist erniichternd
zu erleben, wie wenig selbst Lehrkrifte in Schulen oft iiber andere Religionen
und Kulturen wissen, und wie schwierig es deshalb fiir sie ist, Kindern und Ju-
gendlichen entsprechendes Grundwissen zu vermitteln und vor allem in kontro-
versen Fragen differenziert Stellung zu nehmen. Woher sollen sie es auch wis-
sen? Interkulturelle Kompetenz ist bei uns eben kein verpflichtender Bestandteil
der Lehrkréfteausbildung, Wissen iiber andere Kulturen und Religionen erarbei-
ten sich Lehramtsstudenten bestenfalls am Rande.

Aber erniichternd ist auch, wie wenig viele Glaubige tiber ihre eigene Tradi-
tion und ihre eigene Geschichte wissen, wie oft die eigene Religion idealisiert
und wie leicht andere Religionen kritisiert, womdglich diffamiert werden. Des-
halb sind interreligiése Gespriche, vor allem an der Basis, schwierig, kommen
oft gar nicht zustande oder scheitern an schwierigen Fragen.

Und die Fragen sind schwierig. Wir miissen sorgfiltig unterscheiden zwi-
schen gesellschaftlichen Debatten tiber die Akzeptanz oder Nicht-Akzeptanz be-
stimmter Brauche und Sitten und zwischen der juristischen Frage, ob man be-
stimmte Dinge schlicht verbieten kann oder verbieten muss, weil sie elementaren
Demokratie- und Menschenrechtsstandards widersprechen. Ebenso miissen wir
genau hinschauen und nicht alle Brauche, die vielen vielleicht nicht gefallen —
wie etwa das religios begriindete Tragen des Kopftuches — gleich pauschal als
politischen Angriff auf unsere Rechtsordnung zu verstehen. Ahnliches gilt fiir
den Umgang mit Traditionalisten, die keineswegs alle Fundamentalisten sind,
welche die Errungenschaften der Moderne ablehnen oder bekdmpfen, und die
auch keine Gewalt im Namen ihrer Religion rechtfertigen, obwohl sie der west-
lich-sékularen Gesellschaft vielleicht in manchen Punkten kritisch gegeniiber
stehen.

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROJEKT WELTETHOS ALS RASSISMUSPROPHYLAXE | 303

Aufkldrung tut Not. Hier versuchen unsere Stiftung und unser Institut mit ei-
nem breiten Spektrum an Bildungsarbeit, mit kreativen Initiativen und Projekten
Abhilfe zu schaffen. Daflir arbeiten wir mit einem Netzwerk von Schulprakti-
kern zusammen, die uns helfen praxisfihige Materialien und Methoden zu ent-
wickeln.’

c¢) Gemeinsam handeln

Entscheidend bei unseren Bemiithungen um interkulturelle Verstdndigung und
um Wertevermittlung ist, dass das, worum es dabei geht, auch seinen Nieder-
schlag im Alltag und in der Lebenswirklichkeit der Menschen findet. Uber Dia-
log der Religionen darf nicht nur geredet werden, sondern Menschen miissen
tiber ihre kulturelle und religiose Identitdt ins Gesprich kommen. Und iiber ge-
meinsame Werte, ein Weltethos, darf, bei aller notwendigen Grundlagenarbeit,
nicht nur doziert werden: Gemeinsame Werte miissen gelebt werden.

Und dafiir suchen wir mit unserer Arbeit immer neue Wege und Formen. Wir
beginnen damit nach Moglichkeit schon in den Kindergérten, sind aktiv in allen
Altersstufen in den Schulen und setzen dies in einer breit gefacherten Bildungs-
arbeit fiir unterschiedliche Zielgruppen und fiir das allgemeine Publikum fort —
und dies nach Moglichkeit weltweit!

SCHLUSS

Das Projekt Weltethos, unsere Stiftung und das Weltethos-Institut bieten keine
Patentrezepte zur Losung aller Probleme dieser Welt. Aber wir bieten Ideen und
Ansitze und zeigen Wege auf, diese Ansétze zu leben und damit die Realitét un-
seres Zusammenlebens zu verdndern. Und damit leisten wir, wenn man die Er-
gebnisse betrachtet, Rassismus-Prophylaxe im besten Sinn des Wortes.

Unsere Stiftung veranstaltet seit 2001 gemeinsam mit der Universitdt Tiibin-
gen die sogenannten Weltethos-Reden. Wir laden herausragende Personlichkei-
ten des offentlichen Lebens ein, um zur Weltethos-Thematik Stellung zu bezie-
hen. 2003 hat der frithere UN-Generalsekretdr Kofi Annan eine Antwort ver-
sucht auf die Frage »Gibt es noch gemeinsame Werte?« Die Schlusspassage sei-
ner Rede mochte ich zum Abschluss zitieren:

5 Details hierzu finden sich auf der Homepage der Stiftung.

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | STEPHAN SCHLENSOG

»Wir diirfen nicht zulassen, dass Anschliage wie vom 11. September 2001 einen »Zusam-
menprall der Kulturen«< provozieren, in dem Millionen Menschen aus Fleisch und Blut ei-
ner Schlacht zwischen zwei Abstraktionen — dem >Islam< und dem >Westen< — zum Opfer
fallen, als ob islamische und westliche Werte unvereinbar wéren. Sie sind es ndmlich
nicht, wie Ihnen die Millionen gldubiger Muslime, die hier in Deutschland und anderswo
auf der Welt leben, als erste versichern wiirden.

Die Giiltigkeit universeller Werte héngt nicht davon ab, ob sie iiberall eingehalten oder
angewandt werden. Ein Ethikkodex ist immer der Ausdruck eines Ideals oder einer Be-
strebung, ein Maf3stab, an dem sich moralisches Fehlverhalten messen lésst, nicht so sehr
eine Vorschrift, die sicherstellen soll, dass ein solches Fehlverhalten nie vorkommt.
Daraus folgt, dass keine Religion und kein ethisches System je wegen moralischer Ent-
gleisungen einiger ihrer Anhénger verurteilt werden sollten. Wenn ich als Christ bei-
spielsweise nicht will, dass mein Glaube nach den Handlungen der Kreuzritter oder der
Inquisition beurteilt wird, muss ich auch selbst sehr vorsichtig sein, um nicht den Glauben
eines anderen nach den Handlungen zu beurteilen, die einige wenige Terroristen im Na-
men seines Glaubens begehen.

Toleranz und Dialog sind unverzichtbar, da es ohne sie keinen friedlichen Austausch von
Ideen gibt. [...] Letztendlich wird uns die Geschichte nicht nach unseren Worten, sondern
nach unseren Taten beurteilen. Diejenigen, die gewisse Werte am lautesten predigen — wie
die Werte der Freiheit, der Rechtsstaatlichkeit und der Gleichheit vor dem Gesetz —, haben
eine besondere Verpflichtung, in ihrem eigenen Leben und in ihren eigenen Gesellschaf-
ten nach diesen Werten zu leben und sie gleichermaflen auf ihre Feinde wie auf ihre
Freunde anzuwenden. [...]

Gibt es (also) noch universelle Werte? Ja, es gibt sie, aber wir diirfen sie nicht fiir selbst-
verstandlich halten. Sie miissen sorgfiltig durchdacht, sie miissen verteidigt, und sie miis-
sen gestdrkt werden. Und wir miissen in uns selbst den Willen finden, nach jenen Werten
zu leben, die wir verkiinden, in unserem Privatleben, in unseren lokalen und nationalen

Gemeinwesen und in der Welt.« (Annan 2007)

LITERATUR

Annan, Kofi (2007): Gibt es noch universelle Werte?, 3. Weltethos-Rede am 12.
Dezember 2003, http://www.weltethos.de/data-ge/c-20-aktivitaeten/25a-0012
-we-reden-annan.php (Zugriff: 25.04.2014).

Kiing, Hans (1990): Projekt Weltethos. Miinchen.

Obama, Barack (2009): »Ein Neuanfang«. In: Amerika Dienst, http://blogs.usem
bassy.gov/amerikadienst/2009/06/04/ein-neuanfang/ (Zugrift: 25.04.2014).

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PROJEKT WELTETHOS ALS RASSISMUSPROPHYLAXE | 305

Ruf, Christof (2010): »Studie zu deutschen Einstellungen: Wie grof3 Sarrazins
Basis wirklich ist«. In: Spiegel Online, http://www.spiegel.de/politik/deutsch
land/studie-zu-deutschen-einstellungen-wie-gross-sarrazins-basis-wirklich-
ist-a-722789.html (Zugriff: 25.04.2014).

Kiing, Hans (2012): Handbuch Weltethos. Eine Vision und ihre Umsetzung. Un-
ter Mitarbeit von Giinther Gebhardt und Stephan Schlensog. Miinchen.

Weingardt, Markus A. (2007): Religion Macht Frieden. Das Friedenspotential
von Religionen in politischen Gewaltkonflikten. Mit einem Geleitwort von
Dieter Senghaas und Hans Kiing. Stuttgart.

- am 14,02.2028, 10:17:38.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14,02.2028, 10:17:38.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

