Anmerkungen

1| Der Begrift der Moderne verweist nicht nur auf einen Epochen-
begriff, der die gesellschaftlichen Entwicklungen in der Zeitspanne zwi-
schen dem 17. und 20. Jahrhundert umfafit und damit im wesentlichen ei-
nen historischen Entwicklungsgang der westlichen Gesellschaft von tradi-
tionalen zu ausdifferenzierten Lebensformen beschreibt, die durch Prozesse
der Industrialisierung, Urbanisierung, Rationalisierung oder auch Verstaat-
lichung begleitet werden. Er wird im weiteren Verlauf auch als eine spezifi-
sche Diskurs-, Denk- und Handlungspraxis gefafit, die die neue »objektive«
Ordnung der Wirklichkeit mittels sprachlich oder symbolisch vermittelter
Kommunikationsprozesse zu gesellschaftlich objektivierten Sinn macht; das
von den Modernisierungsdenkern kommunikativ prozessierte Deutungs-
und Handlungswissen tiber die moderne Welt ist gewissermafien konstitu-
tiv fiir das »soziale Wirklichwerden der Wirklichkeit« (Keller 2001: 118).

2 | Frank-Olaf Radtke fordert deshalb auf, neben der Benennungsar-
beit die Gebrauchs- und Anwendungspraxis wissenschaftlicher Diskurse
und Begriffe mitzubedenken, da neben forcierten Semantiken immer auch
unbeabsichtigte Nebenfolgen, sogenannte »blinde Flecke« von Diskursen
existieren. So konnen auch Diskurse als Sozialtechniken verstanden wer-
den, die bereits aufgrund der Wahl unterschiedlicher Distinktionskriterien
bestimmte historische Konstruktionen »in Umlauf bringen«, was Radtke
am Diskurs des Multikulturalismus und seiner Anthropologisierung von
Ethnizitit in funktional differenzierten Gesellschaften exemplifiziert (vgl.
Radtke 1991).

3| Rudolf Stichweh duflert die Vermutung, daf der soziologische
Begriff des Fremden und seine jiingere Diskussion auf die deutsch-jiidische
intellektuelle und sozial-kulturelle Konstellation um 1900 zuriickzufithren
ist (Stichweh 1992: 299), die sich quasi statisch zwischen einem moralisier-
ten und integrierten Gemeinschaftswesen und einem, dem entgegengesetz-
ten Auflenseitertum »bewegt«.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | ANMERKUNGEN

4| Zur Absteckung verschiedener Grade von Fremdheit vgl. Stagl
1997; Waldenfels 1995.

5| Gerade die von Harold Garfinkel (1967) begriindete Ethnome-
thodologie beschiftigt sich mit dieser von den Gesellschaftsmitgliedern her-
vorgebrachten methodischen Konstruktion der Alltagswirklichkeit, die grof-
tenteils auf gegenseitigem Verstindnis und auf wechselseitigen Sinniiber-
einstimmungen beruht. Die Ethnomethodologie geht von einer Konstru-
iertheit sozialer Ordnung aus, die trotz der Objektivierungs- und Verfesti-
gungsprozesse ihren Ursprung in der Alltagspraxis besitzt. Vgl. hierzu auch
Patzelt 1987.

6 | Erving Goffman legt in seinem vom symbolischen Interaktionis-
mus und der Ethnomethodologie beeinfluften, sehr vielschichtigen Werk
die Vielzahl und Ordnung sozialer Interaktionsrituale offen. Dabei stehen
den Formen zentrierter Interaktion, in denen ein einziges offizielles Zen-
trum fir kognitive und visuelle Aufmerksamkeit besteht, Formen unzen-
trierter Interaktion gegentiber, zu denen er u.a. das Verhalten auf der Stra-
Re und auf einer groflen Veranstaltung zdhlt. Goffman betont die Bedeu-
tung von Normen und Regeln in jeder Form der sozialen Interaktion, so
auch im »Strafenverkehr«. Denn hier komme es weniger auf das Engage-
ment zur anderen Person bzw. auf den Gesprichsinhalt an, als vielmehr
darauf, daf jeder einzelne eine Verpflichtung gegentiber einer bestimmten
Rolle — die des Fuflgingers, Autofahrers, Flaneurs usw. — wahrnehmen
mufl (vgl. Goffman 1994, insb. S. 124£f).

7 | Auch Simmel formuliert in seinem Essay »Die Grofstidte und
das Geistesleben« die elementaren Voraussetzungen fiir das Funktionieren
von Interaktion in verdichteten Sozialriumen, indem er die Wechselwirk-
samkeit von Raum und Geistesleben betont. Laut Simmel nimmt die phy-
sisch reale Struktur der Stadt, ihre Gréf3e, Dichte und Heterogenitit Einflufd
auf die psychosozialen Komponenten ihrer Einwohner, die sich in einer
speziellen Personlichkeits-, Gefiihls- und Interaktionsstruktur des moder-
nen Menschen ausdriickt. Die urbane Lebensweise spiegelt sich in einer
steigenden Versachlichung, einer intersubjektiven Gleichgiiltigkeit und der
Haltung, dafl soziale Beziehungen groéftenteils austauschbar und oberflich-
licher seien, und schwankt daher zwischen der Erfahrung omnipotenter
Freiheit und der Einsicht, ein »unbedeutendes Ridchen im grofen Getriebe
der kapitalistischen Maschinerie« zu sein.

8| Der amerikanische Stadtsoziologe Richard Sennett bezeichnet
die grofdstidtische Kultur in Anlehnung an die Tradition der Chicagoer
Schule daher auch als eine »Kultur des Unterschieds«, denn sie lasse Un-
terschiede nicht nur zu, sondern férdere und begiinstige die Indifferenz
ihrer Einwohner. Der Stadtbewohner als Fremder, dessen Entwicklung des
Selbst auf einer komplexen und fragmentierten Erfahrung der Auflenwelt

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 243

beruht, verliert das Bewufdtsein fiir die »Natalitit« und das »biologische
Schicksal«. Doch gerade diese Idee der Unpersonlichkeit und Selbstent-
fremdung, dieses »Transzendieren der eigenen Identitit« deutet Sennett als
Chance, andere Menschen auf der Strafle mit neuen Augen zu sehen (vgl.
Sennett 1991: 179f.). Solange der Andere als Typus, also als Rollentriger
wahrgenommen wird, ist er in seiner ethnischen Eigenart fiir uns unsicht-
bar.

9 | Harumi Befu (1999) veranschaulicht diese Relationalitit am Bei-
spiel der Figur des »Dimonenc, dessen Fremdheit auf eine konstitutive
wertrationale Unterscheidung des moralisch Guten und Bésen verweist.
Nicht die Immoralitit desjenigen, der als Dimon bezeichnet wird, sondern
die Moralitit derjenigen, die ihn als dimonisch empfinden, ist ausschlagge-
bendes Kriterium seiner Fremdheit. Wer, unter welchen Voraussetzungen
und zu welchem Zeitpunkt als »dimonisch« wahrgenommen wird, ist also
abhingig von der Moral der jeweiligen Gesellschaft: »One notes that in
these cases, itis the simmorality< of the human which causes the human to be-
come a demon. But whose morality is being used as the standard? It is un-
questionably the morality of self which is being used to judge the other. But
to the extent that morality is relative, the morality of one society may well be
the immorality of another« (Befu 1999: 24).

10 | Jede soziale Exklusion ist mit einer Grenzziehung verbunden
und verweist auf ein Verteilungsgefille. Wer »drauflen« ist, verfiigt viel-
leicht nicht tiber die gleichen Rechte, die gleichen Giiter bzw. diesselben
Wissens- und Erfahrungsbestinde wie die Zugehorigen. Das heifit, jede Be-
ziehung zwischen Zugehorigen und Nichtzugehorigen beinhaltet minde-
stens einen Aspekt der Ungleichheit (vgl. Stenger 1997: 173); vgl. hierzu
auch weiter unten Kapitel 2.4.

11 | Der komplexe Bedeutungsgehalt von Fremdheit gerit vor allem
dann in den Blick, »[...] wenn man auf andere Sprachen rekurriert, die
durchweg mehrere Worter verwenden, um dieses vielfiltige Phinomen zu
bezeichnen« (Waldenfels 1995: 612). So finden sich beispielsweise im Fran-
zosischen sowohl die Bezeichnungen »étranger« als auch »alien/alienne,
die fiir die unterschiedlichen Facetten des Fremden stehen.

12 | Vgl. hierzu auch Meudt (1975) bzw. das nichste Kapitel.

13 | Kien Nghi Ha (1999) untersucht aus einer postkolonialen Per-
spektive die konstruktive und emanzipative Deutungspraxis des Stigmas
»fremd« fuir das Identititskonzept tiirkischer Migranten der 2. und 3. Gene-
ration in Deutschland. Im Gegensatz zur autodestruktiven Anpassung der 1.
Generation an das Fremdenbild des Gastarbeiters, der auf seine berufliche
Arbeitsleistung reduziert wurde, zeigt Ha den verinderten Umgang mit
Zuschreibungen der Aufnahmegesellschaft im Bewufdtsein der jiingeren
Generationen auf. Mittels kommunikativer Praktiken im Bereich der Litera-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | ANMERKUNGEN

tur, Musik, Kunst oder Mode setzen sie sich in unterschiedlichen Kontexten
mit dem Stigma kritisch auseinander und instrumentalisieren es als politi-
sches Instrument zur eigenen sozialen und kulturellen Reprisentation im
offentlichen Diskurs.

14 | Vgl. zur Historisierung der modernen Denk- und Erfahrungswei-
se Foucaults Ethnologie der eigenen Kultur weiter unten Kapitel 4.2.1.

15 | So zeigt Diana Wong (1992) am Beispiel der Fremdenfigur des
»Asylanten, daf es eben nicht den »Asylanten« gibt, sondern dafl das Bild
des »Asylanten« — je nach Begegnungsebene — erheblich variiert: Er ist »der
Auslinder«, »der Arme«, »der Reisende«, »der Fliichtling«, »das Opfer«
oder »der politisch Verfolgte«. »Den Kontext dieser Art von Kulturbegeg-
nungen aufzuschliisseln, heift, die vielschichtige Matrix kulturspezifischer
Konstruktionen von Fremdheit, die jeweils auf verschiedenen Begegnungs-
ebenen wirksam sind, zu rekonstruieren« (Wong 1992: 413).

16 | Die Wirklichkeit der Alltagswelt wird als Wirklichkeit hinge-
nommen und bedarf keiner zusitzlichen Verifizierungen. »Aber sogar der
unproblematische Teil der Alltags-Wirklichkeit ist nur solange unproblema-
tisch, wie man ihn nicht problematisiert, das heifit, solange seine Kontinui-
tat nicht durch das Auftauchen eines Problems durchbrochen wird« (Ber-
ger/Luckmann 1998: 277). Scheitert eine Interaktion zwischen Personen, ist
der Grund weniger in der Qualitit der Handlung bzw. der beteiligten Per-
son selbst zu suchen, als in der Begrenztheit des impliziten Wissensbestan-
des, der nur eine bestimmte Anzahl typischer Rahmungen aufweist, um
situationsangewandt deuten zu kénnen: vgl. hierzu auch Hettlage 1991.

17 | Nur in hochst eingeschrinktem Mafe sind wir fiireinander
durchschaubar; selbst Eheleute sind einander unverfiigbar, sie glauben sich
zu kennen und werden nur nicht in diesem Glauben, der hiufig auf fal-
schen Vorstellungen beruht, korrigiert, weshalb Gesellschaft immer auch
auf einer intersubjektiven Intoleranz basiert (vgl. Hahn 1994: 144f.).

18 | So spiegeln sich beispielsweise beliebte stereotype Vorstellungen
tiber Menschen mit Sehbehinderungen darin, da Sehbehinderte hiufig als
»traurig, »ernst«, »hilflos« oder »kontaktgehemmt« bezeichnet werden
(vgl. Hoheimer 1975).

19 | Zur Umwandlung der Fremdheits- zur Asyldebatte in Deutsch-
land vgl. Horning 1993 bzw. Wong 1992.

20 | Unter einer stereotypen Denkweise wird allerdings nicht die An-
schauung selbst, sondern die Art und Weise ihrer Verwendung verstanden.
»We define a stereotypical belief as a belief about people that is 1) wholly de-
rived from membership in a special group; 2) disregards the variability with-
in the group; 3) is accompanied and sustained by a negative affect« (Schul/
Zukier 1999: 33).

21 | Die Sozialpsychologie beantwortet die Frage der Stereotypbil-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 245

dung mit dem Hinweis auf die Begrenztheit der menschlichen Informa-
tionsverarbeitungskapazitit sowie durch die mit den Abgrenzungsmecha-
nismen verbundenen Akzentuierungen der Zugehorigkeit zur eigenen
Gruppe. So argumentiert Gerhard Winter in seinem Uberblicksartikel:
»Fremdgruppen sind nach Auffassung der kognitiv orientierten Sozial-
psychologen stets von Abwertung bedroht, weil mit der Konstituierung einer
Differenz offensichtlich eine Festigung und Aufwertung der eigenen Grup-
penidentitit verkniipft ist, eine >positive Distinktheit« resultiert« (Winter
1995: 107). Stereotypbildungsprozesse werden in diesem Sinne als Orientie-
rungshilfen gefafdt, die weniger als soziales Fehlverhalten, sondern viel-
mebhr als Strategie einzelner oder ganzer Gruppen in den Blick geraten, um
den durch die Prisenz des Fremden ins Wanken geratenen Orientierungs-
rahmen zuriickzuerlangen, mitunter sogar zu stirken.

22 | So zeigt Hahn am Beispiel der Moderne, dafl die Selbstbeschrei-
bung moderner Staaten als Nationen zwangsliufig mit der Zuschreibung
des »Fremden als Auslinder« korrespondiert (vgl. Hahn 1994: 162f.).

23 | Vgl. zur »Verletzbarkeit« von Alltagswirklichkeit die berithmten
Krisenexperimente von Garfinkel 1967.

24 | Auch wenn die Wissenssoziologie die Abweichung von der ver-
trauten Ordnung im Falle anderer Kulturen mit der Formel »andere Men-
schen, andere Sitten« erkliren kann, ohne damit die Plausibilitit der eige-
nen Ordnung zu gefihrden, kennt sie durchaus Krisensituationen, in denen
die gesellschaftlich geschaffenen Legitimationssysteme der Ordnung zu-
sammenzubrechen drohen.

25 | Fithrt man diese Uberlegung weiter, lieRe sich schluRfolgern,
daf} vor allem solche Personen zu sozialen Konstruktionen der Ungleich-
wertigkeit neigen miifiten, deren soziale Identitit bedroht ist bzw. die eine
soziale Aufwertung ihrer sozialen Identitit anzustreben versuchen (vgl.
Frindte 1999: 39).

26 | Vgl. zum Begriff der »imagined communities« am Beispiel der
Nation: Anderson 1988.

27 | Zu einer ausfithrlichen Auseinandersetzung mit der Wechselwir-
kung von Fremd- und Selbstbild vgl. auch das folgende Kapitel.

28 | So vermag es die kommunikative Form der Nation, Eigenes als
Vertrautes auszuflaggen und mit Anspriichen der Superioritit zu verbin-
den, ohne daff man sich um die Beflaggung selbst kiimmern mufl (vgl.
Nassehi/Richter 1996: 157). Notwendigerweise ist dabei jedoch alles Fremde
und Unvertraute zugleich auch Nicht-Nationales und unterstiitzt in dieser
Rolle die Vorstellung vom Nationalen als das Eigene und Vertraute.

29 | Daher stecken Vergleichs- und Konkurrenzsituationen in Misch-
riumen und Ubergangszonen méglicherweise Kontexte ab, die kommuni-
kative »Adressen« der eindeutigen Selbst- und Fremdreferenz attraktiv ma-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | ANMERKUNGEN

chen, da sie erlauben, zwischen »uns« und »den anderen« zu differenzie-
ren, Konkurrenten zu identifizieren oder Adressaten fiir Probleme und
Knappheit auszumachen. Gleichzeitig wird durch die Exklusion der ande-
ren die eigene Inkludiertheit gesichert, denn tiber den Ausschlufl des
Fremden wird die Integritit der vermeintlichen Vertrautheiten konstituiert.

30 | Hans-Jiirgen Heinrichs Argumentation erinnert stellenweise
stark an den Simmelschen Verweis auf die vergesellschaftende Funktion
des Streits: vgl. Simmel [1905] 1995. Zu einer Neuaufnahme des Simmel-
schen Gedanken »Integration durch Konflikt« vgl. auch Dubiel 2000.

31 | Die Kriminalsoziologie geht davon aus, daf} der Fremde im Sin-
ne des Abweichlers fiir das Funktionieren des Sanktionssystems einer Ge-
sellschaft notwendig ist. Dabei betont sie vor allem das Verfahren, Abweich-
ler als einzelne »Stindenbdcke« darzustellen, denn die Bestrafung des
Normbrechers funktioniert nur, solange sie ihren Ausnahmecharakter be-
hilt. Der »Stindenbock« verliert seine Funktion, wenn er massenhaft auf-
tritt. Zur Funktionalitit von Abweichung vgl. auch die Dialektik von Straf-
recht und Dunkelziffer bei Liiderssen 197s.

32 | Sobald der Devianzbegriff relational als soziale Definition gefaf3t
wird, ist es fiir den Sozialwissenschaftler schwierig, die Abweichung selbst
zu untersuchen, da mit ihr ja gerade keine empirisch sichtbaren und mef-
baren Beziehungen zwischen Akteuren gemeint sind. Giinter Wiswede
schligt daher vor, zunichst die Normen und Erwartungen in einer Gesell-
schaft zu untersuchen, um im Anschlufl daran den Grad der registrierten
sozialen Abweichung einer Person festzustellen. Dabei erscheint es nicht
von Bedeutung, ob die »registrierte« Abweichung mit der »tatsichlichen«
Abweichung tibereinstimmt, da fiir die Erklirung abweichenden Verhaltens
irrelevant ist, ob falsch registriert wird (vgl. Wiswede 1979: 143). Becker
selbst spricht davon, die Aufmerksamkeit von den Abweichlern auf die Be-
schuldiger zu lenken, die bis dahin relativ wenig beobachtet worden sind,
auf jene Beteiligten, die tiber geniigend Einflufs verfiigen, um ihren Be-
schuldigungen Wirksamkeit zu verleihen: auf Polizei, Gerichte, Arzte, El-
tern usw. (vgl. Becker 1981: 167).

33 | »Wir erkennen, dafl soziale Regeln, weit davon entfernt, fixiert
und unverinderbar zu sein, fortwihrend in jeder Situation neu gebildet
werden, um dem Vorteil, dem Willen und der Machtposition der verschie-
denen Teilnehmer zu entsprechen« (Becker 1981: 172).

34 | Im Zusammenhang dieser produktiven Seite von Unordnung
vgl. auch Mary Douglas’ ethnologischen Ausfithrungen zur Dialektik von
Sauberkeit und Schmutz: »Schmutz verstofst gegen Ordnung. Seine Beseiti-
gung ist keine negative Handlung, sondern eine positive Anstrengung, die
Umwelt zu organisieren« (Douglas 198s: 12). Douglas betont das stete Be-
mithen des Menschen, Ordnungen aufzustellen und »festzuklopfen, in-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 247

dem er eine geradezu obsessive Aufmerksamkeit der Bekimpfung des
Schmutzes widmet: Dinge an ihren richtigen Ort zu stellen (wo sie hinge-
horen) sei somit durch die Notwendigkeit motiviert, die Grenzen zwischen
jenen Unterteilungen auf Dauer intakt und deutlich erkennbar zu halten,
die unsere Welt ordentlich und folglich bewohnbar und leicht handhabbar
machen (vgl. Bauman 2000: 83f.).

35 | Gerade in Sinnkrisen und Phasen des Umbruchs, in letzter Kon-
sequenz fiir gewaltsame Konfliktldsungsversuche, fiir Krieg, zeigt sich diese
Vergemeinschaftungsfunktion der Fremdenangst bzw. -feindlichkeit als
hilfreich, da es sowohl der Ab- und Ausgrenzung wie der Selbstbestitigung
dient. Und zwar auf der Empfingerseite ebenso wie bei den Aussendern
des Ressentiment: vgl. hierzu auch Benz 1996.

36 | Der Sozialanthropologe und Soziologe Helmuth Plessner be-
zeichnet daher die Entfremdung als Umweg, der zum echten Verstehen des
Vertrauten fithrt: »Man mufl die Zone der Vertrautheit fremd geworden
sein, um sie wieder sehen zu kénnen. Mit erfrischten Sinnen geniefit man
die Wiederbegegnung mit dem nun sichtbar gewordenen Umbkreis, der uns
zugleich freundlich umschlief3t und als Bild gegentibertritt« (Plessner [1953]
1983: 92f.). Laut Plessner ist es der Emigrant, der mit anderen Augen seine
Heimat wiederentdeckt, der wohl am intensivsten jene Entfremdung des
Blicks erlebe. Plessner spricht dem Erfahren von Fremdheit eine objektivie-
rende Kraft zu: »Sie weckt uns zu neuer Wahrnehmung, befreit den Blick
und hirtet ihn gegen die ablenkenden und verdeckenden Vorurteile« (ebd.:
95)-

37 | Selbst in ganz eng gefaflten Ordnungskonzepten wie dem Natio-
nalstaat, den Bauman als besonders strengen »Ordnungshiiter, ja sogar
»Girtner« begreift (vgl. Bauman 1992b: 43-57), gibt es diese Kontingenz,
denn Ordnen heifdt Unterscheiden.

38 | Vgl. zur moralischen Logik sozialer Konflikte auch Honneth 1992.

39 | Vgl. zu einigen Dimonisierungpraktiken als Dehumanisierungs-
praktik: »To demonize a human is to strip a person or a group of persons of
moral pulchritude entirely, ascribing to them all immoral and evil attributes
existing in society. Reducing a human to a subhuman or nonhuman demon-
ic form is a drastic psychological process, often requiring special ideologic-
al justification« (Befu 1999: 206).

40 | Im Zuge der soziologischen Fremdenfeindlichkeitsforschung hat
neben der Desintegrationsthese von Wilhelm Heitmeyer (1992) und der
Frankfurter Studie zum autoritiren Charakter (1950) auch die interessen-
und konflikttheoretische These nach Hartmut Esser (1996) gerade in kom-
plexen westlichen Industriegesellschaften an Bedeutung gewonnen. Esser
sieht dabei ethnische Konflikte zwischen »Einheimischen« und »Fremden«
vor dem Hintergrund eines ethnisch geframten strukturellen Ungleichge-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | ANMERKUNGEN

wichtes, das einen abgestuften Zugang zum System sozialer Leistungen
nach sich zieht. So ist es gerade keine primordiale Bindung und Loyalitit
gegeniiber Kulturen und Traditionen, sondern vielmehr die interessengelei-
tete und damit rationale Exklusion bestimmter Gruppen am generellen Ka-
pital sowie die damit verbundenen Wettbewerbsnachteile und Prestigeein-
buflen, die zur Verschirfung ethnischer Konflikte beitragen. Diese Ethnisie-
rung sozialer Probleme dient dazu, sich Vorteile im Verteilungskampf zu si-
chern und ist damit wesentlich ein sozialstrukturelles Phdnomen, das nicht
nur durch die Interessen von losen Gruppen im Alltag, sondern auch von
Politikern, Arbeitgebern, 6ffentlichen Bildungseinrichtungen und Medien
hervorgerufen wird (vgl. Esser 19906).

41 | Die Diskussion der Stigmatisierung bringt die mangelnde Macht-
sensibilitit der Migrations- und Assimilationsforschung zur Sprache, denn
die ethnische Zugehorigkeit als vermeintlich herausragendes Moment lenkt
vom Tatbestand ab, dafl machtstirkere Gruppen in der Lage sind, als fremd
Bezeichnete vom Zugriff auf Machtpositionen ebenso auszuschlieRen wie
von Kontakten zu Mitgliedern der machtstirkeren Gruppe.

42 | Die Gegentiberstellung von Sefhaften und Neuankémmlingen
erinnert stark an Simmels Konfrontation des beweglichen Hindlers und
der riumlich-fixierten Gruppe (vgl. ausfithrlicher Kapitel 3.1), wobei jedoch
Simmel den Begriff der Beweglichkeit iber die raumliche Dimension hin-
aus fafdt, die Frage der Macht- und Herrschaftsverhiltnisse aber weithin
ausspart.

43 | Das Vorurteil bedeutet die glatte Weigerung, dem Feind irgend-
welche Tugenden zuzugestehen, verbunden mit der Neigung, seine wirkli-
chen oder imaginiren Laster zu vergrofRern, d.h. alle Handlungen des er-
klirten Feindes werden so interpretiert, dafl sie sein Bild weiter verdiistern
(vgl. Bauman 2000: 69). Vorurteile bezeichnen jene Einstellungen, die die
Aufmerksamkeit auf bestimmte Klassen von Informationen beschrinken
und damit eine Ubergeneralisierung bewirken. Bei diesen Urteilssimplifi-
zierungen handelt es sich in der Regel um abwertende und gleichzeitig du-
Rerst resistente Einstellungen, deren Objekte Auflengruppen oder — als
Spezialfall von Auflengruppen — Minorititen sind, die vom Kontext der Ei-
gengruppe, der Pridisposition des Einzelnen sowie Situationsfaktoren ab-
hingen. Das Vorurteil manifestiert sich damit in einer Doppelmoral der
Gruppe, den eigenen Mitgliedern eben solche Rechte und Verhaltensweisen
einzurdumen bzw. anzuerkennen, die man dem » Auflenseiter« vorhilt bzw.
an ihm miflbilligt. Vgl. zur sozialpsychologischen Voruteilsforschung all-
gemein: Allport 19771; Dollard 1973.

44 | Fir eine empirische Untersuchung zur Funktion und Dynamik
von Ausgrenzungspraktiken in Gruppenbildungsprozessen Jugendlicher
vgl. den aktuellen Forschungsbericht von Eckert et al. 2000.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 249

45 | Vgl. Foucault 1998b,c.

46 | Foucault wendet sich mit dem Entwurf seiner Genealogie des
Subjektes gegen die Positionen des Existentialismus, insbesondere gegen
die Position seines Zeitgenossen und spiteren Freundes Jean Paul Sartre.

47 | Emmanuel Lévinas formuliert in seinem oft zitierten Werk »Die
Spur des Anderen« das ethische Primat der gegenseitigen Anerkennung,
das er dem Rimbaudschen Kerngedanken »Ich ein Anderer« (der Andere ist
ein Ich) entlehnt, denn der Andere ist Voraussetzung und Bedingung der
Menschwerdung: »Dem Anderen von Angesicht zu Angesicht gegeniiber-
stehen — das bedeutet, nicht toten zu kénnen« (Lévinas 1998: 116). Im Ge-
gensatz zu Foucault ist die Begegnung mit dem Anderen bei Levinas weni-
ger die Voraussetzung fiir einen egoistischen Selbstbezug; dieser wird gera-
de durch die Beziehung zu ihm zerstért. Lévinas moralisiert die Beziehung
zum Anderen, indem er die Nihe zum Anderen mit einer Verantwortung
fir den Anderen gleichsetzt, damit die Subjektivitit nicht monadisch fafit,
denn in der Verantwortung driickt sich eine Passivitit des Ich aus im Sinne
eines Flir-den-Anderen-Sein bzw. einer »Stellvertretung, sich an die Stelle
des Anderen zu setzen. Diese Affektivitit ist in der intersubjektiven Dimen-
sion im Denken Foucaults selbst nicht vorhanden, auch wenn das Mitsein
als ein Modus des Daseins in Betracht gezogen wird.

48 | Im Konzept der Selbstpraktiken spielen die anderen in Gestalt
von Lehrern, Fithrern, Beratern und persénlichen Vertrauten eine besonde-
re Rolle. Sie erginzen die Sorge um sich durch eine Hilfe des Anderen, le-
gen das intersubjektive Geflecht der Subjektivitit offen: »Die Sorge um sich
— oder der Anteil, den man an der Sorge nimmt, die die anderen um sich
selbst haben sollen — erscheint somit als eine Intensivierung der gesell-
schaftlichen Beziehungen. [...] Die Sorge um sich erscheint also zumindest
an einen >Seelendienst« gebunden, dem die Méglichkeit spielerischen Tau-
sches mit dem anderen und ein System gegenseitiger Verpflichtungen zu-
grundeliegen« (Foucault 1997c: 74£.).

49 | Bereits zum Ende des 19. Jahrhunderts wurde in der amerikani-
schen Soziologie unter dem Einflufl von William James’ Sozialpsychologie
und Deweys Pragmatismus eine soziologische Identititskonzeption entwik-
kelt, die das Fremde in Gestalt des handelnden Gegentibers als Vorausset-
zung und Resonanzboden der eigenen Identitit herausarbeitete. Vgl. hierzu
u.a. Meads Ansatz der Identititsgenese weiter unten Kapitel 3.4.

50 | Der Fremde ist »Abfall« der Selbstdefinitionen und Selbstkon-
struktionen, weil der Beobachter im modernen Alltag mit biniren Codes
der Unterscheidung arbeitet; daher bedarf es bei der Entschliisselung alltig-
licher Konstellationen des Eigenen und des Fremden gewissermaflen einer
doppelten Dekonstruktion, bei der der Blick vom Fremden zunichst auf die
eigene Identitit und dann auf die Selektionsprozesse gelenkt wird, die un-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | ANMERKUNGEN

serer Wirklichkeitskonstruktion zugrundeliegen. Damit gibt unser Verhilt-
nis zum Fremden allerhand {iber uns preis: So wie wir ihn als Auslinder
wahrnehmen, konstituieren wir eine nationales »Wir«, das frei von kulturel-
len Fremdeinfliissen ist. Glauben wir den Fremden in der Figur des Gei-
steskranken zu erkennen, sind wir es, die sich der eigenen geistigen Unver-
sehrtheit sicher sind. So wie wir den Fremden im »schwulen AIDS-Er-
krankten« brandmarken, machen wir deutlich, daf wir Heterosexualitit zu
der »normalenc, »natiirlichen« und »gesunden« Form des Geschlechtsver-
kehrs zdhlen. Méglicherweise geht ein betrichtlicher Teil leidvoller Fremd-
heitserfahrung auf das Konto einer vehementen, beinahe schon antiquier-
ten Sehnsucht nach Vertrautheit (vgl. Makropoulos 1993: 43). Zu einer ge-
naueren Untersuchung des Phinomens AIDS als aktuelles Beispiel des xe-
nophoben Diskurses vgl. Hahn 1994, 1997.

51 | Dieter Claessens spricht hier eine »Selbst-Erziehungsleistung«
an, in der wir uns der wechselseitigen Konstitution unserer Identitit be-
wuflt werden und beginnen, uns weniger um uns selbst als vielmehr um
die zu kiimmern, die allein durch ihre Existenz unsere Identitit garantie-
ren. Claessens vermutet, daf es dabei klug ist, in ein solches Netz von Be-
ziehungen, die unsere Identitit bestitigen, gerade nicht nur einen engen
»Kreis von Eingeweihten«, sondern auch Fremde im Sinne von Auslindern
u.a. miteinzubeziehen (vgl. Claessens 1991: 55).

52 | So weist beispielsweise Justin Stagl auf die Doppelbodigkeit der
Fremdheitserfahrungen hin, indem er iiberspitzt Gastfreundschaft und
Fremdenfeindlichkeit als zwei Seiten ein und derselben Medaille darstellt,
indem er die lexikalische Mehrdeutigkeit des Wortes »Gast« aufdeckt: »Im
Deutschen wie in anderen indogermanischen Sprachen bedeutet >Gast« zu-
gleich auch >Fremder< oder auswirtiger Feinds, ja sogar >Teufel« (Stagl
1996: 129).

53 | Carl Schmitt (1963) formuliert seinen »Begriff des Politischen«
auf der Grundlage dieser »Freund-Feind-Gruppierung«, wobei der Feind
bei Schmitt der 6ffentliche, d.h. der vom Staat verbindlich bestimmte Feind
ist und sich als solcher von der politischen Einheit der Gruppe abgrenzt.
Schmitt sieht die politische Einheit als das Ergebnis eines Gruppierungs-
prozesses, die sich ihrem Wesen nach auf diese Unterscheidung zwischen
Freund und Feind stiitzt, und durch die Semantik des Staates tiberformt
wird. So aktiviert eine staatliche bzw. nationale Uberformung der Gruppe
die Symbolik des vertrauten Raumes und der Grenze und wirkt in dieser
Form auch auf das Bild des Fremden ein, der im Zeitalter der Nation der
politische Staatsfeind ist. Vgl. hierzu auch Balkes (1992) Analyse und Kritik
an Schmitts Freund-Feind-Gruppierung.

54 | Waldenfels fafdt Fremdheit, dhnlich wie Bauman, als all das, was
auflerhalb einer Ordnung liegt, und spricht von radikaler Fremdheit als de-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 25T

ren hochste Steigerung, die auflerhalb jeder Ordnung bleibt, wie beispiels-
weise Rausch, Eros oder Tod (vgl. Waldenfels 1997: 72f.).

55 | Bauman diskutiert zunichst die vom Fremden ausgehende Be-
drohung in einem modernen, auf binire Klassifikationsmuster rekurrieren-
den Gesellschaftsgefiige, spannt jedoch dann den Bogen zu einer postmo-
dernen Zukunftsvision, in der sich Fremdheit im Sinne von Ambivalenz
zur Kompetenz verwandelt: So wie Fremdheit die beschauliche und tré-
stende Welt der Ordnung durch die verkorpernde multiple Inkongruenz zu
ldhmen und vergiften imstande ist (vgl. Bauman 1992b: 73ff.), liegt in ihr
gleichzeitig die Hoffnung vom Anfang einer praktizierten Solidaritit.
Fremdheit als Ambivalenz, so schluf3folgert Bauman, ist die Chance zur
Umbkehrung vom Schicksal zum Geschick, von der Toleranz zur Solidaritit
(vgl. ebd.: 290).

56 | Die Projektion von Frustration auf das Gegeniiber wird in der So-
zialpsychologie auch als sogenannte »Siindenbock-Theorie« (Dollard) be-
zeichnet, bei der Aggressionen, negative Empfindungen und Angste in der
Regel auf machtschwichere Personen — Minderheiten — verschoben wer-
den. Dabei richtet sich die Aggression nicht auf die wahre Quelle der Fru-
stration, sondern wird aus Griinden der Sichtbarkeit oder antizipierter Kon-
sequenzlosigkeit auf leicht erreichbare Ziele umgelenkt.

57 | Freud malt ein instabiles Bild der Identitit, indem er sie fiir prin-
zipiell regressionsanfillig hilt. Zu einigen »Wiederbegegnungen« mit dem
Fremden und Méglichkeiten ihrer projektiven Verarbeitung vgl. auch Lind-
ner 1994, insb. S. 150ff.

58 | Vgl. hierzu exemplarisch Befus dynamische Konzeption der Be-
ziehung zwischen Gott und Teufel: Befu 1999, insb. S. 22ff.

59 | Die klassische Migrationsforschung unterscheidet — nahezu »asep-
tisch« — zwischen Ankunfts- und Herkunfisregion. In dieser Politik des
konkreten Ortes 1aRt sich die Heimat von Asylsuchenden, Gastarbeitern,
Einwanderern lokalisieren, so dafy Vertreibungspraktiken, Auswanderungs-
und Riickkehrforderungen geltend gemacht werden konnen. Erst in der
neueren Globalisierungs- und Migrationsdiskussion wird die strenge Sepa-
rierung dieser Riume in sog. »transnationalen sozialen Riumen« aufgeho-
ben: Vgl. hierzu Pries 1998.

60 | Auch in der Ethnologie war man sich der Vorteile eines radikalen
Kulturrelativismus durchaus bewufst, da die kulturelle Entfernung, die hiu-
fig auch eine rdumliche war, zu Gleichgiiltigkeit und damit Integritit fithrt
(vgl. Geertz 1997: 224).

61 | Fiir Bourdieu ist die distinktive Kraft des Geschmacks Ausdruck
einer Klassengesellschaft. Er unterscheidet drei wesentliche Dimensionen:
legitimen, mittleren und populiren Geschmack, spricht dem letzteren die
geringste Legitimation zu. Geschmack stellt in der Bourdieuschen Konzep-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | ANMERKUNGEN

tion gesellschaftlicher Machtverhiltnisse gewissermafien ein personifizier-
tes Herrschaftspotential dar, das die einverleibten Machtbeziehungen wi-
derspiegelt und die Unterschiede der physischen Ordnung der Dinge in die
symbolische Ordnung signifikanter Unterscheidungen tiberfithrt (vgl.
Bourdieu 1982: 284).

62 | Die Kunst des Zusammenlebens mit dem Fremden besteht in ei-
ner hoflichen Nicht-Beachtung, die Goffman (1994) als spezifisches Inter-
aktionsritual in Situationen faft, in denen es zu einer Zusammenballung
von Menschen kommt, denen man nicht allen mit gleichem Engagement
entgegentreten kann — so z.B. auf grofen Festen oder auf der Strafe, in
denen eine gewisse Fassade im Sinne eines »impression management«
notwendig wird.

63 | Vgl. zur Anonymitit von Typisierungen klassisch Berger/Luck-
mann 1998, insb. S. 34£.

64 | Der »spite Eintritt« designiert den Fremden zum »Eindring-
ling«, der gegen die Ordnung des Raumes verstdfit. Goffman spricht in die-
sem Zusammenhang von einer (beabsichtigten oder unbeabsichtigten) Ver-
letzung der Regel, die sich im »Eindringen« spiegelt; »Es handelt sich dabei
um den offensichtlichen Fall eines, ein Territorium, zu dem es kein Zu-
gangsrecht hat, betretenden oder ein Reservat kontaminierenden Individu-
ums. Die Urheberschaft ist variabel: die Handlung kann unbeabsichtigt,
oder bewufites Nebenprodukt einer fiir dringlich gehaltenen Handlung,
oder béswillig — das heift nur um der Ubertretung willen ausgefiihrt —
sein« (Goffman 1974b: 82).

65 | Vgl. u.a. die funktionale Verankerung des Fremden als »Entwick-
lungshelfer« in Thomas Schmids Lesart von Werner Sombarts monumenta-
len Werk Der moderne Kapitalismus. Schmid zeigt den zukunftsgewandten
Fremden als Schliisselfigur der Moderne, der durch seinen ausgeprigten
Geschiftssinn, einer gehdrigen Portion Wagemut und Tatkraft »nicht so
sehr als Storenfried, sondern mehr [als] einen, der der Gesellschaft, in die er
gekommen ist, auf die Spriinge hilft« (Schmid 1993: 203). Sombart be-
schrankt sein Interesse fiir den Fremden als Einwanderer auf seine Funk-
tion im sich herausbildenden modernen Wirtschaftssystem, und plaziert
ihn als stimulierenden Innovator in der Geschichte des kapitalistischen Un-
ternehmers: »Unausgesetzt wihrend des europiischen Mittelalters und in
groflerem Umfange noch in den spiteren Jahrhunderten verlassen Fami-
lien ihren angestammten Wohnsitz, um in einem anderen Lande ihren
Herd zu errichten. Und das sind gerade diejenigen Wirtschaftssubjekte, die
wir in zahlreichen Fillen als die Begriinder und Foérderer kapitalistischer
Organisation ansprechen miissen« (Sombart 1928: 883). Seine besondere
Eignung begriindet Sombart zum einen durch die »natiirliche Auslese« der
Auswanderung (nur die Tiichtigsten, Mutigsten und Entschlossensten

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 253

nehmen den Schritt der Ausreise auf sich) und durch die spezifische psy-
chische Disposition, einem »kapitalistischen Geist«, aus dem der Abbruch
aller alten Lebensgewohnheiten und Lebensbeziehungen entspringt (vgl.
ebd.: 885).

66 | So ist der Fremde wie geschaffen fiir die Rolle des Beichtvaters
oder Richters; dem Fremden werden Geheimnisse anvertraut, Gestindnisse
gemacht, intime Wahrheiten offenbart, eben weil er eine gewisse Anonymi-
tat, Distanz bzw. Loyalitit verkorpert, die Vertrautheit zulifit. So wie sich
beispielsweise im Anfangsstadium einer Liebesbeziehung die Fremdheit
des anderen als besonders reizvoll herausstellt, kann sich dieses Einzigar-
tigkeitgefiihl doch nur so lange bewihren, wie sich die geliebte Person nicht
als »Gleicher unter Gleichen« entpuppt (vgl. Simmel [1908] 1958: 512).

67 | Dabei benennt Simmel im ersten »analytischen« Teil seiner »Phi-
losophie« vor allem die Voraussetzungen und Bedingungen, die den Sinn
und die praktische Stellung des Geldes beeinflussen, wihrend er im zwei-
ten »synthetischen« Teil vor allem auf die individuellen und kulturellen
Konsequenzen der Geldwirtschaft eingeht.

68 | Diese Neutralitit des Tausches basiert auf einer Machtgleichheit
der Tauschpartner, die sich in ihrer Interaktion auf universalistische Prin-
zipien (gesetzliche Bestimmungen, Zinsatz, Verhaltenscodes) berufen und
durch diese iiberindividuellen vertrauensbildenden Mafinahmen die Bezie-
hung zum Tauschpartner affektiv neutral halten. So wird der Gegeniiber als
Rollentriger (Kunde, Verkiufer, Anbierter) und gerade nicht als Individu-
um wahrgenommen. Universalismus, affektive Neutralitit sowie Spezifitit
sind dabei wesentliche Verhaltensmuster moderner Gesellschaft, wie Tal-
cott Parsons (1972) in seiner systemischen Analyse moderner Gesellschaf-
ten und ihren Mustern der Wertorientierung deutlich macht.

69 | Analog zum Wohlverhalten »hoflicher Gleichgiiltigkeit« spricht
Goffman immer dann von schlechtem Benehmen, wenn der Blick in ein
»Gaffen« bzw. »Starren« itberwechselt und damit einen Normbruch begeht,
so z.B. in Situationen »[...] wo jemand den Moment, in dem der andere
nicht herschaut, sich zunutze macht, um seinerseits hinzuschauen, und
dann feststellen muf3, dafl das Objekt seiner Neugier sich plotzlich umwen-
det und ihn, den illegalen Beobachter, beim Gucken ertappt« (Goffman
1971: 87).

70 | Die Kultur der Stadt wird bei Simmel zur Kultur der Indifferenz
(vgl. Miller 1988: 21), da ihr der Hauch der Kiuflichkeit, Austauschbarkeit
und Reproduzierbarkeit anhaftet, wenn auch Simmel dies nicht als Konse-
quenz, sondern als Voraussetzung der Kultivierung und Aufgipfelung des
Individuellen verstanden wissen méchte.

71 | Park geht nach dem Erwerb seines M.A.-Grades in Philosophie
in Harvard zur Fortsetzung seines Studiums nach Berlin, wo er mit Begei-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | ANMERKUNGEN

sterung an den im Wintersemester 1899/1900 stattfindenden soziologi-
schen Vorlesungen Simmels teilnimmt und dessen Konzeption eines dyna-
mischen Gesellschaftsmodells wie auch die Vorliebe fiir die Grof3stadt teilt.

72 | Die Beschrinkung des »marginal-man«-Konzepts auf Ethnizitits-
und Nationalititskonflikte brachte Park stellenweise die Kritik einer zu ein-
seitigen Auffassung von der Struktur marginaler Situationen ein — er ver-
nachlissige die Frage genereller Statusinkonsistenz, damit aber auch rollen-
theoretische und gruppendynamische Aspekte (vgl. Bargatzky 1981: 143).

73 | Marginalisierung ist damit nicht nur eine Strategie der sozial-
rdumlichen Diskriminierung von Migranten durch die Aufnahmegesell-
schaft, sondern umfafit auch eine individuellen Bewiltigungsmechanismus
der Krisis, an deren Ende die Integration durch Unterschiedlichkeit steht.
So lafdt sich Parks Konzept des »marginal man« auch vor dem Hintergrund
seiner migrationssoziologischen Uberlegungen lesen, denn sein Modell des
sogenannten »race-relation-cycle« beschreibt den Prozefl der Integration
ethnischer Gruppen als phasischen Prozef3, der quasi mechanisch, also oh-
ne Rekursivitit in eine neue Qualitit des Sozialen — eine transkulturelle
»Weltbiirgerschaft« — fithrt. Park spricht auch hier von einer sogenannten
Konlfliktphase, die sich an die Kontakt- und Wettbewerbsphase anschlief3t,
die jedoch irreversibel auf Gleichheit, also Assimilation, hinauslduft, denn
durch interkulturelle Kontakte bzw. Mischehen werden nach Park ethnische
Unterschiede eingeebnet.

74 | Im Gegensatz dazu wertet Simmel die Losgelostheit und Freiheit
des Fremden, die aus der sozialen und kulturellen Indeterminiertheit er-
wichst, als eher undramatischen Zustand: Der Héndler bleibt auch in der
Nihe distanziert und sucht nicht zwangsliufig neben der funktionalen auch
eine soziale Mitgliedschaft in der neuen Gruppe.

75 | Den Erfahrungen als Journalist ist es wohl auch zuzurechnen,
dafl Park immer wieder fiir die empirische Forschung eintritt, indem er die
soziale Wirklichkeit durch systematische Erkundungen, genaue Beobach-
tungen aus erster Hand durchschaubar machen will. Parks persénliche Ni-
he zum Fremden ist nicht nur auf seine Position als »Randseiter« zuriick-
zuftihren, in der er sich durch die marginale Stellung zwischen Wissen-
schaft und Praxis, zwischen akademischer und publizistischer Erfahrung,
selbst befand. Auch seine unter dem Forschungsprogramm der Chicagoer
Schule durchgefiihrten ethnographischen Feldstudien fithrten zu der von
Simmel klassisch beschriebenen Situation des Fremden, zugleich nah und
doch fern zu sein — der Ethnograph verkorpert die Einheit aus Nihe und
Distanz, er dringt in eine unvertraute Struktur ein, ohne ihr jedoch anzuge-
héren. Dabei gerit er als einer der »ersten Praktiker des >investigative jour-
nalism«« (Stichweh 1992: 296) oft genug selbst in die Rolle des Menschen
zwischen den Kulturen.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 255

76 | Dieses Beobachten »aus erster Hand« lernt Park u.a. durch die
Begegnung mit Booker T. Washington, der ihn mit dem Farbigen- und
»Rassen«problem in Beriithrung bringt. Sieben Jahre verbringt Park unter
den Farbigen in den Siidstaaten, in denen er sich mit ihrer Lebensweise,
ihren Gewohnheiten und mit den Umstinden, in denen sie leben mufiten,
vertraut macht (vgl. Nelissen 1973: 517).

77 | Der Aufsatz wurde erstmals 1915 im American Journal of Sociology
verdftentlicht.

78 | Immer schon hatte sich die Chicagoer Schule den sogenannten
Menschen am Rande der Gesellschaft zugewandt: Immigranten, »Schwarze«,
StraRengangs, Obdachlose oder auch »Prostituierte« galten als beliebte Un-
tersuchungsobjekte, an deren Verrdumlichungsformen — Slums und Ghet-
tos — sich nach Ansicht einer stark mit kologischen Begriffen operierenden
Stadtsoziologie Uberlebensstrategien einer sich wandelnden Welt aufge-
zeigt wurden; sie waren nicht zuletzt die Gruppen, die die urbane Entwick-
lung zu einem Grofteil forcierten.Vgl. hierzu auch Thomas 1972.

79 | Zu einigen klassischen Studien der Chicago School of Sociology
vgl. exemplarisch: Charles F. Johnson u. Robert E. Park: »The Negro in Chi-
cago« (1920), Louis Wirth: »The Ghetto« (1928) oder auch Harvey W. Zor-
baugh: »The Gold Coast and the Slum« (1929).

80 | Unter dem Begriff der »Krisis« versteht Schiitz, mit Ruckgriff
auf William I. Thomas’ klassische Definition, eine personliche Situation,
die »den Fluf der Gewohnheiten unterbricht und die Bedingungen |[...] so-
wohl des Bewufltseins wie auch der Praxis dndert« (Schiitz [1944] 1972: 59).
Hier wird deutlich, daf Schiitz sich um eine sozialpsychologisch motivierte
Betrachtung der Fremdenproblematik bemiiht, wie er im Untertitel seines
Essays ausdriicklich erwdhnt: Fremdheit ist ein Phinomen, dafl wir nicht
nur auf der rationalen Ebene als eine andere Sinnstruktur wahrnehmen,
sondern es schligt sich als besondere Erfahrung auf der Ebene des Erlebens
nieder. Die »Krisis« gehort im iibrigen zum Alltagsdiskurs der Ethnologie,
in der der Begriff des »Kulturschocks« jedoch nicht so sehr die psychische
Disposition des anschlufsuchenden Fremden umreiflit, sondern das
Fremdheitsverhiltnis zwischen Forschern und Fremden charakterisiert, in-
dem es sich v.a. auf das Nichtverstehen der Lebenspraxis der erforschten
Fremden seitens des Forschers bezieht, und hier auf einen Zustand der
Desorientierung und Verwirrung anspielt (vgl. Wong 1992: 1).

81 | Schiitz emigriert aufgrund seiner jiidischen Herkunft mit seiner
Familie 1938 zunichst nach Paris, ein Jahr spiter in die USA. Seinen per-
sonlichen Status als »Fremder« verliert er zeit seines Lebens nie ganz. Von
der amerikanischen Soziologie unter Talcott Parsons lediglich kritisch zur
Kenntnis genommen, erhilt Schiitz nach Jahren des Wartens eine Stellung
als Gastdozent und schlieRlich eine Professur an der New Yorker Emigran-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | ANMERKUNGEN

tenuniversitdt »New School of Social Research«, an der er bis zu seinem
Tod lehrt.

82 | Die klassische Wissenssoziologie entwirft das Bild der »Wissens-
insel«, indem sie es einem klar umrissenen System von Sinnzusammen-
hingen zuordnet. Die voneinander abgrenzbaren Wissensbereiche gewin-
nen so eine gewisse Autonomie; sie folgen einer eigenen Logik, einer eige-
nen Methodik, durch die Erfordernisse der rollengebundenen Wissensver-
mittlung sogar einer eigene Padagogik (vgl. Schiitz/Luckmann 1975: 299).
Gleichzeitig spiegelt das Bild der »Wissensinsel« die Ordnung der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse wider, da die Konstruktion des Fremden als »Ein-
dringling« die Konstruktion des stabilen wie homogenen Gruppenverban-
des beinhaltet.

83 | Die Phinomenologie wurde als eigenstindige philosophische
Theorierichtung von Edmund Husserl zu Beginn des 20. Jahrhunderts be-
griindet, von Schiitz und seinen berithmten Schiilern Peter Berger und
Thomas Luckmann fiir die Wissenssoziologie fruchtbar gemacht mit dem
Anspruch einer handlungstheoretischen Begriindung der Sozialwissen-
schaften. Als »Lehre von den Erscheinungen der sozialen Welt« fragt die
Phinomenologie nach den universellen Strukturen der subjektiven Ord-
nung, auf denen sich sinnverstehendes Handeln ereignet, d.h. sie setzt an
der Erfahrung des Individuums an und fiihrt die gesellschaftlichen Struktu-
ren und Handlungen auf das menschliche Empfinden bzw. Bewufitsein zu-
riick, wobei das Bewufitsein als Konstruktionsmodus zur Ordnung der Welt
gefafdt wird. Damit tritt der Alltag als Untersuchungsgegenstand in den
Vordergrund. Als Gegenbewegung zum naturwissenschaftlichen Pro-
gramm einer stark empiristisch argumentierenden Psychologie und Biolo-
gie versuchen zunichst Husserl, spiter Martin Heidegger, Maurice Mer-
lau-Ponty u.a. sich an einer philosophischen Begriindung von Wissen-
schaft, die sich mit der Konzentration auf qualitative Methoden den Vor-
wurf mangelnden Empiriebezugs gefallen lassen mufl. Zu einer ausfiihrli-
cheren Darstellung der Theorierichtung und ihrer Rezeption in den ande-
ren Geisteswissenschaften vgl. Lyotard 1993.

84 | In seinem Werk »Das Problem der Relevanz« nennt Schiitz eini-
ge Beispiele fuir die Inkohirenz unseres Alltagswissens, so u.a.: »Jeder Koch
weifs, dafd ein in heiflem Wasser drei oder vier Minuten gekochtes Ei sweich
gekocht« sein wird und dafl beim weiteren Kochen es >hart gekocht« sein
wird. Jedoch sind die hochkomplizierten Vorginge, die in der chemischen
Struktur des Albumin stattfinden und die diesen Zustand schaffen, dem
Koch tiberhaupt nicht vertraut und vielleicht auch von der Chemie nicht
vollstindig geklirt« (Schiitz 1971: 192).

85 | Diese Annahme, einer dem Fremden gegeniiberstehenden stark
integrierten Gemeinschaft, férdert, wie Nassehi in seiner Kritik anmerkt,

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 257

ein >Container-Modell< von Gesellschaft, bei dem »Gesellschaft als normativ
integrierter Verband mit stabilen Mustern und reziproken sozialen Verhilt-
nissen« verstanden und nicht weiter problematisiert wird (vgl. Nassehi
1995: 4406).

86 | Diese Form der Fremdheit, die Bernhard Waldenfels (1995) als
vertraute bzw. alltdgliche Fremdheit falt, wird als fraglos gegebene Intersub-
jektivitit hingenommen. Der Andere im Sinne eines alter ego ist Teil der
Wirklichkeit, da sie immer eine Wirklichkeit ist, die mit anderen geteilt
wird.

87 | In der Annahme, daR mein Gegeniiber denselben Gedanken-
strom wie ich besitzt, kann ich unser Bewufitsein parallel setzen und mich
an seine Stelle denken. Auf der Grundlage meines Wissens und meiner Er-
fahrung und durch die Beobachtung des Verhaltens meines Mitmenschen
kann ich mich dann in den anderen hineinversetzen und auf sein Bewufst-
sein riickschliefSen, d.h. ihn verstehen. Dabei nehme ich ihn als Stereotyp
wahr, d.h. daf ich bereits ein vertrautes Bild meines alter ego besitze, das
sich mit den Kategorien meines Bewufdtseins deckt. Gleichwohl ich nicht
die Individualitit meines Gegeniibers in Form des subjektiv gemeinten
Sinns erfassen kann, gelingt mir die Identifikation mit ihm auf der Ebene
stereotyper Bilder.

88 | Das Gewahrwerden der eigenen Grenzen ist allein deshalb von
Bedeutung, da gerade die interkulturelle Fremdheitserfahrung ja immer
auch mit moglichen (versdumten) Alternativen zur eigenen Lebenspraxis in
der gegebenen gesellschaftlichen Wirklichkeit konfrontiert, und als solche
den priifenden Riickblick auf die Welt und unseren je eigenen Selbstent-
wurf provoziert (vgl. Wierlacher 1993: 63f.).

89 | Die Schockerfahrung ist eine Grenzerfahrung des eigenen Welt-
und Selbstverstindnisses. Sie setzt das »Denken-wie-iiblich« aufRer Kraft, so
daf} unser Weltauslegungsschema nicht mehr auf die Welt und das Han-
deln des Fremden anwendbar ist. Hier schligt die eigene Vertrautheit in ei-
ne unheimliche Fremdheit um, die nicht nur die Gruppe, sondern gleich-
falls der sich ihr annihernde Fremde zu spiiren bekommt; die Erfahrung
mit dem »Aufer-Ordentlichen« verzeichnet Einbriiche in der Welt der ei-
genen und der anderen Ordnungen (vgl. Stenger 1997: 200).

90 | Die sozialisierten Weltauslegungsschema, mit denen die Welt zu
einem beherrschbaren Feld geordnet und organisiert wurde, kénnen sich
nicht mehr bewihren; die Welt zeigt sich an diesen Bruchstellen als unver-
trautes, fremdes Terrain und bestitigt, wie eng und beschrinkt unser Wis-
sen von ihr »wirklich« ist.

91 | Vgl. zur Schwierigkeit des Verstehens bzw. Leichtigkeit des Mif3-
verstehens im ethnologischen Kontext der interkulturellen Begegnung auch
weiter unten Kapitel 4.1.1.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | ANMERKUNGEN

92 | Fiir eine Mead-Rezeption im Hinblick auf die Genese seines
Kommmunikationsmodells finden sich fruchtbare Ansitze in Wundts Kon-
zept der »Lautgebirde«, deren Doppelstruktur Mead interessiert: »Die Laute
und Gebirden, insbesondere aber die Lautgebirde, die der Mensch hervor-
bringt, wenn er sich an andere wendet, rufen bei ihm selbst Reaktionen
hervor (oder kénnen solche hervorrufen). Er kann sich selbst nicht sprechen
héren, ohne in gewisser Weise die Haltung einzunehmen, die er einge-
nommen hitte, wenn andere sich mit denselben Worten an ihn gewandt
hitten« (Mead 1980: 245).

93 | Zu einer ausfithrlicheren Darstellung der Zeitdimension in
Meads praktischer Intersubjektivitit vgl. Horning 2001.

94 | Blumer bemiiht sich um die theoretische Fundierung der Posi-
tion des Symbolischen Interaktionismus a la Mead: Auf der Grundprimisse
jeglicher empirisch orientierten Entwiirfe einer menschlichen Gesellschaft,
die vom Beginn bis zum Ende die Tatsache beriicksichtigen muf, daf}
menschliche Gesellschaft aus Personen besteht, die sich an Handlungen be-
teiligen, formuliert Blumer einen Interaktionsbegriff, der sich aus der Be-
deutung ergibt, die den Dingen bzw. Personen zugeteilt wird und sich aus
ihnen ableitet, dabei einen permanenten Interpretationsprozefl der Betei-
ligten voraussetzt. Entscheidend ist, dafl Blumer drei weitere Primissen
einfiihrt: (1) Menschen handeln Dingen gegeniiber auf der Grundlage der
Bedeutungen, die diese Dinge fiir sie besitzen. (2) Die Bedeutung sol-
cher Dinge ist aus der sozialen Interaktion mit den Mitmenschen abgeleitet
oder entsteht aus ihr. (3) Diese Bedeutungen werden in einem interpretati-
ven Prozef, den die Person in ihrer Auseinandersetzung mit den ihr be-
gegnenden Dingen benutzt, gehandhabt und abgeindert. »Unter Dingen
wird hier alles gefaflt, was der Mensch in seiner Welt wahrzunehmen ver-
mag — physische Gegenstinde, wie Biume oder Stiihle; andere Menschen,
wie eine Mutter oder einen Verkiufer; Kategorien von Menschen, wie Freun-
de oder Feinde; Institutionen, wie eine Schule oder eine Regierung; Leit-
ideale, wie individuelle Unabhingigkeit oder Ehrlichkeit; Handlungen ande-
rer Personen, wie ihre Befehle oder Wiinsche; und solche Situationen, wie
sie dem Individuum in seinem alltiglichen Leben begegnen« (Blumer 1973:
81).

95 | Die Identifikation bleibt in dieser Phase im sozialen Nahbereich;
das Kind identifiziert sich mit vertrauten Personen seiner Umgebung
(i-d.R. Vater und Mutter).

96 | Im Orginal mit »Game«, in der Ubersetzung auch als »Wett-
kampf« bezeichnet.

97 | Zu einem ausfiihrlichen Entwurf einer sozialen Persoénlichkeits-
theorie in den Sozialwissenschaften vgl. Ohle 1978.

98 | Damit geht Mead von einer grundlegend moralischen Persén-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 259

lichkeit aus, 148t dabei jedoch auler Acht, dafl die verinnerlichten Werte
und Normen auch »abwegig« sein kénnen.

99 | Armin Nassehi nimmt damit den »blinden Fleck« der Beobach-
tung, ndmlich den Beobachter personaliter, als Gegenstand seiner Kritik,
um die unproblematisierten Voraussetzungen einer Soziologie des Frem-
den aufzudecken. So spricht er von einer soziologischen Engfithrung des
Gemeinschaftsbegriffs, der in der vereinfachten Gegeniiberstellung stabiler
Ingroups und verunsicherter Outsider zum Ausdruck kommt und Fremd-
heit gegen einen vollstindig integrierten, »fremdenfreien«, »normativ inte-
grierten Verband« (Nassehi 1995: 446) ausspielt.

100 | Gleichwohl das auslésende Moment fiir die Beschiftigung mit
dem Fremden nicht selten in der personlichen Geschichte der Autoren
selbst zu liegen scheint, denn alle besaflen »auf kurz oder lang« den Status
des Auflenseiters. Sowohl Simmel als auch Schiitz bringen in ihrer Sozio-
logie des Fremden die personlichen Erfahrungen als Menschen jiidischen
Glaubens mit ein: Ausgrenzung, Boykottierung und Vertreibung kenn-
zeichnen — wenn auch in unterschiedlich starkem Mafle — die Biographien
beider Autoren und legen die Vermutung nahe, dafl der von ihnen be-
schriebene Fremdenstatus kein ihnen wirklich »fremder« Status war. So
erfihrt Schiitz in seiner Rolle als judischer Emigrant in Amerika zur Zeit
des Nationalsozialismus die Stigmatisierung als Fremder am eigenen Leib
wie auch Simmel aufgrund seiner jiidischen Herkunft mit den Ausgren-
zungs- und Diskriminierungsmechanismen in seiner wissenschaftlich nicht
reibungslos verlaufenden Karriere konfrontiert wird. Auch Park sind die
von ihm beschriebenen Randseiter nicht wirklich fremd, da er bereits in
jungen Jahren in seiner Titigkeit als Journalist und Publizist mehrerer Zei-
tungen mit den ethnischen Minderheiten und gesellschaftlich Marginali-
sierten in der Grof3stadt Kontakt aufgenommen hatte, zeitweilig sogar mit
ihnen lebte. So betont auch Karl-Heinz Kohl die autobiographischen Paral-
lelen zwischen dem Fremden und seinen »soziologischen Vitern«, denn
Simmel, der seiner Herkunft nach Jude war, »[...] vermochte nicht zuletzt
aufgrund seiner eigenen Erfahrungen verschiedene Formen der Stigmati-
sierung, Aussonderung und auch Integration des Fremden in unserer Kul-
tur eindringlich darzustellen« (Kohl 1990: 98).

101 | Hier greift m.E. Nassehis Kritik an der klassischen Soziologie des
Fremden zu kurz, der die Ansitze von Simmel, Schiitz und Park als zu we-
nig differenziert und etwas vorschnell als »reine Wirkungsforschung« ab-
tut, wihrend doch Park vor allem die Genese des Fremden durch den Ver-
weis auf die Migrationsstréme in den Blick nimmt und Simmels »Philoso-
phie des Geldes« auch als »Entfremdungsprogramme« im Sinne eines sich
durch die moderne Geldwirtschaft zunehmend sich versachlichenden, ra-
tionalisierenden Geistes gelesen werden kann.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | ANMERKUNGEN

102 | Es bleibt bei Schiitz also zunichst noch unklar, wer hier eigent-
lich der Fremde ist, denn durch die xenozentristische Perspektive wird der
Fremde zum Vertrauten des Lesers. Durch die Ausblendung der Migra-
tionsprozesse und der »eigentlichen Herkunft« des Fremden einerseits und
der fehlenden Auseinandersetzung mit spezifischen Einwanderungsbedin-
gungen, -praktiken und -institutionen der Aufnahmegesellschaft anderer-
seits, bleibt die Vertrautheit des Fremden jedoch ein Mittel zur Beobach-
tung.

103 | Man bekommt bei Schiitz den Eindruck, dafd der Fremde, solan-
ge er sich selbst als Reisender, Besucher, Gast bzw. Flaneur versteht, eine
gewisse Immunitit geniefft und in seinem Selbstverstindnis nicht gefihr-
det ist.

104 | Vielmehr 1483t sich bereits die Umkehrung der Perspektiven er-
ahnen, denn so wie der bewegliche Fremde in einer Welt der Sefhaften
vielleicht noch fremd erscheint, geraten die Sefhaften in einer modernen
Welt beweglicher Identititen mehr und mehr zu Fremden.

105 | Park betont ausdriicklich die bedeutende Funktion der damali-
gen Grofdstidte als Spiegel und Geburtsstitten dieses Wandels.

106 | Wolfgang Welsch fafit den Begriff des »Kugelmodells« von Kul-
tur als »normativ gefihrlich« auf (Welsch 1997: 69). Kennzeichend fir die-
ses Konzept, das er als »klassisch« und »modernistisch« bezeichnet und
durch die traditionelle Wissenssoziologie forciert wurde, sind seiner An-
sicht nach »soziale Homogenisierung, ethnische Fundierung und interkul-
turelle Abgrenzung« (Welsch 1997: 68).

107 | Simmel sympathisiert mit dem Fremden, indem er dessen Res-
sourcen fiir die Gesellschaft aufdeckt. Ob als reizvolles Moment einer Lie-
besbeziehung, die einen gewissen Grad an Fremdheit nicht verlieren darf,
um nicht in Routine >umzukippens, oder ob als notwendige Voraussetzung
fur Vertrautheit/Vertraulichkeit beispielsweise in der Beichtsituation, im-
mer betont Simmel auch die vielen Moglichkeiten, die das Fremde auf-
schliefdt.

108 | Vgl. hierzu exemplarisch Rithzel 1997.

109 | Vgl. zur kunstwissenschaftlichen Fremdheits-Diskussion den
Sammelband von Rolf-Peter Janz (2001), oder auch Alois Wierlachers
(1993) Zusammenstellung der kulturwissenschaftlichen Fremdheitsdebatte.

110 | Vgl. hierzu auch Leiris 1979.

111 | Gerade der franzésische und britische Strukturfunktionalismus
nach Emile Durkheim und Bronislaw Malinowski bezieht ethnographische
Kulturanalysen in ihre Forschungsergebnisse mit ein, da sie in den ver-
meintlich geschlossenen auflereuropiischen Kulturkreisen (Trobriand, Pa-
pua-Neuguinea) ihr Postualt einer ganzheitlichen Gesellschaftsauffassung
und Ausgewogenheit von ethnischen Sozialsystemen am sichtbarsten besti-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 261

tigt sahen. So spiegelten sich nach Malinowski in den kulturellen Riten, My-
then und zeremoniellen Handelsunternehmen der Trobriander nicht etwa
irrationale Glaubensvorstellungen, sondern gesellschaftlich geronnene Re-
gelungen zur Aufrechterhaltung einer sozialen Ordnung. »Hier« wie »Dort«
scheint also die Qualitidt des Denkens dieselbe zu sein, sie unterscheidet
sich lediglich in der Form der sozialen Organisation. So spricht Durkheim
zwar von der Solidaritit als Prinzip des Sozialen schlechthin, unterscheidet
aber zwischen mechanischer und organischer Solidaritit in segmentierten
und arbeitsteiligen Gesellschaften.

112 | Diese Konzentration auf die wirtschaftlich und politisch unbe-
deutsamen und zahlenmifig nicht ins Gewicht fallenden Kleingruppen
bzw. Randgesellschaften brachte der Ethnologie zeitweilig die Bezeichnung
des »Orchideenfachs« ein.

113 | Bereits durch diese unterschiedlichen Gegenstandsbereiche wird
das zentrale Problem der Ethnologie im Vergleich zur Soziologie angespro-
chen: die Asymmetrie der Macht zwischen Forscher und Untersuchungs-
gegenstand, die v.a. in der postmodernen Ethnologie nach James Clifford
und George E. Marcus (1986) bzw. im deutschsprachigen Raum durch
Eberhard Berg und Martin Fuchs (1993) thematisiert wird. Entgegen jegli-
cher Sachaussagen tiber die fremde Kultur geht es den postmodernen An-
sitzen um die Beziehung zwischen Forscher und Forschungssubjekt, die
durch Macht- und Ungleichheitsverhiltnisse iiberformt ist und durch jeden
anders intepretiert wird. So kann es keine privilegierte Sicht auf Kultur ge-
ben, da alles in letzter Instanz bruchstiickhaft, historisch bedingt und offen
bleibt, auch wenn die Konzentration auf die Besonderheit des Einzelfalls
moglicherweise staatliche oder institutionelle »Randbedingungen« bzw.
Regelmifigkeiten aufler Acht lafdt.

114 | »Seit ihren Anfingen hat die Ethnologie die Fremden in der
Fremde als ihr ureigenstes Forschungsobjekt fiir sich reklamiert, wihrend
die Soziologie, ebenfalls seit ihrer Griindung, ihre Existenzberechtigung in
der vertrauten, altbekannten Lebenswirklichkeit der eigenen Gesellschaft
begriindet sah« (Wong 1993: 1).

115 | Die klassische Ethnologie wird im folgenden auch als sogenannte
moderne im Sinne von modernistische Phase ethnologischer Forschung
bezeichnet. Mit Riickgriff auf Norman K. Denzin (1997) umfafit diese Pha-
se sowohl die traditionale Periode zwischen dem 19. Jahrhundert bis zum
zweiten Weltkrieg als auch eine modernistische Periode, die bis in die
1970er Jahre hineinreicht und in einigen gegenwirtigen ethnologischen
Arbeiten immer noch prisent ist. Ausschlaggebend fiir dieses Wissen-
schaftsverstindnis ist das Selbstverstindnis des Forschers, der gemif eines
positivistischen Wissenschaftsparadigmas als »objektiver« Beobachter kon-
struiert wird, der seine Felderfahrungen in »objektive« Daten zu tiberfiih-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | ANMERKUNGEN

ren vermag. Gleichzeitig wird das Beobachtunsgsobjekt als uneingeschrinkt
fremd konstruiert und als »unzivilisierte« und »naturhafte« Lebensform
unreflektiert den Standortbestimmungen eines eurozentristischen Weltbil-
des ausgesetzt.

116 | Vgl. zur Dialektik von Selbst- und Fremdbild als Grundmuster
der Identititsbildung weiter oben Kap. 2.5 oder auch Kaschuba 1999, insb.
132ff.

117 | Geertz spricht in diesem Zusammenhang von Informationen
zweiter oder dritter Ordnung. »Nur ein >Eingeborener« liefert Informatio-
nen erster Ordnung — es ist seine Kultur« (Geertz 1983: 23).

118 | Vgl. weiter unten Kapitel 4.1.4.

119 | Vgl. zur Konstruktion und Abgrenzung des Fremden mit Hilfe
des Geruchssinns besonders anschaulich: Guttandin 1994.

120 | Diesen Mangel an ethnologischer Definitionsstirke beklagt auch:
Bargatzky 1993, insb. S. 220.

121 | Welche grofRe Bedeutung dabei selbst die korperlichen Praktiken
des Ethnologen einnehmen, machen insbesondere neuere Ansitze der fe-
ministischen ethnographischen Filmisthetik deutlich. Sie decken — in den
dem Diskurs der Nuichternheit verschriebenen Reprisentationsformen — die
Resonanz des Korpers auf, indem sie ihn als Ort ansehen, der die Passage
des »Dort« ins »Hier« regelt bzw. durch seine bestimmte Art zu sehen, zu
fithlen und zu wissen organisiert (vgl. Kuehnast 1990).

122 | Natiirlich muf an einer Kontextualisierung und Dekonstruktion
ethnologischer Fremdbilder gearbeitet werden, doch die Forderung, sich
kiinftig jedweder Konstruktion des Anderen zu enthalten, ist voraussicht-
lich nicht einlésbar.

123 | Im Sinne des Konzepts des Fremdverstehens nach Schiitz stellt
der Ethnologe den Anspruch, das Fremde hermeneutisch zu erschlieflen,
wenngleich er dabei den Fremden selbst nicht selten »auflgst«. Es ist dann
eine Strategie des Verstehens, die den Fremden in seiner Fremdheit und
Gefihrlichkeit aufzulosen sucht und dem Vertrauten und Bekannten an-
verwandelt, mithin durch Integration unschidlich macht (vgl. Guttandin
1993: 465L.).

124 | Die Performanz der Wiederholung bzw. Wiederdarstellung ba-
siert auf der Vorstellung, Reprisentation als Praxis aufzufassen, d.h. nicht
die richtige Wiedergabe von Wirklichkeiten steht im Vordergrund der Re-
prisentation, sondern ihre Akteure und ihr Publikum, ihre Autoren und Le-
ser. In diesem Zusammenhang spricht Johannes Fabian von Reprisenta-
tion als Performance (vgl. Fabian 1993: 339).

125 | Auch Klaus R. Scherpe betont den ambivalenten Gehalt mimeti-
schen Verstehens, indem er es als Voraussetzung und Medium des Erle-
bens des Anderen diskutiert, gleichzeitig mit Homi Bhabha aber auf ihre

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 263

kolonialistische Ausbeutung in der Vergangenheit hinweist, »Mimikry als
subversive Strategie der vom weiflen Mann beherrschten ethnischen Kul-
tur« (Scherpe 1996: 38) zu benutzen.

126 | So bleibt die mimetische Anniherung an den Fremden ein zer-
brechliches Unterfangen, gerade weil sie sich hiufig mit einem aus der Di-
stanz entworfenen Bild des Anderen begniigt.

127 | Christoph Antweiler benennt in seinem anthropologischen Uber-
blick zur kognitiven Dimension interkulturellen Umgangs den Idealtypus
traditioneller Ethnologie: Kleine, iiberschaubare, schriftlose, als geschichts-
los aufgefafite und fiir isoliert gehaltene Gruppen, die man in technologi-
scher und sozialer Hinsicht als »primitiv« einstuft: Vgl. Antweiler 1989,
insb. S. 139.

128 | Nicht ohne Grund galten und gelten Inselvolker als beliebte For-
schungsziele, scheint hier doch die Wirklichkeit der fremden Kultur am
Ufer, das die Insel umgibt, zu enden. Diese vermeintliche natiirliche Be-
grenzung vereinfacht es dem Ethnologen, die Gesamtheit der von ihm be-
obachteten Riten und Traditionen, Lebensformen und -gewohnheiten,
sprich: die fremde Welt in Gdnze in eine Ubersetzung »zu packen«. Uber-
setzungen dieser Art geben aber nicht nur eine synoptische Zusammen-
schau der Welt am Ende des Ozeans, vielmehr besitzen sie die immanente
Eigenschaft, die Insel mitsamt ihrem Ufer vor dem Auge des Betrachters
entstehen, sie als Gegenbild bzw. Negation der eigenen Kultur hervortreten
zu lassen.

129 | Das Bild des »Einheimischen« bzw. »Eingeborenen« spiegelt da-
bei die riumliche Engfithrung eines ethnologischen Kulturkonzepts, das
Kultur und ihre Mitglieder im Bild des in Zeit und Raum begrenzten Feldes
automatisch »beheimatet« und ihre ethnologische Totalerfassung moglich
macht.

130 | Der Ubersetzer behandelt jedoch in dieser Perspektive fremde
Kulturen etwas voreilig als »Sprachinseln« und tibersieht, daf jede Kultur —
mit Wittgenstein gesprochen — ihr eigenes Sprachspiel auf der Insel prakti-
ziert, der Zugang daher nicht etwa durch universal logische Regeln von au-
Ren allein, sondern durch das praktische Wissen um den spezifischen Zu-
sammenhang von Sprache und Lebenspraxis hergestellt werden kann (vgl.
Guttandin 1993: 460). Wie schwierig es sein kann, AuRerungen und Wert-
vorstellungen der einen Kultur in die Begriffswelt einer anderen zu tiber-
setzen, wird deutlich, wenn Begriffe wie »gliicklich« oder »traurig«, »gut«
oder »bdse«, »Recht« und »Unrecht« in den Blick geriickt werden, die ne-
ben der Frage der unterschiedlichen Ethik v.a. auf die spezifischen Ge-
brauchsweisen und lebensweltlichen Implikationen sprachlicher AuRerun-
gen verweisen.

131 | Hiufig waren es kolonialistische, wirtschaftliche und soziale Ab-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | ANMERKUNGEN

hingigkeitsverhiltnisse, die die Wahl des Beobachtungsortes, die Perspekti-
ve auf die fremde Kultur tiberschatteten und an das Verstehen ganz be-
stimmte Erwartungen und Sachzwinge kniipfte, so daR die Ubersetzungen
weniger als »reine« Vermittlungsmedien angelegt waren, sondern in ihrer
Folge von der Assimilation, Bekehrung bis hin zur Vernichtung und Ver-
teufelung des Fremden reichten.

132 | So betrachtete man die Dérfer, in denen Bronislaw Malinowski,
Margaret Mead, Ruth Benedict und Claude Lévi-Strauss Forschung betrie-
ben, grofitenteils als tibersichtliche, handhabbare Einheiten, die reprisenta-
tiv fiir das kulturell Ganze stehen und im Begriff des »Kulturkreises« ihre
anschauliche Wirkungskraft entfalten.

133 | Zu einer Kritik am ethnologischen Paradigma der »sefRhaften
Kultur« vgl. Clifford 1999.

134 | Auch wenn in der neueren Ethnologie Ansitze zur Moglichkeit
der Gegendarstellung der Ethnographierten diskutiert werden (vgl. Gotto-
wik 1997: 122ff.), bleibt die Asymmetrie des Erforscher-Erforschten-Verhilt-
nisses relativ unberiihrt.

135 | Vgl. zur kritischen Auseinandersetzung mit der Ubersetzungslei-
stung von Ethnologen Aokis (1992) exemplarische Erfahrungen.

136 | Andererseits gibt es ohne Ubersetzung selbst in den engsten Be-
ziehungen keine Kommunikation (vgl. Giiell 1992: 12). Damit werden die
Grenzen interkultureller Kommunikation bereits angedeutet, da ein »In-
Kontakt-Treten« mit der fremden Kultur eine stindige Ubersetzungsarbeit
abverlangt, gleichzeitig jedoch das Verhiltnis zwischen dem Eigenen und
dem Fremden insoweit problematisch werden 1if3t, als dafl das Dilemma
der Uniibersetzbarkeit mit dem Unverstindnis des Fremden konvergiert.
Insofern birgt die ethnologische Gleichsetzung von Ubersetzen und Verste-
hen die Gefahr, in die wissenschaftliche »Sackgasse« des »Alles oder
Nichts« (vgl. ebd.: 13) zu geraten, die die Beziehung zum Fremden nur noch
an der Ubersetzbarkeit bzw. Uniibersetzbarkeit mift. Hier deutet sich ein
weiterer Konflikt an, da der Ubersetzer die radikale Verschiedenheit der
Sprache annimmt, trotzdem an der Idee ihrer prinzipiellen Ubersetzbarkeit
festhilt.

137 | Dolmetscher zitieren Stimmen, ganz so, als wiren sie in der
Lage, die eigene Stimme im Akt des Zitierens vollig zu verschmihen. Mit
de Certeau zeigt sich jedoch deutlich, daf} die Praxis des Stimmen-Zitierens
keine objektive Reprisentation des Gesagten bedeutet, sondern selbst ein
performativer Akt ist, der organisiert, was er aussagt. So zeigt de Certeau im
Riuickgriff auf die Geschichte Robinson Crusoes, der Freitags Fuspuren im
Sand entdeckt und darauthin mutmafit, daf sie von irgendetwas »Wildem«
stammen, die in dieser AuRerung selbst enthaltene Konstitution der Wild-
heit sowie der ihr entgegengesetzten Zivilisiertheit auf. Denn »[s]o wie man

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 265

das benennt, was man exkommuniziert, schafft und definiert der Name des
»Wilden« zugleich das, was die Schreibokonomie auferhalb ihrer selbst an-
siedelt« (de Certeau 1988: 279). Die Praxis des Stimmen-Zitierens bringt
Unterscheidungen in ihren Benennungen erst hervor. Crusoe bringt mit
seinen Worten die Dichotomie zwischen »wild« und »zivilisiert« zum Aus-
druck, generiert und organisiert damit eine Hierarchisierung der Welt. Die
wortliche Wiedergabe des Erlebten, Gesehenen, Erfahrenen erschafft Un-
terschiede, zieht Grenzen, nennt Dinge beim Namen, grenzt andere damit
aus und macht sie »mundtot«. Indem der Ubersetzer die Kultur als fremd
bezeichnet, konstatiert und erzeugt er die Fremdheit des Anderen, bringt
sie gleichzeitig zum Schweigen, indem er den konkreten Gesprichspartner
und die individuelle Begegnung durch eine personale Konstruktion in der
dritten Person Plural ersetzt, die als Kunstfigur keinen eigenstindigen Dis-
kurs fithren kann (vgl. Gottowik 1997: 191).

138 | Der Ethnologe setzt dabei die Ubersetzbarkeit aller (gestisch und
klanglich miteingeschlossenen) Sprachen in die »natiirliche« Alltagssprache
voraus, ganz so, als gibe es nichts, woriiber er nichts sagen konnte. Selbst
die wildesten Korpergerdusche, Schreie und Trinen, Schmerzen und Stoh-
nen hilt er fiir zitierbar. Er unterstellt also Ubersetzbarkeit aller (gestisch
und klanglich miteingeschlossenen) Sprachen in die gesprochene Alltags-
sprache.

139 | Denn die Ubersetzung erscheint nicht dann als glaubhaft, wenn
sich die Dargestellten darin wiedererkennen, sondern wenn sie auf Katego-
rien beruht, die man auch zur Beschreibung der eigenen Gesellschaft heran-
ziehen wiirde.

140 | Denn nicht nur literarische Ubersetzer, d.h. Ubersetzer, die ei-
nen literarischen Text in eine andere Sprache transformieren, stellen den
Anspruch, die von ihnen produzierten Texte als Ausflufl kulturellen und li-
terarischen Schaffens zu betrachten und nicht blof als reine »Kopien« und
Reproduktionen des Originals. Vgl. dariiber hinaus zum Darstellungspro-
blem des Dolmetschers im Kontext von Asylanhérungen exemplarisch:
Schefter 1997.

141 | Joachim Renn, der sich mit Rickgriff auf Ludwig Wittgensteins
Theorie der »Sprachspiele« der Probleme in der Dolmetscherpraxis bewufdt
wird, schligt daher einen Ubersetzungsbegriff vor, der sich nicht mit einer
abstrakten Bekanntschaft mit der fremden Sprache begniigt, sondern sich
im »Feld« selbst mit ihr hinreichend bekannt macht. »Ubersetzen im radi-
kalen Sinne (das demnach auch die Instanz des Dolmetschers bzw. des
Ethnologen-Informanten einschlief3t) heifdt nicht, Bekanntes anderen be-
kannt zu machen, nicht, das fiir andere Unvertraute diesen vertraut zu ma-
chen, sondern es heifdt die Bekanntschaft erst schlieRen und Vertrautheit
herstellen« (Renn 1998: 157).

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | ANMERKUNGEN

142 | Vgl. zur Frage der Ubersetzbarkeit des kulturell Fremden in kul-
turrelativistischer Sicht Cappai 2000.

143 | So richtig exotisch scheint es immer dann, wenn sich die Geo-
graphie, Sprache und Hautfarbe der Menschen dndert; je weiter von der
Heimat entfernt, desto fremder die Menschen und je fremder, desto mehr
Schitze bergen sie auch. Zur Verschrinkung von Reisen und Imagination
vgl. auch: Gohlis et al. 1998.

144 | Dennoch bedeutet die Reise immer auch »Grenzgang«: Behilt
der Ethnologe auch wihrend seines Aufenthaltes in der Fremde den Status
des Reisenden, unterliegt er der Gefahr, Menschen, Tiere, Gegenstinde »im
Vorbeigehen« wahrzunehmen, d.h. sie losgelost von ihren unterschiedli-
chen Kontexten zu betrachten. Verfillt er auf der anderen Seite an einem
Ort in »Sefhaftigkeit«, verliert er »auf kurz oder lang« die besonderen Ei-
genschaften, die das » Unterwegssein« mit sich bringt.

145 | Clifford Geertz bringt das Fernweh des Ethnologen auf die For-
mel: »beruflich besessen von anderen Welten und davon, sie zuerst uns
selbst und dann, durch begriffliche Verfahren, [...] unseren Lesern begreif-
lich zu machen« (Geertz 1997: 237).

146 | So zeigt Stefan Goldmann, daf} zur Beschreibung von Siidseevol-
kern hiufig auf einen Topos zuriickgegriffen wurde, der besagt, daf3 sich
Wilde in der Regel wie Kinder verhalten, so dafl die Europier dem ohnehin
zumeist kolonialen Verhiltnis einen weiteren Ausdruck verliehen: »Die
fremden Wilden waren nicht mehr etwas v6llig anderes, sondern waren, wie
die eigenen Kinder, erziehbar geworden« (Goldmann 198s: 215).

147 | Urs Bitterli schildert die Anfinge dieser exotisch motivierten Be-
gegnung von europdischen Reisenden zwischen dem 16. und 19. Jahrhun-
dert, bei denen die Fremden als Faszinosum behandelt wurden. Als Beispiel
fithrt Bitterli u.a. Kolumbus’ erste Reise an, von der er sieben Arawak-Indi-
aner nach Europa mitbrachte, deren ungewdhnlicher Federschmuck, Fir-
bung und Bemalung der Haut, Haar und Kérperbau viel Anlafl zum Be-
staunen gaben. Die Fremden, die unfreiwillig aus ihrer Heimat nach Euro-
pa verschleppt wurden, wo man sie als exotisches Kuriosum und Sensation
auf Umziigen und Empfingen bei Hof einer ungliubig gaffenden Menge
vorfiihrte, erlitten dabei in der Regel das Schicksal, ihr weiteres Dasein als
Jahrmarktsattraktion oder als Sklave zu fithren (vgl. Bitterli 1991: 180ff.).
Zur Zurschaustellung des Fremden in Europa vgl. auch: Goldmann 198sb.

148 | Sie beschrinkt sich jedoch auf eine sich selbst geniigende Sensa-
tionslust, ohne an einem wissenschaftlich fundierten Studium des Fremden
interessiert zu sein. Dabei gehen Pionierlust und Entdeckungsrausch mit
einer Konstruktion des Exotismus »Hand in Hand«, denn die durch Flot-
tenbau und geographische Kenntnis erweckten Moglichkeiten des » Weltrei-
sens«, das exklusiven Personen (Wissenschaftlern, Adeligen, Kriegsherren,

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 267

Kiunstlern, Literaten) zunichst vorbehalten bleibt, fithrt dazu, Erwartungen
des Aufregenden, des Verlockenden und Abenteuerlichen an die zu berei-
sende Fremde zu kniipfen, und ihre Entdeckung auch als Legitimation fiir
hohe Reisekosten hervorzuheben. »Das Bewufitsein, sich in der Ausnahme-
situation des Weltgereisten zu befinden und der Ehrgeiz, den Leser [von Rei-
seberichterstattungen] mit besonders pittoresken Details zu unterhalten,
verleitet manchen Reisenden dazu, ein Gemisch von personlicher Erfah-
rung, uniiberpriifbarer Information aus zweiter Hand und allerlei Legenden
im Selbstgefiihl der eigenen Kompetenz vorzutragen und all dies zu einem
exotischen Kranz von Ausgefallenheiten zu verflechten« (Bitterli 1991: 26).

149 | Vgl. zu einer ausfithrlichen Kritik der exotischen Darstellung des
Fremden u.a. auch Edward Saids Abhandlung zur europiischen Tradition
des Orientalismus (1994), die den Orient als mythologische Konstruktion
als einer von Europiern kolonialisierbaren Welt von herrschaftsbediirftigen
Volkern zum kontrastreichen Gegenbild des Westens instrumentalisiert.

150 | Damit wirkt die Fremde aber auch auf ihre »Entdecker« zuriick,
indem die phantasiebestiickten Reisebilder der Fremde den »Connaisseur,
den Kenner, Feingeist und Sammler auf den Plan ruft, der sich an der Exo-
tik weidet, an ihr berauscht (vgl. Valjavec 1997: 164) und den Reisenden
selbst zum welterfahrenen bzw. kosmopolitischen »Kenner« macht.

151 | Zur Dialektik von Rationalisierung und Irrationalisierung im Zu-
ge des Zivilisationsprozesses vgl. auch weiter unten Kap. 4.2.1.

152 | Auch der Ethnologe hing den »grofRen« Entdeckungsreisen und
ihrem Ideal einer menschlichen Zivilisation nach: »Man ging immer — auch
in den Sozial- und Humanwissenschaften allgemein — von einem asymme-
trischen Verhiltnis hochentwickelter Kulturen zu »exotischen< >primitivenc
Kulturen aus« (Lieris 1979: 19) Die kulturelle Hierarchie, die sich durch den
Fortschrittsoptimismus der Moderne im Begrift der Zivilisierung verfestig-
te, schuf gewissermaflen die Grundlage fiir eine ethnologische Forschungs-
tradition, die den Fremden auf einer Skala kultureller Entwicklung einstuf-
te: Der gefihrliche Riickschlufl dieser macht-durchtrinkten Kulturbetrach-
tung bestand in der Annahme, daf3, je fremder ein Mensch erschien, desto
urspriinglicher, natiirlicher und kulturloser stufte man sein Verhalten ein.

153 | Vgl. auch weiter unten Kap. 4.2.1.

154 | Die Tatsache, dafl man den »Wilden« alles zutraut, fithrt Erwin
Frank (1987) auf eine spezifisch modernistische Dialektik der Grenze zu-
riick, die all das als »Jenseits-der-Grenze-Phinomen« fafdt, was im Kontrast
zur zivilisierten, erforschten und unterworfenen Welt steht (vgl. Frank
1987: 200f). Frank fithrt am Beispiel einiger Zeugen und Quellen des Kan-
nibalismus auch die Ethnologen als professionelle Grenzverschieber vor, die
mafgeblich daran beteiligt sind, daf unsere Kenntnisse tiber Kannibalen
dahingehend tibereinstimmen, »[...] dafy Menschenfresser immer nur »da-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | ANMERKUNGEN

hintens, >weit weg<, >im Herzen Afrikas<, »im Innern der Urwilder Brasi-
liens< oder >in entlegenen Bergtilern Neuguineas< zu finden sind, nicht
aber hier und jetzt und mitten unter uns« (ebd.: 200) — damit an der Tei-
lung der Welt in eine Zone des zivilisierten >Bekannten«< und eines rium-
lich und zeitlich davon abgegrenzten >unzivilisierten< Fremden mitbeteiligt
sind.

155 | Exotik ist nicht Afrika und auch nicht »der Mann aus dem
Busch«. Victor Segalen fordert in seinem »Versuch tiber den Exotismus« zu
Beginn des Jahrhunderts, den Terminus des Exotismus von den Palmen
und Kamelen, von der schwarzen Haut und der gelben Sonne zu befreien
(Segalen 1983: 41), um ihn weniger in den Tropen und im Dschungel als
mehr im »Kopf« des Betrachtenden zu lokalisieren. Die Exotik miisse von
der »Stidsee-Topos« befreit werden, um nicht zu einem »Mythomoteur«
bzw. »Abziehbild europdischer Projektionen« zusammenzuschrumpfen
und die fremde Kultur im paradisischen Naturbild einzuschmelzen.

156 | Insbesondere der Ansatz der Ethnopsychoanalyse, die die Paralle-
le zwischen ethnologischer Fremdheitserfahrung und Psychoanalyse zieht,
nimmt das Motiv der Reise ins Unbekannte auf, lokalisiert ihren Untersu-
chungsgegenstand jedoch weniger im dufleren, tatsichlichen als im inneren
Ausland - dem Unbewufdten: »Beide Gebiete sind schwer zu erreichen: Im
einen Fall sind es Urwilder, Simpfe, Entfernungen, im anderen Fall Vorur-
teile, Gefiihlswinde sowie Identifikationen [...]« (Erdheim 1990: 143).

157 | Nicht selten stellen auch Angst, Unsicherheit und Skepsis typi-
sche Reisebegleiter dar, die die Erfahrung des Fremden in ein durch Unsi-
cherheit und Konflikt geprigtes Wahrnehmungsfeld manévrieren. In dieser
Zone der Mehrdeutigkeit, in der das eingelebte System von Sinn durch den
fremden Gegensinn durchkreuzt wird, neigt der Forscher schnell dazu, Be-
wiltigungsmoglichkeiten der Krise zu aktivieren, indem er beispielsweise
seine personlich empfundene »Ohnmacht« im kolonialistischen Blick auf-
fangt bzw. durch die ethnographische Autoritit versucht, die Kontrolle iiber
das Fremde zuriickzuerlangen. Auch in dieser Ambivalenz der Gefiihlswelt
des Reisenden zeigt sich das Gefahrenpotential fiir die Ethnologie, da die
Entfernung bzw. Distanz zwischen dem Eigenen und Fremden rdumlich
zwar iberwunden sein mag, die irritierende Wirkung der Reise an sich aber
zu einer ideologischen Untermauerung dieser Differenz fithren kann. »Wer
sich beispielsweise im Zeitalter der Renaissance auf Reisen begab, der
pflegte, sofern er kein ganz junger Mensch mehr war, vorher sein Testa-
ment zu machen« (vgl. Richter 1991: 100).

158 | Die Angst des Reisenden potenziert sich im Zeitalter der Aufkli-
rung, da die Rationalisierung der Reiseangst durch prophylaktische Maf-
nahmen (Gesundheitsratschlige, Reise-, Hand- und Tagebiicher) mit einer
anwachsenden Sensibilisierung fiir jegliche Gefahrenquelle einhergeht; al-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 269

les Fremde wird praktisch als Gefahr verdichtigt, so daf Dieter Richter re-
siimmiert: »Gerade der aufklarerische Blick auf die Gefahr als vermeidbares
Risiko macht die Gefahr omnipotent, kann doch das Risiko {iberall lauern«
(Richter 1991: 107).

159 | Oder wie Literaturwissenschaftler Dietrich Krusche das Besonde-
re der Reise, ihrer Entbehrungen und Opfer im Hinblick auf die Dramati-
sierung des Erlebten und Gesehenen hervorzuheben weiff: »Zu Hause
konnte einer kein Held werden, jedenfalls kein so grofier, dafl es sich lohn-
te von ihm zu singen. Hier fehlten die unglaublichen Ungeheuer, die zu
erschlagen waren. Aufierdem breiteten Geschichten sagenhafter Taten sich
nicht so leicht aus, wenn sie in nichster Nihe geschahen, die Bekanntheit
des Lokalen lihmte ihnen die Fliigel« (Krusche 1994: 87).

160 | Aber auch hier zeigt sich die »Schattenseite« der Ethnologie als
»reisende Wissenschaft«, da mitunter die Strapazen der Reise zum Kriteri-
um der Fremdheit avancieren; andererseits wird die Konstruktion des aben-
teuerlichen Fremde durch den méglichen Zuwachs an eigener Offenheit und
Sensibilitit zum Zerrbild personlicher moralischer Stirkung gemacht. Eine
antike Vorstellung der Reise stellt die Auffassung der Reise als Bufle und
Liuterung dar. Der Reisende besafl dabei die Hoffnung, Probleme und
Schuld hinter sich zu lassen und durch das selbstgewihlte Exil der Reise
Vergeltung und Reinigung zu erlangen.

161 | So gerit die Reise als doppeldeutige Praxis in den Blick, da die
Suche nach dem Fremden die Moglichkeit der Selbsterfahrung bereithilt,
damit aber auch den Beruf des Ethnologen als solchen »exotisiert«. Der bri-
tische Ethnologe Nigel Barley karrikiert seine Berufskollegen, indem er die
Feldforschung, jenes »Drauflen-gewesen-sein« als Methode aufdeckt, die
selbst dem langweiligsten Experten gewisse Phrasen zur Verfligung stellt
(»Damals im Busch ...«, »Es war herrlich ..., »Das kannst Du Dir nicht vor-
stellen, was ich dort erlebt habe ...« usw.), die ihm die Aura des Exzentrikers
verleihen: Barley 1995.

162 | Vgl. zu einer Kritik am ethnologischen Wunschbild der isolierten
Kultur auch Karl H. Hérning (1999), der sich mit Ruickgriff auf Geertz bzw.
de Certeau und ihrer »Wiederbelebung« durch die Cultural Studies vom
Substanzbegriff der Kultur zugunsten eines praxisorientierten Interesses an
kulturellen Formen des Wissens distanziert.

163 | Reisen beinhaltet immer auch Flucht, Exil, Verschleppung, wie
u.a. Clifford (1997) in seiner Chronologie des Reisens im spiten zwanzig-
sten Jahrhundert immer wieder betont.

164 | Die Vorstellung, dafl bspw. ein Afrikaner sein Zelt im »europdi-
schen Dorf« aufschligt, um die Sitten und Gebriuche der hiesigen Gesell-
schaft zu erforschen, scheint abwegig.

165 | SchlieRlich kann die Praktik des Reisens dariiber hinaus Einfluf

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | ANMERKUNGEN

auf die Wahrnehmung und Darstellung des Fremden nehmen, da Metho-
den- bzw. Materialauswahl mit den Begleiterscheinungen der Reise selbst
verwoben sind: Lange und komplizierte Anreisen, Klima- und Wetterlagen
des Zielortes, Energieversorgung, Gewichtsbeschrinkungen und Trans-
portbedingungen zwingen nicht selten den Ethnologen noch vor der eigent-
lichen Beobachtung und Beschreibung des Fremden, sein Arsenal an »Ap-
paraturen« zur Wahrnehmung und Aufzeichnung unter ganz praktischen,
weniger gegenstandsadiquaten Gesichtspunkten auszuwihlen.

166 | Wenn man dagegen von einem Ereignis »hort« oder »liest«, be-
deutet das, dafl es abgeschlossen und vergangen ist (vgl. Leed 1993: 197£.).
Auch Simmel betont die Einzigartigkeit des Auges, daf} ein reziprokes
Wechselverhiltnis der Sich-Anblickenden evoziert und im Gegensatz zum
Ohr oder Geruchssinn das beweglichste Organ darstellt (vgl. Simmel [1907]
1993).

167 | Bronislaw Malinowski kritisiert die frithen Formen ethnologi-
scher Feldforschung als passives und bequemes Ansammeln von Daten
meist durch die Arbeit eines Dritten — dem sogenannten Informanten —
und fordert als einer der ersten das Primat der qualitativen Verfahrern in
der Ethnologie ein, indem er die teilnehmende Beobachtung als »Ko6nigs-
weg« der Sozial- und Kulturwissenschaft bezeichnet: »Wir brauchen ganz
unzweifelhaft eine neue Methode fiir das Sammeln von Beweisen. Der So-
zialanthropologe mufl seine bequeme Position im Sessel auf der Veranda
der Missions- und Regierungsstation aufgeben, wo er bewaffnet mit Block
und Bleistift und zuweilen mit einem Whisky und Soda, die Erklirung von
Informanten entgegennimmt [...]. Er muf stattdessen hinausgehen in die
Dérfer und [...] bei der Arbeit in Géarten, am Strand und im Dschungel zuse-
hen [...]. Die Information muf aus dem vollkommen beobachteten Leben der
Eingeborenen kommen« (Malinowski 1973: 218; Herv. d. Autorin).

168 | Simmel spricht vom Schauen als unmittelbarste Wechselbezie-
hung, denn man kann nicht durch das Auge nehmen, ohne zugleich zu ge-
ben (vgl. Simmel [1907] 1993: 280).

169 | Auch Malinowski privilegiert letzten Endes den Blick des von au-
Ren kommenden Beobachters gegeniiber dem internen Teilnehmer, da der
»Eingeborene« keine Kenntnis vom Gesamtumfang irgendeiner sozialen
Struktur besitzt. So mutmaflt Malinowski in seiner Ethnologie der Kula:
»Sie kennen ihre eigenen Motive, wissen um den Zweck individueller
Handlungen und um die dafiir geltenden Regeln; wie sich aber aus diesen
die ganze kollektive Institution zusammensetzt, liegt auflerhalb ihres gei-
stigen Horizontes. Nicht einmal der intelligenteste Eingeborene besitzt eine
klare Vorstellung davon, daf} das Kula ein grofles, organisiertes soziales Ge-
bilde ist, und dessen soziologische Funktion und dessen Auswirkungen
kennt er noch viel weniger« (Malinowski 1979: 116).

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 271

170 | Vgl. zur Differenzierung zwischen emisch — »von innen heraus«
— und etisch — »von auflen her« auch: Dworschak 1998, insb. S. 75f. Der
Ethnologe steht vor der Aufgabe, sowohl die emische Innensicht der Akteu-
re als auch ihre etische Auflensicht mitzureflektieren (vgl. Schweizer 1999:
7), um den lokalen Einzelfall bzw. die speziellen Ereignisse in einen kultu-
rellen, sozialen und gesamtgesellschaftlichen Kontext einzubetten. Die aus
der linguistischen Unterscheidung von Phonologie und Phonetik in die eth-
nologischen Methodologie iibertragenen Begriffe »emisch« versus »etisch«
betrachten dabei die Handlungen und Auerungen des Fremden im Hin-
blick auf die Reprisentanz des Klassifikationssystems der untersuchten
ethnischen Gruppe (emisch) als auch auf den Bezugspunkt auflerhalb des
spezifischen Systems (etisch).

171 | In der Regel fordert dabei das Auge die analytische Trennung
von Betrachter und Betrachtetem ein, die die Moderne als erkenntnistheore-
tischen Bruch wissenschaftstheoretisch tiberformt.»Obwohl Sehen und Hé-
ren gleicherweise Fernsinne sind, ist das Sehen die eigentlich distanzbil-
dende Kraft im Wahrnehmen. Die Tastdistanz bleibt familiir, gewisserma-
Ren im Koérperumbkreis. Das Sehen erst macht daraus die prinzipielle Di-
stanz, es betastet und untersucht, ohne daf} die Dinge in Reichweite kom-
men mifliten« (Hoffmann-Axthelm 1987: 36). Insofern spricht Dieter
Hoffmann-Axthelm vom Sehen als der anonymsten Sinnestitigkeit, ano-
nymer als Gleichgewicht, Schwere, Lautstirke, Schmerz. Im Schauen kénne
der Betrachter sich leicht von den gesehenen Gegenstinden abstrahieren
(vgl. ebd.: 37), so dafl das Sehen kaum Widerstand gegen begriffliche Funk-
tionalisierung leiste. Denn im Gegensatz zu Gertichen, Kilte, Druck,
Schmerz und Hunger scheint das Einfallen von Licht weniger Einfluf auf
die Bewertung und Wahrnehmung von Menschen und Gegenstinden zu
nehmen.

172 | So analysiert beispielsweise Jonathan Crary die Genese des mo-
dernen Blicks anhand des von Wheatstone entwickelten Stereoskops zu En-
de des 19. Jahrhunderts. Wheatstone blendet den szenischen Bezug zwi-
schen Betrachter und Objekt aus, der auf einer Abwesenheit jeglicher Ver-
mittlung zwischen Auge und Bild beruht (vgl. Crary 1996: 131). Die synthe-
tische Trennung zwischen Betrachter und Welt verleugnet die Einbettung
des Sehenden in gesellschaftliche Machtstrukturen und verschmiht den
Korper, sein Pulsieren, seine Gebirden und Phantasmen als Grundlage des
Sehens (vgl. ebd.: 140). Die Moderne produziert einen Beobachtungs- bzw.
Betrachtertypus, der Sehen als eine vom Korper losgeléste, abstrakte Sin-
nestitigkeit begreift und als Mdoglichkeit eines relativ »unverzerrten« Zu-
gangs zur Wirklichkeit beansprucht.

173 | Vgl. zur »Inauthentizitit« der Nihe in der Feldforschung auch
Wong 1992, insb. S. 7f.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | ANMERKUNGEN

174 | Der Forscherblick ist ein Blick, der keine Verbindlichkeiten ein-
geht; die korperliche Nihe, die er voraussetzt, ist keine moralische Nihe.
Wolfgang Kaschuba kritisiert die vermeintliche »Blickfreiheit« des Ethnolo-
gen, der iiberall »hinsieht«, aber keine Verantwortung fir das, was er er-
blickt, itbernimmt. Sein voyeuristischer Habitus, den er mit dem »Recht auf
Forschung« legitimiert, sollte nach Kaschuba stets auch ein »Recht auf
Nicht-erforscht-Werden« mitdenken, d.h. die Forschungsneugier sollte
immer da zuriickgestellt werden, wo Intimitit und Tabu zu respektieren
sind (vgl. Kaschuba 1999: 207). Auch Werner Schiffauer verweist auf die
fehlende Moral des Beobachters und fordert auf, Verantwortung fiir das
Widerfahrene zu tibernehmen, schlieflich registriere der Ethnologe durch
seine »Augenzeugenberichte« nicht nur die fremde Welt, sondern bringe
sie erst mithervor, sei demnach am weiteren Gebrauch und MifSbrauch
mitbeteiligt (vgl. Schiffauer 1997: 161).

175 | Vgl. zur Autonomisierung des Sehens gegentiber der anderen
Sinne als »Arbeitsform« in der Moderne: Crary 1996. Der amerikanische
Kunsthistoriker, der seinen Uberlegungen die historische Konstruiertheit
des Sehens zugrundelegt, zeichnet den Bedingungszusammenhang von
Gesellschaft, Technik, Kunst und Status bzw. Praxis des Betrachters nach.
Crary schliefét eine Parallele zwischen der Art und Weise des Sehens und
gesamtgesellschaftlichen Modernisierungsprozessen und unterstellt ihnen
mit Foucault ein erhebliches Mafl an Normativitit. Chris Jenks, der sich
ebenfalls mit dem visuellen Paradigma als Ausfluf eines spezifischen Wis-
senschaftsverstindnis auseinandersetzt, spricht in diesem Zusammen-
hang auch von der »skopischen Ordnung der Moderne« (vgl. Jenks 1995:
15ff).

176 | Beobachtungen an bestimmten Gruppen gehen in der Regel in-
tensive Beobachtungstrainings voraus. Die griindliche Beobachterschulung
soll vor allem ermdglichen, Kategorien und Fragestellungen der Beobach-
tungsysteme im Gedichtnis anzuspeichern, die in der Feldforschungssitua-
tion abrufbar gemacht werden konnen. Gleichzeitig werden spezifische
Techniken, beispielsweise die verdeckte versus unverdeckte, direkte versus
distanzierte, systematische versus unstrukturierte Beobachtung, eingetibt,
die sich durch ein unterschiedliches Selbstverstindnis des Beobachters,
seine Bewegung und Sichtbarkeit »im Feld« u.v.m. unterscheiden. Inwie-
weit die teilnehmende Beobachtung als eine erlernbare Technik betrachtet
werden darf und wieviel Intuition und Kompetenz der Forscher selbst mit-
einbringen muf, bleibt jedoch schwer zu beantworten.

177 | So kritisiert Thomas Theye (1985) die eingefahrenen stereotypen
ethnologischen Fotografien des Fremden, die mit Vorliebe als sog. »native
types« angefertigt wurden, d.h. den Fremden dramatisch in seiner Anders-
artigkeit in Szene setzen, und weist auf die Trigheit dieser automatisierten

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 273

Wahrnehmungsmuster hin, die sich selbst in »immer gleichen« Touristen-
fotos widerspiegeln.

178 | Edgar Morin (1991) geht in seinem konstruktivistischen Ansatz
von der unaufléslichen Bande zwischen Kultur und Erkenntnis aus, die bis
in die Praktiken des Sehens und Denkens eindringen. Kultur beschreibt er
als einen »kognitiven Apparat«, der die Wahrnehmung von Formen und
Farben, die Identifizierung von Gegenstinden und Wesenheiten in Form
angeborener Schemata des Wiedererkennens steuert. Sie ist im wesentli-
chen »innerlich«. Kultur generiert das Bewufitsein, sie erzeugt Erkenntnis
bzw. 1afit Erkenntnisse immer nur auf der Grundlage der eigenen kulturel-
len Art und Weise des Wahrnehmens, Denkens und Erkennens zu.

179 | Bereits vor der eigentlichen Begegnung setzt diese Sensibilisie-
rung fiir Unterschiede ein, in der Fremdheit als Kontrastbild des Eigenen
produziert wird. So verliuft beispielsweise die Trennlinie des Schauens in
Afrika auf der Grenzlinie »Schwarz-Weifs«. Elmar Dettmar macht deutlich,
daf} dieses Primat gegenseitiger Wahrnehmung zwischen Euopdern und
Afrikanern nicht nur zu einer extremen Kategorisierung und Vermeidung
von Kontakten fithre, sondern gleichfalls Prozesse reziproker Mystifizie-
rungen und Glorifizierungen hervorrufe. In Zeiten kolonialistischer sowie
rassistischer Ausbeutung kann so das Andere aber auch zum Fluchtort fiir
Phantasien werden, die die Unzulinglichkeit des eigenen Lebenszusam-
menhangs transzendieren. Die sichtbaren Stigmata des »Weifl« und
»Schwarz« werden mit symbolischer Bedeutung aufgeladen, die wechselsei-
tigen Dechiffrierungsprozessen unterliegen. »So verspricht Afrika den Eu-
ropdern ein Paradies der Urspriinglichkeit und Naturverbundenheit, Europa
den Afrikanern individuelle Freiheit, Wohlstand und die Verwirklichung
von Demokratie und Menschenrechten« (Dettmar 1992: 78).

180 | Die im Bild festgehaltene Dokumentation des Fremden nimmt
dabei v.a. zu Beginn der Feldforschung bizarre Formen an, denn auf der
Suche nach dem rassenbiologischen besten Exemplar ist man auch gern be-
reit, die krankhaften Auswiichse der Natur wie Lepra, Lupus, Elefantitis u.
dgl. als Trophien auf- und mitzunehmen (vgl. Theye 1985: 29) und dem
Bild somit Beweis- bzw. Vorfithrcharakter zuzusprechen.

181 | So sind visuelle Medien auch nicht unwesentlich an dem allge-
mein verbreiteten Verstindnis beteiligt, Geschichte als eine Folge von be-
deutsamen historischen Momenten zu betrachten (vgl. Theye 1989: 16).

182 | Einen umfassenden Uberblick zur Geschichte und zum For-
schungsbereich der visuellen Ethnologie liefert Hockings (1995).

183 | Wilma Kiener (1999) spricht von einer authentischen Gestalt der
Bilder. Denn wihrend Worter, mit Ausnahme von Wortmalereien, konven-
tioneller Natur sind und in beliebiger, willkiirlicher Verbindung zum Be-
zeichneten stehen, sind Bilder dem Bedeuteten durch Ahnlichkeit verpflich-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | ANMERKUNGEN

tet. Bilder sind extrem direkte Stellvertreter, sie »sprechen« von einer Sache,
indem sie die Sache selbst zeigen (vgl. Kiener 1999: 161).

184 | So ermdglichen beispielsweise bestimmte Kameraeinstellungen,
wie halbnahe Fixierungen einzelner Personen oder Gegenstinde im Gegen-
satz zu Such- und Schwenktechniken leichter, ein miiheloses Verstehen des
Dargestellten (vgl. Keifenheim 1987: 78). Wihrend dabei die ersten ethno-
logischen Filme noch von einer gewissen Unsicherheit des Forschers zeu-
gen (vgl. Jordan 1992), lifdt sich im Laufe der Zeit eine zunehmende Pro-
fessionalisierung im Umgang mit der Kamera ablesen: Der ethnologische
Film wird zur Kunst, auch wenn er sich nicht immer zu seinem Kiinstler-
status bekennt. Um mit Bildern Sinn zu erzeugen, werden alle Moglichkei-
ten des zur Verfligung stehenden Materials ausgeschopft. Wo man sich in
den Anfingen mit der Aufzeichnung bewegter Bilder durch eine Standka-
mera zufrieden gab, ersetzen Grof- und Nahaufnahmen, optimaler Stand-
ort der Kamera, aufwendige Schnittechnik und Belichtungsmafinahmen die
»Unwissenheit« bzw. »Unsicherheit« durch neuartige Privilegien des Fil-
menden. Mehr und mehr breitet sich der »allwissende Blick« der Moderne
in der ethnologischen Feldforschung aus, der den Film zum Kunstprodukt
werden laft, gleichzeitig aber den Fremden in den tiberzeugten Bildern des
Filmemachers einfingt und damit dem Gefilmten Objektcharakter zu-
spricht.

185 | Das Ergebnis eines solchen Blicks waren schlimmstenfalls Foto-
graphien der sog. »native types«, in denen der Fremde fiir den europi-
ischen Betrachter zu einem belidchelten und bemitleidenswerten Objekt de-
gradiert wurde: »Die Wilden wurden mit Faustkeilen und Steinixten ins
Studio geschafft und machten dort Feuer mit Holzstocken, tanzten vor den
gemalten Palmen und vollfithrten ihre Scheinkimpfe vor dem Auge der
Kamera« (Theye 1985: 34).

186 | Denn als Entdecker und Beobachter fremder Welten sieht er im-
mer nur einen Bruchteil der anderen Kultur und malt sich in einem Akt der
Aneignung den Rest selbst aus. Die Augen werden durch die Einbildungs-
kraft erginzt, die das Wahrnehmungsfeld vom »Feld« auf die entfernten
Hiigel und Tiler, auf die gesamte Insel bzw. den gesamten Kontinent aus-
dehnt und den Ausschnitt somit kraft Metonymie zu einer Reprisentation
des Ganzen macht (vgl. Greenblatt 1998: 187).

187 | Einen umfassenden Uberblick zur Entstehung und Genese des
ethnologischen Films, seinen Urhebern und modernen Nachfolgern liefert
Pierre L. Jordan (1992) in seinem Abrif8 zur »Geschichte des Blicks«.

188 | So problematisiert Herbert Kalthoff am Beispiel seiner ethnogra-
phischen Untersuchungen in Internatsschulen (1997) die diversen Integra-
tionsformen des Feldes, die von Strategien der Abwehr (der Beobachtete
nimmt sich selbst aus dem Beobachtungsfokus heraus und lenkt den Blick

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 275

auf andere Objekte) bis hin zu Vereinnahmungsstrategien (der Beobachter
avanciert zum Kronzeugen in Konfliktfillen usw.) reichen.

189 | Wie ein Kind versucht sich der Ethnologe in einer »zweiten So-
zialisation« in die fremde Kultur zu integrieren, um den Standpunkt des
Fremden, seinen Bezug zum Leben zu verstehen und sich seine Sicht sei-
ner Welt vor Augen zu fithren.

190 | Diese zunichst soziale Form der Integration des Fremden in ei-
ne Lokalitit impliziert das notwendige Risiko einer ausbleibenden oder
halbherzigen Riickkehr in die eigene Welt, es bietet aber eben auch zahlrei-
che Erkenntnischancen, die man bei Vermeidung des Risikos ausschligt
(vgl. Amann/Hirschauer 1997: 17).

191 | Zur Vorgeschichte der wissenschaftlichen Ethnographie vgl. u.a.
Kohl 1993, insb. S. 100-109.

192 | Norman K. Denzin (1997) spricht vom sogenannten vierten Mo-
ment der Ethnologie, deren Beginn er in die Mitte der 198cer Jahre hin-
einverlegt. Im Zuge einer »Krise der Reprisentation« zeichnet sich diese
auch als postmoderne Ethnologie bezeichnete Forschungsrichtung durch
die hohe Reflexivitit des Ethnographen aus, der die klassichen modernen
Reprisentationsformen als Herrschaftsinstrumente einer »weiflen, minn-
lichen Feldforschungsperspektive« entlarvt und damit den Diskurs des
Fremden in einen Diskurs des Geschlechts, der Klasse und Ethnizitat riick-
bettet.

193 | Wihrend mit dem Begriff der Ethnologie ein allgemeiner, syn-
thetischer Ausdruck fiir die Wissenschaft vom kulturell Fremden gekenn-
zeichnet wird, die die systematische Auswertung der erhobenen empiri-
schen Daten unter vergleichenden und theoretischen Gesichtspunkten vor-
nimmt, beschrinkt sich der Begriff der Ethnographie auf die spezifische
Praxis des Beschreibens fremder menschlicher Gruppierungen, auch wenn
beide Termini lange Zeit synonym verwendet wurden. Ethnographie, neben
der teilnehmenden Beobachtung die gingigste Methode der Ethnologie, be-
deutet die beschreibende Darstellung einzelner Ethnien und erfolgt auf der
Grundlage der vom Forscher durch direkte Beobachtungen oder durch Be-
fragungen gewonnenen Informationen (vgl. Kohl 1993: 99). Dennoch 1if3t
sich diese Unterscheidung strenggenommen nicht aufrechterhalten, da jede
beschreibende Tatigkeit immer auch eine vergleichende Tatigkeit ist, zumal
die Darstellung der fremden Kultur in der Sprache der eigenen stattfindet
und damit in eine dichtes Geflecht historischer, kultureller und sozialer
Diskurse geridt, in dem ein ganzes Arsenal an kulturellen Erzihlpraktiken,
-techniken, -traditionen und -konventionen existiert, die eben nicht in ei-
nem »leeren« Raum auf »unbeschriebenen Blittern« ihre Wirkung entfal-
ten, sondern immer schon in einem vorstrukturierten narrativen Raum mit
anerkannten literatur- und erzihlpraktischen Techniken steht.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | ANMERKUNGEN

194 | Vgl. v.a. Geertz 199o0.

195 | Interdisziplinire Vorwiirfe und Eingestindnisse, daf die ethno-
graphischen Texte eben keine v6llig autonomen Ontologien darstellen, son-
dern im buchstiblichen Sinne an der Kultur und Geschichte ganzer Vélker
»mitschreiben« bzw. ihre Begriffe, Bilder und Deutungen an der Konstruk-
tion des Fremden beteiligt sind, folgen erst spiter.

196 | Interessant an der Simultanmitschrift, die vom Autor eine gewis-
sen Geschwindigkeitsschreibkunst abverlangt, erscheint die naive Vorstel-
lung, die Ausgrenzung des Gedichtnisses zum Maf3stab fiir die Verliflich-
keit des Aufgezeichneten zu betrachten (vgl. Hartmann 1991: 156).

197 | Die Ansitze nach der »anthropologischen Wende« sprechen
auch von einer »verschriebenen Fremdheit, die von der Ethnographie pro-
duziert wird, durch »die eigentiimliche Fixierung der Bedeutung im Fluf}
der Ereignisse, das Gerinnen des Verhaltens zur Kultur, des Geschehens
zur Geschichte [...]« (Ellrich 1999: 20).

198 | So deutet er beispielsweise Ruth Benedicts schematische Por-
traits und summarische Wertungen in ihren »Patterns of Culture« als ver-
steckten Hinweis auf die Vorstellung von der eigenen Kultur, der amerika-
nischen Identitit, die sie ebenso ganz und vollstindig zusammenfaf3t wie
die Zunis, die Kwakiutl, Dobu oder Japaner (vgl. Geertz 1990: 29f.).

199 | Foucault zieht hier eine scharfe Trennung zwischen »literari-
schen« und »naturwissenschaftlichen« Diskursen, bezieht sich im Hinblick
auf die Abwesenheit des Autors auf letztere.

200 | Insofern spricht Geertz (1990) vom kiinstlichen Wilden, d.h. sie
sind ein mit literarischen Kunstmitteln hergestelltes Konstrukt einer Inter-
pretation von Interpretationen (vgl. Bachmann-Medick 1992: 13).

201 | Auch Justin Stagl weist in seiner tiberblicksartig angelegten Aus-
einandersetzung mit der »Darstellung des Fremden in der Wissenschaft«
(1981) auf die konstruktive Komponente jeder graphischen Titigkeit hin,
indem er zunichst die Tatsache der lebensweltlichen Relevanz als Rahmen
jeder Beschreibung betont, da das Besondere bzw. das Fremde in eine no-
strifizierte Begriffswelt eingebettet, sein unheimliches Potential durch den
vertrauten umgangssprachlichen Nachvollzug damit gebannt wird (vgl.
Stagl 1981: 284f.).

202 | So konstituiert die Tatigkeit des Ethnographierens den Forscher
als Subjekt, wihrend die fremde Kultur in eine passive Objektposition ohne
Mitspracherecht hineinmanévriert wird.

203 | Geertz kritisiert in seiner bewufdt rhetorisch formulierten Ab-
handlung »Hier Sein?« eine der Hauptannahmen, auf denen das Schreiben
anthropologischer Texte lange Zeit beruhte, »[...] dafl nimlich seine Unter-
suchungsobjekte und sein Publikum nicht nur trennbar wiren, sondern
auch moralisch nicht zusammenhingen, daf} man die ersteren zu beschrei-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 277

ben, aber nicht anzureden, die letzteren zu informieren, aber nicht einzu-
beziehen hitte [...]« (Geertz 1990: 129).

204 | Es ist eben nicht die Zugehorigkeit der Ethnologen, die in Frage
gestellt wird, sondern man unterstellt den Vertrautheiten der von ihm Auf-
gesuchten eine gewisse »Kuriositit« — zumindest miissen sie insoweit
fremder und aufregender als die vertrauten Dinge des Lebens sein, dafl sich
der Aufwand einer ethnologischen Untersuchung lohnt; schlieflich erhebt
die Ethnologie den Anspruch, kulturelle Unterschiede und Fremdes zu er-
forschen und deutlich machen zu kénnen, worin diese Unterschiede im
Vergleich zur eigenen Kultur bestehen.

205 | Die Unsichtbarkeit des Ethnologen driickt sich in einer personli-
chen »Opferbereitschaft« aus: Jahrelanges »Eintauchen« in die fremde Welt
der anderen Kultur unter teilweise »primitivsten« Lebensumstinden, ein
immer waches Auge fiir die alltiglichsten Alltiglichkeiten des zu beobach-
tenden Gruppenverbandes, Verzicht auf sozialen Status u. dgl. sind einige
einer ganzen Reihe von personliche Zugestindnisse, die der Forschungsge-
genstand bzw. das -interesse dem Ethnologe abverlangt.

206 | Geertz schildert die Erfahrung der Depersonalisation in seinen
ersten Eindriicken der Bali-Reise, die er 1958 mit seiner Frau unternimmt:
»Wir kamen von Berufs wegen als Eindringlinge, und die Balinesen behan-
delten uns in einer Weise, die anscheinend ihren Gewohnheiten gegeniiber
Leuten entsprach, die nicht ihrer Lebenswelt angehérten und sich doch auf-
dringten, namlich so, als ob wir nicht vorhanden wiren. Fiir sie und in ei-
nem gewissen Grade fiir uns selber waren wir Unpersonen, Phantome, Un-
sichtbare« (Geertz 1983: 202).

207 | So bemiiht sich beispielsweise Goffman um die Ordnung der
Alltagsinteraktionen (1971a/b, 1974) bzw. um die innere Organisation unse-
res Wissens mit Hilfe der Rahmenanalyse (1977), wihrend sich Schiitz
(1971) einer Kartographie der Relevanzzonen verschreibt oder Bourdieu
(1982) herrschaftssoziologisch die Gesellschaft anhand verschiedener Krif-
tefelder durchstrukturiert. Zu einer kritischen Auseinandersetzung mit der
»Ordentlichkeit« der Soziologie am Beispiel der Industriesoziologie: vgl.
Hoérning 1989.

208 | Wissenschaftssoziologisch erscheint die Tatsache, dafl die Sozio-
logie gleichsam mit den modernen europiischen Nationalstaaten geboren
ist und die national verfaite Industriegesellschaft naturwiichsig zur Bezugs-
einheit ihrer wissenschaftlichen Bemithungen wurde, von besonderer Be-
deutung, da ihr eine gewissen »Blindheit« gegeniiber Phinomenen und
Beeinflussungsverhiltnissen jenseits der Grenze der eigenen Gesellschaft
eigen zu sein scheint. Vgl. zu einer ausfiihrlichen Kritik auch Pries 1999.

209 | So kontrastiert Spencer den Typus der modernen, industriellen
Gesellschaft mit einer vormodernen, despotischen Gesellschaft, wihrend

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | ANMERKUNGEN

Comte dem theologischen und metaphysischem Stadium der Vormoderne
eine militirische und feudale Herrschaft gegentiberstellt. Auch Webers
zweckorientiertes Rationalisierungstheorem baut auf dem Gegenbild der
Vormoderne als wertrationale Agrargesellschaft auf, wihrend Durkheim
zwischen segmentierter und arbeitsteiliger Gesellschaft unterscheidet und
Simmel traditionelle Waren- und Tauschgesellschaften mit modernen
Geldwirtschaften kontrastiert.

210 | Beck unterscheidet zwischen erster und zweiter Moderne bzw.
zwischen einfacher und reflexiver Modernisierungstheorie. Dabei benutzt
er den Begriff der reflexiven Modernisierung zunichst als eine »Begriffs-
Brille«, mit der sich das orthodoxe Ordnungsschema der einfachen Moder-
nisierung und ihrer unhinterfragten »Weiter-So-Parolen« und »Kontroll-
Avatismen« relativieren bzw. tiberhaupt erst sichtbar machen lassen. Es
gehtihmum das Aufbrechen des soziologischen Modernisierungskanons, der
das ideologische Relikt einer linearen und sich selbst absolut setzenden
Theorie ist (vgl. Beck 1996: 23).

211 | Vgl. hierzu auch weiter oben Kapitel 2.6.

212 | Bauman vergleicht den Nationalstaat und dessen Arrangieren
von Gesellschaft mit der Tdtigkeit des Gartners. »Jede girtnerische Planung
bestimmt, was als Unkraut zu gelten hat, und sieht dessen Vernichtung vor.
Daher ist die Unkrautvernichtung keineswegs eine destruktive, sondern ei-
ne kreative Titigkeit, die sich von den pflanzenden und erhaltenden Aktivi-
titen nicht grundsitzlich unterscheidet« (Bauman 1992b: 107).

213 | Die Lehre Calvins (1509-1564) forcierte die Idee vom Menschen,
als irdischer Verwalter Gottes die Natur so gut wie mdglich zu ordnen und
sie unter utilitaristischen Gesichtspunkten zu betrachten. Daher duflert sich
die »Nichstenliebe« im Calvinismus in erster Linie »in Erfiillung der durch
die lex naturae gegebenen Berufsaufgaben, und sie nimmt dabei einen ei-
gentiimlichen sachlich-unpersénlichen Charakter an: den eines Dienstes an
der rationalen Gestaltung des uns umgebenden gesellschaftlichen Kosmos«
(Weber [1905] 1988: 100f.).

214 | Max Weber sieht im »Beamtentum« den Prototyp einer rationa-
len Lebensordnung, dessen Tugenden er im Erwerbssinn, der Piinktlichkeit
und dem Fleif} idealtypisch umreifit (vgl. Weber [1920] 1988: 34).

215 | So besitzt auch der komplementir zur Rationalisierung und Do-
mestizierung voranschreitende Prozef der Individualisierung im Sinne ei-
ner zunehmenden Thematisierung der eigenen Existenz das Ziel, das
Schicksal in die eigene Hand zu nehmen bzw. es in eine gesellschaftlich
akzeptable Bahn zu lenken. Dabei folgt sie dem Gesetz der Ordnung, genau
zu definieren, zu beweisen, zu klassifizieren und zu bestimmen. Aus der
Umbklammerung der Kollektivitit von Kirche oder Zunft heraus entlassen,
sieht sich die moderne Existenz vor die Aufgabe gestellt, personaliter »Iden-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 279

tititsarbeit« zu leisten und ihr eigenes Geschick und ihre Verantwortlich-
keit bestimmen zu lernen. Dabei dienen ihm die neue entstehenden Ord-
nungswissenschaften des Menschen als Orientierungsstiitzen, die dem
Menschen Tableaus, Symbolsysteme und Chronologien als Kategorien der
Zugehorigkeit zur Verfiigung stellen.

216 | Heiner Keupp et al. heben in diesem Zusammenhang die Bedeu-
tung der modernen Sprache, die eine gesprochene Schrift ist, fiir die Identi-
fizieren hervor. Sie ebnet als Medium zu diskursiven Konstruktion der
Identitit des Weg fiir eine Arbeit an der eigenen Geschichte (vgl. Keupp et
al. 1999: 101-109). Identitit und Identifikation finden ihre Entsprechung im
Bezeichneten. Im Modus der Narration entstehen dialogische Selbstentwiir-
fe, in denen sich der Mensch im Sich-Erzdhlen als Einheit erfihrt, so daf3
Denken, Erfahrung und Sprechen mehr und mehr zusammenfallen und
fir eine vollkommene Transparenz zwischen Zeichen und dem von ihnen
Reprisentierten eintreten. Diese symbolischen Systeme der Selbstnarration
dienen der Produktion von Kohdrenz und Kontinuitit. Denn im modernen
Erzihlen liegt der Wille, etwas zu produzieren, die Geschichte von vorn an-
fangen zu lassen, sich selbst gegeniiber der Vergangenheit als unbeschrie-
benes Blatt zu konstituieren und damit auf die Auflenwelt, von der man
sich zunichst im Schreiben oder Erzihlen abgesondert hat, einzuwirken.
Dabei handelt es sich nicht um individuelle Besitztiimer, sondern die
Selbst-Narrationen unterliegen einer stindigen sozialen Bewertung. Sie ori-
entieren sich an den Erzihlformen, -inhalten und -konventionen der spezi-
fischen Kultur und leisten eine permanente Passungsarbeit zwischen
Selbst- und Fremdbild. Insofern spricht Foucault von einer spezifischen
Okonomie des Zeichens, binir zu verfahren und alle Ungenauigkeiten als
Ahnlichkeiten oder Verschiedenheiten auszuweisen (vgl. Foucault 1971,
insb. S. g1-107).

217 | Die »Wahrheit« des Textes resultiert aus einem »Glauben an die
Schrift« (vgl. de Certeau 1997: 134), den die Literatur- und Kulturgeschichte
durch die Anbindung des Textes an die »realen« 6konomischen, sozialen,
psychologischen oder ideologischen Strukturen bereitet, deren »Effekt« er
angeblich ist. Mit ihrer permanenten Produktion einer Referentialitit von
Texten und Diskursen, d.h. Texten und Diskursen, die auf Reales verwei-
sen, »stopft« die Literatur- bzw. Kulturwissenschaft die »Locher« des Nichts
und tiberdeckt das Chaos des individuellen und traditionellen Erfahrungs-
schatzes. »Auf diese Weise transformiert sie den Text in eine Institution,
wenn wir damit die Funktion bezeichnen, die Entsprechung von Diskurs
und Realem glaubwiirdig zu machen und ihren Diskurs als Gesetz des Rea-
len einzusetzen« (ebd.: 135).

218 | Mit seinem »Projekt der Wahrheit« will Foucault die »Be-
schranktheit« des modernen Bewufltseins aufdecken, indem er einen histo-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | ANMERKUNGEN

rischen Uberblick auf die Geschichte der modernen Wissenschaft wirft und
ihrer unermiidlichen Produktion von »Wahrheiten« als Unterwerfung des
Individuums unter ein Regime des Wissens liest. Nicht die Emanzipation,
sondern die Unterdriickung sei die »wahre« Geschichte der Moderne, deren
Methoden er unter Zuhilfenahme der strukturalen Ethnologie, der Lingui-
stik und der Psychoanalyse aufdecken will und damit gleichzeitig eine »Ge-
genwissenschaft« zu den Humanwissenschaften (Psychologie, Soziologie,
Literaturwissenschaft oder Ideengeschichte) in der sogenannten »kritischen
Archiologie« umreifit.

219 | Insofern versteht er sich selbst als »Archiologe des Wissensx,
um die alternativlose Geltung einer herrschenden Rationalitit ins Wanken
(vgl. Bublitz 1999: 241f.) und den »stummen Boden« ihrer Diskurse zum
Sprechen zu bringen. Diskurs bedeutet fiir Foucault dabei dreierlei: einmal
ein allgemeines Gebiet aller Aussagen, dann eine individuierbare Gruppe
von Aussagen, schliefllich eine regulierte Praxis, die fuir eine bestimmte
Zahl von Aussagen verantwortlich ist (vgl. Foucault 1971: 116).

220 | So liest sich Foucaults Analyse der »Auflosung des Subjekts«
stellenweise selbst als Phantasma einer riickwirtsgewandten Sehnsucht
nach der »Authentizitit« und »Ganzheit« des Menschen.

221 | Insofern konnen sie als Strukturierungs- und Erzeugungsprinzip
gesellschaftlicher Wirklichkeit gefalt werden.

222 | Foucault verschrinkt den Normalisierungsdikurs mit einem
»Phantasma der Reinheit« auf, das von der Reinheit des Korpers (Hygie-
ne/Ditetik) tiber die des Geistes und der Seele (Psychoanalyse) bis hin zur
Reinheit des Volkskérpers und des Volksgeistes einer Nation (Okonomie/
Volkswissenschaft) reicht.

223 | Im Fall des Normalisierungsdiskurses spiegeln dabei diskursive
Konstruktionen der Un-Vernunft, A-Normalie oder Un-Gesundheit die
Wirkungsweisen des verdinglichten Bias wider.

224 | Die Position des Fremden ist nicht nur eine marginalisierte Spre-
cherrolle. Sie wird bei Foucault grofitenteils als tatsichliches riumliches
Abseits der Gesellschaft konstitutiert: Klinik, Hospital, Gefingnis und An-
stalt werden somit zu institutionell-organisatorischen »Diskurs-Exilen«.

225 | Nicht Selbststeigerung und Autonomie, sondern Bezwingung,
Negation und Fragmentierung des Subjektes seien die unvermeidlichen
Folgen des wissenschaftlichen Diskurses vom »Erkenntnisobjekt Mensch«.
Unter Normalisierungsperspektive werden gesellschaftlicher Raum und
Subjekt »zerstreut«: Foucault spricht von einer Parzellierung und Fragmen-
tierung der Verhiltnisse als Folge moderner Machttechnologien, was ihn
nah an die Argumentation postmoderner Theoretiker heranfiihrt.

226 | Er unterscheidet dabei drei Weisen der Objektivierung, die Men-
schen in Subjekte verwandeln: die Objektivierung des sprechenden Sub-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 281

jekts in der Allgemeinen Grammatik, in der Philologie und in der Lingui-
stik, die Objektivierung des produktiven Subjekts in der Analyse der Reich-
tiitmer und der Okonomie und die Objektivierung der puren Tatsachen des
Lebens in der Naturgeschichte oder Biologie (vgl. Foucault 1999a: 161), wo-
bei er dem letzteren Bereich seine grofite Aufmerksamkeit widmet.

227 | Foucault spricht vom »gelehrigen Korper«, der im Militdr-,
Schul- und Spitalwesen im Detail »bearbeitet« wird: »Aus dem formlosen
Teig, aus einem untauglichen Kérper macht man die Maschine, deren man
bedarf; Schritt fur Schritt hat man die Haltungen zurechtgerichtet, bis ein
kalkulierter Zwang jeden Korperteil durchzieht und bemeistert, den gesam-
ten Korper zusammenhilt und verfligbar macht und sich insgeheim bis in
die Automatik der Gewohnheiten durchsetzt« (Foucault 1976: 173).

228 | Foucault koppelt somit das Bedingungsverhiltnis der Macht- und
Wissensgeschichte an das Medium der Schrift, deren Technik die allmihli-
che Vertextung des gesellschaftlichen Lebens ist.

229 | Foucault geht davon aus, daff in modernen Gesellschaften des
christlichen Abendlandes die pastorale Machttechnologie wiederkehrt, de-
ren spezifisch ethischer Code dem christlichen Bild der Bevormundung der
einzelnen Glieder der »Herde« durch den »Hirten« entlehnt ist. Damit ver-
wickelt er die christlichen Institutionen mit den staatlichen Geschiften und
begreift die politische Fithrung immer auch als Fithrung der Seelen. Cha-
rakteristisch an der Pastoralmacht sei ihre Ausrichtung auf das Seelenheil,
ihre Selbstlosigkeit und individualisierende Tendenz sowie ihre Allgegen-
wirtigkeit. Durch den Begriff der Pastoralmacht stellt Foucault dem zu eng
gefafiten juridischen bzw. politischen Machtbegriff, dessen Praxis die Re-
pression und Unterweisung ist, eine produktive und amorphe Machtkon-
zeption gegentiber, die an Wissen, Kompetenz und Qualifikation gebunden
und unermiidlich an der Produktion von Wahrheit, der Wahrheit des Indi-
viduums selbst, beteiligt ist.

230 | So verdeutlichen Manfred Pohlen und Margarethe Bautz-Holz-
herr die Dialektik der Ordnung am Beispiel der Deutungsmacht Psychiatrie,
indem sie den Psychiater als gesellschaftlich beauftragten »Polizisten« be-
zeichnen, der in Ubereinstimmung mit der gesellschaftlichen Normalitit
nicht nur die Schliisselgewalt der Abgrenzung von »verriickt« und »nor-
mal« besitzt, sondern durch seine Deviantenauslese die den 6ffentlichen
Verkehr storenden und auffilligen Subjekte entfernt. »Mit seinem Katego-
riensystem der pathologischen Normabweichung liefert er die Rechtferti-
gung fiir die Mafinahmen der >sozialen Kontrolle< und iibt damit eine wich-
tige Entlastungsfunktion fiir die Gesellschaft aus, die der Abgrenzungspra-
xis gegeniiber dem Anormalen bedarf, um sich die Stabilitit des Normalen
zu bewahren« (Pohlen/Bautz-Holzherr 1995).

231 | Die Endemie bezeichnet, anders als die Epidemie, all jene »Krank-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | ANMERKUNGEN

heiten, die die permanenten Faktoren des Entzugs von Kriften, der Ver-
minderung der Arbeitskraft, des Schwinden der Energie umreifit: »Es geht
also nicht um Krankheiten, die den Tod bringen, sondern um solche, die
das Leben brutal niederwerfen, Krankheiten, die einen 6konomischen Ko-
stenfaktor darstellen, da sie die Produktivitit der Bevolkerung hemmen«
(Mtimken 1997: 23f)).

232 | Foucault nennt hier u.a. das Phinomen des »Hospitalismus«:
Das Hospital als »unnatiirlicher Ort der Heilung« rufe Krankheiten hervor,
die auf die »besondere Aufmerksamkeit der Pflege«, die »Melancholie des
den Patienten umgebenden Schauspiels« u. dgl. zurtickzufithren sei. »Das
Hospital ist so [...] Schépfer von Krankheiten« (Foucault 1969: 432).

233 | Es ist Frederic W. Taylor mit seinem wissenschaftlichen Pro-
gramm der Betriebsfithrung, der eine Vereinheitlichung und Verdatung der
Arbeitswelt auf der Grundlage von Zeit- und Bewegungsstudien im Visier
hat und den Raum nach Produktivititsgesichtspunkten rationalisiert. Die
tayloristische Manufaktur ordnet den Raum in tibersichtliche, analysierbare
Einheiten, um die Anwesenheit und Qualitit der Arbeitenden auf einen
Blick sichtbar zu machen, ihre Arbeitskraft aber gleichzeitig auch vergleich-
bar, klassifizierbar und in Zahlen, Tabellen und Bilanzen mefibar zu ma-
chen. Auch hier hilt ein psychophysischer Diskurs Einzug in die Gesell-
schaft, indem die Arbeitswelt unter eine naturwissenschaftlich-biologische
Betrachtungsweise fillt. Der tayloristische Diskurs begriindet die »Wissen-
schaft vom industriell arbeitenden Menschen« und unterstiitzt die innere
Zergliederung wie auch Vereinheitlichung der Arbeiterklassen. Insofern
fafst Hannelore Bublitz den Taylorismus auch als Element des kapitalisti-
schen Machtdispositivs (vgl. Bublitz 1999: 270-278).

234 | Heterotopien sind nach Foucault reale Orte, an denen reale Ver-
ortungen von Individuen stattfinden, d.h. sie sind Produktions- und An-
wendungsstitten von Normalisierungswissen, das die Ungleichzeitigkeiten
bzw. Heterochronien der Machtdiskurse, ihre Ungleichzeitigkeiten und
Verzweigungen im Ort biindelt und damit eine Kontinuitit und Stabilitat
von Herrschaft erzeugt (vgl. Wahrig-Schmidt 1999: 272).

235 | Vgl. hierzu weiter oben Kapitel 2.3.

236 | Der vermeintliche Antagonismus der Foucaultschen Begriffspaa-
re Vernunft und Wahnsinn, Macht und Freiheit, Normalitit und Patholo-
gie, Alter und Ego ist also in Wirklichkeit eine unauflésbare Dialektik der
Verhiltnisse.

237 | Formung, Heilung und Erziehung dienen der Normalisierungs-
macht somit als Kontroll- und Reproduktionsmethoden, um jegliche For-
men der Fremdheit im Menschen auszutreiben und seine »normale« Ent-
wicklung zu gewihrleisten.

238 | Die deutsche Soziologie nahm erst spit Notiz von Foucault.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 283

239 | Zu einer Infragestellung der Moderne als gewaltfreies, fort-
schrittliches Projekt vgl. u.a. Miller/Soeffner 1996.

240 | Wenngleich Elias nicht wie Foucault an einem dialektischen
Moment dieses Prozesses interessiert ist. Elias umreifdt die Vertrautheits-
zone der Moderne im Zivilisierten, Kontrollierten und Disziplinierten, ver-
schweigt jedoch die Dialektik der Ordnung, die das Fremde in den Bereich
des Kreatiirlichen, Archaischen bzw. Unbewufsten abdringt.

241 | Auch Elias setzt damit — in Analogie zu Foucault — sein Zivilisa-
tionsprogramm am Korper an, indem er das Verhalten der Menschen als
Ausflufl gesellschaftlicher Strukturen betrachtet, weshalb Shilling ihn auch
zur Etablierung einer historischen Perspektive fiir eine Soziologie des Kor-
pers heranzieht: »Elias’ analysis of European civilizing process provides us
with a theory of [...] civilized bodies. [...] His work also provides a long-term
view of the individualization, rationalization and socialization of the body
which helps to explain what it is to be embodied in a particular historical
epoche« (Shilling 1997: 93).

242 | Figurationen stellen eine soziologische Kategorie dar, die das
Phinomen der sozialen Beziehung als iiberindividuelle Verflechtungsfigur
versteht.

243 | Zur Grundlegung einer Theorie sozialer Prozesse vgl. Elias
1977-

244 | Elias’ Kritik richtet sich gegen die arbeitsteilige Trennung in den
Disziplinen, speziell eine gegenwartsbezogene »Soziologie« versus eine
vergangenheitsbezogene »Geschichtswissenschaft«: vgl. Elias 1977, insb. S.
132-138.

245 | Die »Geschichtlichkeit des Sehens« ist Titel seiner Promotion.

246 | Die Schwierigkeit der Wertneutralitit in der Prozefperspektive
zeigt sich in der »Historiographie« beider Autoren: Wihrend Foucaults
Blick auf die Moderne ein »Untergangsszenario« (Unterwerfung des Sub-
jekts) malt, bringt sich Elias mit seinem Entwurf des Zivilisationsprozesses
leicht den Vorwurf der Evolutionsperspektive ein. Zur »normativen Unklar-
heit« bei Foucault vgl. Fraser 1994. Zur Ideologie der Zivilisation aus ethno-
logischer Perspektive vgl. Kellner 1995.

247 | Hier schildert Elias das noch »schamlose« und »unzivilisierte«
ER-, Schneuz-, Spuk- und Schlafverhalten der Menschen sehr plastisch.

248 | Elias entdeckt die Manierenbiicher wihrend seiner Exilzeit in
England im traditionsreichen Lesesaal des britischen Museums, in dem
auch schon Marx sein Hauptwerk »Das Kapital« verfaite. Elias setzt die
Schrift des Erasmus, die »civilitas morum puerilium« aus dem Jahre 1522
an die Spitze der Manierenbiicher, das die Probleme der Menschenformung
und -erziehung in den Mittelpunkt riickt, die sogenannte »civilité« zum
Programm erklirt.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | ANMERKUNGEN

249 | So zeigt Elias in seiner Habilitationschrift zur hofischen Gesell-
schaft, daf der Gebrauch von Messer und Gabel neben dem hygienischen
Empfinden auch die Peinlichlichkeits- und Schamgefiihle tangiert.

250 | Die groRen Hofe werden zu »potentiellen Zentren der literari-
schen Patronage« (vgl. Elias 19776b: 101).

251 | Elias betont, daf die Zivilisation noch nicht am Ende ist (vgl. Eli-
as 1976b: 454).

252 | Elias verlegt den »Startpunkt« seines Zivilisationsprozesses nach
Frankreich (speziell nach Versailles), das er als stirkstes zentralistisch ge-
fafites Land im 16. Jahrhundert zihlt und von dem aus sich die gleichen
Umgangsformen, die gleichen Manieren, der gleiche Geschmack u. dgl. fiir
kiirzere oder lingere Zeit tiber alle Hofe Europas hin ausdehnt (vgl. Elias
19776b: 4ft.). Das »Franzosische« kann sich als Etikette und Sprache am Hof
und in der »feinen« Gesellschaft etablieren. Gleichzeitig macht er aber auch
immer deutlich, dafl es keinen absoluten lokalen oder historischen »Start-
punkt« in langfristigen Prozessen, so auch im Zivilisationsprozef3, geben
kann, sondern daf} diese selbst wieder Resultat von Prozessen sind, die un-
geplant und unlinear verlaufen.

253 | Die Konzentration auf die abendlindische Zivilisation westlicher
Staatsgesellschaften bringt Elias die Kritik einer zu einseitig betriebenen
Theorie sozialen Wandels ein, die es schwierig macht, die Gleichwertigkeit
»fremder« und »unzivilisierter« Wahrnehmungsformen einzuklagen. Vgl.
hierzu klassisch Duerr 1978.

254 | Hier finden sich gelehrte Kleriker zu Verwaltungszwecken, Spiel-
leute und Kinstler zu Unterhaltungszwecken, aber auch die ersten Ge-
schichtsschreiber, um die Schicksale ihrer Herrscher in Minnesang und
Heldenliedern zu verewigen. Ihre wachsende Beschiftigung am Hof ge-
winnt im Laufe der Zeit institutionelle Ziige: Sie bilden Bausteine einer si-
kularen Ordnungsinstanz, deren Bemiihen es ist, eine eigene moderne Kul-
tur neu entstehen zu lassen, die die Vielzahl der kulturellen Stromungen
unter der Etikette der »kultivierten Zivilisiertheit« zu vereinheitlichen sucht.
Kiinstlerische Erziehung, geistige Bildung und »courtoise« Umgangsfor-
men dienen als Distinktionsmittel der Macht und des Reichtums der Feu-
dalgesellschaft, die sich durch ein erhohtes Prestige- und Reprisentations-
beduirfnis gegentiber der anderen Bevilkerung auszeichnet (vgl. Elias
1976b: 114), dieser jedoch ebenfalls die legitimen und »richtigen« Verhal-
tens- und Ausdrucksweisen vorlebt.

255 | So kritisiert Hans Peter Duerr, daf in der westlichen Zivilisation
die Erfahrung zunehmend nach innen gerutscht sei, was eine Panzerung
und Abschlieffung des Ich gegeniiber der Welt zur Folge habe.

256 | Diese Verinnerlichungsmatrix wird von Elias selbst stellenweise
als Habitus bezeichnet, ist aber nicht so sehr an der generativen und repro-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 285

duktiven Funktion des Habitus im Hinblick auf soziale Ungleichheitsver-
hiltnisse interessiert, wie es der gegenwirtig bekannteste »Habitus-Theore-
tiker« Bourdieu ist — sein Habitus ist vor allem ein Klassen-Habitus —, son-
dern legt den Schwerpunkt auf seine nationale Identifizierbarkeit. Habitus
wird in der Eliasschen Diktion als »Nationalcharakter« eines Volkes konzi-
piert, der keine biologisch fixierte Disposition, sondern eine den spezifi-
schen Staatsbildungsprozessen und gesellschaftlichen Interdependenzge-
flechten entspringende Mentalitit meint, in der die Geschichte eines Volkes
enthalten ist. Zu einer kritischen Auseinandersetzung mit dem »deutschen
Habitus« vgl. Elias 1994.

257 | Insofern unterscheidet Elias auch verschiedene Grade des Enga-
gements und der Distanzierung (vgl. Elias 1983), deren Ausprigung die
Entwicklung des menschlichen Wissens steuert bzw. die Erkenntnisfihig-
keit des Menschen beeinfluf3t.

258 | Elias weist darauf hin, »[...] dafl >Macht< eine Beziehung zwi-
schen zwei oder mehr Menschen oder vielleicht sogar zwischen Menschen
und Naturobjekten ausdriickt, dafl Macht ein Attribut von Beziehungen ist
und sich am besten in Verbindungen mit dem Hinweis auf mehr oder we-
niger fluktuierende Machtwandlungen gebrauchen lift« (Elias 1981: 124f.).
Vgl. hierzu auch Bogner 1989, insb. S. 36-41.

259 | Foucaults Machtbegriff deckt sich zunichst mit der Ideologie des
Reformprojektes zu Beginn des 18. Jahrhunderts, das an die Stelle der blu-
tigen Rituale (Leibesmarter, Hinrichtung..) unblutige Disziplinarmaf-
nahmen setzt. Erst in seiner spiteren, stark praxisbezogenen Machtkonzep-
tion stellt Foucault die Eigendynamik und Selbstreferentialitit der Macht in
den Vordergrund, die sich in Form von Mikropraktiken immer weiter ver-
istelt, ohne der permanenten ideologischen Riickversicherung zu bedtirfen.
Im Gegensatz zu Elias, der Macht und Herrschaft noch relativ stinde- bzw.
klassengebunden konzipiert, betont Foucault ihre Losgel6stheit von Perso-
nen, Gruppen, Klassen.

260 | Die Moglichkeit des Triebsublimation und Verhaltenssteuerung
einer Gruppe erhoht ihren internen Kohisionsgrad, den Elias in seinem
Etablierten-Auflenseitermodell als spezifische distinktive Machtquelle fafit
(vgl. Elias 1990 bzw. weiter oben Kap. 2.4).

261 | Insofern zeigt Waldhoff in seiner Zivilisationskritik, dafl die Er-
findung des modernen Menschen gleichzeitig die Implikation einer Erfin-
dung des Anderen (vgl. Waldhoff 1995: 81) bedeutet — des Menschen mit
niedrigerer Zivilisationskompetenz —, weshalb er auch von einem »Zivilisa-
tionsgefille« (ebd.: 61) spricht.

262 | Waldhoff schildert u.a. das Schicksal der Zigeuner, Sinti und
Roma, in Deutschland, die als Menschen mit »ungehemmten Wesen« be-
schrieben werden, deren Gefiihlslagen rasch und in extremer Weise um-

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | ANMERKUNGEN

schlagen koénnen und deshalb selbst auf »legalem« Wege — durch Gesetzes-
regelung — Ausgrenzungen erfahren.

263 | Hier faft Waldhoff die Prozesse der Differenzierung und Aus-
grenzung als Korrelate zur psychischen »Ordnung« der Affekte, die Fremd-
heiten hervorbringt und in ihre Grenzen verweist.

264 | Hier kniipft auch Baumans Kritik am Mythos vom »guten« Zivi-
lisationsprozefl an, indem er den Holocaust nicht als »Entgleisung« des
zweckrationalen und vernunfigeleiteten Handelns faf3t. Vielmehr begreift er
die Zivilisation als »Wegbereiter« und Legitimititsfaktor des Holocaust, da
er neben der zunehmenden Rationalisierung des Handelns und der Sinne
ein birokratisch-organisiertes » Social Engineering« eines »Géirtner-Staates«
nach Effizienz-Kriterien zu ordnen sucht. Dieses Ordnungsbemiihen, das
auf Kosten einer »ethischen Blindheit« (Bauman 1992b: 28) seine volle Ent-
faltung in der »Endlésung der Judenfrage« erhilt, arbeitet nach der zivilisa-
torischen Trennung von »Kulturpflanzen« und »Unkraut«, das ausgemerzt
werden muf (vgl. ebd.: 32).

265 | Mario Erdheim (19906) erwihnt in diesem Zusammenhang die
im 16. Jahrhundert massenhaft stattfindenden Katzenverbrennungen.

266 | Auch wenn die Phantasmorgien von Hexe und Teufel als Uber-
gangsphinomene von begrenzter Bedeutung sind, zeigen sie die Tiefen-
schichten eines rationalen Diskurses in der Moderne: die Ideologie der ei-
genen Kultur, einer Kultur, die den Zivilisationsbegriff als symbolisches
Machtmittel gegeniiber machtschwicheren Gruppen einsetzt, die als »vul-
gir« oder »unzivilisiert« herabgesetzt werden. Vgl. hierzu auch weiter oben
Kapitel 2.4.

267 | Waldhoff fiihrt Beispiele zivilisatorischer Ausgegrenzter an, sieht
jedoch im »Auslinder« den Prototypen des modernen Fremden.Vgl. zum
Auslinder als Prototyp des Fremden in der Moderne auch Hahn 1994.

268 | So hat sich einigen Interpreten der Sprachgebrauch von Zivilisa-
tionsprozessen im Plural und eine prizise Unterscheidung unterschiedlicher
Ebenen von Pluralisierungsprozessen durchgesetzt (vgl. Hinz 2000: 79;
Herv. d. Autorin).

269 | Waldhoff macht darauf aufmerksam, dafl das Phinomen der
Ausgrenzung an die aus dem Gruppenleben verdringte physische Gewalt
gekoppelt sei: Der Fremde konterkariere die eigenen Verhaltenszwinge, die
das Ich- bzw. Wir-Ideal stiitzen, und treibe in seiner Unangepafitheit (er
verkorpert das Irrationale schlechthin) die tabuisierten Aggressions- und
Abwehrhaltungen hervor.

270 | So wird aus ethnopsychoanalytischer Sicht der Vorwurf laut, dafy
Elias die Umwandlung von Fremd- in Selbstzwang als erfolgreich betrachte,
die »unterirdische« Wirkungsweise der verdringten und unterdriickten Ag-
gressions- und Gefiihlsschiibe aber unberiicksichtigt lasse. Mario Erdheim

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN | 287

kritisiert die fehlende Eigendynamik bzw. unbewufite Motivation des Elias-
schen Unbewuflten, denn »[tJrotz der Einiibung von guten Manieren und
einer entwickelteren Affektkontrolle pflegt diese Aggression nimlich nicht
zu verschwinden, sondern lediglich versteckter ihre destruktive Arbeit an
der Kultur fortzusetzen« (Erdheim 1996: 164).

271 | Hierbei wird v.a. der qualitativ-strukturelle Wandel von Gewalt
im Zivilisationsprozefl untersucht. Die Ausiitbung von Gewalt erfolge dem-
nach nicht mehr personen-, orts- und sachgebunden, sondern sie wird als
strukturelles Phinomen der individuellen Wahrnehmung entzogen und in
langfristigen Institutionalisierungsprozessen in ein System von Apparaten
und Technologien, Zwangs- und Repressionsmitteln im Sinne einer staatli-
chen Militarisierung eingebunden. So sprechen sowohl Zinn (1989) als
auch Bauman (1992) von einer Rationalisierung und Asthetisierung der Gewalt
als Folge staatlicher und sozialer Repressalien, die mit einer sozialen Erzeu-
gung moralischer Indifferenz einhergeht.

272 | So bringt der Zivilisierungsdiskurs einen Wirklichkeitsbereich
der gestalt- und regulierbaren Triebenergien und einen dieser Bewiltigung
entgegengerichteten Triebenergien hervor, die von der normativen Zivilisa-
tionsinstanz, dem »Uber-Ich«, im Zaum gehalten werden miissen.

273 | Das Es spiegelt in dieser Lesart die Herauslosung des Fremden
aus dem AuReren, dem feindlichen Gegeniiber, in das Innere des Vertrau-
ten, das sich im Gefiihl des Unheimlichen als »eigenes Unbewufdtes« bzw.
»unbewufites Figenes« (Kristeva 1990: 199) im Menschen manifestiert. Die
zivilisationstheoretische Perspektive beschreibt damit einen Spaltungspro-
zef, der die zunehmende Rationalisierung und Regulierung der Sinne in-
nerhalb von Gruppen bei gleichzeitiger Differenzierung der individuellen
Gemiits- und Gefiihlslandschaft einschliefdt: Der Einzelne unterliegt einer
»Psychologisierung«, d.h. es kommt zur Ausdifferenzierung und Stabilisie-
rung einer Uber-Ich-Instanz und eines Unbewuf3ten.

274 | Als Utopist wollte sich Elias jedoch selbst nicht verstanden wis-
sen.

275 | So ist fur Elias »Gleichheit« im Sinne von Abstimmung und Syn-
chronisation und nicht Differenz, Kampf oder gar Abspaltung das Resultat
des Zivilisationsprozesses. Ja, Elias vermeidet es geradewegs, die Verbin-
dung zwischen einem Homogenisierungsgedanken des Zivilisationsprozes-
ses, der die »klare Tendenz zur Angleichung der Lebens- und Verhaltens-
standards zur Nivellierung der grofRen Kontraste« (Elias 1976b: 424) besitzt,
und einem Differenzierungsprogramm, das die Abgrenzung und Absto-
RBung stirkerer gegeniiber schwicherer Gruppen forciert und die Kontraste
und Spannungen in der Gesellschaft verstirkt (vgl. ebd.), in ein Bedin-
gungsverhiltnis zu setzen.

276 | Psychoanalytische Ansitze sprechen dariiber hinaus von einer

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | ANMERKUNGEN

gesamtgesellschaftlichen Produktion von Unbewufitheit, da »zahlreiche
Triebregungen |...] erst den Blicken der Offentlichkeit, schlieRlich der eige-
nen Selbstwahrnehmung entzogen [werden]« (Waldhoff 1995: 79).

277 | Vgl. hierzu vor allem weiter oben Kapitel 2.1.

278 | Im Sinne einer kritischen Hermeneutik, die auf die hierarchi-
schen Oppositionen, Zentrismen und Aporien im Sprachgebiude der Ord-
nung aufmerksam machen will, argumentiert Foucault aus der Perspektive
des »zivilisatorischen Ideals« der Toleranz, Offenheit fiir das Andere und
des gegenseitigen Respekts.

279 | Vgl. zur Bildungsidee des Fremden auch: Schifer 2000.

280 | Vgl. hierzu auch klassisch Munasu Duala-M’bedys (1977) Kritik
an der fehlenden Humanitit in der Ethnologie.

14.02.2026, 23:24:24. i@ -]


https://doi.org/10.14361/9783839400845-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

