COURAGE: ZUR ANSTEHENDEN
AGENDA EINER TRANSFOR-

MATION DER SPATMODERNE
Thomas Schleper

+Nicht weil es so schwer ist, wagen wir es nicht, weil wir es nicht
wagen, ist es so schwer.” (Seneca, um 50 n. Chr.)

Wir leben in Resonanzen groBspuriger Ankiindigungen von Ankiinften
des Neuen. ,Zukunft Handel“, ,Zukunft Mittelstand*, ,,Z wie Zukunft
bei Samsung und ,,Innovationen aus Ostwestfalen®. ,,Zukunftsklange*
heiBt der Themenschwerpunkt der PwC-Stiftung (PwC-Stiftung
2020: 1). ,Zukunftsgirten sind fiir den GeoPark Ruhrgebiet in Pla-
nung. ,Auf uralten Pfaden“ wird mit Reinhold Messner die ,,Zukunft
der Berge“ angezeigt (Zeit Reisen Aktuell 2021: 12). Ein Titel annon-
ciert landesweite Zuversicht: , Zukunftsorte in Sachsen-Anhalt
(Investitions- und Marketinggesellschaft Sachsen-Anhalt 2020). Seit
1898 habe man ihm, so ein Pharmaunternehmen tiiber sich und pas-
send zur Corona-Krise, ,Innovation [...] eingeimpft* (MSD Sharp &
Dohmke 2020: 7). Google, wen wundert es?, verkniipft mit ,,Aufbruch“
Daten und Fortschritt (Google Ireland Limited 2021). Bestseller ist ein
historischer Roman mit dem Titel ,,Und morgen eine neue Welt“(Roh-
rig 2019). Wir lesen: ,Fiir Studierende von heute ist das ,Neue‘ nicht
mehr neu, sondern selbstverstindlich“ (Stalder 2016: 282). Im Bau-
haus-Jubildumsjahr wollte die Welt neu gedacht werden, was in der
Kultursparte tatsichlich Starts und Aufbriiche in groBer Zahl
bescherte (vgl. Henneke et al. 2019).

Auch ein Morgenmachen-Lesebuch greift zum Stoff, aus dem
alle Annoncen sind. Doch wird bei so viel vorwiartsstiirmender Rhe-
torik im Fahrwasser einer Moderne bester Absichten auch genug und
rechtzeitig gehandelt?! Uberspielt die Emphase fiir das Neue nur
seine real wachsende Schwindsucht?

1. MYTHEN DES NEUEN

Auch moderne Zeiten bedienen sich noch immer alter Mythen, die
zwei Extreme kennen, wenn es um Urspriinge von Menschwerdung
und Weltorientierung geht. Steht Prometheus fiir den heroischen Elan
1 Was den vielbeschworenen Wandel im Konsumverhalten als notwendige Préamisse flir eine angemessene Reaktion auf die

planetare Bedrohung betrifft, so erwartet Gabriele Naderer, Marktforscherin und Konsumentenpsychologin, nur von einer
Minderheit eine wirkliche Verhaltensanderung (Wiebking 2020).

sulspow)eds Jep uonewlojsuel] Jaule epusby uspusysjsue Inz

60¢


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Thomas Schleper

avantgardistisch gestimmten Aufbruchs, so Sisyphos fiir die groBen
Miihen unterwegs, fiir die erfahrungsgesittigte Erwartung von auch
unerwarteten Riickschldgen, nach denen er sich stets von Neuem auf-
rafft. Ist Prometheus der entschlossen Widerstinde iiberwindende,
lichtbringende Himmelsstiirmer aus dem Geschlecht der Titanen, hat
Sisyphos schweren Boden unter den FiiBen und vor sich den aufwarts
zu walzenden Gesteinsbrocken. Wahrend von Prometheus gern die
Gotter liberlistende, kettensprengende Tat kolportiert wird, die den
Menschen das Feuer brachte, hat sich von Sisyphos, verschiedener
Vergehen beschuldigt, spatestens seit der romischen Antike die gott-
liche Bestrafung seiner Beschlagenheit durch ewige Pein eingepragt.

Sisyphos, der Gedemiitigte, bietet keinen erhebenden Anblick,
was diverse Umdeutungen motivierte. Wolfgang Matthiuer, durchaus
kritischer ,,Staatskiinstler“ der DDR, hat ,,Problembilder“ um ihn
gemalt. Eines zeigt Sisyphos im Davonlaufen vor der Aufgabe (Flucht
des Sisyphos [1972]). Ein anderes, wie er in groBer, aber einsamer
Zuversicht versuchsweise den Stein zur Faust gestaltet (Sisyphos
behaut den Stein [1974]). Dann eines mit Tanz in der Menge vor einem
bereits in Stein gemeiBelten Kopf, der die Ziige von Karl Marx trigt,
dem Prometheus des realexistierenden Sozialismus (Der iibermiitige
Sisyphos und die Seinen [1976]). Keines dieser Motive will zum hier
angeschlagenen Thema passen. Erst recht nicht die altindische
Variante eines Lachenden, der, wie die Statue von Naranath Bhrant-
han zeigt, den schweren Brocken einfach bergab kegelt. Kann man
sich Sisyphos als gliicklichen Menschen vorstellen, wie Albert Camus
es tut (vgl. Hommes 2001)?

2. STEINE IM WEG

Sisyphos mag bereits mit den Paradoxien, den epistemischen
Schwierigkeiten einer Wahrnehmung des Neuen vertraut sein,
behindert doch der Koloss von Stein die freie Sicht auf den voraus-
liegenden Streckenabschnitt. Erkennt der Wilzer das Hindernis,
weicht er ihm rechtzeitig aus, behilt er das Ziel im Auge? Vielleicht
geben die alten Mythen nur noch unzureichende Anhaltspunkte fiir
Notlagen der Moderne.

Aber ist es nicht so, dass die Sicht auf Kommendes tatsachlich ver-
sperrt ist, sodass Reaktionsfihigkeit, Vorab-Warn-Sensorien fehl-
geschaltet scheinen, zumal wenn die Gefahr sich nur wie in Zeitlupe
anbahnt, iiber Jahrzehnte und gemessen im Nullkomma-Grad-, Promille-
Prozent- und Millimeter-Bereich. Erst recht, wenn akutere Bedrang-
nisse ablenken. Eine nicht unmittelbar im Alltag spiirbare Gefahr ,ver-
mag deshalb auch nicht derartige spontane Befolgungsbereitschaft und



https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konformititseffekte auszulosen wie im Lockdown erlebt“ (Di Fabio
2020: 7). Was, wenn bereits die Stirke eigener Gewohnheiten, ein-
geschliffene, uns gut bedienende Strukturen und Systeme, die fast schon
ein Eigenleben fiihren, iibernommen haben: too big to fail? In den Wor-
ten des Okologen Stewart Brands zum blinden Verhalten bei klarem
Verstand: ,,Das Problem ist zu groB3, zu komplex und zu abstrakt. Hyper-
objektiv hat der Okologie-Theoretiker Timothy Morton diesen Krisen-
typus genannt. Wir konnen Hyperobjekte nicht denken, nicht fiihlen,
nicht sehen“ (Porksen 2020: 39).

So aktivieren einsichtige Anforderungen an disruptiven Wandel
angesichts herber Zumutungen die psychologischen Mechanismen
der Relativierung, der Abwehr und Verdrangung, ja Leugnung, die
dabei lediglich ihre oftmals, nur diesmal sicher nicht, lebensrettende
Aufgabe libernehmen. Sisyphos also, durchaus gewarnt, miisste sich
dringend in eine andere Richtung bewegen, bleibt aber, wie fest-
gefahren, in der Spur gefangen. So scheint es, dass bereits die Wahr-
nehmung samt Lagebeurteilung Mut zur Kurskorrektur in promethe-
isch befreiender Kraftanstrengung bediirfte.

In den Ursprungsmythen geht es bekanntlich um schlaue Frev-
ler und deren schicksalshafte Bestrafung ihrer Ubergriffe auf gott-
liche Zustandigkeiten. Dem antwortet die Moderne symmetrisch mit
Termini von Freiheit und Verantwortung. Was die Freiheit betrifft, so
darf man auf Ontologien des Neuen verweisen, die sich als
Begriindungen der positiven Freiheit, also der Freiheit nicht nur von,
sondern fiir etwas, verstehen. Auf dem Gebiet der Mannermythen
iberwindenden Theorie samt Ethik, die sich insbesondere um
Zukunftsaus- und -zuversicht dreht, hat man in jiingster Zeit zwei viel
diskutierte weibliche Referenzen zur Hand.

3. ZWEI ONTOLOGIEN DER
NATALITAT

Beide sehen in der menschlichen Geburt das Symbol des freiheit-
lichen Beginnenkdnnens, der Moglichkeit zur Tat jenseits kausal-sys-
temischer Bestimmung und sozialer Konventionen. ,,Gebiirtlichkeit*
ist ein Zentraltheorem fiir Hannah Arendt (1906-1975), groBbiirger-
licher Herkunft und als Jiidin von den Nazis zum Exil gezwungen, was
ihren Begriff der politischen Freiheit prigt. Ihre Schriften werden
heute auf breiter Front im politischen Diskurs um demokratische Pra-
xis, Sozialismus und Menschenrechte sowie im Kontext von
Totalitarismus, Antisemitismus, Verfolgung und Migration
rekapituliert und neu diskutiert (Deppe 2007; His 2015; Meyer 2019).

sulspow)eds Jep uonewlojsuel] Jaule epusby uspusysjsue Inz

He


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Thomas Schleper

Das Konzept einer mit dem Faktum der Natalitit annoncierten Frei-
heit nimmt explizit auch die franz6sische Philosophin Corine Pellu-
chon auf, Jahrgang 1967 und groBgeworden in dem eher lindlichen
Département Charente, was sich in ihrer Grundlegung einer
phinomenologischen Oko-Ontologie zu spiegeln scheint?, um gleich-
falls tragfahige Briicken vom freien Denken zum politischen Handeln
zu bauen. Beide Denkerinnen lassen sich nicht im fachphilo-
sophischen Akademismus verorten, haben sich eher Debatten von
auBen gestellt.

Die Fihigkeit zu handeln, also ,etwas Neues anzufangen®,
schreibt Arendt, ,hat offenkundig etwas damit zu tun, dass jeder von
uns durch die Geburt als Neuankémmling in die Welt trat. Mit ande-
ren Worten: Wir konnen etwas beginnen, weil wir Anfange und
damit Anfinger sind“ (Arendt 2018: 37).2 Arendt spricht von der
existenziellen und politischen Relevanz ,menschlicher Gebiirtlich-
keit“, gar vom darin begriindeten ,,Geist der Revolution“ (Arendt
1965: 307, 404). Pelluchon stimmt ein und zitiert ,,die Tatsache der
Natalitdt, das Geborensein, welches die ontologische Voraussetzung
dafiir ist, dass es so etwas wie Handeln iiberhaupt geben kann“
(Pelluchon 2019: 149; vgl. 2020: 368, 380).

Doch der gemeinsame Riickgriff auf die Geburt kaschiert
zugleich programmatische Differenzen. Es geht dabei um den Subjekt-
begriff der beiden Philosophien. Arendt stiitzt sich auf das neuzeit-
liche cogito ergo sum, das ,.eigentliche personalmenschliche Subjekt
(Arendt 2015: 316), das sie in ihrem Kampf gegen jeden politischen
Totalitarismus verteidigt und in Stellung bringt. Pelluchon aber misst
dem Subjektsein die ,,fleischliche Rationalitit* (Pelluchon 2019: 37)
und verletzliche Korperlichkeit zu (vgl. ebd. 2019: 69f1f., 1201f.). Nach
ihr verfiigen, ohne die Gattungsunterschiede zu leugnen, ebenso Tiere
liber Subjektivitit, haben sie doch Intentionen, Bediirfnisse, zeigen
Empathie. Sie kommunizieren, wenn auch nicht mit der Logik der
prddikativen Vernunft. So wie sich die von ihr ins Spiel gebrachte
rezeptive Vernunft auch auf ,nichtrationale Dinge“ (Pelluchon
2020: 294) erstreckt, das Unbewusste, auf Affekte und Empfindungen.

Pelluchons politischer Freiheitsbegriff basiert auf einer
Relationstheorie des Rechts (,théorie relationnelle du droit“
[ebd.: 149]), wenn vernunftbegabte wie mitfiihlende Menschen frei-
willig Verantwortung gegeniiber allen Lebensformen, den ver-
gangenen wie zukiinftigen, iibernehmen. Bezieht Arendt Geburt als

»Mitgift der Freiheit“ (Arendt 2015: 306) auf die Gattung Mensch,
stellt sie fiir Pelluchon den existenziellen Akt intergenerativer Ver-
bundenheit, die ,Nabelverkniipfung“ unter den Lebenden (Pelluchon
2 Ihr ,Manifest fiir die Tiere' stand Anfang 2021 auf der Sachbuchliste des Wochenblatts Die Zeit auf Platz 4.

3 Arendt unterscheidet explizit das politische Handeln vom Werke schaffenden, instrumentellen Herstellen und vom nur der
Notdurft dienenden ,sklavischen® Arbeiten (vgl. Arendt 2015: 18).



https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2019: 120) mit ethischen wie rechtlichen Konsequenzen dar. Die auch
als Verwundbarkeit und Abhangigkeit erfahrene Natalitit 6ffnet sich
dem ,Bereich unserer Wertschiatzung fiir alle fiihlenden Wesen*
(ebd.: 281), die in das gebiirtliche Versprechen der Verinderbarkeit
der Welt aufzunehmen sind. Wahrend Arendt noch der Vorstellung
von Freiheit als dem Ausbruch aus dem Kontinuum der Natur folgt
(vgl. Hoffe 2015: 19), zielt Pelluchon auf eine notwendige Verbindung
mit ihr. Was Tiere betrifft, geht es ihr nicht nur um den Schutz vor
Quilerei und schlechter Behandlung. Sie will Gerechtigkeit als echte
Koexistenz und Interaktion in Um- und Lebenswelt verstanden wis-
sen, spricht von ,,convivalité“ (Konvivalitit)*, von ,co-citoyens*
(Pelluchon 2020: 408, 159)5.

Was den Modus der Politik betrifft, fiir die Gebiirtlichkeit die
conditio sine qua non darstellt (Arendt 2018: 37), so favorisiert Pel-
luchon die nichtkonkurrierende Verstindigung, die zwar nicht die
Unterschiede, aber die Briiche zwischen Mensch und Tier, Asthetik
und Ethik, Denken, Fiihlen und Handeln zu iiberwinden trachtet. Sie
setzt auf Gefiihle und auch Geschmack, was keinen Gegensatz zu Ver-
stand und Vernunft bedeute, aber notfalls ohne Worte auskomme.
Arendt privilegiert hingegen das Wort und die Rede, ohne die keine
Politik, kein Handeln moglich sei (Arendt 2015: 11). Indem sie nach
Bedingungen agonaler Bestenauslese fragt, sucht sie nach Kriterien
der Auszeichnung fiir eine politische Elite. Arendts Freiheitsbegriff
setzt dabei die Befreiung von der Last des Alltags voraus, kennt Ein-
schrankungen und raumliche Grenzen. Freiheitsraiume miisse man
sich ,unter dem Bild von Inseln in einem Meer der Notwendigkeit*
(Arendt 1965: 398) vorstellen. Fragen der Wirtschaftsordnung und
sozialen Wohlfahrt scheinen ihr zweitrangig (vgl. Deppe 2007;
Liibbe 1965), wihrend Pelluchon Zweifel an der Daseinsvorsorge
durch den Markt formuliert.

Vereinfacht gesagt: Arendt philosophiert ,romantisch“e,
womoglich in ,nostalgischer Neuauslegung der polis“ (Di Cesare
2020: 114), iiber die revolutionire Rolle der durch Gebiirtlichkeit ver-
biirgten Freiheit, weil abgekoppelt vom alltiglichen Leben und seiner
notdiirftigen Notwendigkeit. Letztere zahlt zur Privatheit, die sie scharf
von der 6ffentlichen Sphire trennt. Fiir Pelluchon aber ist gerade das
Private politisch: Ihr geht es just um die Angelegenheiten der Notdurft,
der verletzlichen, auch viral attackierbaren Kérperlichkeit, nicht zuletzt
4 »Konvivalitat“ oder ,Konvivenz* (lateinisch convivere ,zusammenleben; Adjektiv: konvivial) meint eine zumeist in religios-

sozialethischem Zusammenhang benannte Form des Zusammenlebens, die sich als Hilfsgemeinschaft, Lerngemeinschaft

und Festgemeinschaft versteht.
5 +Es handelt sich darum, die Gerechtigkeit gegenuber allen Mitgliedern einer gemischten Gemeinschaft zu (be)denken,
ohne die Pflichten, die wir gegentiber unseren menschlichen [Schwestern und] Briidern haben, mit denen zu verwechseln,

die wir gegentiber den verschiedenen Tieren haben.” (Vom Autor lUbersetzt aus: Pelluchon 2020: 149).

6 Sie verfolgt einen ,romantischen Freiheitsbegriff* (Liibbe 1965: 417), dem die Banalitaten des Lebensalltags abhanden
gekommen sind und das Streben nach sozialer Wohlfahrt oder Gemeinwohl sogar verdéchtig erscheint. Das Politische ist

fur sie auch nicht das Soziale (Arendt 2017: 15). Das ,Verlangen nach Befreiung* und der ,Wille zur Freiheit, der ,Kampf
um die Befreiung“ und das ,Wesen der Freiheit* (Arendt 1965: 41) sind bei Arendt ausdrticklich unterschieden.

- am 14.02.2028, 16:59:33. /de/e - [ E—

sulspow)eds Jep uonewlojsuel] Jaule epusby uspusysjsue Inz

I


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Thomas Schleper

um die Erndhrung. Doch diese wird, das ist zentral, nicht als bloBer
Vorgang der Sittigung, sondern ebenso als GenieBen in und an der Welt
verstanden. Belegt fiir Arendt das Vorbild Polis, dass ,,eine allzu groBe
Liebe fiir das Leben [...] der Freiheit nur im Wege“ (Arendt 2017: 25)
steht, legt Pelluchon Wert auf ein Subjekt, dass ein auch genieBendes
ist, ein ,,cogito gourmand“ (Pelluchon 2020: 49; vgl. Afeissa 2015).

Steht hier, scharf gezeichnet, ein Humanismus fiir Arrivierte
einem materialistischen Humanismus gegeniiber, ein anthropo-
zentrisch-exklusiver einem anthropomorph-inklusiven? So jedenfalls
scheint Pelluchons Ontologie aus Fleisch und Blut dem schwitzenden
Plebejer Sisyphos niherzustehen. Arendt ist in ihrem Politikverstand-
nis eher eine Verwandte des titanischen Prometheus, des karboni-
schen Feuerbringers, noch ganz im Fahrwasser der Philosophie des
klassischen Liberalismus: Das Verhiltnis von Mensch und Welt, Sub-
jekt zu Objekt folgt der Form der Dominanz, der Welt-Bemeisterung’,
der reduktiven, weil an Rivalitit (bis zur Feindschaft) orientierten
Konzeption von Politik (Pelluchon 2020: 401). So kann es Freiheit und
Gerechtigkeit mit Arendt explizit nur fiir den Menschen geben, jen-
seits der ,Tiergattung® (Arendt 2015: 411).

Pelluchon verfolgt eine horizontal gelagerte Konzeption von
Macht (vgl. Pelluchon 2020: 343f.). Die befreienden Potenziale einer
convivalité legt sie mittels einer radikalen Phanomenologie des ,,vivre
de“ (Leben von) offen (ebd.: 150). Sie durchmisst die Weite der
Erfahrung von den ungerechtfertigten Leiden in den Stillen und
Schlachthofen bis zu den erlesenen und erhebenden Momenten der
japanischen Teezeremonie. Ihre Ansprache der besonderen Auto-
nomie wie Genussfihigkeit des Menschen ist zugleich das Pladoyer
einer erweiterten Solidaritdt, die eine entsprechende Verantwortung
gegeniiber vergangenen, gegenwartigen und zukiinftigen Lebens-
formen adressiert, mit denen wir verbunden bleiben: in einem neuen
,contrat social“ (ebd.: 242fT.).

4. ANGSTE UND MOGLICHKEITEN

Was verbindet die beiden Philosophinnen bei aller aufgezeigten Dif-
ferenz in der Auslegung von Natalitit? Wie kann eine, schroffer
gefragt, ,Oko-Materialistin‘ die den Hunger als zentralen Ausgang-
punkt ihres ethischen Denkens benennt (,la faim, point de départ de
I'éthique®, ebd.: 187), anschlieBen an eine Revolutions-Idealistin, die
sich wesentlich um die Freiheit des Denkens sorgt (Arendt 2015: 414)?
Mir scheint, es ist der Mut, die ,,politische Kardinaltugend“ (Arendt
7 In der Soziologie spricht man von einer Subjekt-Objekt-Beziehung, in der die Welt als ,Aggressionspunkt* der auf

Weltverfligbarkeit ausgerichteten Subjekte aufgefasst wird (vgl. Rosa 2018: 11ff.). Man kann dieses Schema bis in die
Marchen verfolgen (vgl. Spreckelsen 2021: 9).



https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2017: 25), die eine zentrale Gemeinsamkeit begriindet. Es geht um den
Mut in unterschiedlicher Verwendung.

Sprechen wir zundchst und paradox vom Mut zur Angst: Sprich-
wortlich fiir Arendt ist ihr Denken ohne Gelidnder (Thinking Without
a Banister) (vgl. Blume et al. 2020: 209). Staatenlos von 1941 bis 1951,
hat sie ihr Denken im Heimatlosen platziert, hat sich eingehend mit
den so unwirtlichen wie unbeabsichtigten Folgen moderner (Maschi-
nen-)Technik, Automation und nuklearer Energie auseinandergesetzt,
die sie in den Kontext zunehmender ,Weltentfremdung* stellt. (vgl.
Arendt 2015: 176, 318f.), um ,,die Fortexistenz der Menschheit auf der
Erde“ (Arendt 2017: 88) in gréBter Gefahr zu sehen. Sie beschiftigte
sich mit den Totalitarismen und will in aller Radikalitit der mensch-
lichen Schuld am Holocaust direkt ins Gesicht schauen, auch mog-
licher jiidischer (Mit-)Schuld (vgl. Arendt 1951; Dies. 1963; Meyer
2016: 62). Heftig angegriffen wurde sie, weil sie nach ihren
Erfahrungen mit den Nazis den Institutionen wie Staaten misstraute
und im Kontext des Eichmannprozesses von der ,,Banalitit des Bosen“
(Meyer 2016: 63) sprach. Daran zerbrachen langjihrige Freund-
schaften. Arendt wurde womoglich dem Prozess nicht gerecht. Aber
die inkriminierte Formel banalisierte nicht das Bose, sondern dra-
matisierte es, indem sie es als fiirchterliche Option der verwalteten
Welt generalisierte.

Pelluchon wiederum ist sich der Ungeheuerlichkeit ihres nicht
nur Menschen einschlieBenden Subjekt- und Rechtsbegriffs durch-
aus bewusst und meint, dass es noch Zeit brauche, bis sich ihr Kon-
zept einer jetzt noch iiberfordernden Verantwortung, franzosisch

shyperbolique de responsabilité“ (Pelluchon 2020: 282), fiir einen
neuen contrat social, fiir co-citoyance, durchsetzt®, der keinen Unter-
schied markieren will zwischen der Solidaritiat unter den Menschen
und fiir die Tiere. Den Mut zur Angst braucht auch genaueres Hin-
sehen (Pelluchon 2019: 53ff.): auf die Zustinde der industriellen
Massentierhaltung, die Tétungsbedingungen, auf das Wegschauen,
auf Verdrangungen und Verhdrtungen, die das menschliche Subjekt
an eine gefiihllose Dominanz in achtloser Selbstbeziiglichkeit
gewoOhnen und so einer verantwortlichen Verbindung von Tugend
und Gliick im Wege stehen.

Industrielle Tierhaltung wie nukleare Gefahr erzeugen Angst.
Angst, doch nicht verstanden als Panik des schlechten Rates, sondern
der inneren Betroffenheit iiber die wahren AusmaBe und reale Dra-
matik der Situation: , I want you to panic!“ (Greta Thunberg). Das ist
gegen alle Nachldssigkeit, Ignoranz, Verdringung und Feigheit
8 Sieht Arendt bei ihrem MaBnehmen fiir Politik und Handeln an der griechischen Polis so wissentlich wie notgedrungen von

den Sklaven ab, von den Frauen, den Kranken, den Alten und den Tieren, kiimmert sich Pelluchon noch um Gerechtigkeit

und die profane Freiheit der genétigten Hausschweine, selbst um die kleine, etwa die der Bewegungsfreiheit im Stall
(Pelluchon 2020: 141).

- am 14.02.2028, 16:59:33. /de/e - [ —

sulspow)eds Jep uonewlojsuel] Jaule epusby uspusysjsue Inz

Sic


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Thomas Schleper

gerichtet. Das Ubel darf nicht kleingeredet werden, muss in seiner
ganzen Dimension erfasst werden. Weif3 doch auch Pelluchon um die
Macht des Bésen, ,weil die Vernichtung der Welt und der Menschheit
heute eine Moglichkeit ist“ (ebd.: 54).

5.ABWEHR DER VERGEBLICHKEIT

Weil menschliches Handeln stets im Horizont von Unsicherheit, Kehr-
seite der Freiheit, geschieht, wie beide Theoretikerinnen betonen, ist
das negative Gefiihl der Angst durchaus rational. Dann aber ist ein
zweiter Mut zur Besonnenheit vonnéten, um sich nicht iberwiltigen
zu lassen von der Furcht, womaoglich in Entsetzen und Ratlosigkeit
steckenzubleiben. Deshalb Kkritisiert Pelluchon Thunberg (Hesse
2020), ganz in der Art, wie Arendt die Freiheit gegen die Angst aus-
spielt: mit dem ,auBerordentlichen Enthusiasmus fiir das Neue*
(Arendt 1994: 255-276), mit der Begeisterung zur Verinderung. So
stellen sich beide, geschult am Aufklirer Immanuel Kant®, dem
bequemen Fatalismus in den Weg (vgl. Pelluchon 2020: 402, 427).

Auch fiir den Schweizer Philosophen Michael Hampe gehoren
zur fortgesetzten Aufklarung die mutige Einsicht in den gemischten
Charakter der Wirklichkeit samt Mehrdeutigkeiten sowie die Umsicht
fiir verbleibende Moglichkeiten (vgl. Hampe 2018: 79f.). Dafiir brin-
gen die Philosophinnen gerade ihr Konzept der Gebiirtlichkeit als
starksten Trumpf in Stellung. War doch Sterblichkeit ,,seit eh und je
und im Abendland zumindest seit Plato der Tatbestand [...], an dem
metaphysisch-philosophisches Denken sich entziindete“ (Arendt
2015: 18). Martin Heidegger, einstiger Lehrer und Liebhaber von
Arendt, formulierte in dieser Tradition sein ,,Existential“’® vom letzt-
lich einsamen ,,Sein zum Tode“ (Heidegger 1972: § 49 - § 53, S. 246ft.).
Dem halt Arendt entgegen, dass Menschen zwar sterben miissen,

»aber deshalb doch nicht geboren werden, um zu sterben, sondern im
Gegenteil, um etwas Neues anzufangen® (Arendt 2015: 316).

Auch Pelluchon erhebt Einspruch gegen eine auch aus ihrer
Sicht solipsistische, lebensvergessene Seinsanalyse (vgl. Pelluchon
2020: 13f., 281f.) und entwickelt ihre ,,position terrestre du Dasein“
(irdische Position des Daseins) als 6kologische Philosophie, zugleich
Phinomenologie der solidarischen Ko-Existenz (ebd.: 73). Den Skan-
dal des eigenen Todes nicht vom Ende des Selbst her zu denken, son-
dern von der gemeinsamen Welt, bedeutet keinesfalls Vernichtung,
wenn zwar die Aporie fiir den Einzelnen anerkannt, aber im
9 Kant hielt seinerzeit nicht die revolutionéren Gesten und Taten, sondern die allgemeine Begeisterung fiir die Franzdsische

Revolution fiir das entscheidende Momentum, fir ein Geschichtszeichen.

10 Unter einem , Existential” versteht Heidegger eine Grundbestimmung des Menschseins, die jeder faktischen Feststellung
vorausgeht, es ist ,ontologisch”, nicht ,ontisch“ wie das ,Existentielle”.



https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Engagement fiir die Welt konterkariert und er von der Perspektive
des eingekapselten Egos befreit wird (vgl. Pelluchon 2019: 117).

Denn die ,,Pluralitit der Mitwelt“ ist fiir beide Philosophinnen
fundamental. Fiir Arendt ist sie das ,Medium des Handelns“ (Arendt
2015: 304), wie sie als mit der Geburt gegebene ,absolute Verschieden-
heit“ dann im Sprechen ,realisiert und spezifiziert* (ebd.: 217) wird.
Wenn ,,menschliches Leben nicht nur als SelbstentiauBerung, als Eks-
tase zu denken ist, wie Heidegger dachte, sondern auch als Empfang-
lichkeit“ (Pelluchon 2020a: 47), eroffnet Pelluchons Konzept der con-
vivalité dem Individuum einen noch groBeren Kreis der verantwort-
lichen, weil antwortenden Freiheit, der die (Bio-)Diversitit der Fauna
und Flora inkludiert.

Ihr Anschluss an Arendt geschieht demnach im Modus
erweiternder Kontextualisierung. So wie die Singularitit jedes Einzel-
nen nicht Solipsismus meint, so widerspricht der konzeptionelle
Pluralismus nur dem Essentialismus, nicht aber universalistischen
Prinzipien. Wieder sind sich beide einig. Doch Pelluchons anthropo-
logische Grundlegung der Natalitdt beriicksichtigt Spezifika von
unterschiedlichen Voraussetzungen und Rahmenbedingungen, sozia-
len, biologischen, 6kologischen. Sie arbeitet einen konkreten ,,univer-
salisme en contexte“ (Universalismus im Kontext) heraus (Pelluchon
2020: 409; vgl. 2019: 651T., 295).

Dabei kommt auch die besondere Rolle der Bildung zur Sprache,
fiir die sich Arendt wie Pelluchon gleichermaBBen starkmachen. So
fuBt auch Bildungsarbeit letztlich auf Gebiirtlichkeit, weil sie ohne
das Beginnen, ohne das Fortentwickeln in Lernschritten, ohne offene
Horizonte fiir das Neue samt Wirkmachtigkeit von Initiativen, Inter-
ventionen und Interaktion nicht zu denken ist. In diesem Sinne
beschreibt Arendt die Philosophie als Hebammenkunst in prinzipiell
unabschlieBbaren Selbstreflexions- und Austauschprozessen (vgl.
Hampe 2016: 43). Arendt zielt auf das freie Denken, eine sich ent-
wickelnde Urteilskraft (vgl. Arendt 2015: 414); auch Pelluchon nimmt
diese in Anspruch und hofft dariiber hinaus auf die Einheit von Ein-
sicht, Erfahrung und Empathie, um ,vom ,leben von‘ zum ,leben mit
und zum ,leben fiir‘ zu gelangen, ganz im Sinne einer ,neuen Auf-
klirung*“ (Pelluchon 2019: 285, 292f.)".

SchlieBlich darf man gar eine gewissermaBen korrespondierende
Polaritat der Theoreme ins Auge fassen. Der Freiheitsbegriff von
Arendt zielt auf den Aspekt (titanisch aufsteigender) ,Transzendenz,
des couragierten Ubersteigens des Gegebenen durch Tiichtigkeit. Pel-
luchon hilt dem den Begriff der absteigenden , Transdeszendenz*
entgegen, die die Autonomie des (menschlichen) Individuums ,vertieft*
1" Selbst angesichts des Attentats auf Charlie Hebdo halt Pelluchon ihrer Hoffnung auf die Kraft der Uberzeugung die

Treue (vgl. Pelluchon 2020: 434) und zitiert Masanobu Fukuoka mit einer ,Revolution d'un seul brin de paille* (Revolution
mit einem einzigen Strohhalm, ebd.: 125). Die Idee des Fortschritts habe nicht jeden Sinn verloren (vgl. ebd.: 375).

- am 14.02.2028, 16:59:33. /de/e - [ —

sulspow)eds Jep uonewlojsuel] Jaule epusby uspusysjsue Inz

1T


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Thomas Schleper

(Pelluchon 2019: 111 f.), wie sie sagt, um sie an Lebensbedingungen zu

binden, die die politische Praxis nicht nur maBvoll erdet, sondern sogar

wieder zu verzaubern sucht'?. Denn die ,fleischliche Rationalitit“
begriindet nicht nur die Demut™ erniichternder Selbsterfahrung und

wertschitzend mitleidender Sorge um die Welt (vgl. Pelluchon

2019: 37,286). Es gilt zugleich: Die Liebe zum Leben ist ,,originir“ bzw.
»primir“ (Pelluchon 2020: 375, 415).

Beide unterstiitzen und praktizieren schlieBlich eine dritte Form
der Courage, die nach der ersten zur Angst und der zweiten gegen
Fatalismus eine zur Teilhabe und praktischen Handlung aufruft. Eine
Courage, die sich deutlich vom gepflegten Skeptizismus in der Folge
eines weltgeschichtlichen Betrachters wie Jacob Burckhardt abhebt™.
Arendt warf der damaligen Philosophie ihre ,Weltlosigkeit® ihre pro-
fessionelle loneliness vor (vgl. Meyer 2019). Insofern mag sich Pellu-
chon, deren politischer Weltgehalt samt politischem Verantwortungs-
profil gegeniiber Arendt angewachsen ist, bei Letzterer dennoch gut
aufgehoben fiihlen, um die Beobachterperspektive zu iiberwinden
und mit ihrem Schreiben und Agieren die Chancen einer Wieder-
belebung von Demokratie auszuloten oder eine ,,Neuorientierung der
Okonomie* (Pelluchon 2019: 285) zu bezwecken. So wie Arendt bei
aller Konkurrenz noch Empathie, ja Freundschaft im Wettstreit um
das Richtige im Tun der Tiichtigen voraussetzt (Hampe 2016: 43), so
fiihrt Pelluchon Arendts Kampf gegen den politischen Totalitarismus
in dem gegen den weltweiten Okonomismus und Relativismus fort
(Pelluchon 2019: 295). Dazu bringt sie dann das schon erwihnte
Movens ins Spiel: die Freude (franzosisch: Ia jouissance) als originire
Grundausstattung allen Lebens.

6. FUNF NACH ZWOLF

So kommt man von philosophischen Differenzen zu einer korres-
pondierenden Courage der philosophischen Schwestern und mythi-
schen Briider im Geist, die sich allesamt nicht damit zufriedengeben
mogen, ein Morgen nur kimpferisch zu denken. Philosophie versteht
sich, ob - a la Arendt - stets Fremde im Land oder - a la Pelluchon
- sozusagen im Humus des Lebens verankert, als praktizierende
Intervention, die nicht nur subversiv einen ,,Anarchismus der Ver-
antwortung* (Di Cesare 2020: 153f.) beschwort, sondern sich kons-
truktiv fiir eine ,erneute Bekriftigung der eigentlichen Bestimmung

12 zur ethischen Rolle der Schénheit vgl. Pelluchon 2019: 260f.; erlauterte Bedingungen der Konvivalitat ,réenchantent la
démocratie”, schreibt Pelluchon 2020: 364

13 Der franzdsische Begriff flir Demut, humilité, verweist auf den Humus, sozusagen auf fundamentale Erd- und Lebens
bedingungen (Pelluchon 2019: 49).

14 Jacob Burckhardt préferierte, geleitet vom epistemischen Gewissheitsmangel, in politischen Dingen die Distanz

aufnehmende, kritische Beobachterposition (vgl. Burckhardt 1954). Als ehrenvollen Burckhardtianer darf man vielleicht
den kurzlich verstorbenen Kunsthistoriker Martin Warnke bezeichnen (vgl. Warnke 2020).

- am 14.02.2028, 16:59:33. /de/e - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Politischen“ (Pelluchon 2019: 293) einzubringen traut: mit
Schliisseln fiir die Transformation der Lebensstile, zugunsten einer
neuen Zivilitdt, als Antwort auf besagte, die Zukunft verstellende
»~Hyperobjekte“ (Stewart Brands, Timothy Morton, s.0.).

Um auf Sisyphos zuriickzukommen: Er ist auch ein Verspiteter,
weil ihn der zuriickrollende Stein am raschen Vorwirtskommen hin-
dert und derart zwingt, gegen die Zeit zu arbeiten. Und so scheint ein
gewisser sisyphotischer Anachronismus der Tat auf die beiden Philo-
sophinnen dann doch ungleich verteilt. Wenn fiir Arendt Politik die
Welt meint, nicht das (menschliche) Leben (vgl. Arendt 2017: 24.),
dann konnte sich Pelluchon dem wohl nur in dem Sinne anschlieBen,
als sie ihren Blick nicht auf das abstrakte Menschsein begrenzt, es
vielmehr bereits mit der Welt und dem Alltag verbunden zu denken
und zu fiithlen anrit. Thr Politikverstindnis kann Welt und Leben
schon deshalb nicht trennen, weil sich fiir sie das Zeitfenster fiir die
ultimativen GegenmaBnahmen zur Abwendung des Schlimmstmog-
lichen fiir die Welt bereits in der Lebensspanne der Generation zu
schlieBen beginnt, der sie selbst angehort. ,Mein Tod ist nicht das
Ende der Welt“ (Pelluchon 2019: 119), aber es konnte auf eine gewisse
Gleichzeitigkeit hinauslaufen.

Sollte er noch mit den Goéttern sprechen, wiirde Sisyphos, auf
das Zeitproblem angesprochen, wohl den dringenden Aufschub des
Ultimatums erflehen. Begriinden konnte es der Unverzagte mit einem
Zitat Friedrich Diirrenmatts, wenngleich oder weil es diesem bekannt-
lich stets um die schlimmstmogliche Wendung ging: ,Man darf nie
aufhoéren, sich die Welt vorzustellen, wie sie am verniinftigsten ware“
(Diirrenmatt 1962: 77). Doch der Dichter und Dramatiker wire heute
ein Hundertjdhriger.

Sicher, liber die theoretischen und gleichwohl praxisrelevanten
Grundlagen sind sich Arendt und Pelluchon bei aller Differenz einig:
Es ist und bleibt der Mensch mit seinen Taten, die den Ausbruch aus
biophysikalischen Kausalititen oder algorithmisch prognostizierten
Gewohnheiten zulassen, das ,Wunder® also das ,unendlich
Unwahrscheinliche® (Arendt 2015: 316), das ,,Neue und Unerwartete*
(Pelluchon 2020: 362) zu erméglichen.

Freilich, bzgl. beider ontologischer Voraussetzungen fiir ein
Handeln in Freiheit, fiir Natalitit also, die ein Anfang ist, um einen
weiteren zu setzen, ist lingst zu beobachten, dass gegen solche
wunderbar-wundersame Unverfiigbarkeit, ihre Kontingenz, langst
sturmgelaufen wird. Die Stichworte sind nur allzu geldufig: social
freezing, Leihmutter, In-vitro-Fertilisation, Keimbahneingriff, Pra-
implantationsdiagnostik, Kaiserschnitt und Apparatemedizin (Rosa
2018: 711f.). Die Fortschritte der pharmazeutischen Industrie und die
erwachende Kreativitit kiinstlicher Intelligenz erh6hen den Druck.

sulspow)eds Jep uonewlojsuel] Jaule epusby uspusysjsue Inz

61


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Thomas Schleper

Es schldgt auf ihr beider Theorem zuriick, wenn an , Existenzialen“
weiter im Geiste des Prometheus anthropotechnisch gewerkelt wird
(vgl. Liitkehaus 1999). Es bediirfte selbst fiir einen schon
abgeschwachten Neubeginn, d.h. fiir ,Rekonstruktion®, ,,Reparatur
und ,,Revitalisierung“ [hervorgehoben vom Autor| von Aufklirung
und Demokratie (Pelluchon 2020: 426f.) gleichwohl noch jenes
wunderbar Unwahrscheinlichen: , Transzendenz in der Immanenz“
(Pelluchon 2019: 282), die die Natalitit als Beginnenkonnen samt
Glaube und Hoffnung prafiguriert - und, so ist couragiert zu
befiirchten, zugleich auf dieses Versprechen selbst angewiesen ist:
Die Uhr tickt und lauft nicht nur fiir Mythen ab.

SCHLIMMSTMOGLICHE
WENDUNG

Klaus Ritterbusch, ,Prometheus*, 190 x 140 cm, Ol und Spachtel
auf Leinwand, 1992"

Prometheus? Ein Verirrter, diesmal im Hades der Gestalt eines ver-
fallenen Industriebaus, in dem Wasserstoffperoxyd fiir den V2-Raketen-
antrieb hergestellt wurde.'® Durch das Tor erkennbar: dunkle Gewitter
im Anflug, hereinbrechende Nacht. Der Protagonist: auf der Flucht,
exemplarischer Emigrant? Jedenfalls fast nackt und nun vom Maler
gestellt. Feuerstreifen hinter ihm, auf dem Fluchtweg in ent-
karbonisierte Zonen? Organisches im Reich des Anorganischen. Oder
befindet sich zu seinen FiiBen unbindig wucherndes Gewachs? Noch
von athletischer Gestalt, aber sicher kein Titan mehr, kein michelang-
elesker David, vielmehr entmachtet, verlassen und nur auf sich gestellt,
betrogen und bestraft, als hitte der namentlich stets Vorher-
bedenkende doch nicht genug vorausgedacht. Wohin richtet sich sein
Blick? Jedenfalls nicht auf uns, jedenfalls voller Angst, weil ohne
Optionen, ohne Morgen. Zerkratzt, zerfurcht, verlaufen: Was fiir eine
Biihne konfiguriert der Maler - fiir den Abgang eines Unpolitischen.
Viel zu spat. Schlimmstmogliche Wendung]!

15 Beim dargestellten Industriebau, der Produktionsstétte fir den Feuerantrieb todbringender Waffentechnik, handelt es sich
um die Otto Schickert-Werke, Bad Lauterberg. Ein Tarnname, der vermutlich ihre Kriegszerstérung verhinderte.
16 Otto-Schickert-Werke, Bad Lauterberg. Ritterbusch hat den Industriebau im Gemalde ,Der Durchbruch* 1992 portratiert.

- am 14.02.2028, 16:59:33. /de/e - [ —



https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Thomas Schleper

THOMAS SCHLEPER

Thomas Schleper, apl. Prof. Dr., studierte Philosophie, Kunst-
geschichte, Germanistik und Geschichte in Diisseldorf, Marburg und
Osnabriick. Er war langjahriger Kurator und Museumsleiter beim
Landschaftsverband Rheinland (LVR) und lehrt an der Bergischen
Universitait Wuppertal, Fakultdt Design und Kunst. Bis Ende 2021 war
er Fachbereichsleiter fiir Zentrale Dienste/Strategische Steuerungs-
unterstiitzung im Kulturdezernat des LVR. Seine Arbeitsschwer-
punkte sind die Themen Industriekultur, Museologie, Asthetik, Bau-
haus-Moderne.

Letzte Ver6ffentlichungen:

Altes ,Bauhaus* und neue ,Industriekultur*, »Bauhaus* und ,Kommunikative Vernunft*. Be-
oder Courage zur Transformation. In: Roters, trachtungen zum kulturellen Erbe der Moderne.
Wolfgang/Graf, Horst/Wollmann, Hellmut (Hg.), In: Schleper, Thomas (Hg.), Staatsaffare bauhaus.
Zukunft denken und verantworten. Heraus- Beitréage zur internationalen Bauhaus-Rezeption.
forderungen fir Politik, Wissenschaft und Berlin, Gebr. Mann Verlag 2020, S. 149-196.
Gesellschaft im 21. Jahrhundert. Wiesbaden,

Springer VS 2020, S. 677-709. An der Schwelle 5 nach 12. In: Czech, Hans-

Jorg/Kumpel, Kareen/Muiller, Rita (Hg.), Transfor-
mation. Strategien und Ideen zur Digitalisierung
im Kulturbereich. Bielefeld, transcript 2021, S.
61-67.

WEITERLESEN:

L, Katzen wiirden Greenpeace wahlen - S.63
L> Fiir die No Border Kitchen auf Lesbos - S.341
b Morgen bauen. U-/Dystopische Beobachtungen zur Moderne
im Wandel - S.35

LITERATUR- UND
QUELLENVERZEICHNIS

AFEISSA, HICHAM-STEPHANE (2015): Le goiit Dies. (2017): Mensch und Politik. Ditzingen,

de vivre. Reclam.

Online unter: https://www.nonfiction.fr/article- . . o .

7380-le-gout-de-vivre.htm [02.02.2021]. Dies. 2018): Die Freiheit, frei zu sein [The Freedom
to be free. um 1963]. Miinchen, dtv.

ARENDT, HANNAH (1951): The Origins of

Totalitarianism. New York, Schocken Books. BLUME, DORIS/BOLL, MONIKA/GROSS,

RAPHAEL (Hg.) (2020): Hannah Arendt und das 20.
Dies. (1963): Eichmann in Jerusalem: A Reporton  Jahrhundert. Mlinchen, Piper.

the Banality of Evil. New York, Viking Press.

. BURCKHARDT, JACOB (1954): Weltgeschicht-
Dies. (1965): Uber die Revolution [On Revolution.  liche Betrachtungen [aus dem Nachlass]. Kéln,
1963]. Mlinchen, Piper. Kiepenheuer & Witsch.

Dies. (1994): Zwischen Vergangenheit und Zukunft. DEPPE, FRANK (2007): Hannah Arendt und das

Ubungen im politischen Denken. Mlnchen, Piper.  politische Denken im 20. Jahrhundert. In: Utopie
kreativ. H. 201/202, S. 681-697.

Dies. (2015): Vita activa oder Vom tatigen Leben

[The Human Condition. 1958]. Miinchen, Piper.

- am 14.02.2028, 16:59:33. /de/e - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DI CESARE, DONATELLA (2020): Von der
politischen Berufung der Philosophie. Berlin,
Matthes & Seitz.

DI FABIO, UDO (2020): Corona-Pandemie und
Klimanotstand. Zur Lage der liberalen Demo-
kratien. In: FAZ, 31.12.2020, S. 7.

DURRENMATT, FRIEDRICH (1962): Die Physiker.
Eine Komd&die in zwei Akten. Zirich, Arche.

GOOGLE IRELAND LIMITED (2021): Aufbruch.
Mensch und Gesellschaft im digitalen Wandel.

H. 22. Dublin.

Online unter: https://kstatic.googleusercontent.
com/files/848b97cfd46223d2d3083b606ca-
f6e9631c8588380b9a044facfc7bd8e-
c63914367eed34e453b07ef40e623b-
34426f541433ea780260ddec8ac4951320f7e487
[01.02.2021].

HAMPE, MICHAEL (2016): Von wahrhaftigen
Blrgern. So philosophiert man gegen die Krise
der Demokratie: Hannah Arendts Essay tber den
politischen Sokrates. In: Die Zeit, 14.07.2016, S. 43.

Ders. (2018): Die Dritte Aufklarung. Berlin, Nicolai.

HAS, DIANA (2015): Von der Initialitat und Initiative
des Handelns in Hannah Arendts Philosophie der
Natalitat. Osnabriick.

Online unter: https://repositorium.ub.uni-osnabrueck.
de/bitstream/urn:nbn:de:gbv [08.01.2021].

HEIDEGGER, MARTIN (1972): Sein und Zeit.
Tibingen, Max Niemeyer Verlag.

HENNEKE, JOACHIM/KIFT, DAGMAR/SCHLEPER,
THOMAS (2019): Die Welt neu denken. Beitrage
aus dem Eréffnungssymposion, 100 Jahre Bau-
haus im Westen'. Essen, Aschendorf.

HESSE, PETER (2020): Interview mit der Philo-
sophin Corine Pelluchon. ,,Greta Thunberg betont
zu sehr den Zwang*. In: KSIner Stadt-Anzeiger,
09.05.2020.

Online unter: https://www.ksta.de/panorama/
interview-mit-philosophin-corine-pelluchon-
greta-thunberg-betont-zu-sehr-den-zwang-
36666344?7cb=1612280733488 [02.02.2021].

HOFFE, OTFRIED (2015): Kritik der Freiheit. Das
Grundproblem der Moderne. Miinchen, C.H. Beck.

HOMMIES, ULRICH (2001): Gliicklicher Sisyphos?
Was Philosophie alles vermag. In: Die politische
Meinung. H. 378/01, S. 87-95.

Online unter: https://www.kas.de/c/docu-
ment_library/get_file?uuid=857087de-64cb-
8e2c-8690-58efab09fe30&groupld=252038
[01.02.2021].

INVESTITIONS- UND MARKETINGGESELL-
SCHAFT SACHSEN-ANHALT MBH (2020):
Zukunftsorte. Sachsen-Anhalt. Hier trifft Wirt-
schaft Wissenschaft. Magdeburg.

LUBBE, HERMANN (1965): Nachwort. In: Arendt,
Hannah (1965): Uber die Revolution. Mlnchen,
Piper, S. 407-418.

LUTKEHAUS, LUDGER (1999): Diktat der Geburt.
Der Angriff der Biowissenschaften auf Natalitat
und Kindheit. In: Zeit-Online, 22.12.1999.

Online unter: https://www.zeit.de/1999/52/199952.
luetkehaus_.xml [04.02.2021].

MEYER, THOMAS (2019): Gegnerin der Ein-
samkeit. Wer groB denkt, muss auch als Mensch
sichtbar sein: zur neuen Hannah-Arendt-Ausgabe.
In: FAZ, 27.01.2019, S. 42.

Ders. (2016): Zu Autorin und Werk. In: Arendt,
Hannah (2016): Wir Flichtlinge. Mit einem Essay
von Thomas Meyer. Ditzingen, Reclam, S. 60-63.

MSD SHARP & DOHMKE GMBH (2020): in/
pact. 12/2020. in|pact media Verlag.

PELLUCHON, CORINE (2019): Ethik der Wert-
schatzung. Tugenden fur eine bessere Welt.
Darmstadt, WBG.

Dies. (2020): Les nourriture. Philosophie du corps
politique. Postface inédite. Paris, Points.

Dies. (2020a): Wovon leben wir? Erst wenn die
Philosophie den Menschen als Lebewesen
versteht, das sich in der Umwelt ernahrt, kann sie
Okologie neu denken. In: Die Zeit, 10.09.2020,

S. 47

PORKSEN, BERNHARD (2020): Stewart

Brand: ,Ich bin ein Hacker der Zivilisation.” Der
Silicon-Valley-Vordenker Stewart Brand hat die
Welt mehrfach veréndert. Ein Gesprach Uber die
Corona-Krise als Lehrstiick und die Folgen einer
LSD-Vision. In: Die Zeit, 08.10.2020, S. 38f.

PWC-STIFTUNG. JUGEND. BILDUNG. KULTUR.
(2020): Einblicke. Wirkungsbericht 2019. Themen-
schwerpunkt: Zukunftsklange. Frankfurt a. M.
Online unter: https://www.pwc-stiftung.de/
wp-content/uploads/2020/11/01_Wirkungs-
bericht-2019.pdf [01.02.2021].

ROHRIG, TILMAN (2019): Und morgen eine
neue Welt. Der groBe Friedrich-Engels-Roman.
Miinchen, Pendo.

ROSA, HARTMUT (2018): Unverflgbarkeit.
Salzburg, Residenz Verlag.

SPRECKELSEN, TILMAN (2021): Mérchen sind
Zeitmaschinen. Ein Gesprach mit Cornelia
Funke uiber ihre Romanserie ,Reckless’ In: FAZ,
11.01.2021, S. 9.

STALDER, FELIX (2016): Kultur der Digitalitat.
Frankfurt a. M, Suhrkamp.

WARNKE, MARTIN (2020): Warburgs Schnecke.
Kulturwissenschaftliche Skizzen. Géttingen,
Wallstein.

WIEBKING, JENNIFER (2020): Wir Irgendwie-Oko-
Bewussten. Alle reden von Nachhaltigkeit. Auch
Staat und Industrie ermuntern seit einer Weile

zum kritischen Hinschauen. Aber werden wir
tatsachlich zu besseren Konsumenten? In: FAZ,
15.11.2020, S. 11f.

Online unter: https://www.faz.net/aktuell/stil/
trends-nischen/wie-nachhaltig-verhalten-wir-
uns-beim-einkaufen-17051032.html [01.02.2021].

ZEIT REISEN AKTUELL. JAN/2021. (2021): Die
Zukunft der Berge. Wanderungen in Sudtirol und
Diskussion mit Reinhold Messner.

Online unter: https://www.yumpu.com/de/
document/read/65126834/zeit-reisen-aktuell-
01-2021[01.02.2021].

- &M 14.02.2028, 16:59:33.

sulspow)eds Jep uonewlojsuel] Jaule epusby uspusysjsue Inz

el


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die
Ist der
Zum

Unsere Lampen endlich sind weitsichtig geworden, unsere Instrumente
reichen iiber Morgen und Ubermorgen, wir entziehen mit den Mitteln
der Forschung kommende Jahrhunderte der Zukunft und machen sie zu
einer Art noch nicht begonnener Gegenwart.

https://dol.org/10.14361/9783839462249-014 - am 14.02.2026, 16:59:33. hitps://wwwi.inilbra.com/de/agh - Open Access - [ Txamml


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Wissenschaft hat sich aufgerollt wie ein weiter, unabsehbarer Weg,
die schweren und schmerzhaften Entwicklungen der Menschen, der
einzelnen und der Massen, fiillen die nachsten Jahrtausende als eine
unendliche Aufgabe und Arbeit aus. Und weit, weit hinter alledem,

liegt die Heimat der Kunstwerke, jener seltsam verschwiegenen und
geduldigen Dinge, die fremd umherstehen unter den Dingen taglichen
Gebrauches, unter den beschiftigten Menschen, den dienenden Tieren
und den spielenden Kindern.

https://dol.org/10.14361/9783839462249-014 - am 14.02.2026, 16:59:33. hitps://wwwi.inilbra.com/de/agh - Open Access - [ Txamml


https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Cornelia Buchheim

- &M 14.02.2028, 16:59:33.



https://doi.org/10.14361/9783839462249-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

