
https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Jude sein in der Türkei 

Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden  
der Jüdischen Gemeinde der Türkei  

Bensiyon Pinto 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 
 

HERAUSGEGEBEN VOM 
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL 

 
BAND 23 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Jude sein in der Türkei 

Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden  
der Jüdischen Gemeinde der Türkei  

Bensiyon Pinto 
 

 
 
 

Verfasst von  

Tülay Gürler 

 

Herausgegeben von  

Richard Wittmann 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WÜRZBURG 2016 
      

 
ERGON VERLAG WÜRZBURG 

IN KOMMISSION 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian 

Übersetzt aus dem Türkischen von Sabine und Vedat Çorlu 

Die Übersetzung wurde ermöglicht durch großzügige Spenden aus der Türkei und Deutschland. 

Titel der türkischen Originalausgabe: 
Anlatmasam Olmazdı. Geniş Toplumda Yahudi Olmak. Türk Musevi Cemaati Onursal Başkanı 
Bensiyon Pinto. Derleyen: Tülay Gürler. 
Istanbul: Doğan Kitap, 2008. 
 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de 
abrufbar. 

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 

ISBN  978-3-95650-196-8 

ISSN  1863-9461 

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung) 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des 
Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts 
Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter- 
stützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 

Ergon-Verlag GmbH 
Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt 

Vorwort der Herausgebers.....................................................................................VII 

Vorwort von Bensiyon Pinto ................................................................................ XV 

Einführung......................................................................................................... XVII 

1. Kapitel: Doppelpunkt.......................................................................................... 1

2. Kapitel: Fragezeichen......................................................................................... 51

3. Kapitel: Anführungsstriche................................................................................ 81

4. Kapitel: Ausrufezeichen................................................................................... 143

5. Kapitel: Semikolon .......................................................................................... 189

6. Kapitel: Klammer ............................................................................................ 299

Schlussgedanken: Drei Punkte .............................................................................357 

Anhang: Briefe an Bensiyon Pinto...................................................................... 359 

Index..................................................................................................................... 417 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort des Herausgebers 

Mit der deutschsprachigen Veröffentlichung der Lebenserinnerungen von Ben-
siyon Pinto soll das Selbstzeugnis eines langjährigen bedeutenden Repräsentan-
ten der Jüdischen Gemeinde der Türkei einer deutschsprachigen Leserschaft zu-
gänglich gemacht und somit als Quelle für die Forschung erschlossen werden. 
Der Wert narrativer Quellen für die Geschichts- und Sozialforschung wird heute 
kaum mehr ernstlich in Frage gestellt. Ausdruck der seit den Achtziger Jahren 
vollzogenen Abkehr vom Primat unmittelbarer Primärquellen ist sicherlich auch 
der Umstand, dass die Befassung mit Selbstzeugnissen oder EgoDokumenten – 
dieser Begriff geht auf den Niederländer Jacques Presser zurück –, seit geraumer 
Zeit zu einem beliebten Forschungsthema sowohl in der europäischen Ge-
schichtswissenschaft als auch in Gattungsdiskussionen der Literaturwissenschaft 
geworden ist und hierdurch neue Erkenntnisse zum heuristischen Wert von 
Selbstzeugnissen gewonnen wurden. So war etwa über einen Zeitraum von sechs 
Jahren bis zum Sommer dieses Jahres eine DFG-Forschergruppe an der Freien 
Universität Berlin unter der Leitung von Claudia Ulbrich angesiedelt, die Selbst-
zeugnisse in transkultureller Perspektive untersuchte.1 Ähnliche Forschungsgruppen 
existieren in Holland, Frankreich, der Schweiz und auf der Iberischen Halbinsel.2 

In ihrer verbreitetsten Form als Autobiographie erfreuen sich Selbstzeugnisse, 
die meist die Bezeichnung otobiografi oder „Erinnerungen“ (hatıra(t)lar; anılar) im 
Titel tragen, bei den Leserinnen und Lesern in der Türkei bereits seit Jahrzehnten 
großer Beliebtheit. Memoiren wie etwa die von Şevket Süreyya Aydemir3, die in 
mehreren Auflagen erschienen sind, wurden – für türkische Verhältnisse – gera-
dezu zu Bestsellern.4 Insofern bilden auch die Memoiren von Bensiyon Pinto 
keine Ausnahme. 20 Monate nach der Erstauflage im Herbst 2008 werden sie 
nun bereits in der 8. Auflage vertrieben. 

Attestierte Elisabeth Siedel 1991 der Wissenschaft in der Türkei – sowohl der 
Literatur- als auch der Geschichtswissenschaft – noch ein ausgeprägtes Desinter-
esse an der Befassung mit Autobiographien, so ist das heute keineswegs mehr der 

1  http://www.fu-berlin.de/dfg-fg/fg530/ 
2  Niederlande: Forschergruppe unter der Leitung von Rudolf Dekker und Arianne Bagger- 

man mit dem Titel Controlling Tine and Shaping the Self (Erasmus Universiteit Rotterdam, 
http://www.egodocument.net/controllingtime.html); Frankreich: Forschergruppe begrün- 
det von Jean-Pierre Bardet und François Joseph Ruggiu (http://www.ecritsduforprive.fr); 
Schweiz: Forschergruppe um Kaspar von Greyerz (Universität Basel, http://www.selbst- 
zeugnisse.histsem.unibas.ch); Spanien und Portugal: Forschergruppe zu Selbstzeugnissen 
am Seminario Interdisciplinar de Estudios sobre Cultura Escrita (Universität Alcalá de 
Henares, http://www.siece.es/siece/presentacion.html). 

3  Aydemir, Şevket Süreyya: Suyu arayan adam. 4. Aufl. Istanbul: Remzi Kitabevi, 1971 
(1956). 

4  Siedel, Elisabeth: „Die türkische Autobiographie – Versuch einer Problematisierung.” In: 
Die Welt des Islams, Bd. 31, Nr. 2 (1991), 246. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI VIII 

Fall.5 Das Selbstzeugnisgenre erfreut sich reger Publikationstätigkeit und einge-
hender akademischer Beschäftigung. Betrachtet man sich allerdings die vorhan-
denen Anthologien türkischer Memoirenliteratur und die Curricula von Über-
blicksveranstaltungen und Universitätsseminaren zum Genre der türkischen Au-
tobiographie in und außerhalb der Türkei, so stellt man unschwer fest, dass sich 
darunter in aller Regel keine Werke von nichtmuslimischen Autorinnen und Au-
toren aus der Türkei befinden.  

Könnte dieses Phänomen bereits sprachliche Gründe als Ursache haben? 
Wenngleich sowohl Werke von Juden, Armeniern und Griechen im Kanon der 
Selbstzeugnisforschung in Bezug auf die Türkei fehlen, so scheint dennoch kein 
durchgängiges Erklärungsmuster zum Tragen zu kommen. Trotz Beherrschung 
der Mehrheitssprache Türkisch haben Griechen und Armenier in der Türkei, so-
weit es meinem Kenntnisstand entspricht, zwar durchaus Selbstzeugnisse verfasst, 
dies jedoch in aller Regel in der Sprache ihrer Religionsgemeinschaft und nicht 
auf Türkisch.6 Mögen insofern rein sprachliche Gründe bereits die mangelnde 
Wahrnehmung in der Befassung mit Autobiographien griechischer und armeni-
scher Autorinnen und Autoren bedingen, so trägt der gleiche Erklärungsansatz 
nicht ohne Weiteres auch in Bezug auf Selbstzeugnisse, die von Juden in der 
Türkei verfasst wurden. Zwar lassen sich auch hier Werke im – vom Aussterben 
bedrohten – Idiom der religiösen Minderheit, dem Judeospanischen, oder auch 
in anderen Sprachen wie etwa dem Französischen finden7; daneben gibt es je-
doch eine Reihe von Memoirentexten von Autoren jüdischen Glaubens, die auf 
Türkisch verfasst und in der Türkei publiziert wurden. Insgesamt sind seit Grün-
dung der Republik Türkei im Jahre 1923 nicht weniger als 30 Selbstzeugnisse von 
Mitgliedern der türkischen jüdischen Gemeinde in der Türkei verlegt worden.  

Lebenserinnerungen wie die Eli Şauls8, die in erster Linie private Erlebnisse 
des Autors thematisieren, treten dabei jedoch in den Hintergrund gegenüber den 
weit zahlreicheren Selbstzeugnissen von prominenten Geschäftsleuten wie Vitali 

5  Ibid. 
6  Inwieweit einzelne Romane des Armeniers Mıgırdıç Margosyan auch als Selbstzeugnisse 

gewertet werden können, ist Gegenstand der aktuellen Diskussion. Im Mai 2010 hielt Al-
parslan Nas von der Sabancı University in Istanbul hierzu einen Vortrag mit dem Titel 
“Migirdic Margosyan: Togetherness of Autobiography and the Novel on the Road to ‘Mi-
nor Literature’: Toward Becoming-Minor in Turkey” auf dem Hrant Dink Memorial Work-
shop Silenced but Resilient: Language and Memory in Anatolia and Neighboring Regions 
(Sabancı University in collaboration with Anadolu Kultur, May 27-29, 2010). 

7  Zu den in der Türkei verlegten Werken zählen: Abravanel, Jacques: Mémoires Posthumes et 
Inachevées de Jacques Abravanel, Juif Portugues, Salonicien de Naissance, Stambouliote d’Adoption. 
Istanbul: Isis Press, 1999; Benezra, Nassim M.: Une Enfance Juive à Istanbul (1911-1929). 
Istanbul: Isis Press, 1996; Nahum, Henri (Hrsg.): Mis Memorias – Una Vida Yena de Drama i 
Perikolos: Un Commissaire de Police Ottoman D’Origin Juive à Izmir au Début du XXe Siècle. Les 
Memoires de Rafael Chikurel. Istanbul: Isis Press, 2002; Nassi, Gad: En Tierra Ajenas Yo Me Vo 
Murir. Istanbul: Isis Press, 2002. 

8  Şaul, Eli: Balat’tan Batyam’a. Istanbul: İletişim Yayınları, 1999. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI IX 

Hakko, dem Firmengründer des Türkei-bekannten Konfektionshauses „Vakko“, 
die vor allem ihren beruflichen Werdegang und ihre Rolle im Wirtschaftsleben 
der Türkei in den Mittelpunkt ihrer Betrachtungen stellen.9 Zwar mögen diese 
Selbstzeugnisse für Wirtschaftshistoriker eine durchaus interessante Quelle dar-
stellen, darüberhinaus erscheint ihr Wert als historische Quelle und ihre Bedeu-
tung für die Erforschung von EgoDokumenten eher dürftig.  

Ganz anders jedoch verhält es sich meines Erachtens hingegen mit den hier vor-
gestellten Memoiren von Bensiyon Pinto. Es handelt sich hierbei um das erste 
Selbstzeugnis eines Repräsentanten einer nicht-muslimischen Religionsgemein-
schaft in der Geschichte der Republik Türkei.10 Mehr als ein Vierteljahrhundert 
hatte Bensiyon Pinto unterschiedliche Ämter, einschließlich des Gemeindevorsit-
zes und seiner jetzigen Funktion als Ehrenvorsitzender der Jüdischen Gemeinde 
in der Türkei, inne. Die Memoiren von Bensiyon Pinto eröffnen dadurch eine 
reiche Quelle für die Auseinandersetzung mit einer Vielzahl von Aspekten der 
türkischen Geschichte und Gegenwart. Hierbei bieten sich dem Leser zum einen 
Schilderungen persönlicher Einblicke und Wahrnehmungen geschichtlicher Erei-
gnisse des „Privatmanns“ Bensiyon Pinto, zum anderen aber auch – aus der Sicht 
eines offiziellen Vertreters seiner Religionsgemeinschaft –, Erkenntnisse über das 
Selbstverständnis der Jüdischen Gemeinde innerhalb der muslimischen Mehr-
heitsgesellschaft der Türkei und ihrer Positionierung gegenüber dem türkischen 
Staat und seinen Repräsentanten.  

Pinto begegnet uns als jemand, der stolz ist auf das Land, in dem er zuhause 
ist. Sein Stolz speist sich jedoch nicht aus einer Idealisierung der Verhältnisse, 
sondern besteht in Kenntnis der Probleme seines Landes, die zum Teil alle Bür-
ger gleichermaßen, zum Teil aber – und hier nimmt Pinto kein Blatt vor den 
Mund –, die Angehörigen jüdischen Glaubens, aber auch anderer religiöser Min-
derheiten, in besonderem Masse betreffen und als Diskriminierung angeprangert 
werden. Einschneidende politische Entwicklungen seit der Gründungsperiode 
der Republik Türkei wie die Erfahrung der Vertreibung der Juden aus Thrakien 
im Jahre 1934, die Zwangsabgabe auf Privateigentum von Nichtmuslimen und 

                                                                                          
9  Hierunter fallen u.a. die folgenden Selbstzeugnisse: Nahum, Bernar: Koç’ta 44 yılım: bir 

otomotiv sanayii kuruluyor. Istanbul: Milliyet Yayınevi, 1988; Hakko, Vitali: Hayatım, Vakko. 
Istanbul: Şedele Matbaacılık, 1997; Şendilmen, Serdar: N. İzidor Barouh’un anılarından: 
Türkiye’de reklamcılığın doğuşu... Istanbul: Gözlem Yayınları, 2008; Yelçe, Özer: Sami Kohen: 
dünyanın yazısı. Istanbul: Doğan Kitap Yayınları, 2007. 

10  Von offiziellen Vertretern der orthodoxen Christen und der armenischen Religionsgemein-
schaft wurden keine Selbstzeugnisse in türkischer Sprache abgefasst. Auch auf Griechisch 
und Armenisch sind mir Selbstzeugnisse von weltlichen wie religiösen Repräsentanten ih-
rer Gemeinden aus der Republikszeit nicht bekannt. Inzwischen liegt jedoch eine englische 
Übersetzung aus dem Armenischen vor der Memoiren des armenischen Patriarchen von 
Istanbul, Zawen, die die letzten Jahre des Osmanischen Reichs, nämlich den Zeitraum 
1915-1923, behandelt (Zawen: My patriarchal memoirs. Barrington, RI: Mayreni Publishers, 
2002). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI X 

der Zwangsarbeitsdienst für Zahlungsunfähige, von dem auch der eigene Vater 
betroffen war, sowie die gegen Nichtmuslime gerichteten Ausschreitungen von 
1955 werden genauso thematisiert wie jüngere Erfahrungen von Terroranschlägen 
auf jüdische Einrichtungen, Diskriminierung und Antisemitismus.  

Diese Ereignisse werden anhand von Selbsterlebtem und Begebenheiten in der 
eigenen Familie so eindringlich und „nacherlebbar“ geschildert, wie dies wohl 
über einen so langen Zeitraum hinweg bislang noch niemals in Schilderungen 
eines einzelnen Betroffenen zu lesen war. Pinto ist jedoch kein Freund von 
Schwermut, sondern kontrastiert diese Erlebnisse mit dem Erfahren von Mensch-
lichkeit und einem großzügigen Miteinander der Türken; Erfahrungen, die für 
ihn weit überwiegen und die Türkei zu einem lebens- und liebenswerten Land 
werden lassen auch für seine jüdischen Staatsbürger. Die einfühlsamen und de-
tailreichen Beschreibungen seiner Kindheit im multireligiösen und multiethni-
schen Istanbuler Stadtviertel Galata bieten eine hervorragende Quelle zum Stu-
dium des Alltagslebens im Istanbul der Dreißiger Jahre und sind geradezu ein 
Plädoyer für ein harmonisches Miteinander von Angehörigen unterschiedlichen 
Glaubens. Neben der Schilderung von Entwicklungen im Berufs- und Familien-
leben des Autors bildet das vielseitige – ehrenamtliche – Engagement Pintos für 
die Jüdische Gemeinde der Türkei einen weiteren zentralen Themenkreis des 
Selbstzeugnisses. 

Dem Leser eröffnet sich eine bislang größtenteils unbekannte Innenperspekti-
ve auf die Organisation und das Funktionieren der Jüdischen Gemeinde in der 
Türkei. Aus dem Mund eines der zentralen Entscheidungsträger lernen wir die 
Vielzahl von medizinischen, Sozial- und Bildungseinrichtungen kennen, die von 
der Jüdischen Gemeinde betrieben werden, aber auch die Schwierigkeiten zur Si-
cherung ihres Unterhalts sowie Verfahren zur Besetzung von Ämtern in der Ge-
meinde. Erstmals werden von einem offiziellen Repräsentanten der Jüdischen 
Gemeinde auch heikle Fragen mit verblüffender Offenheit thematisiert, wie etwa 
der ungeklärte Rechtsstatus von Stiftungen und Liegenschaften im Besitz der Jü-
dischen Gemeinde oder die Befugnis, die Gemeinde nach außen vertreten zu 
dürfen, Fragen, die in vergleichbarer Form auch andere nichtmuslimische Ge-
meinden in der Türkei betreffen.  

Zunächst verwunderlich für ein Werk, das wir bislang stets als Selbstzeugnis be-
zeichnet haben, ist sicherlich der Umstand, dass die Memoiren eine Verfasserin, 
nämlich Frau Tülay Gürler, haben und somit nicht Bensiyon Pinto als Autor im 
Titel erscheint. Getreu dem Titel der türkischen Originalausgabe — „Ich mußte ein-
fach davon erzählen“ —, schilderte Bensiyon Pinto seine Lebenserinnerungen Frau 
Gürler, die die schriftliche Version abfasste und in enger Absprache mit Herrn Pin-
to in Kapitelform strukturierte.11 Ein solches Verfahren bei der Abfassung von 

11  An dieser Stelle sei Herrn Dr. Georg Schild, Istanbul, herzlich gedankt, auf den die deut-
sche Fassung des Buchtitels zurückgeht. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI XI 

Selbstzeugnissen hat sich in der Türkei in den letzten Jahren zu einer sehr belieb-
ten Sonderform des Memoiren-Genres entwickelt. Freilich sind eindeutige Genre-
abgrenzungen zwischen Biographie und Autobiographie nicht immer möglich. 
Was die Involvierung einer außen stehenden Person bei der Textabfassung angeht, 
ist dieser Memoirentyp insofern einer populären Form der Biographie in der Tür-
kei nicht unähnlich: dem nehir söyleşi, was frei übersetzt werden kann als „Sprechen 
im Fluß“, einer Biographieform, bei der die Autorin bzw. der Autor sein Selbst-
zeugnis portionsweise auf Fragen der verfassenden Person zur Mitschrift mitteilt.12  

Die Memoiren Bensiyon Pintos besitzen somit eine für die Türkei typische 
Sonderform, bei der keine inhaltliche Einflußnahme auf den Text durch die Ver-
fasserin Frau Gürler erfolgte.  

Adressat der türkischen Ausgabe der Memoiren war in erster Linie die Jugend der 
Türkei, bei der der Autor, je nach Religionszugehörigkeit, teils unterschiedliche 
Anliegen verfolgte. Der muslimischen Leserschaft sollte die gleichberechtigte 
Stellung der Juden als Staatsbürger in Erinnerung gebracht werden unter Verweis 
auf die gemeinsame geschichtliche Erfahrung, die neben Benachteiligungen der 
Nichtmuslime vor allem auch die Selbstverständlichkeit des Zusammenlebens 
unterschiedlicher Religionsgemeinschaften im Istanbul seiner Kindheit beinhal-
tet. An jüdische Jugendliche soll darüber hinaus auch appelliert werden, sich, an-
statt sich von der Mehrheitsgesellschaft abzuschotten, als integralen und gleich-
berechtigten Teil der Gesamtgesellschaft zu verstehen und sich für das Gemein-
wohl über Religionsgrenzen hinweg zu engagieren. 

Die Gemeinde, der Bensiyon Pinto heute als Ehrenvorsitzender vorsteht, ist in den 
letzten Jahrzehnten durch Abwanderung vor allem nach Israel und in die Vereinig-
ten Staaten sehr geschrumpft und umfasst heute nach Angabe von Gemeindever-
tretern noch etwa 20.000 Mitglieder, von denen die meisten in der Metropole 
Istanbul zu Hause sind. Zwar ist der Charakter der Jüdischen Gemeinde in der 
Türkei äußerst heteregon, der überwiegende Teil der türkischen Juden sind heute 
jedoch Sephardim, d.h. Nachkommen der ab Ende des 15. Jahrhunderts von der 
Iberischen Halbinsel eingewanderten Juden. Daneben stammt ein Teil der jüdi-
schen Bevölkerung von den ursprünglich im Byzantinischen Reich heimischen als 
Romanioten bezeichneten Juden ab, deren Name sich von „(Ost-)Rom“ als der Be-
zeichnung für Byzanz ableitet. Andere Familien sind die Nachfahren der durch 
Zwangsumsiedlungen (Türkisch: sürgün) im 15. Jahrhundert nach Istanbul gelang-

                                                                                          
12  Hierfür und für die nachfolgende Auskunft schulde ich Dank der Expertin für türkische Li-

teratur am Institut für Turkologie der Freien Universität Berlin, Frau Dr. Karin Schweißgut: 
„In der Türkei ist diese Art von Biographie, nehir söyleşi genannt, ein eigenes Genre. Prä-
gend war die ab 2006 im Verlag der Türkiye İş Bankası erschienenen Reihe Nehir Söyleşi. 
Zum Genre, seiner Entstehung und seiner Funktion als Biographie siehe Nehir Söyleşi Biyo-
grafinin Yerini Tutar Mı?, <http://www.tumgazeteler.com/?a=3874453> (30.03.2010) und 
Aslan, Sema: İşlenmemiş Cevher, in: Milliyet, 08.08.2010, siehe <http:www.milliyet.comltr/ 
2006/08/08/kitap/akit.htmal> (15.01.2010)” (E-Mailkorrespondenz vom 13.4.2010). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI XII 

ten Juden aus unterschiedlichen Teilen des Osmanischen Reichs. Seit dem Mittelal-
ter gelangten auch immer wieder, meist in Folge von Judenverfolgungen in Europa, 
als Aschkenasim bezeichnete Juden aus Mittel- und Osteuropa nach Istanbul und 
ließen sich dort nieder. Während sie alle sich heute als Teil der Jüdischen Gemein-
de der Türkei verstehen und sich durch ihre Repräsentanten vertreten fühlen, trifft 
dies nicht auf die heute noch wenige Dutzend Personen zählende Gruppe der Ka-
räer oder Karaim zu, einer Gemeinde, die sich im 8. Jahrhundert vom Rest der jü-
dischen Gemeinde abgespalten hat, und die talmudische Tradition ablehnt und 
stattdessen nur nach der Thora und Bibel lebt. 

Die Jüdische Gemeinde der Türkei wird heute in religiösen Angelegenheiten vom 
Oberrabiner der Türkei (hahambaşı) vertreten, in allen weltlichen Dingen hinge-
gen vom Vorsitzenden der Gemeinde (cemaatbaşı). Das Amt des Oberrabiners 
und die „Organisationrichtlinien des Rabbinats“ (Hahamhane Nizamnamesi), die 
die Wahl des Oberrabiners und die religiösen und weltlichen Einrichtungen der 
Jüdischen Gemeinde auf örtlicher und zentraler Ebene regeln, sind Relikte aus 
der Spätzeit des Osmanischen Reichs. In den Gründungsjahren von 1923 bis 
1945 beabsichtigte die Republik Türkei, die Strukturen der Gemeindeverwaltung 
zu zerschlagen, um aus den Nichtmuslimen, die als Schutzbefohlene (dhimmis) 
einen von den Muslimen gesonderten Rechtsstatus hatten, gleichberechtigte 
Staatsbürger zu machen. Die bisherige Gemeindestruktur war als Ausfluss des auf 
islamischem Recht basierenden „Millet-Systems“ im Osmanischen Reich ent-
standen und vertrug sich nicht mit den Verfassungsgrundsätzen der Republik. 
Zwar wurde das Amt des Oberrabbiners beibehalten, das Hahamhane Nizamna-
mesi, quasi die „Verfassung der Gemeindeorganisation“, jedoch nicht erneuert. 
Während der Dreißiger und Vierziger Jahre gab es weder eine Laienvertretung 
noch einen Gemeindevorsitzenden. Nach 1946 wurden diese Einrichtungen wie-
derbelebt, jedoch ohne dass sie eine de iure-Anerkennung durch die staatliche 
Ordnung erhalten hätten. Während der Fünfziger und Sechziger Jahre hielt es 
die kemalistische staatstragende Elite für unratsam, den Status Quo zu legalisie-
ren, um zu vermeiden, dass andere religiöse Minderheiten Ähnliches fordern 
könnten, was man insbesondere der griechisch-orthodoxen Bevölkerung in der 
Türkei angesichts der Spannungen im Zusammenhang mit der politischen Situa-
tion in Zypern nicht zugestehen wollte. Von allen religiösen Minderheiten ver-
fügt bis heute nur die Jüdische Gemeinde über einen weltlichen Gemeindevor-
sitzenden, der de facto — wenn auch nicht de iure — heute staatliche Anerkennung 
genießt, die Gemeinde nach außen vertritt und auch für staatliche Behörden An-
sprechpartner in allen, die Gemeinde betreffenden nicht-religiösen Angelegen-
heiten ist.13 

13  Die Beschreibung des Rechtsstatus der weltlichen Vertretung der Jüdischen Gemeinde in 
der Republik Türkei folgt Herrn Rıfat Bali, Istanbul, für dessen Erläuterungen ich mich 
herzlich bedanke (E-Mailkorrespondenz vom 15.4.2010). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI XIII 

Institutionen ohne eigene Sanktionsmittel genießen immer nur in dem Maße 
Respekt und Ansehen, wie sie auch den Personen entgegengebracht werden, die 
sie mit Leben erfüllen. Angesichts der überragenden Anerkennung, die Bensiyon 
Pinto innerhalb und außerhalb seiner Gemeinde genießt, bieten seine Memoiren 
auch ein Lehrstück in Sachen effektiven Einsatzes für ein Ehrenamt. 

Richard Wittmann 

Cambridge, Mass. 
im Juli 2010 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort von Bensiyon Pinto 

Die Verantwortung, die ein Vorsitzender einer Glaubensgemeinde mit seinem 
Amtsantritt übernimmt, trägt er ein Leben lang. Zu seinen Aufgaben gehört 
auch, dass er die Erfahrungen, die er im Laufe seiner Tätigkeit gesammelt hat, 
den nachfolgenden Generationen vermittelt. Er sollte dies als einen Teil seiner 
Aufgabe betrachten. 

Nachdem ich am 18. Juni 2004 mein Amt als Vorsitzender abgegeben hatte, 
hielt ich es für gut und richtig, für meine Kinder, meine Enkel, meine Gemeinde 
und die jungen Menschen meines Volkes meine Lebenserinnerungen festzuhal-
ten. Meiner Gemeinde ist bislang stets von hochgebildeten Menschen geführt 
worden, die den nachfolgenden Generationen als Vorbild dienen konnten. Aber 
ich hatte nicht das Glück, ihren Lebenserinnerungen lauschen oder sie lesen zu 
dürfen. Um den nachfolgenden Generationen einen Leitfaden an die Hand zu 
geben, möchte ich als jemand, der die Ehre hatte, von fünfzig Jahren Mitglied-
schaft in der Gemeinde dieser fünfzehn Jahre als Vorsitzender zu dienen, anhand 
meiner persönlichen Erinnerungen den Weg schildern, den die Türkei zurückge-
legt hat. 

Bereits als ich noch ganz am Anfang dieses meines Vorhabens stand, hatte mir 
meine geliebte Schwiegertochter Nil einen Rat gegeben: „Derjenige, der Deine 
Erinnerungen niederschreibt, sollte sowohl Dich als auch Deine Gemeinde sehr 
gut kennen”, und mir die beliebteste Lehrkraft und Leiterin der Abteilung für 
Türkische Sprache und Literatur der Jüdischen Privatschule Ulus, Tülay Gürler, 
empfohlen. Dies war eine sehr glückliche Entscheidung. Tülay hat sich mir ge-
genüber stets wie eine Tochter verhalten, mir verständnisvoll und geduldig zuge-
hört, mich nicht gedrängt, wenn ich nicht reden wollte, meinen Erzählungen ta-
gelang, manchmal sogar mitten in der Nacht oder in den frühesten Morgenstun-
den ein offenes Ohr geschenkt, mir Ratschläge gegeben, und alles in ihrem eige-
nen Stil in diesem Buche niedergeschrieben. Am Ende dieser Arbeit hatte ich 
sowohl ein Buch als auch zusätzlich zu meinen beiden Schwiegertöchtern eine 
weitere Tochter gewonnen. Ich bin ihr zu großem Dank verpflichtet. 

Auch meinen Kindern Benjamen und Hayim, meinen Schwiegertöchtern Me-
gi und Nil, die mir während meines langjährigen Lebens in der Gemeinde nie-
mals ihre Hilfe versagt haben, meinen Enkeln Yoni, Iris, Eytan und Yoel, die 
meinem Leben einen tieferen Sinn verliehen haben, meiner werten Frau Eti, die 
mich 47 Jahre lange auf Händen getragen hat, danke ich von ganzem Herzen für 
ihre Unterstützung. 

Sämtliche Schilderungen in diesem Buch entsprechen wahren Begebenheiten. 
Natürlich umfasst dieses Werk nicht mein gesamtes Leben. Es beinhaltet insbe-
sondere jene Erinnerungen und Erlebnisse, von denen ich glaube, dass sie jungen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JUDE SEIN IN DER TÜRKEI XVI 

Menschen nützen könnten. Ich wünsche mir, dass sie sowohl einer breiten Leser-
schaft als auch der Jüdischen Gemeinde der Türkei von Nutzen sein, als Wegwei-
ser dienen und auch in der Zukunft nachklingen werden. 

Herzlichste und hochachtungsvolle Grüße 

Bensiyon Pinto 

Ehrenvorsitzender der Jüdischen Gemeinde der Türkei, 
im Dezember 2007 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I - am 20.01.2026, 05:58:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506796-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

