XVII. Nikolaus von Kues — der Lehrer

Nikolaus von Kues ist »in gewissem Sinne fiir mich der einzige Leh-
rer der Philosophie«, schreibt Frank in Das Unergriindliche, und von
seinem eigenen Buch sagt er, es wolle im Grunde nichts anderes, als
auf neue Weise »eine systematische Entfaltung des Grundprinzips
seiner Weltanschauung, seiner Art, die okumenische christliche
Wahrheit spekulativ auszudriicken«2. Frank war auf Nikolaus auf-
merksam geworden, als er sich vor dem Ersten Weltkrieg in der Vor-
bereitung seiner Habilitationsschrift mit dem Neukantianismus aus-
einandersetzte.> Im Vorwort zu seinem Werk iiber den Gegenstand
des Wissens schreibt er: »Die Rechtfertigung des Realismus ist nur
durch die Einsicht in die Irrigkeit des Rationalismus moglich. Dieses
gesamte Wechselverhiltnis ist in den vortrefflichen, energischen und
geistreichen Worten des Nikolaus von Kues ausgedriickt, in denen
wir unsere allgemeine Weltauffassung zusammenfassen konnen: >Es
laBt sich nicht leugnen, daf3 ein Ding seiner Natur nach zuerst ist,
bevor es erkennbar ist. Daher erreichen weder Sinne noch Vorstel-
lungskraft noch Vernunft die Weise des Seins, liegt sie doch all dem
voraus. ... Also gibt es von der Weise des Seins kein Wissen; mag

! Zu den neuesten Publikationen iiber Nikolaus von Kues siehe M. Thurner: Gott als
das offenbare Geheimnis nach Nikolaus von Kues. Berlin (Akademie-Verlag) 2001.
M. Thurner (Herausg.): Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien. Berlin
(Akademie-Verlag) 2002. J. Hoff: Kontingenz, Beriihrung, Uberschreitung. Zur philoso-
phischen Propédeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues. Freiburg (Alber)
2007. Teilweise sind die folgenden Ausfithrungen enthalten in: P. Ehlen: Nikolai Ku-
zanskij kak utitel’ Semena Ljudvigovi¢a Franka. In: Nasledie Nikolaja Kuzsanskogo i
tradicii evropejskogo filosofstvovanija. Verbum, Vypusk 9, St. Peterburg 2007.

2 Der Satz »In gewissem Sinne ist er fiir mich der einzige Lehrer der Philosophie« fehlt
in der deutschen Ausgabe S. 24!

3 In seiner Abhandlung Spinozas Lehre von den Attributen in »Voprosy filosofii i psy-
chologii«, September/Oktober 1912, erwihnt Frank Nikolaus von Kues nur einmal bei-
ldufig zusammen mit Giordano Bruno. Der Schluf3 liegt nahe, daf§ Frank zu dieser Zeit
noch keine nihere Kenntnis des Cusanischen Werkes hatte.

301

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

auch mit hochster GewifSheit geschaut werden, daf$ es eine solche
Weise gibt. Wir haben also eine geistige Schau, die den Blick auf das
richtet, was vor aller Erkenntnis liegt««. Frank nennt Nikolaus hier
»den Wegbereiter und Vorldufer der gesamten neuen Philosophie«
(GAW 82; 84%).

Als Frank nach dem Zweiten Weltkrieg an seiner Anthropologie
arbeitete, umrif3 er in einem Brief an den in Rom lebenden Philoso-
phen und Schriftsteller Wjatscheslaw Iwanow das Anliegen, das er
mit seinem Werk verfolgte; dabei unterstrich er auch die Bedeutung,
die er Nikolaus zuerkannte: Die »Gottessohnschaft des Menschen ist
die Grundlage jeglichen s>Humanismus««. Diese Erkenntnis aber ist in
der kirchlichen Tradition weithin iiberdeckt, teils durch die alttesta-
mentliche Betonung der Geschopflichkeit des Menschen, teils durch
den antiken Gedanken, dafl der Mensch dem Kosmos untergeordnet
sei. »In der geistigen Geschichte des Westens gab es nur einen kurzen
Augenblick als im Schof3 der Kirche selbst sich ein >christlicher Hu-
manismus< abzeichnete. Seinen tiefsten Ausdruck fand er im theo-
logisch-philosophischen System eines glaubigen Katholiken, des Kar-
dinals Nikolaus von Kues, eines der grofiten, bis jetzt nicht
geschitzten Denkers — und fiir mich des hauptsdchlichen Lehrmei-
sters [...]«5. Ahnlich formuliert Frank in seiner Anthropologie (RM
274).

Frank zeigt sich als guter Kenner des Cusanischen Denkens; be-
sonders ist das in dem seiner Erkenntnislehre angefiigten Exkurs zur
»Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« zu erkennen. Aus-
driicklich erwihnt oder zitiert er die Schriften De docta ignorantia,
De coniecturis, Idiota de sapientia, De dato patris luminum, De be-
ryllo, De visione dei, De venatione sapientiae, De non aliud, das
Compendium, den Trialogus de possest, De apice theoriae. Die Aus-
gabe, nach der er zitiert, ist der Pariser Druck von 1514.¢

Die Fragen, die durch die Auseinandersetzung mit Kant und
Fichte angestofSen, aber nicht befriedigend beantwortet waren, fand

4 Frank zitiert aus Nikolaus von Kues: Compendium, cap. 1 (vgl. die Ubersetzung von
B. Decker und K. Bormann; Hervorhebungen sind von mir).

5 Brief an Vjaceslav Ivanov vom 17. Juni 1947. In: S. L. Frank: Russkoe Mirovozzrenie.
St. Petersburg 1996, S. 97.

¢ Den Traktat »De non aliud« kannte Frank auch aus dem Anhang zum Buch »Die
Gotteslehre des Nikolaus Cusanus«, das Johannes Uebinger 1888 veroffentlicht hatte.
Eine deutsche Ubersetzung der »Docta Ignorantia« von Alexander Schmid war 1919 bei
Hegner erschienen; ob Frank sie herangezogen hat, ist nicht zu erkennen.

302

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die GewiBheit des Absoluten

Frank bei Nikolaus von Kues aufgenommen. Gerade in methodischer
Hinsicht wurde Cusanus, indem er die transzendentale Frage nach
der Erkenntnis des Seins einer neuen Losung zufiihrte, zu Franks
Lehrer. Bei ihm fand Frank die argumentative Begriindung einer
real-idealistischen Ontologie und, darauf aufbauend, eines christli-
chen Humanismus. Frank hatte als Philosoph des 20. Jahrhunderts
in Nikolaus auch deshalb seinen Lehrer finden konnen, weil dieser
bereits wesentliche Anliegen des neuzeitlichen Denkens aufgenom-
men hatte, nicht zuletzt den Ausgang vom Erkenntnisstreben des
Subjekts. Es wiire einer eigenen Untersuchung wert, die geistige Ver-
wandtschaft beider Denker im einzelnen aufzudecken. In diesem Ka-
pitel sollen jedoch nur einige markante Gedanken des Cusanus her-
vorgehoben werden, die als mdogliche Anregungen fiir Franks
Philosophieren zu erkennen sind, um die Hochschitzung, die Frank
ihm als seinem Lehrer entgegenbringt, verstindlich zu machen.

1. Die GewiBheit des Absoluten

Der Grundgedanke der Cusanischen Philosophie, schreibt Frank, be-
steht in der Lehre, daf8 Gott dem begrifflichen Wissen, das nur Be-
grenztes erfaf3t, unzuginglich ist, daf Gott aber auf die besondere
Weise des »belehrten Nichtwissens« gewufSt wird.

Sowohl in Franks Erkenntnislehre als auch im ersten Teil von
Das Unergriindliche spielt der Aufweis, daf$ unser Wissen durch Un-
terscheiden und Bestimmen gewonnen wird und deshalb die Fiille des
Unbegrenzten zur notwendigen Voraussetzung hat, die zentrale Rol-
le. Deutlich ist an ihm das Cusanische Vorbild zu erkennen. Cognos-
cere enim mensurare est, heifst es lapidar bei Nikolaus.” Die Genau-
igkeit jeder Unterscheidung aber kann unaufhorlich verfeinert
werden, so dafy man sich in der endlosen Prazisierung des Gemesse-
nen verlieren konnte. Soll iiberhaupt Messen und Unterscheiden
moglich sein, mufd den Unterscheidungen und Bestimmungen etwas
wesentlich nicht Mef$bares vorausliegen, das deshalb auch nicht wie
ein gewohnliches Maf3 an einen Gegenstand angelegt werden kann.
Es kann, weil es selber nicht gegenstindlich und begrenzt ist, auch
nicht mit einem Begriff erfafSt und im gewohnlichen Sinne »gewuft«

7 Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 39, n. 71. — Die opera rationis geschehen per di-
scretionem: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia [, n. 5.

303

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

werden.® Die auflerhalb jeden Vergleichs stehende Bedingung des
Messens und Unterscheidens, das Nikolaus deshalb auch das non-ali-
ud nennt, ist, wie Frank in seiner Erkenntnislehre bemerkt, das Prin-
zip, welches der Unterscheidung von idem und aliud und damit jeg-
licher Bestimmung vorausgeht und sie ermdoglicht (GAW 289). Es
muf3, weil nicht mehr mebar, absolut sein. Das begrifflich nicht
wiflbare absolute Sein — Nikolaus nennt es auch einfach die »Weis-
heit« (oder das Eine oder die Einheit) — ist in unserem Erkennen als
Bedingung unseres Bestimmens anwesend; wir »wissen« es vor jeder
Bestimmung in einer besonderen Weise der Erfahrung oder An-
schauung. Nikolaus beruft sich auf die evidente Einsicht, dafd das
Mef3bare, weil es das Zusammengesetzte ist, »von Natur aus spiter«
ist als das Einfache.

Die Uberzeugung, die Nikolaus in seiner kleinen anschaulichen
Schrift Der Laie tiber die Weisheit zum Ausdruck bringt, ist auch die
Franks: In ihr bemerkt der wahrhaft wissende »Laie«, daf3 die » Weis-
heit« als das Eine und Einfache ungeachtet ihrer Verborgenheit doch
zugleich so offenkundig ist, daf3 sie gleichsam »draufSen auf den Stra-
8en ruft«. Das Wissen von ihr ist kein Geheimwissen in der Art einer
Gnosis, das nur wenigen Auserwihlten zuginglich wire. Im Gegen-
teil, das Absolute ist uns gewisser als die Vielzahl der Weltdinge.
Mehrmals betont Nikolaus, und Frank folgt ihm hierin, dafs dem Ab-
soluten gegeniiber, weil es die Bedingung jegliches Denkens ist, ein
Zweifel widersinnig ist, denn er miif3te (in einem performativen Wi-
derspruch) voraussetzen, was er bezweifelt.? Es gibt nichts, durch das
man dieses Eine ersetzen konnte, denn jedes »andere« wire etwas
Bestimmtes und Begrenztes. In seiner Erkenntnislehre bemerkt
Frank, Nikolaus habe in seinem Traktat De possest »mit genialem
Scharfblick und in schlichter Form« die Erkenntnis ausgesprochen,
dafl jede Negation immer ein Sein voraussetzt. »Das Sein, das sie
voraussetzt, ist also vor der Verneinung [...]; es ist vor dem Nicht-
sein« (GdW 195).1° Was Frank hier unter erkenntnistheoretischer

8 »Das, wodurch, aufgrund wessen und worin alles Mef3bare gemessen wird, ist durch
kein Maf3 zu erreichen« [Id, per quod, ex quo et in quo omne mensurabile mensuratur,
non est mensura attingibile]: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I, n. 6. Ferner: De
docta ignorantia I, cap. 3; De coniecturis II, cap. 16, n. 164-167.

% Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia II, n. 29+30. — Trialogus de possest, n. 67. — De
beryllo, cap. 6, n. 7. — De visione dei, cap. 6, n. 21.

10 Nicolaus Cusanus: De possest, n. 66.

304

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissen als ungegenstindliche Erfahrung

Riicksicht sagt, wird in Das Unergriindliche unter Riicksicht der phi-
losophischen Gotteserkenntnis weitergefiihrt.

2. Wissen als ungegenstindliche Erfahrung

Das Wissen des Absoluten auf die Weise des belehrten Nichtwissens
hat den Charakter einer lebendigen Erfahrung. Auch die im An-
schluf an Fichte von Frank schon friith gewonnene Einsicht, dafs Phi-
losophie »Lebensverstehen« sein soll, ist von Nikolaus aufgenom-
men und vertieft worden. Der Schrift Der Laie iiber die Weisheit
hatte Frank den Satz entnommen, den er seiner Religionsphilosophie
als Motto voranstellte: »das Unberiihrbare wird auf die Weise des
Nichtberiihrens berithrt« — attingitur inattingibile inattingibiliter.
Um den lebendigen Charakter dieses Beriihrens zu unterstreichen,
spricht Nikolaus mit dem Vokabular der Mystik auch vom »Schmek-
ken« dessen, was auf verborgene Weise alles durchdringt. Die » Weis-
heit« — das lebendig erfahrene Sein — kann von unserem geistigen
Geschmackssinn nicht objektiviert werden und ist nicht isoliert fiir
sich allein zu schmecken. Doch »strahlt« sie in den vielen Dingen
»wider« (in omnibus reluceat) und veranlaf8t uns, nach ihrem Ur-
sprung zu suchen.!! Nikolaus vergleicht sie darum mit einer nicht
unmittelbar zugénglichen Duftquelle. Sobald man deren Duft auf-
nimmt und schmeckt, hat man einen »unschmeckbaren Vorge-
schmack« (praegustatio ingustabilis) von seiner Quelle und sucht
nach dieser selbst. In seiner Schrift Uber das Schauen Gottes sagt
Nikolaus, daf8 Gott in einem »Vorgeschmack« in den Dingen erfah-
ren wird. Denn wer den Weltdingen auf den Grund geht, vermag mit
seiner mens (»Gemiit«'?) Gott »auf die Weise des Nicht-Schmek-
kens« zu »schmecken«. »Deine Lieblichkeit schmecken bedeutet, die

1 »Durch die Weisheit namlich und aufgrund ihrer und in ihr ist alles innere Schmek-
ken. Sie selbst aber, weil sie in den hochsten Hohen wohnt, ist in allem Geschmack nicht
zu schmecken. Unschmeckbar also wird sie geschmeckt, weil sie hoher ist als alles
Schmeckbare, sei es sinnenfillig, verstandesmifig oder vernunfthaft.« [Per sapientiam
enim et ex ipsa et in ipsa est omne internum sapere. Ipsa autem, quia in altissimis
habitat, non est omni sapore gustabilis. Ingustabiliter ergo gustatur, cum sit altior omni
gustabili, sensibili, rationali et intellectuali]: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I,
n. 10. Nikolaus verbindet sapientia mit sapere (schmecken, kosten) und bringt so zum
Ausdruck, daf$ die Weisheit nicht begrifflich erkannt, sondern erfahren werden mufs.

12 K. H. Volkmann-Schluck iibersetzt »mens« als »Gemiit«: Nikolaus Cusanus. Frank-
furt a.M. 1957, S. 68.

305

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Siifle alles Guten in ihrem Ursprung erfahrungsmiifSig (experimen-
tali contactu) wahrnehmen, bedeutet, den Gehalt von allem, was
iiberhaupt erstrebenswert ist, in deiner Weisheit beriihren«.1? Der
Ausdruck »experimentalis contactus« unterstreicht nochmals, daf3
das »Beriihren« des Unbegreiflichen (incomprehensibile) durch die
»mens« ein Akt geistiger Erfahrung ist, vergleichbar dem inneren
Angeriihrtwerden bei der Begegnung mit einer anderen Person. Die
in De visione dei beschriebene geistige Erfahrung schildert den expe-
rimentalis contactus der menschlichen mens mit dem Angesicht,
dem Du Gottes, dem »Ur-Bild« und der »Ur-Wahrheit« aller Ange-
sichte.™

Nikolaus benutzt hdufig auch das Wort »sehen« (das mit dem
Begriff der »Intuition« aufgenommen wird).!> Doch wer die »ewige
Weisheit oder den Ursprung des Erkennens sehen« will, muf bereit
sein, sich einer »Brille« (eines »beryll«) zu bedienen. Er muf sich
»belehren« lassen, damit er sieht, wie das, was nicht mehr grofier sein
kann, in eins fillt mit dem, was nicht mehr kleiner sein kann. Er
»sieht« dann den unteilbaren »Ursprung, der vor jeder Unterschei-
dung in Grofles und Kleines liegt und durch den alles in Grofles und
Kleines unterschieden werden kann.'¢ Diese »Brille« erlaubt es, das
viele Verschiedene zur absoluten Einfachheit zu transzendieren, die
iiber dem vielen Kleinen und GrofSen ist, — und nicht die blof8e Sum-
me oder ein Mittleres zwischen den vielen mdglichen Erkenntnis-
gegenstanden.

Wenn das »Beriihren« des Unberiihrbaren auch keine mystische
Begnadung voraussetzt; so erfordert es doch das Eingestindnis, daf3
der menschliche Verstand diesen »contactus« nicht mit der ihm eige-
nen logischen Stringenz erzwingen kann. Es ist, wie Nikolaus sagt,

3 »Denn deine Lieblichkeit zu schmecken bedeutet erfahrungsmifiig die Siifse von al-
lem Erfreulichen in seinem Ursprung wahrzunehmen, bedeutet, in deiner Weisheit den
Gehalt von allem Ersehnbaren zu beriihren. Den absoluten Gehalt sehen, welcher der
Gehalt von allem ist, ist nichts anderes als mit dem Geist dich, Gott, zu schmecken, denn
du selbst bist die Lieblichkeit des Seins, des Lebens und der Vernunft«. [Gustare enim
ipsam dulcedinem tuam est apprehendere experimentali contactu suavitatem omnium
delectabilium in suo principio, est rationem omnium desiderabilium attingere in tua
sapientia. Videre igitur rationem absolutam, quae est omnium ratio, non est aliud
quam mente te deum gustare, quoniam es ipsa suavitas esse, vitae et intellctus]: Nico-
laus Cusanus: De visione dei, cap. 5, n. 13. - Vgl. cap. 6, n. 20.

4 Nicolaus Cusanus: De visione dei, cap. 6, n. 18.

15 Vgl. Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 2, n. 3.

16 Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 7, n. 8.

306

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Geist — das Bild des gottlichen Geistes

»etwas Grofles«, auf das rationale Denken zu verzichten und das Un-
begreifliche »auf nicht-begreifende Weise« im Zusammenfall der
Gegensitze zu umfassen. Frank wird diesen Satz in seiner Religions-
philosophie zitieren (DU 180%Y). Wiirde der Philosoph der Ver-
suchung nachgeben, beim Erkennen des Unendlichen die vermeintli-
che Sicherheit des rationalen Schlufifolgerns zu suchen, bliebe er in
einem sekundidren Wissen gefangen, das niemals die Gewifsheit er-
reichen kann, die dem »Sehen« (oder dem »lebendigen Wissen«, wie
Frank sagt) des Absoluten eigen ist. Alle Argumente, die der Ver-
stand zum Verstehen des Unbegreiflichen beibringen kann, bleiben
»unsicher und diirftig« (instabiles atque exiles).

3. Der menschliche Geist — das Bild des gottlichen Geistes

Die menschliche mens vermag im »belehrten Nichtwissen« das Ab-
solute zu beriithren, weil sie selbst »auf erhabene Weise Gott dhnlich
ist« — alta dei similitudo. Die Cusanische Bildlehre erweist sich als
Angelpunkt. Schon jedes Seiende nimmt, um sein zu konnen, am
gottlichen Sein teil, ist so dessen Reprdsentant. Im Menschen aber
ist das gottliche Sein auf besondere, eben lebendiggeistige Weise
»kontrahiert«. So kann der kundige »Laie« im Traktat Idiota de men-
te auf die Frage »Woher hat der Geist jene Einsicht?« antworten: »Er
hat sie als Abbild des Urbildes von allem«, denn der menschliche
Geist ist das »lebendige Bild« und die »lebendige Abschrift der ewi-
gen und unendlichen Weisheit«.’® ITm Menschen »spiegelt« sich das
Leben Gottes. Das »Wissen« von Gott findet er deshalb vorrangig in
der lebendigen Erkenntnis seiner selbst. Weil die Vernunft abbildhaft
alles enthilt, was auch in Gott enthalten ist, enthilt sie auch den
lebendigen Selbstbezug, der das Wesen des gottlichen Seins aus-
macht.”® So hat der Mensch auch am schopferischen Leben Gottes
teil und besitzt die Macht, selber schopferisch Leben hervorzubrin-
gen. Der menschliche Geist ist so in der Tat das »Maf aller Dingeg,

7 Magnum est, posse se stabiliter in coniunctione figere oppositorum. Nicolaus Cusa-
nus: De beryllo, cap. 22, n. 32. Vgl. hierzu auch K. Flasch: Nikolaus von Kues. Geschich-
te einer Entwicklung. Vorlesungen zur Einfithrung in seine Philosophie. Frankfurt 1998.
S. 196 ff., 315 ff.

18 Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 5.

19 Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 4. Vgl. dazu K. Flasch: a.a. O., S. 280.

307

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10.



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

freilich nur deshalb, weil er selber das Mafs vom »ungeschaffenen
Geist« empfingt, dessen »erstes Bild« er ist.20

Die Qualitit, Bild Gottes zu sein, begriindet auch die Unsterb-
lichkeit und Unzerstorbarkeit des menschlichen Geistes. In gewisser
Weise ergibt sich seine Unzerstorbarkeit schon daraus, dafl er we-
sentlich sich selbst hervorbringendes und selbst bewegendes intellek-
tuelles Leben ist.2! Der letzte Grund fiir das ewige Leben des mensch-
lichen Geistes aber liegt nach Nikolaus darin, dafy er Abbild ist und
deshalb sein Sein darin besteht, »Widerschein der unverginglichen
Wahrheit« zu sein — diese aber, »weil sie die absolute Giite ist«, »den
mitgeteilten Widerschein« und damit das spezifische menschliche
Sein niemals entziehen kann.?2 Frank argumentiert im Prinzip dhn-
lich: Ich bin auf transrationale Weise gewifs, »dafs >Ich<in der tiefsten
Wourzel meines Seins die ewige und unzerstérbare Verbindung mit
Gott bewahre — so daf3, selbst wenn ich Gott verlasse, Gott mich nicht
verldft, d.h. dafd sogar mein Sein ohne Gott immer als Sein Gottes-
mit-mir fortbesteht« (DU 373%).

So sehr Frank jede vergegenstindlichende Vorstellung von Gott
als den verderblichen Grundfehler des religiosen Lebens kritisiert,
hilt er das gottliche Sein dem Wissen doch nicht schlechthin fiir un-

2 »Es bleibt also unser Geist fiir jeden Verstand unmefbar, unendlich und unbegrenz-
bar. Allein der unerschaffene Geist mift, begrenzt und beendet ihn wie die Wahrheit ihr
aus sich, in sich und durch sich erschaffenes lebendiges Bild«. [Manet igitur mens nostra
omni ratione immensurabilis, infinibilis et interminabilis, quam sola mens increata
mensurat, terminat et finit sicut veritas suam et ex se, in se et per se creatam vivam
imaginem]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, n. 158, 14. Vgl. cap. 4, n. 73 und
74.

21 »Da der Geist geistiges Leben ist, das sich selbst bewegt, d.h. sein (eigenes) Leben,
welches im Erkennen besteht, hervorbringt, wie soll er nicht immer leben?« [Mens cum
sit vita intellectualis se ipsam movens, hoc est vitam, quae est eius intelligere, exserens,
quodmodo non semper vivit?]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, 157.

22 »Wie sollte das Bild vergehen, das der Widerschein der unverginglichen Wahrheit
ist, es sei denn, die Wahrheit zieht den mitgeteilten Widerschein zuriick? Wie es also
unmdglich ist, daf8 die unendliche Wahrheit den mitgeteilten Widerschein entzieht, da
sie die absolute Giite ist, so ist es unméglich, daf3 ihr Bild, das nichts ist als ihr mitgeteil-
ter Widerschein, jemals schwindet«. [Quomodo periret imago, quae est relucentia in-
corruptibilis veritatis, nisi veritate communicatam relucentiam abolente? Sicut igitur
impossibile est, quod infinita veritas communicatam relucentiam subtrahat, cum sit
absoluta bonitas, ita est impossibile, quod eius imago, quae non est nisi communicata
relucentia eius, umquam deficit]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, 158-159.
2 Vgl. auch S. L. Frank: Mit uns ist Gott. 2. Kapitel. Frank spricht hier davon, daf die
Erfahrung, mit Gott in einer »unlésbaren Einheit« verbunden zu sein, »das Wissen um
die Ewigkeit unserer Seele« begriindet.

308

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der menschliche Geist — das Bild des gottlichen Geistes

zuginglich. Gott ist kein unerkennbares »Ding an sich«, das, weil
seine Beziehung zur Weltwirklichkeit ungeklart ist, auch bestritten
werden konnte. Daf8 Frank dem subjektiven Idealismus widerstand,
seinem Anliegen aber doch gerecht wurde, geht auch auf Nikolaus
von Kues zuriick, fiir den die »Weisheit« ein unergriindliches Ge-
heimnis war, der aber zugleich wuf3te, dafs sie »auf den Strafen ruft,
also verstanden werden kann.

Daf3 das Geschaffene Gott abbilden und so représentieren kann,
hat seinen Grund darin, daf3 Gott als die »in sich selbst ruhende Was-
heit« [quiditas in se subsistens] der »unverinderliche Grundbestand
aller Weltdinge« ist [omnium substantiarum invariabilis subsisten-
tia]. Der Grad, in dem sie Gott reprisentieren, ist davon bestimmt,
wie sie von Gott — der Entwicklungskraft schlechthin, dem posse ip-
sum — durchdrungen sind. Frank teilt diese wichtige und fruchtbare
Einsicht in den Symbolcharakter des weltlichen Seins. In Der Gegen-
stand des Wissens zitiert er den Satz: »Das Gewordene ist die Repra-
sentation des ewigen Ungewordenen« (GdW 399)2.

Wie die Bildlehre des Cusanus ist auch die Symbolphilosophie
Franks ontologisch begriindet. Die Weltdinge verdanken ihr Wirk-
lichsein und ihre Erkennbarkeit der Teilhabe an der absoluten Reali-
tat — anders als bei seinem Zeitgenossen E. Cassirer, fiir den die sym-
bolischen Formen, in denen uns die Realitit zuginglich ist, ganz auf
die Eigentiimlichkeiten der menschlichen Erkenntniskraft zuriick-
gehen. Weil die Teilhabe und dadurch das Wirklichsein der Weltdin-
ge immer beschrinkt ist und einen Ubergang besagt, ist auch ihre
Erkenntnis notwendig beschrinkt, immer von »Nicht-Wissen«
durchdrungen. Sie besteht in » Anniherungen«. Die weltlichen Dinge
reprisentieren das Unendliche in » Andersheit«, wie Nikolaus in De
coniecturis erlautert. Das heifdt, das Urbild, dessen Symbol sie sind,
ist in ihnen immer nur beschriankt zu erkennen; zugleich ist auch das
Erkennen ihres eigenen Seins nur anndherungsweise moglich. Die
eine Realitit, die in jedem Einzelseienden anwest, macht es begreif-
lich; infolge seiner Herkunft aus dem Unergriindlichen ist es aber
zugleich auch unbegreiflich und verweist so auf das Unergriindliche
selbst. Frank spricht diese Einsicht so aus: »Jedes Ding und jedes We-
sen in der Welt ist mehr und anderes als alles, was wir von ihm
wissen und wofiir wir es halten — und mehr noch: Es ist mehr und

2 Quod factum est, infactibilis aeterni est repraesentatio. Nicolaus Cusanus: De vena-
tione sapientiae, cap. 38, n. 110.

309

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

anderes als alles, was wir jemals von ihm erfahren konnen. Und was
es eigentlich in all seiner Fiille und Tiefe ist, das bleibt fiir uns unfaf3-
bar« (DU 68).

4. »transcensus«

Nikolaus hat im Widmungsschreiben zu seinem Hauptwerk mit dem
Begriff des »Uberstiegs« [transcensus] die Methode charakterisiert,
mit welcher der menschliche Geist das »Unbegreifliche auf nicht-be-
greifende Weise in belehrtem Nichtwissen« erreichen konne.?> Zum
»Transzendieren« des rationalen Erkennens anzuleiten ist das Anlie-
gen von Franks Philosophie. Es verwirklicht sich im »transzendenta-
len Denken«. Der auf die Cusanische coincidentia oppositorum zu-
riickgehende »antinomische Monodualismus« mit dem Prinzip der
Koinzidenz erweist sich als das epistemologische und ontologische
Herzstiick von Franks Philosophie.2® Um Gott jenseits des rational
Faflbaren zu »sehenc, bedarf es eines besonderen »Schauen-Koénnens
des Geistes«. Es wird dort moglich, wo das intelligible Kénnen an
seine Grenze st63t und der Geist begreift, »dafl er das posse ipsum
wegen seiner Uberragendheit nicht fassen kann« — dann »sieht er es
in einer Schau, die seine Fahigkeit iibersteigt«.” Er sieht dann auch,
dafl Gott kein Glied der Koinzidenz ist, sondern erst jenseits der

%5 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia I1I, n. 263. Epistola auctoris.

2% Auch auf Franks Zeitgenossen Pawel Florenski ist die Cusanische Koinzidenzlehre
nicht ohne Einfluf§ geblieben. In seinem theologisch-philosophischen Hauptwerk Die
Siule und Grundfeste der Wahrheit schreibt er, daf8 diskursive Beweise fiir sich genom-
men, weil die Beweisfithrung niemals abgeschlossen wiire, keine absolut vertrauenswiir-
dige Wahrheit begriinden kénnen. Eine intuitive Gewif$heit einer deratigen Wahrheit
sei zwar moglich, aber ohne diskursive Begriindung bliebe sie blind. Die letztgiiltige
Wabhrheit ist »eine Einheit des Gegensitzlichen, sie ist die coincidentia oppositorume.
Mit Cusanus und Frank ist Florenski sich darin einig, daf diese Wahrheit nicht Ergebnis
einer Denkoperation sein kann. »Ein Wimpernschlag gibt die ganze Fiille des Wissens«,
denn alle Antworten sind in ihr »zu einer von innen zusammengeschweifsten Einheit
verkniipft«. Mit einem Wort: Die Wahrheit kann nur sich selbst offenbarendes »Sub-
jekt« sein, das sowohl »alle Griinde seiner Rationalitit« als auch »seines Gegebenseins
in sich hat, also in beider Hinsicht »Grund seiner selbst« ist. Florenski denkt von der
Wahrheit her: Als absolute kann sie nicht objektiv, sondern mufs lebendig konkret sein.
Frank geht vom menschlichen Subjekt aus und fragt nach der Weise, in der es die ab-
solute Wahrheit »weifi« bzw. hat. Siehe: P. Florenskij: Stolp i utverzdenie istiny. Paris
1989 (Moskau 1914), S. 43.

77 Nicolaus Cusanus: De apice theoriae, 4,3; 8,1; vgl. 5,15; 8, 15 ff.; quando igitur mens

310

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gottmenschlichkeit

»Mauer« zu finden ist, die von unseren begrifflichen Unterscheidun-
gen gebildet wird.?

Frank konnte das »ontologische Argumentc, das fiir ihn der ein-
zig gangbare Weg zur Gotteserkenntnis ist, komprimiert in den Cu-
sanischen Traktaten finden: Indem das Subjekt bei seinem wesenhaf-
ten Streben ins Unendliche sich als begrenzt erfihrt, wird es gerade
dadurch in den Stand versetzt, mit dem »Schauen-Kénnen des Gei-
stes« auf eine neue Weise das Ziel seines Strebens »von weitem zu
sehen«. Es ist dazu imstande, weil in ihm »das posse ipsum sich in
hochster Weise manifestiert«.??

5. Die Gottmenschlichkeit

Der Kerngedanke der theologischen Anthropologie des Cusanus be-
sagt, dafy Gott den Menschen an seiner Seinsmiéchtigkeit teilnehmen
l483t, so da3 der menschliche Geist in seinem Konnen in »erhabener
Weise Gott dhnlich« ist — in geistlicher Hinsicht, daf8 Gott den Men-
schen zur »Sohnschaft« und so zur Teilhabe am »Gottsein« (deifor-
mitas, theosis) erhebt.’ Frank hat Nikolaus nicht nur als heraus-
ragendes Beispiel fiir die Moglichkeit erwihnt, auch im Zeitalter des

in posse suo videt posse ipsum ob suam excellentiam capi non posse, tunc visu supra
suam capacitatem videt ... 10,15.

28 »Sobald ich dich, Gott, im Paradies sehe, das diese Mauer des Zusammenfalls der
Gegensitze umgibt, sehe ich dich weder trennend noch verbindend einfalten oder aus-
falten. Trennung und Verbindung zugleich ist die Mauer des Zusammenfalls, jenseits
ihrer bist du, losgelost von allem, das gesagt oder gedacht werden kann«. [Quando video
te deum in paradiso, quem hic murus coincidentiae oppositorum cingit, video te nec
complicare nec explicare disiunctve vel copulative. Disiunctio enim pariter et coniunctio
est murus coincidentiae, ultra quem exsistis absolutus ab omni eo, quod aut dici aut
cogitari potest]: Nicolaus Cusanus: De visione dei, cap. 11. Vgl. auch: De non aliud,
cap. 4.

29 Nicolaus Cusanus: De apice theoriae, cap. 11.

30 »Die Sohnschaft Gottes ist nichts anderes als die Vergéttlichung, griechisch Theosis.
... Da8 unser rationaler Geist in seinem Vernunftleben diese Fihigkeit besitzt, bedeutet
die iiberaus wunderbare Teilhabe an der gottlichen Kraft; es ist so, daf3 die Vernunft ein
gottlicher Same ist, dessen Kraft im Glauben so hoch emporzusteigen vermag, daf3 er
zur Theosis selbst gelangt« [non aliud filiationem dei quam deificationem, quae et
theosis graece dicitur, aestimandum iudico ... Haec est superadmiranda divinae virtutis
participatio, ut rationalis noster spiritus in sua vi intellectuali hanc habeat potestatem,
quasi semen divinum sit intellectus ipse, cuius virtus in credente in tantum ascendere
possit, ut pertingat ad theosim ipsam]. Nicolaus Cusanus: De filiatione dei, cap. I, 52—
53. Vgl. De coniecturis II, cap. 14, n. 144.

311

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Menschenkults der Renaissance einen »christlichen Humanismus«
zu begriinden; sein eigenes Werk zeigt sich in der Begriindung des
potentiellen Gottseins des Menschen, das auf die Vollendung in der
Vergottlichung gerichtet ist, dem Cusanischen Denken verpflichtet.

Sowohl fiir Nikolaus als auch fiir Frank ist die differenzierte
Einheit von Mensch und Gott der Angelpunkt ihres Denkens. Das
Transzendieren auf Gott hin ist dem Selbstsein des Menschen, Frank
zufolge, wesentlich, weil es Anteil an der Fiille des absoluten Seins
hat. Nikolaus schreibt in De coniecturis, dafd der Mensch »in mensch-
licher Weise zu allem vordringen kanng, sei es mit seinen Sinnen,
mit seinem kalkulierenden Verstand oder mit seiner Vernunft — die
berithmte Konsequenz lautet: »Der Mensch ist namlich Gott, aber
nicht absolut, denn er ist Mensch. Er ist also ein menschlicher Gott.
Der Mensch ist auch die Welt, aber nicht auf eingeschrinkte Weise
das All, denn er ist Mensch. Er ist also ein Mikrokosmos oder eben
eine menschliche Welt. Was also menschlich ist, umfaf3t Gott und die
ganze Welt in seiner menschlichen Potenz. Der Mensch kann ein
menschlicher Gott sein und, wie auf menschliche Weise Gott, kann
er auch ein menschlicher Engel, ein menschliches Tier, ein mensch-
licher Lowe oder Bir oder irgend etwas anderes sein. In der Potenz
der Menschlichkeit existiert alles auf seine Weise«.3! Fiir Nikolaus ist
es dabei selbstverstindlich, da3 das »Gottsein« des Menschen seine
personale Eigenstandigkeit nicht mindert: Denn »unter den Seligen
ist jeder, ohne die Wahrheit seines eigenen Seins zu verlieren, in
Christus Jesus — Christus, und durch ihn in Gott — Gott« (Nikolaus
betont ausdriicklich die Vermittlung durch den Gottmenschen Chri-
stus).3?

Das personalistische Element in der Cusanischen Ontologie und
Theologie kam der Rezeption des philosophischen Personalismus
durch Frank entgegen.

31 Nicolaus Cusanus: De coniecturis 11, cap. 14, n. 143. Ubersetzung in Anlehnung an
W. Happ und J. Koch.

2 servata veritate sui proprii esse, sit in Christo Jesu Christus et per ipsum in deo deus.
De docta ignorantia III, cap. 12, 260. Vgl. hierzu: U. Roth: Suchende Vernunft. Der
Glaubensbegriff des Nicolaus Cusanus. Miinster (Aschendorff) 2000.

312

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein als Koinzidenz von Aktualitit und Potentialitit
6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualitit und Potentialitat

Franks Begriff des Seins als lebendige dynamische Kraft ist zweifel-
los von der Cusanischen Seinsauffassung inspiriert. Fiir Frank gilt
vom Sein [bytie], daf3 es »nicht nur ist. Es ereignet sich [delaetsja],
es schafft sich gleichsam selber [...], weil in seinem letzten Grund die
Potentialitit, das Vermogen liegt, zu werden, was es noch nicht ist«
(DU 110). Es ist die »transrationale Einheit von Rationalitit und Irra-
tionalitét, d. h. von Notwendigkeit und Freiheit«, des Begrenzten und
seines unbegrenzten in ihm anwesenden Hintergrundes. Anregun-
gen fiir das Denken des Seins als »schopferisches Kénnen« [tvorces-
kaja mo¢’] (DU 109) hatte Frank besonders in den Schriften De pos-
sest und De apice theoriae finden konnen. Nikolaus spricht hier vom
objektiven Seienden, das aktuell niemals das ist, was es potentiell
sein kann, weil es seine weiteren Moglichkeiten, was es also aktuell
nicht ist, aufler sich hat. Die Aktualitdt ist hier von der Potentialitit
geschieden. Damit aber das Begrenzte iiberhaupt sein und als solches
iiber sich hinausstreben kann, muf es mit der unbegrenzten Fiille,
dem Einen »zusammenfallen«. Wiirde das »Zusammenfallen« als
Identifizierung mifsverstanden, wiirde das Viele als solches zum Ur-
grund der Realitit gehoren; Gott selber wiirde mit Andersheit und
Differenz (Nichtsein) behaftet, d. h. begrenzt sein. Aber fiir Nikolaus
(ebenso wie fiir Frank) ist die Koinzidenz keine logische Kategorie
wie die Identitit. Gott ist die Fiille oder Koinzidenz von allem, aber
nicht als Summe. Die Losung, die Frank iibernimmt, lautet: »Gott ist
vor der Aktualitit, die von der Potentialitit unterschieden wird, und
vor der Potentialitit, die von der Aktualitit unterschieden wird, der
einfache Urgrund der Welt selbst. [...] Da also Gott absolute Poten-
tialitat, Aktualitit und beider Verkniipfung und somit alles mogliche
Sein wirklich ist, ist er offensichtlich eingefaltet alles«.3* Gottes phi-
losophischer Name ist »das Konnen selbst«, das posse ipsum.3* Er ist
alles, was iiberhaupt ist und was sein kann, allerdings nicht so, dafs er
pantheistisch zur Vielzahl der Dinge wiirde, sondern so, daf$ er in
einer hoheren metalogischen Einheit alles ist als er selbst.?

3 Nicolaus Cusanus: De possest, n. 7, 4-9; ferner n. 8, 17-22. Vgl. auch De docta igno-
rantia I, cap. 2, n. 5 und II, cap. 4-5.

3 Zum Beispiel: De apice theoriae, n. 28. — Vgl. hierzu Josef Stallmach: Ineinsfall der
Gegensitze und Weisheit des Nichtwissens. Grundziige der Philosophie des Nikolaus
von Kues. Miinster (Aschendorff) 1989. Insbesondere S. 68-83.

35 Cum potentia et actus sint idem in deo, tunc deus omne id est actu, de quo posse esse

313

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Dieser Gedanke ist nicht nur im Sinne der »potentia activa« zu
verstehen, so daf$ Gott alles bewirken kann, was moglich ist. Fiir Ni-
kolaus ist im Kénnen Gottes auch »eingefaltet« alles wirklich, was
iiberhaupt werden kann. Die Welt kann sein; dieses ihr Kénnen-sein
ist als potentia passiva in Gott, ob sie aktuell geschaffen ist oder nicht
ist. Gott ist die Urform alles iiberhaupt Formbaren; er enthilt deshalb
in der Weise der »complicatio« (Einfaltung oder Zusammenfaltung)
sowohl das Geformte wie das Formbare in sich. Das heif3t, daf3 die
Welt in ihrem Konnen-sein von Ewigkeit her in Gott ist. Fiir Niko-
laus wie fiir Frank bildet diese metalogische Einheit von Aktualitit
und Potentialitit, wobei letztere auch die Formbarkeit einschliefit,
den »apex theoriae«, den »Gipfel der Einsicht«.

Es ist ein {iberaus wichtiger Gedanke des Nikolaus als auch
Franks, daf8 das Zusammenfallen des Begrenzten und Unbegrenzten
als sich kontradiktorisch AusschlieSenden nicht vom Intellekt via ra-
tionis kombiniert werden kann.?* Der von Frank verwendete Aus-
druck »Schweben iiber« unterstreicht, daf3 die »Mauer des Paradie-
ses«, die aus den Begriffskombinationen gebildet wird, iibersprungen
werden muf, um den Urgrund »beriihren« oder »schmecken« zu
konnen. Die Koinzidenz des in unendlichem Abstand zu einander
stehenden Gegensitzlichen kann nur »geschaut«, nicht mehr gedacht
werden oder, wie Frank sagt, nur »verstehend erlebt« werden. Sowe-
nig das Cusanische »Schauen« ein Betrachten von etwas ist, so wenig
bietet sich dem Blick aus der Position des »Schwebens« eine Kom-
bination ontologischer Realititen.?” Wer im Zusammenfallen die

potest verificari. Nihil enim esse potest, quod deus actu non sit. Nicolaus Cusanus:
Trialogus de possest, n. 8,6. Vgl. J. Stallmach: S. 73.

36 Nikolaus schreibt: Uber das Unverméogen, die Gegensitze mit ihrem unendlichen
Abstand via rationis zu einer Einheit zu verbinden, schauen wir in nicht ergreifender
Weise das unendlich Grofite. [Hoc autem omnem nostrum intellectum transcendit, qui
nequit contradictoria in suo principio combinare via rationis [...] Supra omnem igitur
rationis discursum incomprehensibiliter absolutam maximitatem videmus infinitam
esse, cui nihil opponitur, cum qua minimum coincidit]. De docta ignorantia I, cap. 4,
n. 12.

37 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia I, cap. 4, n. 12, — In De visione dei (cap. 9; 37)
betont Nikolaus, daf3 die Einsicht in die Notwendigkeit der Koinzidenz noch eine Ver-
standeseinsicht ist und deshalb noch nicht das »Paradies« 6ffnet. Der das Paradies bewa-
chende spiritus altissimus rationis mufl vollstindig besiegt werden, soll der Mensch zur
unverhiillten Schau gelangen: Et repperi locum in quo revelate reperieris, cinctum con-
tradictoriorum coincidentia. Et iste est murus paradisi in quo habitas, cuius portam
custodit spiritus altissimus rationis, qui nisi vincatur, non patebit ingressus.

314

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein als Koinzidenz von Aktualitit und Potentialitit

Opposita als solche verfolgen mochte, hitte die Koinzidenz als Kom-
bination oder Synthese mifsverstanden. Das Beriihren des Unberiihr-
baren auf die Weise des Nicht-Beriihrens geschieht in der Bewegung
des Transzendierens jeder moglichen Bestimmung. Als das non aliud
ist das Absolute jeder Beziehung, jedem Vergleich und jeder Bestim-
mung enthoben.?

Durch seine Lehre von der Einheit von Aktualitit und Potentia-
litdt in Gott ist Nikolaus auch hinsichtlich des Schopfungsgedankens
zu Franks Lehrer geworden. Zumal die Deutung, die Frank der »Er-
schaffung aus dem Nichts« und der »Erschaffung seit Ewigkeit« ge-
geben hat, findet bei Nikolaus ihr Vorbild. Gott »erschafft nicht aus
einem anderen, sondern aus sich, weil er alles ist, was sein kanng,
schreibt Nikolaus. In Gott kann es, wie gesagt wurde, kein Nicht-sein
und damit keine wesenhafte Andersheit oder Unterscheidung geben,
»weil er vor dem Nicht-sein ist«. Gott als »das Kénnen selbst« wech-
selt in seiner dynamischen Aktualitdt nicht vom einen zum ande-
ren.? Weil es in ihm die Andersheit des Nacheinander nicht gibt —
er ist supra omnem oppositionem —, muf man »sehen, schreibt Ni-
kolaus, daf3 die Schopfung in Gottes »unsichtbarer Kraft oder Macht
von ewig her gewesen ist«. Was gemeinhin als das »Nichts« bezeich-
net wird, aus dem Gott schafft, mufl darum als die Fiille der Moglich-
keiten verstanden werden, die in Gott er selber, d.h. seine Aktualitit
ist. In diesem Sinne ist Gott »alles, was sein kanng, denn er hat »in
sich den Begriff und Wesensgrund aller formbaren Dinge«, denn er
ist »die eigentliche Formal- oder Exemplarursache« von allem.% Das

% Vgl. auch G. Schneider: Gott — das Nichtandere: Untersuchungen zum metaphysi-
schen Grunde bei Nikolaus von Kues. Miinster (Aschendorff) 1970, S. 155-170.

¥ Die Koinzidenz von Ruhe und Bewegung, Ewigkeit und Zeit illustriert Nikolaus mit
einem Kinderspielzeug: Ein Kreisel, der mit einer raschen Handbewegung von einer
Schnur abgezogen sich schnell um sich selbst dreht, scheint still zu stehen. Bei unend-
licher Geschwindigkeit konnte sein Kreis nicht mehr unterschieden werden von fest
fixierten Kreisen, die um ihn herum gezogen wiirden. So kann »gesehen« werden, daf8
es »kein Widerspruch ist, daf} die Ewigkeit als ganze zugleich in jedem beliebigen Zeit-
punkt und Gott, der Ursprung und das Ziel, als ganzer zugleich in allen Dingen ist«.
Trialogus de possest, n. 18-20. Der Mensch, der sich Gott in seinem Schaffen annihert,
nimmt auch an dessen ewiger Ruhe teil [et sic homo ad deiformitatem appropinquet,
ubi cuncta aeterna pace quiescunt]. De coniecturis, cap. 14, n. 145.

4 »Es ist namlich nicht moglich, die Schopfung als vom Schopfer ausgeflossen zu ver-
stehen, wenn man nicht sieht, dafl sie in seiner unsichtbaren Kraft oder Macht von ewig
her gewesen ist. Alles Erschaffbare muf3 in seiner Moglichkeit wirklich sein, auf daf} er
selber aller Formen vollkommenste Form sei. Er selbst muf3 alles sein, was sein kann,
damit er die wahrste formale oder urbildliche Ursache ist. Er muf in sich aller form-

315

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Wie des schopferischen Hervorgangs des Vielen aus der unendlichen
Einheit Gottes ist uns auch nach Nikolaus unbegreiflich. GewifS ist,
daf nicht nur alles, was irdisch-geschopflich ist, sondern auch alles,
was sein kann, in Gott aktual ist — so wie Gott in allem, sofern es ist,
dessen seinsgebender Grund ist. Die absolute Méglichkeit zu allem —
die materia im Verstindnis der Aristoteliker — kann nicht als »etwas«
neben oder auler Gott gedacht werden; wohl aber stammt sie aus
Gott.# Das absolute Konnen ist deshalb nicht mit der materia prima
als vollig bestimmungslose Moglichkeit gleichzusetzen. Sowohl fiir
Frank wie fiir Cusanus ist die unbestimmte »absolute Moglichkeit«
der »Ur-Materie« in der absoluten Aktualitit — in Gott — aufgeho-
ben.#

Der Schopfungsakt, in dem Gott als die »Form aller Formen« aus
der Fiille der in ihm actu anwesenden Modglichkeiten dem Geschopf
eine endliche Form mitteilt, kann als kontingente Aktualisierung
(oder Formung) dieser Fiille bezeichnet werden; es ist die »Ausfal-
tung« des in der aktualen Fiille Gottes als Potenz Gegebenen.* Ent-
sprechendes gilt, wie Frank sagt, (abbildhaft) auch fiir das schopferi-
sche Tun des Menschen (GdW 312f.). (Zu Nikolaus von Kues siehe
auch Kapitel 1V, 4).

baren Dinge Begriff und Wesensgrund haben. Er muf3 iiber jedem Gegensatz sein. Denn
in ihm kann es kein Anderssein geben, weil er vor dem Nichtsein ist. Wenn er niamlich
nach dem Nichtsein wire, wire er nicht der Schopfer, sondern aus dem Nichtsein her-
vorgebrachtes Geschopf. In ihm ist also das Nichtsein alles, was sein kann. Daher er-
schafft er nicht aus einem anderen, sondern aus sich, weil er alles ist, was sein kann«.
[Non est enim possibile creaturam intelligi emanasse a creatore, nisi videatur in invisi-
bili virtute seu potestate eius ipsam aeternaliter fuisse. Oportet omnia creabilia actu in
eius potestate esse, ut ipse sit formarum omnium perfectissima forma. Oportet ipsum
omnia esse quae esse possunt, ut sit verissima formalis seu exemplaris causa. Oportet
ipsum in se habere omnium formabilium conceptum et rationem. Oportet ipsum esse
supra omnem oppositionem. Nam in ipso non potest esse alteritas, cum sit ante non-
esse. Si enim post non-esse esset, non esset creator sed creatura de non-esse producta. In
ipso igitur non-esse est omne quod esse potest. Ideo de nullo alio creat, sed ex se, cum sit
omne quod esse potest.]: Nicolaus Cusanus: Trialogus de possest, n. 73. Vgl. auch n. 13.
41 Nikolaus Cusanus: De docta ignorantia I, cap. 8, n. 132, 19 und n. 136.

42 Zur Schopfungslehre des Nikolaus von Kues vgl. J. Hoff, a.a.O. S. 352-359.

# »Wer verméchte zu begreifen, wie alles Bild jener einzigen unendlichen Form
ist [...]? Ist doch die unendliche Form nur in endlicher Weise aufgenommen, so daf3
jedes Geschopf gleichsam eine endliche Unendlichkeit oder ein geschaffener Gott ist«.
Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia II, cap. 2, n. 103 und 104.

316

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Kirche« — die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit
7. Die »Kirche« — die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

Frank hat in seiner Religionsphilosophie die Absicht gedufSert, die
Weise, wie Nikolaus von Kues »die okumenische christliche Wahr-
heit« spekulativ ausgedriickt hatte, philosophisch neu aufzunehmen
(DU 24). Es stellt sich deshalb die Frage, ob er auch zur Entfaltung
seines Begriffs der »Kirche« Anregungen von Nikolaus verarbeitet
hat. Dessen Hauptwerk De docta ignorantia enthilt im 3. Buch einen
Abrifd der Christologie, der mit einem Kapitel tiber die Kirche
schlieflt. Obwohl Frank bei seinen Ausfithrungen iiber die Kirche
den Kardinal nicht erwihnt, sind einige frappierende Ahnlichkeiten
mit ihm (neben Unterschieden) nicht zu iibersehen.

Zur »Kirche« in Franks Verstindnis gehoren alle Menschen, die
im »Dienst an der Wahrheit« leben. Diese »Wahrheit« ist, wie aus-
gefiihrt wurde, das Prinzip der gottmenschlichen »Gemeinschaftlich-
keit« [sobornost’]: das »Heilige« oder »das gottliche Prinzip im
menschlichen Leben«. Es muf$ wenigstens minimal anerkannt sein,
soll eine menschliche Beziehung Bestand haben. Frank nennt die
»Kirche« darum die »Seele« jeder Gesellschaft. Die Gottmenschlich-
keit — die »Wahrheit« der »Kirche« — macht den Menschen zum
Menschen; sie begriindet die Wiirde des Menschen, die sittliche
Pflicht, sich zu vervollkommnen, und zugleich das Gebot universaler
Solidaritdt. Als die real-ideale Erscheinung der gottmenschlichen Ge-
meinschaftlichkeit vermittelt sie das Wir-sein, in dem jedes Individu-
um mit jedem anderen seinshaft verbunden ist. Die »Bestimmung«
des Menschen ist es, diese ideal-reale » Wahrheit« immer starker zum
priagenden Prinzip des Lebens in der »Welt« zu machen, so daf3, wie
Frank in den Geistigen Grundlagen der Gesellschaft ausfiihrt, die
Menschheit als Ganze »Kirche« wird und zur Vergottlichung gelangt
(GGAG 202£.).

Gemaif Nikolaus von Kues ist es die »Bestimmung« des Men-
schen, sich in seiner Qualitit als »lebendiges Bild« Gottes (viva
imago) zu vervollkommnen, indem er Jesus Christus, dem »Bild«
schlechthin, dhnlich d. h. »christusférmig« wird.* Nikolaus nennt es
auch die »Sohnwerdung« [filiatio] des Menschen. Die Schopfung ist
von der Inkarnation her gedacht, der endgiiltigen und vollendeten
Zuwendung Gottes zum Menschen. Der Mensch, das Abbild Christi,

4 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, cap. 11, n. 252 und 253.

317

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:X 0.



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

des Urbildes, ist dazu berufen, zur »Gottférmigkeit«, vermittelt als
»Christusformigkeit«, zu gelangen.

Der Begriff »Wahrheit«, der im Kapitel De ecclesia in De docta
ignorantia eine zentrale Stelle einnimmt, kommt in einigen bemer-
kenswerten Elementen mit Franks Wahrheitsbegriff tiberein. Niko-
laus spricht davon, dafy der Mensch, kraft der Intentionalitit seiner
Vernunft auf die Erkenntnis »unverginglicher Wahrheit« [veritas
incorruptibilis] gerichtet ist. Wahrheit ist aber nur dann wahrhaft
unverganglich, wenn das Gottlich-Ewige in ihr anwesend ist. Soweit
die Vernunft diese Wahrheit erreicht, wandelt sie sich selbst in ihre
Form: »So also ist die Fassungskraft der vernunfthaften Natur, daf3
sie ihrer Wandlungsfahigkeit entsprechend sich zu dem Leben wan-
delt, das sie in sich aufnimmt«.* Wo die Vernunft nach unverging-
licher Erkenntnis strebt, sucht sie den Logos und nimmt ihn in sich
auf. Die Vernunft ist dazu fihig, weil sie als Bild Gottes selbst schon
das Licht des Logos in sich triagt. Wieder wird die christologische Ver-
mittlung deutlich: Der ewige Logos hat sich in der Person Christi mit
der menschlichen Natur vereint. Diese hypostatische Einheit von
Gott und Mensch, von ewigem gottlichem Licht und irdischer Ver-
nunft, ist die Bedingung jeglicher Wahrheitserkenntnis und des Wis-
sens tiberhaupt. Nikolaus hat der im Platonismus geldufigen Ein-
sicht, da3 menschliche Wahrheitssuche und Wahrheitserkenntnis
durch das Licht der ewigen Wahrheit ermoglicht werden, die christ-
liche Konkretisierung gegeben. Die »Wahrheit«, mit der Jesus sich
im Johannesevangelium identifiziert (»Ich bin die Wahrheit«), und
das natiirliche Wissen sind Nikolaus zufolge wie Bedingung und Er-
moglichtes auf einander bezogen. Darum vollendet sich das un-
bedingte menschliche Streben nach »Wahrheit« in der »Liebe zu
Christus«, dem Inbegriff aller gottlichen aber auch menschlichen
Wahrheit. Das heif3t aber, daf3 dieses Streben, weil die Wahrheit Per-
son ist, praktisch-konkret sein muf3. Weil es vom Logos geleitet und
durch seine Einheit mit der menschlichen Natur in Christus vermit-
telt ist, ist es bedeutungsvoll fiir die Menschheit, all-menschlich. Das
praktische Wahrheitsstreben baut den Leib Christi, die Kirche, auf.
»Die Wahrheit unseres Leibes erfiillt sich in der Wahrheit des Leibes
Christi und die Wahrheit unseres Geistes in der Wahrheit des Geistes

4 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, cap. 12, n.259. Vgl. U. Roth: a.a.O,,
S. 260.
4 Vgl. De docta ignorantia I1I, cap. 11, n. 244. Vgl. U. Roth, a.a.O. S. 237; 149.

318

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Kirche« — die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

Christi [...], so dafs ein jedes in ihm ist, auf daf3 ein Christus aus allen
sei«.¥ Die menschliche Vernunft erfafSit die »unvergingliche Wahr-
heit« erst dann in ihrer ganzen Fiille, wenn sie »durch den Frieden in
Christus Jesus zur Ruhe gekommen ist«. 4

Wie fiir Frank so ist schon fiir Nikolaus die Kirche das Urbild
und Vorbild der All-Einheit; an ihrem Begriff der Kirche ist abzule-
sen, wie sie die Idee der All-Einheit verstehen. Dabei ist zu beriick-
sichtigen, daf8 Nikolaus die All-Einheit nicht in der »streitenden«
irdischen Kirche, sondern in der »triumphierenden« Kirche, die als
solche durch den »Triumph« der unverginglichen Wahrheit aus-
gezeichnet ist, vollendet sieht. Erst in ihr ist das eine Menschsein,
das urbildlich in Christus ist, in allen Menschen verwirklicht — una
Christi humanitas in omnibus hominibus. In ihr sind Freiheit und
Gemeinschaft harmonisch verbunden. »Diese Einung [unio] also ist
die Kirche oder die Gemeinschaft der vielen im Einen, gleichwie die
vielen Glieder an dem einen Korper sind, aber ein jedes an seiner
Stelle; wo das eine nicht das andere ist, und doch ein jedes an dem
einen Korper, durch den es mit jedem anderen vereint ist; wo keines
ohne den Korper Leben und Bestand haben kann, auch wenn am
Korper eines nicht das Ganze ist, es sei denn mittelbar durch den
Korper«.® »Kirche besagt Einheit von vielen unter Wahrung der per-
sonalen Wirklichkeit eines jeden einzelnen ohne Verwischung der
Einzelnaturen und der Stufen«.*

Bei Nikolaus von Kues ist die Einheit der Menschheit und ihre
schlieflliche Vergottlichung christologisch vermittelt. Diese Vermitt-
lung tritt in Franks philosophischen Hauptwerken Das Unergriindli-
che und Die Realitiit und der Mensch zuriick. Sie sind darauf gerich-
tet, auch den nicht-christlichen Lesern durch philosophische
Argumentation das Gottmenschentum als das Fundament des Hu-
manismus zu vermitteln. Der Eindruck, daf3 in Franks Sicht durch
die Selbstmitteilung Gottes in der Schopfung die Selbstoffenbarung
bereits vollendet sei, wird durch die spirituellen Schriften Mit uns ist
Gott und Das Licht in der Finsternis korrigiert. In ihnen ist deutlich
zu sehen, daf8 Frank die vorzeitliche allgemeine Offenbarung in der

47 ut sit unus Christus ex omnibus: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 256.

48 De docta ignorantia III, cap. 12, n. 259.

4 De docta ignorantia III, cap. 12, n. 256.

% Nam ecclesia unitatem plurium salva cuiusque personali veritate dicit absque confu-
sione naturarum et graduum: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 261. Ich folge der
Ubersetzung von P. Wilpert und H. G. Senger.

319

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24,01.2026, 02:17:10. Nic



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikolaus von Kues — der Lehrer

Schopfung in Hinblick auf ihre Vollendung in der Inkarnation ver-
steht — und diese als Vollendung des vorzeitlichen Heilsplans. Nichts
wire falscher, als die allgemeine Offenbarung zu isolieren und als
Ereignis zu deuten, das eine geschichtliche Offenbarung tiberfliissig
machen wiirde. Frank stand das Problem vor Augen, wie die zahlrei-
chen Zeitgenossen, denen die christliche Kirche und ihre Verkiindi-
gung fremd bleibt, doch die »frohe Botschaft« des universalen, alle
Menschen umfassenden gottlichen Heilswillen erfahren konnen.
Hierauf eine Antwort zu finden, war der mafigebliche Beweggrund
dafiir, die These von der allgemeinen oder »natiirlichen« Offenba-
rung zu entwickeln. Daf$ auch Nikolaus von Kues die bedringende
Frage, wie die Nichtchristen das durch die Menschwerdung Gottes
geschenkte Heil gewinnen kénnen, nicht fremd war, zeigt sein Trak-
tat De pace fidei, in dem er die Vertreter verschiedener Religionen
einen Disput {iber die Wahrheit des Glaubens fiihren lafst.

320

hittps://dol.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:X 0.



https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Gewißheit des Absoluten
	2. Wissen als ungegenständliche Erfahrung
	3. Der menschliche Geist – das Bild des göttlichen Geistes
	4. »transcensus«
	5. Die Gottmenschlichkeit
	6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualität und Potentialität
	7. Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

