
XVII. Nikolaus von Kues – der Lehrer1

Nikolaus von Kues ist »in gewissem Sinne für mich der einzige Leh-
rer der Philosophie«, schreibt Frank in Das Unergründliche, und von
seinem eigenen Buch sagt er, es wolle im Grunde nichts anderes, als
auf neue Weise »eine systematische Entfaltung des Grundprinzips
seiner Weltanschauung, seiner Art, die ökumenische christliche
Wahrheit spekulativ auszudrücken«2. Frank war auf Nikolaus auf-
merksam geworden, als er sich vor dem Ersten Weltkrieg in der Vor-
bereitung seiner Habilitationsschrift mit dem Neukantianismus aus-
einandersetzte.3 Im Vorwort zu seinem Werk über den Gegenstand
des Wissens schreibt er: »Die Rechtfertigung des Realismus ist nur
durch die Einsicht in die Irrigkeit des Rationalismus möglich. Dieses
gesamte Wechselverhältnis ist in den vortrefflichen, energischen und
geistreichen Worten des Nikolaus von Kues ausgedrückt, in denen
wir unsere allgemeine Weltauffassung zusammenfassen können: ›Es
läßt sich nicht leugnen, daß ein Ding seiner Natur nach zuerst ist,
bevor es erkennbar ist. Daher erreichen weder Sinne noch Vorstel-
lungskraft noch Vernunft die Weise des Seins, liegt sie doch all dem
voraus. … Also gibt es von der Weise des Seins kein Wissen; mag

301

1 Zu den neuesten Publikationen über Nikolaus von Kues siehe M. Thurner: Gott als
das offenbare Geheimnis nach Nikolaus von Kues. Berlin (Akademie-Verlag) 2001.
M. Thurner (Herausg.): Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien. Berlin
(Akademie-Verlag) 2002. J. Hoff: Kontingenz, Berührung, Überschreitung. Zur philoso-
phischen Propädeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues. Freiburg (Alber)
2007. Teilweise sind die folgenden Ausführungen enthalten in: P. Ehlen: Nikolai Ku-
zanskij kak učitel’ Semena Ljudvigoviča Franka. In: Nasledie Nikolaja Kuzsanskogo i
tradicii evropejskogo filosofstvovanija. Verbum, Vypusk 9, St. Peterburg 2007.
2 Der Satz »In gewissem Sinne ist er für mich der einzige Lehrer der Philosophie« fehlt
in der deutschen Ausgabe S. 24!
3 In seiner Abhandlung Spinozas Lehre von den Attributen in »Voprosy filosofii i psy-
chologii«, September/Oktober 1912, erwähnt Frank Nikolaus von Kues nur einmal bei-
läufig zusammen mit Giordano Bruno. Der Schluß liegt nahe, daß Frank zu dieser Zeit
noch keine nähere Kenntnis des Cusanischen Werkes hatte.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch mit höchster Gewißheit geschaut werden, daß es eine solche
Weise gibt. Wir haben also eine geistige Schau, die den Blick auf das
richtet, was vor aller Erkenntnis liegt‹«. Frank nennt Nikolaus hier
»den Wegbereiter und Vorläufer der gesamten neuen Philosophie«
(GdW 82; 844).

Als Frank nach dem Zweiten Weltkrieg an seiner Anthropologie
arbeitete, umriß er in einem Brief an den in Rom lebenden Philoso-
phen und Schriftsteller Wjatscheslaw Iwanow das Anliegen, das er
mit seinem Werk verfolgte; dabei unterstrich er auch die Bedeutung,
die er Nikolaus zuerkannte: Die »Gottessohnschaft des Menschen ist
die Grundlage jeglichen ›Humanismus‹«. Diese Erkenntnis aber ist in
der kirchlichen Tradition weithin überdeckt, teils durch die alttesta-
mentliche Betonung der Geschöpflichkeit des Menschen, teils durch
den antiken Gedanken, daß der Mensch dem Kosmos untergeordnet
sei. »In der geistigen Geschichte des Westens gab es nur einen kurzen
Augenblick als im Schoß der Kirche selbst sich ein ›christlicher Hu-
manismus‹ abzeichnete. Seinen tiefsten Ausdruck fand er im theo-
logisch-philosophischen System eines gläubigen Katholiken, des Kar-
dinals Nikolaus von Kues, eines der größten, bis jetzt nicht
geschätzten Denkers – und für mich des hauptsächlichen Lehrmei-
sters […]«5. Ähnlich formuliert Frank in seiner Anthropologie (RM
274).

Frank zeigt sich als guter Kenner des Cusanischen Denkens; be-
sonders ist das in dem seiner Erkenntnislehre angefügten Exkurs zur
»Geschichte des ontologischen Gottesbeweises« zu erkennen. Aus-
drücklich erwähnt oder zitiert er die Schriften De docta ignorantia,
De coniecturis, Idiota de sapientia, De dato patris luminum, De be-
ryllo, De visione dei, De venatione sapientiae, De non aliud, das
Compendium, den Trialogus de possest, De apice theoriae. Die Aus-
gabe, nach der er zitiert, ist der Pariser Druck von 1514.6

Die Fragen, die durch die Auseinandersetzung mit Kant und
Fichte angestoßen, aber nicht befriedigend beantwortet waren, fand

302

Nikolaus von Kues – der Lehrer

4 Frank zitiert aus Nikolaus von Kues: Compendium, cap. 1 (vgl. die Übersetzung von
B. Decker und K. Bormann; Hervorhebungen sind von mir).
5 Brief an Vjačeslav Ivanov vom 17. Juni 1947. In: S. L. Frank: Russkoe Mirovozzrenie.
St. Petersburg 1996, S. 97.
6 Den Traktat »De non aliud« kannte Frank auch aus dem Anhang zum Buch »Die
Gotteslehre des Nikolaus Cusanus«, das Johannes Uebinger 1888 veröffentlicht hatte.
Eine deutsche Übersetzung der »Docta Ignorantia« von Alexander Schmid war 1919 bei
Hegner erschienen; ob Frank sie herangezogen hat, ist nicht zu erkennen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank bei Nikolaus von Kues aufgenommen. Gerade in methodischer
Hinsicht wurde Cusanus, indem er die transzendentale Frage nach
der Erkenntnis des Seins einer neuen Lösung zuführte, zu Franks
Lehrer. Bei ihm fand Frank die argumentative Begründung einer
real-idealistischen Ontologie und, darauf aufbauend, eines christli-
chen Humanismus. Frank hatte als Philosoph des 20. Jahrhunderts
in Nikolaus auch deshalb seinen Lehrer finden können, weil dieser
bereits wesentliche Anliegen des neuzeitlichen Denkens aufgenom-
men hatte, nicht zuletzt den Ausgang vom Erkenntnisstreben des
Subjekts. Es wäre einer eigenen Untersuchung wert, die geistige Ver-
wandtschaft beider Denker im einzelnen aufzudecken. In diesem Ka-
pitel sollen jedoch nur einige markante Gedanken des Cusanus her-
vorgehoben werden, die als mögliche Anregungen für Franks
Philosophieren zu erkennen sind, um die Hochschätzung, die Frank
ihm als seinem Lehrer entgegenbringt, verständlich zu machen.

1. Die Gewißheit des Absoluten

Der Grundgedanke der Cusanischen Philosophie, schreibt Frank, be-
steht in der Lehre, daß Gott dem begrifflichen Wissen, das nur Be-
grenztes erfaßt, unzugänglich ist, daß Gott aber auf die besondere
Weise des »belehrten Nichtwissens« gewußt wird.

Sowohl in Franks Erkenntnislehre als auch im ersten Teil von
Das Unergründliche spielt der Aufweis, daß unser Wissen durch Un-
terscheiden und Bestimmen gewonnen wird und deshalb die Fülle des
Unbegrenzten zur notwendigen Voraussetzung hat, die zentrale Rol-
le. Deutlich ist an ihm das Cusanische Vorbild zu erkennen. Cognos-
cere enim mensurare est, heißt es lapidar bei Nikolaus.7 Die Genau-
igkeit jeder Unterscheidung aber kann unaufhörlich verfeinert
werden, so daß man sich in der endlosen Präzisierung des Gemesse-
nen verlieren könnte. Soll überhaupt Messen und Unterscheiden
möglich sein, muß den Unterscheidungen und Bestimmungen etwas
wesentlich nicht Meßbares vorausliegen, das deshalb auch nicht wie
ein gewöhnliches Maß an einen Gegenstand angelegt werden kann.
Es kann, weil es selber nicht gegenständlich und begrenzt ist, auch
nicht mit einem Begriff erfaßt und im gewöhnlichen Sinne »gewußt«

303

Die Gewißheit des Absoluten

7 Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 39, n. 71. – Die opera rationis geschehen per di-
scretionem: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I, n. 5.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden.8 Die außerhalb jeden Vergleichs stehende Bedingung des
Messens und Unterscheidens, das Nikolaus deshalb auch das non-ali-
ud nennt, ist, wie Frank in seiner Erkenntnislehre bemerkt, das Prin-
zip, welches der Unterscheidung von idem und aliud und damit jeg-
licher Bestimmung vorausgeht und sie ermöglicht (GdW 289). Es
muß, weil nicht mehr meßbar, absolut sein. Das begrifflich nicht
wißbare absolute Sein – Nikolaus nennt es auch einfach die »Weis-
heit« (oder das Eine oder die Einheit) – ist in unserem Erkennen als
Bedingung unseres Bestimmens anwesend; wir »wissen« es vor jeder
Bestimmung in einer besonderen Weise der Erfahrung oder An-
schauung. Nikolaus beruft sich auf die evidente Einsicht, daß das
Meßbare, weil es das Zusammengesetzte ist, »von Natur aus später«
ist als das Einfache.

Die Überzeugung, die Nikolaus in seiner kleinen anschaulichen
Schrift Der Laie über die Weisheit zum Ausdruck bringt, ist auch die
Franks: In ihr bemerkt der wahrhaft wissende »Laie«, daß die »Weis-
heit« als das Eine und Einfache ungeachtet ihrer Verborgenheit doch
zugleich so offenkundig ist, daß sie gleichsam »draußen auf den Stra-
ßen ruft«. Das Wissen von ihr ist kein Geheimwissen in der Art einer
Gnosis, das nur wenigen Auserwählten zugänglich wäre. Im Gegen-
teil, das Absolute ist uns gewisser als die Vielzahl der Weltdinge.
Mehrmals betont Nikolaus, und Frank folgt ihm hierin, daß dem Ab-
soluten gegenüber, weil es die Bedingung jegliches Denkens ist, ein
Zweifel widersinnig ist, denn er müßte (in einem performativen Wi-
derspruch) voraussetzen, was er bezweifelt.9 Es gibt nichts, durch das
man dieses Eine ersetzen könnte, denn jedes »andere« wäre etwas
Bestimmtes und Begrenztes. In seiner Erkenntnislehre bemerkt
Frank, Nikolaus habe in seinem Traktat De possest »mit genialem
Scharfblick und in schlichter Form« die Erkenntnis ausgesprochen,
daß jede Negation immer ein Sein voraussetzt. »Das Sein, das sie
voraussetzt, ist also vor der Verneinung […]; es ist vor dem Nicht-
sein« (GdW 195).10 Was Frank hier unter erkenntnistheoretischer

304

Nikolaus von Kues – der Lehrer

8 »Das, wodurch, aufgrund wessen und worin alles Meßbare gemessen wird, ist durch
kein Maß zu erreichen« [Id, per quod, ex quo et in quo omne mensurabile mensuratur,
non est mensura attingibile]: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I, n. 6. Ferner: De
docta ignorantia I, cap. 3; De coniecturis II, cap. 16, n. 164–167.
9 Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia II, n. 29+30. – Trialogus de possest, n. 67. – De
beryllo, cap. 6, n. 7. – De visione dei, cap. 6, n. 21.
10 Nicolaus Cusanus: De possest, n. 66.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rücksicht sagt, wird in Das Unergründliche unter Rücksicht der phi-
losophischen Gotteserkenntnis weitergeführt.

2. Wissen als ungegenst�ndliche Erfahrung

Das Wissen des Absoluten auf die Weise des belehrten Nichtwissens
hat den Charakter einer lebendigen Erfahrung. Auch die im An-
schluß an Fichte von Frank schon früh gewonnene Einsicht, daß Phi-
losophie »Lebensverstehen« sein soll, ist von Nikolaus aufgenom-
men und vertieft worden. Der Schrift Der Laie über die Weisheit
hatte Frank den Satz entnommen, den er seiner Religionsphilosophie
als Motto voranstellte: »das Unberührbare wird auf die Weise des
Nichtberührens berührt« – attingitur inattingibile inattingibiliter.
Um den lebendigen Charakter dieses Berührens zu unterstreichen,
spricht Nikolaus mit dem Vokabular der Mystik auch vom »Schmek-
ken« dessen, was auf verborgene Weise alles durchdringt. Die »Weis-
heit« – das lebendig erfahrene Sein – kann von unserem geistigen
Geschmackssinn nicht objektiviert werden und ist nicht isoliert für
sich allein zu schmecken. Doch »strahlt« sie in den vielen Dingen
»wider« (in omnibus reluceat) und veranlaßt uns, nach ihrem Ur-
sprung zu suchen.11 Nikolaus vergleicht sie darum mit einer nicht
unmittelbar zugänglichen Duftquelle. Sobald man deren Duft auf-
nimmt und schmeckt, hat man einen »unschmeckbaren Vorge-
schmack« (praegustatio ingustabilis) von seiner Quelle und sucht
nach dieser selbst. In seiner Schrift Über das Schauen Gottes sagt
Nikolaus, daß Gott in einem »Vorgeschmack« in den Dingen erfah-
ren wird. Denn wer den Weltdingen auf den Grund geht, vermag mit
seiner mens (»Gemüt«12) Gott »auf die Weise des Nicht-Schmek-
kens« zu »schmecken«. »Deine Lieblichkeit schmecken bedeutet, die

305

Wissen als ungegenst�ndliche Erfahrung

11 »Durch die Weisheit nämlich und aufgrund ihrer und in ihr ist alles innere Schmek-
ken. Sie selbst aber, weil sie in den höchsten Höhen wohnt, ist in allem Geschmack nicht
zu schmecken. Unschmeckbar also wird sie geschmeckt, weil sie höher ist als alles
Schmeckbare, sei es sinnenfällig, verstandesmäßig oder vernunfthaft.« [Per sapientiam
enim et ex ipsa et in ipsa est omne internum sapere. Ipsa autem, quia in altissimis
habitat, non est omni sapore gustabilis. Ingustabiliter ergo gustatur, cum sit altior omni
gustabili, sensibili, rationali et intellectuali]: Nicolaus Cusanus: Idiota de sapientia I,
n. 10. Nikolaus verbindet sapientia mit sapere (schmecken, kosten) und bringt so zum
Ausdruck, daß die Weisheit nicht begrifflich erkannt, sondern erfahren werden muß.
12 K. H. Volkmann-Schluck übersetzt »mens« als »Gemüt«: Nikolaus Cusanus. Frank-
furt a.M. 1957, S. 68.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Süße alles Guten in ihrem Ursprung erfahrungsmäßig (experimen-
tali contactu) wahrnehmen, bedeutet, den Gehalt von allem, was
überhaupt erstrebenswert ist, in deiner Weisheit berühren«.13 Der
Ausdruck »experimentalis contactus« unterstreicht nochmals, daß
das »Berühren« des Unbegreiflichen (incomprehensibile) durch die
»mens« ein Akt geistiger Erfahrung ist, vergleichbar dem inneren
Angerührtwerden bei der Begegnung mit einer anderen Person. Die
in De visione dei beschriebene geistige Erfahrung schildert den expe-
rimentalis contactus der menschlichen mens mit dem Angesicht,
dem Du Gottes, dem »Ur-Bild« und der »Ur-Wahrheit« aller Ange-
sichte.14

Nikolaus benutzt häufig auch das Wort »sehen« (das mit dem
Begriff der »Intuition« aufgenommen wird).15 Doch wer die »ewige
Weisheit oder den Ursprung des Erkennens sehen« will, muß bereit
sein, sich einer »Brille« (eines »beryll«) zu bedienen. Er muß sich
»belehren« lassen, damit er sieht, wie das, was nicht mehr größer sein
kann, in eins fällt mit dem, was nicht mehr kleiner sein kann. Er
»sieht« dann den unteilbaren »Ursprung«, der vor jeder Unterschei-
dung in Großes und Kleines liegt und durch den alles in Großes und
Kleines unterschieden werden kann.16 Diese »Brille« erlaubt es, das
viele Verschiedene zur absoluten Einfachheit zu transzendieren, die
über dem vielen Kleinen und Großen ist, – und nicht die bloße Sum-
me oder ein Mittleres zwischen den vielen möglichen Erkenntnis-
gegenständen.

Wenn das »Berühren« des Unberührbaren auch keine mystische
Begnadung voraussetzt; so erfordert es doch das Eingeständnis, daß
der menschliche Verstand diesen »contactus« nicht mit der ihm eige-
nen logischen Stringenz erzwingen kann. Es ist, wie Nikolaus sagt,

306

Nikolaus von Kues – der Lehrer

13 »Denn deine Lieblichkeit zu schmecken bedeutet erfahrungsmäßig die Süße von al-
lem Erfreulichen in seinem Ursprung wahrzunehmen, bedeutet, in deiner Weisheit den
Gehalt von allem Ersehnbaren zu berühren. Den absoluten Gehalt sehen, welcher der
Gehalt von allem ist, ist nichts anderes als mit dem Geist dich, Gott, zu schmecken, denn
du selbst bist die Lieblichkeit des Seins, des Lebens und der Vernunft«. [Gustare enim
ipsam dulcedinem tuam est apprehendere experimentali contactu suavitatem omnium
delectabilium in suo principio, est rationem omnium desiderabilium attingere in tua
sapientia. Videre igitur rationem absolutam, quae est omnium ratio, non est aliud
quam mente te deum gustare, quoniam es ipsa suavitas esse, vitae et intellctus]: Nico-
laus Cusanus: De visione dei, cap. 5, n. 13. – Vgl. cap. 6, n. 20.
14 Nicolaus Cusanus: De visione dei, cap. 6, n. 18.
15 Vgl. Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 2, n. 3.
16 Nicolaus Cusanus: De beryllo, cap. 7, n. 8.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»etwas Großes«, auf das rationale Denken zu verzichten und das Un-
begreifliche »auf nicht-begreifende Weise« im Zusammenfall der
Gegensätze zu umfassen. Frank wird diesen Satz in seiner Religions-
philosophie zitieren (DU 18017). Würde der Philosoph der Ver-
suchung nachgeben, beim Erkennen des Unendlichen die vermeintli-
che Sicherheit des rationalen Schlußfolgerns zu suchen, bliebe er in
einem sekundären Wissen gefangen, das niemals die Gewißheit er-
reichen kann, die dem »Sehen« (oder dem »lebendigen Wissen«, wie
Frank sagt) des Absoluten eigen ist. Alle Argumente, die der Ver-
stand zum Verstehen des Unbegreiflichen beibringen kann, bleiben
»unsicher und dürftig« (instabiles atque exiles).

3. Der menschliche Geist – das Bild des g�ttlichen Geistes

Die menschliche mens vermag im »belehrten Nichtwissen« das Ab-
solute zu berühren, weil sie selbst »auf erhabene Weise Gott ähnlich
ist« – alta dei similitudo. Die Cusanische Bildlehre erweist sich als
Angelpunkt. Schon jedes Seiende nimmt, um sein zu können, am
göttlichen Sein teil, ist so dessen Repräsentant. Im Menschen aber
ist das göttliche Sein auf besondere, eben lebendiggeistige Weise
»kontrahiert«. So kann der kundige »Laie« im Traktat Idiota de men-
te auf die Frage »Woher hat der Geist jene Einsicht?« antworten: »Er
hat sie als Abbild des Urbildes von allem«, denn der menschliche
Geist ist das »lebendige Bild« und die »lebendige Abschrift der ewi-
gen und unendlichen Weisheit«.18 Im Menschen »spiegelt« sich das
Leben Gottes. Das »Wissen« von Gott findet er deshalb vorrangig in
der lebendigen Erkenntnis seiner selbst. Weil die Vernunft abbildhaft
alles enthält, was auch in Gott enthalten ist, enthält sie auch den
lebendigen Selbstbezug, der das Wesen des göttlichen Seins aus-
macht.19 So hat der Mensch auch am schöpferischen Leben Gottes
teil und besitzt die Macht, selber schöpferisch Leben hervorzubrin-
gen. Der menschliche Geist ist so in der Tat das »Maß aller Dinge«,

307

Der menschliche Geist – das Bild des g�ttlichen Geistes

17 Magnum est, posse se stabiliter in coniunctione figere oppositorum. Nicolaus Cusa-
nus: De beryllo, cap. 22, n. 32. Vgl. hierzu auch K. Flasch: Nikolaus von Kues. Geschich-
te einer Entwicklung. Vorlesungen zur Einführung in seine Philosophie. Frankfurt 1998.
S. 196ff., 315 ff.
18 Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 5.
19 Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 4. Vgl. dazu K. Flasch: a. a.O., S. 280.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freilich nur deshalb, weil er selber das Maß vom »ungeschaffenen
Geist« empfängt, dessen »erstes Bild« er ist.20

Die Qualität, Bild Gottes zu sein, begründet auch die Unsterb-
lichkeit und Unzerstörbarkeit des menschlichen Geistes. In gewisser
Weise ergibt sich seine Unzerstörbarkeit schon daraus, daß er we-
sentlich sich selbst hervorbringendes und selbst bewegendes intellek-
tuelles Leben ist.21 Der letzte Grund für das ewige Leben des mensch-
lichen Geistes aber liegt nach Nikolaus darin, daß er Abbild ist und
deshalb sein Sein darin besteht, »Widerschein der unvergänglichen
Wahrheit« zu sein – diese aber, »weil sie die absolute Güte ist«, »den
mitgeteilten Widerschein« und damit das spezifische menschliche
Sein niemals entziehen kann.22 Frank argumentiert im Prinzip ähn-
lich: Ich bin auf transrationale Weise gewiß, »daß ›Ich‹ in der tiefsten
Wurzel meines Seins die ewige und unzerstörbare Verbindung mit
Gott bewahre – so daß, selbst wenn ich Gott verlasse, Gott mich nicht
verläßt, d. h. daß sogar mein Sein ohne Gott immer als Sein Gottes-
mit-mir fortbesteht« (DU 37323).

So sehr Frank jede vergegenständlichende Vorstellung von Gott
als den verderblichen Grundfehler des religiösen Lebens kritisiert,
hält er das göttliche Sein dem Wissen doch nicht schlechthin für un-

308

Nikolaus von Kues – der Lehrer

20 »Es bleibt also unser Geist für jeden Verstand unmeßbar, unendlich und unbegrenz-
bar. Allein der unerschaffene Geist mißt, begrenzt und beendet ihn wie die Wahrheit ihr
aus sich, in sich und durch sich erschaffenes lebendiges Bild«. [Manet igitur mens nostra
omni ratione immensurabilis, infinibilis et interminabilis, quam sola mens increata
mensurat, terminat et finit sicut veritas suam et ex se, in se et per se creatam vivam
imaginem]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, n. 158, 14. Vgl. cap. 4, n. 73 und
74.
21 »Da der Geist geistiges Leben ist, das sich selbst bewegt, d.h. sein heigenesi Leben,
welches im Erkennen besteht, hervorbringt, wie soll er nicht immer leben?« [Mens cum
sit vita intellectualis se ipsam movens, hoc est vitam, quae est eius intelligere, exserens,
quodmodo non semper vivit?]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, 157.
22 »Wie sollte das Bild vergehen, das der Widerschein der unvergänglichen Wahrheit
ist, es sei denn, die Wahrheit zieht den mitgeteilten Widerschein zurück? Wie es also
unmöglich ist, daß die unendliche Wahrheit den mitgeteilten Widerschein entzieht, da
sie die absolute Güte ist, so ist es unmöglich, daß ihr Bild, das nichts ist als ihr mitgeteil-
ter Widerschein, jemals schwindet«. [Quomodo periret imago, quae est relucentia in-
corruptibilis veritatis, nisi veritate communicatam relucentiam abolente? Sicut igitur
impossibile est, quod infinita veritas communicatam relucentiam subtrahat, cum sit
absoluta bonitas, ita est impossibile, quod eius imago, quae non est nisi communicata
relucentia eius, umquam deficit]: Nicolaus Cusanus: Idiota de mente, cap. 15, 158–159.
23 Vgl. auch S. L. Frank: Mit uns ist Gott. 2. Kapitel. Frank spricht hier davon, daß die
Erfahrung, mit Gott in einer »unlösbaren Einheit« verbunden zu sein, »das Wissen um
die Ewigkeit unserer Seele« begründet.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugänglich. Gott ist kein unerkennbares »Ding an sich«, das, weil
seine Beziehung zur Weltwirklichkeit ungeklärt ist, auch bestritten
werden könnte. Daß Frank dem subjektiven Idealismus widerstand,
seinem Anliegen aber doch gerecht wurde, geht auch auf Nikolaus
von Kues zurück, für den die »Weisheit« ein unergründliches Ge-
heimnis war, der aber zugleich wußte, daß sie »auf den Straßen ruft«,
also verstanden werden kann.

Daß das Geschaffene Gott abbilden und so repräsentieren kann,
hat seinen Grund darin, daß Gott als die »in sich selbst ruhende Was-
heit« [quiditas in se subsistens] der »unveränderliche Grundbestand
aller Weltdinge« ist [omnium substantiarum invariabilis subsisten-
tia]. Der Grad, in dem sie Gott repräsentieren, ist davon bestimmt,
wie sie von Gott – der Entwicklungskraft schlechthin, dem posse ip-
sum – durchdrungen sind. Frank teilt diese wichtige und fruchtbare
Einsicht in den Symbolcharakter des weltlichen Seins. In Der Gegen-
stand des Wissens zitiert er den Satz: »Das Gewordene ist die Reprä-
sentation des ewigen Ungewordenen« (GdW 399)24.

Wie die Bildlehre des Cusanus ist auch die Symbolphilosophie
Franks ontologisch begründet. Die Weltdinge verdanken ihr Wirk-
lichsein und ihre Erkennbarkeit der Teilhabe an der absoluten Reali-
tät – anders als bei seinem Zeitgenossen E. Cassirer, für den die sym-
bolischen Formen, in denen uns die Realität zugänglich ist, ganz auf
die Eigentümlichkeiten der menschlichen Erkenntniskraft zurück-
gehen. Weil die Teilhabe und dadurch das Wirklichsein der Weltdin-
ge immer beschränkt ist und einen Übergang besagt, ist auch ihre
Erkenntnis notwendig beschränkt, immer von »Nicht-Wissen«
durchdrungen. Sie besteht in »Annäherungen«. Die weltlichen Dinge
repräsentieren das Unendliche in »Andersheit«, wie Nikolaus in De
coniecturis erläutert. Das heißt, das Urbild, dessen Symbol sie sind,
ist in ihnen immer nur beschränkt zu erkennen; zugleich ist auch das
Erkennen ihres eigenen Seins nur annäherungsweise möglich. Die
eine Realität, die in jedem Einzelseienden anwest, macht es begreif-
lich; infolge seiner Herkunft aus dem Unergründlichen ist es aber
zugleich auch unbegreiflich und verweist so auf das Unergründliche
selbst. Frank spricht diese Einsicht so aus: »Jedes Ding und jedes We-
sen in der Welt ist mehr und anderes als alles, was wir von ihm
wissen und wofür wir es halten – und mehr noch: Es ist mehr und

309

Der menschliche Geist – das Bild des g�ttlichen Geistes

24 Quod factum est, infactibilis aeterni est repraesentatio. Nicolaus Cusanus: De vena-
tione sapientiae, cap. 38, n. 110.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderes als alles, was wir jemals von ihm erfahren können. Und was
es eigentlich in all seiner Fülle und Tiefe ist, das bleibt für uns unfaß-
bar« (DU 68).

4. »transcensus«

Nikolaus hat im Widmungsschreiben zu seinem Hauptwerk mit dem
Begriff des »Überstiegs« [transcensus] die Methode charakterisiert,
mit welcher der menschliche Geist das »Unbegreifliche auf nicht-be-
greifende Weise in belehrtem Nichtwissen« erreichen könne.25 Zum
»Transzendieren« des rationalen Erkennens anzuleiten ist das Anlie-
gen von Franks Philosophie. Es verwirklicht sich im »transzendenta-
len Denken«. Der auf die Cusanische coincidentia oppositorum zu-
rückgehende »antinomische Monodualismus« mit dem Prinzip der
Koinzidenz erweist sich als das epistemologische und ontologische
Herzstück von Franks Philosophie.26 Um Gott jenseits des rational
Faßbaren zu »sehen«, bedarf es eines besonderen »Schauen-Könnens
des Geistes«. Es wird dort möglich, wo das intelligible Können an
seine Grenze stößt und der Geist begreift, »daß er das posse ipsum
wegen seiner Überragendheit nicht fassen kann« – dann »sieht er es
in einer Schau, die seine Fähigkeit übersteigt«.27 Er sieht dann auch,
daß Gott kein Glied der Koinzidenz ist, sondern erst jenseits der

310

Nikolaus von Kues – der Lehrer

25 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, n. 263. Epistola auctoris.
26 Auch auf Franks Zeitgenossen Pawel Florenski ist die Cusanische Koinzidenzlehre
nicht ohne Einfluß geblieben. In seinem theologisch-philosophischen Hauptwerk Die
Säule und Grundfeste der Wahrheit schreibt er, daß diskursive Beweise für sich genom-
men, weil die Beweisführung niemals abgeschlossen wäre, keine absolut vertrauenswür-
dige Wahrheit begründen können. Eine intuitive Gewißheit einer deratigen Wahrheit
sei zwar möglich, aber ohne diskursive Begründung bliebe sie blind. Die letztgültige
Wahrheit ist »eine Einheit des Gegensätzlichen, sie ist die coincidentia oppositorum«.
Mit Cusanus und Frank ist Florenski sich darin einig, daß diese Wahrheit nicht Ergebnis
einer Denkoperation sein kann. »Ein Wimpernschlag gibt die ganze Fülle des Wissens«,
denn alle Antworten sind in ihr »zu einer von innen zusammengeschweißten Einheit
verknüpft«. Mit einem Wort: Die Wahrheit kann nur sich selbst offenbarendes »Sub-
jekt« sein, das sowohl »alle Gründe seiner Rationalität« als auch »seines Gegebenseins
in sich hat«, also in beider Hinsicht »Grund seiner selbst« ist. Florenski denkt von der
Wahrheit her: Als absolute kann sie nicht objektiv, sondern muß lebendig konkret sein.
Frank geht vom menschlichen Subjekt aus und fragt nach der Weise, in der es die ab-
solute Wahrheit »weiß« bzw. hat. Siehe: P. Florenskij: Stolp i utverždenie istiny. Paris
1989 (Moskau 1914), S. 43.
27 Nicolaus Cusanus: De apice theoriae, 4,3; 8,1; vgl. 5, 15; 8,15 ff.; quando igitur mens

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Mauer« zu finden ist, die von unseren begrifflichen Unterscheidun-
gen gebildet wird.28

Frank konnte das »ontologische Argument«, das für ihn der ein-
zig gangbare Weg zur Gotteserkenntnis ist, komprimiert in den Cu-
sanischen Traktaten finden: Indem das Subjekt bei seinem wesenhaf-
ten Streben ins Unendliche sich als begrenzt erfährt, wird es gerade
dadurch in den Stand versetzt, mit dem »Schauen-Können des Gei-
stes« auf eine neue Weise das Ziel seines Strebens »von weitem zu
sehen«. Es ist dazu imstande, weil in ihm »das posse ipsum sich in
höchster Weise manifestiert«.29

5. Die Gottmenschlichkeit

Der Kerngedanke der theologischen Anthropologie des Cusanus be-
sagt, daß Gott den Menschen an seiner Seinsmächtigkeit teilnehmen
läßt, so daß der menschliche Geist in seinem Können in »erhabener
Weise Gott ähnlich« ist – in geistlicher Hinsicht, daß Gott den Men-
schen zur »Sohnschaft« und so zur Teilhabe am »Gottsein« (deifor-
mitas, theosis) erhebt.30 Frank hat Nikolaus nicht nur als heraus-
ragendes Beispiel für die Möglichkeit erwähnt, auch im Zeitalter des

311

Die Gottmenschlichkeit

in posse suo videt posse ipsum ob suam excellentiam capi non posse, tunc visu supra
suam capacitatem videt … 10,15.
28 »Sobald ich dich, Gott, im Paradies sehe, das diese Mauer des Zusammenfalls der
Gegensätze umgibt, sehe ich dich weder trennend noch verbindend einfalten oder aus-
falten. Trennung und Verbindung zugleich ist die Mauer des Zusammenfalls, jenseits
ihrer bist du, losgelöst von allem, das gesagt oder gedacht werden kann«. [Quando video
te deum in paradiso, quem hic murus coincidentiae oppositorum cingit, video te nec
complicare nec explicare disiunctve vel copulative. Disiunctio enim pariter et coniunctio
est murus coincidentiae, ultra quem exsistis absolutus ab omni eo, quod aut dici aut
cogitari potest]: Nicolaus Cusanus: De visione dei, cap. 11. Vgl. auch: De non aliud,
cap. 4.
29 Nicolaus Cusanus: De apice theoriae, cap. 11.
30 »Die Sohnschaft Gottes ist nichts anderes als die Vergöttlichung, griechisch Theosis.
… Daß unser rationaler Geist in seinem Vernunftleben diese Fähigkeit besitzt, bedeutet
die überaus wunderbare Teilhabe an der göttlichen Kraft; es ist so, daß die Vernunft ein
göttlicher Same ist, dessen Kraft im Glauben so hoch emporzusteigen vermag, daß er
zur Theosis selbst gelangt« [non aliud filiationem dei quam deificationem, quae et
theosis graece dicitur, aestimandum iudico … Haec est superadmiranda divinae virtutis
participatio, ut rationalis noster spiritus in sua vi intellectuali hanc habeat potestatem,
quasi semen divinum sit intellectus ipse, cuius virtus in credente in tantum ascendere
possit, ut pertingat ad theosim ipsam]. Nicolaus Cusanus: De filiatione dei, cap. I, 52–
53. Vgl. De coniecturis II, cap. 14, n. 144.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschenkults der Renaissance einen »christlichen Humanismus«
zu begründen; sein eigenes Werk zeigt sich in der Begründung des
potentiellen Gottseins des Menschen, das auf die Vollendung in der
Vergöttlichung gerichtet ist, dem Cusanischen Denken verpflichtet.

Sowohl für Nikolaus als auch für Frank ist die differenzierte
Einheit von Mensch und Gott der Angelpunkt ihres Denkens. Das
Transzendieren auf Gott hin ist dem Selbstsein des Menschen, Frank
zufolge, wesentlich, weil es Anteil an der Fülle des absoluten Seins
hat. Nikolaus schreibt in De coniecturis, daß der Mensch »in mensch-
licher Weise zu allem vordringen kann«, sei es mit seinen Sinnen,
mit seinem kalkulierenden Verstand oder mit seiner Vernunft – die
berühmte Konsequenz lautet: »Der Mensch ist nämlich Gott, aber
nicht absolut, denn er ist Mensch. Er ist also ein menschlicher Gott.
Der Mensch ist auch die Welt, aber nicht auf eingeschränkte Weise
das All, denn er ist Mensch. Er ist also ein Mikrokosmos oder eben
eine menschliche Welt. Was also menschlich ist, umfaßt Gott und die
ganze Welt in seiner menschlichen Potenz. Der Mensch kann ein
menschlicher Gott sein und, wie auf menschliche Weise Gott, kann
er auch ein menschlicher Engel, ein menschliches Tier, ein mensch-
licher Löwe oder Bär oder irgend etwas anderes sein. In der Potenz
der Menschlichkeit existiert alles auf seine Weise«.31 Für Nikolaus ist
es dabei selbstverständlich, daß das »Gottsein« des Menschen seine
personale Eigenständigkeit nicht mindert: Denn »unter den Seligen
ist jeder, ohne die Wahrheit seines eigenen Seins zu verlieren, in
Christus Jesus – Christus, und durch ihn in Gott – Gott« (Nikolaus
betont ausdrücklich die Vermittlung durch den Gottmenschen Chri-
stus).32

Das personalistische Element in der Cusanischen Ontologie und
Theologie kam der Rezeption des philosophischen Personalismus
durch Frank entgegen.

312

Nikolaus von Kues – der Lehrer

31 Nicolaus Cusanus: De coniecturis II, cap. 14, n. 143. Übersetzung in Anlehnung an
W. Happ und J. Koch.
32 servata veritate sui proprii esse, sit in Christo Jesu Christus et per ipsum in deo deus.
De docta ignorantia III, cap. 12, 260. Vgl. hierzu: U. Roth: Suchende Vernunft. Der
Glaubensbegriff des Nicolaus Cusanus. Münster (Aschendorff) 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualit�t und Potentialit�t

Franks Begriff des Seins als lebendige dynamische Kraft ist zweifel-
los von der Cusanischen Seinsauffassung inspiriert. Für Frank gilt
vom Sein [bytie], daß es »nicht nur ist. Es ereignet sich [delaetsja],
es schafft sich gleichsam selber […], weil in seinem letzten Grund die
Potentialität, das Vermögen liegt, zu werden, was es noch nicht ist«
(DU 110). Es ist die »transrationale Einheit von Rationalität und Irra-
tionalität, d. h. von Notwendigkeit und Freiheit«, des Begrenzten und
seines unbegrenzten in ihm anwesenden Hintergrundes. Anregun-
gen für das Denken des Seins als »schöpferisches Können« [tvorčes-
kaja moč’] (DU 109) hatte Frank besonders in den Schriften De pos-
sest und De apice theoriae finden können. Nikolaus spricht hier vom
objektiven Seienden, das aktuell niemals das ist, was es potentiell
sein kann, weil es seine weiteren Möglichkeiten, was es also aktuell
nicht ist, außer sich hat. Die Aktualität ist hier von der Potentialität
geschieden. Damit aber das Begrenzte überhaupt sein und als solches
über sich hinausstreben kann, muß es mit der unbegrenzten Fülle,
dem Einen »zusammenfallen«. Würde das »Zusammenfallen« als
Identifizierung mißverstanden, würde das Viele als solches zum Ur-
grund der Realität gehören; Gott selber würde mit Andersheit und
Differenz (Nichtsein) behaftet, d. h. begrenzt sein. Aber für Nikolaus
(ebenso wie für Frank) ist die Koinzidenz keine logische Kategorie
wie die Identität. Gott ist die Fülle oder Koinzidenz von allem, aber
nicht als Summe. Die Lösung, die Frank übernimmt, lautet: »Gott ist
vor der Aktualität, die von der Potentialität unterschieden wird, und
vor der Potentialität, die von der Aktualität unterschieden wird, der
einfache Urgrund der Welt selbst. […] Da also Gott absolute Poten-
tialität, Aktualität und beider Verknüpfung und somit alles mögliche
Sein wirklich ist, ist er offensichtlich eingefaltet alles«.33 Gottes phi-
losophischer Name ist »das Können selbst«, das posse ipsum.34 Er ist
alles, was überhaupt ist und was sein kann, allerdings nicht so, daß er
pantheistisch zur Vielzahl der Dinge würde, sondern so, daß er in
einer höheren metalogischen Einheit alles ist als er selbst.35

313

Das Sein als Koinzidenz von Aktualit�t und Potentialit�t

33 Nicolaus Cusanus: De possest, n. 7, 4–9; ferner n. 8, 17–22. Vgl. auch De docta igno-
rantia I, cap. 2, n. 5 und II, cap. 4–5.
34 Zum Beispiel: De apice theoriae, n. 28. – Vgl. hierzu Josef Stallmach: Ineinsfall der
Gegensätze und Weisheit des Nichtwissens. Grundzüge der Philosophie des Nikolaus
von Kues. Münster (Aschendorff) 1989. Insbesondere S. 68–83.
35 Cum potentia et actus sint idem in deo, tunc deus omne id est actu, de quo posse esse

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Gedanke ist nicht nur im Sinne der »potentia activa« zu
verstehen, so daß Gott alles bewirken kann, was möglich ist. Für Ni-
kolaus ist im Können Gottes auch »eingefaltet« alles wirklich, was
überhaupt werden kann. Die Welt kann sein; dieses ihr Können-sein
ist als potentia passiva in Gott, ob sie aktuell geschaffen ist oder nicht
ist. Gott ist die Urform alles überhaupt Formbaren; er enthält deshalb
in der Weise der »complicatio« (Einfaltung oder Zusammenfaltung)
sowohl das Geformte wie das Formbare in sich. Das heißt, daß die
Welt in ihrem Können-sein von Ewigkeit her in Gott ist. Für Niko-
laus wie für Frank bildet diese metalogische Einheit von Aktualität
und Potentialität, wobei letztere auch die Formbarkeit einschließt,
den »apex theoriae«, den »Gipfel der Einsicht«.

Es ist ein überaus wichtiger Gedanke des Nikolaus als auch
Franks, daß das Zusammenfallen des Begrenzten und Unbegrenzten
als sich kontradiktorisch Ausschließenden nicht vom Intellekt via ra-
tionis kombiniert werden kann.36 Der von Frank verwendete Aus-
druck »Schweben über« unterstreicht, daß die »Mauer des Paradie-
ses«, die aus den Begriffskombinationen gebildet wird, übersprungen
werden muß, um den Urgrund »berühren« oder »schmecken« zu
können. Die Koinzidenz des in unendlichem Abstand zu einander
stehenden Gegensätzlichen kann nur »geschaut«, nicht mehr gedacht
werden oder, wie Frank sagt, nur »verstehend erlebt« werden. Sowe-
nig das Cusanische »Schauen« ein Betrachten von etwas ist, so wenig
bietet sich dem Blick aus der Position des »Schwebens« eine Kom-
bination ontologischer Realitäten.37 Wer im Zusammenfallen die

314

Nikolaus von Kues – der Lehrer

potest verificari. Nihil enim esse potest, quod deus actu non sit. Nicolaus Cusanus:
Trialogus de possest, n. 8,6. Vgl. J. Stallmach: S. 73.
36 Nikolaus schreibt: Über das Unvermögen, die Gegensätze mit ihrem unendlichen
Abstand via rationis zu einer Einheit zu verbinden, schauen wir in nicht ergreifender
Weise das unendlich Größte. [Hoc autem omnem nostrum intellectum transcendit, qui
nequit contradictoria in suo principio combinare via rationis […] Supra omnem igitur
rationis discursum incomprehensibiliter absolutam maximitatem videmus infinitam
esse, cui nihil opponitur, cum qua minimum coincidit]. De docta ignorantia I, cap. 4,
n. 12.
37 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia I, cap. 4, n. 12, – In De visione dei (cap. 9; 37)
betont Nikolaus, daß die Einsicht in die Notwendigkeit der Koinzidenz noch eine Ver-
standeseinsicht ist und deshalb noch nicht das »Paradies« öffnet. Der das Paradies bewa-
chende spiritus altissimus rationis muß vollständig besiegt werden, soll der Mensch zur
unverhüllten Schau gelangen: Et repperi locum in quo revelate reperieris, cinctum con-
tradictoriorum coincidentia. Et iste est murus paradisi in quo habitas, cuius portam
custodit spiritus altissimus rationis, qui nisi vincatur, non patebit ingressus.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Opposita als solche verfolgen möchte, hätte die Koinzidenz als Kom-
bination oder Synthese mißverstanden. Das Berühren des Unberühr-
baren auf die Weise des Nicht-Berührens geschieht in der Bewegung
des Transzendierens jeder möglichen Bestimmung. Als das non aliud
ist das Absolute jeder Beziehung, jedem Vergleich und jeder Bestim-
mung enthoben.38

Durch seine Lehre von der Einheit von Aktualität und Potentia-
lität in Gott ist Nikolaus auch hinsichtlich des Schöpfungsgedankens
zu Franks Lehrer geworden. Zumal die Deutung, die Frank der »Er-
schaffung aus dem Nichts« und der »Erschaffung seit Ewigkeit« ge-
geben hat, findet bei Nikolaus ihr Vorbild. Gott »erschafft nicht aus
einem anderen, sondern aus sich, weil er alles ist, was sein kann«,
schreibt Nikolaus. In Gott kann es, wie gesagt wurde, kein Nicht-sein
und damit keine wesenhafte Andersheit oder Unterscheidung geben,
»weil er vor dem Nicht-sein ist«. Gott als »das Können selbst« wech-
selt in seiner dynamischen Aktualität nicht vom einen zum ande-
ren.39 Weil es in ihm die Andersheit des Nacheinander nicht gibt –
er ist supra omnem oppositionem –, muß man »sehen«, schreibt Ni-
kolaus, daß die Schöpfung in Gottes »unsichtbarer Kraft oder Macht
von ewig her gewesen ist«. Was gemeinhin als das »Nichts« bezeich-
net wird, aus dem Gott schafft, muß darum als die Fülle der Möglich-
keiten verstanden werden, die in Gott er selber, d. h. seine Aktualität
ist. In diesem Sinne ist Gott »alles, was sein kann«, denn er hat »in
sich den Begriff und Wesensgrund aller formbaren Dinge«, denn er
ist »die eigentliche Formal- oder Exemplarursache« von allem.40 Das

315

Das Sein als Koinzidenz von Aktualit�t und Potentialit�t

38 Vgl. auch G. Schneider: Gott – das Nichtandere: Untersuchungen zum metaphysi-
schen Grunde bei Nikolaus von Kues. Münster (Aschendorff) 1970, S. 155–170.
39 Die Koinzidenz von Ruhe und Bewegung, Ewigkeit und Zeit illustriert Nikolaus mit
einem Kinderspielzeug: Ein Kreisel, der mit einer raschen Handbewegung von einer
Schnur abgezogen sich schnell um sich selbst dreht, scheint still zu stehen. Bei unend-
licher Geschwindigkeit könnte sein Kreis nicht mehr unterschieden werden von fest
fixierten Kreisen, die um ihn herum gezogen würden. So kann »gesehen« werden, daß
es »kein Widerspruch ist, daß die Ewigkeit als ganze zugleich in jedem beliebigen Zeit-
punkt und Gott, der Ursprung und das Ziel, als ganzer zugleich in allen Dingen ist«.
Trialogus de possest, n. 18–20. Der Mensch, der sich Gott in seinem Schaffen annähert,
nimmt auch an dessen ewiger Ruhe teil [et sic homo ad deiformitatem appropinquet,
ubi cuncta aeterna pace quiescunt]. De coniecturis, cap. 14, n. 145.
40 »Es ist nämlich nicht möglich, die Schöpfung als vom Schöpfer ausgeflossen zu ver-
stehen, wenn man nicht sieht, daß sie in seiner unsichtbaren Kraft oder Macht von ewig
her gewesen ist. Alles Erschaffbare muß in seiner Möglichkeit wirklich sein, auf daß er
selber aller Formen vollkommenste Form sei. Er selbst muß alles sein, was sein kann,
damit er die wahrste formale oder urbildliche Ursache ist. Er muß in sich aller form-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie des schöpferischen Hervorgangs des Vielen aus der unendlichen
Einheit Gottes ist uns auch nach Nikolaus unbegreiflich. Gewiß ist,
daß nicht nur alles, was irdisch-geschöpflich ist, sondern auch alles,
was sein kann, in Gott aktual ist – so wie Gott in allem, sofern es ist,
dessen seinsgebender Grund ist. Die absolute Möglichkeit zu allem –
die materia im Verständnis der Aristoteliker – kann nicht als »etwas«
neben oder außer Gott gedacht werden; wohl aber stammt sie aus
Gott.41 Das absolute Können ist deshalb nicht mit der materia prima
als völlig bestimmungslose Möglichkeit gleichzusetzen. Sowohl für
Frank wie für Cusanus ist die unbestimmte »absolute Möglichkeit«
der »Ur-Materie« in der absoluten Aktualität – in Gott – aufgeho-
ben.42

Der Schöpfungsakt, in dem Gott als die »Form aller Formen« aus
der Fülle der in ihm actu anwesenden Möglichkeiten dem Geschöpf
eine endliche Form mitteilt, kann als kontingente Aktualisierung
(oder Formung) dieser Fülle bezeichnet werden; es ist die »Ausfal-
tung« des in der aktualen Fülle Gottes als Potenz Gegebenen.43 Ent-
sprechendes gilt, wie Frank sagt, (abbildhaft) auch für das schöpferi-
sche Tun des Menschen (GdW 312 f.). (Zu Nikolaus von Kues siehe
auch Kapitel IV, 4).

316

Nikolaus von Kues – der Lehrer

baren Dinge Begriff und Wesensgrund haben. Er muß über jedem Gegensatz sein. Denn
in ihm kann es kein Anderssein geben, weil er vor dem Nichtsein ist. Wenn er nämlich
nach dem Nichtsein wäre, wäre er nicht der Schöpfer, sondern aus dem Nichtsein her-
vorgebrachtes Geschöpf. In ihm ist also das Nichtsein alles, was sein kann. Daher er-
schafft er nicht aus einem anderen, sondern aus sich, weil er alles ist, was sein kann«.
[Non est enim possibile creaturam intelligi emanasse a creatore, nisi videatur in invisi-
bili virtute seu potestate eius ipsam aeternaliter fuisse. Oportet omnia creabilia actu in
eius potestate esse, ut ipse sit formarum omnium perfectissima forma. Oportet ipsum
omnia esse quae esse possunt, ut sit verissima formalis seu exemplaris causa. Oportet
ipsum in se habere omnium formabilium conceptum et rationem. Oportet ipsum esse
supra omnem oppositionem. Nam in ipso non potest esse alteritas, cum sit ante non-
esse. Si enim post non-esse esset, non esset creator sed creatura de non-esse producta. In
ipso igitur non-esse est omne quod esse potest. Ideo de nullo alio creat, sed ex se, cum sit
omne quod esse potest.]: Nicolaus Cusanus: Trialogus de possest, n. 73. Vgl. auch n. 13.
41 Nikolaus Cusanus: De docta ignorantia II, cap. 8, n. 132, 19 und n. 136.
42 Zur Schöpfungslehre des Nikolaus von Kues vgl. J. Hoff, a. a.O. S. 352–359.
43 »Wer vermöchte zu begreifen, wie alles Bild jener einzigen unendlichen Form
ist […]? Ist doch die unendliche Form nur in endlicher Weise aufgenommen, so daß
jedes Geschöpf gleichsam eine endliche Unendlichkeit oder ein geschaffener Gott ist«.
Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia II, cap. 2, n. 103 und 104.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

Frank hat in seiner Religionsphilosophie die Absicht geäußert, die
Weise, wie Nikolaus von Kues »die ökumenische christliche Wahr-
heit« spekulativ ausgedrückt hatte, philosophisch neu aufzunehmen
(DU 24). Es stellt sich deshalb die Frage, ob er auch zur Entfaltung
seines Begriffs der »Kirche« Anregungen von Nikolaus verarbeitet
hat. Dessen Hauptwerk De docta ignorantia enthält im 3. Buch einen
Abriß der Christologie, der mit einem Kapitel über die Kirche
schließt. Obwohl Frank bei seinen Ausführungen über die Kirche
den Kardinal nicht erwähnt, sind einige frappierende Ähnlichkeiten
mit ihm (neben Unterschieden) nicht zu übersehen.

Zur »Kirche« in Franks Verständnis gehören alle Menschen, die
im »Dienst an der Wahrheit« leben. Diese »Wahrheit« ist, wie aus-
geführt wurde, das Prinzip der gottmenschlichen »Gemeinschaftlich-
keit« [sobornost’]: das »Heilige« oder »das göttliche Prinzip im
menschlichen Leben«. Es muß wenigstens minimal anerkannt sein,
soll eine menschliche Beziehung Bestand haben. Frank nennt die
»Kirche« darum die »Seele« jeder Gesellschaft. Die Gottmenschlich-
keit – die »Wahrheit« der »Kirche« – macht den Menschen zum
Menschen; sie begründet die Würde des Menschen, die sittliche
Pflicht, sich zu vervollkommnen, und zugleich das Gebot universaler
Solidarität. Als die real-ideale Erscheinung der gottmenschlichen Ge-
meinschaftlichkeit vermittelt sie das Wir-sein, in dem jedes Individu-
um mit jedem anderen seinshaft verbunden ist. Die »Bestimmung«
des Menschen ist es, diese ideal-reale »Wahrheit« immer stärker zum
prägenden Prinzip des Lebens in der »Welt« zu machen, so daß, wie
Frank in den Geistigen Grundlagen der Gesellschaft ausführt, die
Menschheit als Ganze »Kirche« wird und zur Vergöttlichung gelangt
(GGdG 202 f.).

Gemäß Nikolaus von Kues ist es die »Bestimmung« des Men-
schen, sich in seiner Qualität als »lebendiges Bild« Gottes (viva
imago) zu vervollkommnen, indem er Jesus Christus, dem »Bild«
schlechthin, ähnlich d. h. »christusförmig« wird.44 Nikolaus nennt es
auch die »Sohnwerdung« [filiatio] des Menschen. Die Schöpfung ist
von der Inkarnation her gedacht, der endgültigen und vollendeten
Zuwendung Gottes zum Menschen. Der Mensch, das Abbild Christi,

317

Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

44 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, cap. 11, n. 252 und 253.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Urbildes, ist dazu berufen, zur »Gottförmigkeit«, vermittelt als
»Christusförmigkeit«, zu gelangen.

Der Begriff »Wahrheit«, der im Kapitel De ecclesia in De docta
ignorantia eine zentrale Stelle einnimmt, kommt in einigen bemer-
kenswerten Elementen mit Franks Wahrheitsbegriff überein. Niko-
laus spricht davon, daß der Mensch, kraft der Intentionalität seiner
Vernunft auf die Erkenntnis »unvergänglicher Wahrheit« [veritas
incorruptibilis] gerichtet ist. Wahrheit ist aber nur dann wahrhaft
unvergänglich, wenn das Göttlich-Ewige in ihr anwesend ist. Soweit
die Vernunft diese Wahrheit erreicht, wandelt sie sich selbst in ihre
Form: »So also ist die Fassungskraft der vernunfthaften Natur, daß
sie ihrer Wandlungsfähigkeit entsprechend sich zu dem Leben wan-
delt, das sie in sich aufnimmt«.45 Wo die Vernunft nach unvergäng-
licher Erkenntnis strebt, sucht sie den Logos und nimmt ihn in sich
auf. Die Vernunft ist dazu fähig, weil sie als Bild Gottes selbst schon
das Licht des Logos in sich trägt. Wieder wird die christologische Ver-
mittlung deutlich: Der ewige Logos hat sich in der Person Christi mit
der menschlichen Natur vereint. Diese hypostatische Einheit von
Gott und Mensch, von ewigem göttlichem Licht und irdischer Ver-
nunft, ist die Bedingung jeglicher Wahrheitserkenntnis und des Wis-
sens überhaupt.46 Nikolaus hat der im Platonismus geläufigen Ein-
sicht, daß menschliche Wahrheitssuche und Wahrheitserkenntnis
durch das Licht der ewigen Wahrheit ermöglicht werden, die christ-
liche Konkretisierung gegeben. Die »Wahrheit«, mit der Jesus sich
im Johannesevangelium identifiziert (»Ich bin die Wahrheit«), und
das natürliche Wissen sind Nikolaus zufolge wie Bedingung und Er-
möglichtes auf einander bezogen. Darum vollendet sich das un-
bedingte menschliche Streben nach »Wahrheit« in der »Liebe zu
Christus«, dem Inbegriff aller göttlichen aber auch menschlichen
Wahrheit. Das heißt aber, daß dieses Streben, weil die Wahrheit Per-
son ist, praktisch-konkret sein muß. Weil es vom Logos geleitet und
durch seine Einheit mit der menschlichen Natur in Christus vermit-
telt ist, ist es bedeutungsvoll für die Menschheit, all-menschlich. Das
praktische Wahrheitsstreben baut den Leib Christi, die Kirche, auf.
»Die Wahrheit unseres Leibes erfüllt sich in der Wahrheit des Leibes
Christi und die Wahrheit unseres Geistes in der Wahrheit des Geistes

318

Nikolaus von Kues – der Lehrer

45 Nicolaus Cusanus: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 259. Vgl. U. Roth: a. a. O.,
S. 260.
46 Vgl. De docta ignorantia III, cap. 11, n. 244. Vgl. U. Roth, a. a. O. S. 237; 149.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christi […], so daß ein jedes in ihm ist, auf daß ein Christus aus allen
sei«.47 Die menschliche Vernunft erfaßt die »unvergängliche Wahr-
heit« erst dann in ihrer ganzen Fülle, wenn sie »durch den Frieden in
Christus Jesus zur Ruhe gekommen ist«.48

Wie für Frank so ist schon für Nikolaus die Kirche das Urbild
und Vorbild der All-Einheit; an ihrem Begriff der Kirche ist abzule-
sen, wie sie die Idee der All-Einheit verstehen. Dabei ist zu berück-
sichtigen, daß Nikolaus die All-Einheit nicht in der »streitenden«
irdischen Kirche, sondern in der »triumphierenden« Kirche, die als
solche durch den »Triumph« der unvergänglichen Wahrheit aus-
gezeichnet ist, vollendet sieht. Erst in ihr ist das eine Menschsein,
das urbildlich in Christus ist, in allen Menschen verwirklicht – una
Christi humanitas in omnibus hominibus. In ihr sind Freiheit und
Gemeinschaft harmonisch verbunden. »Diese Einung [unio] also ist
die Kirche oder die Gemeinschaft der vielen im Einen, gleichwie die
vielen Glieder an dem einen Körper sind, aber ein jedes an seiner
Stelle; wo das eine nicht das andere ist, und doch ein jedes an dem
einen Körper, durch den es mit jedem anderen vereint ist; wo keines
ohne den Körper Leben und Bestand haben kann, auch wenn am
Körper eines nicht das Ganze ist, es sei denn mittelbar durch den
Körper«.49 »Kirche besagt Einheit von vielen unter Wahrung der per-
sonalen Wirklichkeit eines jeden einzelnen ohne Verwischung der
Einzelnaturen und der Stufen«.50

Bei Nikolaus von Kues ist die Einheit der Menschheit und ihre
schließliche Vergöttlichung christologisch vermittelt. Diese Vermitt-
lung tritt in Franks philosophischen Hauptwerken Das Unergründli-
che und Die Realität und der Mensch zurück. Sie sind darauf gerich-
tet, auch den nicht-christlichen Lesern durch philosophische
Argumentation das Gottmenschentum als das Fundament des Hu-
manismus zu vermitteln. Der Eindruck, daß in Franks Sicht durch
die Selbstmitteilung Gottes in der Schöpfung die Selbstoffenbarung
bereits vollendet sei, wird durch die spirituellen Schriften Mit uns ist
Gott und Das Licht in der Finsternis korrigiert. In ihnen ist deutlich
zu sehen, daß Frank die vorzeitliche allgemeine Offenbarung in der

319

Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

47 ut sit unus Christus ex omnibus: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 256.
48 De docta ignorantia III, cap. 12, n. 259.
49 De docta ignorantia III, cap. 12, n. 256.
50 Nam ecclesia unitatem plurium salva cuiusque personali veritate dicit absque confu-
sione naturarum et graduum: De docta ignorantia III, cap. 12, n. 261. Ich folge der
Übersetzung von P. Wilpert und H. G. Senger.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schöpfung in Hinblick auf ihre Vollendung in der Inkarnation ver-
steht – und diese als Vollendung des vorzeitlichen Heilsplans. Nichts
wäre falscher, als die allgemeine Offenbarung zu isolieren und als
Ereignis zu deuten, das eine geschichtliche Offenbarung überflüssig
machen würde. Frank stand das Problem vor Augen, wie die zahlrei-
chen Zeitgenossen, denen die christliche Kirche und ihre Verkündi-
gung fremd bleibt, doch die »frohe Botschaft« des universalen, alle
Menschen umfassenden göttlichen Heilswillen erfahren können.
Hierauf eine Antwort zu finden, war der maßgebliche Beweggrund
dafür, die These von der allgemeinen oder »natürlichen« Offenba-
rung zu entwickeln. Daß auch Nikolaus von Kues die bedrängende
Frage, wie die Nichtchristen das durch die Menschwerdung Gottes
geschenkte Heil gewinnen können, nicht fremd war, zeigt sein Trak-
tat De pace fidei, in dem er die Vertreter verschiedener Religionen
einen Disput über die Wahrheit des Glaubens führen läßt.

320

Nikolaus von Kues – der Lehrer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301 - am 24.01.2026, 02:17:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Gewißheit des Absoluten
	2. Wissen als ungegenständliche Erfahrung
	3. Der menschliche Geist – das Bild des göttlichen Geistes
	4. »transcensus«
	5. Die Gottmenschlichkeit
	6. Das Sein als Koinzidenz von Aktualität und Potentialität
	7. Die »Kirche« – die in der »Wahrheit« vereinte Menschheit

