
11. Schluss

11.1 Ergebnisse der Arbeit

In der vorliegenden Arbeit konnte gezeigt werden, dass dass subjektives Wohlbe-

finden und Suffizienz zusammengeführt werden können und diese Zusammen-

führung dem Erreichen des Ziels der nachhaltigen Entwicklung förderlich ist. So-

mit wurde dieThese der Arbeit grundlegend bestätigt. Übergreifend lässt sich fest-

stellen, dass ein aufgeklärtes Streben nach Glück aber tendenziell aufWohlbefinden

und nicht Wohlstand zielt. Das Streben nach Glück, so es informiert und reflek-

tiert ist, bietet damit eine Alternative zur gegenwärtig dominanten materialisti-

schen Lebensweise und kann daher als Leitmotiv für eine suffiziente Lebensweise

fungieren. Es zeigt sich jedoch der Bedarf einer differenzierten Betrachtung der

Konzepte von Wohlbefinden, Glück, Zufriedenheit und dem guten Leben.

Ausgangspunkt für den Entwurf einer Theorie von Glück und Nachhaltigkeit

ist das Verständnis von nachhaltiger Entwicklung als einem anthropozentrischen

Modell, bei dem nicht nur eine mögliche Verbindung zwischen Glück und Nach-

haltigkeit besteht, sondern sie logisch aufeinander bezogen sind:

Glück ist nichtmöglich ohneNachhaltigkeit.Ein aufgeklärtes Glücksstreben bezieht

auch die Zukunft ein, für die es gilt, das Glück weiterhin zu ermöglichen. Somit ist

der Wunsch nach fortwährendem Wohlbefinden der logische Anspruch an Nach-

haltigkeit.

Nachhaltigkeit ist nicht plausibel ohne Glück. Nachhaltigkeit muss sich auf etwas

beziehen, das erhalten werden soll. Dies ist grundlegend das subjektive Wohlbe-

finden jedes einzelnen Menschen und somit auch aller Menschen. Nachhaltigkeit

bezieht sich somit inhärent auf Glück als das legitime Ziel, welches anzustreben

und zu erhalten ist.

Glück und Nachhaltigkeit gehören zusammen. Nachhaltige Entwicklung als pri-

mär anthropologisches Konzept ist nur durch Bezüge auf das Wohlbefinden so

begründbar, dass Menschen ihr zustimmen können. Widmen sich Menschen dem

subjektiven Wohlbefinden, so müssen sie mithin dem Ziel nachhaltiger Entwick-

lung zustimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Glück und Nachhaltigkeit

Im Folgenden werden Haupterkenntnisse der Arbeit zusammenfassend in 5

Punkten dargestellt.

(1) Erkenntnisse der Glücksforschung in Bezug auf Suffizienz.Die empirische Glücks-

forschung zeigt, dass die Korrelation von Wohlstand und Wohlbefinden sich nur

relativ, nicht absolut ist Entspricht das Einkommen dem gesellschaftlichen Durch-

schnitt zeichnet sich eine Art materielles Sättigungsniveau ab, oberhalb dessen die

Steigerung von Besitz und Vermögen nur eine minimale Steigerung des subjek-

tiven Wohlbefindens generiert. Der Blick in die philosophischen Lehren zu Glück

und gutem Leben zeigt, dass eine materialistische Lebensweise keinem reflektier-

ten Leitbild eines guten Lebens entspricht. Für dasWohlbefinden ausschlaggebend

sind vor allem Aspekte, die nicht unmittelbar mit einer materialistischen Lebens-

weise verbunden sind: soziale Kontakte, Sinn, Muße, Naturbezug, Spiel und Kul-

tur/Kunst. Empirische Glücksforschung und Philosophie zeigen jedoch auch, dass

der Mensch an sich nicht suffizient im Sinne von genügsam ist, sondern nach per-

sönlicher Entwicklung und Entfaltung strebt sowie bemüht ist, die Bedingungen

seines Lebens zu verbessern. Als Kulturwesen ist er dabei zunächst unbegrenzt

in der Vielfältigkeit seiner Lebensgestaltung. Das Streben nach Wohlbefinden und

die Maßgabe der nachhaltigen Entwicklung verbleiben deshalb im Spannungsver-

hältnis, da verschiedene Formen des Strebens nach Glück verschiedenen Bedarf an

Ressourcen haben.

(2) Tretmühlen des Glücks. Die gegenwärtig dominante Form der materialisti-

schen Lebensweise bietet relativ hohes Maß an subjektivem Wohlbefinden, birgt

aber zugleich signifikante Nebeneffekte.Diese wurden in Form der Tretmühlen des

Glücks, sowie den Paradoxien und Pathologien der modernen Gesellschaft identi-

fiziert. Sie zeigt, dass das Glücksversprechen der materialistischen Lebensweise

vielfach unerfüllt bleibt. In Rückbezug auf die Erkenntnisse der Glücksforschung

wäre eine Lebensweise, welche deutlich weniger Erwerbsarbeit und Leistungsori-

entierung beinhaltet, sowie die Bedürfnisbefriedigung weniger stark der Sphäre

des Konsums überlässt, naheliegend, um ein höheres Maß an Wohlbefinden zu

erzielen. Als zentrale Elemente einer Lebensweise des subjektiven Wohlbefindens

wurden benannt: Beziehungen pflegen, Spiel, Kunst/Kultur und Muße.

(3) Formen einer suffizienten Lebensweise. In der Literatur zu Suffizienz finden sich

verschiedene Bezüge zu Konzepten von Wohlbefinden und dem guten Leben. Es

wurden dabei 3 Ansätze eines Glücksverständnisses suffizienter Lebensweisen her-

ausgearbeitet. Zwei beziehen sich das eudamonische Modell des guten Lebens, in

welchem das subjektive Wohlbefinden hinter einem objektiven Glück zurücksteht.

Dies wird in der Literatur zu Suffizienz beispielsweise mit dem Begriff das rechte

Maß bezeichnet. Hierzu gehören einerseits pantheistisch-spirituelle Ideenlehren

mit kosmologischen Modellen, etwa die Tiefenökologie, die ein harmonisches Mit-

einander von Mensch und Natur zum Ziel haben. Andererseits Modelle, die einen

Bezug zur christlichen Askese haben, indem sie auf Selbstbeschränkung als Tugend

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Schluss 301

an sich verweisen. Der dritte Ansatz steht hierzu im Kontrast und verweist auf die

Idee des Hedonismus. Hier wird durch das verfolgen eines leiblich orientierten

Glücks ein indirektes Modell des nachhaltigen Lebensweise entworfen. Die drei

Modelle zeichnen sich durch ein unterschiedliche Ausmaße an Plausibilität und

Präferabilität aus. Vor allem gegen die Idee der Askese und kosmologisch-spiritu-

elle Modelle lassen sich relevante Einwände formulieren, da sie nur bedingt mit

den Erkenntnissen der Glücksforschung und einer aufgeklärten Philosophie des

guten Lebens kompatibel sind. Das bisherige Verständnis von Suffizienz ist zu-

dem meist geprägt von einer Normativität der Nachhaltigkeit: was nachhaltig ist

sei gut und daher dem Menschen als Glück inhärent angelegt. Die Annahme eines

genügsamen Idealzustandes, bei dem der Mensch in Harmonie mit der Natur lebt,

erscheint nicht plausibel. Der Bezug zum rechtenMaß, zu welchem der Mensch zu-

rückzufinden hätte, damit eine nachhaltige Lebensweise zustande kommt, ist zwar

populär, aber vage und bietet daher als Leitmotiv keine Orientierung.

(4) Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv. Gemäß der ausgeführten Betrachtun-

gen ist der Ansatz des aufgeklärter Hedonismus mit großem Potential versehen,

zu einer nachhaltigen Lebensweise beizutragen. Die Motive Anthropologie statt Me-

taphysik von Ernst Tugendhat und Leibsein als Aufgabe von Gernot Böhme kummu-

lieren im aufgeklärten Hedonismus und beziehen sich auf die Grundlagen einer

modernen Gesellschaft und der Idee des Individuums. Für die Praxis lässt sich

daraus eine leibangebundene Lebenskunst skizzieren, welche die oben genannten

vier Elemente einer nicht-materialistischen Lebensweise aufnimmt und besonde-

ren Bezug auf die Frage von Leiblichkeit (Somatik) und der Selbstverhältnisse legt.

Besonders die Bereiche von Kultur und Kunst ermöglichen die Kombination von

fortwährendermenschlicher Entwicklung ohne notwendige fortwährendesWachs-

tum des materiellen Wohlstands und symbolisieren damit den Ansatz einer nicht-

intendierten Suffizienz.

(5) Politische Implikationen. Unter Verweis auf die Grundlagen von Liberalismus

und Utilitarismus lässt sich eine Kritik an der ökonomisch dominierten Politikge-

staltung der Gegenwart formulieren. Die Reduktion von Nutzen als Gewinn, Besitz

und materiellem Wohlstand ist nicht plausibel und steht mit der Idee des größten

Glücks aller im Konflikt. Das Streben nach Glück neu zu fokussieren kann hier ei-

nen wertvollen Beitrag leisten, um im Sinne einer reflexiven Moderne sowohl die

ökologische Krise als auch die Pathologien der modernen Gesellschaft zu thema-

tisieren. Dazu sind unter anderem Diskurse und Reallabore gefragt, die konse-

quent und kreativ die Frage nach dem Glück stellen. Die Einrichtung von Indizes

für Wohlbefinden auf verschiedenen Ebenen wäre ebenso eine vielversprechende

Maßnahme. Das größtmögliche Glück aller verlangt zugleich nach einer Begren-

zung der ökonomischen Interessen und einer Förderung von sozialen und kultu-

rellen Aspekten. Eine solche Politik steht jedoch im Konflikt mit dem Kapitalismus

alsWirtschaftsweise undGesellschaftsform.Diese grundlegende Barrieremacht es

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Glück und Nachhaltigkeit

schwer, konkrete und vielversprechende Ansatzpunkte zu identifizieren. Das Mo-

dell der Lebenskunst beschreibt eine entsprechende selbstreflexive Suche und kann

als relevanter Beitrag zu einer nachhaltigen Moderne gelten.

11.2 Ausblick

Im Folgenden wird skizziert, welche zentralen Punkten zur weiteren Forschung

sich aus den Ergebnissen und Erkenntnissen der Arbeit ergeben. Dabei ist zu-

nächst festzuhalten, dass insgesamt ein ebenso großes wie vielfältiges Potential

besteht, das Themenfeld von Glück und Nachhaltigkeit weiter zu erforschen. Hier

sind besonders 3 Punkte zu benennen, die konkret an den vorliegenden Entwurf

einer Theorie von Glück und Nachhaltigkeit anknüpfen.

(1)Wohlbefinden als Leitmotiv einer nachhaltigen Moderne. Betrachtungen, wie ge-

sellschaftlicher Wandel funktioniert, sind ausgehend von den Ergebnissen dieser

Arbeit vor allem in Hinblick auf die Ideen von Glück, Zufriedenheit und subjek-

tivem Wohlbefinden zu erstellen. Bisherige Studien zu Akteuren des Wandels be-

ziehen sich meist direkt auf die direkt nachhaltigkeitsrelevantenWerte und Hand-

lungsmuster. Gerade in Hinblick auf den Ansatz der nicht-intendierten Nachhal-

tigkeit sind hier theoretische Forschungen und empirische Studien wünschens-

wert, etwa für die Effekte von Maßnahmen der Sozial- und Kulturpolitik oder ei-

nemGrundeinkommen. Ebenso ist die Entwicklung von Indizes für Lebensqualität

und Wohlbefinden und ihrer Effekte auf den öffentlichen Diskurs und die Poli-

tikgestaltung zu beobachten. Für den Ansatz der Lebenskunst wäre zudem eine

detaillierte Analyse anhand von Kategorien (zum Beispiel Klasse/Milieu) oder in

Hinsicht auf Geschlechterverhältnisse wertvoll. Hier gilt es zudem, die tendenzi-

ell elitär-intellektuelle Konzeption von Lebenskunst als rein philosophischem Kon-

strukt zu relativieren und anhand von Alltagspraktiken anschaulich werden zu las-

sen. Dabei stellt sich ebenso die Frage, wie sich das Streben nach Wohlbefinden in

politischen Bewegungen wiederfinden beziehungsweise ausdrücken kann.

(2) Projektion auf die Globale Dimension. Im 21. Jahrhundert lässt sich das Thema

nachhaltige Entwicklung nicht plausibel behandeln, ohne die globale Dimension

zu beachten. Die Entwicklung von Transformationsstaaten und Schwellenländern

hat zu einem rasanten Zuwachs einer neuen globalen Mittelschicht geführt und zur

Verbreitung einer weltweit sich angleichenden materialistischen Lebensweise bei-

getragen – mit signifikanten Auswirkungen auf den globalen Ressourcenbedarf.1

Für das Jahr 2030 werden bis zu 4,8 Milliarden Menschen als globale Mittelschicht

1 Vgl. Paech (2005): S. 89. Jackson (2008). International Energy Agency (2010: S. 5.): »Auf Nicht-

OECD-Mitgliedstaaten entfallen 93 % des erwarteten Anstiegs [bis 2035] des weltweiten Pri-

märenergiebedarfs im Szenario der neuen energiepolitischen Rahmenbedingungen. Diese

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Schluss 303

prognostiziert, die einer materialistischen Lebensweise zugeneigt sind und einen

Nachfrageboom bei ressourcenintensiven Produkten wie Autos, Elektrogeräten,

aber auch dem Fleischkonsum auslösen.2 In Bezug auf alternative Entwicklungs-

pfade besteht somit vor allem für die sich rasant entwickelnden Ökonomien in den

sogenannten Schwellen- und Entwicklungsländern die dringende Notwendigkeit,

das Modell der nachholenden Entwicklung aufzugeben und unmittelbar eine qua-

litative Entwicklung anstelle quantitativen Wachstums anzustreben.3 Grundlagen

dafür bestehen durchaus weltweit im jeweiligen kulturellen Erbe. So finden sich

in den philosophischen, religiösen und kulturellen Grundlagen von Konfuzianis-

mus, Buddhismus und Hinduismus Ansätze, die zur kritischen Reflexion der ma-

terialistischen Lebensweise auffordern.4 Nicht zuletzt wäre eine Betrachtung von

subjektivem Wohlbefinden im Kontext der Sustainable Development Goals wertvoll.

(3) Reflexivität der Forschung. Als eine Art wissenschaftlicher Querschnittsaufga-

be hat Pierre Bourdieu unter dem Begriff der Reflexiven Anthropologie Überlegungen

zum Verhältnis von Beobachter und Objekt in der Wissenschaft angestellt: »Mei-

ner Meinung nach ist eine der Hauptfehlerquellen in den Sozialwissenschaften die

unkontrollierte Beziehung zum Objekt, die dazu führt, daß diese unanalysierte

Beziehung in das Objekt der Analyse hinein projiziert wird.«5 Bourdieu attestiert,

dass die Sozialwissenschaftler zwar einerseits die Objektivierung der sozialenWelt

zu ihrem Beruf gemacht haben, aber andererseits selten in der Lage sind, sich sel-

ber zu objektivieren.6 Die eigenen anthropologischen Grundlagen sind nämlich so

verwurzelt, dass die meisten Forschenden diese nicht reflektieren. Im Zuge der

Untersuchung von Suffizienzkonzepten zeigt sich beispielhaft, dass viele Beiträge

sich auf das gesellschaftlich dominante, christlich geprägteWertesystem beziehen,

ohne die darin angelegten Implikationen (zum Beispiel in Hinsicht auf die Selbst-

Entwicklung spiegelt das schnellere Wachstum der Wirtschaftsleistung, der Industriepro-

duktion, der Bevölkerung und der Urbanisierung in diesen Ländern wider.«

2 Myers/Kent 2005; Wilson/Dragusanu (2008); Popp (2014); Nair (2011).

3 Seitz (2013); Nair (2011): S. 121. Ein solcher Ansatz wird auch als ökologisches leapfrogging

bezeichnet, da die Länder eine oder mehrere Entwicklungsstufen im Sinne der Industria-

lisierung überspringen. Vgl. Paech (2005): S. 82-83; Sachs (2002): S. 84. Hier stimmt es zu-

versichtlich, dass mit Gross National Happiness das bisher prägnanteste Beispiel für einen

alternativen Wohlstandsindex aus dem globalen Süden stammt. Dallmer (2018).

4 Bauer (1971); Gransow (2006); Roetz (2006), Stevenson/Haberman (2008): S. 39, S. 48; Shin

et al. (2009). Bargatzky (2010): S. 120ff. Mehr zu Glücksvorstellungen verschiedener Kulturen

bei Bellebaum (1994), Pieper (2003); Bormans (2011); McMahon (2006).

5 Bourdieu/Wacquant (1996): S. 99.

6 Bourdieu/Wacquant (1996): S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Glück und Nachhaltigkeit

verhältnisse) zu benennen oder zu hinterfragen.7 Beispielhaft formulieren dies,

wenn auch etwas drastisch, Skidelsky/Skidelsky:

»Diemeisten radikalen Klimaschützer hassen Gier und Luxus leidenschaftlich. […]

Aus einem großen Teil der ökologischen Literatur spricht die Liebe zum Büßerge-

wand. Sehr deutlich ist der puritanische Zungenschlag in George Monbiotts An-

kündigung, die Kampagne für den Klimaschutz fordere ›nicht Überfluss, sondern

Mangel. Es ist eine Kampagne, die nicht mehr Freiheit will, sondern weniger.‹«8

In Bezug auf das latent vernachlässigte Modell des aufgeklärten Hedonismus hat

sich gezeigt, dass die Geistes- und Sozialwissenschaften, und vor allem die Philo-

sophie, sich seit jeher wesentlich weniger mit dem Leib als mit dem Geist befasst

haben. Sie folgen damit der dominanten und hierarchischenDualität und reprodu-

zieren sie. Das problematische Verhältnis zur (eigenen) Körperlichkeit findet sich

in der Philosophie vielfach wieder, von der Antike bis in die Moderne.9 So stellt

schon Aristoteles die seelischen Güter über die des Leibes, ohne allerdings eine

solide Begründung dafür zu liefern, es wird vielmehr geradezu selbstreferenziell

postuliert.10 Eine oft persönlich angelegte tiefe Skepsis besteht gegenüber allen

leiblichen Genüssen. Wenn überhaupt so sind das Sehen und Hören als ästheti-

sche Erfahrungen noch genehm, während Geruch und Geschmack verpönt sind.

Vor allem die Sexualität war und ist ein schwieriges Thema in der Philosophie.11 Es

ist auffällig, dass das Thema Sexualität in der empirischen Glücksforschung kaum

vorkommt.Hier kann ein entsprechendesmoralisches Framing angenommenwer-

den.12

7 Zudem findet sich die christliche Prägung direkt bei einigen VertreterInnen (Personen und

Organisationen) im Nachhaltigkeitsdiskurs wieder und hat somit Auswirkungen auf das

Menschenbild und die Vorstellungen zum subjektiven Wohlbefinden.

8 Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 180.

9 Schon Platon hat eine Abneigung gegen körperliche Genüsse und die mangelnde Vernunft-

kontrolle in der Liebeslust. »Platon hat de facto nur seine vorgefassten Präferenzen in seine

metaphysische Ordnung projiziert.« Kanitscheider (2011): S. 66 (Verweist hier auf Platon Phi-

lebos 63b). Über das Verhältnis von Aristoteles zur Lust schreibt Hossenfelder: »So kommt

erwartungsgemäß heraus, daß Aristoteles‹ eigene Lust, die Lust am philosophischen Den-

ken, die beste ist.« Hossenfelder (1998): S. 51. Onfray (1991a: S. 147) über Sartre: »Der Philo-

soph steht durchaus in der Platonischen Tradition, der Vorzüglichkeit der Idee, der Dinge des

Geistes und des Ekels vor dem Körper[…]«.

10 NE 1098b.

11 Verschiedentlich ausgeführt mit zahlreichen Beispielen bei Korthalts (2006); Onfray (1991a);

Marzano (2013): S. 113-127; Wiegerling (2008): S. 58-62.

12 So findet sich in den meistern Büchern über das Glück eher wenig zum Thema Sexualität.

besonders die positive Psychologie fällt hier auf: im 30-seitigen Register des Buches Flourish

von Seligman (2012) sind die Begriffe Sexualität und Erotik überhaupt nicht zu finden.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Schluss 305

»Von Spinoza bis Karl Popper plädierten die meisten Denker dafür, die Affekte

und Leidenschaften zu bändigen und zu unterdrücken, wie eigentlich geschicht-

lich sich die Ethik, speziell die christliche, zumgrößten Teil als Anleitung zur Trieb-

sublimierung verstanden hat. Man kann vermuten, dass dies ein spezifischer Phi-

losophendefekt ist, weil diese aufgrund ihrer Reflexionstätigkeit gar nicht mehr

in der Lage sind, das Lustpotential ihres eigenen Körpers auszunutzen. So ver-

steht sich, warum die Überzahl der Denker ein solch gebrochenes Verhältnis zur

Sinnlichkeit besaß, d.h. eine Haltung, die sie dann unbewusst in ihre Ethik haben

einfliessen lassen.«13

Insgesamt ist der wissenschaftlichenWelt eine Verbindung zu denWerten der pro-

testantischen Ethik zu attestieren. Fleiß und ein hohesMaß an Selbstdisziplin sind

gefordert – die Distanz zu Körper- und Leiblichkeit ergibt sich dann oft von selbst

aus dem Rahmen der Arbeitsgestaltung.

»Was machen Soziologinnen und Soziologen, wenn sie Soziologie ›machen‹? Im

Großen und Ganzen wohl folgendes: Sie sitzen auf Stühlen, lesen Texte, streichen

diese vielleicht an, machen sich handschriftliche Notizen, tippen auf einer Tasta-

tur und schauen in einen Bildschirm.«14

Dies gilt weitgehend aber auch für jene, die als Pioniere versuchen, den Wandel

voran zu treiben und sich in zahlreichen Initiativen mit voller Energie engagieren.

Weitgehend sind auch sie in eben jene Welt eingebunden, die auf einem starken

Arbeitsethos basiert.15 Hier bleibt es ein Forschungsfeld, das sich vor allem in der

Praxismanifestierenmuss,wie der nachhaltige Umgangmit sich selbst imRahmen

des Streitens für die große Transformation gelingen kann.

11.3 Schlusswort

Den Ausführungen zu Glück und Nachhaltigkeit in dieser Arbeit folgend ließe sich

die Definition von nachhaltiger Entwicklung umformulieren und würde dann lau-

ten:

»Sustainable development is development that allows all people the pursuit of

happiness in the present without compromising the ability of future generations

to pursue their own happiness.«

13 Kanitscheider (2008): S. 201-202.

14 Gugutzer (2015): S. 140.

15 Pourian (2016) berichtet von ihrer Zusammenarbeit mit AktivistInnen aus der Transition-

Town Bewegung, dass diese eine besonderes Ausmaß von Erschöpfung und damit verbun-

denen körperlichem Raubbau zeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Glück und Nachhaltigkeit

Aus dieser Formulierung ergibt sich dann als logische Frage:What is happiness? Es

war glücklicherweise nicht das Ziel dieser Arbeit, diese Frage final zu beantworten.

Die Arbeit wollte lediglich aufzeigen, dass die Frage elementar ist – besonders für

das Ziel einer nachhaltigen Entwicklung.

In der Beschreibung der Ausgangslage für die vorliegende Arbeit wurde das

Modell derDonut-Economy von Kate Raworth vorgestellt, da es die Herausforderung

nachhaltiger Entwicklung anschaulich darstellt: ein gutes Leben für alle Menschen

innerhalb der planetaren Grenzen zu ermöglichen. Raworth hat sich in ihrer Arbeit

auch mit den notwendigen Herangehensweisen befasst, um als Menschheit im safe

and just space for humanity navigieren zu können:

»Viele transformativeGedankenwerden auf anderen Feldern desDenkens hervor-

gebracht, wie etwa in der Psychologie, der Ökologie, der Physik, der Geschichte,

der Erdsystemwissenschaft, der Geografie, der Architektur, der Soziologie und der

Komplexitätswissenschaft. DieWirtschaftstheorie wäre gut beraten, die Angebo-

te dieser anderen Disziplinen anzunehmen.«16

Erstaunlicherweise lässt Raworth die Philosophie in ihrer Aufzählung außen vor.

Dabei ist es in guten Teilen, wie die vorliegende Arbeit aufgezeigt hat, eine philoso-

phische Bestimmung, was als das gute Leben anzusehen ist. Das Verständnis von

Glück, Zufriedenheit und subjektivem Wohlbefinden ist äußerst relevant für die

Frage nach Leitmotiven einer nachhaltiger Lebensweise. Subjektives Wohlbefin-

den gelingt nicht ohne Reflexion dessen, was als gutes, gelungenes und sinnvolles

Leben anzusehen ist.

»Aber der entscheidende Wert dieser Frage, wofür es sich zu leben lohnt, ist ein

ganz anderer. Er liegt im Akt, diese Frage zu stellen und damit alles, was wir Ver-

nunft nennen, an dieser Frage zumessen. Denn nur wennwir das tun, bekommen

alle Formen von Teilvernunft, auf die wir gegenwärtig so sehr Rücksicht nehmen,

ihren eigentlichen Sinn. […] Denn nur gemessen an dieser Frage, haben teilver-

nünftige Prinzipien wie Sicherheit, Gesundheit, Umweltschutz, Kosteneffizienz

etc. ihren partiellen Sinn.«17

Während die Philosophie die zentrale Frage stellt, was ein gutes Leben ausmacht,

so bietet sie jedoch keine endgültige Antwort, was das gute Leben ist. Philosophie

dient hier aber als Handwerk, welches die Fähigkeit zur Selbstreflexion entwickeln

hilft und es ermöglicht, eine eigene Antwort zu finden.

»Die sokratischen Dialoge verlangen von ihren Lesern, was Sokrates von seinen

Gesprächspartnern fordert: Sie müssen alle Überzeugungen untersuchen, die ih-

16 Raworth (2018): S. 107.

17 Pfaller (2017): S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Schluss 307

nen wichtig sind, bestimmen, mit welchen anderen Überzeugungen sie in logi-

scher Verbindung stehen, nur diejenigen akzeptieren, die zueinander passen und

ihr Leben dementsprechend einrichten.«18

Eine kritische Selbstreflexion ist sinnvoll und notwendig, um sich vor Irrtümern

zu schützen, etwa den genannten Tretmühlen des Glücks, den Wohlstandsfallen

oder dem illusionären Glück. Eine beständige Auseinandersetzung mit den eige-

nen Wünschen und Bedürfnissen, im Blick die Leibangebundenheit der Vernunft,

erlaubt eine Aneignungsprozess und letztendlich die Souveränität. In der Form

der Lebenskunst finden dabei Theorie und Praxis zusammen. Während in der De-

batte um Suffizienz oftmals die Annahme vertreten wird, der Mensch müsse sich

weniger um sich undmehr um die Umwelt kümmern, laden die vorliegenden Erör-

terungen zu einer überraschend anderen Sichtweise ein, nämlich, dass der Mensch

sich mehr mit sich selbst beschäftigen möge.

Lebenskunst bedeutet die bewusste Verwendung von Zeit zur Steigerung des

Wohlbefindens in Formen der Selbstsorge. Es zeigt sich, dass es eine Vielfalt an

Möglichkeiten gibt, das Leben zu entdecken, zu genießen und zu kultivieren, die

keineswegs mit der direkten Notwendigkeit der Steigerung von Produktion und

Konsumption verbunden sind. Sie sind dabei keine blassen Alternativen zur bunten

Warenwelt. Vielmehr lässt sich aus einer kritischen Sicht auf die gegebene Arbeits-

und Konsumgesellschaft eine Perspektive der Emanzipation aufzeigen, denn die

Befähigung des Menschen zur Kultur bietet unendliche Möglichkeiten zur sinn-

vollen Lebensgestaltung, die bislang noch relativ wenig genutzt werden. Damit

eröffnet sich eine weitere unerwartete Perspektive. Die Orientierung an Suffizi-

enz als Maßgabe einer nachhaltigen Lebensweise hat nicht nur das Streben des

Menschen nach Glück zu berücksichtigen. Nunmehr lässt sich die Beziehung von

Glück und Nachhaltigkeit auch umkehren. Das Streben nach Glück ist dann ein

maßgeblicher Beitrag zu einer suffizienten Lebensweise.

18 Nehamas (2000): S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479-012 - am 13.02.2026, 08:29:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

