
3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur

Warum Ungleichheit politisch häufig unsichtbar bleibt

Entlang gesellschaftlicher Macht- und Herrschaftsverhältnisse, so wurde im

vorangegangenen Kapitel sichtbar, entsteht soziale Ungleichheit, die sich in-

nerhalb der Demokratie in ungleiche politische Artikulationschancen übersetzt.

Zwischen Macht- und Herrschaftsverhältnissen, institutionellem System und po-

litischer Öffentlichkeit sowie alltäglichen Erfahrungen und Handlungsstrategien

entwickeln sich Wechselwirkungen, durch die sich Dynamiken der politischen

Exklusion fortlaufend verstärken. Die fünf beschriebenen Erscheinungsformen

der Ohnmacht in der Demokratie werfen »vielfältige Fragen über Ursachen politi-

scher Nicht-Beteiligung [auf]« (Voigtländer 2015: 15-16). Warum finden Exklusion

und Ungleichheit kaum einen politischen Ausdruck? Warum übersetzen sie sich

nicht in eine demokratisierende Infragestellung der bestehenden Ordnung der

Demokratie, sondern eher in Passivität und Rückzug? Diesen und ähnlich ge-

lagerten Fragen wird im Folgenden mittels einer theoretischen Spurensuche

nachgegangen, die von postkolonialen und poststrukturalistischen Theorien der

Subalternität über Perspektiven der Kritischen Theorie und das Subalternitäts-

verständnis Antonio Gramscis bis hin zu Pierre Bourdieus Konzept des Habitus

und Theorien zweckrationalen Handelns sowie psychologischen und pädagogi-

schen Analysen von Handlungsfähigkeit, Resilienz und erlernter Hilflosigkeit

verläuft. Die unterschiedlichen theoretischen Ansätze werden selektiv in Bezug

auf ihren potenziellen Beitrag zu einer Theorie politischer Ohnmacht befragt,

ohne dass sie in ihrer Gesamtheit rekonstruiert – und systematisch in Bezug auf

die Differenzen zwischen den unterschiedlichen Ansätzen untersucht – werden

können. Ziel ist es, die im vorherigen Kapitel skizzierten Demokratietheorien

durch eine »subjektorientierte Gesellschaftstheorie« (Candeias und Völpel 2014:

11) zu ergänzen und darüber das Verständnis der Entstehungsbedingungen und

politischen Konsequenzen von Ohnmacht zu erweitern.

Im Zentrum der Spurensuche stehen die Konzepte der Subalternität und der

Erfahrung. Politische Ohnmacht wird als mehrdimensionales Phänomen fassbar:

Sie entsteht, wenn herrschende Dispositive bestimmte Erfahrungen systematisch

verwerfen, so dass eine Artikulation dieser kaum möglich ist; wenn gesellschaftli-

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009 - am 13.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Ohnmacht in der Demokratie

che Verhältnisse derart undurchdringlich erscheinen, dass es hoffnungslos wirkt,

sie aktiv verändern zu wollen; wenn Menschen auf sich gestellt sind und Proble-

me als individuelle und nicht als kollektiv geteilte erscheinen; wennMenschen ihre

Handlungsstrategien an ihre – von Ungleichheit durchzogenen – erfahrenenMög-

lichkeiten anpassen oder wenn sie – auf einer subjektiven Ebene – überfordernden

Situationen ausgesetzt sind, die ihre Bewältigungskapazitäten und individuellen

Ressourcen überlasten.Macht undHerrschaftsverhältnisse determinieren die poli-

tischen Handlungsstrategien der Subjekte nicht, vielmehr wohnt der individuellen

Praxis ein eigensinniges Moment inne, das aus je spezifischen konkreten Erfah-

rungen und deren Zusammenwirken resultiert. Übergreifend wird sichtbar, dass

»ein wesentlicher Teil der sozial ausgrenzenden, entmächtigenden, passivieren-

den und die Möglichkeiten zur gesellschaftlichen und politischen Teilhabe somit

beschneidendenMechanismen gerade vomZentrumder Gesellschaft her in Rich-

tung auf deren Ränder und damit auf Erwerbslose und Armewirken, statt in origi-

nären Eigenschaften der Angehörigen dieser Gruppen – z.B. einer vermeintlichen

Unterschichtenkultur – begründet zu sein […]«. (Voigtländer 2015: 16)

3.1 Verworfene Erfahrungen, sprachlose Subjekte. Postkoloniale und
poststrukturalistische Theorien der Subalternität

Einen Ansatzpunkt, um zu verstehen, warum diejenigen, die gesellschaftlich aus-

geschlossen, marginalisiert und diskriminiert werden, auch politisch schwächer

repräsentiert und mit ihren Erfahrungen öffentlich weniger sichtbar sind, bieten

postkoloniale und poststrukturalistische Theorien. Die bestehende Ordnung des

Diskurses, so eine zentrale These der im folgenden Abschnitt rekonstruierten An-

sätze, ist mit einem spezifischen Sichtbarkeitsregime verbunden, das Menschen

je nach sozialer Position unterschiedliche Artikulationschancen zuweist. Sie bildet

einen »dominante[n] gesellschaftlich vermittelte[n] Bedeutungskorridor, in dem

sich Individuen […] überhaupt nur als Subjekte positionieren (können)« (Kunz 2018:

297). Diskurse

»legen fest, wem die Definitionsmacht über einen bestimmten Gegenstand zu-

kommt, konstituieren unterschiedliche Subjektpositionen oder ermöglichen und

limitieren deren Artikulationsmöglichkeiten, sichern die Anerkennung bestimm-

ter Interpretationsmuster und konstituieren Sagbarkeitsfelder, die bestimmte Ar-

tikulationen ein- und andere ausschließen« (Sott 2017: 23).

Sprache »stellt ein Repräsentationssystem dar, auf deren Grundlage […] Akte

der Intelligibilität initiiert und fundiert werden« (Gutiérrez Rodríguez 2003:

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009 - am 13.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 63

18).1 Sichtbarkeit und soziale Position bedingen sich wechselseitig: Bestimmte

Erfahrungen und Subjektpositionen (z.B. queere Subjekte, Frauen im globalen

Süden) lassen sich nicht oder nur begrenzt innerhalb der hegemonialen Diskurse

verständlich machen, wodurch die Betroffenen gesellschaftlich kein Gehör finden.

Das Sagbare, argumentiert Sarah Helen Sott,

»ergibt sich dabei nicht nur aus der Struktur des Diskurses selbst, sondern hängt

zentralmit der gesellschaftlichenPosition des jeweiligen Sprechers bzw. der Spre-

cherin zusammen. Eine politische und soziale Marginalisierung geht in der Fol-

ge häufig mit Schwierigkeiten, eigene Forderungen innerhalb der herrschenden

Diskurse zu artikulieren oder hörbar zu machen, einher. Auch eine Inklusion in

Aushandlungsprozesse verändert nicht unbedingt etwas an derMarginalisierung,

da die ungleiche Positionierung auch im Prozess der Aushandlung weiterwirkt

und darüber hinaus marginale Positionen innerhalb der hegemonialen Diskurse

desartikuliert werden bzw. nur begrenzt artikulierbar sind.Werden Artikulations-

möglichkeiten allein als technische Frage der Integration in Aushandlungsprozes-

se diskutiert, so die These, werden die tiefgreifenden Strukturen hegemonialer

Herrschaftsverhältnisse verkannt.« (Sott 2017: 18)

Das Konzept der Subalternität, wie es in postkolonialen Ansätzen verwendet wird,

bietet einen theoretischen Zugriff, der (politische) Repräsentation und Artikulation

problematisiert, indem er Momente des Ausschlusses und der Verschiebung in

den Fokus rückt. Im Mittelpunkt stehen dabei »Praxen des Ausschlusses durch

Repräsentationsakte: Die Unterstellung von Identität ist nämlich notwendig mit

der Konstruktion eines ›Anderen‹, einer Alterität, des Nicht-Identischen und

Nicht-Dazugehörigen verbunden« (Sauer 2011b: 131). Das Konzept ermöglicht

es, die Konfliktaushandlungs- und Deliberationsprozesse der Demokratie von

marginalisierten Perspektiven aus neu zu beleuchten. Subaltern in diesem Sinne

sind diejenigen, deren Erfahrungen von den herrschenden Diskursen verworfen

werden und die deshalb auch von demokratischen Aushandlungsprozessen aus-

geschlossen sind, da ihre Erfahrungen unhörbar bleiben (Spivak 2008; Byrd und

Rothberg 2011: 5). Subalternität bezeichnet somit einen »Zustand von Personen,

in dem jegliche Artikulation von Wünschen und Meinungen ungehört bleibt,

den Äußerungen der Menschen die Geltung abgesprochen und ihnen damit

jegliche Autorität verweigert wird« (La Rosa und Frank 2017: 50). Erfahrungen

1 Intellegibilität stellt sich dabei auch über Gewalt her. Diskurse sind – wie man im Anschluss

an Antonio Gramsci formulieren könnte – »gepanzert mit Zwang«. Ein Beispiel hierfür ist

hate speech, die bestehende Diskurse aufgreift, radikalisiert und gegen Subalterne wendet:

»[E]s gilt auch jene in den Blick zu nehmen, die z. B. durch hate speech am Sprechenmachtvoll

gehindert und zum Schweigen gebracht werden sollen. […] [D]as Ziel von hate speech darin

besteht [darin], am Sprechen zu hindern (silencing) […]« (Tuider 2017: 112-113).

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009 - am 13.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Ohnmacht in der Demokratie

der Subalternen finden keinen Eingang in das Regime öffentlicher Sichtbarkeit

– werden sie repräsentiert, geschieht das nur in verzerrter und entstellter Form.

Ihre Identitäten, Forderungen und materiellen Lebensbedingungen sind mit in

den herrschenden Diskursen unlesbar und nicht darstellbar (Derickson 2017: 45).

Subalterne werden dadurch auf einen Platz der Stille und Nicht-Existenz ver-

wiesen (Griffiths 2018). Ihre Erfahrungen werden zum Schweigen gebracht: »Die

Ordnung der Diskurse erlaubt die Artikulation bestimmter Sachverhalte nicht,

da sie selbst auf diesem Schweigen beruht. So entsteht eine enge Verbindung

zwischen dem Status der Subalternität und dem Schweigen« (Steyerl 2008: 11).

Subalterne werden von einer »lebbare[n] Gesellschaftlichkeit« (Naumann 2003:

266) ausgeschlossen. Die Erfahrungen und das Leiden der betroffenen Personen

sind innerhalb herrschender Diskurse nicht denk-, fass- und artikulierbar, sie

bleiben unsichtbar (Messing 2018). Sie konstituieren unzugängliche Leerstellen im

Diskurs (Maggio 2007: 427). Ein prägnantes empirisches Beispiel hierfür ist das

so genannte »Unsichtbarkeitssyndrom« (Franklin et al. 2006), unter dem einige

Betroffene von Rassismus leiden. Ihnen werden ihre Erfahrungen abgesprochen,

was schwerwiegende psychische Konsequenzen zur Folge haben kann: »The stress

– and potential damage – of racism lies not only in the specific incident, but also

in the resistance of others to believing and validating the reality or significance

of one’s personal experience« (ebd.: 14-15). Politische Teilhabe ist unter diesen

Bedingungen nicht oder nur sehr erschwert möglich.

Repräsentation ist vor diesemHintergrund »keinesfalls eine unschuldige Prak-

tik« (Gutiérrez Rodríguez 2003: 25-26). Sie bringt notwendig gewaltsame Akte der

Vereindeutigung von Differenz mit sich. Ausschlüsse sind dadurch konstitutiv für

Repräsentationsprozesse. Im Akt der Repräsentation überschneiden sich Darstel-

lung und Vertretung (Spivak 2008). Gesellschaftliche Realität wird dadurch ver-

dichtet, aber auch verkürzt und verschoben. Nicht jede »Praxisform findet sich

in den herrschenden Repräsentationstechniken wieder. Das wiederum bedeutet

nicht, dass überhaupt keine Praxis stattfindet. Sie ist da und sie wird gemacht. Sie

wird jedoch verschwiegen, ausgegrenzt, ignoriert und bekämpft« (Gutiérrez Ro-

dríguez 2003: 19).Die Frage,werwie repräsentiert wird, bestimmtmit darüber,wer

gesellschaftlich sichtbar und wessen Erfahrungen gesellschaftlich anerkannt wer-

den. Intelligibilität ist mitentscheidend dafür, welche Lebensweisen gesellschaft-

lich als lebbar gelten und welche ausgeschlossen und abgewertet werden (Butler

1991). Subalternes Schweigen ist vor diesem Hintergrund nicht mit Sprachlosig-

keit gleichzusetzen, sondern bezeichnet in der postkolonialen Terminologie ein

fehlendes Gehört-Werden: »So sind die, die nicht gehört werden, denen nicht zu-

gehört wird, jene, die ›unfähig sind zu sprechen‹. Es ist nicht so, dass sie nicht

sprechen, vielmehr so, dass ihnen nicht zugehört wird und sie somit zum Schwei-

gen gebracht werden« (do Mar Castro Varela und Dhawan 2003: 278). Subalternität

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009 - am 13.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 65

verweist auf eine durch Macht- und Herrschaftsverhältnisse hervorgerufene Lücke

zwischen ›Sender*in‹ und ›Empfänger*in‹ (Byrd und Rothberg 2011: 6).

Die Differenzkonstruktionen, auf denen Repräsentation basiert, gehen mit

Prozessen der Konstruktion eines ›Anderen‹ einher (Gutiérrez Rodríguez 2003:

25-26). Subalternität wird unter anderem durch »die staatlichen und gesell-

schaftlichen Techniken des Othering zum Beispiel in Form von Ausländer- und

Asylgesetzen, aber auch der Ethnisierung im Diskurs um Multi/Interkulturalität«

(ebd.: 31) mit konstituiert. Exemplarisch konstatiert El-Tayeb (2003: 134), der

bundesrepublikanische Diskurs sei

»von der Annahme geprägt, alle Subjekte, d.h. alle diejenigen, die sich amDiskurs

beteiligen können, seien erstens deutsch, zweitens weiß und drittens christlich

sozialisiert (wobei die Kategorien als notwendigmiteinander verbunden betrach-

tet werden), alle anderen erscheinen als Objekte über die, aber nicht mit denen

man spricht.« (El-Tayeb 2003: 134)

Die Ordnung des Diskurses bedingt somit eine »symbolische Zurichtung von Per-

sonen« (Kunz 2018: 290). Die Bilder der ›Anderen‹, die in die diskursive Ordnung

eingeschrieben sind, wirken als Praxen von Ausschließung, die Prozesse von ge-

sellschaftlicher Teilhabe und Nichtteilhabe beeinflussen (ebd.: 288; do Mar Castro

Varela und Dhawan 2003: 279). Ihre Repräsentation erfolgt innerhalb der domi-

nanten Diskurse (Green 2002: 16). Das postkoloniale Verständnis von Subalternität

konkretisiert und präzisiert damit gewissermaßen die radikaldemokratische Idee

der Anteilslosen, die nicht zählen, unsichtbar sind und deren Stimmen nicht ge-

hört werden (Baiocchi und Connor 2013: 96).

Subalterne können aufgrund der Ordnung des Diskurses ihre Erfahrungen nur

begrenzt so »übersetzen« (Steyerl 2008: 15), dass sie in der politischen Öffentlich-

keit sicht- und hörbar werden. In der politischen Öffentlichkeit existiert kein Sag-

barkeitsfeld, das es ihnen ermöglichen würde, Unrechtserfahrungen zu artikulie-

ren (Byrd und Rothberg 2011: 7; Bourdieu 1987: 722). Sie stehen vor der Herausfor-

derung »in [einer] und gegen eine assimilierte Sprache [zu] sprechen« (Tate 2003:

174), die sie ihren eigenen Erfahrungen enteignet. Selbst »wenn er/sie mit aller

Kraft und Gewalt versucht zu sprechen, kann sie sich nicht verständlich machen«

(Steyerl und Gutiérrez Rodríguez 2003: 7). Die

»herrschende Sprache [zerstört] den spontanen politischen Diskurs der Be-

herrschten; denen bleibt nunmehr das Schweigen oder die geborgte Sprache: […]

[E]s ist eine kaputte Sprache, in der die ›großenWorte‹ nur noch den hohen Rang

der Ausdrucksintention zu markieren haben, die weder Wahres, Reales, noch

›Empfundenes‹ vermittelt, den Sprechenden vielmehr der Erfahrung beraubt, die

sie doch zum Ausdruck bringen sollte.« (Bourdieu 1987: 722)

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009 - am 13.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Ohnmacht in der Demokratie

DieWahrnehmung der Subalternen in der herrschenden Öffentlichkeit ist verzerrt

und selektiv (Byrd und Rothberg 2011: 6). Sie werden dadurch diskursiv nicht nur

unterworfen, sondern auch erniedrigt (Lessenich 2019: 69). Äußerungen der Sub-

alternen wirken, wenn diese selbst das Wort ergreifen, als unverständlich, inkohä-

rent und moralisch minderwertig (Headley 1990: 14):

»Even the language people use as they reason together usually favours one way

of seeing things and discourages others. Subordinate groups sometimes cannot

find the right voice or words to express their thoughts, and when they do, they

discover they are not heard. [They] are silenced, encouraged to keep their wants

inchoate, and heard to say ›yes‹ when what they have said is ›no‹.« (Mansbridge

zit.n. Fraser 1990: 64)

Subalternen »wird die Autorität zu sprechen verweigert, weil sie als untergeordnet

wahrgenommen werden oder weil ihre Äußerungen nicht bruchlos in den hege-

monialen Diskurs passen. Der Bruch wird daher oft nicht als Bruch mit der hege-

monialen Ordnung wahrgenommen und/oder dargestellt, sondern als Bruch mit

der Rationalität schlechthin« (La Rosa und Frank 2017: 51). Subalternität ist eine

Position ohne Identität (Spivak 2005: 476): »Subalternity cannot be generalised ac-

cording to hegemonic logic.That is whatmakes it subaltern« (ebd.: 475). Subalterne

sind unhintergehbar heterogen und dadurch unkenntliche und unlesbare Subjek-

te (Griffiths 2018). Ihre Versuche der Selbstrepräsentation verbleiben »außerhalb

der offiziell vorgeschriebenen strukturellen Möglichkeiten der Repräsentation« (do

Mar Castro Varela und Dhawan 2007: 16).

Da sie sich in öffentlichen (politischen) Aushandlungsprozessen nur begrenzt

selbst repräsentieren können, werden Subalterne in erster Linie in ihrer Repräsen-

tation durch Andere sichtbar, wobei der Prozess der Repräsentation stets mit einer

deutlichen Verschiebung verbunden ist (Spivak 2008: 32). Im Sprechen über Sub-

alterne wird ihr Ausschluss legitimiert und/oder verfestigt. Ihnen wird, dort wo

über sie gesprochen wird, meist eine passive und untergeordnete Rolle zugewie-

sen, was ihre subalterne Position verstärkt (Green 2002: 15). Folge dieser »diskursi-

ve[n] Kategorisierung und gleichzeitige[n] Hierarchisierung [ist][…], dass Subjek-

te, noch bevor sie sich äußern allein aufgrund der Kategorisierung als inkompe-

tente oder untergeordnete Sprecher/innen vom Diskurs ausgeschlossen werden«

(La Rosa und Frank 2017: 51-52). Das »Sprechen über […] Subalterne und das Nicht-

selbst-sprechen-Können rückt sie doppelt in den Schatten der Nicht-Anerkennung

als Subjekt« (Sott 2017: 38).2

2 Positionen und Personen, in denen und durch die Subalterne für sich selbst zu sprechen

scheinen, sind zumeist eher »die Lippensynchronisation der ›Experten‹« (Steyerl 2008: 15):

»Intellektuelle, die als SprecherInnen der Ränder aufgestellt werden, mutieren beim unhin-

terfragten Eintritt ins Zentrum der Definitionsmacht zu token victims. Ihre Opferrolle nutzen

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009 - am 13.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 67

Ein – für postkoloniale Theorie eher untypisches – Beispiel für eine subalterne

Position in diesem Sinne sind Arbeitslose, die in ihren Forderungen und Erfahrun-

gen kaum »an verbreitete politische Problemdeutungen und Lösungsperspektiven

an[…]knüpfen« (Voigtländer 2015: 236). Ursache ist eine gesellschaftliche »Hege-

monie ökonomischer und konkurrenzgesellschaftlicher Deutungsmuster« (Linden

und Thaa 2009: 11):

»In der bürgerlichen Gesellschaft beruht der Wert des Menschen auf seiner öko-

nomischen Leistungsfähigkeit. Das Maß an Respekt, das ihm entgegengebracht

wird, hängt von dem Ausmaß seiner ökonomischen Kapazität ab. Menschen, die

ökonomisch keine Potenz darstellen, sind letzten Endes auch menschlich unbe-

achtlich.« (Fromm 1937: 113)

Innerhalb dieser herrschenden Diskursordnung können Arbeitslose ihre Erfahrun-

gen nur begrenzt artikulieren: »In dem Bild, das sich andere von ihnen machen,

erkennen sie sich oft nicht wieder, es erscheint ihnen als stigmatisiertes Zerrbild,

das ihrer Lebenswirklichkeit nicht nur nicht entspricht, sondern diese regelrecht

in Abrede stellt« (Voigtländer 2015: 241). Armutsbetroffene machen ähnliche Er-

fahrungen: »Nobody hears the poor. […] Poverty is humiliation, the sense of being

dependent and of being forced to accept rudeness, insults, and indifference when

we seek help« (Narayan 2000: 18).

Demokratie, so lässt sich anknüpfend an das postkoloniale Verständnis von

Subalternität argumentieren, ruht auf einer diskursiven Ordnung, die systema-

tisch Ungleichheit produziert. Innerhalb der herrschenden Diskurse sind nur be-

stimmte Erfahrungen in einer bestimmten Art undWeise artikulierbar, andere Er-

fahrungen werden ausgeschlossen. Es gibt Sagbarkeitsfelder, die bestimmte Sub-

jekte und Erfahrungen kategorisch ausschließen. Die Subjekte der demos werden

dadurch – je nach ihrer Positioniertheit innerhalb von Macht- und Herrschaftsver-

hältnissen – sehr unterschiedlich ermächtigt, ihre Erfahrungen öffentlich zu arti-

kulieren – oder diesen innerhalb der diskursiven Ordnung überhaupt einen Platz

zuweisen zu können. Die Erfahrungen der Subalternen werden verworfen und er-

scheinen als nicht intelligibel, lebbar und finden kein Gehör: »Wer re-präsentiert

werden will, muss zuerst Präsenz zeigen [können und zwar] […] [u]nabhängig da-

von, ob politische Prozesse deliberativ oder klassisch repräsentativ organisiert sind

[…]« (Ruß 2009: 255-256). Die Subjekte stehen ihrem selektiv verwehrten Recht, zu

erscheinen ohnmächtig gegenüber. In der Folge ist es »ein demokratischerMythos,

dass ›das‹ Volk […] repräsentierbar sei[…]« (Sauer 2011b: 130). Die institutionellen

sie – und das Zentrum gewährt Ihnen nur allzu gerne diese Rolle, um eigene Privilegien an-

zusammeln und ihre Position innerhalb des Zentrums zu stabilisieren« (doMar Castro Varela

und Dhawan 2003: 277).

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009 - am 13.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Ohnmacht in der Demokratie

Verfahrensweisen der repräsentativen Demokratie (re-)produzieren – da sie in dis-

kursive Formationen verstrickt sind – Ungleichheit und verworfenes Leben. Post-

koloniale Theorie bietet damit ein plausibles theoretisches Instrumentarium, um

sozial selektive politische Teilhabe zu verstehen. Diejenigen, deren Erfahrungen

diskursiv verworfen werden, so ließe sich im Anschluss an die Theorie vermuten,

haben nicht nur Schwierigkeiten, öffentlich wahrgenommen zu werden, sie fin-

den – etwas flapsig formuliert – gar nicht erst Worte für ihre Erfahrungen und

(politische) Identitäten für sich selbst. Dort wo sie sich artikulieren, werden sie

abgewertet und im Diskurs auf eine marginalisierte gesellschaftliche Position (der

›Anderen‹) verwiesen:

»Gruppen, die ausgeschlossen bleiben, können nicht ›sprechen‹, weil sie nicht ge-

hört werden. Sie können daher auch nicht repräsentiert werden, d.h. für sie kann

inhegemonialenRepräsentationsverhältnissennicht gesprochenwerden.DerRe-

präsentationsmechanismus macht sie unsichtbar und stimmlos, schließt sie al-

so aus dem Möglichkeitsraum politischen Sprechens und Handelns aus. Demo-

kratisch-repräsentative Verfahren übertragen somit stets herrschenden Gruppen

Macht und marginalisieren zugleich stimmlose Gruppen. Repräsentation in libe-

ralen Demokratien wird so als eine herrschaftliche Praxis entlarvt.« (Sauer 2011b:

131-132)

Diese theoretische Annahme ist anschlussfähig an empirischen Befunde,wie sie et-

wa im Kapitel zu deliberativer Demokratie (vgl. Kapitel 2.4) skizziert wurden: Mar-

ginalisierte und von Ungleichheit betroffene Personen werden nicht nur öffentlich

weniger wahrgenommen, sie entwickeln auch –man könnte sagen: in der Sprache

der herrschendenOrdnung desDiskurses –weniger politische Forderungen. In der

Folge werden ihre Erfahrungen institutionell nicht repräsentiert, was wiederum

die – auf dem Ausschluss der Subalternen und politischer Ungleichheit begrün-

dete – diskursive Ordnung stabilisiert. Ein Teil des demos bleibt außerhalb gesell-

schaftlicher Aushandlungsprozesse. Seine Erfahrungen und Forderungen bleiben

ausgeschlossen und aus diesen resultierende notwendige Aushandlungsprozesse

und demokratisierende Momente werden nicht innerhalb der Verfahrensweisen

der Demokratie prozessiert. Inwieweit und unter welchen Umständen eine Hör-

barkeit für marginalisierte Gruppen überhaupt gesichert werden kann, ist vor dem

Hintergrund postkolonialerTheorie eine offene Frage.Dass Anteilslose ihren Anteil

und politische Gleichheit einfordern, ist ein zwar mögliches, aber eher unwahr-

scheinliches Phänomen.

Vor diesem Hintergrund reicht es nicht aus, zu fordern, dass »Parteien und

zivilgesellschaftliche Organisationen […] auf die Bedürfnislagen sozial benachtei-

ligter Gruppen eingehen und lernen [müssen,] ›die Sprache der Unterschicht‹ [zu

sprechen]« (Bödeker 2012: 42). Zentral für Demokratie wird vielmehr die Suche

nach Möglichkeiten einer »Auflösung subalterner Räume; deren Integration in das

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009 - am 13.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Der Ohnmacht der Subalternen auf der Spur 69

demokratische Projekt« (do Mar Castro Varela und Dhawan 2007: 15). Demokra-

tisches Ziel wird es, Subalternität zu überwinden (Green 2002: 19). Demokratie

erfordert in diesem Sinn ›anderes‹, verworfenes und nicht-lebbares Leben anzuer-

kennen: »Liberal democracies require ›recognition of other people… They must be

understood to be like ourselves in some ways and, importantly, different in others,

but nevertheless recognized and acknowledged as people – subjects who grieve and

can be grieved for‹« (Little 2010: 980). Als Strategien, um entsprechende Ziele zu er-

reichen, schlagen postkoloniale und poststrukturalistische Perspektiven unter an-

derem einen strategischen Essentialismus vor, der Subalternen zugewiesene Identitä-

ten strategisch für Kämpfe innerhalb des Diskurses aufgreift; Mimikry, die Anfor-

derungen in gebrochener Form imitiert und dabei subvertiert (La Rosa und Frank

2017: 54); Hybridisierung oder Veruneindeutigung die in der Reproduktion der herr-

schenden Diskurse diese mit eigenen Erfahrungen verknüpft und darüber deren

Funktion transformiert (ebd.: 55; Engel 2002); Körperallianzen, in denen Subalterne

im öffentlichen Raum mit ihren Körpern sichtbar werden und dadurch die Grenz-

linien der Öffentlichkeit, die sie und ihre Erfahrungen unsichtbar macht durchbre-

chen (Butler 2016) und schließlich die Mobilisierung der Unsicherheit der Zeichen

gegen die Ordnung des Diskurses und die Sichtbarmachung des Nicht-Identischen.

Ungleichheit, so lässt sich vor dem Hintergrund der rekonstruierten postko-

lonialen und poststrukturalistischen Perspektiven abschließend festhalten, wird

durch die herrschende Ordnung des Diskurses politisch desartikuliert. Das Ge-

hör, das Menschen in öffentlichen Aushandlungsprozessen finden und ihre Mög-

lichkeiten, eigene Erfahrungen in der Sprache der Macht adäquat zu repräsentie-

ren, hängen ab von der jeweiligen sozialen Position innerhalb der Gesellschaft. Die

Erfahrungen marginalisierter Bevölkerungsgruppen werden in der Tendenz auch

diskursiv disqualifiziert und zum Verstummen gebracht. Der Diskurs enteignet

die Betroffenen ihrer eigenen Erfahrungen und macht diese unsichtbar (z.B. Er-

fahrungen mit Rassismus). Die Ordnung des Diskurses normalisiert und de-poli-

tisiert darüber bestehende Macht- und Herrschaftsverhältnisse.

3.2 Blockierte Erfahrungen, beschädigte Subjekte.
Ohnmacht ausgehend von der Kritischen Theorie denken

Ohnmacht entsteht jedoch nicht nur aufgrund der Ordnung des Diskurses

und seiner Sagbarkeitsfelder, die bestimmte Bedürfnisse in den Bereich des

Nicht-Lebbaren verweisen und mit diesen verbundene Erfahrungen keine Arti-

kulationsmöglichkeiten bieten. Sie kann darüber hinaus, so zeigen die Arbeiten

der Kritischen Theorie, auch angesichts gesellschaftlicher Dynamiken entstehen,

die – durch die mit ihnen verbundenen Macht- und Herrschaftsverhältnisse –

den Individuen als unveränderbare, quasi-natürliche Strukturen gegenübertre-

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009 - am 13.02.2026, 08:27:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456828-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

