
2. Indigener Dokumentarfilm: Verortung im wissenschaftlichen Diskurs 37

Rolle Indigener als politische Akteur*innen, die Auseinandersetzung mit Indige-

nität als kontrollierender, unterdrückender Mechanismus oder aber auch als Aus-

druck desWiderstands, die spezifischen Umstände, unter denen dies als Kategorie

in der filmischen Erzählung konstruiert bzw. eingesetzt wird, und wie eine solche

Umsetzung ausgestaltet ist. Ziel der Analyse ist damit auch, den Aushandlungs-

prozess dieser Kategorisierung und deren Einsatz in der filmischen Argumenta-

tionsstruktur zu beleuchten bzw. die Bezeichnung ›indigener Film‹, wie sie dem

ausgewählten Material zugeschrieben wird, näher zu betrachten. Indigenität wird

laut Kyle PowysWhyte im politischen Kontext häufig artikuliert, »to express a prior

or more original claim to a place in contrast to individuals they consider to be set-

tlers or newcomers. Such claims are often expressed through place-based descrip-

tions of relationships« (2016, S. 143-144). Wie sich hier ankündigt, stellt Raum eine

zentrale Kategorie in der Artikulation von Indigenität und in Aushandlungspro-

zessen von territorialen Konfliktsituationen dar. Dabei geht es nicht in erster Linie

um das Ausdrücken eines simplen ›Davor‹, »rather, it is more often used to express

intergenerational systems of responsibilities that connect humans, nonhuman an-

imals and plants, sacred entities, and systems« (Whyte, 2016, S. 146). Aus diesem

Grundwird Indigenität auch häufig im Zusammenhangmit ökologischen Anliegen

artikuliert, etwa wenn indigene Bewegungen die von ihnen bewohnten Gebiete vor

extraktivistischen Vorhaben seitens des Staates und den damit verbundenen nega-

tiven Effekten für die Umwelt bewahren wollen (Whyte, 2016). Indigene Proteste

in Ecuador beispielsweise konnten einen zentralen Beitrag leisten, dass Flüssen,

Wäldern und Ähnlichem in der neuen Verfassung des Landes Rechte zugestanden

werden (de la Cadena, 2010). Auch auf diesen Aspekt wird im vorliegenden Buch

noch vertiefend eingegangen.

2.3 Indigener Film: Anliegen und Definitionen

2.3.1 Der colonial gaze

Aus der Kolonialzeit stammende Vorstellungen über Indigene haben sich in kultu-

rellenManifestationen teilweise bis heute erhalten.Neben literarischen Produktio-

nen trugen auch Fotografien und Filme dazu bei. Das Medium Film spielt eine es-

senzielle Rolle bei der Konstruktion kolonialer Logiken – bei der Visualisierung von

Vorstellungen undMetaphern in Bezug auf die Eroberung undKolonialisierung La-

teinamerikas als ›Entdeckung‹, bei der Verbreitung imperialer Ideen, aber auch als

Produktmoderner/kolonialerWünsche, ›primitive‹ Kulturen zu dokumentieren, zu

analysieren und zu kontrollieren (Kaplan, 1997). Die mit der europäischenModerne

verknüpfte Idee des vernunftbegabten Subjekts, das die Welt entdeckt und durch

seinen Blick Wissen generiert, ist dabei zentral, wie Ella Shohat feststellt: »Repro-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Filmischer Widerstand

ducingWestern historiography, the cinema narrates European and Euro-American

penetration into the ›ThirdWorld‹ through the figure of the discoverer.« (1991, S. 50)

Film und Fotografie dien(t)en dazu, Blickregime fortzuführen, wie sie in Literatur

und Malerei aus der Kolonialzeit etabliert wurden (Kaplan, 1997). Die bedeutende

Rolle von Visualisierungen in der westlichen Kultur, ebenso wie die Metaphern des

Blicks im anthropologischen Diskurs, ebneten laut Shohat den Weg, »for the tech-

nological powers of cinema to represent other territories and cultures« (1991, S. 68).

Sie hebt besonders hervor, dass Film – als eine Art interdisziplinäreWissenschaft –

›andere‹ Welten zugänglich bzw. verfügbar machen kann: So analysiert und seziert

die Kamera ähnlich einem Mikroskop die ›anderen‹, kreiert selbst ein Bild dieser

und begründet Erklärungsmuster über jene ›anderen‹ (Shohat, 1991). Die Macht

liegt dabei in den Blickregimen – im colonial gaze, der jedoch die ihm inhärente

Macht zu verschleiern vermag, wie Kaplan erläutert:

»[T]he gaze of the colonialist thus refuses to acknowledge its own power and

privilege: it unconsciously represses knowledge of power hierarchies and its need

to dominate, to control. Like the male gaze, it’s an objectifying gaze, one that

refuses mutual gazing, mutual subject-to-subject recognition.« (1997, S. 79)

Der gaze – als einseitiger subjektiver Blick – konstruiert rassifizierte Subjektivitä-

ten, die zur Etablierung ökonomischer, politischer und epistemischer Ordnungen

beitragen (Mignolo, 2012a). Er hat damit ebenso Auswirkungen auf das koloniale

Subjekt, sich selbst als Objekt des colonial gaze zu sehen, wie Fanon (1952/2008) in

Black Skin, White Masks eindrücklich zeigt. Somit lässt sich durch diesen gaze auch

ein Selbstverfremdungseffekt konstatieren (Fanon, 1952/2008).

Gerade Filme ›über‹ Indigene, die nach Fatimah Rony (1996) als ethnographic ci-

nema definiert werden können,12 stehen häufig in dieser Tradition kolonialer Logi-

ken, des colonial gaze, und beinhalten Repräsentationen von kolonialen ›Anderen‹ –

romantisierten Naturvölkern oder barbarischen Fremden, scheinbar ›gefangen‹ in

der Vergangenheit –, die dem ›eigenen‹ westlichen Publikum präsentiert werden.

Solche Repräsentationen waren maßgeblich dafür verantwortlich, die Idee unter-

schiedlicher Zeitlichkeiten bzw. die ›Verweigerung einer Gleichzeitigkeit‹ zu stif-

ten, wie sie Johannes Fabian in seiner Arbeit Time and the other: how anthropology

makes its own object (2002) beschreibt. Diese denial of coevalness lässt sich etwa in

12 Rony beschreibt die Vorstellung, es gäbe Kulturen, die ›ethnografierbar‹, und andere, die his-

torisierbar seien, womit eine rassistische Differenzierung vorliegt, die der Kategorie des eth-

nografischen Films zugrunde liegt. Ihre Definition des ethnographic cinema beschreibt sie wie

folgt: »I thus use the term ›ethnographic cinema‹ to describe the broad and variegated field

of cinemawhich situates indigenous peoples in a displaced temporal realm […].My particular

interest, of course, is that cinema has been a primary means through which race and gender

are visualized as natural categories; cinema has been the site of intersection between an-

thropology, popular culture, and the constructions of nation and empire.« (Rony, 1996, S. 8-9)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Indigener Dokumentarfilm: Verortung im wissenschaftlichen Diskurs 39

der Herangehensweise früherer anthropologischer Forschung feststellen, die Un-

tersuchung sogenannter primitiver Völker als Blick in die eigene Vergangenheit

anzunehmen (Fabian, 2002). Für westliche Betrachter*innen dienten filmische Re-

präsentationen dazu, Zeugnis abzulegen über die seit der Kolonialzeit etablier-

te Vorstellung zeitlicher Differenz zwischen westlich-moderner Technologie, die

sich aus westlicher Überlegenheit ergebe, und jenen Völkern, die in einer früheren

Phase zivilisatorischer Entwicklung zu leben scheinen, betont auch Schiwy (2009).

Dem Dokumentarfilm kommt hierbei eine besondere Rolle zu, da er in seinem An-

spruch auf Realitätsabbildung als Produktionsort vonWahrheit angenommenwird

bzw. wurde und eine ›wissenschaftliche Objektivität‹ mimt, einen wertfreien Blick

bzw. Nüchternheitsdiskurs, wie ihn Nichols (1991) nennt. Durch die Macht, das

Gezeigte in einen diskursiven Zusammenhang zu stellen, somit Bedeutung einzu-

schreiben und zu definieren, sind (ethnografische) Dokumentarfilme maßgeblich

an der Konstruktion des colonial gaze beteiligt (Schiwy, 2009).13

Dokumentarfilme, die sich nach Rony dem ethnographic cinema zuordnen las-

sen, sind demnach Teil jenes Diskurses, der die moderne/koloniale Weltordnung,

wie sie Mignolo (2011) beschreibt (vgl. Kapitel 3.3.1), mitkonstituiert, da sich im den

Filmen inhärenten colonial gaze die Funktion wiederfindet, die westliche Moderne

in einer scheinbar überlegenen Position zu reproduzieren. Arbeiten von Anthro-

polog*innen und Filmemacher*innen, die, wie Zamorano festhält, »authoritatively

portrayed the life of indigenous peoples for the sake of science, without conside-

ring the possible impacts that such works could have on them, and without consi-

dering them as interlocutors« (2009, S. 21), werden bzw. wurden häufig mit einer

Wissensextraktion und -vermittlung für allein westliche Medienkontexte in Ver-

bindung gebracht. Auf diese Weise wird ihnen eine ausbeuterische Komponente

zugeschrieben, die der Bereicherung des eigenen Wissenshorizonts dient (Tuhi-

wai Smith, 2012; Schiwy, 2009; Rivera Cusicanqui, 1990). Diese Wissensextraktion

ist im Film mitunter durch ›Expert*innen‹ als beobachtende und interpretierende

Autorität gekennzeichnet, während die repräsentierten subalternen Subjekte le-

diglich als Informant*innen, als Quellen dienen, womit eine hierarchische Struk-

tur zwischen einem sujeto cognoscente14 und einem otro étnico15 reproduziert wird,

wie auch Rivera Cusicanqui festhält (1990).

13 Vgl. hierzu als aktuelle Beispiele des colonial gaze bzw. des Motivs der Verweigerung von

Gleichzeitigkeit in Filmen über Indigene den eingangs erwähnten Film Yasuní Man (2017) von

Ryan Patrick Killackey oder Der Albtraum der Schamanen (2021) von Nathalie Halla.

14 Erkennendes Subjekt. (Übers. d. Verf.)

15 Ethnisch Anderer. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Filmischer Widerstand

2.3.2 Shooting back

Indigene mediale Produktionen werden indes, wie das Zitat zu Beginn des Kapi-

tels bereits andeutet, häufig als Praktiken beschrieben, die Veränderungen ansto-

ßen wollen: einerseits im medialen Diskurs durch neue Repräsentationsformen,

andererseits auch off-screen durch das Potenzial, eine globale indigene Solidarität

und Gemeinschaft zu schaffen (Dowell, 2006). Ein wesentlicher Aspekt dabei ist,

dass die Abgebildeten selbst zu Wort kommen, als Expert*innen über sich selbst

und ihre Lebensweisen auftreten – und somit keine interpretierende Außensicht

produziert wird.Wie Harald Prins ausführt, ist die Produktion indigener Filme als

postkoloniale Intervention gleich dem literarischen Schaffen zu verstehen: »In an

intervention that paralleled the postcolonial move to ›write back‹ against colonial

masters, Indian activists began to ›shoot back‹, reversing the colonial gaze by con-

structing their own visual media, telling their stories on their own terms.« (2008,

S. 518)

Film, Video und andere mediale Produktionen sind bedeutende Instrumen-

te geworden, mittels derer indigene Künstler*innen, Aktivist*innen und soziale

Bewegungen ihre Anliegen für eine breitere Öffentlichkeit sichtbar machen, sich

Gehör verschaffen und somit in den politischen Diskurs etwa um Landrechte, Res-

sourcenkonflikte und Umweltgerechtigkeit einzuschreiben versuchen, wie Pertier-

ra et al. darlegen, »as cultural minorities in much (though not all) of Latin America,

Indigenous communities have often been among thosemost actively embracing the

possibilities for media-making to constitute an act of political intervention« (2020,

S. 13). Dabei kommenwestlich geprägtemediale Technologien zumEinsatz, um in-

digene kulturelle Traditionen festzuhalten, falschen oder simplifizierten Darstel-

lungen Indigener in der westlichen Medienlandschaft ein differenziertes Bild ent-

gegenzusetzen und kulturelle Zukunftsvisionen zu artikulieren – mit dem Ziel des

Aufbrechens des alten Monopols »of outside ›experts‹ on explicating the ›reality‹

about native life« (de la Cadena & Starn, 2007, S. 22). Faye Ginsburg (1997) spricht

in diesem Zusammenhang von cultural activism, um die Aspekte der politischen

Handlungsmacht und kulturellen Intervention zu unterstreichen, die den Arbei-

ten an medialen Produktionen zugrunde liegen und folglich Praktiken der aktiven

Vermittlung und Mobilisierung von Kultur sind, die besonders ab Ende des 20.

Jahrhunderts Kontur annahmen. Salazar und Córdova (2020) weisen darauf hin,

dass indigene Bewegungen in Lateinamerika etwa ab den frühen 1980er-Jahren be-

gannen, im Zuge fortwährender Auseinandersetzungen über kulturelle Differenz,

das Recht auf Selbstbestimmung und eine Pluralisierung von Lebensweisen bzw.

-vorstellungen audiovisuelle Technologien einzusetzen. Diese Entwicklung wurde

vor allem durch die Feierlichkeiten rund um das 500-jährige Jubiläum von Kolum-

bus’ Ankunft in Amerika im Jahr 1992 weiter beschleunigt, da die Form der Zele-

bration die dramatisch negativen Auswirkungen des Ereignisses für die indigene

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Indigener Dokumentarfilm: Verortung im wissenschaftlichen Diskurs 41

Bevölkerung nicht berücksichtigte. Die Folge war eine erneuteWelle an Aufständen

und die Formierung weitererWiderstandsbewegungen in ganz Lateinamerika, un-

ter anderem auch der Zapatista in Chiapas im Jahr 1994 (Salazar & Córdova, 2020).

Eine intensivere Auseinandersetzung mit der Definition als auch Bedeutung

indigener medialer Kommunikation in Lateinamerika begann schließlich ab etwa

diesem Zeitpunkt der 1990er-Jahre. Nach über dreißig Jahren konstanter Produk-

tion neuer Arbeiten entwickelte sich indigener Film bzw. video indígena, wie die

audiovisuellen Produktionen ab Beginn der 1980er-Jahre größtenteils bezeichnet

wurden, von vereinzelten ›Underground-Praktiken‹ zu einem globalen Phänomen

in Beziehung stehender Diskurse und Praktiken (Salazar & Córdova, 2020). Zahl-

reiche Arbeiten zu indigenen medialen Produktionen der letzten Jahrzehnte he-

ben in der Beschreibung ihrer Bedeutung jeweils unterschiedliche Aspekte hervor

in Bezug auf die mediale Gestaltung indigener Weltsichten, und werden etwa als

Kampf- und Überlebensstrategie beschrieben, um indigene Vorstellungen zu pro-

duzieren und zu reproduzieren (Sanjínes, 2013), als Metapher für ein kollektives

Gedächtnis eines indigenen Volkes und dessen Widerstand (Rodríguez, 2013), als

Widerstand gegen die koloniale Subalternisierung, durch die Indigenen die Teil-

nahme an dominanten Diskursen verwehrt wurde (Schiwy, 2009), bzw. als neue

Form der Selbstdefinition, um historische oder kulturelle Brüche innerhalb der ei-

genen Gesellschaft zu verhandeln und diese Brüche auch im politischen System zu

unterstreichen (Ginsburg, 1995; Salazar & Córdova, 2020). Zamorano (2009) betont

vor allem die Bedeutung als Ort politischen Handelns, als Ort, an dem Diskus-

sionen und Verhandlungen über die Wirklichkeit generiert werden, um alternati-

ve Vorstellungen von der Zukunft einzuführen. David Hernández Palmar, Wayuu-

Filmemacher, beschreibt indigenen Film in einem Interview wie folgt: »[I]ndige-

nous cinema is the political depiction of diversity, as it allows the peoples of the

world to, through their cinematography, state who they are and what it means to

be indigenous.« (Córdova et al., 2018) Córdova selbst und Salazar charakterisieren

in einer früheren Arbeit indigene Filme als imperfect media, um die Konfrontation

mit eurozentrischen Vorstellungen hervorzuheben:

»Based on our involvement with different organizations, festivals, and media

makers in the past few years, we believe that Indigenous video in Latin Amer-

ica can be characterized as imperfect media that respond in a constructive way

to calls for unthinking the Eurocentric foundations implicit in many of the Latin

American cultural and creative industries.« (2008, S. 41)

Der Maori-Filmemacher Barry Barclay prägte in diesem Zusammenhang, in An-

lehnung an die Begriffe des Dritten Kinos (Solana & Getina, 1969) und der Vierten

Welt, den Überbegriff des Vierten Kinos, um damit die unterschiedlichen Formen

indigenen Films weltweit zu fassen, gleichzeitig aber die Spezifitäten der indivi-

duellen kulturellen Formationen zu reflektieren. Dieser Überbegriff basiert auf der

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Filmischer Widerstand

Idee, dass Menschen weltweit durch ihre Indigenität auf eine kollektive Erfahrung

zurückgreifen können, die in der Logik gründet, per definitionem außerhalb oder

parallel zur westlich-modernenWelt zu leben (Murray, 2008). Die kollektive Erfah-

rung ist demnach eine des othering, die zu Praktiken der Exklusion führt. Diese De-

finition verdeutlicht ebenfalls die aktivistische Rolle des Films, indem Alternativen

zum ethnografischen Blick und somit Gegendiskurse zum colonial gaze geschaffen

werden. Die Form des Films wird damit zum Instrument, um westlich-moderner

Wirklichkeitskonstruktion entgegenzutreten und indigene Erfahrungen, kulturel-

le Wertvorstellungen und indigenes Wissen sichtbar zu machen – »locating them

squarely in the present« (Schiwy, 2009, S. 11). In Barclays Definition ist vorgesehen,

dass die den Film Produzierenden sich selbst als indigen identifizieren. Ähnlich –

aber vorsichtig – definieren dies Wilson und Stewart, »indigenous media – which

we loosely define as forms of media expressions conceptualized, produced, and/or

created by indigenous peoples across the globe […]« (2008, S. 2). Das Zitat verweist

bereits auf unterschiedliche Formen der Gestaltung und Beteiligung an der Pro-

duktion eines Films, aufgrund derer ein Film als indigener Film bezeichnet wird.

Diese Formen sollen nun näher betrachtet werden.

2.3.3 Produktionsbeteiligung und Distribution

Im Zuge der Auseinandersetzung mit Definitionen von indigenem Film wird häu-

fig die Frage nach Authentizität und Autorschaft aufgeworfen, also danach, wer

im Prozess federführend war oder auch wie ›akkurat‹ die jeweilige Darstellung ist.

Zweifel bezüglich der Autorschaft führt Schiwy (2009) einerseits auf einen schein-

baren temporal clash zurück, der durch die Verbindung indigener Körpermit digita-

ler Videotechnologie evoziert würde. Häufig wird gerade diese Verbindung von in

westlichem Kontext sowie mit ›Moderne‹ assoziierter Technologie und durch tra-

ditionelle Kleidung als indigen markierte Körper bildlich genutzt, um einen Bruch

mit kolonialen Vorstellungen bzw. folkloristischen Erwartungshaltungen an eine

in der Vergangenheit eingeschlossene Kultur ohne Eigendynamik hervorzurufen

und auf den Aneignungsprozess, die Selbstermächtigung hinzuweisen, wie es bei-

spielsweise in Ara Pyau La primavera Guaraní geschieht (vgl. Kapitel 5.5). Mit die-

ser ›Antwort‹ auf westlich-moderne Vorstellungen wird ein transmoderner Raum

geschaffen (Dussel, 2002), der über dualistische, von kolonialen Logiken gepräg-

te Vorstellungen (wie traditionell/modern) hinausgeht und Homogenisierungsbe-

strebungen verweigert. Andererseits sieht Schiwy (2009) Fragen nach der Autor-

schaft im westlichen Verständnis von Individualismus begründet, nach dem in-

tellektuelle Errungenschaften Ergebnis individueller Betrachtungen und Überle-

gungen sind, einem cartesianischen Weltbild entsprechend. Film hingegen ist –

ungeachtet des Kults um die Figur des oder der Regieführenden – schon immer

ein kollektiver Prozess, und auch indigener Film entsteht meist aus einer Zusam-

–

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Indigener Dokumentarfilm: Verortung im wissenschaftlichen Diskurs 43

menarbeit, die jedoch Verflechtungen von Subalternität mit sich bringt (Schiwy,

2009). Auffallend ist bei indigenen Filmen, dass nicht immer klare Rollen wie Re-

gisseur*in, Drehbuchautor*in etc. vergeben werden und ein Film daher nicht als

Produkt eines individuellen Autors oder einer Autorin gelten kann, womit die Ent-

stehung im Kollektiv besonders hervorgehoben wird (Zamorano, 2009).

Die mittlerweile zahlreichen Organisationen zur Förderung von indigenem

Film in Lateinamerika spielten bzw. spielen bei der Produktion indigener Filme

eine bedeutende Rolle, da sie beispielsweise Workshops anbieten, technisches

Equipment und Know-how zur Verfügung stellen, aber auch den Austausch über

Fragestellungen der Authentizität und Autorschaft ermöglichen. Sie sind damit

ein wesentlicher Bestandteil des kollektiven Prozesses ›Film‹, weswegen sie und

ihre Rolle im Produktionsprozess nachfolgend thematisiert werden sollen.

Die Coordinadora Latinoamericana de Cine y Comunicacion de los Pueblos Indígenas

(CLACPI) wurde 1985 in Mexiko von einer Gruppe ethnografischer Filmema-

cher*innen gegründet und hatte zu Beginn das Ziel, ein Ort zu sein, um Filme

über Indigene zu zeigen und zu diskutieren. Dies änderte sich im Laufe der Jahre:

Während des vierten Filmfestivals der Organisation in Peru führten ideologische

Differenzen zwischen jenen Filmschaffenden, die mit dem Gründungsziel weiter-

arbeiten wollten, und jenen, die sich eine Veränderung wünschten und Filme ›von‹

Indigenen statt ›über‹ Indigene bevorzugten, zu einer Krise (Zamorano, 2009),

wie auch Sanjinés beschreibt:

»Even when films were not produced by indigenous people themselves, there

were interesting people in that group who wanted to change things. But there

was also a group that wanted to continue doing their films, their research.

They wanted to continue doing anthropological and ethnographic film. And

we hooked up more with the people who had a more committed vision, more

political. Then CLACPI changed and became a space for building processes.«

(zit.n. Zamorano, 2009, S. 35)

Sanjinés selbst gründete 1989 in Bolivien das Centro de Estudios, Formación y Real-

ización Cinematográfica (CEFREC), um kulturelle, politische und Bildungsinitiativen

durch audiovisuelle Kommunikationsformen zu unterstützen (Zamorano, 2009).

Weitere Organisationen entstanden im Laufe der folgenden Jahre mit dem Ziel,

partizipative Projekte zu fördern, aber auch durch verschiedeneWorkshopformate

technisches Wissen zu vermitteln, sodass indigene Gruppen einerseits eigenstän-

dig arbeiten können und andererseits ein Reflexionsprozess über die politischen

und kulturellen Möglichkeiten dieser Technologie gemäß den eigenen Bedürfnis-

sen angestoßen wird. Dazu zählen beispielsweise das Proyecto de Transferencia deMe-

dios Audiovisuales a Comunidades Indígenas (Mexiko), das Chiapas Media Project (Mexi-

ko), Video nas Aldeias (Brasilien), Coordinadora Audiovisual Indígena y Originaria de Bo-

livia (CAIB) oder auch eine Projektgruppe der Confederación de Nacionalidades Indíge-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Filmischer Widerstand

nas del Ecuador (CONAIE) zur Herstellung audiovisueller Produktionen in Ecuador.

CLACPI fungiert dabei vor allem als überregionale Organisation für die Koordina-

tion und Vermittlung zwischen regionalen Institutionen. Die jeweiligen Organisa-

tionen verfolgen nicht immer identische Ziele und nutzen auch unterschiedliche

Methoden, arbeiten jedoch in stetigem Austausch miteinander (Zamorano, 2009;

Schiwy 2009).16

Wie Zamorano (2009) in ihrer Studie über indigene Videoproduktion in Bo-

livien anmerkt, besteht im Produktionsprozess häufig eine gewisse Abhängigkeit

von sogenannten técnicos17. Sie sind mit dem filmtechnischen Produktionsprozess

vertraut und helfen mit, greifen aber ebenso in den Entstehungsprozess ein, da

beispielsweise der Kameraführung, bestimmten Einstellungen sowie der Montage

kreative Entscheidungen zugrunde liegen, die das Produkt maßgeblich gestalten

(Zamorano, 2009). Diese Zusammenarbeit zwischen indigenen Akteur*innen und

nichtindigenen técnicos ist von ungleichen Ausgangspositionen in Bezug auf tech-

nisches Know-how geprägt und unterfüttert bestehende Vorstellungen von intel-

lektueller Expertise verbunden mit einem gebildeten Zentrum, einer Gruppe an

letrados18, die einen ungebildeten Bevölkerungsteil über ihre Annahmen unterrich-

ten würden (Schiwy, 2009). Mit Blick auf die Wortwahl der Organisation CLACPI,

indigenen Film zu ›fördern‹ und als ›motivierende Kraft‹ zu wirken, könnte auch

argumentiert werden, so Schiwy (2009), dass technisches Equipment lediglich zur

Verfügung gestellt werde, sodass indigene Gemeinden sich selbst abbilden. Dies

könnte jedoch auch mit frühen ethnografischen Film- und Fotoexperimenten in

Verbindung gebracht werden, wie sie beispielsweise in Nordamerika durchgeführt

wurden, und Indigenen Intention und Handlungsmacht absprechen würde: »It

would constitute a narrative that tends toward a vision of indigenous people as vic-

tims or constituents ofWestern agency, be that colonial or emancipatory.« (Schiwy,

2009, S. 65) Anders als es mancheWortwahl impliziert, sind Indigene folglich nicht

als mehr oder weniger unfreiwillige Empfänger*innen von ihnen zur Verfügung

gestellten audiovisuellen Technologien zu sehen – vielmehr entstehen als indigener

Film definierte mediale Produktionen »as a response to indigenous communities’

desire to access the technology« (Schiwy, 2009, S. 66). Intention und Handlungs-

macht werden demnach bei den indigenen Akteur*innen verortet.

Auch Sanjinés verfolgt mit seinem Anliegen, indigenen Film zu fördern, nicht

per se die Idee, nur mit Indigenen zu arbeiten: Für ihn kommt es darauf an, über

16 Für detaillierte Informationen zu den hier genannten und weiteren Organisationen für indi-

genen Film in Lateinamerika siehe Schiwy, F. (2009). Indianizing Film. Decolonization, the

Andes, and the Question of Technology. New Jersey: Rutgers University Press.

17 Experten. (Übers. d. Verf.)

18 Gelehrte. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Indigener Dokumentarfilm: Verortung im wissenschaftlichen Diskurs 45

derartige Aspekte einer Klassifizierung hinauszugehen und in erster Linie unter-

schiedliche Möglichkeiten zu schaffen, um politisches Engagement auszudrücken

und Transformationen anzustoßen (Zamorano, 2009). Unabhängige nichtindigene

Filmemacher*innen, die mit Indigenen zusammenarbeiten – etwa Sanjinés selbst,

Alexandra Halkin, Vincent Carelli oder Guillermo Monteforte –, sehen sich da-

bei vor allem in einer unterstützenden Rolle, den Bedürfnissen der indigenen Ak-

teur*innen entsprechend, ohne ästhetische oder narrative Strategien vorzuschrei-

ben, wie sie in westlichem Kontext gelehrt werden: »Instead of becoming integra-

ted into a cultural politics designed in the urban centers by lettered elites, indige-

nous communicators emphasize that they make use of technological advisors, who

are incorporated into a cultural politics designed and promoted by indigenous mo-

vements.« (Schiwy, 2009, S. 68)

Die Idee von indigenem Film ist daher im Grunde, einen kollektiven Prozess

zu kreieren,19 an dem sowohl Indigene als auch Nichtindigene teilhaben. Die-

ser kollektive Prozess steht im Interesse spezifischer Anliegen Indigener und ist

konträr zu einer hierarchisch geprägten Informationsextraktion angelegt (Zamo-

rano, 2009), aber auch gegensätzlich zur Perspektive von ›Außenstehenden‹. Die-

ser Prozess kann als Ort verstanden werden, an dem sich epistemische Hierarchi-

en auflösen lassen, die durch die Idee der lettered city entstanden sind und durch

die Kolonialität der Macht geformt wurden (Schiwy, 2009). Daher wird in diesem

Zusammenhang auch häufig von partizipativen bzw. kollaborativen Filmprojekten

gesprochen.

Eine derartige Kollektivität bzw.nichthierarchische Zusammenarbeit ist jedoch

nicht einfach zu erreichen, da auch indigene Filme in institutionalisiertenMedien-

kontexten entstehen. Finanzierungsinstitutionen können etwamit Qualitätsanfor-

derungen, die sich an konventionellen Standards orientieren, die Produktion be-

einflussen und ein Spannungsfeld zwischen eventuell ›eigenen‹ oder ›neuen‹ narra-

tiven Strategien und Ästhetiken undwestlich-modern geprägten Sehgewohnheiten

(Himpele et al., 2004) und damit verbundenen Kriterien für eine ›gute‹ Qualität er-

zeugen. Auch die Nachfrage nach bestimmten Thematiken ist relevant. Demnach

müssen die Filme, auch wenn sie als kollektiver Prozess und Widerstand gegen

eine koloniale Subalternisierung verstanden werden, stets im Zusammenhang mit

gesellschaftlichen (Macht-)Strukturen gesehen werden, wie auch de la Cadena und

Starn allgemein über Kollaborationen schreiben:

»Collaborations wanting to undo preexisting epistemic institutions and hierar-

chies – including those that have historically separatedWestern and non-Western

19 Iván Sanjinés, Jesús Tapia undMarcelina Cárdenas sprechen in diesem Zusammenhang auch

von einemproceso integral (ganzheitlicher Prozess [Übers. d. Verf.]), um zu betonen, dass ein

Film aus einer kollektiven Leistung einer Gemeinschaft heraus entsteht (Himpele, Sanjinés

& Tapia, 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Filmischer Widerstand

spheres of knowledge and their languages – require more than desire for hori-

zontal work relations; it requires awareness of the hegemony of established epis-

temologies, and the need at least to question them. It also demands constant

multidirectional negotiation as well as recognition and inspection of the con-

flicts that give raise to such negotiation. Last, although this should be the starting

point as well, collaborations also require the acceptance that complex entangle-

ments of power will always structure the relationship – although, of course, the

entanglement will constantly shift forms and connections.« (2007, S. 24-25)

Zentral ist den Ausführungen zufolge nicht unbedingt, eine Art Indigenität in die-

sen Produktionen auszumachen oder ihnen zuzuschreiben – sei es durch die an

der Produktion Beteiligten oder aufgrund bestimmter Ästhetiken –, zumal Indige-

nität keine fixierten Eigenschaften aufweist, sondern Teil eines gesellschaftlichen

Systems und Produkt kolonialer Machtverhältnisse ist, wodurch der Begriff immer

mit einem politischen Aspekt in seiner jeweiligen Historizität verstanden werden

muss (vgl. Kapitel 2.2). Auch die Bezeichnung ›indigener Film‹ bedeutet eine Form

der medialen Repräsentation, die stets im politischen Kontext gesehen werden

und neokoloniale Machtstrukturen in der Gesellschaft sowie in institutionalisier-

ten Medienindustrien mitdenken muss (Ginsburg, 1993). Daher bildet – wie auch

Sanjinés anmerkt – das politische Projekt hinter diesen Produktionen das zentrale

Merkmal, das darin besteht, keine Außensicht auf bestimmte Umstände oder As-

pekte zu liefern und keineWissensextraktion für die Bereicherungwestlicher Film-

und Fernsehlandschaften zu betreiben. Stattdessen sollen die Menschen selbst zu

Wort kommen und damit Selbstdefinition und Autonomie zugelassen werden, wo-

durch Forderungen sichtbar gemacht bzw. Bedeutungen verhandelt werden und

ein Dialog entsteht. So führt auch Zamorano aus:

»If instead we understand ›indigeneity‹ as a political claim that gets constructed,

challenged or reinforced in relation to specific historical and power processes,

then the objects and symbols used to represent it are sites of struggle that

are reappropriated and displayed in different ways to acquire new meanings:

to make demands, to make visible, to stress, to accentuate. Hence, indigenous

videomakers’ ›accurate‹ or ›authentic‹ depictions of indigeneity constitute a

contested dialogue, not a homogeneous interpretation of their reality.« (2009,

S. 286)

Zusammenfassend ist also festzuhalten, dass eine Definition von indigenem Film

angenommen werden kann, die – wie beschrieben – zumindest eine kollaborative

Arbeit zwischen indigenen und nichtindigenen Akteur*innen vorsieht. Außerdem

wird keine interpretierende Außensicht auf bestimmte Aspekte indigenen Lebens

eingenommen, vielmehr dient die filmische Repräsentation der Selbstdarstellung

der indigenen Akteur*innen. Im Rahmen der filmischen Darstellung insbesondere

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Indigener Dokumentarfilm: Verortung im wissenschaftlichen Diskurs 47

von Konflikten,wie sie hier genauer betrachtet wird, ist die Perspektive ein wesent-

licher Faktor, der Einfluss darauf hat, wie Menschen das Gezeigte wahrnehmen.

Dabei von einer ›indigenen Perspektive‹ zu sprechen, die ›indigener Film‹ vermit-

telt, könnte eine Vereinheitlichung bzw. Homogenisierung suggerieren, wovon je-

doch Abstand genommen werden soll. Vielmehr ist mit dem Begriff der Perspekti-

ve zur Beschreibung von indigenem Film gemeint, dass die Bilder vorwiegend von

Personen kontextualisiert werden, die sich selbst als indigen definieren. Perspekti-

ve beschreibt hier das Verhältnis einesMenschen oder einer Gruppe zu einer Sache,

einer Handlung etc., nicht unbedingt den konkreten point of view; wer etwas sieht,

hört, aber auch wer etwas weiß, bewertet und sagt, beeinflusst diese Perspekti-

ve (Eder, 2008). Grundsätzlich ist Film polyperspektivisch (Erzählperspektive, Ka-

meraperspektive, die durch die Einstellungsgröße gebotene Perspektive etc.), wie

Schmetkamp festhält und dabei zwischen technischen und metaphorischen Per-

spektiven unterscheidet:

»Unter der technischen lässt sich feiner zwischen der visuellen, auditiven, schnitt-

und erzähltechnischen Perspektive differenzieren. Unter Perspektiven im meta-

phorischen Sinne fallen evaluative, ethische, politische, ideologische, handlungs-

optionale Sichtweisen – wie wir die Welt wahrnehmen, beurteilen und uns in ihr

bewegen – sowie affektive Sichtweisen in Form von Emotionen und Stimmungen,

welche auch eine Weise sind, die Welt auf eine bestimmte Art wahrzunehmen.«

(2017, S. 139)

Für die Definition von indigenem Film sei somit ferner angenommen, dass die

metaphorischen Perspektiven einer audiovisuellen Produktion in erster Linie jenen

der sich als indigen definierenden Akteur*innen der Filmproduktion gleichen.

Neben den Produktionsbedingungen von indigenem Film, die häufig als kol-

lektiver bzw. integraler Prozess verstanden werden, wird auch versucht, die Ver-

breitung der Filme anders zu denken, als dies etwa bei ethnografischen Filmen oft

der Fall ist, wie Sanjinés in einem Interview mit Himpele und Tapia beschreibt:

»[W]e also need to change the logic of the market somehow. So what we have

done is change what the markets of production and distribution dictate. And

what we are trying to do is seek comparable markets and alliances – the onces

that are submerged, not the ones that are very visible because the visible ones

are the ones that rule the market and the forces of supply and demand.« (2004,

S. 359)

Durch die zahlreichen Organisationen und Festivals für indigenen Film änderte

sich demnach nicht nur, wer diese Filme macht, sondern auch wer sie rezipiert.

Viele der nationalen und internationalen Festivals finden in ländlichen Gegenden

statt und können gratis besucht werden, sodass die Distribution der Filme und

Videos sowie die Aufrechterhaltung der Netzwerke zum Großteil von ehrenamtli-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Filmischer Widerstand

cher Arbeit abhängt (Schiwy, 2009). Die Verbreitung der Filme, so Schiwy, »thus

subverts the traditional flows of knowledge that, like the railroad systems built in

the nineteenth century, discouraged contact among rural areas and populations«

(2009, S. 59). Solche Festivals tragen zur internationalen Vernetzung bei und damit

auch zur Stärkung einer panindigenen Identität bzw. imagined community im Sin-

ne Andersons (1991).20 Doch für viele Organisationen ist das Zeigen der Filme nur

ein kleiner Teil des Festivals: Transregionale Diskussionen, Workshops und Ähnli-

ches sind wesentliche Bestandteile, die Filmfestivals zumOrt kreativen Austauschs

und transnationaler Diskussionen erheben (Salazar & Córdova, 2020). Die Filme

und dadurch entstehenden Netzwerke und Festivals werden so zu zentralen Kom-

ponenten: einerseits der Stärkung ländlicher Gemeinschaften, da sie nichturbane

Zentren in den Fokus stellen, und andererseits der Kulturpolitik indigener Bewe-

gungen aufgrund des Austauschs unterschiedlicher Perspektiven über regionale

Grenzen hinweg (Schiwy, 2009). Die zahlreichen Organisationen zur Förderung

von indigenem Film in Lateinamerika, deren enge Zusammenarbeit, der dadurch

ermöglichte Austausch sowie die häufig in Kooperation mehrerer Organisationen

ausgerichteten Festivals für indigenen Film in Lateinamerika bilden spannende

Netzwerke, die über nationale Grenzen hinaus gedacht werden, um unter anderem

neue gemeinsame Strategien im Kampf um territoriale Rechte undMenschenrech-

te zu finden, die als gewaltfreie Antwort auf Erfahrungen realer, systemischer und

struktureller Gewalt gedacht werden, wie beispielsweise in einer Podiumsdiskus-

sion des Filmfestivals FICMAYAB zum Thema Las luchas de los Pueblos Indígenas y la

comunicación21 festgehalten wurde (persönliche Kommunikation, 8. Oktober 2018).

Andere, im Globalen Norden verortete Festivals wie das Sundance Film Festi-

val sind ebenso essenziell für die Verbreitung indigener Filme und bieten Unter-

stützung in einem internationalen, westlich geprägten Kontext. Dies wird aller-

dings auch mit Argwohn betrachtet und zieht Fragen nach den Urheberrechten

der Bilder nach sich, die bei indigenen Produktionen häufig nicht eindeutig fest-

gelegt sind; die Mehrheit der Filme wird aber in und für einen nichtwestlichen,

nichtkommerziellen Rahmen produziert und bleibt außerhalb der Reichweite von

›Mainstream-Medien‹ (Schiwy, 2009). Wilson und Stewart (2008) weisen jedoch

darauf hin, dass indigenem Film immer mehr Aufmerksamkeit zuteil und folg-

lich auch im Mainstream vermehrt Bedeutung zugeschrieben wird – was nicht

zuletzt ein Grund ist für die Hinterfragung bestehender Annahmen über indige-

ne mediale Produktionen und eine intensive Auseinandersetzung mit Definitio-

20 Anderson (1991) beschreibt diese Art öffentlicher Kollektivität als Gemeinschaft, die insofern

als imaginiert zu verstehen ist, da dieMitglieder sich nie alle direkt kennenwerden, dennoch

aber eine gewisse Form der Solidarität bzw. Verbundenheit zueinander empfinden. Ander-

son bringt dabei das Beispiel der Mitglieder einer Nation.

21 Der Kampf indigener Völker und die Kommunikation. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Indigener Dokumentarfilm: Verortung im wissenschaftlichen Diskurs 49

nen zu indigenem Film, wie sie zu Beginn des Kapitels veranschaulicht wurden.

Auch Kategorisierungen wie Drittes bzw. Viertes Kino werden damit infrage ge-

stellt, da die suggerierte Parallelität unterschiedlicher Filmproduktions- und Dis-

seminationskreise nicht (mehr) haltbar ist. Hilfreich scheint, die von Stam und

Shohat (1994) beschriebene Idee verschiedener überlappender Kreise zur Beschrei-

bung des Dritten Kinos auch auf das Vierte Kino zu übertragen: Im innersten Kreis

sind etwa indigene Filme zu fassen, die ausschließlich durch Indigene produziert

wurden, vorwiegend innerhalb verschiedener indigener Gemeinschaften gezeigt

werden und damit dem Vorhaben geänderter Distributionslinien entsprechen. In

nächsten Kreis lassen sich Filme verorten, die von Indigenen produziert wurden,

aber nicht unbedingt oder ausschließlich den Prinzipien der geänderten Distribu-

tionswege entsprechen. Dem nächsten Kreis sind Filme zugeordnet, die in Koope-

ration mit Nichtindigenen produziert werden. Hierzu zählt die große Mehrheit

von Produktionen, die auf Festivals und Onlineplattformen für indigenen Film zu

finden sind. Weiters ist anzuführen, dass auf Festivals für indigenen Film auch

Filme gezeigt werden, die nur insofern als Kooperation mit Indigenen gelten, als

etwa Indigene einige der Protagonist*innen darstellen, die gestalterische Macht

aber eindeutig bei einem oder einer westlichen Regisseur*in bzw. Produzent*in

liegt. Sie können dem vierten und damit äußersten Kreis zugeordnet werden, so-

fern sie, wie Sanjinés fordert (Zamorano, 2009), dem politischen Projekt entspre-

chen, keine interpretierende Außensicht einzunehmen, sondern Menschen selbst

zu Wort kommen zu lassen, für die jeweiligen Anliegen Indigener eintreten und

damit ebenfalls die metaphorische Perspektive der jeweils beteiligten Indigenen

übernehmen. Mit der Idee sich überlappender Kreise lässt sich auch die Bandbrei-

te medialer Produktionen abbilden, die im Rahmen von Festivals für indigenen

Film gezeigt werden. Die Festivals tragen mitunter das Motto ›indigener Film und

indigene Kommunikation‹, wobei ›Kommunikation‹ hier auf die Verbreitung der

Anliegen, Forderungen und Weltentwürfe Indigener abzielt und damit vor allem

Produktionen beschreibt, wie sie der zuletzt angeführte Kreis umfassen soll.

2.4 Aktuelle Tendenzen des indigenen Films

Die genannten Organisationen und Festivals spielen eine zentrale Rolle in der Pro-

duktion und Verbreitung von indigenem Film und indigener Kommunikation. Da-

bei werden sowohl Dokumentar- als auch Spiel- und Experimentalfilme gezeigt,

wobei Themen wie Widerstand, die Rolle von Frauen und sexuelle Identität häu-

fig relevant sind (vgl. FICMAYAB, o. D.; CLACPI, o. D.). Neben Festivals sind auch

Online-Plattformen einewichtige Verbreitungsmöglichkeit für indigenen Film,wie

beispielsweise Cumbres de Comunicación Indígena (www.cumbresdecomunicacionin

digena.org/inicio), Cine Indígena (http://cineindigena.blogspot.com/), Chirapaq (htt

https://doi.org/10.14361/9783839464175-005 - am 13.02.2026, 13:06:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://chirapaq.org.pe/es/secciones/cine-indigena
http://chirapaq.org.pe/es/secciones/cine-indigena
http://chirapaq.org.pe/es/secciones/cine-indigena
https://doi.org/10.14361/9783839464175-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://www.cumbresdecomunicacionindigena.org/inicio
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://cineindigena.blogspot.com/
http://chirapaq.org.pe/es/secciones/cine-indigena
http://chirapaq.org.pe/es/secciones/cine-indigena
http://chirapaq.org.pe/es/secciones/cine-indigena

