
zfwu 14/2 (2013), 195–217 195 

Weltlosigkeit überwinden* 

Zur Kritik des (nicht nur ökonomischen) modernen Menschenbildes 
und was daraus folgen könnte  

REINHARD PFRIEM** 

Das insbesondere in den Wirtschaftswissenschaften dominierende ökonomische Men-
schenbild wird häufig wegen seiner Vereinseitigung des Eigennutzes und wegen der 
zugrunde liegenden Rationalitätsannahmen kritisiert. Aufbauend auf einer Reflexion 
dieser beiden Kritiklinien wird in diesem Beitrag eine tiefer liegende Kritik der 
anthropischen Vernunft vorgetragen, um zu einem gehaltvollen und angemessenen 
wissenschaftlichen Umgang mit Menschenbildern zu gelangen. Zu diesem gehört die 
Einsicht in die performativen Wirkungen, die vorgetragene Menschenbilder in ökono-
mischer Praxis wie Wissenschaft entfalten, und zwar gerade dann, wenn sie mit dem 
methodologischen Status der Als-ob-Annahme auftreten. Von daher wird es zu einer 
Frage von Verantwortungsethik und praktizierten Tugenden, mit welchen – nur plural 
und auch direkt widersprüchlich denkbaren – Menschenbildern man wie operiert. 

Schlagwörter: Menschenbild, Homo oeconomicus, Selbstinteressiertheit, Rationalität, 
Philosophie der Welt, Evolution und Evolutionäre Ökonomik 

Overcoming Worldlessness: On the Critique of the (Not Only Economic) 
Modern Way We View Human Beings and What Could Follow from That 

The economic view of human beings, prevailing particularly in economic sciences, has often been criti-
cized for focusing on selfishness and for the underlying assumptions of rationality. Based on a reflection 
of those two streams of criticism this article brings forward a more profound critique of anthropic 
reason in order to obtain a more substantial and appropriate scientific approach to the ways we view 
human beings. Such an approach comprises the insight into the performative effects which are brought 
about by the views of human beings deployed in economic practice and science. In this respect, how we 
view human beings becomes a question of ethics of responsibility and exercising virtues. 

Keywords: Images of Man, Homo Oeconomicus, Self-Interest, Rationality, Philosophies of the World, 
Evolution and Evolutionary Economics 

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 30.10.2012; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 09.07.2013. 
**  Prof. Dr. Reinhard Pfriem, Department für Wirtschafts- und Rechtswissenschaften/Carl von 

Ossietzky Universität Oldenburg, Ammerländer Heerstr. 114-188, D-26129 Oldenburg, Tel.: 
+49-(0)441-7984184, Fax: +49-(0)441-798194457, E-Mail: reinhard.pfriem@uni-oldenburg.de, 
Forschungsschwerpunkte: Nachhaltigkeitsstrategien, kulturalistische Theorie der Unternehmung, 
Ernährungswirtschaft und Ernährungskultur. 

 Für nützliche Hinweise und kritische Anregungen danke ich Irene Antoni-Komar, Christian 
Lautermann und Veronika Nölle. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


196  

„Wir können unserer eigenen Sichtweise nicht entkommen.“ 
(Michel de Montaigne) 
 
„Die Kürze des menschlichen Lebens verleitet zu manchen irrthümlichen Behaup-
tungen über die Eigenschaften des Menschen.“ 
(Friedrich Nietzsche) 

1. Einleitung 
Jedes Menschenbild ist ein Bild von der Welt. Menschenbilder sind „Vorstellungen, 
die sich Menschen, Einzelne oder Gruppen über sich selbst, über andere, über ihre 
gegenseitigen Beziehungen und über ihre Stellung in der Welt machen.“ (Erpen-
beck/Weinberg 1993: 19; vgl. aktuell auch Vossenkuhl 2009) 
Den Menschen – normativ – vor allem als gottesfürchtig zu modellieren, begleitet die 
Vorstellung, dass die für uns sinnlich wahrnehmbare Welt nicht die ist, auf die es vor 
allem ankommt, sondern dass es da ein Jenseits gibt, dem gegenüber das irdische Jam-
mertal nur relatives Gewicht hat.1 Im Gegensatz dazu verweist der Homo faber (vgl. 
Scheler 1928; Arendt 1960; Frisch 1953) auf die Rolle des Menschen, die Welt zu verän-
dern – menschliche Werke der Weltveränderung werden damit in Wert gesetzt und 
damit wiederum die Welt selbst. Im Unterschied dazu (der rätselhafte Titel soll mög-
lichst früh nicht mehr rätselhaft sein) ist der Homo oeconomicus abstrakt konfiguriert: 
Dem Gewinn, dem Eigennutz, dem „ökonomischen Interesse“ sind seine Substrate 
letztlich egal.2 Eine formal verselbständigte Handlungsrationalität, der ihr Bezugsfeld 
abhanden gekommen ist, wollen wir mit dem Beschreibungsmerkmal „Weltlosigkeit“ 
markieren. 
Auch wenn Religiosität für die Durchsetzung des kapitalistischen Geistes anfänglich eine 
Rolle spielte (vgl. Weber 2004/1905), geriet der kapitalistische Kaufmann zunehmend in 
die Rolle, unbehindert durch religiöse und sonstige moralische Normen schrankenlos 
schalten und walten zu können. Was bedeutete das aber angesichts des Umstands, dass 
die Kennzeichnung der Habgier als Todsünde (vgl. dazu auch Schulze 2006: 51ff.) ja 
nicht etwa eine abwegige christliche Erfindung war, sondern den negativen Folgen per-
sönlicher Habgier für jedes Gemeinwesen Rechnung trug? Was macht – als andere Seite 
des modernen Bildes vom ökonomischen Menschen – die Rationalität des formal ver-
selbständigten ökonomischen Kalküls aus, und wie ist diese aus heutiger Sicht zu be-
trachten? Inwiefern ist mit diesen Komponenten ein Menschenbild geschaffen worden, 

________________________ 
1  Der Rückgang konsequent praktizierten Christentums etwa in Deutschland darf nicht darüber 

hinwegtäuschen, dass Gottesreligionen u. a. mangels alternativer überzeugender Sinnangebote 
global immer noch viele Anhänger haben. Der Klarheit halber sei gesagt, dass die für das Bild 
vom Menschen lange Zeit wichtige Konstruktion der Seele wie vieles andere auch keine 
christliche Erfindung war, sondern etwa schon im platonischen und sokratischen Denken eine 
wesentliche Rolle spielte. 

2  Der Begriff „Homo oeconomicus“ geht keinesfalls, wie manche denken, auf Adam Smith zurück. 
Seine lateinische Version findet sich erstmals bei Pareto (1906), nachdem der irische Dichter 
John Kells Ingram 1888 in seiner „History of Political Economy“ wohl erstmals vom „economic 
man“ gesprochen hatte. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 197 

das den Menschen über alles stellt und den Glauben verbreitet, alles dem bzw. den 
Menschen dienstbar machen zu können? 
Mit diesen Fragen sind die drei nächsten Abschnitte des Beitrags bereits vorstruktu-
riert. Wir werden (2) den Homo oeconomicus kritisch als Figur rekonstruieren, dessen 
Eigennutz und dessen Entfernung von Altruismus, von Sympathien und Empathien 
gerade als Stärke vorgestellt wird – für die praktische Organisation des gesellschaftli-
chen Mechanismus der Wirtschaft wie für Untersuchungen im Rahmen der modernen 
ökonomischen Wissenschaften. Wir werden (3) deutlich machen, wie die moderne 
Idee von Rationalität als besonders fortschrittlich und zukunftsfähig auf den Plan trat, 
damit aber eben auch bestimmte Seiten menschlichen Verhaltens vereinseitigt wurden. 
In der Zusammenführung beider Dimensionen der Kritik folgt für uns (4) daraus, 
über das Feld der ökonomischen Anthropologie hinaus eine grundlegendere Betrach-
tung modernen anthropologischen Denkens anzusteuern: in Übereinstimmung mit 
neueren Überlegungen des Philosophen Wolfgang Welsch (vgl. Welsch 2012) eine 
Kritik der anthropischen Vernunft, über Welsch hinausgehend eine Perspektive natür-
licher und kultureller Evolution, die den heutigen Herausforderungen nachhaltiger 
Entwicklung Rechnung trägt und die elementare Mensch-Natur-Beziehung ins rechte 
Licht rückt. 
Unsere Argumentation macht den Gedanken stark, dass Menschenbilder der ökono-
mischen wie auch anderer Wissenschaften auf praktische gesellschaftliche Entwick-
lungen einwirken und insofern von großer Bedeutung sind. Nun hat sich als Reaktion 
auf die inzwischen über eine lange Tradition verfügende Homo-oeconomicus-Kritik, 
auf die wir in diesem Text noch weiter eingehen werden, in der jüngeren Vergangen-
heit eine Position etabliert, diese Kritik einerseits aufzugreifen und andererseits die 
Vorteilhaftigkeit des Homo oeconomicus nicht als Menschenbild, vielmehr als Modell 
für ökonomische Untersuchungen zu behaupten. Karl Homann führt diese Position 
bis zu der Behauptung, dass der Homo oeconomicus „deshalb das geeignete Analyse-
konstrukt selbst dann noch ist, wenn eine ‚psychologische Reihenuntersuchung’ kei-
nen einzigen homo oeconomicus zutage fördern würde“ (Homann 1994: 392). Über 
eine Argumentation, die durchaus verschiedene Linien der Kritik aufgreift, gelangt er 
zu der These:  

„Der Sinn des homo oeconomicus in der sozialwissenschaftlichen Forschung 
besteht nicht in seiner direkten empirischen Validität. Der Satz: Akteure maxi-
mieren ihren erwarteten Nutzen unter Nebenbedingungen, hat seinen Sinn 
vielmehr darin, empirische Forschungen auf die Nebenbedingungen, die Situati-
onen, zu fokussieren.“ (Homann 1994: 395) 

Dieses „präempirische Schema“ hat dann zur Konsequenz: „Die Devise lautet: Zur 
Erklärung von Verhaltensänderungen ist bei den Nebenbedingungen nachzuschauen 
und (zunächst) nicht anderswo“ (Homann 1994: 395). 
Die Hoffnung, mit der Transformation des Homo oeconomicus zur methodologi-
schen Als-ob-Heuristik der Kritik an diesem Menschenbild den Wind aus den Segeln 
nehmen zu können, geht allerdings in die Irre. Denn selbstverständlich entfaltet diese 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


198  

Als-ob-Heuristik erst recht performative Wirkungen.3 Frank et al. (1993) konnten in 
einer Studie zeigen, dass Studierende, die vermehrt in Richtung rationalistischer Ak-
teursmodelle ausgebildet werden, sich in der Folge auch stärker selber praktisch da-
nach verhalten.4 Nichts ist praktischer als eine – gute oder schlechte – Theorie: Gera-
de wenn mit den Vertretern der Als-ob-Heuristik übereingestimmt werden kann, dass 
es wenig hilfreich und außerdem nicht zutreffend ist, ein konsistentes Menschenbild 
zu projizieren, geht es ja um nichts weniger als die Rivalität verschiedener Auffassun-
gen (und Praktiken) menschlichen Handelns und Verhaltens. Von dieser Einsicht ist 
jedenfalls der nachfolgende Text getragen. 
Was ergibt sich für uns daraus im Sinne der Herausforderung, zukunftsfähig mit der 
Menschenbildfrage umzugehen? Mit dem Abschnitt (5) wollen wir die Kritik an der 
Weltlosigkeit des modernen Menschenbildes dahingehend präzisieren, dass die rekur-
sive Beziehung zwischen der Reichweite menschlichen (Welt verändernden) Hand-
lungsvermögens und der nicht hintergehbaren Einbettung5 des Menschen in die wie 
auch immer veränderte Welt auf dem heutigen Stand der natürlichen und kulturellen 
Evolution für die Menschen aus schier existentiellen Gründen zu einem neuen Selbst-
verständnis führen sollte. Als Fazit gelangen wir damit – anscheinend passend zu einer 
Zeitschrift, die den Begriff Ethik im Namen führt – angesichts des Horizonts prinzi-
piell offener Zukunft auf das Feld von Verantwortungen und Tugenden und damit 
kulturellen Praktiken, die diesen Kategorien gerecht werden könnten. 

2. Homo-oeconomicus-Kritik als Eigennutzkritik 
Wir haben in der Einleitung von der ebenso weltanschaulichen wie gesellschaftspoliti-
schen Herausforderung gesprochen, die schnell als schädlich einsehbare Leidenschaft 
Habgier zu einem ökonomischen Interesse umzustilisieren, das als positiv für den 
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Fortschritt ausgegeben werden konnte. Und so 
geschah es. Der Ökonom Albert O. Hirschman zitiert aus dem Jahr 1775, also ein Jahr 
vor dem Erscheinen von Adam Smiths Hauptwerk, den Satz eines Dr. Johnson mit 
der geradezu klassischen Formulierung: „Es gibt für einen Mann wenig Möglichkeiten, 
sich unschuldiger zu betätigen als beim Geldverdienen“ (Hirschman 1987: 66). Die 
christliche Weltanschauung hatte nicht nur das Besitzstreben als Habsucht, sondern 
auch die Lust als Völlerei verdammt (vgl. Schulze 2006: 23ff.). Für das Grundver-
ständnis der modernen gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung, wie sie im 
18. Jahrhundert in Westeuropa und Nordamerika ihren Ausgang nahm, ist nun wichtig 
zu verstehen, dass diese beiden vormals christlichen Todsünden für die weitere Ge-
schichte ganz unterschiedlich behandelt wurden. Die Habsucht wurde als ökonomi-
sches Interesse pazifiziert, d.h. friedlich gestellt, mit anderen Worten als positive 

________________________ 
3  Schirrmacher kommentiert das Vorgehen solcher Ökonomen sarkastisch: „Ihre zündende Idee: 

Sie fragten nicht mehr, wie der Mensch tickt. Sie fragten, wie der Mensch ticken müsste, damit 
ihre Formeln funktionierten“ (Schirrmacher 2013: 35). 

4  Bemerkenswerterweise verweist Homann selber in dem zitierten Aufsatz auf diese kurz zuvor 
erschienene Studie, freilich ohne daraus eine Konsequenz zu ziehen (vgl. Homann 1994: 389).  

5  Die Rekursivität ist entscheidend, deutlich zu unterscheiden von der einseitigen Perspektive auf 
Einbettung (vgl. Granovetter 1985). Zur ausführlicheren Darlegung siehe Antoni-Komar/Pfriem 
2011: insbesondere 39ff. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 199 

Triebkraft künftigen gesellschaftlichen Fortschritts geadelt. Die Schrankenlosigkeit 
materiellen Besitzstrebens war damit weltanschaulich vorbereitet. Die Lust und der 
Genuss hingegen, die ja keinesfalls auf den Erwerb materieller Besitztümer angewie-
sen sind, wurden im Sinne der christlichen Verurteilung der Todsünde Völlerei negativ 
weitergeführt. Das Arbeitsethos des sich entwickelnden Kapitalismus (vgl. Weber 
2004/1905) konnte Müßiggang und Faulheit nicht brauchen und war auf die Ver-
dammung von Lust und Genuss erst recht angewiesen. In seinem Essay „Of Interest“ 
hatte David Hume, einer der philosophischen Wegbereiter der modernen Wirtschafts-
gesellschaften, entsprechend präzise formuliert: „Es ist eine unvermeidliche Folge aller 
gewerblichen Tätigkeiten, daß sie den Erwerbstrieb über die Genußsucht siegen las-
sen“ (zitiert nach Hirschman 1987: 75).6 
„Menschliches Verhalten heißt, dass die Beteiligten (...) das für sie Nützliche maximie-
ren.“ (Becker 1976: 14, zitiert nach Sen 2010: 217) Diese moderne ökonomische Auf-
fassung geht auf Ideen zurück, die im 18. Jahrhundert entwickelt wurden. Eine pro-
minente Quelle dafür ist die 1724 veröffentlichte Bienenfabel von Bernard Mandeville, 
die „private Laster, öffentliche Vorteile“ programmatisch in den Titel aufnahm (vgl. 
Mandeville 1980/1724). Nach Mandeville kommt es darauf an, „Verfehlungen und 
Mißbräuche, die man den verschiedenen Ständen und Berufen allgemein zur Last legt 
(...) durch geschickte Behandlung und Lenkung der Größe und dem irdischen Glück 
der Gesamtheit dienstbar“ (Mandeville 1980/1724: 61) zu machen. Und er treibt die-
sen Gedanken noch dahin weiter, dass „wenn die Menschheit von den ihr nun einmal 
anhaftenden Schwächen geheilt werden könnte – dass sie dann auch nicht mehr sol-
che umfangreichen, mächtigen und hochkultivierten Gemeinschaften würde bilden 
können, wie sie dies in den verschiedenen Republiken und Monarchien seit der Welt 
Beginn getan hat“ (Mandeville 1980/1724: 61). 
Ausdrücklich besteht Mandeville auf der gesellschaftskritischen Dimension seines 
Textes: dass der Wohlstand der Gesellschaft auf die menschlichen Laster angewiesen 
sei, heiße keineswegs, dass die einzelnen Gesellschaftsmitglieder wegen eben dieser 
nicht getadelt bzw. bestraft werden sollten (vgl. Mandeville 1980/1724: 63). Gerade in 
dieser moralischen Ambivalenz, also mit wenig Vertrauen in die moralischen Fähigkei-
ten der Akteure, wirkt Mandevilles Idee bis heute im Alltagsbewusstsein nach über die 
Vorstellung, es bedürfe eben entsprechender Rahmenbedingungen, Gesetze und Ver-
ordnungen, um Menschen zu vernünftigem Verhalten zu bringen, also entweder posi-
tiv anzureizen oder unvernünftiges Verhalten hinreichend unattraktiv zu machen.  
Als Motor des Fortschritts ist der Eigennutz damit positiv sanktioniert. Als (einseitig 
unterstellte) individuelle Verhaltenslogik ist der Eigennutz unter gewissen Nebenbe-
dingungen von Regeln jeder Schranke beraubt. Damit findet nicht weniger statt als die 
„Geburt des Bedarfs und der Nachfrage nach Dingen, die (zum Überleben) nicht 
erforderlich sind. Das ist der Punkt, an dem der Nutzen begann, der sich aus äußeren 
Dingen ergibt, aus Dingen, die wir ‚nicht brauchen’“ (Sedlacek 2012: 269). Geistig 
bzw. weltanschaulich zu Zeiten von Not und Mangel bei großen Teilen der Bevölke-

________________________ 
6  Wir werden im vierten Abschnitt noch sehen, dass hier inzwischen eine wesentliche Veränderung 

eingetreten ist – mit der Verschiebung zum gerade auch konsumgetriebenen Kapitalismus und 
Konsumismus als Zeitkrankheit (vgl. de Graaf et al. 2002).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


200  

rung auch der dann frühindustrialisierten Länder auf den Weg gebracht, war damit der 
Weg ins Zeitalter des Konsumismus geebnet. Und bezogen auf die systemischen Me-
chanismen einer Ökonomie, die für ihre Prosperität kontinuierliches Wirtschafts-
wachstum braucht, war damit tatsächlich die „Bedingung für den Fortschritt einer 
Gesellschaft“ (Sedlacek 2012: 238) gegeben. 
Eigennutz bedeutet, sich konkurrenzierend erforderlichenfalls gegen andere stellen zu 
sollen, jedenfalls Sympathie gegenüber anderen nicht zum festen Bestandteil der 
menschlichen Natur zu erheben. Eben dies macht freilich – gegensätzlichen Behaup-
tungen seit nun über zwei Jahrhunderten zum Trotz – Adam Smith, dessen „Theorie 
der ethischen Gefühle“ von 1759 – 17 Jahre vor dem „Wohlstand der Nationen“ 
erschienen – mit einem Kapitel „Von der Sympathie“ anfängt:  

„Mag man den Menschen für noch so egoistisch halten, es liegen doch offenbar 
gewisse Prinzipien in seiner Natur, die ihn dazu bestimmen, an dem Schicksal 
anderer Anteil zu nehmen, und die ihm selbst die Glückseligkeit der anderen 
zum Bedürfnis machen, obgleich er keinen anderen Vorteil daraus zieht, als das 
Vergnügen, Zeuge davon zu sein.“ (Smith 2004/1759: 1) 

Gegen die Grundkonzeption von Mandeville zieht Smith mit heftigen Worten zu 
Felde:  

„Es gibt jedoch ein anderes System, das den Unterschied zwischen Laster und 
Tugend gänzlich aufzuheben scheint, und dessen Tendenz aus diesem Grund 
ganz und gar verderblich ist: ich meine das System des Dr. Mandeville.“ (Smith 
2004/1759: 513)  

Wie schon gesehen, lässt sich dies bei näherer Beleuchtung als Fehlinterpretation von 
Mandeville charakterisieren. Zu interpretieren ist dies wohl eher als Bemühen, für den 
ökonomischen Prozess wichtige Triebkräfte menschlichen Handelns nicht mit negati-
ven Werten belegen zu müssen, also ein eher moralfreies Eigeninteresse konstruieren 
zu können. Deutlich wird dies an einem der bekanntesten Zitate aus dem „Wohlstand 
der Nationen“:  

„Nicht vom Wohlwollen des Metzgers, Brauers und Bäckers erwarten wir das, 
was wir vom Leben brauchen, sondern davon, dass sie ihre eigenen Interessen 
wahrnehmen.“ (Smith 1978/1776: 17) 

Immer wieder ist zwischen den beiden Hauptwerken von Adam Smith ein grundle-
gender Widerspruch konstatiert worden (vgl. Hagen/Vogel 2012). Gegen die Behaup-
tung vom Gesinnungswandel spricht allerdings, dass Smith die Theorie der ethischen 
Gefühle bis ins hohe Alter überarbeitet hat, ohne entsprechende Korrekturen vorzu-
nehmen. Und dafür, dass die Theorie der ethischen Gefühle einseitig normativ ge-
meint gewesen sei, der Wohlstand der Nationen hingegen als realistisches Menschen-
bild genommen werden sollte, gibt es keinerlei Anhaltspunkte (vgl. Patzen 1991: 26, 
hier nach Hagen/Vogel 2012). 
Eher liegt die Deutung nahe, dass durch die auf das Individuum abstellenden Überle-
gungen der Theorie der ethischen Gefühle und den auf den ökonomischen Gesamt-
mechanismus abstellenden Argumentationsgang des Wohlstands der Nationen unter-
schiedliche Gewichte gesetzt wurden, die für Smith selber deshalb nicht zum Problem 
wurden, weil er von einer grundlegend harmonischen Sicht auf eine von Gott geschaf-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 201 

fene Welt ausging. Die Gelegenheit, gewissermaßen im Vorlauf zu späteren Interpre-
ten Stellung zu nehmen, hatte Smith nicht. Das unterscheidet ihn freilich nicht von 
anderen Autoren mehrerer komplexer Werke wie Marx, Darwin etc. Für unseren Ar-
gumentationsgang aus heutiger Sicht soll festgehalten werden, dass Smith die Risiken 
einer Gleichsetzung von persönlicher Zufriedenheit und Güterausstattung noch nicht 
erkennen konnte und die möglichen Schattenseiten einer Individualisierung moderner 
Gesellschaften zu seiner Zeit natürlich erst recht nicht. 
Zwei Merkmale des über die Pazifizierung der Habgier hergeleiteten Nutzenverständ-
nisses scheinen also fundamental. Zum einen seine Zurichtung auf den Konsum ma-
terieller Güter und Dienstleistungen (Kommerzialisierung). Sedlacek zitiert als angeb-
lich hinreichende Definition von utility aus dem Collins Dictionary of Economics: 
„Zufriedenheit oder Freude, die der Einzelne aus dem Konsum von Gütern oder 
Dienstleistungen zieht“ (Sedlacek 2012: 280). Diese Definition transportiert eine zwei-
te Komponente: die Vereinzelung. Konnte die Hervorhebung (einschließlich Isolie-
rung) des einzelnen Individuums im 18. Jahrhundert noch als Befreiung aus der in den 
Alltag hinein wirkenden Vorherrschaft von Adel und Klerus vorgestellt werden, so 
wurde es im Zuge der weiteren kapitalistischen Entwicklung immer fragwürdiger, die 
Sozialität der Menschen und gemeinschaftliche Handlungs- und Entwicklungsmög-
lichkeiten aus der Theorie zu verbannen.7 
In den ökonomischen Wissenschaften selbst erfährt die Reduktion von Nutzen bzw. 
persönlicher Zufriedenheit (oder Glück) inzwischen weiter reichende Kritik. Das geht 
von einem empirischen Befund aus:  

„Neuere empirische Forschungen zum Thema Glück und Zufriedenheit (sub-
jektives Wohlbefinden) der Menschen in entwickelten Ländern haben folgendes 
aufgezeigt: Wenn das Bruttoinlandprodukt pro Kopf einmal ein bestimmtes Ni-
veau erreicht hat, dann macht weiteres Wachstum die Menschen nicht mehr 
glücklicher oder zufriedener. Das Glücksempfinden stagniert und zwar in allen 
Ländern, für die langfristige Daten (über mehrere Jahrzehnte) vorliegen.“ 
(Binswanger 2010: 355) 

3. Homo-oeconomicus-Kritik als Rationalitätskritik 
Trotz allen Zusammenhangs beider Merkmale unterscheiden wir mit diesem Beitrag 
zwischen der Gerichtetheit des ökonomischen Menschen (egoistische Selbstbezogen-
heit, Abschnitt 2) und dem vorherrschenden Wesenszug, der dieser Figur in der Lite-
ratur zugeschrieben wird.  

„Die Annahme des rationalen Handelns zählt, neben der Annahme des Selbstin-
teresses, zu den zentralen Grundlagen der neoklassischen Ökonomik.“ (Schmidt 
2011: 208)8 

________________________ 
7  Bis heute wird dazu immer wieder gern auf die nun ein Jahrhundert alte Schumpetersche 

Begriffsbildung vom methodologischen Individualismus zurückgegriffen, obwohl Schumpeter 
damals schon betonte, dass eine solche Vorgehensweise nicht allgemein gelten solle und 
vernünftigerweise vielleicht nicht von langer Dauer sei, siehe das mit „Der methodologische 
Individualismus“ überschriebene VI. Kapitel in Schumpeter (1970/1908: 88f.). 

8  Gerade weil wir die „Entdeckung der Ökonomie“ (Wieland 2012) in ihrer modernen Form im 
18. Jahrhundert ansetzen, ist hier der Begriff der Neoklassik eher irreführend. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


202  

Die Rationalitätsannahme fokussiert auf das Entscheidungsverhalten menschlicher 
Individuen. Es wird versucht, „menschliches Verhalten dadurch zu erklären, dass man 
unterstellt, dass sich die einzelnen Individuen ‚rational’ verhalten. Individuen handeln 
dadurch, dass sie aus den ihnen zur Verfügung stehenden Möglichkeiten eine rationale 
Auswahl treffen“ (Kirchgässner 1991: 2). Zur Erklärung von Veränderungen im 
menschlichen Verhalten sind danach vor allem Veränderungen in den Restriktionen 
heranzuziehen. Ökonomie wird dementsprechend als „Wissenschaft von der Verände-
rung der Verhältnisse“ ausgezeichnet, weil ihr die Einsicht in die Veränderbarkeit 
menschlichen Verhaltens durch die Veränderung der Restriktionen zugrunde liege.9 
John Stuart Mill hatte bereits im 19. Jahrhundert die daraus resultierende Eindimensi-
onalität als wesentlichen Bestandteil ökonomischen Denkens festgehalten: „Die Politi-
sche Ökonomie begreift den Menschen einzig und allein mit dem Erwerb und dem 
Konsum von Reichtum beschäftigt“ (Mill 1976/1844: 162). 
Das zur Entscheidung verdammte Subjekt10 ist in diesem theoretischen Bezugsrah-
men eher auf Verhalten programmiert denn auf Handeln im Sinne strategischer Ei-
genständigkeit. Das Wesentliche in den Restriktionen bzw. Rahmenbedingungen zu 
identifizieren11, begünstigt ein Selbstverständnis als Anpassungsoptimierer. Hinzu 
kommt, dass die ökonomische Theorie seit langem die kritische Reflexion von Be-
dürfnissen verschwinden lässt hinter einem Begriff von Präferenzen, die als subjektive 
Vorlieben als gegeben angenommen werden und die von den Wirtschaftswissenschaf-
ten nicht in Frage zu stellen seien. In diesem Sinne lautet das Verdikt: „De gustibus 
non est disputandum“ (so der Titel von Becker/Stigler 1977).  
Das Erstaunen des Ökonomen Hirschman blieb weitgehend ungehört:  

„Da Veränderungen von Vorlieben und Präferenzen gerade in westlichen Ge-
sellschaften ein unbestreitbarer Tatbestand von erheblicher Tragweite sind, soll-
te man annehmen, dass sich zu dieser Frage eine umfangreiche Literatur ange-
sammelt habe. Diese Erwartung wird jedoch zumindest im Felde der Wirt-
schaftswissenschaften weitgehend enttäuscht. Der Grund dafür ist, dass öko-
nomische Analysen von Präferenzen ausgehen, die (auch wenn sie sich gelegent-
lich ändern können) als Resultat physischer Bedürfnisse oder psychologischer 
und kultureller Neigungen bereits als gegeben vorausgesetzt werden.“ 
(Hirschman 1988: 17) 

Daraus resultiert nun allerdings ein besonderer Typus von Rationalität, der auf die 
Erörterung wirklicher Ziele oder gar auf Sinn12 gar nicht mehr gerichtet ist: die 
Zweck-Mittel-Rationalität, die in der gesellschaftstheoretischen Tradition einmal als 
instrumentelle Vernunft kritisiert worden war (vgl. Horkheimer 1992/1937). Für wirt-

________________________ 
9  Was schon in den Ambivalenzen bei Mandeville und in gewisser Weise auch Smith angelegt war, 

wird hier auf die Spitze getrieben: dass sich die Ökonomik um positive und negative Anreize 
kümmern solle, nicht so sehr um das, was in den Menschen selber vorgeht. Man schaue sich nur 
die Entwicklung der Wirtschaftswissenschaften im 20. Jahrhundert – etwa in der Ausgestaltung 
der Umwelt- und Ressourcenökonomik – an, dann ist leicht zu sehen, wie sehr diese Maxime 
befolgt wurde. 

10  In der Betriebswirtschaftslehre gilt dies jenseits von Individuen dann auch für Unternehmen. 
11  Darin besteht ja gerade das präempirische Verdikt von Homanns Als-ob-Heuristik. 
12  Dazu kommen wir gleich noch. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 203 

schaftswissenschaftliche Untersuchungen doch relevante Fragen unterschiedlicher 
Wirtschaftsstile und -kulturen (vgl. Klump 1996) können dann nämlich gar nicht mehr 
untersucht werden, wie beispielsweise unterschiedliche Entwicklungen im Spannungs-
feld zwischen eher industrialisierter Ernährungswirtschaft und naturnahen Lebensmit-
teln oder die hinter der Zweck-Mittel-Rationalität stehende Frage, ob jemand eher 
einen VW Phaeton oder einen 3-Liter-Lupo kaufen will und warum. Solche Fragen 
sind sowohl volks- wie betriebswirtschaftlich von größtem Interesse. Ihre Bearbeitung 
würde allerdings verlangen, auch menschliche Praktiken zu untersuchen und ökono-
mische Rationalität nicht auf die unmittelbare Entscheidungssituation engzuführen. 
Für die erst mit Beginn des 20. Jahrhunderts ihren fachdisziplinären Ausgang neh-
mende akademische Betriebswirtschaftslehre erschöpfte sich die Funktion des Unter-
nehmens im Gewinnstreben:  

„Wie ist nun der Inhalt, den das Rationalprinzip innerhalb der betriebswirt-
schaftlichen Sphäre umfasst, beschaffen? Dieser Inhalt ist, genau besehen, ein 
Prozess, der in der Umwandlung von Geld in konkrete Güter und dann wieder 
in Geld besteht.“ (Gutenberg 1929: 33) 

Diese Charakterisierung des ökonomischen Akteurs als rationalem Wahlhandlungs-
subjekt hat im weiteren eine Reihe von Ausprägungen und Verfeinerungen erhalten, 
etwa die des „Resourceful, Evaluative, Maximizing Model (REMM)“ (Meckling 1994). 
Dass dieses Welt- und Menschenbild die Wirtschaftswissenschaften des 20. Jahrhun-
derts weiter beherrscht hat, belegt bemerkenswerterweise ein Zitat ausgerechnet von 
Keynes, dem doch mit Recht attestiert wird, im Vergleich zu vielen seiner Kollegen 
weniger enge ökonomische Vorstellungen gehabt zu haben:  

„Dank der Möglichkeit, Geld zu erwerben und privaten Reichtum anzuhäufen, 
lassen sich die gefährlichen menschlichen Triebe in vergleichsweise harmlose 
Bahnen lenken, während sie, würden sie nicht auf diese Weise befriedigt, ihr 
Ventil in Grausamkeit, rücksichtslosem Drängen nach persönlicher Macht und 
Autorität und in anderen Formen des Größenwahns finden würden. Es ist si-
cher besser, ein Mensch übt tyrannisch Herrschaft über sein Bankkonto aus als 
über seine Mitbürger; und wenn ersteres auch manchmal als bloßes Mittel zu 
letzterem geschmäht wird, stellt es doch jedenfalls manchmal eine Alternative 
dar.“ (Keynes 1936: 374)  

Keynes war ein kluger Mensch und würde angesichts der seit 2008 bestehenden Fi-
nanzkrise vermutlich anders formulieren und das, was er vor einem Dreivierteljahr-
hundert für eine Schmähung hielt, heute zur nüchternen Analyse deklarieren. 
Das Keynes-Zitat hat weit mehr als anekdotischen Wert, ist es doch eine Erinnerung 
daran (allerdings auch eine Bekräftigung davon), dass die Transformation der Habgier 
zum ökonomischen Interesse als Transformation von Leidenschaft zu Rationalität 
anfangs als absolut positive gesellschaftliche Vision vorgestellt war. Was nämlich in 
der Rückschau angesichts der heutigen Probleme als schier unfassbar auffällt, ist die 
absolute Zuversicht, mit der die wesentlichen geistigen Wegbereiter der modernen 
Wirtschaftsgesellschaften die ökonomische und damit auch menschliche Zukunft 
sahen. Dazu Worte von Montesquieu, die Hirschman zitiert:  

„Der Geist des Handels bringt mit sich den Geist der Nüchternheit, der Spar-
samkeit, der Mäßigung, der Arbeit, der Weisheit, der Ruhe, der Ordnung, der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


204  

Regelmäßigkeit. Auf diese Weise, und solange dieser Geist herrscht, werden die 
Reichtümer, die er schafft, keine schlechte Wirkung haben.“ (Hirschman 1987: 81) 

Und eine weitere Quelle:  
„Der Handel ist geeignet, jene Vorurteile zu beseitigen, die die Unterschiede 
und Feindseligkeiten zwischen den Nationen aufrechterhalten. Er mildert und 
verfeinert die Sitten der Menschen.“ (Robertson 1769 zitiert nach Hirschman 
1987: 70)  

Insgesamt wurde damit das ökonomische (auf Gewinn zielende) Interesse als rational 
und vernünftig den negativ bewerteten Leidenschaften gegenübergestellt:  

„Die Leidenschaften waren wild und gefährlich, während die Sorge für die eige-
nen materiellen Interessen unschuldig oder, wie man heute sagen würde, un-
schädlich war.“ (Hirschman 1987: 67) 

Die Konstruktion dieser Gegenüberstellung ist nun in mehrerer Hinsicht kritisch zu 
hinterfragen. 
Smith hatte mit seiner Theorie der ethischen Gefühle die Feststellung getroffen, dass 
diese wichtiger Bestandteil einer von ihm so bezeichneten Natur des Menschen seien. 
Mit der behaupteten Transformation von Habgier zu ökonomischem Interesse wird 
um der Kultivierung von dessen Rationalität willen (a) nun aber alles an menschlichen 
Wesenszügen aus der Betrachtung verdrängt oder als hinderlich13 apostrophiert, was 
Emotionen betrifft. Nun weiß die Betriebswirtschaftslehre schon längst vor Manage-
mentbestsellern wie jenem von Daniel Goleman (vgl. Goleman 1997) aus Praxis und 
Debatten über das Phänomen Unternehmenskultur (vgl. Neuberger/Kompa 1987) 
über die Bedeutung emotionaler Faktoren Bescheid. Der kalte Stern der ökonomi-
schen Rationalität war nie ökonomische Wirklichkeit. Nachdem sich die Thematik in 
jüngerer Zeit in der Philosophie erheblich verbreitet hat (vgl. Döring 2009), fällt die 
Prognose nicht schwer, dass auch Volkswirte demnächst darauf kommen werden. 
Auch in der Soziologie ist nämlich die Einsicht längst angekommen:  

„Der emotionale Kapitalismus hat die emotionalen Kulturen neu geordnet, in-
dem er das Ökonomische selbst emotionaler und die Emotionen instrumenteller 
machte.“ (Illouz 2006: 41) 

Neben den Gefühlen wird (b) mit der modernen Idee ökonomischer Rationalität auch 
die Leiblichkeit des Menschen prinzipiell aus der Betrachtung verbannt. Die menschli-
che Fähigkeit, individuell wie kollektiv zur Formung der sozialen Welt beizutragen, 
beruht gerade auf der Erfahrung der eigenen Körperhaftigkeit (vgl. Röttger-Rössler 
2004) Wahrnehmung ist eine Weise leiblicher Kommunikation (vgl. Schmitz 1990), 
und die Einheit von verfeinerter Wahrnehmung und geübtem Handeln lässt sich als 
Erfahrung bezeichnen, über die jemand verfügt (vgl. Fuchs 2008: 241) – unabdingbar 
für moderne an ihrem individuellen oder kollektiven Erfolg orientierte ökonomische 
Akteure. 
Schumpeter hat in seinen beiden wohl meistzitierten Hauptwerken den Kern von 
Unternehmertum in einer Weise beschrieben, die (c) mit der ökonomischen Rationali-
tät des Anpassungsoptimierers nicht überein gebracht werden kann, eher im Gegen-
________________________ 
13  „Irrational“ ist für traditionelle Ökonomen ausschließlich negativ konnotiert. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 205 

teil. Bereits vor dem 1. Weltkrieg konstatiert er für den echten Unternehmer „1) den 
Traum und den Willen, ein privates Reich zu gründen, 2) Siegeswillen, 3) Freude am 
Gestalten (...) unser Typus hat einen Kraftüberschuss, der, wie andere Felder der Betä-
tigung, so auch das wirtschaftliche wählen kann (...)“ (Schumpeter 1997/1911: 137ff.). 
Und in seinem späten Buch über „Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie“ cha-
rakterisiert er den inzwischen in aller Munde befindlichen „Prozess der schöpferischen 
Zerstörung“ und arbeitet unter diesem Titel die aktive Rolle der Unternehmen als 
Gesellschaft verändernder Akteure heraus:  

„Der fundamentale Antrieb, der die kapitalistische Maschine in Bewegung setzt 
und hält, kommt von den neuen Konsumgütern, den neuen Produktions- und 
Transportmethoden, den neuen Märkten, den neuen Formen der industriellen 
Organisation, welche die kapitalistische Unternehmung schafft.“ (Schumpeter 
1993/1946: 137) 

Mit diesem scharfen Blick Schumpeters wird (d) ohne ausdrückliche Benennung die 
Heterogenität ökonomischer Akteure freigelegt. Das Innovationsverhalten unter-
schiedlicher Unternehmen ist völlig unterschiedlich, und das beruht eben nicht auf 
unterschiedlichen Informationsniveaus o. ä., wie man im Rahmen einer Idee von 
„bounded rationality“ (Simon 1957) glauben könnte, die sich immer noch der prinzi-
piellen Unterstellung einer eindeutig-optimalen ökonomischen Entscheidung ver-
pflichtet weiß. Vielmehr haben unterschiedliche ökonomische Akteure unterschiedli-
che Perspektiven, verfolgen unterschiedliche Ziele und setzen unterschiedliche Strate-
gien ein – erst auf einer solchen Basis lässt sich ernsthaft von Heterogenität sprechen. 
Das Verhältnis von agents als individuellen und agencies als kollektiven Akteuren (vgl. 
Dopfer/Potts 2008), das auch bei Hodgson ausführlich behandelt wird (z.B. Hodgson 
2007) tut ein übriges – Heterogenität von Akteuren gehört zu den wesentlichen An-
nahmen der Evolutorischen Ökonomik. 
Schließlich wollen wir (e) noch ein fünftes Defizit der modernen Idee ökonomischer 
Rationalität betonen: Nur darüber ist es möglich, den Bezug zu anderen und anderem 
auszuklammern. Bei Latouche heißt es:  

„Rational zu sein ist vernünftig, wenn man Mathematik treibt (…). Anders, 
wenn man auf den Markt geht oder eine Investition tätigt. Warum? Weil der 
Markt eine Begegnung mit menschlichen Subjekten voraussetzt.“ (Latouche 
2004: 91)  

Agnes Heller hatte seinerzeit in ihrer Theorie der Gefühle formuliert: „Fühlen heißt, 
in etwas involviert zu sein“ (Heller 1981: 19). 
Ironisch stellte Latouche die Frage: „Ist die Leidenschaft fürs Interesse vernünftig?“ 
Er karikierte damit die Idee ökonomischer Rationalität mit dem Hinweis, dass es sich 
dabei erst recht um eine Leidenschaft handelt. Für uns sind daran vor allem die feh-
lenden Bezüge (wozu dient diese Rationalität eigentlich, worauf soll sie sich richten?) 
bedeutsam. Dass etwa die Kritik an Präferenzen für ökonomische Untersuchungen 
tabu sein soll, ist nichts anderes als der Versuch, Zwecke von der Frage nach deren 
Sinnhaftigkeit fernzuhalten.  

„Denn ein Zweck, der erreicht ist, hört ja damit auf, ein Zweck zu sein; er hat 
seine Fähigkeit verloren, die Auswahl bestimmter Mittel zu indizieren, sie zu 
rechtfertigen, sie zu organisieren und zu produzieren (...). Ein Sinn muss dage-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


206  

gen beständig sein, und er darf von seinem Charakter nichts verlieren, wenn er 
sich erfüllt, oder besser, wenn er dem Menschen in seinem Tun aufgeht oder 
sich ihm versagt und ihm entgeht.“ (Arendt 1960: 141) 

Die Begegnungen mit anderen menschlichen Subjekten, das involviert sein in etwas 
und die möglichen Sinnbezüge menschlichen Handelns öffnen uns Perspektiven für 
einen solchen Umgang mit der Menschenbild-Frage, der sich vom modernen ökono-
misch geprägten vielleicht nachhaltig unterscheidet, umso mehr aber Zukunftsfähig-
keit generieren könnte. 

4. Nicht nur Homo-oeconomicus-Kritik: Kritik der anthropischen Vernunft 
Der „neue Geist des Kapitalismus“ (Boltanski/Chiapello 2003) ist sehr real. Zwar 
wirken eher anpassungsbezogene Sekundärtugenden wie Pünktlichkeit, Disziplin, 
Gehorsam etwa in industriellen Arbeitsprozessen, in militärischen Organisationen u. ä. 
immer noch fort, die Verschiebungen innerhalb dessen, was wir als Kapitalismus be-
zeichnen (vgl. Karlstetter/Pfriem 2011) haben freilich auch das Menschenbild verän-
dert, das sich als optimal kompatibel mit den ökonomischen Prozessen erweist. Im 
Unterschied zu vorher werden inzwischen Erwartungen an den Menschen als „unter-
nehmerisches Selbst“ (Bröckling 2007) und als „konsumtorisches Subjekt“ (Reckwitz 
2005: 425) gestellt.  
In einem Buch mit dem bemerkenswerten Titel „Kalkül und Leidenschaft“ hat Joseph 
Vogl diese Entwicklung so beschrieben: 

„Der ökonomische Mensch, der sich um 1800 formiert, ist also nicht mehr jene 
Instanz, die durch Kompensation und Ausgleich das Gesetz einer allgemeinen 
Ökonomie der Natur repräsentiert und vollzieht (...). Es ist nicht mehr die 
Symmetrie des Ausgleichs, sondern eine kontinuierliche Selbstoptimierung, 
nicht mehr das Maß der Bedürfnisse, sondern grenzenloses Verlangen, nicht 
mehr ein vitales Gleichgewicht, sondern ein sich selbst verzehrendes Leben, die 
das Verhältnis des Menschen zu sich, zu anderen und zu den Dingen bestimmen 
und damit ein neues Wissen von seinen Austauschprozessen begründen.“ (Vogl 
2011: 289) 

Die Globalisierung und die technischen Möglichkeiten der Internet-Ökonomie haben 
den äußeren Rahmen für eine neue Etappe von Grenzenlosigkeit ökonomischer Pro-
zesse geschaffen. Der endogene Drang der ökonomischen Akteure, das eingesetzte 
Kapital angemessen verwerten zu sollen, zielt ebenfalls auf Entgrenzung, auf Entwer-
tung von Raum und Zeit. Wenn bei Smith (1978/1776) als theoretischem Wegbereiter 
der modernen kapitalistischen Wirtschaftsgesellschaft nach der Natur und den Grün-
den des Wohlstands der Nationen gefragt wird, dann in der sicheren Gewissheit, dass 
dieser zunimmt (und dafür die Mechanismen aufgedeckt zu haben). Soziologisch lässt 
sich dies als Steigerungslogik charakterisieren:  

„Was die Moderne von anderen Zeiten unterscheidet, ist die soziale Organisati-
on der Steigerungslogik zu einem Spiel. In endlosen Ketten sozialer Episoden 
treiben sich die Akteure dazu an, immer neue Möglichkeiten zu schaffen.“ 
(Schulze 2003: 84) 

„Die beste aller Welten“ (Schulze 2003) schien ein für allemal da. In diesem bloß 
quantitativen Verständnis (das der Logik des immer mehr verpflichtet ist) ist die mo-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 207 

derne Gesellschaft eine Gesellschaft, die auf permanenten Wandel eingestellt ist (vgl. 
Schulze 2003: insbesondere 97ff.). 
Die Warenfülle der heutigen Welt gibt der Grenzenlosigkeit sowohl materiellen wie 
symbolischen Ausdruck. Das konsumtorische Subjekt, wie es von Reckwitz bezeich-
net wird, ist dadurch charakterisiert, dass Konsum zu einer zentralen Aktivität für die 
Herstellung seiner Anerkennung und Identität geworden ist. Die durch die Unbe-
grenztheit der Konsummöglichkeiten gegebene Unmöglichkeit, dabei irgendwann in 
einen Ruhezustand von Befriedigung zu gelangen, führt freilich zu steigender Unzu-
friedenheit. Der Kauf als kompensatorische Handlung gegenüber diesen Frustrationen 
löst sich von der Nutzung als eigentlichem Konsum im Verlauf dieser Prozesse noch 
ab mit dem Ergebnis, dass der Anteil von Gütern ständig steigt, die dem Konsum im 
engeren Sinne gar nicht zugeführt werden. 
Inzwischen liegen eine Reihe von Analysen zu den Erschöpfungen und Überforde-
rungen vor, die mit dem Zwang zur grenzenlosen Selbstoptimierung verbunden sind. 
Bei Ehrenberg heißt es:  

„Die Karriere der Depression beginnt in dem Augenblick, in dem das disziplina-
rische Modell der Verhaltenssteuerung, das autoritär und verbietend den sozia-
len Klassen und den Geschlechtern ihre Rolle zuwies, zugunsten einer Norm 
aufgegeben wird, die jeden zu persönlicher Initiative auffordert: ihn dazu ver-
pflichtet, er selbst zu werden (...). Der Depressive ist nicht voll auf der Höhe, er 
ist erschöpft von der Anstrengung, er selbst werden zu müssen.“ (Ehrenberg 
2008: 14f.)  

Und Sloterdijk formuliert:  
„Der anthropologische Merksatz, wonach der Mensch nicht einfach lebt, son-
dern sein Leben ‚zu führen hat’, übersetzt sich am Ende des 20. Jahrhunderts in 
die aus allen Medien tönende Forderung, aus dem eigenen Ich ein Projekt und 
aus dem Projekt ein Unternehmen zu machen, Selbstkonkursverwaltung inklusi-
ve.“ (Sloterdijk 2009: 517)  

Dass es in der Konkurrenz gegen die anderen dabei immer wichtiger wird, ein gutes 
Gesicht zu machen – „Smile or die“ (Ehrenreich 2009), macht die Sache nur schlimmer. 
Byung-Chul Han kritisiert an Ehrenberg, er nehme die Depression lediglich aus der 
Perspektive der Ökonomie des Selbst in den Blick. Er vernachlässige die Leistungsim-
perative, die auf das einzelne Individuum einwirken (vgl. Han 2010: 20). Tatsächlich 
steigt der Wettbewerbsdruck auf Einzelne ebenso wie auf Organisationen permanent, 
gemäß der Ideologie, dadurch würden bessere Leistungen generiert. Dabei würde es 
sich vermutlich lohnen, in diesem Zusammenhang eine ältere Diskussion aufzugrei-
fen, die bei der Entdeckung der ökologischen Probleme vor einigen Jahrzehnten eine 
große Rolle spielte: die Diskussion darüber, „wie das Industriesystem von seinen Miß-
ständen profitiert“ (Jänicke 1979). Bisher noch nicht geleistete Untersuchungen könn-
ten dann vielleicht zeigen, dass gesellschaftliche Reparaturleistungen immer mehr 
ansteigen im Verhältnis zu dem, was als Weiterentwicklung und Neuerung bezeichnet 
werden könnte, dass einzelne Menschen (Psychotherapie etc.) wie Organisationen 
(z.B. Unternehmensberatung) immer mehr externe Unterstützung brauchen, um im 
Steigerungsspiel überhaupt noch mithalten zu können, und dass die Formen gegensei-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


208  

tiger Beobachtung immer mehr an Bedeutung gewinnen, die als Voyeurismus zu cha-
rakterisieren wären. 
Die Vielzahl dieser ganzen Prozesse hat für das heute praktizierte Menschenbild zwei 
wesentliche kulturelle Folgen, die als Sprünge im Rahmen der bereits seit langem beo-
bachteten Individualisierungstendenzen markiert werden können: 
(1) forcierte Konkurrenz der Menschen untereinander, die durch Leitbilder ver-

meintlicher Exzellenz die Zerstörung sozialer Gemeinschaften befördert: „So 
finden wir integrative Gemeinschaften heute überwiegend oder gar ausschließ-
lich auf den unteren Sprossen der soziokulturellen Leiter vor“ (Bauman 2010: 
137).14 

(2) forcierter Ichbezug als Weltfremdheit: „Anstatt uns um den Zustand der Welt 
zu kümmern, wollen wir nur noch unsere eigene Lage verbessern“ (Bauman 
2010: 70). 

Diese „Ichlinge“ (Bauman) treiben die moderne Selbst-Setzung der Menschen als 
höchstem irdischen Wesen („Krone der Schöpfung“) auf die Spitze. An dieser Stelle 
kommt nun zum Tragen, dass die in den beiden ersten Abschnitten behandelten Men-
schenbilder, die im 18. und 19. Jahrhundert die moderne kapitalistische Ökonomie auf 
den Weg brachten, ein festes weltanschauliches Fundament in einer wichtigen Hin-
sicht besaßen: nämlich den Glauben, die Frage, „ob das menschliche Geschlecht im 
beständigen Fortschreiten zum Besseren sei“ (vgl. Kant 1965/1798: 151ff.), mit einem 
eindeutigen Ja beantworten zu können.  
Gray hat darauf hingewiesen, dass dieselbe Vorstellung bei den Begriffen von Moder-
ne und Modernisierung zugrunde liegt, und Modernisierungstheorien deshalb als 
pseudowissenschaftliche Idealprojektionen der Aufklärung bezeichnet (vgl. Gray 2010: 
185f.). Gerade wenn zu konstatieren ist, dass die Handlungsreichweite und Eingriffs-
tiefe der Menschen gegenüber sich selbst, gegenüber anderen Lebewesen und gegen-
über der nichtmenschlichen Natur die aller anderen übersteigt, ist statt Höherentwick-
lung allerdings auch das genaue Gegenteil möglich: nämlich solche Interventionen, die 
in qualitativer Hinsicht als zerstörerisch zu charakterisieren sind.15 
Angefangen beim Klimawandel tritt das an Ausmaß und Schärfe der ökologischen 
Probleme zu Beginn des 21. Jahrhunderts deutlich zutage. Die „Ohnmacht der ökolo-
gischen Vernunft“ (Eder 1988: 10) lässt sich offenkundig nicht durch ökologische 
Erweiterung der herkömmlichen Rationalitätskalküle beseitigen, sondern beruht auf 
einer „Kultur, die – uns mehr oder weniger unbewusst – zu einem selbstzerstöreri-
schen Naturverhältnis ‚zwingt’. Trotz aller ökologischer Kommunikation sind wir 
kulturell ahnungslose ‚Banausen’ im Umgang mit der Natur geblieben. Daraus folgt, 
dass wir erst dann die Ohnmacht der ökologischen Vernunft verstehen können, wenn 
wir die kulturellen Gewohnheiten, die unser Verhältnis zur Natur bestimmen, zum 
Thema machen“ (Eder 1988: 10). 
________________________ 
14  Die „Bindungsarmut, die charakteristisch ist für die zunehmende Fragmentierung und 

Atomisierung des Sozialen“, sieht Byung-Chul Han (2010: 20) bei Ehrenberg ebenfalls 
vernachlässigt“. 

15  In klärender Abgrenzung zum Begriff von Evolution könnte man hier von (Makroebene) 
Devolution und (Mikroebene) Involution sprechen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 209 

In der Einleitung war von der früher wichtigeren Rolle eines auf ein Jenseits bezoge-
nen menschlichen Selbstverständnisses die Rede gewesen. Das war notwendig, um 
den weltanschaulichen Transformationsprozess von der Todsünde Habgier zum eh-
renwerten ökonomischen Interesse verstehen zu können. Zum anderen ist diese Erin-
nerung aber auch von Gewicht, weil der Fortschrittsoptimismus der frühen Aufklä-
rung und selbst der Moderne darüber hinaus noch von diesem Jenseitsglauben genährt 
war. In dem Maße, wie dieser dahinschwindet, macht sich Ernüchterung oder viel-
leicht sogar Verzweiflung breit. 
Das Menschenbild, sich von der Einbindung und Einbettung in die Natur emanzipie-
ren und mit technischen Substituten erfolgreich die letzten Reste von Natur (als dem, 
was sich unabhängig von menschlichen Eingriffen entwickelt) beseitigen zu können, 
kommt nämlich über die ökologische Krise zuschanden. Darüber nachzudenken, 
könnte zu der tieferen Einsicht führen, dass es nicht nur um unsere Beziehungen zur 
Natur im engeren ökologischen Sinne geht, sondern um das Weltverhältnis des Men-
schen schlechthin. 
Sloterdijk spricht von der „Perspektive: Wiederverweltlichung des zurückgezogenen 
Subjekts“ (Sloterdijk 2009: 493). Wir möchten uns im weiteren vor allem auf den neu-
eren großangelegten Versuch des Philosophen Wolfgang Welsch beziehen, unter dem 
Begriff „Homo mundanus“ eine Blickrichtung „jenseits der anthropischen Denkform 
der Moderne“ (so der Untertitel von Welsch 2012) zu eröffnen.  
Wie auch in der Kurzversion bearbeiteter Weimarer Vorlesungen (vgl. Welsch 2012a) 
nimmt Welsch in seiner umfangreichen Abhandlung ein Zitat des Aufklärers Diderot 
von 1755 zum Ausgangspunkt seiner Überlegungen: „Der Mensch ist der einzigartige 
Begriff, von dem man ausgehen und auf den man alles zurückführen muss“ (Diderot 
1961/1755: 187). Dies bezeichnet Welsch als das anthropische Prinzip, von dem er 
sagt: „Dieser neuartige Anthropozentrismus bildet fortan das tragende Prinzip der 
modernen Denkweise“ (Welsch 2012: 21). Dasjenige, dem er auf die Spur kommen 
will, ist die „Annahme einer essentiellen Weltfremdheit des Menschen. Denn wenn die 
Moderne glaubte, alles sei vom Menschen aus und auf diesen hin zu verstehen, so 
beruhte dies auf der Annahme, dass der Mensch eigentlich ein Weltfremdling sei“ 
(Welsch 2012: 29). 
Die (für einen Philosophen keineswegs selbstverständliche) Vorgehensweise von 
Welsch besteht nun darin, über eine außerordentlich gründliche Verarbeitung evoluti-
onstheoretischer Erkenntnisse die Welthaftigkeit des Menschen herauszuarbeiten. 
Über die sorgfältige Differenzierung zwischen kosmischer, biotischer und kultureller 
Evolution folgt:  

„Es geht gerade nicht um die ‚Entwicklung’ oder ‚Auswickelung’ (e-volvere) ei-
nes zuvor schon festgelegten und qua Keim vorhandenen Programms, sondern 
um einen Prozess, dessen Ergebnisse nicht schon vorab feststehen, sondern of-
fen und eigengeneriert sind.“ (Welsch 2012: 613) 

Nicht ohne Hoffnung setzt Welsch auf die Möglichkeiten, gerade heute die anthropi-
sche Denkform zu überwinden: auf dem heutigen Stand der Globalisierung und unter 
dem Druck der ökologischen Probleme „denken wir nicht nur zunehmend über die 
modern-anthropische Verengung hinaus, sondern stoßen dabei zugleich (und dies 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


210  

erschüttert die Anthropozentrik zusätzlich) auf Grenzen der Machbarkeit, gewinnen 
ein Bewusstsein von Außenbedingungen, die wir nicht im Griff haben, sondern auf 
die wir uns allenfalls intelligent einstellen können“ (Welsch 2012: 848). 
Eine nie gekannte Reichweite menschlichen Handlungsvermögens gefährdet zugleich 
in vorher nicht gekanntem Ausmaß die Lebensbedingungen, vielleicht sogar Überle-
bensbedingungen der Menschheit – so lässt sich die Paradoxie der heutigen Stufe 
natürlicher und kultureller Evolution vielleicht am prägnantesten beschreiben. Der 
Wissenschaftliche Beirat Globale Umweltveränderungen (WBGU) der Bundesregie-
rung, dem es mit seinem Hauptgutachten 2011 um eine große Transformation zu 
nachhaltiger Entwicklung geht, verweist zu Beginn seiner Beschreibung einer Welt im 
Wandel auf „den Vorschlag des Nobelpreisträgers Paul Crutzen, die industrielle Ge-
genwart als neue geschichtliche Epoche anzusehen“ (WBGU 2011: 33): das Anthro-
pozän (vgl. Crutzen 2002). 
Erstaunlicherweise schlägt Welsch in seiner umfangreichen Abhandlung keinerlei 
Bogen zu den substantiellen Herausforderungen einer nachhaltigen Entwicklung und 
damit zu den hierzu seit langem geführten Diskussionen. Und trotz zahlreicher wich-
tiger Beiträge dazu aus seiner philosophischen Fachdisziplin (vgl. nur Krebs 1997) 
bleiben ihm auch im engeren Sinne naturphilosophische und insbesondere naturethi-
sche Überlegungen fremd. Dabei finden sich hier fundamental wichtige Anregungen, 
um eine solche Ökonomik zur Besinnung zu bringen, die die Mensch-Natur-
Beziehung in der Als-ob-Variante des Homo oeconomicus ebenso in den blinden 
Fleck schiebt wie in der Variante einer Behauptung seiner wirklichen Existenz. 
Über Menschenbilder lässt sich nicht vernünftig räsonieren jenseits der kulturellen 
und damit eben auch naturbezogenen Praktiken, in denen sie prozedieren und gelebt 
werden. Wenn das grenzenlose Steigerungsspiel droht, über die Selbst-Setzung des 
Menschen gegen die Welt diese (jedenfalls unsere Wohnstatt Erde) und insbesondere 
auch die Menschen selbst in ihren Entfaltungsmöglichkeiten zu zerstören, stellt sich 
die natürlich auch praktische Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit, ein ande-
res, zukunftsfähigeres Bild vom Menschen in die Welt zu bringen.16 

5. Naturalismus, Kulturalismus und Evolutorische Ökonomik: vom ange-
messenen Umgang mit Menschenbildern 

Eine besonders hervorhebenswerte Leistung in der Argumentation von Welsch ist 
trotzdem die Erörterung des „protokulturellen Wegs von Natur zu Kultur – vom 
Menschentier zum Kulturwesen Mensch“ (so die Kapitelüberschrift in Welsch 2012: 
715). Die Analyse der Dynamik der protokulturellen Entwicklung bis hin zum Take-
off der kulturellen Evolution (Welsch 2012: 723ff.) relativiert nicht nur auf dem aktu-
ellen Forschungsstand die Sonderstellung des Menschen, sondern arbeitet vor allem 
heraus, inwiefern die kulturelle Evolution an ihre Vorbedingungen gebunden bleibt 
und damit jegliche Zukunft der Menschen an ihre Weltverhältnisse. 
Diese Abhängigkeit zeigt sich fundamental im Feld der Ernährung. Das beginnt bei 
den landwirtschaftlichen Lebensgrundlagen, zeigt sich in deren jahreszeitlichen Be-
________________________ 
16  Im Sinne der praktischen (und performativen) Beförderung eines solchen Menschenbildes, nicht 

im Sinne der theoretischen Idee; ein solches Bild entspräche dem „wirklichen“ Menschen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 211 

dingtheiten, der Beschaffenheit der Produkte und in der Sinnlichkeit menschlicher 
Essenszubereitungen. Negativ fällt es auf in der Transformation von Nahrungsmitteln 
zu Spekulationsobjekten und aktuell im inzwischen Millionen Menschen auf dieser 
Erde existentiell bedrohenden Land-Grabbing (vgl. Pearce 2012). Und gerade hier fällt 
besonders ins Gewicht, dass die kulturellen Praktiken das Entscheidende sind: Der 
Mensch ist, was er isst – und nicht, was er darüber redet. Die Unterschiedlichkeit der 
Ernährungskulturen nicht nur zwischen verschiedenen globalen Kulturen, sondern 
selbst innerhalb ein und desselben sozialen Zusammenhangs belegt tagtäglich, wie 
bedeutsam es ist, von einer prinzipiellen Heterogenität der Akteure auszugehen. Er-
nährungskulturelle Praktiken, der Ernährung als einer wichtigen Grundlage leiblichen 
Wohlbefindens wieder mehr Aufmerksamkeit zu schenken, gerade hier auch der eige-
nen Gesundheit wegen Achtsamkeit zu kultivieren und zu praktizieren, lassen sich als 
Versuche interpretieren, dem permanenten äußerlichen Steigerungsspiel zu entkom-
men, um – im Einklang mit der Welt – wieder mehr zu sich selber zu kommen. Krea-
tives Kochen gerade der Nichtprofessionellen ist hier ein Beispiel. 
Spiel und überhaupt Muße lassen sich ins Feld führen als Tätigkeiten, die auf eben 
dasselbe gerichtet sind.17 Muße als Tätigkeit? Ja, so verstanden, wie Hannah Arendt 
ihr Buch Vita Activa mit einer Einsicht des alten Cato im antiken Rom abschließt: 
„Niemals ist man tätiger, als wenn man dem äußeren Anschein nach nichts tut (...)“ 
(Arendt 1960: 317). Vom Spiel her hat Huizinga seine Theorie über den Ursprung der 
Kultur aufgebaut (vgl. Huizinga 1994), und Marcuse hat 1933 in seinem Text über die 
philosophischen Grundlagen des wirtschaftswissenschaftlichen Arbeitsbegriffs das 
„Sich-zerstreuen, Sich-ausspannen, Sich-vergessen, Sich-erholen des Menschen“ 
(Marcuse 1967/1933: 16) im Spiel hervorgehoben.  
Wenn man den Menschen, der mehr als je sich selber zum Projekt gemacht hat18, 
dieses hinsichtlich des offenen Ausgangs ernst nehmend von außen als Projekt be-
trachtet, so handelt es sich um eines, das nie abgeschlossen werden könnte – es sei 
denn, er „schafft“ es tatsächlich, die Grundlagen seiner eigenen evolutorischen Fort-
existenz zu zerstören. Insofern ist jeder Disput über das richtige bzw. angemessene 
Menschenbild (im Singular) von vornherein abwegig. Prinzipielle Heterogenität der 
Akteure ist eben eine so wichtige und gewichtige Annahme, dass man die menschliche 
Geschichte beschreiben könnte als Austragungsort des Wettstreits verschiedener 
Menschenbilder. Welche zum Tragen kommen, welche sich durchsetzen, welche ver-
schwinden, war, ist und bleibt – im Rahmen der nicht nur auf der protokulturellen 
Evolution aufbauenden, sondern in die Zukunft hinein eben auch weiter gehenden 
kulturellen Evolution – ergebnisoffen. „Der Mensch“ – wenn schon im Singular gere-
det werden soll – ist das, was er werden wird. 
Deswegen hat unsere Argumentation auch nichts gemein mit Versuchen, dem homo 
oeconomicus irgendeinen Gutmenschen in Gestalt eines „Homo sustinens“ (Sieben-

________________________ 
17  Am Beispiel des Profisports Fußball und vielen anderen ließe sich als eine der Perversionen der 

Moderne ausarbeiten, wie selbst das Spiel unter die Verhältnisse kapitalistischer 
Konkurrenzkämpfe gerät – mit entsprechenden Folgen für das praktizierte Menschenbild. 

18  Anthropotechnik und Enhancement sind zwei der in diesem Sinne in den letzten Jahren 
verbreiteten Begriffe. Darauf kann hier aber nicht näher eingegangen werden. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


212  

hüner 2001) oder eines „Homo cooperativus“ (Rogall 2002) entgegenzustellen. Zu 
welch schier unvorstellbaren Taten Menschen in der Lage sein können, hat sich spä-
testens im 20. Jahrhundert gezeigt. Es geht vielmehr um ein solches Verständnis ge-
sellschaftlicher (eben auch ökonomischer) Wirklichkeit, das klarsichtig zu erkennen 
genug ist, dass in dieser Wirklichkeit – mit immer wieder wechselnden Kräfteverhält-
nissen – ganz unterschiedliche Menschenbild-Praktiken aufeinander stoßen und um 
Aufmerksamkeit, Anerkennung und Hegemonie ringen. Nichts weniger folgt aus einer 
konsequenten Anerkennung der Heterogenität von Akteuren.19 
Die Geschichte des Denkens über den Menschen schwankt gerade auch in der Neu-
zeit zwischen idealistischen und materialistischen Reduktionen. Brückenschläge sind 
selbst den klügsten Geistern misslungen: Bei Kant koexistiert „die intelligible, rein 
gedachte Vernunft-Natur (...) zwar mit der empirischen, determinierten Natur. Wie die 
eine, die Selbstgesetzgebung, aber mit der anderen, dem Naturdeterminismus, ver-
bunden ist, bleibt unklar“ (Vossenkuhl 2009: 261).  
Das 20. Jahrhundert hat mit Nachwirkungen bis heute wissenschaftstheoretisch neben 
einer (sich oft immer noch auf Schumpeters Begriff berufenden, s. o. Fußnote 8) In-
dividualisierung insbesondere auch eine einseitig objektivistische Orientierung stark 
gemacht (an die sich mathematische Methoden besser andocken lassen). Hinsichtlich 
anthropologischer Perspektiven hat das mit einem Begriff von Vossenkuhl zu Tun-
nelblicken geführt:  

„Der genetische, der neuronale und der medizinische Tunnelblick sind nicht die 
einzigen. Es gibt auch den ökonomischen Tunnelblick auf den Menschen als 
rein rationales Wesen und homo oeconomicus. Es lässt sich nicht einmal genau 
sagen, welcher dieser Tunnelblicke das menschliche Selbstverständnis am meis-
ten verfehlt.“ (Vossenkuhl 2009: 268)20 

Versuche, verschiedene objektivistische Zugänge miteinander zu kombinieren21, wür-
den das Tunnelblickdilemma sicher nur weiter verschärfen. Es führt wohl doch kein 
Weg daran vorbei, die Menschen dem Gedanken Hannah Arendts folgend als zur 
Sinnfindung für sich selbst und andere befähigte Wesen zu akzeptieren, mit allen 
Konsequenzen, die das für den Wunsch nach validen wissenschaftlichen Aussagen 
hat. Geschlossene bzw. vereinseitigte Menschenbilder haben immer performative 
Wirkungen, in der Praxis wie in der Wissenschaft.22 Das Problem liegt also nicht bloß 
in einem bestimmten Menschenbild, sondern in der Konzeptualisierung bestimmter 
Menschenbilder grundsätzlich. 

________________________ 
19  Vielleicht hat der auch weit außerhalb akademischer Kreise befreiende Charakter dieser Einsicht 

ja ein Stück zum großen Verkaufserfolg von „Wer bin ich und wenn ja, wie viele?“ beigetragen 
(vgl. Precht 2007). 

20  Der auch von kritischen Ökonomen gern in Abgrenzung zu Eigennutz verwendete Begriff des 
Altruismus ist selber schon eine Tunnelblick-Konstruktion, insofern er das Eintreten für andere 
und anderes schematisch abspaltet von dem Wunsch, für sich selbst etwas Gutes zu tun. 

21  Die Konstruktion von Neuro-Economics sei hier als Beispiel genannt. 
22  Wenn in Deutschland immer noch die überwiegende Zahl der BWL-Studierenden darin 

ausgebildet wird, ein Unternehmen als Renditeanstalt im engen Sinne zu verstehen und nicht als 
gesellschaftlichen Akteur, muss sich niemand wundern, wenn die so Ausgebildeten das in 
späterer Praxis auch zur Anwendung bringen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 213 

Für manche auf einen festen Grund von Anthropologie gerichteten Erwartungen mag 
das bedauerlich sein: „Das Menschenbild soll die allgemeine Form sein, die uns allen – 
quasi als Postulat – eine gemeinsame Gestalt als Menschen gibt“ (Vossenkuhl 2009: 
256; vgl. auch Bayertz 2012). 
Diese gemeinsame Gestalt ist aber offenkundig nur unter Anerkennung von Entwick-
lungs- und Veränderungsfähigkeit in der Zeit und von Heterogenität zu gleicher Zeit 
zu suchen. Sich untereinander als Hervorbringer, Opfer und mögliche Bewältiger von 
Problemen der Welt und in der Welt zu verstehen, wäre vielleicht innerhalb des Men-
schengeschlechts eine gute Grundlage dafür, sich gegenseitig mit Respekt, Neugier 
und Empathie zu begegnen. Gerade die ökonomische Wissenschaft sollte sich von 
den Herausforderungen einer Multi-Scheinwerfer-Perspektive nicht abschrecken las-
sen, sondern die Chancen nutzen, die sich ihr dadurch als praxis- und wirklichkeitsna-
he Sozialwissenschaft bieten. 
Nicht nur über die Gliederung des eigenen Lehrbuchs zur Heranführung an die Be-
triebswirtschaftslehre23, sondern auch in zahlreichen Forschungs- und Beratungspro-
jekten liegen ausnahmslos positive Resultate vor zu der Methode, Wirtschaften aus 
verschiedenen Blickwinkeln zu betrachten. Die aktuelle Renaissance von Genossen-
schaften können wir z.B. nur analysieren, wenn wir der Sozialität ökonomischen Han-
delns angemessen Rechnung tragen. Den Bedingungen und Möglichkeiten nachhalti-
gen Wirtschaftens können wir nur nachgehen, wenn wir die Mensch-Natur-Beziehung 
umfassend in ökonomische Untersuchungen einbeziehen und nicht nur das, was nach 
wie auch immer vorgenommenen Bepreisungen übrig bleibt. Eine Ökonomik, die 
weiterhin auf formales Nutzen- und Rationalitätskalkül kapriziert, ist nicht nur weltlos, 
sondern erweist sich in ihrer Erklärungskraft heute auch als recht wertlos. 
Kants von ihm selbst so bezeichneter „Wahlspruch der Aufklärung“ lässt sich heute 
ergänzen: „Habe Mut, Dich Deines eigenen Verstandes zu bedienen!“ (Kant 
1965/1784: 1). Aber bedenke, dass die Menschen nicht alleine auf der Welt sind. Und 
denke nicht nur, sondern fühle auch. 
Im Wettbewerb verschiedener Auffassungen davon, wie Ökonomik betrieben werden 
sollte, um den zukünftigen Herausforderungen gerecht zu werden, tragen wir als Wis-
senschaftler/innen selbst Verantwortung. Tugenden als moralische Gestaltungskräfte 
sind den Menschen keineswegs schlechthin eigen, schon gar nicht in ihrer Gesamtheit. 
Sie sind aber erforderlich, um Wirtschaften nachhaltig und zukunftsfähig zu machen, 
nicht nur „draußen“ in der ökonomischen Praxis, sondern auch im Wissenschaftsbe-
trieb selber. 

Literaturverzeichnis  

Antoni-Komar, I./Pfriem, R. (2011): Kulturalistische Ökonomik. Vom Nutzen einer Neuorientie-
rung wirtschaftswissenschaftlicher Untersuchungen, in: Pfriem, R. (Hrsg.): Eine neue 
Theorie der Unternehmung für eine neue Gesellschaft, Marburg: Metropolis, 17–61. 

Arendt, H. (1960): Vita Activa, München: Beck. 
________________________ 
23  Die Kapitel 4 bis 13 von Pfriem (2011) präsentieren zehn verschiedene Scheinwerfer auf die 

Unternehmung als Gegenstand betriebswirtschaftlicher Theorie. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


214  

Bauman, Z. (2010): Wir Lebenskünstler, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Bayertz, K. (2012): Der aufrechte Gang. Eine Geschichte des anthropologischen Denkens, 

München: Beck. 
Becker, G. S. (1976): The Economic Approach to Economic Behavior, Chicago: University of 

Chicago Press. 
Becker, G. S./Stigler, G. J. (1977): De Gustibus Non Est Disputandum, in: American Economic 

Review, Vol. 67/No. 2, 76–90. 
Binswanger, M. (2010): Mehr Lebenszufriedenheit durch nachhaltigen Konsum?, in: Antoni-

Komar, I./Lehmann-Waffenschmidt, M./Pfriem, R./Welsch, H. (Hrsg.): WENKE2 – 
Wege zum nachhaltigen Konsum, Marburg: Metropolis, 355–364. 

Boltanski, L./Chiapello, E. (2003): Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz: UVK. 
Bröckling, U. (2007): Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Crutzen, P. J. (2002): Geology of Mankind, in: Nature, Vol. 415/No. 6867, 23. 
De Graaf, J./Wann, D./Naylor, T. (2002): Affluenza. Zeitkrankheit Konsum, München: Rie-

mann. 
Diderot, D. (1961): Artikel „Enzyklopädie“, in: Diderot, D.: Philosophische Schriften, Berlin: 

Aufbau, Bd. 1: 149–234. 
Döring, S. (Hrsg.) (2009): Philosophie der Gefühle, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Dopfer, K./Potts, J. (2008): The General Theory of Economic Evolution, London: Routledge. 
Eder, K. (1988): Die Vergesellschaftung der Natur. Studien zur sozialen Evolution der prakti-

schen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Ehrenberg, A. (2008): Das erschöpfte Selbst: Depression und Gesellschaft in der Gegenwart, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Ehrenreich, B. (2010): Smile or die. Wie die Ideologie des positive Denkens die Welt verdummt, 

München: Kunstmann. 
Erpenbeck, J./Weinberg, J. (1993): Menschenbild und Menschenbildung. Bildungstheoretische 

Konsequenzen der unterschiedlichen Menschenbilder in der ehemaligen DDR und der 
heutigen Bundesrepublik, Münster: Waxmann. 

Frank. R. H./Gilovich, T./Regan, D. T. (1993): Does Studying Economics Inhibit Cooperation?, 
in: Journal of Economic Perspectives, Vol. 7/No. 2, Spring, 159–171. 

Frisch, M. (1953): Homo faber, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Fuchs, T. (2008): Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische Essays, Zug: Kus-

terdingen, Die Graue Edition. 
Goleman, D. (1997): Emotionale Intelligenz, München: Beck. 
Granovetter, M. (1985): Economic Action and Social Structure. The Problem of Embeddedness, 

in: American Journal of Sociology, Vol. 91/No. 3, 481–510. 
Gray, J. (2010): Vom Menschen und anderen Tieren, Stuttgart: Klett. 
Gutenberg, E. (1929): Die Unternehmung als Gegenstand betriebswirtschaftlicher Theorie, 

Berlin: Springer. 
Hagen, A./Vogel, M. (2012): Adam Smith. Zwischen ethischen Gefühlen und dem Wohlstand 

der Nationen, Oldenburg: unveröffentlichtes Seminarpapier. 
Han, Byung-Chul (2010): Die Müdigkeitsgesellschaft, Berlin: Matthes & Seitz. 
Heller, A. (1981): Theorie der Gefühle, Hamburg: vsa. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 215 

Hirschman, A. O. (1987): Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen des Kapita-
lismus vor seinem Sieg, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Hirschman, A. O. (1988): Engagement und Enttäuschung. Über das Schwanken der Bürger 
zwischen Privatwohl und Gemeinwohl, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Hodgson, G. M. (2007): Institutions and Individuals: Interaction and Evolution, in: Organization 
Studies, Vol. 28/No. 1, 95–116. 

Homann, K. (1994): Homo oeconomicus und Dilemmastrukturen, in: Sautter, H. (Hrsg.): Wirt-
schaftspolitik in offenen Volkswirtschaften. Festschrift für H. Hesse zum 60. Geburts-
tag, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 387–409. 

Horkheimer, M. (1992/1937): Traditionelle und kritische Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Huizinga, J. (1994): Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Reinbek: Rowohlt. 
Illouz, E. (2006): Gefühle in Zeiten des Kapitalismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Jänicke, M. (1979): Wie das Industriesystem von seinen Mißständen profitiert, Opladen: West-

deutscher Verlag. 
Kant, I. (1965/1798): Ob das menschliche Geschlecht im beständigen Fortschreiten zum Bes-

seren sei? (Streit der Fakultäten), in: Kant, I., Politische Schriften, hrsg. von Otto Hein-
rich von der Gablentz, Köln und Opladen: Westdeutscher Verlag., 151–166. 

Kant, I. (1965/1784): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in: Kant, I., Politische 
Schriften, hrsg. von Otto Heinrich von der Gablentz, Köln und Opladen: Westdeut-
scher Verlag, 1–8. 

Karlstetter, N./Pfriem, R. (2011): Zukunft ist möglich. Zur denkbaren Evolution dessen, was wir 
als Kapitalismus bezeichnen, in: Pfriem, R. (Hrsg.): Eine neue Theorie der Unterneh-
mung für eine neue Gesellschaft, Marburg: Metropolis, 63–88. 

Keynes, J. M. (1936): The General Theory of Employment, Interest and Money, 
don: Macmillan. 

Kirchgässner, G. (1991): Homo oeconomicus, Tübingen: Mohr Siebeck. 
Klump, R. (Hrsg.) (1996): Wirtschaftskultur, Wirtschaftsstil und Wirtschaftsordnung. Methoden 

und Ergebnisse der Wirtschaftskulturforschung, Marburg: Metropolis. 
Krebs, A. (Hrsg.) (1997): Naturethik. Grundtexte der gegenwärtigen tier- und ökoethischen 

Diskussion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Latouche, S. (2004): Die Unvernunft der ökonomischen Vernunft, Zürich: diaphanes. 
Mandeville, B. (1980/1724): Die Bienenfabel oder Private Laster, öffentliche Vorteile, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp. 
Marcuse, H. (1967/1933): Über die philosophischen Grundlagen des wirtschaftswissenschaftli-

chen Arbeitsbegriffs, in: Marcuse, H.: Kultur und Gesellschaft 2, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 7–48. 

Meckling, W. H. (1994): The Nature of Man, in: Journal of Applied Corporate Finance, Vol. 
7/No. 2, 4–19. 

Mill, J. S. (1976/1844): Einige ungelöste Probleme der Politischen Ökonomie, Frankfurt/M. 
und New York: Campus. 

Neuberger, O./Kompa, A. (1987): Wir, die Firma, München: Beltz. 
Pareto, V. (1906): Manuale d’economia politica, Düsseldorf: Verlag Wirtschaft und Finanzen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


216  

Patzen, M. (1991): Zur Diskussion des Adam-Smith-Problems – ein Überblick, in: Meyer-Faye, 
A./Ulrich, P. (Hrsg.): Der andere Adam Smith: Beiträge zur Neubestimmung von 
Ökonomie als politischer Ökonomie, Bern: Haupt, 21–54. 

Pearce, F. (2012): Land-Grabbing. Der globale Kampf um Grund und Boden, München: 
Kunstmann. 

Pfriem, R. (2011): Heranführung an die Betriebswirtschaftslehre, 3. überarbeitete und erweiterte 
Auflage, Marburg: Metropolis. 

Precht, R. D. (2007): Wer bin ich und wenn ja, wie viele?, München: Goldmann. 
Reckwitz, A. (2005): Das Subjekt des Konsums in der Kultur der Moderne. Der kulturelle 

Wandel der Konsumtion, in: Rehberg, K. S. (Hrsg.): Soziale Ungleichheit – kulturelle 
Unterschiede, Frankfurt a.M. und New York: Campus, 424–436. 

Röttger-Rössler, B. (2004): Die kulturelle Modellierung des Gefühls. Ein Beitrag zur Theorie und 
Methodik ethnologischer Emotionsforschung anhand indonesischer Fallstudien, Müns-
ter: LIT Verlag. 

Rogall, H. (2002): Neue Umweltökonomie ökologische Ökonomie: ökonomische und ethische 
Grundlagen der Nachhaltigkeit, Instrumente zu ihrer Durchsetzung, Opladen: Leske + 
Budrich. 

Scheler, M. (1928): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bonn: Bouvier. 
Schirrmacher, F. (2013): Ego. Das Spiel des Lebens, München: Blessing. 
Schmidt, A. (2011): Ökonomische Rationalität, in: Aßländer, M. S. (Hrsg.): Handbuch Wirt-

schaftsethik, Stuttgart: Metzler, 208–218. 
Schmitz, H. (1990): Der unerschöpfliche Gegenstand. Grundzüge der Philosophie, Bonn: Bouvier. 
Schulze, G. (2003): Die beste aller Welten. Wohin bewegt sich die Gesellschaft im 21. Jahrhun-

dert? München: Hanser.  
Schulze, G. (2006): Die Sünde. Das schöne Leben und seine Feinde, München: Hanser. 
Schumpeter, J. A. (1970/1908): Das Wesen und der Hauptinhalt der theoretischen Nationalöko-

nomie, Berlin: Duncker & Humblot.  
Schumpeter, J. A. (1993/1946): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Tübingen: Francke. 
Schumpeter, J. A. (1997/1911): Theorie der wirtschaftlichen Entwicklung. Eine Untersuchung 

über Unternehmergewinn, Kapital, Kredit, Zins und den Konjunkturzyklus, Berlin: 
Duncker & Humblot. 

Sedlacek, T. (2012): Die Ökonomie von Gut und Böse, München: Hanser. 
Sen, A. (2010): Die Idee der Gerechtigkeit, München: Beck. 
Siebenhüner, B. (2001): Homo sustinens. Auf dem Weg zu einem Menschenbild der Nachhaltig-

keit, Marburg: Metropolis. 
Simon, H.A. (1957): Models of Man. Social and Rational: Mathematical Essay on Rational Hu-

man Behavior in a Social Setting, New York: Wiley. 
Sloterdijk, P. (2009): Du musst Dein Leben ändern, Frankfurt a, M.: Suhrkamp 
Smith, A. (1978/1776): Der Wohlstand der Nationen, München: dtv. 
Smith, A. (2004/1759): Theorie der ethischen Gefühle, Hamburg: Meiner. 
Vogl, J. (2011): Kalkül und Leidenschaft. Poetik des ökonomischen Menschen, Zürich: diaphanes.  
Vossenkuhl, W. (2009): Ecce Homo! Menschenbild – Menschenbilder, Stuttgart: Kohlhammer. 
Weber, M. (2004/1905): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, München: 

Beck. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195


zfwu 14/2 (2013), 195–217 217 

Welsch, W. (2012): Homo mundanus. Jenseits der anthropischen Denkform der Moderne, 
Weilerswist: Velbrück. 

Welsch, W. (2012a): Mensch und Welt. Eine evolutionäre Perspektive der Philosophie, Mün-
chen: Beck. 

Wieland, J. (2012): Die Entdeckung der Ökonomie, 2. Auflage, Marburg: Metropolis. 
Wissenschaftlicher Beirat Globale Umweltveränderungen (WBGU) (2011): Welt im Wandel. Gesell-

schaftsvertrag für eine Große Transformation, Berlin: WBGU. 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

