Weltlosigkeit iiberwinden

Zur Kritik des (nicht nur 6konomischen) modernen Menschenbildes
und was daraus folgen kénnte

REINHARD PFRIEM"~

Das insbesondere in den Wirtschaftswissenschaften dominierende 6konomische Men-
schenbild wird hdufig wegen seiner Vereinseitigung des Eigennutzes und wegen der
zugrunde liegenden Rationalititsannahmen kritisiert. Aufbauend auf einer Reflexion
dieser beiden Kritiklinien wird in diesem Beitrag eine tiefer liegende Kritik der
anthropischen Vernunft vorgetragen, um zu einem gehaltvollen und angemessenen
wissenschaftlichen Umgang mit Menschenbildern zu gelangen. Zu diesem gehért die
Einsicht in die performativen Wirkungen, die vorgetragene Menschenbilder in 6kono-
mischer Praxis wie Wissenschaft entfalten, und zwar gerade dann, wenn sie mit dem
methodologischen Status der Als-ob-Annahme auftreten. Von daher wird es zu einer
Frage von Verantwortungsethik und praktizierten Tugenden, mit welchen — nur plural
und auch direkt widerspriichlich denkbaren — Menschenbildern man wie operiert.

Schlagworter: Menschenbild, Homo oeconomicus, Selbstinteressiertheit, Rationalitit,
Philosophie der Welt, Evolution und Evolutionire Okonomik

Overcoming Worldlessness: On the Critique of the (Not Only Economic)
Modern Way We View Human Beings and What Could Follow from That

The economic view of human beings, prevailing particularly in economic sciences, has often been criti-
cized for focusing on selfishness and for the underlying assumptions of rationality. Based on a reflection
of those two streams of criticism this article brings forward a more profound critique of anthropic
reason in order to obtain a more substantial and appropriate scientific approach to the ways we view
human beings. Such an approach comprises the insight into the performative effects which are brought
about by the views of human beings deployed in economic practice and science. In this respect, how we
view human beings becomes a question of ethics of responstbility and exercising virtues.

Keywords: Images of Man, Homo Oeconomicus, Self-Interest, Rationality, Philosophies of the World,
Ewolution and Evolutionary Econontics

Beitrag eingereicht am 30.10.2012; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren Uberarbeitete
Fassung angenommen am 09.07.2013.

o Prof. Dr. Reinhard Pfriem, Department fur Wirtschafts- und Rechtswissenschaften/Carl von
Ossietzky Universitit Oldenburg, Ammerlinder Heerstr. 114-188, D-26129 Oldenburg, Tel.:
+49-(0)441-7984184, Fax: +49-(0)441-798194457, E-Mail: reinhard.pfriem@uni-oldenburg.de,
Forschungsschwerpunkte: Nachhaltigkeitsstrategien, kulturalistische Theorie der Unternehmung,
Erndhrungswirtschaft und Erndhrungskultur.

Fir nitzliche Hinweise und kritische Anregungen danke ich Irene Antoni-Komar, Christian
Lautermann und Veronika Nolle.

zfwu 14/2 (2013), 195-217 195

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

196

,» Wir kénnen unserer eigenen Sichtweise nicht entkommen.*

(Michel de Montaigne)

,Die Kiirze des menschlichen Lebens verleitet zu manchen irrthiimlichen Behaup-
tungen tber die Eigenschaften des Menschen.*

(Eriedrich Nietzsche)

1. Einleitung

Jedes Menschenbild ist ein Bild von der Welt. Menschenbilder sind ,,Vorstellungen,
die sich Menschen, Einzelne oder Gruppen tber sich selbst, iiber andere, tber ihre
gegenseitigen Beziehungen und tber ihre Stellung in der Welt machen.” (Erpen-
beck/Weinberg 1993: 19; vel. aktuell auch Vossenkuhl 2009)

Den Menschen — normativ — vor allem als gottesfiirchtig zu modellieren, begleitet die
Vorstellung, dass die fiir uns sinnlich wahrnehmbare Welt nicht die ist, auf die es vor
allem ankommt, sondern dass es da ein Jenseits gibt, dem gegentiber das irdische Jam-
mertal nur relatives Gewicht hat.! Im Gegensatz dazu verweist der Homo faber (vgl.
Scheler 1928; Arendt 1960; Frisch 1953) auf die Rolle des Menschen, die Welt zu verin-
dern — menschliche Werke der Weltverinderung werden damit in Wert gesetzt und
damit wiederum die Welt selbst. Im Unterschied dazu (der ritselhafte Titel soll mog-
lichst frith nicht mehr ritselhaft sein) ist der Homo oeconomicus abstrakt konfiguriert:
Dem Gewinn, dem FEigennutz, dem ,,6konomischen Interesse” sind seine Substrate
letztlich egal.? Eine formal verselbstindigte Handlungsrationalitit, der ihr Bezugsfeld
abhanden gekommen ist, wollen wir mit dem Beschreibungsmerkmal ,,Weltlosigkeit*
markieren.

Auch wenn Religiositit fir die Durchsetzung des kapitalistischen Geistes anfinglich eine
Rolle spielte (vgl. Weber 2004/1905), geriet der kapitalistische Kaufmann zunehmend in
die Rolle, unbehindert durch religidse und sonstige moralische Normen schrankenlos
schalten und walten zu kénnen. Was bedeutete das aber angesichts des Umstands, dass
die Kennzeichnung der Habgier als Todstinde (vgl. dazu auch Schulze 2006: 51ff) ja
nicht etwa eine abwegige christliche Erfindung war, sondern den negativen Folgen pet-
sénlicher Habgier fiir jedes Gemeinwesen Rechnung truge Was macht — als andere Seite
des modernen Bildes vom 6konomischen Menschen — die Rationalitit des formal ver-
selbstindigten 6konomischen Kalkiils aus, und wie ist diese aus heutiger Sicht zu be-
trachten? Inwiefern ist mit diesen Komponenten ein Menschenbild geschaffen worden,

1 Der Rickgang konsequent praktizierten Christentums etwa in Deutschland darf nicht dariiber
hinwegtiuschen, dass Gottesreligionen u. a. mangels alternativer iiberzeugender Sinnangebote
global immer noch viele Anhinger haben. Der Klarheit halber sei gesagt, dass die fiir das Bild
vom Menschen lange Zeit wichtige Konstruktion der Seele wie vieles andere auch keine
christliche Erfindung war, sondern etwa schon im platonischen und sokratischen Denken eine
wesentliche Rolle spielte.

2 Der Begriff ,,Homo oeconomicus® geht keinesfalls, wie manche denken, auf Adam Smith zurtck.
Seine lateinische Version findet sich erstmals bei Pareto (1906), nachdem der irische Dichter
John Kells Ingram 1888 in seiner ,,History of Political Economy* wohl erstmals vom ,,economic
man‘ gesprochen hatte.

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

das den Menschen uber alles stellt und den Glauben verbreitet, alles dem bzw. den
Menschen dienstbar machen zu kénnen?

Mit diesen Fragen sind die drei nichsten Abschnitte des Beitrags bereits vorstruktu-
riert. Wir werden (2) den Homo oeconomicus kritisch als Figur rekonstruieren, dessen
Eigennutz und dessen Entfernung von Altruismus, von Sympathien und Empathien
gerade als Stirke vorgestellt wird — fiir die praktische Organisation des gesellschaftli-
chen Mechanismus der Wirtschaft wie fiir Untersuchungen im Rahmen der modernen
6konomischen Wissenschaften. Wir werden (3) deutlich machen, wie die moderne
Idee von Rationalitit als besonders fortschrittlich und zukunftsfihig auf den Plan trat,
damit aber eben auch bestimmte Seiten menschlichen Verhaltens vereinseitigt wurden.
In der Zusammenfihrung beider Dimensionen der Kiritik folgt fiir uns (4) daraus,
tber das Feld der 6konomischen Anthropologie hinaus eine grundlegendere Betrach-
tung modernen anthropologischen Denkens anzusteuern: in Ubereinstimmung mit
neueren Uberlegungen des Philosophen Wolfgang Welsch (vgl. Welsch 2012) eine
Kritik der anthropischen Vernunft, iber Welsch hinausgehend eine Perspektive natiir-
licher und kultureller Evolution, die den heutigen Herausforderungen nachhaltiger
Entwicklung Rechnung trigt und die elementare Mensch-Natur-Bezichung ins rechte
Licht rackt.

Unsere Argumentation macht den Gedanken stark, dass Menschenbilder der 6kono-
mischen wie auch anderer Wissenschaften auf praktische gesellschaftliche Entwick-
lungen einwirken und insofern von grof3er Bedeutung sind. Nun hat sich als Reaktion
auf die inzwischen iiber eine lange Tradition verfigende Homo-oeconomicus-Kritik,
auf die wir in diesem Text noch weiter eingehen werden, in der jiingeren Vergangen-
heit eine Position etabliert, diese Kritik einerseits aufzugreifen und andererseits die
Vorteilhaftigkeit des Homo oeconomicus nicht als Menschenbild, vielmehr als Modell
fir 6konomische Untersuchungen zu behaupten. Karl Homann fithrt diese Position
bis zu der Behauptung, dass der Homo oeconomicus ,,deshalb das geeignete Analyse-
konstrukt selbst dann noch ist, wenn eine ,psychologische Reihenuntersuchung’ kei-
nen einzigen homo oeconomicus zutage férdern wiirde® (Homann 1994: 392). Uber
cine Argumentation, die durchaus verschiedene Linien der Kritik aufgreift, gelangt er
zu der These:

,Der Sinn des homo oeconomicus in der sozialwissenschaftlichen Forschung

besteht nicht in seiner direkten empirischen Validitit. Der Satz: Akteure maxi-

mieren ihren erwarteten Nutzen unter Nebenbedingungen, hat seinen Sinn

vielmehr darin, empirische Forschungen auf die Nebenbedingungen, die Situati-

onen, zu fokussieren.” (Homann 1994: 395)

Dieses ,,prdempirische Schema“ hat dann zur Konsequenz: ,,Die Devise lautet: Zur
Erklirung von Verhaltensinderungen ist bei den Nebenbedingungen nachzuschauen
und (zunichst) nicht anderswo® (Homann 1994: 395).

Die Hoffnung, mit der Transformation des Homo oeconomicus zur methodologi-
schen Als-ob-Heuristik der Kritik an diesem Menschenbild den Wind aus den Segeln
nehmen zu kénnen, geht allerdings in die Irre. Denn selbstverstindlich entfaltet diese

zfwu 14/2 (2013), 195-217 197

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

198

Als-ob-Heuristik erst recht performative Wirkungen.? Frank et al. (1993) konnten in
einer Studie zeigen, dass Studierende, die vermehrt in Richtung rationalistischer Ak-
teursmodelle ausgebildet werden, sich in der Folge auch stirker selber praktisch da-
nach verhalten.* Nichts ist praktischer als eine — gute oder schlechte — Theorie: Gera-
de wenn mit den Vertretern der Als-ob-Heuristik Gbereingestimmt werden kann, dass
es wenig hilfreich und aulerdem nicht zutreffend ist, ein konsistentes Menschenbild
zu projizieren, geht es ja um nichts weniger als die Rivalitit verschiedener Auffassun-
gen (und Praktiken) menschlichen Handelns und Verhaltens. Von dieser Einsicht ist
jedenfalls der nachfolgende Text getragen.

Was ergibt sich fiir uns daraus im Sinne der Herausforderung, zukunftsfihig mit der
Menschenbildfrage umzugehen? Mit dem Abschnitt (5) wollen wir die Kritik an der
Weltlosigkeit des modernen Menschenbildes dahingehend prizisieren, dass die rekur-
sive Bezichung zwischen der Reichweite menschlichen (Welt verindernden) Hand-
lungsvermégens und der nicht hintergehbaren Einbettung® des Menschen in die wie
auch immer verinderte Welt auf dem heutigen Stand der natiirlichen und kulturellen
Evolution fiir die Menschen aus schier existentiellen Griinden zu einem neuen Selbst-
verstindnis fithren sollte. Als Fazit gelangen wir damit — anscheinend passend zu einer
Zeitschrift, die den Begriff Ethik im Namen fithrt — angesichts des Horizonts prinzi-
piell offener Zukunft auf das Feld von Verantwortungen und Tugenden und damit
kulturellen Praktiken, die diesen Kategorien gerecht werden kénnten.

2. Homo-oeconomicus-Kritik als Eigennutzkritik

Wir haben in der Einleitung von der ebenso weltanschaulichen wie gesellschaftspoliti-
schen Herausforderung gesprochen, die schnell als schadlich einsehbare Leidenschaft
Habgier zu einem Okonomischen Interesse umzustilisieren, das als positiv fiir den
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Fortschritt ausgegeben werden konnte. Und so
geschah es. Der Okonom Albert O. Hirschman zitiert aus dem Jahr 1775, also ein Jahr
vor dem Erscheinen von Adam Smiths Hauptwerk, den Satz eines Dr. Johnson mit
der geradezu klassischen Formulierung: ,,Es gibt fiir einen Mann wenig Moglichkeiten,
sich unschuldiger zu betitigen als beim Geldverdienen® (Hirschman 1987: 66). Die
christliche Weltanschauung hatte nicht nur das Besitzstreben als Habsucht, sondern
auch die Lust als Véllerei verdammt (vgl. Schulze 2006: 23ff.). Fir das Grundver-
stindnis der modernen gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung, wie sie im
18. Jahrhundert in Westeuropa und Nordamerika ihren Ausgang nahm, ist nun wichtig
zu verstehen, dass diese beiden vormals christlichen Todstunden fur die weitere Ge-
schichte ganz unterschiedlich behandelt wurden. Die Habsucht wurde als ékonomi-
sches Interesse pazifiziert, d.h. friedlich gestellt, mit anderen Worten als positive

3 Schirrmacher kommentiert das Vorgehen solcher Okonomen sarkastisch: ,,Ihre ziindende Idee:
Sie fragten nicht mehr, wie der Mensch tickt. Sie fragten, wie der Mensch ticken musste, damit
ihre Formeln funktionierten® (Schirrmacher 2013: 35).

4 Bemerkenswerterweise verweist Homann selber in dem zitierten Aufsatz auf diese kurz zuvor
erschienene Studie, freilich ohne daraus eine Konsequenz zu zichen (vgl. Homann 1994: 389).

5 Die Rekursivitit ist entscheidend, deutlich zu unterscheiden von der einseitigen Perspektive auf

Einbettung (vgl. Granovetter 1985). Zur ausfiihrlicheren Datlegung siche Antoni-Komar/Pfriem
2011: insbesondere 39ff.

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

Triebkraft kiinftigen gesellschaftlichen Fortschritts geadelt. Die Schrankenlosigkeit
materiellen Besitzstrebens war damit weltanschaulich vorbereitet. Die Lust und der
Genuss hingegen, die ja keinesfalls auf den Erwerb materieller Besitztimer angewie-
sen sind, wurden im Sinne der christlichen Verurteilung der Todstinde Véllerei negativ
weitergefithrt. Das Arbeitsethos des sich entwickelnden Kapitalismus (vgl. Weber
2004/1905) konnte MuBiggang und Faulheit nicht brauchen und war auf die Vet-
dammung von Lust und Genuss erst recht angewiesen. In seinem Essay ,,Of Interest"
hatte David Hume, einer der philosophischen Wegbereiter der modernen Wirtschafts-
gesellschaften, entsprechend prizise formuliert: ,,Es ist eine unvermeidliche Folge aller
gewerblichen Titigkeiten, dal} sie den Erwerbstrieb tiber die GenuB3sucht siegen las-
sen® (zitiert nach Hirschman 1987: 75).6

,»Menschliches Verhalten heil3t, dass die Beteiligten (...) das fiir sie Niitzliche maximie-
ren.”“ (Becker 1976: 14, zitiert nach Sen 2010: 217) Diese moderne 6konomische Auf-
fassung geht auf Ideen zuriick, die im 18. Jahrhundert entwickelt wurden. Eine pro-
minente Quelle dafir ist die 1724 ver6ffentlichte Bienenfabel von Bernard Mandeville,
die ,,private Laster, ffentliche Vorteile” programmatisch in den Titel aufnahm (vgl.
Mandeville 1980/1724). Nach Mandeville kommt es darauf an, ,,Verfehlungen und
MiBbriuche, die man den verschiedenen Stinden und Berufen allgemein zur Last legt
(...) durch geschickte Behandlung und Lenkung der Gréf3e und dem irdischen Glick
der Gesamtheit dienstbar® (Mandeville 1980/1724: 61) zu machen. Und er treibt die-
sen Gedanken noch dahin weiter, dass ,,wenn die Menschheit von den ihr nun einmal
anhaftenden Schwichen geheilt werden kénnte — dass sie dann auch nicht mehr sol-
che umfangreichen, michtigen und hochkultivierten Gemeinschaften wiirde bilden
kénnen, wie sie dies in den verschiedenen Republiken und Monarchien seit der Welt
Beginn getan hat“ (Mandeville 1980/1724: 61).

Ausdricklich besteht Mandeville auf der gesellschaftskritischen Dimension seines
Textes: dass der Wohlstand der Gesellschaft auf die menschlichen Laster angewiesen
sei, heile keineswegs, dass die einzelnen Gesellschaftsmitglieder wegen eben dieser
nicht getadelt bzw. bestraft werden sollten (vgl. Mandeville 1980/1724: 63). Gerade in
dieser moralischen Ambivalenz, also mit wenig Vertrauen in die moralischen Fihigkei-
ten der Akteure, wirkt Mandevilles Idee bis heute im Alltagsbewusstsein nach tber die
Vorstellung, es bediirfe eben entsprechender Rahmenbedingungen, Gesetze und Ver-
ordnungen, um Menschen zu verniinftigem Verhalten zu bringen, also entweder posi-
tiv anzureizen oder unverninftiges Verhalten hinreichend unattraktiv zu machen.

Als Motor des Fortschritts ist der Eigennutz damit positiv sanktioniert. Als (einseitig
unterstellte) individuelle Verhaltenslogik ist der Eigennutz unter gewissen Nebenbe-
dingungen von Regeln jeder Schranke beraubt. Damit findet nicht weniger statt als die
,Geburt des Bedarfs und der Nachfrage nach Dingen, die (zum Uberleben) nicht
erforderlich sind. Das ist der Punkt, an dem der Nutzen begann, der sich aus dulleren
Dingen ergibt, aus Dingen, die wir ,nicht brauchen™ (Sedlacek 2012: 269). Geistig
bzw. weltanschaulich zu Zeiten von Not und Mangel bei grolen Teilen der Bevélke-

6 Wir werden im vierten Abschnitt noch sehen, dass hier inzwischen eine wesentliche Verinderung
cingetreten ist — mit der Verschiebung zum gerade auch konsumgetriebenen Kapitalismus und
Konsumismus als Zeitkrankheit (vgl. de Graaf et al. 2002).

zfwu 14/2 (2013), 195-217 199

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

200

rung auch der dann frithindustrialisierten Linder auf den Weg gebracht, war damit der
Weg ins Zeitalter des Konsumismus geebnet. Und bezogen auf die systemischen Me-
chanismen einer Okonomie, die fiir ihre Prosperitit kontinuierliches Wirtschafts-
wachstum braucht, war damit tatsichlich die ,,Bedingung fiir den Fortschritt einer
Gesellschaft™ (Sedlacek 2012: 238) gegeben.

Eigennutz bedeutet, sich konkurrenzierend erforderlichenfalls gegen andere stellen zu
sollen, jedenfalls Sympathiec gegeniiber anderen nicht zum festen Bestandteil der
menschlichen Natur zu ertheben. Eben dies macht freilich — gegensitzlichen Behaup-
tungen seit nun Uber zwei Jahrhunderten zum Trotz — Adam Smith, dessen ,,Theorie
der ethischen Gefiihle” von 1759 — 17 Jahre vor dem ,,Wohlstand der Nationen*
erschienen — mit einem Kapitel ,,Von der Sympathie anfingt:

,,Mag man den Menschen fiir noch so egoistisch halten, es liegen doch offenbar

gewisse Prinzipien in seiner Natur, die ihn dazu bestimmen, an dem Schicksal

anderer Anteil zu nehmen, und die ihm selbst die Gliickseligkeit der anderen

zum Bedirfnis machen, obgleich er keinen anderen Vorteil daraus zicht, als das

Vergntigen, Zeuge davon zu sein.“ (Smith 2004/1759: 1)

Gegen die Grundkonzeption von Mandeville zieht Smith mit heftigen Worten zu
Felde:

,Es gibt jedoch ein anderes System, das den Unterschied zwischen Laster und
Tugend ginzlich aufzuheben scheint, und dessen Tendenz aus diesem Grund
ganz und gar verderblich ist: ich meine das System des Dr. Mandeville.” (Smith
2004/1759: 513)

Wie schon gesehen, lisst sich dies bei niherer Beleuchtung als Fehlinterpretation von
Mandeville charakterisieren. Zu interpretieren ist dies wohl eher als Bemithen, fiir den
6konomischen Prozess wichtige Triebkrifte menschlichen Handelns nicht mit negati-
ven Werten belegen zu missen, also ein eher moralfreies Eigeninteresse konstruieren
zu konnen. Deutlich wird dies an einem der bekanntesten Zitate aus dem ,,Wohlstand
der Nationen*:

,Nicht vom Wohlwollen des Metzgers, Brauers und Bickers erwarten wir das,

was wir vom Leben brauchen, sondern davon, dass sie ihre eigenen Interessen
wahrnehmen.* (Smith 1978/1776: 17)

Immer wieder ist zwischen den beiden Hauptwerken von Adam Smith ein grundle-
gender Widerspruch konstatiert worden (vgl. Hagen/Vogel 2012). Gegen die Behaup-
tung vom Gesinnungswandel spricht allerdings, dass Smith die Theorie der ethischen
Gefiihle bis ins hohe Alter iberarbeitet hat, ohne entsprechende Korrekturen vorzu-
nehmen. Und dafir, dass die Theorie der ethischen Gefiihle einseitig normativ ge-
meint gewesen sei, der Wohlstand der Nationen hingegen als realistisches Menschen-
bild genommen werden sollte, gibt es keinetlei Anhaltspunkte (vgl. Patzen 1991: 26,
hier nach Hagen/Vogel 2012).

Eher liegt die Deutung nahe, dass durch die auf das Individuum abstellenden Uberle-
gungen der Theorie der ethischen Gefiihle und den auf den 6konomischen Gesamt-
mechanismus abstellenden Argumentationsgang des Wohlstands der Nationen unter-
schiedliche Gewichte gesetzt wurden, die fiir Smith selber deshalb nicht zum Problem
wurden, weil er von einer grundlegend harmonischen Sicht auf eine von Gott geschaf-

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

fene Welt ausging. Die Gelegenheit, gewissermallen im Vorlauf zu spiteren Interpre-
ten Stellung zu nehmen, hatte Smith nicht. Das unterscheidet ihn freilich nicht von
anderen Autoren mehrerer komplexer Werke wie Marx, Darwin etc. Fir unseren Ar-
gumentationsgang aus heutiger Sicht soll festgehalten werden, dass Smith die Risiken
einer Gleichsetzung von personlicher Zufriedenheit und Giiterausstattung noch nicht
erkennen konnte und die moglichen Schattenseiten einer Individualisierung moderner
Gesellschaften zu seiner Zeit natiirlich erst recht nicht.

Zwei Merkmale des iiber die Pazifizierung der Habgier hergeleiteten Nutzenverstind-
nisses scheinen also fundamental. Zum einen seine Zurichtung auf den Konsum ma-
terieller Giter und Dienstleistungen (Kommerzialisierung). Sedlacek zitiert als angeb-
lich hinreichende Definition von wfility aus dem Collins Dictionary of Economics:
,,Zufriedenheit oder Freude, die der Einzelne aus dem Konsum von Giitern oder
Dienstleistungen zieht* (Sedlacek 2012: 280). Diese Definition transportiert eine zwei-
te Komponente: die Vereinzelung. Konnte die Hervorhebung (einschlieBlich Isolie-
rung) des einzelnen Individuums im 18. Jahrhundert noch als Befreiung aus der in den
Alltag hinein wirkenden Vorherrschaft von Adel und Klerus vorgestellt werden, so
wurde es im Zuge der weiteren kapitalistischen Entwicklung immer fragwirdiger, die
Sozialitit der Menschen und gemeinschaftliche Handlungs- und Entwicklungsmdog-
lichkeiten aus der Theorie zu verbannen.”

In den 6konomischen Wissenschaften selbst erfihrt die Reduktion von Nutzen bzw.
personlicher Zufriedenheit (oder Gliick) inzwischen weiter reichende Kritik. Das geht
von einem empirischen Befund aus:
»Neuere empirische Forschungen zum Thema Gliick und Zufriedenheit (sub-
jektives Wohlbefinden) der Menschen in entwickelten Lindern haben folgendes
aufgezeigt: Wenn das Bruttoinlandprodukt pro Kopf einmal ein bestimmtes Ni-
veau erreicht hat, dann macht weiteres Wachstum die Menschen nicht mehr
glicklicher oder zufriedener. Das Gliicksempfinden stagniert und zwar in allen

Lindern, fir die langfristige Daten (iiber mehrere Jahrzehnte) vorliegen.
(Binswanger 2010: 355)

3. Homo-oeconomicus-Kritik als Rationalitatskritik

Trotz allen Zusammenhangs beider Merkmale unterscheiden wir mit diesem Beitrag
zwischen der Gerichtetheit des 6konomischen Menschen (egoistische Selbstbezogen-
heit, Abschnitt 2) und dem vorherrschenden Wesenszug, der dieser Figur in der Lite-
ratur zugeschrieben wird.

,,Die Annahme des rationalen Handelns zahlt, neben der Annahme des Selbstin-

teresses, zu den zentralen Grundlagen der neoklassischen Okonomik.* (Schmidt
2011: 208)#

7 Bis heute wird dazu immer wieder gern auf die nun ein Jahrhundert alte Schumpetersche
Begriffsbildung vom methodologischen Individualismus zuriickgegriffen, obwohl Schumpeter
damals schon betonte, dass eine solche Vorgehensweise nicht allgemein gelten solle und
verninftigerweise vielleicht nicht von langer Dauer sei, siche das mit ,,Der methodologische
Individualismus® tberschriebene VI. Kapitel in Schumpeter (1970/1908: 88f.).

8 Gerade weil wir die ,,Entdeckung der Okonomie® (Wieland 2012) in ihrer modernen Form im
18. Jahrhundert ansetzen, ist hier der Begriff der Neoklassik eher irrefithrend.

zfwu 14/2 (2013), 195-217 201

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

202

Die Rationalititsannahme fokussiert auf das Entscheidungsverhalten menschlicher
Individuen. Es wird versucht, ,,menschliches Verhalten dadurch zu erkliren, dass man
unterstellt, dass sich die einzelnen Individuen ,rational’ verhalten. Individuen handeln
dadurch, dass sie aus den thnen zur Verfigung stehenden Méglichkeiten eine rationale
Auswahl treffen” (Kirchgissner 1991: 2). Zur Erklirung von Verdnderungen im
menschlichen Verhalten sind danach vor allem Verinderungen in den Restriktionen
heranzuziehen. Okonomie wird dementsprechend als ,,Wissenschaft von der Verinde-
rung der Verhiltnisse® ausgezeichnet, weil ihr die Einsicht in die Verinderbarkeit
menschlichen Verhaltens durch die Verinderung der Restriktionen zugrunde liege.”
John Stuart Mill hatte bereits im 19. Jahrhundert die daraus resultierende Eindimensi-
onalitit als wesentlichen Bestandteil 6konomischen Denkens festgehalten: ,,Die Politi-
sche Okonomie begreift den Menschen einzig und allein mit dem Erwerb und dem
Konsum von Reichtum beschaftigt™ (Mill 1976/1844: 162).

Das zur Entscheidung verdammte Subjekt!? ist in diesem theoretischen Bezugsrah-
men eher auf Verhalten programmiert denn auf Handeln im Sinne strategischer Fi-
genstindigkeit. Das Wesentliche in den Restriktionen bzw. Rahmenbedingungen zu
identifizieren!!, begilinstigt ein Selbstverstindnis als Anpassungsoptimierer. Hinzu
kommt, dass die 6konomische Theorie seit langem die kritische Reflexion von Be-
dirfnissen verschwinden ldsst hinter einem Begriff von Priferenzen, die als subjektive
Vorlieben als gegeben angenommen werden und die von den Wirtschaftswissenschaf-
ten nicht in Frage zu stellen seien. In diesem Sinne lautet das Verdikt: ,,De gustibus
non est disputandum® (so der Titel von Becker/Stigler 1977).

Das Erstaunen des Okonomen Hirschman blieb weitgehend ungehort:

,»Da Verinderungen von Vorlieben und Priferenzen gerade in westlichen Ge-
sellschaften ein unbestreitbarer Tatbestand von erheblicher Tragweite sind, soll-
te man annehmen, dass sich zu dieser Frage eine umfangreiche Literatur ange-
sammelt habe. Diese Erwartung wird jedoch zumindest im Felde der Wirt-
schaftswissenschaften weitgehend enttiuscht. Der Grund dafir ist, dass Sko-
nomische Analysen von Priferenzen ausgehen, die (auch wenn sie sich gelegent-
lich dndern kénnen) als Resultat physischer Bedurfnisse oder psychologischer
und kultureller Neigungen bereits als gegeben vorausgesetzt werden.®
(Hirschman 1988: 17)

Daraus resultiert nun allerdings ein besonderer Typus von Rationalitit, der auf die
Erérterung wirklicher Ziele oder gar auf Sinn!? gar nicht mehr gerichtet ist: die
Zweck-Mittel-Rationalitdt, die in der gesellschaftstheoretischen Tradition einmal als
instrumentelle Vernunft kritisiert worden war (vgl. Horkheimer 1992/1937). Fur wirt-

K Was schon in den Ambivalenzen bei Mandeville und in gewisser Weise auch Smith angelegt war,
wird hier auf die Spitze getrieben: dass sich die Okonomik um positive und negative Anreize
kiimmern solle, nicht so sehr um das, was in den Menschen selber vorgeht. Man schaue sich nur
die Entwicklung der Wirtschaftswissenschaften im 20. Jahrhundert — etwa in der Ausgestaltung
der Umwelt- und Ressourcentkonomik — an, dann ist leicht zu sehen, wie sehr diese Maxime
befolgt wurde.

10 In der Betriebswirtschaftslehre gilt dies jenseits von Individuen dann auch fiir Unternehmen.
1 Darin besteht ja gerade das priempirische Verdikt von Homanns Als-ob-Heuristik.
12 Dazu kommen wir gleich noch.

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

schaftswissenschaftliche Untersuchungen doch relevante Fragen unterschiedlicher
Wirtschaftsstile und -kulturen (vgl. Klump 1996) kénnen dann niamlich gar nicht mehr
untersucht werden, wie beispielsweise unterschiedliche Entwicklungen im Spannungs-
feld zwischen eher industrialisierter Erndhrungswirtschaft und naturnahen Lebensmit-
teln oder die hinter der Zweck-Mittel-Rationalitit stehende Frage, ob jemand cher
einen VW Phaeton oder einen 3-Liter-Lupo kaufen will und warum. Solche Fragen
sind sowohl volks- wie betriebswirtschaftlich von groitem Interesse. Ihre Bearbeitung
wirde allerdings verlangen, auch menschliche Praktiken zu untersuchen und 6kono-
mische Rationalitit nicht auf die unmittelbare Entscheidungssituation engzufiithren.

Fir die erst mit Beginn des 20. Jahrhunderts ihren fachdiszipliniren Ausgang nech-
mende akademische Betriebswirtschaftslehre erschépfte sich die Funktion des Unter-
nehmens im Gewinnstreben:
,»Wie ist nun der Inhalt, den das Rationalprinzip innerhalb der betriebswirt-
schaftlichen Sphire umfasst, beschaffen? Dieser Inhalt ist, genau besehen, ein

Prozess, der in der Umwandlung von Geld in konkrete Glter und dann wieder
in Geld besteht.” (Gutenberg 1929: 33)

Diese Charakterisierung des 6konomischen Akteurs als rationalem Wahlhandlungs-
subjekt hat im weiteren eine Reihe von Ausprigungen und Verfeinerungen erhalten,
etwa die des ,,Resourceful, Evaluative, Maximizing Model (REMM)“ (Meckling 1994).
Dass dieses Welt- und Menschenbild die Wirtschaftswissenschaften des 20. Jahrhun-
derts weiter beherrscht hat, belegt bemerkenswerterweise ein Zitat ausgerechnet von
Keynes, dem doch mit Recht attestiert wird, im Vergleich zu vielen seiner Kollegen
weniger enge Okonomische Vorstellungen gehabt zu haben:

»Dank der Méglichkeit, Geld zu erwerben und privaten Reichtum anzuhdufen,

lassen sich die gefahrlichen menschlichen Triebe in vergleichsweise harmlose

Bahnen lenken, wihrend sie, wiirden sie nicht auf diese Weise befriedigt, ihr

Ventil in Grausamkeit, riicksichtslosem Dringen nach persénlicher Macht und

Autoritit und in anderen Formen des GroBenwahns finden wiirden. Es ist si-

cher besser, ein Mensch tbt tyrannisch Herrschaft iber sein Bankkonto aus als

tber seine Mitbiirger; und wenn ersteres auch manchmal als blo3es Mittel zu

letzterem geschmiht wird, stellt es doch jedenfalls manchmal eine Alternative
dar.“ (Keynes 1936: 374)

Keynes war ein kluger Mensch und wiirde angesichts der seit 2008 bestehenden Fi-
nanzkrise vermutlich anders formulieren und das, was er vor einem Dreivierteljahr-
hundert fiir eine Schméihung hielt, heute zur niichternen Analyse deklarieren.

Das Keynes-Zitat hat weit mehr als anekdotischen Wert, ist es doch eine Erinnerung
daran (allerdings auch eine Bekriftigung davon), dass die Transformation der Habgier
zum Okonomischen Interesse als Transformation von Leidenschaft zu Rationalitit
anfangs als absolut positive gesellschaftliche Vision vorgestellt war. Was ndmlich in
der Rickschau angesichts der heutigen Probleme als schier unfassbar auffillt, ist die
absolute Zuversicht, mit der die wesentlichen geistigen Wegbereiter der modernen
Wirtschaftsgesellschaften die 6konomische und damit auch menschliche Zukunft
sahen. Dazu Worte von Montesquieu, die Hirschman zitiert:

,Der Geist des Handels bringt mit sich den Geist der Niichternheit, der Spar-

samkeit, der MiBigung, der Arbeit, der Weisheit, der Ruhe, der Ordnung, der

zfwu 14/2 (2013), 195-217 203

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

204

RegelmiBigkeit. Auf diese Weise, und solange dieser Geist herrscht, werden die
Reichtiimer, die er schafft, keine schlechte Wirkung haben.” (Hirschman 1987: 81)

Und eine weitere Quelle:
,Der Handel ist geeignet, jene Vorurteile zu beseitigen, die die Unterschiede
und Feindseligkeiten zwischen den Nationen aufrechterhalten. Er mildert und

verfeinert die Sitten der Menschen.” (Robertson 1769 zitiert nach Hirschman
1987: 70)

Insgesamt wurde damit das 6konomische (auf Gewinn zielende) Interesse als rational
und verninftig den negativ bewerteten Leidenschaften gegeniibergestellt:

,,Die Leidenschaften waren wild und gefihtlich, wihrend die Sorge fiir die eige-

nen materiellen Interessen unschuldig oder, wie man heute sagen wiirde, un-

schidlich war.” (Hirschman 1987: 67)

Die Konstruktion dieser Gegeniiberstellung ist nun in mehrerer Hinsicht kritisch zu
hinterfragen.

Smith hatte mit seiner Theorie der ethischen Gefiihle die Feststellung getroffen, dass
diese wichtiger Bestandteil einer von ihm so bezeichneten Natur des Menschen seien.
Mit der behaupteten Transformation von Habgier zu 6konomischem Interesse wird
um der Kultivierung von dessen Rationalitit willen (a) nun aber alles an menschlichen
Wesensziigen aus der Betrachtung verdringt oder als hinderlich!® apostrophiert, was
Emotionen betrifft. Nun weil} die Betriebswirtschaftslehre schon lingst vor Manage-
mentbestsellern wie jenem von Daniel Goleman (vgl. Goleman 1997) aus Praxis und
Debatten tiber das Phinomen Unternehmenskultur (vgl. Neuberger/ Kompa 1987)
tber die Bedeutung emotionaler Faktoren Bescheid. Der kalte Stern der ékonomi-
schen Rationalitit war nie 6konomische Wirklichkeit. Nachdem sich die Thematik in
jungerer Zeit in der Philosophie erheblich verbreitet hat (vgl. Déring 2009), fillt die
Prognose nicht schwer, dass auch Volkswirte demnichst darauf kommen werden.
Auch in der Soziologie ist nimlich die Einsicht lingst angekommen:
,Der emotionale Kapitalismus hat die emotionalen Kulturen neu geordnet, in-

dem er das Okonomische selbst emotionaler und die Emotionen instrumenteller
machte.” (Illouz 2006: 41)

Neben den Gefiihlen wird (b) mit der modernen Idee Skonomischer Rationalitit auch
die Leiblichkeit des Menschen prinzipiell aus der Betrachtung verbannt. Die menschli-
che Fihigkeit, individuell wie kollektiv zur Formung der sozialen Welt beizutragen,
beruht gerade auf der Erfahrung der eigenen Koérperhaftigkeit (vgl. Rottger-Rossler
2004) Wahrnehmung ist eine Weise leiblicher Kommunikation (vgl. Schmitz 1990),
und die Einheit von verfeinerter Wahrnehmung und geitbtem Handeln ldsst sich als
Erfahrung bezeichnen, Giber die jemand verfligt (vgl. Fuchs 2008: 241) — unabdingbar
fir moderne an ihrem individuellen oder kollektiven Erfolg orientierte 6konomische
Akteure.

Schumpeter hat in seinen beiden wohl meistzitierten Hauptwerken den Kern von
Unternehmertum in einer Weise beschrieben, die (c) mit der 6konomischen Rationali-
tit des Anpassungsoptimierers nicht tiberein gebracht werden kann, eher im Gegen-

13 ,lrrational ist fiir traditionelle Okonomen ausschlieBlich negativ konnotiert.

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

teil. Bereits vor dem 1. Weltkrieg konstatiert er fiir den echten Unternehmer ,,1) den
Traum und den Willen, ein privates Reich zu grinden, 2) Siegeswillen, 3) Freude am
Gestalten (...) unser Typus hat einen Kraftiiberschuss, der, wie andere Felder der Beti-
tigung, so auch das wirtschaftliche wihlen kann (...) (Schumpeter 1997/1911: 137ff.).
Und in seinem spiten Buch tber ,,Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie® cha-
rakterisiert er den inzwischen in aller Munde befindlichen ,,Prozess der schopferischen
Zerstérung® und arbeitet unter diesem Titel die aktive Rolle der Unternehmen als
Gesellschaft verindernder Akteure heraus:

,Der fundamentale Antrieb, der die kapitalistische Maschine in Bewegung setzt

und hilt, kommt von den neuen Konsumgiitern, den neuen Produktions- und

Transportmethoden, den neuen Mirkten, den neuen Formen der industriellen

Organisation, welche die kapitalistische Unternehmung schafft. (Schumpeter
1993/1946: 137)

Mit diesem scharfen Blick Schumpeters wird (d) ohne ausdriickliche Benennung die
Heterogenitit Skonomischer Akteure freigelegt. Das Innovationsverhalten unter-
schiedlicher Unternehmen ist v6llig unterschiedlich, und das beruht eben nicht auf
unterschiedlichen Informationsniveaus o. 4., wie man im Rahmen einer Idee von
,bounded rationality* (Simon 1957) glauben kdnnte, die sich immer noch der prinzi-
piellen Unterstellung einer eindeutig-optimalen 6konomischen Entscheidung ver-
pflichtet weil3. Vielmehr haben unterschiedliche 6konomische Akteure unterschiedli-
che Perspektiven, verfolgen unterschiedliche Ziele und setzen unterschiedliche Strate-
gien ein — erst auf einer solchen Basis ldsst sich ernsthaft von Heterogenitit sprechen.
Das Verhiltnis von agents als individuellen und agencies als kollektiven Akteuren (vgl.
Dopfer/Potts 2008), das auch bei Hodgson ausfiihtlich behandelt wird (z.B. Hodgson
2007) tut ein Ubriges — Heterogenitit von Akteuren gehért zu den wesentlichen An-
nahmen der Evolutorischen Okonomik.

Schlief3lich wollen wir () noch ein finftes Defizit der modernen Idee 6konomischer
Rationalitit betonen: Nur dariiber ist es mdglich, den Bezug zu anderen und anderem
auszuklammern. Bei Latouche heil3t es:

»Rational zu sein ist verniinftig, wenn man Mathematik treibt (...). Anders,

wenn man auf den Markt geht oder eine Investition titigt. Warum? Weil der

Markt eine Begegnung mit menschlichen Subjekten voraussetzt.“ (Latouche
2004: 91)

Agnes Heller hatte seinerzeit in ihrer Theorie der Gefiihle formuliert: ,,Fithlen heif3t,
in etwas involviert zu sein® (Heller 1981: 19).

Ironisch stellte Latouche die Frage: ,Ist die Leidenschaft fiirs Interesse verntinftigr*
Er karikierte damit die Idee 6konomischer Rationalitit mit dem Hinweis, dass es sich
dabei erst recht um eine Leidenschaft handelt. Fiir uns sind daran vor allem die feh-
lenden Beztige (wozu dient diese Rationalitit eigentlich, worauf soll sie sich richten?)
bedeutsam. Dass etwa die Kritik an Priferenzen fiir 6konomische Untersuchungen
tabu sein soll, ist nichts anderes als der Versuch, Zwecke von der Frage nach deren
Sinnhaftigkeit fernzuhalten.

,Denn ein Zweck, der erreicht ist, hért ja damit auf, ein Zweck zu sein; er hat

seine Fihigkeit verloren, die Auswahl bestimmter Mittel zu indizieren, sie zu

rechtfertigen, sie zu organisieren und zu produzieren (...). Ein Sinn muss dage-

zfwu 14/2 (2013), 195-217 205

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

206

gen bestindig sein, und er darf von seinem Charakter nichts verlieren, wenn er
sich erfillt, oder besser, wenn er dem Menschen in seinem Tun aufgeht oder
sich ihm versagt und ihm entgeht.” (Arendt 1960: 141)

Die Begegnungen mit anderen menschlichen Subjekten, das involviert sein in etwas
und die méglichen Sinnbeztige menschlichen Handelns 6ffnen uns Perspektiven fiir
cinen solchen Umgang mit der Menschenbild-Frage, der sich vom modernen 6kono-
misch geprigten vielleicht nachhaltig unterscheidet, umso mehr aber Zukunftsfihig-
keit generieren konnte.

4. Nicht nur Homo-oeconomicus-Kritik: Kritik der anthropischen Vernunft

Der ,,neue Geist des Kapitalismus® (Boltanski/Chiapello 2003) ist schr real. Zwar
wirken eher anpassungsbezogene Sekundirtugenden wie Punktlichkeit, Disziplin,
Gehorsam etwa in industriellen Arbeitsprozessen, in militdrischen Organisationen u. 4.
immer noch fort, die Verschiebungen innerhalb dessen, was wir als Kapitalismus be-
zeichnen (vgl. Katlstetter/Pfriem 2011) haben freilich auch das Menschenbild verin-
dert, das sich als optimal kompatibel mit den 6konomischen Prozessen erweist. Im
Unterschied zu vorher werden inzwischen Erwartungen an den Menschen als ,,unter-
nehmerisches Selbst® (Brockling 2007) und als ,,konsumtorisches Subjekt™ (Reckwitz
2005: 425) gestellt.

In einem Buch mit dem bemerkenswerten Titel ,,Kalkiil und Leidenschaft® hat Joseph
Vogl diese Entwicklung so beschrieben:
,Der 6konomische Mensch, der sich um 1800 formiert, ist also nicht mehr jene
Instanz, die durch Kompensation und Ausgleich das Gesetz einer allgemeinen
Okonomie der Natur reprisentiert und vollzieht (...). Es ist nicht mehr die
Symmetrie des Ausgleichs, sondern eine kontinuietliche Selbstoptimierung,
nicht mehr das MaB3 der Bedirfnisse, sondern grenzenloses Verlangen, nicht
mehr ein vitales Gleichgewicht, sondern ein sich selbst verzehrendes Leben, die
das Verhiltnis des Menschen zu sich, zu anderen und zu den Dingen bestimmen

und damit ein neues Wissen von seinen Austauschprozessen begrinden.” (Vogl
2011: 289)

Die Globalisierung und die technischen Méglichkeiten der Internet-Okonomie haben
den duBleren Rahmen fir eine neue Etappe von Grenzenlosigkeit 6konomischer Pro-
zesse geschaffen. Der endogene Drang der 6konomischen Akteure, das eingesetzte
Kapital angemessen verwerten zu sollen, zielt ebenfalls auf Entgrenzung, auf Entwer-
tung von Raum und Zeit. Wenn bei Smith (1978/1776) als theoretischem Wegbereiter
der modernen kapitalistischen Wirtschaftsgesellschaft nach der Natur und den Griin-
den des Wohlstands der Nationen gefragt wird, dann in der sicheren Gewissheit, dass
dieser zunimmt (und dafiir die Mechanismen aufgedeckt zu haben). Soziologisch ldsst
sich dies als Steigerungslogik charakterisieren:

,»Was die Moderne von anderen Zeiten unterscheidet, ist die soziale Organisati-

on der Steigerungslogik zu einem Spiel. In endlosen Ketten sozialer Episoden

treiben sich die Akteure dazu an, immer neue Moglichkeiten zu schaffen.®
(Schulze 2003: 84)

»Die beste aller Welten® (Schulze 2003) schien ein fir allemal da. In diesem blo3
quantitativen Verstindnis (das der Logik des immer mehr verpflichtet ist) ist die mo-

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

derne Gesellschaft eine Gesellschaft, die auf permanenten Wandel eingestellt ist (vgl.
Schulze 2003: insbesondere 97ff.).

Die Warenfiille der heutigen Welt gibt der Grenzenlosigkeit sowohl materiellen wie
symbolischen Ausdruck. Das konsumtorische Subjekt, wie es von Reckwitz bezeich-
net wird, ist dadurch charakterisiert, dass Konsum zu einer zentralen Aktivitit fur die
Herstellung seiner Anerkennung und Identitit geworden ist. Die durch die Unbe-
grenztheit der Konsummdglichkeiten gegebene Unméglichkeit, dabei irgendwann in
cinen Ruhezustand von Befriedigung zu gelangen, fihrt freilich zu steigender Unzu-
friedenheit. Der Kauf als kompensatorische Handlung gegeniiber diesen Frustrationen
16st sich von der Nutzung als eigentlichem Konsum im Verlauf dieser Prozesse noch
ab mit dem Ergebnis, dass der Anteil von Giitern stindig steigt, die dem Konsum im
engeren Sinne gar nicht zugefithrt werden.

Inzwischen liegen eine Reihe von Analysen zu den Erschépfungen und Uberforde-
rungen vor, die mit dem Zwang zur grenzenlosen Selbstoptimierung verbunden sind.
Bei Ehrenberg heilit es:

,,Die Karriere der Depression beginnt in dem Augenblick, in dem das disziplina-
rische Modell der Verhaltenssteuerung, das autoritir und verbietend den sozia-
len Klassen und den Geschlechtern ihre Rolle zuwies, zugunsten einer Norm
aufgegeben wird, die jeden zu persénlicher Initiative auffordert: ihn dazu ver-
pflichtet, er selbst zu werden (...). Der Depressive ist nicht voll auf der Héhe, er

ist erschopft von der Anstrengung, er selbst werden zu mussen. (Ehrenberg
2008: 14f)

Und Sloterdijk formuliert:

,Der anthropologische Merksatz, wonach der Mensch nicht einfach lebt, son-
dern sein Leben ,zu fithren hat’, ibersetzt sich am Ende des 20. Jahrhunderts in
die aus allen Medien ténende Forderung, aus dem eigenen Ich ein Projekt und
aus dem Projekt ein Unternehmen zu machen, Selbstkonkursverwaltung inklusi-
ve.“ (Sloterdijk 2009: 517)

Dass es in der Konkurrenz gegen die anderen dabei immer wichtiger wird, ein gutes
Gesicht zu machen — ,,Smile or die” (Ehrenreich 2009), macht die Sache nur schlimmer.
Byung-Chul Han kritisiert an Ehrenberg, er nehme die Depression lediglich aus der
Perspektive der Okonomie des Selbst in den Blick. Er vernachlissige die Leistungsim-
perative, die auf das einzelne Individuum einwirken (vgl. Han 2010: 20). Tatsdchlich
steigt der Wettbewerbsdruck auf Einzelne ebenso wie auf Organisationen permanent,
gemil3 der Ideologie, dadurch wiirden bessere Leistungen generiert. Dabei wiirde es
sich vermutlich lohnen, in diesem Zusammenhang eine éltere Diskussion aufzugrei-
fen, die bei der Entdeckung der 6kologischen Probleme vor einigen Jahrzehnten eine
groB3e Rolle spielte: die Diskussion dartiber, ,,wie das Industriesystem von seinen Mi3-
stinden profitiert (Janicke 1979). Bisher noch nicht geleistete Untersuchungen kénn-
ten dann vielleicht zeigen, dass gesellschaftliche Reparaturleistungen immer mehr
ansteigen im Verhdltnis zu dem, was als Weiterentwicklung und Neuerung bezeichnet
werden konnte, dass einzelne Menschen (Psychotherapie etc.) wie Organisationen
(z.B. Unternehmensberatung) immer mehr externe Unterstiitzung brauchen, um im
Steigerungsspiel tiberhaupt noch mithalten zu kénnen, und dass die Formen gegensei-

zfwu 14/2 (2013), 195-217 207

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

208

tiger Beobachtung immer mehr an Bedeutung gewinnen, die als Voyeurismus zu cha-
rakterisieren wiren.

Die Vielzahl dieser ganzen Prozesse hat fir das heute praktizierte Menschenbild zwei
wesentliche kulturelle Folgen, die als Spriinge im Rahmen der bereits seit langem beo-
bachteten Individualisierungstendenzen markiert werden kénnen:

(1)  forcierte Konkurrenz der Menschen untereinander, die durch Leitbilder ver-
meintlicher Exzellenz die Zerstérung sozialer Gemeinschaften beférdert: ,,So
finden wir integrative Gemeinschaften heute tiberwiegend oder gar ausschlie3-
lich auf den unteren Sprossen der soziokulturellen Leiter vor* (Bauman 2010:
137).14

(2)  forcierter Ichbezug als Weltfremdheit: ,,Anstatt uns um den Zustand der Welt

zu kiimmern, wollen wir nur noch unsere eigene Lage verbessern® (Bauman
2010: 70).

Diese ,,Ichlinge” (Bauman) treiben die moderne Selbst-Setzung der Menschen als
héchstem irdischen Wesen (,,Krone der Schépfung®) auf die Spitze. An dieser Stelle
kommt nun zum Tragen, dass die in den beiden ersten Abschnitten behandelten Men-
schenbilder, die im 18. und 19. Jahrhundert die moderne kapitalistische Okonomie auf
den Weg brachten, ein festes weltanschauliches Fundament in einer wichtigen Hin-
sicht besalen: ndmlich den Glauben, die Frage, ,,ob das menschliche Geschlecht im
bestindigen Fortschreiten zum Besseren sei® (vgl. Kant 1965/1798: 1511f.), mit einem
eindeutigen Ja beantworten zu kénnen.

Gray hat darauf hingewiesen, dass dieselbe Vorstellung bei den Begriffen von Moder-
ne und Modernisierung zugrunde liegt, und Modernisierungstheorien deshalb als
pseudowissenschaftliche Idealprojektionen der Aufklirung bezeichnet (vgl. Gray 2010:
185t.). Gerade wenn zu konstatieren ist, dass die Handlungsreichweite und Eingriffs-
tiefe der Menschen gegeniiber sich selbst, gegeniiber anderen Lebewesen und gegen-
tber der nichtmenschlichen Natur die aller anderen tibersteigt, ist statt Hoherentwick-
lung allerdings auch das genaue Gegenteil méglich: nimlich solche Interventionen, die
in qualitativer Hinsicht als zerstérerisch zu charakterisieren sind.!>

Angefangen beim Klimawandel tritt das an Ausmal} und Schirfe der Skologischen
Probleme zu Beginn des 21. Jahrhunderts deutlich zutage. Die ,,Ohnmacht der 6kolo-
gischen Vernunft“ (Eder 1988: 10) ldsst sich offenkundig nicht durch 6kologische
Erweiterung der herkémmlichen Rationalititskalkiile beseitigen, sondern beruht auf
einer ,,Kultur, die — uns mehr oder weniger unbewusst — zu einem selbstzerstoreri-
schen Naturverhiltnis ,zwingt’. Trotz aller Skologischer Kommunikation sind wir
kulturell ahnungslose ,Banausen’ im Umgang mit der Natur geblieben. Daraus folgt,
dass wir erst dann die Ohnmacht der 6kologischen Vernunft verstehen kénnen, wenn
wir die kulturellen Gewohnheiten, die unser Verhiltnis zur Natur bestimmen, zum
Thema machen® (Eder 1988: 10).

14 Die ,Bindungsarmut, die charakteristisch ist fir die zunchmende Fragmentierung und
Atomisierung des Sozialen®, siecht Byung-Chul Han (2010: 20) bei Ehrenberg ebenfalls
vernachlissigt®.

15 In klirender Abgrenzung zum Begriff von Evolution kénnte man hier von (Makroebene)

Devolution und (Mikroebene) Involution sprechen.

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

In der Einleitung war von der frither wichtigeren Rolle eines auf ein Jenseits bezoge-
nen menschlichen Selbstverstindnisses die Rede gewesen. Das war notwendig, um
den weltanschaulichen Transformationsprozess von der Todstnde Habgier zum eh-
renwerten 6konomischen Interesse verstehen zu kénnen. Zum anderen ist diese Erin-
nerung aber auch von Gewicht, weil der Fortschrittsoptimismus der frithen Aufkla-
rung und selbst der Moderne dariiber hinaus noch von diesem Jenseitsglauben genihrt
war. In dem Malle, wie dieser dahinschwindet, macht sich Erniichterung oder viel-
leicht sogar Verzweiflung breit.

Das Menschenbild, sich von der Einbindung und Einbettung in die Natur emanzipie-
ren und mit technischen Substituten erfolgreich die letzten Reste von Natur (als dem,
was sich unabhingig von menschlichen Eingriffen entwickelt) beseitigen zu kénnen,
kommt nimlich tber die 6kologische Krise zuschanden. Dartiber nachzudenken,
kénnte zu der tieferen Einsicht fithren, dass es nicht nur um unsere Bezichungen zur
Natur im engeren 6kologischen Sinne geht, sondern um das Weltverhiltnis des Men-
schen schlechthin.

Sloterdijk spricht von der ,,Perspektive: Wiederverweltlichung des zuriickgezogenen
Subjekts* (Sloterdijk 2009: 493). Wir méchten uns im weiteren vor allem auf den neu-
eren groflangelegten Versuch des Philosophen Wolfgang Welsch beziehen, unter dem
Begriff ,,Homo mundanus® eine Blickrichtung ,,jenseits der anthropischen Denkform
der Moderne® (so der Untertitel von Welsch 2012) zu er6ffnen.

Wie auch in der Kurzversion bearbeiteter Weimarer Vorlesungen (vgl. Welsch 2012a)
nimmt Welsch in seiner umfangreichen Abhandlung ein Zitat des Aufklirers Diderot
von 1755 zum Ausgangspunkt seiner Uberlegungen: ,,Der Mensch ist der einzigartige
Begriff, von dem man ausgehen und auf den man alles zurtickfithren muss® (Diderot
1961/1755: 187). Dies bezeichnet Welsch als das anthropische Prinzip, von dem er
sagt: ,,Dieser neuartige Anthropozentrismus bildet fortan das tragende Prinzip der
modernen Denkweise® (Welsch 2012: 21). Dasjenige, dem er auf die Spur kommen
will, ist die ,,Annahme einer essentiellen Weltfremdheit des Menschen. Denn wenn die
Moderne glaubte, alles sei vom Menschen aus und auf diesen hin zu verstehen, so
beruhte dies auf der Annahme, dass der Mensch eigentlich ein Weltfremdling sei®
(Welsch 2012: 29).

Die (fir einen Philosophen keineswegs selbstverstindliche) Vorgehensweise von
Welsch besteht nun darin, Gber eine aulerordentlich griindliche Verarbeitung evoluti-
onstheoretischer Erkenntnisse die Welthaftigkeit des Menschen herauszuarbeiten.
Uber die sorgfiltige Differenzierung zwischen kosmischer, biotischer und kultureller
Evolution folgt:

,,Es geht gerade nicht um die ,Entwicklung’ oder ,Auswickelung’ (e-volvere) ei-

nes zuvor schon festgelegten und qua Keim vorhandenen Programms, sondern

um einen Prozess, dessen Ergebnisse nicht schon vorab feststehen, sondern of-
fen und eigengeneriert sind.” (Welsch 2012: 613)

Nicht ohne Hoffnung setzt Welsch auf die Moglichkeiten, gerade heute die anthropi-
sche Denkform zu Giberwinden: auf dem heutigen Stand der Globalisierung und unter
dem Druck der 6kologischen Probleme ,,denken wir nicht nur zunehmend tber die
modern-anthropische Verengung hinaus, sondern stolen dabei zugleich (und dies

zfwu 14/2 (2013), 195-217 209

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

210

erschiittert die Anthropozentrik zusitzlich) auf Grenzen der Machbarkeit, gewinnen
ein Bewusstsein von Aullenbedingungen, die wir nicht im Griff haben, sondern auf
die wir uns allenfalls intelligent einstellen kénnen® (Welsch 2012: 848).

Eine nie gekannte Reichweite menschlichen Handlungsvermégens gefihrdet zugleich
in vorher nicht gekanntem Ausmal} die Lebensbedingungen, vielleicht sogar Ubetle-
bensbedingungen der Menschheit — so ldsst sich die Paradoxie der heutigen Stufe
natiirlicher und kultureller Evolution vielleicht am prignantesten beschreiben. Der
Wissenschaftliche Beirat Globale Umweltverinderungen (WBGU) der Bundesregie-
rung, dem es mit seinem Hauptgutachten 2011 um eine grole Transformation zu
nachhaltiger Entwicklung geht, verweist zu Beginn seiner Beschreibung einer Welt im
Wandel auf ,,den Vorschlag des Nobelpreistrigers Paul Crutzen, die industrielle Ge-
genwart als neue geschichtliche Epoche anzusehen® (WBGU 2011: 33): das Anthro-
pozan (vgl. Crutzen 2002).

Erstaunlicherweise schligt Welsch in seiner umfangreichen Abhandlung keinerlei
Bogen zu den substantiellen Herausforderungen einer nachhaltigen Entwicklung und
damit zu den hierzu seit langem gefithrten Diskussionen. Und trotz zahlreicher wich-
tiger Beitrige dazu aus seiner philosophischen Fachdisziplin (vgl. nur Krebs 1997)
bleiben ithm auch im engeren Sinne naturphilosophische und insbesondere naturethi-
sche Uberlegungen fremd. Dabei finden sich hier fundamental wichtige Anregungen,
um eine solche Okonomik zur Besinnung zu bringen, die die Mensch-Natur-
Beziehung in der Als-ob-Variante des Homo oeconomicus ebenso in den blinden
Fleck schiebt wie in der Variante einer Behauptung seiner wirklichen Existenz.

Uber Menschenbilder lisst sich nicht verniinftig rdsonieren jenseits der kulturellen
und damit eben auch naturbezogenen Praktiken, in denen sie prozedieren und gelebt
werden. Wenn das grenzenlose Steigerungsspiel droht, iiber die Selbst-Setzung des
Menschen gegen die Welt diese (jedenfalls unsere Wohnstatt Erde) und insbesondere
auch die Menschen selbst in ihren Entfaltungsméglichkeiten zu zerstoren, stellt sich
die natiirlich auch praktische Frage nach den Bedingungen der Méglichkeit, ein ande-
res, zukunftsfihigeres Bild vom Menschen in die Welt zu bringen.1¢

5. Naturalismus, Kulturalismus und Evolutorische Okonomik: vom ange-
messenen Umgang mit Menschenbildern

Eine besonders hervorhebenswerte Leistung in der Argumentation von Welsch ist
trotzdem die Erérterung des ,,protokulturellen Wegs von Natur zu Kultur — vom
Menschentier zum Kulturwesen Mensch” (so die Kapiteliiberschrift in Welsch 2012:
715). Die Analyse der Dynamik der protokulturellen Entwicklung bis hin zum Take-
off der kulturellen Evolution (Welsch 2012: 723ff.) relativiert nicht nur auf dem aktu-
ellen Forschungsstand die Sonderstellung des Menschen, sondern arbeitet vor allem
heraus, inwiefern die kulturelle Evolution an ihre Vorbedingungen gebunden bleibt
und damit jegliche Zukunft der Menschen an ithre Weltverhiltnisse.

Diese Abhingigkeit zeigt sich fundamental im Feld der Erndhrung. Das beginnt bei
den landwirtschaftlichen Lebensgrundlagen, zeigt sich in deren jahreszeitlichen Be-

16 Im Sinne der praktischen (und performativen) Beférderung eines solchen Menschenbildes, nicht
im Sinne der theotetischen Idee; ein solches Bild entspriche dem ,,wirklichen* Menschen.

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

dingtheiten, der Beschaffenheit der Produkte und in der Sinnlichkeit menschlicher
Essenszubereitungen. Negativ fillt es auf in der Transformation von Nahrungsmitteln
zu Spekulationsobjekten und aktuell im inzwischen Millionen Menschen auf dieser
Erde existentiell bedrohenden Land-Grabbing (vgl. Pearce 2012). Und gerade hier fillt
besonders ins Gewicht, dass die kulturellen Praktiken das Entscheidende sind: Der
Mensch ist, was er isst — und nicht, was er dariiber redet. Die Unterschiedlichkeit der
Erndhrungskulturen nicht nur zwischen verschiedenen globalen Kulturen, sondern
selbst innerhalb ein und desselben sozialen Zusammenhangs belegt tagtiglich, wie
bedeutsam es ist, von einer prinzipicllen Heterogenitit der Akteure auszugehen. Er-
nihrungskulturelle Praktiken, der Erndhrung als einer wichtigen Grundlage leiblichen
Wohlbefindens wieder mehr Aufmerksamkeit zu schenken, gerade hier auch der eige-
nen Gesundheit wegen Achtsamkeit zu kultivieren und zu praktizieren, lassen sich als
Versuche interpretieren, dem permanenten duflerlichen Steigerungsspiel zu entkom-
men, um — im Einklang mit der Welt — wieder mehr zu sich selber zu kommen. Krea-
tives Kochen gerade der Nichtprofessionellen ist hier ein Beispiel.

Spiel und iberhaupt Muf3e lassen sich ins Feld fithren als Titigkeiten, die auf eben
dasselbe gerichtet sind.!'” Muf3e als Titigkeit? Ja, so verstanden, wie Hannah Arendt
ihr Buch Vita Activa mit einer Einsicht des alten Cato im antiken Rom abschlief3t:
»Niemals ist man titiger, als wenn man dem dulleren Anschein nach nichts tut (...)“
(Arendt 1960: 317). Vom Spiel her hat Huizinga seine Theorie iiber den Ursprung der
Kultur aufgebaut (vgl. Huizinga 1994), und Marcuse hat 1933 in seinem Text Uber die
philosophischen Grundlagen des wirtschaftswissenschaftlichen Arbeitsbegriffs das
,oich-zerstreuen, Sich-ausspannen, Sich-vergessen, Sich-erholen des Menschen®
(Marcuse 1967/1933: 16) im Spiel hervorgehoben.

Wenn man den Menschen, der mehr als je sich selber zum Projekt gemacht hat!8,
dieses hinsichtlich des offenen Ausgangs ernst nehmend von auflen als Projekt be-
trachtet, so handelt es sich um eines, das nie abgeschlossen werden kénnte — es sei
denn, er ,schafft® es tatsichlich, die Grundlagen seiner eigenen evolutorischen Fort-
existenz zu zerstéren. Insofern ist jeder Disput iiber das richtige bzw. angemessene
Menschenbild (im Singular) von vornherein abwegig. Prinzipielle Heterogenitit der
Akteure ist eben eine so wichtige und gewichtige Annahme, dass man die menschliche
Geschichte beschreiben kénnte als Austragungsort des Wettstreits verschiedener
Menschenbilder. Welche zum Tragen kommen, welche sich durchsetzen, welche ver-
schwinden, war, ist und bleibt — im Rahmen der nicht nur auf der protokulturellen
Evolution aufbauenden, sondern in die Zukunft hinein eben auch weiter gehenden
kulturellen Evolution — ergebnisoffen. ,,Der Mensch® — wenn schon im Singular gere-
det werden soll — ist das, was er werden wird.

Deswegen hat unsere Argumentation auch nichts gemein mit Versuchen, dem homo
oeconomicus irgendeinen Gutmenschen in Gestalt eines ,,Homo sustinens® (Sieben-

7 Am Beispiel des Profisports FuB3ball und vielen anderen lieBe sich als eine der Perversionen der
Moderne ausarbeiten, wie selbst das Spiel unter die Verhiltnisse kapitalistischer
Konkurrenzkimpfe gerit — mit entsprechenden Folgen fiir das praktizierte Menschenbild.

18 Anthropotechnik und Enhancement sind zwei der in diesem Sinne in den letzten Jahren
verbreiteten Begriffe. Darauf kann hier aber nicht niher eingegangen werden.

zfwu 14/2 (2013), 195-217 211

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

212

htner 2001) oder eines ,,Homo cooperativus® (Rogall 2002) entgegenzustellen. Zu
welch schier unvorstellbaren Taten Menschen in der Lage sein kénnen, hat sich spi-
testens im 20. Jahrhundert gezeigt. Es geht vielmehr um ein solches Verstindnis ge-
sellschaftlicher (eben auch 6konomischer) Wirklichkeit, das klarsichtig zu erkennen
genug ist, dass in dieser Wirklichkeit — mit immer wieder wechselnden Krifteverhalt-
nissen — ganz unterschiedliche Menschenbild-Praktiken aufeinander sto3en und um
Aufmerksamkeit, Anerkennung und Hegemonie ringen. Nichts weniger folgt aus einer
konsequenten Anerkennung der Heterogenitit von Akteuren.!?

Die Geschichte des Denkens iiber den Menschen schwankt gerade auch in der Neu-
zeit zwischen idealistischen und materialistischen Reduktionen. Briickenschlige sind
selbst den kliigsten Geistern misslungen: Bei Kant koexistiert ,,die intelligible, rein
gedachte Vernunft-Natur (...) zwar mit der empirischen, determinierten Natur. Wie die
cine, die Selbstgesetzgebung, aber mit der anderen, dem Naturdeterminismus, ver-
bunden ist, bleibt unklar* (Vossenkuhl 2009: 261).

Das 20. Jahrhundert hat mit Nachwirkungen bis heute wissenschaftstheoretisch neben
einer (sich oft immer noch auf Schumpeters Begriff berufenden, s. o. FuBinote 8) In-
dividualisierung insbesondere auch eine einseitig objektivistische Orientierung stark
gemacht (an die sich mathematische Methoden besser andocken lassen). Hinsichtlich
anthropologischer Perspektiven hat das mit einem Begriff von Vossenkuhl zu Tun-
nelblicken gefiihrt:

,,Der genetische, der neuronale und der medizinische Tunnelblick sind nicht die

einzigen. Es gibt auch den 6konomischen Tunnelblick auf den Menschen als

rein rationales Wesen und homo oeconomicus. Es ldsst sich nicht einmal genau

sagen, welcher dieser Tunnelblicke das menschliche Selbstverstindnis am meis-
ten verfehlt.” (Vossenkuhl 2009: 268)20

Versuche, verschiedene objektivistische Zuginge miteinander zu kombinieren?!, wiit-
den das Tunnelblickdilemma sicher nur weiter verschirfen. Es fihrt wohl doch kein
Weg daran vorbei, die Menschen dem Gedanken Hannah Arendts folgend als zur
Sinnfindung fiir sich selbst und andere befihigte Wesen zu akzeptieren, mit allen
Konsequenzen, die das fiir den Wunsch nach validen wissenschaftlichen Aussagen
hat. Geschlossene bzw. vereinseitigte Menschenbilder haben immer performative
Wirkungen, in der Praxis wie in der Wissenschaft.?> Das Problem liegt also nicht blof3
in einem bestimmten Menschenbild, sondern in der Konzeptualisierung bestimmter
Menschenbilder grundsitzlich.

19 Vielleicht hat der auch weit aulerhalb akademischer Kreise befreiende Charakter dieser Einsicht
ja ein Stiick zum grolen Verkaufserfolg von ,,Wer bin ich und wenn ja, wie viele? beigetragen
(vgl. Precht 2007).

20 Der auch von kritischen Okonomen gern in Abgrenzung zu Eigennutz verwendete Begriff des
Altruismus ist selber schon eine Tunnelblick-Konstruktion, insofern er das Eintreten fiir andere
und anderes schematisch abspaltet von dem Wunsch, fiir sich selbst etwas Gutes zu tun.

21 Die Konstruktion von Neuro-Economics sei hier als Beispiel genannt.

2 Wenn in Deutschland immer noch die iberwiegende Zahl der BWL-Studierenden darin
ausgebildet wird, ein Unternehmen als Renditeanstalt im engen Sinne zu verstehen und nicht als
gesellschaftlichen Akteur, muss sich niemand wundern, wenn die so Ausgebildeten das in
spiterer Praxis auch zur Anwendung bringen.

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

Fir manche auf einen festen Grund von Anthropologie gerichteten Erwartungen mag
das bedauetlich sein: ,,Das Menschenbild soll die allgemeine Form sein, die uns allen —
quasi als Postulat — eine gemeinsame Gestalt als Menschen gibt™ (Vossenkuhl 2009:
256; vgl. auch Bayertz 2012).

Diese gemeinsame Gestalt ist aber offenkundig nur unter Anerkennung von Entwick-
lungs- und Verinderungsfihigkeit in der Zeit und von Heterogenitit zu gleicher Zeit
zu suchen. Sich untereinander als Hervorbringer, Opfer und mégliche Bewiltiger von
Problemen der Welt und in der Welt zu verstehen, wire vielleicht innerhalb des Men-
schengeschlechts eine gute Grundlage dafiir, sich gegenseitig mit Respekt, Neugier
und Empathie zu begegnen. Gerade die 6konomische Wissenschaft sollte sich von
den Herausforderungen einer Multi-Scheinwerfer-Perspektive nicht abschrecken las-
sen, sondern die Chancen nutzen, die sich ihr dadurch als praxis- und wirklichkeitsna-
he Sozialwissenschaft bieten.

Nicht nur tber die Gliederung des eigenen Lehrbuchs zur Heranfithrung an die Be-
triebswirtschaftslehre?, sondern auch in zahlreichen Forschungs- und Beratungspro-
jekten liegen ausnahmslos positive Resultate vor zu der Methode, Wirtschaften aus
verschiedenen Blickwinkeln zu betrachten. Die aktuelle Renaissance von Genossen-
schaften kénnen wir z.B. nur analysieren, wenn wir der Sozialitit 6konomischen Han-
delns angemessen Rechnung tragen. Den Bedingungen und Méglichkeiten nachhalti-
gen Wirtschaftens kénnen wir nur nachgehen, wenn wir die Mensch-Natur-Beziehung
umfassend in 6konomische Untersuchungen einbeziehen und nicht nur das, was nach
wie auch immer vorgenommenen Bepreisungen ibrig bleibt. Eine Okonomik, die
weiterhin auf formales Nutzen- und Rationalititskalkiil kapriziert, ist nicht nur weltlos,
sondern erweist sich in ihrer Erklirungskraft heute auch als recht wertlos.

Kants von ihm selbst so bezeichneter ,,Wahlspruch der Autklirung® lisst sich heute
erginzen: ,,Habe Mut, Dich Deines eigenen Verstandes zu bedienen!” (Kant

1965/1784: 1). Aber bedenke, dass die Menschen nicht alleine auf der Welt sind. Und
denke nicht nur, sondern fithle auch.

Im Wettbewerb verschiedener Auffassungen davon, wie Okonomik betrieben werden
sollte, um den zukiinftigen Herausforderungen gerecht zu werden, tragen wir als Wis-
senschaftler/innen selbst Verantwortung. Tugenden als moralische Gestaltungskrifte
sind den Menschen keineswegs schlechthin eigen, schon gar nicht in ihrer Gesamtheit.
Sie sind aber erforderlich, um Wirtschaften nachhaltig und zukunftsfihig zu machen,
nicht nur ,,drauflen in der 6konomischen Praxis, sondern auch im Wissenschaftsbe-
trieb selber.

Literaturverzeichnis

Abntoni-Komar, 1./ Pfriem, R. (2011): Kulturalistische Okonomik. Vom Nutzen einer Neuorientie-
rung wirtschaftswissenschaftlicher Untersuchungen, in: Pfriem, R. (Hrsg.): Eine neue
Theorie der Unternehmung fiir eine neue Gesellschaft, Marburg: Metropolis, 17—61.

Arendt, H. (1960): Vita Activa, Miinchen: Beck.

3 Die Kapitel 4 bis 13 von Pfriem (2011) prisentieren zehn verschiedene Scheinwerfer auf die
Unternehmung als Gegenstand betriebswirtschaftlicher Theorie.

zfwu 14/2 (2013), 195-217 213

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

214

Bauman, Z. (2010): Wir Lebenskinstler, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bayertz, K (2012): Der aufrechte Gang. Eine Geschichte des anthropologischen Denkens,
Miinchen: Beck.

Becker, G. S. (1976): The Economic Approach to Economic Behavior, Chicago: University of
Chicago Press.

Becker, G. S./Stigler, G. ]. (1977): De Gustibus Non Est Disputandum, in: American Economic
Review, Vol. 67/No. 2, 76-90.

Binswanger, M. (2010): Mehr Lebenszufriedenheit durch nachhaltigen Konsum?, in: Antoni-
Komar, I./Lehmann-Waffenschmidt, M./Pfriem, R./Welsch, H. (Htsg.): WENKE2 —
Wege zum nachhaltigen Konsum, Marburg: Metropolis, 355-364.

Boltanski, L./ Chiapello, E. (2003): Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz: UVK.

Brockling, U. (2007): Das unternchmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Crutzen, P. ]. (2002): Geology of Mankind, in: Nature, Vol. 415/No. 6867, 23.

De Graaf, J./Wann, D./Naylor, T. (2002): Affluenza. Zeitkrankheit Konsum, Munchen: Rie-
mann.

Diderot, D. (1961): Artikel ,,Enzyklopidie®, in: Diderot, D.: Philosophische Schriften, Betlin:
Aufbau, Bd. 1: 149-234.

Doring, S. (Hrsg.) (2009): Philosophie der Gefiihle, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dopfer, K./ Potts, ]. (2008): The General Theoty of Economic Evolution, London: Routledge.

Eder, K. (1988): Die Vergesellschaftung der Natur. Studien zur sozialen Evolution der prakti-
schen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ebrenberg, A. (2008): Das erschopfte Selbst: Depression und Gesellschaft in der Gegenwart,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ebrenreich, B. (2010): Smile or die. Wie die Ideologie des positive Denkens die Welt verdummt,
Miinchen: Kunstmann.

Erpenbeck, ]./Weinberg, ]. (1993): Menschenbild und Menschenbildung. Bildungstheoretische
Konsequenzen der unterschiedlichen Menschenbilder in der ehemaligen DDR und der
heutigen Bundesrepublik, Munster: Waxmann.

Frank. R. H./ Gilovich, T./Regan, D. T. (1993): Does Studying Economics Inhibit Cooperation?,
in: Journal of Economic Perspectives, Vol. 7/No. 2, Spring, 159-171.

Frisch, M. (1953): Homo faber, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fuchs, T. (2008): Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische Essays, Zug: Kus-
terdingen, Die Graue Edition.

Goleman, D. (1997): Emotionale Intelligenz, Minchen: Beck.

Granovetter, M. (1985): Economic Action and Social Structure. The Problem of Embeddedness,
in: American Journal of Sociology, Vol. 91/No. 3, 481-510.

Gray, J. (2010): Vom Menschen und anderen Tieren, Stuttgart: Klett.

Gutenberg, E. (1929): Die Unternehmung als Gegenstand betriebswirtschaftlicher Theorie,
Berlin: Springer.

Hagen, A./Vogel, M. (2012): Adam Smith. Zwischen ethischen Gefiihlen und dem Wohlstand
der Nationen, Oldenburg: unveréffentlichtes Seminarpapier.

Han, Bynng-Chu/ (2010): Die Mudigkeitsgesellschaft, Berlin: Matthes & Seitz.

Heller, A. (1981): Theorie der Gefiihle, Hamburg: vsa.

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

Hirschman, A. O. (1987): Leidenschaften und Interessen. Politische Begriindungen des Kapita-
lismus vor seinem Sieg, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hirschman, A. O. (1988): Engagement und Enttduschung. Uber das Schwanken der Biirger
zwischen Privatwohl und Gemeinwohl, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hodgson, G. M. (2007): Institutions and Individuals: Interaction and Evolution, in: Organization
Studies, Vol. 28/No. 1, 95-116.

Homann, K. (1994): Homo oeconomicus und Dilemmastrukturen, in: Sautter, H. (Hrsg.): Wirt-
schaftspolitik in offenen Volkswirtschaften. Festschrift fiir H. Hesse zum 60. Geburts-
tag, Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 387-409.

Horkbeimer, M. (1992/1937): Traditionelle und kritische Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Huizinga, J. (1994): Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Reinbek: Rowohlt.

Llonz, E. (20006): Gefiihle in Zeiten des Kapitalismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Janicke, M. (1979): Wie das Industriesystem von seinen Miflstinden profitiert, Opladen: West-
deutscher Verlag.

Kant, 1. (1965/1798): Ob das menschliche Geschlecht im bestidndigen Fortschreiten zum Bes-
seren sei? (Streit der Fakultiten), in: Kant, 1., Politische Schriften, hrsg. von Otto Hein-
rich von der Gablentz, Kéln und Opladen: Westdeutscher Verlag., 151-166.

Kant, 1. (1965/1784): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?, in: Kant, L, Politische
Schriften, hrsg. von Otto Heinrich von der Gablentz, Kéln und Opladen: Westdeut-
scher Verlag, 1-8.

Karlstetter, N./ Pfiiem, R. (2011): Zukunft ist moglich. Zur denkbaren Evolution dessen, was wit
als Kapitalismus bezeichnen, in: Pfriem, R. (Hrsg.): Eine neue Theorie der Unterneh-
mung fir eine neue Gesellschaft, Marburg: Metropolis, 63—88.

Keynes, J. M. (1936): The General Theory of Employment, Interest and Money,
don: Macmillan.

Kirchgassner, G. (1991): Homo oeconomicus, Ttubingen: Mohr Siebeck.

Kiump, R. (Hrsg.) (1996): Wirtschaftskultur, Wirtschaftsstil und Wirtschaftsordnung. Methoden
und Ergebnisse der Wirtschaftskulturforschung, Marburg: Metropolis.

Krebs, A. (Hrsg)) (1997): Naturethik. Grundtexte der gegenwirtigen tier- und 6koethischen
Diskussion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Latonche, S. (2004): Die Unvernunft der 6konomischen Vernunft, Zirich: diaphanes.

Mandeville, B. (1980/1724): Die Bienenfabel oder Private Laster, 6ffentliche Vorteile, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Marcuse, H. (1967/1933): Uber die philosophischen Grundlagen des wirtschaftswissenschaftli-
chen Arbeitsbegriffs, in: Marcuse, H.: Kultur und Gesellschaft 2, Frankfurt a.M.: Suht-
kamp, 7-48.

Meckling, W. H. (1994): The Nature of Man, in: Journal of Applied Corporate Finance, Vol.
7/No. 2, 4-19.

Mill, . S. (1976/1844): Einige ungeléste Probleme der Politischen Okonomie, Frankfurt/M.
und New York: Campus.

Nenberger, O./Kompa, A. (1987): Wit, die Firma, Minchen: Beltz.

Pareto, 17. (1906): Manuale d’economia politica, Diisseldorf: Verlag Wirtschaft und Finanzen.

zfwu 14/2 (2013), 195-217 215

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

216

Patzen, M. (1991): Zur Diskussion des Adam-Smith-Problems — ein Uberblick, in: Meyer-Faye,
A./Ulrich, P. (Hrsg.): Der andere Adam Smith: Beitrige zur Neubestimmung von
Okonomie als politischer Okonomie, Bern: Haupt, 21-54.

Pearce, F. (2012): Land-Grabbing. Der globale Kampf um Grund und Boden, Minchen:
Kunstmann.

Pfriem, R. (2011): Heranfithrung an die Betriebswirtschaftslehre, 3. Uberarbeitete und erweiterte
Auflage, Marburg: Metropolis.

Precht, R. D. (2007): Wer bin ich und wenn ja, wie viele?, Minchen: Goldmann.

Reckwitz, A. (2005): Das Subjekt des Konsums in der Kultur der Moderne. Der kulturelle
Wandel der Konsumtion, in: Rehberg, K. S. (Hrsg.): Soziale Ungleichheit — kulturelle
Unterschiede, Frankfurt a.M. und New York: Campus, 424—436.

Ratiger-Rasster, B. (2004): Die kulturelle Modellierung des Gefiihls. Ein Beitrag zur Theorie und
Methodik ethnologischer Emotionsforschung anhand indonesischer Fallstudien, Miins-
ter: LIT Verlag.

Rogall, H. (2002): Neue Umweltskonomie kologische Okonomie: 6konomische und ethische
Grundlagen der Nachhaltigkeit, Instrumente zu ihrer Durchsetzung, Opladen: Leske +
Budrich.

Scheler, M. (1928): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bonn: Bouvier.

Schirrmacher, F. (2013): Ego. Das Spiel des Lebens, Miinchen: Blessing.

Schmidt, A. (2011): Okonomische Rationalitit, in: ABlinder, M. S. (Hrsg,): Handbuch Wirt-
schaftsethik, Stuttgart: Metzler, 208—218.

Sehmitz, H. (1990): Der unerschépfliche Gegenstand. Grundziige der Philosophie, Bonn: Bouvier.

Schulze, G. (2003): Die beste aller Welten. Wohin bewegt sich die Gesellschaft im 21. Jahrhun-
dert? Miinchen: Hanser.

Schulze, G. (2000): Die Stunde. Das schéne Leben und seine Feinde, Miinchen: Hanser.

Schumpeter, ]. A. (1970/1908): Das Wesen und der Hauptinhalt der theotetischen Nationaloko-
nomie, Betlin: Duncker & Humblot.

Schumpeter, . A. (1993/1946): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Ttubingen: Francke.

Schumpeter, ]. A. (1997/1911): Theotie der wittschaftlichen Entwicklung. Eine Untetsuchung
tber Unternehmergewinn, Kapital, Kredit, Zins und den Konjunkturzyklus, Berlin:
Duncker & Humblot.

Sedlace, T. (2012): Die Okonomie von Gut und Bése, Miinchen: Hanser.

Sen, A. (2010): Die Idee der Gerechtigkeit, Miinchen: Beck.

Siebenbiiner, B. (2001): Homo sustinens. Auf dem Weg zu einem Menschenbild der Nachhaltig-
keit, Marburg: Metropolis.

Simon, H.A. (1957): Models of Man. Social and Rational: Mathematical Essay on Rational Hu-
man Behavior in a Social Setting, New York: Wiley.

Shoterdjjk, P. (2009): Du musst Dein Leben dndern, Frankfurt a, M.: Suhrkamp

Swith, A. (1978/1776): Der Wohlstand der Nationen, Munchen: dtv.

Swith, A. (2004/1759): Theotie der ethischen Gefiihle, Hamburg: Meinet.

Vgl ]. (2011): Kalkiil und Leidenschaft. Poetik des 6konomischen Menschen, Zurich: diaphanes.

Vossenkubl, W. (2009): Ecce Homo! Menschenbild — Menschenbilder, Stuttgart: Kohlhammer.

Weber, M. (2004/1905): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, Minchen:
Beck.

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

Welsch, W. (2012): Homo mundanus. Jenseits der anthropischen Denkform der Moderne,
Weilerswist: Velbriick.

Welsch, W. (2012a): Mensch und Welt. Eine evolutionire Perspektive der Philosophie, Miin-
chen: Beck.

Wieland, ]. (2012): Die Entdeckung der Okonomie, 2. Auflage, Marburg: Metropolis.
Wissenschaftlicher Beirat Globale Unnweltverandernngen (WBGU) (2011): Welt im Wandel. Gesell-
schaftsvertrag fiir eine Grof3e Transformation, Berlin: WBGU.

zfwu 14/2 (2013), 195-217 217

1P 216.73.216.86, am 13.01.2026, 01:20:34. Inhat.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-2-195

