
3 Dimensionen des Privaten im Werk
Hannah Arendts

Um die Breite von Arendts Verständnis des Privaten aufzuzeigen, unter-
suche ich im Folgenden ihr Werk anhand der in der Literatur unterschie-
denen Dimensionen der proprietären, lokalen, informationellen und de-
zisionalen Privatheit. Meine Hypothese ist dabei, dass, wenn Privatheit
nicht nur rein lokal definiert wird, und ich zusätzlich zu Vita activa
weitere Schriften hinzuziehe, deutlich wird, dass Arendt weitere Ebe-
nen des Privaten behandelt hat, und nicht nur die Parallele zum antiken
oikos gezogen hat. Sie hat jedoch die Bedeutung eines lokalen Schutz-
raums betont. Zusätzlich stelle ich den temporalen Aspekt des Privaten
heraus. Dieser wurde bisher in der Forschung zwar benannt (vgl. z.B.
Westin 1967, S. 7, 37), aber nicht hinreichend thematisiert. Eine wich-
tige Rolle spielt der zeitliche Aspekt häufig im juristischen Kontext,
z.B. in Gesetzen, die bestimmte Formen und Funktionen des Privaten
schützen (vgl. auch Kapitel 4).

Die hier verwendeten Dimensionen wurden von verschiedenen For-
scherinnen und Forschern in ähnlicher Weise definiert, um die in Kapi-
tel 2 aufgeführte Breite des Begriffs „Privatheit“ eingrenzen und seine
Bedeutungen konkreter fassen zu können. Die in Kapitel 3.1 betrachte-
te proprietäre Dimension des Privaten bezieht sich auf Eigentum, das
in verschiedenen Definitionen als Voraussetzung für den Schutz von
etwas Privatem angesehen wurde. Diese Dimension ist mit der loka-
len (Kapitel 3.2) eng verknüpft. Die informationelle Dimension des
Privaten (Kapitel 3.3) beschreibt das, was in aktuellen Datenschutzdis-
kussionen und unter dem Recht auf informationelle Selbstbestimmung

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

als schützenswert verstanden wird: Informationen über die eigene Per-
son, die einen bestimmten Menschen unmittelbar identifizieren oder
identifizieren können (vgl. auch oben Kapitel 2.1). Dezisionale Privat-
heit (Kapitel 3.4) steht in enger Beziehung zu Entscheidungsfreiheit
und stellt gleichsam eine Bedingung für diese dar, denn ohne Beein-
flussung von außen kann niemand unabhängige Entscheidungen etwa
über den eigenen Körper und das eigene Leben treffen. Die zeitliche
Komponente (Kapitel 3.5) bedingt dabei alle Dimensionen, die selbst
untereinander auch nicht trennscharf sind.

In den Diskursen der Privatheitsforschung wird zumeist davon aus-
gegangen, dass die unter den Dimensionen gefassten Dinge, Tätigkei-
ten, Phänomene, Räume und Informationen schützenswert seien, wie
z.B. am Gebrauch des Wortes Datenschutz deutlich wird. Dabei geht
es jeweils um den Schutz eines (Entscheidungs-)„Raumes“, der nicht
nur örtlich begrenzt ist, sondern ein Individuum auch als Person betrifft
und über dessen Zugänglichkeit es Kontrolle ausüben kann bzw. kön-
nen sollte. Es geht darum, dass die Bedingungen gegeben sein sollen,
dass eine Person selbst über ihr Hab und Gut, über ihre Wohnung und
über Informationen über sich bestimmen kann sowie ihre eigenen Ent-
scheidungen treffen kann und dies zu jeder Zeit. Die Motivationen und
Gründe, warum Privates geschützt werden sollte, werde ich in Kapitel 4
ausführen, wozu ich hier die begrifflichen, philosophischen Grundla-
gen lege und darstellen, welche Aspekte geschützt werden sollen, was
schützenswert ist sowie einige mögliche Konsequenzen mangelnden
Privatheitsschutzes.

3.1 PROPRIETÄRE PRIVATHEIT

Die proprietäre Dimension wurde u. a. von A. L. Allen formuliert. Al-
len bezieht den Begriff hauptsächlich auf Aspekte medizinischer und
genetischer Privatheit (A. L. Allen 1998, 2011), schreibt jedoch in The
Stanford Encyclopedia of Philosophy, dass philosophiegeschichtlich

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 75

Eigentum und Eigentumsrechte mit Privatheit zusammenhängen (vgl.
A. L. Allen 2011). So hat in der Neuzeit etwa John Locke einen der
ersten Ansprüche auf Privateigentum formuliert, wenn wir uns mit der
Arbeit unseres Körpers Land, das wir bestellen, zu eigen machen (vgl.
Locke 2007, §27, vgl. auch Kapitel 2.1.1).

Hannah Arendt betont, dass ihre Unterscheidung zwischen privat
und öffentlich vom Ort abhänge, an den und an dem eine Person sich
bewege. Ihr geht es also um einen lokalen Aspekt des Privaten und
des Öffentlichen. Bevor ich diese lokale Komponente in Kapitel 3.2
untersuchen werde, werde ich hier als Erstes die proprietäre Dimen-
sion näher beleuchten. In Arendts historischer Analyse der menschli-
chen Bedingtheit kommt ihr eine große Bedeutung zu, da Eigentum den
Ort geboten habe für diejenigen Dinge, die nicht hätten bestehen kön-
nen, wenn sie sich in der Öffentlichkeit abgespielt hätten. Für Arendt
hängt Eigentum untrennbar mit einem eigenen Platz in der Welt zu-
sammen. Gleichzeitig umfasse lokale Privatheit auch mehr als einen
Wohnort (vgl. Kapitel 3.2). Arendt spricht von einer „Stätte“ (s.u.), im
Englischen von einem „privately owned place to hide in“ (THC, S. 71,
Hervorhebung von mir, JMM). Dies verdeutlicht den engen Zusammen-
hang zwischen der proprietären und der lokalen Dimension des Priva-
ten. Wie ich ausführen werde sind beide für Arendt sehr eng verknüpft.
Das Proprietäre könnte sogar als eine Unterkategorie des lokalen Priva-
ten verstanden werden. Da jedoch das Eigentum eine Voraussetzung für
lokale Privatheit ist, nehme ich an dieser Stelle eine analytische Tren-
nung vor, um die Vielschichtigkeit von Arendts Begriff zu verdeutli-
chen. Beate Rössler hebt hervor, dass der Schutz der lokalen Privatheit
„noch nichts“ hinsichtlich des Privateigentums bedeute. Sie grenzt sich
bewusst von dieser Traditionslinie ab (Rössler 2001, S. 256). Rösslers
Differenzierung zwischen einem Anspruch auf den Schutz von loka-
ler Privatheit und einem „Eigentumsanspruch“ unterstützt meine hier
vorgenommene Trennung zwischen einer lokalen und einer proprietä-
ren Dimension. In Kapitel 4 werden die Dimensionen insofern wieder
„zusammengeführt“, als dass der Schutz der verschiedenen Aspekte im

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

Vordergrund steht. Die enge Verbindung wird durch das verwendete
Raumvokabular für das Eigentum deutlich, das Arendt nicht nur meta-
phorisch meint, wobei sich Ortsmetaphern, wie ich in Kapitel 2.2 aus-
geführt habe, generell für die Beschreibung bestimmter Aspekte des
Privaten eignen.

In Vita activa verweist sie bereits mit der Überschrift auf Eigentum
und Besitz,1 während es im Abschnitt zum öffentlichen Raum um „das
Gemeinsame“, und nicht etwa um das Gemeinwesen oder das Gemein-
gut geht (vgl. VA, 5, 62ff. vgl. THC, v, 50ff.). Den mittelalterlichen
Begriff des „Gemeinwohls“ grenzt sie im Folgenden dann auch expli-
zit von der antiken Öffentlichkeit ab (VA, S. 45). In der griechischen
Antike sei der Unterschied zwischen den zwei Leben eines Bürgers,
dem, was ihm eigen und dem, was allen gemeinsam war, getroffen
worden (vgl. Kapitel 2.2.4). Diese „Scheidelinie zwischen Haushalt
und Polis“ schien bereits bei Plato und Aristoteles zu „verwischen“, so
Arendt, aber sie hätten nie an dieser Unterscheidung gezweifelt (VA,
S. 47).

Eigentum sei mit einem der beiden positiven Sinne des Wortes ,pri-
vat‘ verbunden (vgl. auch Kapitel 2.2.3) und verliere in diesem Zu-
sammenhang selbst für antikes politisches Denken seinen „privativen
Charakter“ (VA, 75f.). Der zweite nicht-privative Sinn des Privaten
neben der Dringlichkeit (VA, S. 86), bestände darin, dass es Verbor-
genheit garantiere (vgl. Kapitel 2.2 und 3.2). Um diese „Dunkelheit“
zu gewährleisten, bedürfe es aber des Privateigentums, einer „Stätte,
zu der niemand Zutritt hat und wo man zugleich geborgen und ver-
borgen“ sei (VA, S. 87). Das Private ist also in seiner Bedeutung als
„Privateigentum“ nicht nur eine ex negativo-Abgrenzung zum Öffent-

1 | Im Englischen gebraucht Arendt in der Überschrift nur „property“, was

beides bedeuten kann, im Kapitel trifft sie ihre Unterscheidung dennoch, und

übersetzt „wealth“ mit Besitz und Reichtum (THC, S. 58ff.). Vgl. auch oben

Kapitel 2.2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 77

lichen (vgl. Kapitel 2), sondern besitzt offensichtlich „gewisse Eigen-
schaften, die wiewohl privater Natur dennoch äußerst wesentlich für
das Politische“ sind (VA, 75f.). Historisch sei Eigentum gleichgesetzt
worden mit Besitz. Diese Gleichsetzung, ebenso wie die Gleichset-
zung von „Eigentumslosigkeit mit Armut und Elend“ erschwerten, so
Arendt, „ein wirkliches Verständnis des einzigen positiven Bezugs des
Öffentlichen zum Privaten, wie er sich in der Pflicht der Staaten [ . . . ]
Privateigentum zu schützen“, kundgäbe (VA, S. 76).2 Sowohl Eigen-
tum als auch Besitz hätten im Politischen „geschichtlich immer“ ei-
ne größere Rolle gespielt „als irgendein anderes nur privates Anliegen
oder Interesse“ (VA, S. 76). Beide seien bis zum Ende des 19. Jahr-
hunderts Bedingung für die „Zulassung zum öffentlichen Raum“ gewe-
sen (VA, S. 76). Eigentum unterscheide sich von Besitz und Reichtum.

So konnten im antiken Rom – im Gegensatz zur antiken griechi-
schen Polis – auch Sklaven Besitz erwerben, die kein Recht hatten, Ei-
gentum zu besitzen. Mit dem Eigentum ging die Möglichkeit zur Teil-
nahme am politischen Leben einher. Aber es genügt eben, laut Arendt,
auch nicht zu sagen, dass „Privateigentum vor dem Beginn der Neu-
zeit die selbstverständliche Voraussetzung für die Ausübung der Bür-
gerrechte bildete“ (VA, 78f.), da es sich dabei um viel mehr gehandelt
habe:

Der dunkle, verborgene Raum des Privaten bildete gleichsam die andere Seite

des Öffentlichen, und während es wohl möglich war, außerhalb des Öffentli-

chen sein Leben zu verbringen, wiewohl dies hieß, sich der höchsten mensch-

lichen Möglichkeiten zu berauben, war es nicht möglich, kein Eigentum, nicht

seine eigenen vier Wände zu haben; daher galt das Lebens des Sklaven, [ . . . ]

als ein des Menschen unwürdiges, als ein unmenschliches Leben. (VA, S. 79)

In The Human Condition präzisiert sie sogar, dass es bedeutet hätte,
nicht mehr menschlich zu sein: „to have no private place of one’s own

2 | Diese Formulierung zur „Pflicht der Staaten“ fehlt in The Human Conditi-

on (vgl. THC, S. 61).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

(like a slave) meant to be no longer human“ (THC, S. 64). Arendts
These, dass es „nicht möglich“ gewesen sei, ist dabei nicht wörtlich zu
verstehen. Vielmehr bezieht sie sich auf die Perspektive der Polis, weil
in diesem Fall die betroffene Person von der Partizipation am öffentli-
chen Leben ausgeschlossen war: „Kein Eigentum zu haben hieß, kei-
nen angestammten Platz in der Welt sein eigen zu nennen, also jemand
zu sein, den die Welt und der in ihr organisierte politische Körper nicht
vorgesehen hatte“ (VA, S. 77). Dies habe auf ansässige Fremde und
Sklaven zugetroffen.3 Das Eigentum war also in einer Bedeutung iden-
tisch mit der lokalen Wohnstätte. Der „angestammte“ Ort ruft dabei die
Assoziation von etwas Erblichem hervor. Arendt beschreibt hier das
Menschenbild der Antike.4 Auch wenn Arendt die örtliche Komponen-
te wiederholt betont, geht es hier offensichtlich bereits um mehr: die
Möglichkeit zur Teilnahme am öffentlichen Leben, die Regulation von
Zugänglichkeit, die Sklaven und anderen Mitgliedern der Familie eben
nicht erlaubt war. Diese Personen hatten keine sprichwörtlichen eige-
nen vier Wände, erst recht keinen keinen „room of their own“ (Woolf
2000).

Arendt selbst gesteht zu, dass das Eigentum außerdem mehr um-
fasst habe, als eine bloße Wohnstätte zu sein, es habe „als Privates“
den Ort geboten,

3 | Vgl. hierzu auch Arendts eigene biographische Erfahrung der Staatenlosig-

keit (vgl. Young-Bruehl 2004, Part 2; Mönig 2011) sowie ihre Ausführungen

über Exil in Kapitel 3.2.2, vgl. auch ihre Forderung nach einem Recht, Rechte

zu haben (Kapitel 4.3.1).

4 | Das Leben eines Sklaven war kein menschliches Leben, was einer anthro-

pologischen Bestimmung gleichkommt (vgl. auch oben Kapitel 2.2.4). Merk-

würdig mutet die englische Formulierung „no longer human“ an, da es klingt,

als habe es zuvor einen Zeitpunkt gegeben, zu dem jemand ohne Eigentum

menschlich war.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 79

an dem sich vollziehen konnte, was seinem Wesen nach verborgen war, und sei-

ne Unantastbarkeit stand daher in engster Verbindung mit der Heiligkeit von

Geburt und Tod, mit dem verborgenen Anfang und dem verborgenen Ende

der Sterblichen, die wie alles Lebendige aus dem Dunkel kommen und in das

Dunkel eines unterirdischen Raumes zurückkehren. (VA, S. 77, vgl. auch Kapi-

tel 2.2.3 und 2.2.4)

Als Quelle bezieht sich Arendt hier auf das Buch La cité antique des
französischen Historikers Numa Denis Fustel de Coulanges, zuerst er-
schienen 1864. Dennoch bleibt ihr Argumentation metaphorisch, wenn
nicht gar kryptisch. Das „Dunkel“, aus dem die Menschen kommen,
ist in den 1950er Jahren geklärt, mit dem Begriff des unterirdischen
Raums spielt sie vermutlich auf den Hades an, also den damals vor-
herrschenden Mythos, jedoch nicht auf historische Fakten oder eine
wissenschaftliche Quelle. Das „Wesen“ erinnert an ihre eigene Sozia-
lontologie (s. oben Kapitel 2.2). Erneut betont sie, wie auch in der De-
finition ihre Natalitätsbegriffs, Geburt und Tod.

Eigentum war immer örtlich gebunden, dabei nicht nur „,unbeweg-
lich‘, sondern identisch mit der Familie, die diesen Ort einnahm“ (VA,
S. 77). In diesem Zusammenhang kritisiert Arendt auch die Enteig-
nung, die, wie sie betont, zuerst im Kapitalismus und nicht etwa im
Sozialismus durchgeführt worden sei. Letzterer folge nur dem Gesetz
„nach dem die gesamte Wirtschaftsentwicklung der Neuzeit angetre-
ten“ sei. (VA, S. 76). Bereits Plato habe Privateigentum zugunsten des
öffentlichen Bereichs abschaffen wollen, wobei man von einer „wirk-
lichen Vernichtung des Privatlebens“ sprechen könne (VA, S. 40). Er
habe aber ohne einen „Widerspruch zu seinen utopischen Plänen zu se-
hen“ verehrend vom griechischen Gott Zeus Herkeios, dem „Schützer
der Grenzen“ gesprochen und die Grenzpfähle zwischen den „Besit-
zungen“ der Bürger als heilig angesehen (VA, S. 40). Enteignung, „die
völlige Abschaffung des Privateigentums“ würde vielleicht vermögen,
„das Übel der Armut zu heilen“, würde aber, laut Arendt „das größere
Übel der Tyrannis heraufbeschwören“, was selbst Proudhon gewusst
habe (VA, S. 81). Arendt erläutert Zusammenhänge zwischen Besitz,

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

Eigentum und dem Akkumulationsprozess der Gesellschaft und grenzt
sich explizit von den liberalen Nationalökonomen (vgl. VA, S. 433) ab.
Ihre Argumentation zu diesem Thema bleibt unscharf, es scheint, als
befinde sie sich an dieser Stelle im „fortwährenden Kampf mit Karl
Marx“, wie Benhabib es bezeichnet (Benhabib 1998, S. 209; vgl. hier-
zu auch Fetscher 1996). Doch gerade dieser „Kampf“ verdeutlicht, wie
wichtig ihr das „Eigentum“ zum Schutz des Privaten war.

Dass also Eigentum örtlich gebunden, eine Wohnstätte und der Ort
für das ist, was in der Helle der Öffentlichkeit nicht bestehen könnte so-
wie gleichzeitig die Voraussetzung für die Teilnahme am öffentlichen
politischen Leben und somit für weitere Entscheidungsmöglichkeiten
über das eigene Leben, zeigt deutlich, dass die proprietäre mit weiteren
in der Forschung diskutierten Dimensionen eng verknüpft ist. Insbeson-
dere mit derjenigen, auf die es Arendt laut eigener Angaben eigentlich
ankam: der lokalen Privatheit.

3.2 LOKALE PRIVATHEIT

Die lokale Dimension scheint auf den ersten Blick die unstrittigste in-
nerhalb der Privatheitsforschung zu sein. Laut Beate Rössler werde sie
„sicherlich weithin als die klassische und traditionelle begriffen“ (Röss-
ler 2001, S. 255). Allerdings gäbe es ebenso für die dezisionale sowie
für die informationelle Privatheit eine eigene Theorietradition, die „je-
weils genau diese eine Dimension für die eigentliche“ hielte (Rössler
2001, S. 202). Lokale Privatheit beschreibt den Umstand, dass es Räu-
me und Bereich gibt, in Bezug auf die ein Individuum das Recht hat zu
bestimmen, wer sie wann, wo, wie lange und wie betritt oder eben auch
nicht betritt. Beate Rössler verweist darauf, dass neben dem rein Räum-
lichen in modernen Gesellschaften eine „Lebensform“ gemeint sei, die
durch die Existenz privater Räume konstituiert würde (vgl. Rössler
2001, S. 255). Außerdem würden Räume nicht nur dadurch privat, dass
jemand die Kontrolle darüber hätte, wer sie betreten dürfe, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 81

auch durch die „Inszenierung des Interieurs“, durch die eine „private
Bedeutung konstituiert“ würde (Rössler 2001, S. 257). Diese Inszenie-
rung des Interieurs hat auch eine informationelle Komponente, denn
eine Person richtet sich u. U. nicht nur ein, damit es ihr selbst gefällt,
sondern auch, um den Menschen, die sie in ihre Wohnung einlädt, ei-
ne Inszenierung ihrer selbst zu vermitteln. Die Einrichtung kann etwas
über einen Menschen aussagen.5

Dass Arendt von einem lokalen Begriff des Privaten ausgeht, wird
wiederholt durch die Verwendung von räumlichen Metaphern und Be-
griffen deutlich (vgl. Kapitel 2.2). Außerdem betonte sie dies explizit
1975 in einem Vortrag6 selbst: „It should be clear that my distincti-
on between private and public depends on the locality where a person
moves“ (PRPI, S. 104). Um dies zu erläutern, nennt Arendt zwei Be-
rufe bzw. Aufgaben: Arzt und Jurymitglied. Der erstere hätte im Kran-
kenhaus andere Rechte, Verpflichtungen, Freiheiten und Zwänge, als
beispielsweise bei einem abendlichen sozialen Zusammensein. Arendt
bezieht an dieser Stelle den Beruf nur auf den Ort, an dem sich der
Arzt befindet, führt jedoch selbst die zeitliche Dimension ein (vgl. Ka-
pitel 3.5), indem sie von einer abendlichen Veranstaltung spricht, also
einem Termin nach Dienstschluss. Außerdem ist ein Arzt, selbst wenn
er in einem Krankenhaus beschäftigt ist, auch außerhalb dieser Örtlich-
keit verpflichtet, erste Hilfe zu leisten oder auch sich an die ärztliche

5 | Vgl. auch den von Walter Benjamin ausführlich beschriebenen Begriff des

„Etuis“, das dem sog. Etui-Menschen im 19. Jahrhundert eine Hülle für sein

Leben bot, in der er sich in seiner Wohnung einrichten konnte. Das Interieur sei

„nicht nur das Universum, sondern auch das Etui des Privatmanns.“ Die „Spuren

der Wohnenden“ würden sich im Interieur „abdrücken“ (Benjamin 1991, S. 53,

vgl. auch S. 291f.). Der „Etui-Mensch“ suche „seine Bequemlichkeit, und das

Gehäuse ist ihr Inbegriff. Das Innere des Gehäuses ist die mit Samt ausgeschla-

gene Spur, die er in die Welt gedrückt hat.“ (Benjamin 1961, S. 311).

6 | Es handelte sich um eine Antwort auf den Vortrag „Private Rights and the

Public Good“ von Charles Frankel (vgl. Frankel 1977, S. 103).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

Schweigepflicht zu halten, die der informationellen Dimension zuzu-
ordnen wäre (vgl. Kapitel 3.3). Arendt bedenkt nicht, dass es hier eher
um eine soziale Rolle geht, und ein Beruf ihrer eigenen Unterscheidung
zufolge vielmehr eine gesellschaftliche Angelegenheit sein müsste, als
eine öffentliche (vgl. z.B. Arendt 2003b, S. 205, vgl. Kapitel 2.2.4).
Die Rollentheorie eignet sich m. E. dazu, einige Schwierigkeiten nicht
nur des Arendt’schen Privatheitsbegriffs anzugehen.7 Formuliert wur-
de sie etwa zeitgleich mit Vita activa, Arendt berücksichtigte sie aber
vermutlich – trotz des Titels „Action“ – nicht. Nicht nur, aufgrund ih-
rer „Unkenntnis der wichtigen Literatur“ (IwV, S. 112), was Teil ihres
Vorgehens ist, sondern vermutlich auch deshalb nicht, weil es sich ihrer
Meinung nach um Verhaltenswissenschaften handelte, die sie kritisier-
te (VA, 55ff.). In der Preisrede zum Erhalt des Sonning-Preises bezieht
Arendt sich jedoch auf einen Rollenbegriff zur Definition des Wortes
„Person“ über seine Etymologie der „Maske“ (Arendt 2003b, Prologue,
im Folgenden zit. als ,RJ‘, S. 13f.).

Ihr zweites Beispiel, das eines Jurymitglieds in einem US-amerika-
nischen Gericht, ist an den Ort, in dem Fall den Gerichtssaal, gebunden,
allerdings muss das Mitglied nicht zu irgendeinem Zeitpunkt im Ge-
richtssaal sein, sondern im Moment der Verhandlung. Arendt selbst er-
wähnt hier auch die zeitliche Komponente (vgl. Kapitel 3.5), indem sie
schreibt, dass eine Person, die einmal zu einem Jurymitglied gemacht
wurde, plötzlich unparteiisch und neutral sein müsse. Wir nähmen da-
bei an, dass jedes Individuum zu dieser unparteiischen Haltung fähig
wäre, unabhängig von seinem Hintergrund, seiner Bildung und seinen
privaten Interessen (vgl. PRPI, 104f.). Sie beschreibt außerdem selber,
dass die Geschworenen, um Mitglieder der Jury sein zu können, durch
ihre Aufgabe und den Ort „gleichgemacht“ (equalized) würden. Durch

7 | Vgl. auch Rössler und Mokrosinska, die auf die Rollentheorie von Parsons

et al. in Bezug auf den sozialen Wert des Privaten zurückgreifen (Rössler und

Mokrosinska 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 83

die Vereinheitlichung könnten sie sich auf die Sache, als etwas das au-
ßerhalb ihrer selbst und nicht subjektiv sei, konzentrieren (vgl. PRPI,
S. 105).8 Die von Arendt angeführten Beispiele zeigen, dass sich die
lokale Dimension von der proprietären u.a. dadurch unterscheidet, dass
es sich eben nicht nur um die eigene Wohnstätte handelt, sondern Men-
schen ihre Privatheit auch gleichsam mitnehmen können, wie etwa der
Arzt zu besagter Abendveranstaltung.

Der Grund dafür, wo menschliche Tätigkeiten in den „verschiede-
nen Bereichen weltlich-menschlichen Lebens“ (VA, S. 96) lokalisiert
seien, läge im Wesen der Sachen selbst. Arendt führt hierzu das Bei-
spiel der „tätigen Güte“ an, das dabei, ebenso wie Weisheit, belegen
soll, dass nicht nur „das Notwendige, das Flüchtige, das Schamvolle
im Bereich des Privaten zu Hause“ (VA, S. 89) seien. Hier ist von Be-
deutung, dass Arendt ausführt, dass „der Sinn des menschlichen Tätig-
seins von dem Ort“ abhänge, an dem es sich vollziehe (VA, S. 96). Es
zeige sich, dass

die uns historisch überlieferten Übereinkommen politischer Gemeinschaften

über den Ort bestimmter Tätigkeiten und darüber, welche es verdienen, öffent-

8 | Arendt kritisiert mehrfach, dass es ,Objektivität‘ insofern nicht gäbe, als

dass immer Menschen beteiligt seien, so etwa in Bezug auf Naturwissenschaf-

ten. Auch die Resultate der Naturwissenschaften blieben – wie die Geschichts-

und Geisteswissenschaften – an den „subjektiven Faktor“ gebunden (vgl. u. a.

Arendt 1994b; VA). Diese Ablehnung von etwas objektiv Gültigem und die

Befürchtung, es könnte in die Politik übertragen werden, hängt erneut mit ihrer

Kritik am Totalitarismus zusammen. Dort wurden scheinbar objektive Wahrhei-

ten zur Begründung der Regime und ihrer Taten verwendet, siehe hierzu auch

die Feststellung „objektiver Gegner“ in totalitären Systemen (vgl. Kapitel 4.3.2

und 3.3.1). Es gibt jedoch Objektivität im Sinne von Gegenständlichkeit zwi-

schen den Menschen (VA, S. 224f.). In der Laudatio auf Karl Jaspers stellt

Arendt klar, dass im Bereich des Politischen „das Persönliche ganz und gar

keine Privatsache sei“ (LKJ, S. 91). Zur Objektivierung von Menschen vgl. Ka-

pitel 4.2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

lich zur Schau gestellt zu werden, und welche der Verborgenheit in einem priva-

ten Bereich bedürfen, weder willkürlich noch lediglich historischen Umständen

geschuldet sind, sondern in der Natur der Sachen selbst

lägen (VA, S. 96). Abseits der wortspiel-ähnlichen Konstruktion, dass
neben Menschen auch Tätigkeiten – hier die „Tätigkeit der guten Wer-
ke“ – und substantivierte Eigenschaften im Privaten „zu Hause“ sein
können, wirkt Arendts Formulierung, dass es Dinge gäbe, „die ein
Recht auf Verborgenheit“ (VA, S. 90) hätten, während andere nur ge-
deihen könnten, wenn sie öffentlich gezeigt werden und von anderen
betrachtet werden können, irritierend, da Dinge kein Recht auf etwas
haben können. Rechte können grundsätzlich nur natürlichen oder ju-
ristischen Personen zukommen. Ein Blick in The Human Condition
verdeutlicht jedoch, dass Arendt meint, dass bestimmte Dinge verbor-
gen werden müssten (vgl. „need to be hidden“), während andere öffent-
lich gezeigt werden müssten (vgl. „need to be displayed publicly“), um
überhaupt existieren zu können (THC, S. 73). Gleichzeitig wird Arendt
rhetorisch an dieser Stelle allerdings ungewöhnlich deutlich, wenn sie
feststellt, dass die „elementarste Bedeutung“ (VA, S. 89f.) der Berei-
che ,öffentlich‘ und ,privat‘ wäre, dass manche Dinge besagte Rechte
hätten. Diesen o. g. Phänomenen oder zumindest den von Arendt in Vi-
ta activa untersuchten Tätigkeiten wohne etwas inne, unabhängig da-
von „an welcher Stelle wir sie jeweils in einer gegebenen Zivilisation
antreffen mögen“, das darauf hinweise, dass jede menschliche Betäti-
gung „nicht gleichsam in der Luft“ schwebe, sondern einen „ihr zuge-
hörigen Ort in der Welt“ habe (VA, S. 90).9 Zu den Dingen, die nur
in der Öffentlichkeit gedeihen können, zählen laut Arendt z.B. Ehre
und Unsterblichkeit, da diese nur mit einem Publikum denkbar sind,
das die zugrundeliegenden Leistungen wahrnimmt.10 Auffällig ist an

9 | Vgl. zu Arendts Sozialontologie Kapitel 2.

10 | Vgl. hierzu auch Arendts Ansicht, dass uns nur durch das Gesehen- und

Gehörtwerden „Wirklichkeit“ zukäme (VA, 73, vgl. auch oben Kapitel 2.2.3)

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 85

dieser Stelle die Verwendung des Bildes des biologischen „Gedeihens“
im Vergleich zur Natalität des Menschen, das sich für Arendt auf den
Kreislauf der Natur gegenüber der Linearität eines Menschenlebens be-
zieht.

Die von ihr an dieser Stelle gewählten Beispiele, um den Ort der
Tätigkeiten in der Welt zu beschreiben, sind bemerkenswert, da es sich
eigentlich nicht um Tätigkeiten handelt, sondern um die menschliche
Eigenschaft der Güte und die Tugend der Weisheit. Arendt gesteht al-
lerdings selbst ein, dass das „Phänomen einer den Tätigkeiten inhä-
renten Lokalisiertheit“ (VA, S. 90) „merkwürdig“ sei, weshalb sie ein
Beispiel wähle, das „nicht alltäglich“ sei und „sogar etwas Extremes
an sich“ habe (vgl. VA, S. 90). Dieses Beispiel, das „eine erhebliche
Rolle in der Geschichte politischen Denkens gespielt“ (VA, S. 90) ha-
be, habe nicht sie aufgebracht, sondern Machiavelli. „Diese Sache mit
der Güte“ habe etwas mit der „Unterscheidung zwischen dem Öffent-
lichen und dem Privaten zu tun“ (IwV, S. 84). Was konkret, erläutert
Arendt nicht. Sie differenziert jedoch an dieser Stelle zwischen dem
Interesse, das ein Mensch an der Welt hat, und demjenigen, das er nur
an sich hat (vgl. IwV, S. 85). In den „modernen Republiken“ sei, so
Arendt, „die Religion zur Privatangelegenheit geworden“. Sie verweist
auf Macchiavelli, der die Auffassung vertreten habe, dass sie dies auch
sein sollte. Menschen, die glaubten, dass „die Welt sterblich sei und sie
selbst unsterblich“, sorgten sich nicht genügend um die Welt sowie um
deren Stabilität und Ordnung, und sollten deshalb nicht in die Politik
gelassen werden (IwV, S. 85). In den Fragmenten zu einer geplanten,
aber erst posthum in Fragmenten publizierten Einführung in die Poli-
tik (WiP) formuliert sie diese Abgrenzung folgendermaßen: „[ . . . ] im
Mittelpunkt der Politik steht immer die Sorge um die Welt und nicht
um die Menschen“, in der „Krise der modernen Welt“ werde hingegen

sowie ihren Begriff von Narrativität, dass (Lebens-)Geschichten erzählt und

verdinglicht werden müssen (VA, S. 222ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

angenommen, dass der Mensch und nicht die Welt „aus den Fugen ge-
raten“ sei (WiP, 23f.).11 Auch in ihren veröffentlichten Schriften betont
sie, dass, wer „nicht an der allen gemeinsamen Welt, sondern nur an sei-
nem Privatleben interessiert“ sei, sich nicht zur Politik eigne (vgl. z.B.
Arendt 1958c, Die Ungarische Revolution und der totalitäre Imperia-
lismus, im Folgenden zit. als ,UR‘, S. 45; vgl. auch ÜR, S. 355).

Diese gemeinsame Welt ist neben der dinglichen Welt (vgl. Kapi-
tel 3.2.1), das, was „zwischen“ den Menschen stattfindet. Arendt kon-
kretisiert, dass „überall“, wo Menschen zusammenkämen, „sei es pri-
vat oder gesellschaftlich oder öffentlich-politisch“, ein Raum entstün-
de, der die Menschen in sich versammle und zugleich voneinander tren-
ne. Dabei habe

[ . . . ] [j]eder dieser Räume [ . . . ] seine eigene Strukturiertheit, die sich im Wan-

del der Zeiten wandelt und sich im Privaten in Bräuchen, im Gesellschaftlichen

in den Konventionen und im Öffentlichen in Gesetzen, Verfassungen, Statuten

und dergleichen kundgibt. Wo immer Menschen zusammenkommen, schiebt

sich die Welt zwischen sie, und es ist in diesem Zwischen-Raum, daß alle

menschlichen Angelegenheiten sich abspielen. (WiP, S. 25)

Arendt ist also der Ansicht, dass sich die Struktur des Privaten än-
dere, was sich in Bräuchen zeige. Obwohl sie betont, dass in unter-
schiedlichen „Zivilisationen“ Tätigkeiten an unterschiedlichen Orten
ausgeführt werden könnten und historisch auch wurden, suggeriert sie
auch mit diesem Beispiel, dass den Tätigkeiten inhärent wäre, wo sie
stattfinden sollten (vgl. oben). Diese These führte u. a. dazu, Arendts
Privatheitsbegriff als einen „natürlichen“ oder, genauer gesagt, „quasi-
natürlichen“ (vgl. Kapitel 2.1.3) zu kategorisieren, da Arendt betont,
dass die Dinge und Tätigkeiten die Gründe beinhalteten, aufgrund de-
rer sie im Privaten, im Verborgenen geschähen oder vollzogen würden.
Auch wenn Arendt eine gewisse historische Varianz einräumt, was sie

11 | Vgl. auch Arendts These, wir würden immer bereits für eine aus den Fugen

geratene oder geratende Welt erziehen (KdE, 273, vgl. auch Kapitel 4).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 87

schon allein deshalb muss, da sie ja verschiedene historische Momen-
te ausmacht, in denen das Private zerstört wurde oder nicht vorhan-
den war, steht diese Auffassung im Kontrast zu normativen Privatheits-
theorien (vgl. Kapitel 2.1.3). Seyla Benhabib begreift den Umstand,
dass Arendt meint, dass jedem „Typ menschlicher Aktivität ein ge-
bührender ,Platz‘“ zukomme, als Teil der „philosophischen Methodolo-
gie“ Arendts, und bezeichnet dies als „phänomenologischen Essentia-
lismus“. Sie verweist sowohl auf die damit einhergehenden Probleme,
die Arendts Kritikerinnen und Kritiker aufgegriffen hätten, als auch auf
den Vorteil „soziale und politische Phänomene in einem ganz anderen
Licht zu zeigen“ (Benhabib 1998, 199f.).

Ein konkretes Beispiel lokaler Privatheit benennt Arendt, in ihrer
Aussage, dass eine Geschichte nicht vom Helden in ihr erzählt werden
könne. Der oder die Handelnde beginnt die Geschichte aufgrund von
Mut, dessen es bereits bedürfe, um „die Schwelle seines Hauses, den
Privatbereich der Verborgenheit, zu überschreiten, um zu zeigen, wer
er eigentlich ist, sich also selbst zu exponieren“ (VA, S. 232). Handeln
und Sprechen und für die Griechen damit Freiheit, seien, so Arendt,
ohne diesen anfänglichen Mut nicht möglich (VA, S. 232). Dieses
Initiative-Ergreifen nennt Arendt, wie in Kapitel 2.2.4 dargelegt, die
„zweite Geburt“ (VA, 215f.) des Menschen.

3.2.1 Zuhause

Für den Begriff des Zuhauses ist das Herstellen, die zweite Tätigkeit,
die Arendt neben dem Arbeiten und dem Handeln in Vita activa unter-
sucht, relevant. Das Herstellen hat zum Zweck, dass Menschen etwas
Dauerhaftes in der Welt schaffen, mit dem sie der Vergänglichkeit des
biologischen Lebens etwas Bleibendes entgegensetzen:

Das Herstellen produziert eine künstliche Welt von Dingen [ . . . ]. In die-

ser Dingwelt ist menschliches Leben zu Hause, das von Natur in der Na-

tur heimatlos ist; und die Welt bietet Menschen eine Heimat in dem Maße,

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

in dem sie menschliches Leben überdauert, ihm widersteht und als objektiv-

gegenständlich gegenübertritt. (VA, S. 16)

Herstellen bietet also die Möglichkeit, sich als Mensch(en) in der Welt
und der vergänglichen Natur einzurichten. Im Gegensatz zum Arbei-
ten, dessen Produkte laut Arendt sofort wieder im Rahmen des Kon-
sumptionsprozesses verzehrt und verbraucht würden und zum mensch-
lichen Handeln, dessen einzige Ergebnisse erzählbare Geschichten sei-
en, schafft es Bleibendes, das unter Umständen sogar länger Bestand
hat als der Mensch oder zumindest als einzelne Menschenleben. Es ha-
be einen klar definierten Anfang und ein klar definiertes Ende und kann
in Zweck-Mittel-Kategorien begriffen werden. Arendt spricht von ei-
ner „menschlichen Heimat“, in einer durch Zivilisation geschaffenen
Welt (EUtH, S. 622). Dieses Zuhause umfasst mehr als ein Heim. Der-
art versteht auch Seyla Benhabib Arendts Begriff des Privaten, den sie
erweitert, und erläutert, dass Arendt ihrer Meinung nach ein „Zuhau-
se“ (Benhabib 1998, S. 331) beschreibe.12

Das beschriebene Heimatgefühl drückt Arendt auch explizit in ihrer
Definition von „Verstehen“ in Abgrenzung „zur fehlerfreien Informati-
on und dem wissenschaftlichen Wissen“ aus, es sei „ein komplizierter
Prozeß, der niemals zu eindeutigen Ergebnissen“ führe13, eine

12 | Im englischen Original „home“ (Benhabib 2003, S. 213). Gegenüber der

Kritik anderer feministischer Theoretikerinnen und Theoretiker verteidigt sie

Arendt und stellt fest, dass die feministische Theorie in eine neue Phase des

Nachdenkens, nicht nur über die Interpretation Arendts, sondern auch über die

Dichotomie öffentlich/privat eingetreten sei (Benhabib 1998, S. 331), in der

sich eine „neuerliche Bejahung der Privatsphäre“ andeute. Arendts politisches

Denken sei hierfür ein „unentbehrlicher Leitfaden“ (Benhabib 1998, 331, vgl.

auch Kapitel 1 und 2.1.4).

13 | Sie selber verstand sich also offensichtlich nicht als Wissenschaftlerin,

eventuell auch vor dem Hintergrund der englischen Unterscheidung zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 89

nicht endende Tätigkeit, durch die wir Wirklichkeit, in ständigem Abwandeln

und Verändern, begreifen, und uns mit ihr versöhnen, das heißt durch die wir

versuchen, in der Welt zu Hause zu sein. (Arendt 1994c, S. 110)

Arendt sagte auch von sich selbst, sie erhielte beispielsweise ein Hei-
matgefühl aus dem Umstand, zu verstehen, bzw. dann, wenn andere
verstehen würden (IwV, 48f.). Das Schreiben sei „Teil in dem Ver-
stehensprozeß“ (IwV, S. 48). Sie hätte vermutlich nie etwas nieder-
geschrieben, wenn sie „ein sehr gutes Gedächtnis“ hätte und man al-
les behielte, „was man denkt“ (IwV, S. 48). Bemerkenswert ist, dass
sie mit dieser Haltung im Prinzip eine Tradition weiterführt, die sie
in Vita activa kritisiert: dass der ,Vita contemplativa‘ Vorrang vor der
,Vita activa‘ gegeben worden sei. Sie betont allerdings, dass ihrer Mei-
nung nach die Tätigkeiten der einen den Tätigkeiten der anderen weder
unter- noch überlegen seien (VA, S. 27) und eine Person sich notwen-
digerweise „in dem Maße, in dem sie zu denken wünsch[t]e“ aus der
Welt zurückziehen müsse (IwV, S. 76). Außerdem müsse die Verding-
lichung des Gedachten durch Herstellen erfolgen, um es festhalten zu
können. Hiermit wird etwas Bleibendes im flüchtigen Lebensprozess
geschaffen. Obwohl sie abstreitet, dass sie wirken wolle, hat sie durch
das Niederschreiben eben doch eine gewisse Wirkung auf die Nach-
welt garantiert.14 Sie übernimmt also ihren persönlichen Eindruck, ihr
persönliches „Gefühl“ in ihre Theorie (vgl. auch Kapitel 3.4.1), und for-
muliert sie zu einer allgemeinen Definition um. Sie betont dabei, dass
„ohne persönliche Erfahrung“ kein Denkvorgang möglich sei. „Alles
Denken“ sei „Nachdenken, der Sache Nachdenken“ (IwV, S. 69).

Arendt stellt außerdem die Bedeutung der Erstsprache für ihr Hei-
matgefühl heraus. Diese sei das einzige, was geblieben sei. Nach dem
„Europa der Vorhitlerzeit“ habe sie ansonsten keine Sehnsucht (IwV,

Naturwissenschaften (sciences) und Geistes- bzw. Kulturwissenschaften (hu-

manities).

14 | (Zum Wirken-Wollen vgl. auch z.B. IwV, S. 112).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

S. 60; vgl. auch RJ).15 In einer fremden Sprache schreiben zu müs-
sen sei „das Problem der Emigration“ (Arendt und Jaspers 1985, Brief-
wechsel 1926–1969, im Folgenden zit. als ,AJ‘, S. 59). In der Mutter-
sprache wieder veröffentlichen zu können, sei die „einzige Heimkehr
aus dem Exil, die man nie ganz aus den Träumen verbannen“ kön-
ne, auch wenn diese „Verführung, seine eigene Sprache wieder schrei-
ben zu dürfen“ nicht zähle, „[a]ngesichts dessen, was geschehen“ sei.
Arendt stellt dies in den größeren Zusammenhang, dass es 1947 „ei-
nem Juden nicht leicht [falle], in Deutschland zu veröffentlichen, und
sei er ein Jude deutscher Sprache“. Allerdings seien Juden zu diesem
Zeitpunkt „nicht oder nicht mehr Exilanten“ und hätten kein Recht zu
solchen Träumen (Arendt 1976b, S. 7).

Beim Versuch, Die verborgene Tradition jüdischen Denkens und
jüdischer Dichtung aufzuspüren, formuliert Arendt in Bezug auf Kaf-
kas Roman „Das Schloss“ (Kafka 2000) gleichsam als Definition ei-
nes Menschenrechts: „jener Jude [ . . . ], der wirklich nichts will als
sein Menschenrecht: Heim, Arbeit, Familie, Mitbürgerschaft“ (Arendt
1976b, Die verborgene Tradition. Acht Essays, im Folgenden zit. als
,VT‘, S. 66). Bemerkenswerterweise nennt Arendt das Heim an erster
Stelle, was allerdings auch stilistische Gründe haben könnte, verstehen
wir es hier allerdings als Klimax, dann wäre das basalste das Heim, ei-

15 | Arendt betont die Rolle der „Muttersprache“ jedoch bezeichnenderweise

unter Rückgriff auf eine englische Redewendung. Sie beschreibt, dass sie im

Deutschen Gedichte im Hinterkopf hätte, verwendet jedoch „in the back of my

mind“ während der deutschsprachigen Unterhaltung (IwV, S. 60). Von außen

betrachtet wechselt Arendt, zumindest bei einzelnen Wörtern, also zwischen

den Sprachen, empfindet allerdings das wissenschaftliche Schreiben und Reden

und Unterrichten in einer anderen Sprache offensichtlich als hinderlich und de-

fizitär, die „Produktivität“ sei in einer „fremden“ Sprache nicht dieselbe (IwV,

S. 61). Es dauere Jahre, bis man in einer fremden Sprache wieder seiner selbst

Herr sei, schreibt sie etwa 1950 an ihren Mann (vgl. Arendt und Blücher 1996,

Briefe 1936–1968, im Folgenden zit. als ,ABlü‘, S. 222).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 91

gentlich gekoppelt mit Familie, die steht jedoch hier nach der Arbeit,
die, Arendt zufolge, Teil des lebenserhaltenden Prozesses und ein pri-
vates Phänomen und somit ein soziales, kein politisches Problem sei.
Die Reihenfolge in Bezug auf dieses Menschenrecht ist also, wenn wir
es mithilfe von Arendts später als diese erschienenen Schriften, insbe-
sondere Vita activa aufschlüsseln, 1. privat, 2. gesellschaftlich/sozial,
3. privat/intim, 4. politisch/öffentlich.16

Ähnlich führt sie auch aus, was die „summarische, vorläufige Vor-
bereitung“ des Genozids im Nationalsozialismus ausmachte, wobei der
„entscheidende Schritt“ auf dem Weg zur totalen Herrschaft die Tö-
tung der juristischen Person gewesen sei (vgl. Kapitel 3.3.1 und 4.2.1):
„Der Verlust des Arbeitsplatzes und des damit angestammten Platzes
in der Gesellschaft, [ . . . ] oder der bei den Staatenlosen eingetretene
Verlust von Paß, Heimat, gesichertem Aufenthalt und Recht auf Er-
werb“ (EUtH, S. 921). Arendt unterscheidet zwischen politischen, ge-
sellschaftlichen und privaten Rechten und damit zwischen der Dring-
lichkeit, mit der diese umgesetzt werden müssten sowie der Befugnis
des Staates, ihre Umsetzung durchzusetzen. Die einzigen politischen
Rechte seien das aktive und passive Wahlrecht (Arendt 2003b, S. 205).

Die von Arendt befürwortete Art mit dem Jüdisch-Sein umzugehen
ist, in ihrer Beschreibung der „Vier Arten“ von Parias, diejenige des

16 | Vgl. hierzu auch Tobias Matzners Auseinandersetzung mit Lisa

Disch (Matzner 2013). Matzner stellt fest, dass es sich sehr wohl um ein po-

litisches Problem handelt, weil es nicht das „Elementarste“ sei, das „alle Men-

schen teilen“, sondern es hinge vom Schloss und somit für die Dorfbewohner

von der gleichen Willkür ab, der auch K. in Franz Kafkas Roman, den Arendt

thematisiert, unterworfen bleibt (Matzner 2013, S. 190). Matzner kritisiert im

Prinzip wie Arendt selbst die angebliche Universalität von Menschenrechten.

Menschen seien eben nicht von Geburt an gleich, sondern würden durch Poli-

tik gleichgemacht. Dadurch würden eben auch durch Politik manche Menschen

nicht gleichgemacht und somit ausgeschlossen, vgl. zu Arendts Forderung nach

einem Recht auf Rechte auch Kapitel 4.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

„bewussten Parias“. Im 20. Jahrhundert sei jedoch keine Paria-Existenz
mehr möglich, ebenso wenig wie ein Leben als Parvenu. Das individu-
elle Problem sei zu einem politischen Problem geworden (AM, S. 28;
VT, S. 72f. vgl. auch Mönig 2015b, S. 83).

Dass die Paria-Existenz nicht mehr möglich ist, hat Arendt am ei-
genen Leib erfahren. Als Flüchtling und Staatenlose war es nicht mehr
möglich sich – sei es durch Assimilation oder Außenseitertum – in ei-
ner Welt einzurichten, in der kein Platz mehr für sie war.

3.2.2 Exil

Wie oben beschrieben hält Arendt die theoretische Unterscheidung zwi-
schen Besitz sowie Reichtum und Eigentum für relevant für die Defini-
tion von Privatheit. Als Exilantin, als „Bohemien“, wie sie sich selbst
bezeichnet, schreibt sie jedoch im August 1945, sei sie in „keinem Be-
sitz“ und nicht in „keinem Eigentum“ verwurzelt (Arendt und Blumen-
feld 1995, ... in keinem Besitz verwurzelt. Die Korrespondenz, im Fol-
genden zit. als ,ABlum‘, S. 23). Im Essay „Wir Flüchtlinge“ (Arendt
1986b, Wir Flüchtlinge, im Folgenden zit. als ,WF‘) bringt sie anhand
einer Beschreibung dessen, was die Flüchtlinge verloren haben 1943
auf den Punkt, was die „private Welt“ bedeute:

Wir haben unser Zuhause und damit die Vertrautheit des Alltags verloren. Wir

haben unseren Beruf verloren und damit das Vertrauen eingebüßt, in dieser Welt

irgendwie von Nutzen zu sein. Wir haben unsere Sprache verloren und mit ihr

die Natürlichkeit unserer Reaktionen, die Einfachheit unserer Gebärden und

den ungezwungenen Ausdruck unserer Gefühle. Wir haben unsere Verwandten

in den polnischen Ghettos zurückgelassen, unsere besten Freunde sind in den

Konzentrationslagern umgebracht worden, und das bedeutet den Zusammen-

bruch unserer privaten Welt. (WF, 7f.)17

17 | Zum Aspekt, inwiefern Freundinnen und Freunde sowie Verwandte das Pri-

vate ausmachen, vgl. Kapitel 3.4.2.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 93

Arendt betont, dass die Flüchtlinge eigentlich gar nicht als solche
erkannt werden wollten und um keinen Preis abhängig von denen
sein wollten, die sie retteten. Dies hinge auch damit zusammen, dass
sie nicht von der „jüdischen Solidarität“ profitieren wollten, sondern
wie „Verrückte [ . . . ] um eine private Existenz mit individuellem Ge-
schick“ (WF, S. 13) kämpften, um nicht zu den „Schnorrern“ zu gehö-
ren. Zu dieser Zeit, während das Exil noch andauerte, schreibt sie, dass
die Flüchtlinge die Sprache „verloren“ hätten. Ihrer späteren Einschät-
zung zufolge ist Sprache allerdings gerade das, was bleibt (vgl. Kapi-
tel 3.2.1).

Staatenlose sind laut Arendt heimatlos (AM, S. 25), sie sind recht-
los. Nicht nur ihre Möglichkeit, öffentlich zu erscheinen und am po-
litischen Leben teilzunehmen, wurde ihnen genommen, sondern auch
ihr Privatleben wurde vernichtet. Gleichzeitig ist allerdings ihr eigenes,
ihr persönliches Problem zu einem politischen Problem geworden. Der
Rechtlose ist gleichzeitig „nichts als ein Mensch“, jedoch

ist er doch dies gerade nicht durch die gegenseitig sich garantierende Gleichheit

der Rechte, sondern in seiner absolut einzigartigen, unveränderlichen und stum-

men Individualität, der der Weg in die gemeinsame und darum verständliche

Welt dadurch abgeschnitten ist, daß man ihn aller Mittel beraubt hat, seine In-

dividualität ist [sic!] das Gemeinsame zu übersetzen und in ihm auszudrücken.

Er ist gleichzeitig der Mensch und das Individuum überhaupt, das allerallge-

meinste und das allerspeziellste, das beides gleichermaßen abstrakt ist, weil es

gleichermaßen weltlos bleibt. (EUtH, S. 624)

An dieser Stelle wird erneut deutlich, wie eng Arendts Privatheitsbe-
griff mit ihrer Kritik an den totalitären Systemen des 20. Jahrhunderts
verknüpft ist und umgekehrt. Die Staatenlosen und Rechtlosen, die
als eine „neue Kategorie“ von Menschen in diesem Jahrhundert her-
vorgebracht worden seien, werden über das Private definiert, ihnen
kommen keine Menschenrechte zu, wobei Arendt einen Großteil die-
ser am Privaten festmacht (vgl. auch Kapitel 3.2.1). Das „abstrakte
Menschenwesen“ habe „keinen Beruf, keine Staatszugehörigkeit, kei-

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

ne Meinung und keine Leistung [ . . . ], durch die es sich spezifizieren
könnte“ (EUtH, S. 623), es sei das Gegenbild zum Staatsbürger, des-
sen „Ungleichheit und Differenz“, also das, was ihn ausmache, und
was in der Sphäre des Privaten geschützt und gehegt werde, ständig
„innerhalb der politischen Sphäre von dem großen Gleichmacher aller
Unterschiede, der Staatsbürgerschaft selbst, eingeebnet“ werde (EUtH,
S. 623).18

Es ist nicht möglich, ein Leben nur in der Öffentlichkeit zu verbrin-
gen, allerdings kommt den Rechtlosen, ebenso wie den Sklaven, die
zwar ein Leben nur im Privaten verbringen können, keine Realität zu,
sie können ihre Rechte und Bedürfnisse nicht artikulieren, weil ihnen
niemand zuhört, sie haben in der Welt keinen Platz, den sie ihr eigen
nennen könnten. Laut Arendt seien sie in den Naturzustand zurückge-
worfen, weil sie in der Welt keine Spuren hinterlassen konnten, sich
nicht in ihr einrichten konnten, sie würden leben und sterben, ohne
„eine gemeinsame Welt errichtet zu haben“ (EUtH, S. 621). Die Recht-
losen hätten die „Bezüge zu der von Menschen errichteten Welt und zu
all jenen Bezirken menschlichen Lebens, die das Ergebnis gemeinsa-
mer Arbeit“ seien, verloren (vgl. EUtH, S. 621).19 In Kapitel 4 werde
ich darauf eingehen, was es heißt, wenn Menschen vergessen werden,
keine Spuren mehr hinterlassen können. Diese Spuren führen uns je-

18 | Aus der Analyse der Situation der Staatenlosen entwickelte Arendt ihre

Forderung nach einem Recht, Rechte zu haben, vgl. Kapitel 4.3.1. Das o.g. Zi-

tat aus ihrer 1951 erschienen Totalitarismusanalyse Elemente und Ursprünge

totaler Herrschaft liest sich bereits wie eine Synthese der Arendt’schen Theorie

von Einzigartigkeit und Pluralität, die sie 1958 in Vita activa ausarbeiten wird.

19 | Arendt scheint die Differenzierung zwischen „Arbeit“ und „Herstellen“,

die sie in Vita activa vorgenommen hat (vgl. Kapitel 2.2.4), zu diesem Zeit-

punkt noch nicht ausgearbeitet zu haben, da sie dort betont, dass die Objekte der

von Menschen gemachten Welt durch Herstellen produziert würden (vgl. Kapi-

tel 3.2.1), während für das Arbeiten charakteristisch sei, dass es kein Ergebnis

habe, das nicht direkt wieder vom Lebensprozess aufgezehrt werde.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 95

doch zunächst zu einer weiteren Dimension des Privaten, da wir heute
durch die Nutzung des Internets und verschiedener technischer Geräte
Daten-„spuren“ in einem nie dagewesenen Ausmaß hinterlassen.

3.3 INFORMATIONELLE PRIVATHEIT

Informationelle Privatheit kann definiert werden als Schutz derjenigen
Informationen, die einen Menschen identifizieren oder identifizieren
können (vgl. auch Kapitel 2.1.3). Beate Rössler formuliert, dass in-
formationelle Privatheit gegeben sei, wenn „Personen den Anspruch
haben, vor unerwünschtem Zugang im Sinne eines Eingriffs in persön-
liche Daten über sich geschützt zu werden, also vor dem Zugang zu
Informationen über sie, die sie gerade nicht in den falschen Händen
sehen wollen“ (Rössler 2001, S. 25). Es handelt sich um Daten über
eine Person, die diese entweder freiwillig angegeben hat, oder die über
sie erhoben wurden (vgl. Kapitel 4.3.1). Die Datenerhebung beginnt zu-
meist kurz nach der Geburt qua Meldung in einem bestimmten Staat. In
der Bundesrepublik Deutschland wurde u. a. 1983 durch das sog. Volks-
zählungsurteil des Bundesverfassungsgerichts bestätigt, dass diese Di-
mension des Privaten schützenswert ist, dass Bürgerinnen und Bürger
ein Recht auf „informationelle Selbstbestimmung“ haben (vgl. Kapi-
tel 2.1.2 und 4). Begrifflich wird mit der Formulierung des „Rechts auf
informationelle Selbstbestimmung“ auf zwei der hier beschriebenen Di-
mensionen verwiesen, da bei Selbstbestimmung Entscheidungsfreiheit
mitklingt, also die dezisionale Ebene. Das Gericht betont jedoch expli-
zit die informationelle Dimension, die offensichtlich vor der Ableitung
dieses neuen Rechts aus dem allgemeinen Persönlichkeitsrecht (Art. 2
Abs. 1 in Verbindung mit Art. 1 Abs. 1 GG) nicht gegeben war (Lewin-
ski 2012, S. 29). Dieses Urteil und die Betonung des geschützten Le-
bensbereichs gegenüber Eingriffen durch den Staat, ist historisch vor
dem Hintergrund der deutschen Totalitarismuserfahrung im National-
sozialismus zu verstehen. Arendt selbst hat diese Dimension nicht ex-

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

plizit benannt, ihr Werk enthält allerdings Beispiele und Beschreibun-
gen, die wir mithilfe dieses Begriffs aus der aktuellen Forschung her-
vorheben können. Auch wenn laut Arendt im Totalitarismus versucht
wurde, das gesamte Privatleben der Menschen zu infiltrieren und da-
mit gleichsam zu vernichten, thematisiere ich die totale Herrschaft hier
(Kapitel 3.3.1) unter der informationellen Privatheitsdimension, da Da-
tenerhebung ein zentraler Aspekt dieser Systeme ist, bzw. historisch
zumindest des Nationalsozialismus’ war, der mit heutigen Umständen
verglichen werden kann (vgl. z.B. auch Kapitel 4.2.2 und 4.3.2). In Ka-
pitel 3.3.2 gehe ich näher darauf ein, was das schützenswerte im Daten-
schutz ist, indem ich Hannah Arendts Unterscheidung zwischen dem
Wer- und dem Was-einer-ist untersuche. In der heutigen Debatte ist die
Begründung für den Schutz, dass die Autonomie und die Authentizität
der Bürgerinnen und Bürger gefördert und erhalten werden muss.

3.3.1 Totale Herrschaft

Die totalen Herrschaftsapparate realisierten, so Arendt, eine „Identität
von privatem und öffentlichem Interesse“ (EUtH, S. 895). Den Nazis
sei es sogar gelungen, das Privatleben abzuschaffen (EUtH, S. 895).
Als eines der Merkmale totaler Herrschaft (EUtH)20 stellte Arendt he-
raus, dass es sich um die „einzige Staatsform [handle], mit der es keine

20 | Hannah Arendts Totalitarismusanalyse (EUtH) bescherte ihr erste interna-

tionale Wahrnehmung. Im dreiteiligen, zuerst 1951 unter dem Titel The Orig-

ins of Totalitarianism (OT) erschienenen Werk stellte sie sich explizit die Fra-

ge, wie es zu den totalitären Herrschaftsformen im 20. Jahrhundert kommen

konnte. Sie wollte dediziert nach den Ursachen für die Entstehung dieser Herr-

schaftsform fragen. Der erste Teil trägt den Titel „Antisemitismus“, gefolgt von

„Imperialismus“, bevor sie im letzten, kürzesten Teil „Totale Herrschaft“ analy-

siert. Karl Jaspers schlägt im „Geleitwort“ vor, den dritten Teil zuerst zu lesen,

da die Genese besser verstanden würde, wenn das Ergebnis bereits bekannt

sei (Jaspers 2006, S. 11).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 97

Koexistenz geben“ könne (EUtH, S. 636). In ihr sei „angeblich das Ge-
samtleben der Menschen [ . . . ] total politisiert worden“ (WiP, S. 29).21

Ein Element der Entstehung der totalitären Herschaftsstrukturen sei der
Versuch der Regime gewesen, das gesamte Leben der Menschen zu
beherrschen. Dies sei ein zentraler Unterschied zwischen totaler Herr-
schaft und „bloßer“ Tyrannei. Die Tyrannis begnüge sich damit, „die
politische Sphäre der Menschen zu zerstören, also Handeln zu verweh-
ren und Ohnmacht zu erzeugen.“ (EUtH, 974f., vgl. auch 694f.). Totali-
täre Herrschaft hingegen würde „wahrhaft total“, wenn „sie das privat-
gesellschaftliche Leben der ihr Unterworfenen in das eiserne Band des
Terrors“ spanne (EUtH, 974f.).

Arendt verwendet an dieser Stelle den Begriff privat-gesellschaft-
lich. In ihrer historischen Analyse der „Geburt der Gesellschaft“ trennt
sie jedoch im sieben Jahre später erschienenen Buch Vita activa bei-
de Begriffe definitorisch, da die Gesellschaft erst entstanden sei, als
vormals private Dinge an die Öffentlichkeit gelangten (VA, S. 57).22

Der Gebrauch dieser Formulierung unterstreicht ihre Diagnose, dass
wirklich alle Lebensbereiche durch die Ideologie vereinnahmt wurden.
„Totale Beherrschung“ könne „freie Initiative in keinem Lebensbereich
erlauben“, weil sie kein „Handeln zulassen [dürfe], das nicht absolut

21 | Arendts Gebrauch des Wortes „angeblich“ in Bezug auf die „totale Poli-

tisierung“ lässt dabei darauf schließen, dass sie selbst auch der Meinung war,

dass es nicht wirklich gelungen ist. Grund hierfür könnte die von ihr in Anleh-

nung an Kant (vgl. WiP, S. 49) und Rosa Luxemburg formulierte menschliche

Spontaneität gewesen sein. Sie spricht allerdings in zu Lebzeiten unveröffent-

lichten Manuskripten auch von der „Erfahrung der totalen Politisierung“ (vgl.

WiP, S. 30), die die Frage nach dem Sinn von Politik, bzw. ob diese überhaupt

noch einen Sinn habe, beeinflusse.

22 | Vgl. auch oben Kapitel 2.2. Bereits die Massengesellschaft, die eine Vorbe-

dingung für das Entstehen totalitärer Systeme ist, zerstöre nicht nur das Öffent-

liche, sondern auch das Private (VA, S. 73f.).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


98 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

voraussehbar“ ist (EUtH, S. 724, Hervorhebung von mir, JMM).23 Da-
bei habe sich nichts als „leichter zerstörbar“ erwiesen als „die Privat-
moral von Leuten, die einzig an die ununterbrochene Normalität“ ihres
privaten Lebens gedacht hätten, nichts habe „leichter gleichgeschaltet,
öffentlich uniformiert“ werden können als dieses Privatleben (EUtH,
S. 723). Zu diesen Leuten zählte der „Spießer“, der ein „atomisiertes
Individuum“ gewesen sei, der „Massenmensch“ (EUtH, 722f.). Arendt
zitiert den Nationalsozialisten Robert Ley nach Bramstedt (Bramstedt
1945, S. 178):24 „Der einzige Mensch, der in Deutschland noch ein
Privatleben hat, ist jemand der schläft.“ (EUtH, S. 723)

Im Original liest sich dies wie folgt:

[ . . . ] Du [„Unternehmer“] kannst nicht sagen, das ist meine Privatsache, mein

Werk ist meine Privatsache. Nein, in Deutschland gibt es keine Privatsache

mehr! Wenn Du schläfst ist es deine Privatsache, sobald Du aber wach bist

und mit einem anderen Menschen in Berührung kommst, musst Du eingedenk

sein, dass Du ein Soldat Adolf Hitlers bist und nach seinem Reglement zu leben

hast und zu exerzieren. Privatleute haben wir nicht mehr. Die Zeit, wo jeder tun

und lassen konnte, was er wollte, ist vorbei. Wir pfeifen auf die liberalistische

Auffassung, die kennen wir nicht mehr. Ein Soldat muß gehorchen. (Ley 1938,

S. 71)

23 | Arendts Begründung klingt an dieser Stelle redundant. In Bezug auf wei-

tere Ausführungen wird aber deutlich, dass im Rahmen des Versuchs Men-

schen absolut zu beherrschen, ihr Verhalten vorhersagbar sein muss, da spon-

tane Handlungen nicht berechenbar sind und die Menschen sobald sie handeln

würden, nicht mehr total beherrscht würden, vgl. zum Versuch, Handeln durch

Herstellen und Sich-Verhalten zu ersetzen auch Kapitel 4.2.1.

24 | Ley war „Reichsorganisationsleiter“ der NSDAP und Leiter der „Deut-

schen Arbeitsfront“. Im Nürnberger Prozess als einer der Hauptkriegsverbre-

cher angeklagt, beging er 1945 Suizid. Das Zitat stammt aus einer Rede, die

Ley im Juli 1937 vor dem Chemieunternehmen Leunawerke gehalten hat, bei

der er die Anfänge der „Deutschen Arbeitsfront“ erläuterte.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 99

Das nationalsozialistische Bild des Bürgers als Soldaten verdeutlicht,
dass die Bürgerinnen und Bürger keine Privatheit hatten, auch keine
dezisionale Privatheit (vgl. Kapitel 3.4), insofern bestätigt dieses Zitat
Arendts These, dass versucht wurde, alle Lebensbereiche zu infiltrie-
ren.

Ein entscheidender Unterschied zwischen den beiden totalitär-
en Systemen Bolschewismus und Nationalsozialismus bestand laut
Arendt darin, dass im Nationalsozialismus alles akribisch dokumentiert
wurde, während für die totalitäre Herrschaft in Russland zwar viele In-
formationen vorlägen, aber Opferzahlen und Bevölkerungsstatistiken
nicht vorhanden seien und auch nie erhoben worden seien. Auch über
die Organisationsstruktur des Regimes sei – auch in den 1960er Jahren
– beispielsweise im Smolensker Archiv nichts zu erfahren (vgl. EUtH,
S. 630ff., 643).25 Obwohl es zunächst wie ein Widerspruch scheinen
mag, sind also Intransparenz und Datenerhebung gleichzeitig Merkma-
le totaler Herrschaft.

Was diese Datenerhebung für die Bevölkerung und das politische
Handeln heißen kann, wird deutlich an Arendts Beschreibung einer Me-
thode der zaristischen Geheimpolizei Ochrana, die ein „Registrierver-
fahren“ für Verdächtige26 entwickelt habe, bei dem die politischen und
nichtpolitischen Verhältnisse zu Bekannten des Hauptverdächtigen und

25 | Diese Informationen betreffen dabei nicht unbedingt die informationelle

Privatheit, sofern sie nicht „personenbezogen“ sind, vgl. z.B. „die Höhe der

Ernteerträge“ oder die „Kriminalitätsrate“ (EUtH, S. 643). Beide Statistiken

können jedoch durchaus mit Personen in Verbindung gebracht werden, wenn

dies gewollt ist. Vgl. zur Schwierigkeit der Definition von Identifizierbarkeit

Kapitel 2.1.3.

26 | Dem Wesen totaler Herrschaft sei es laut Arendt inhärent, dass Menschen

– die hier „Angeklagten“ – nur verhört würden, um ihre Beziehungen festzu-

stellen, da die „wirkliche Opposition“ (EUtH, S. 824) bereits in einem früheren

Stadium der Herrschaft ausgeschaltet worden sei. Ihre „Verbrechen“ stünden

deshalb schon vor der Verhaftung „objektiv“ fest (vgl. EUtH, 898f.).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

selbst deren Bekannten, „die vielfältigen Beziehungen, die zwischen
Menschen existieren, von der zufälligen Bekanntschaft über wirkliche
Freundschaften zu den Familienbeziehungen“ (EUtH, 898f.) graphisch
dargestellt wurden. Diese Methode,

die gesamte Bevölkerung so zu katalogisieren, daß man nicht nur sie selbst,

sondern auch die Erinnerung an sie absolut beherrscht, [habe] ihre Grenzen

[offensichtlich] nur an der Größe der Wandkarte. Theoretisch wäre es durchaus

denkbar, daß eine einzige solche Karte in riesenhaften Ausmaßen die Beziehun-

gen und Querverbindungen eines großen Territoriums enthält. Und genau dies

entspricht dem Wunschtraum totalitärer Polizei. [ . . . ] [S]ie träumt davon, mit

einem Blick auf die Riesenkarte an der Bürowand ausfindig machen zu können,

wer zu wem Verbindungen hat; und dieser Traum ist grundsätzlich nicht uner-

füllbar, er ist nur etwas schwierig in seiner technischen Ausführbarkeit. Gäbe

es diese Wandkarte wirklich, so stände nicht einmal mehr das Gedächtnis den

totalitären Herrschaftsansprüchen im Wege; die Wandkarte könnte es ermögli-

chen, Menschen wirklich spurlos verschwinden zu lassen, so als hätte es sie nie

gegeben. (EUtH, 898f.)27

Arendt nennt an dieser Stelle eine Methode eines prä-totalitären Staa-
tes, bezeichnet sie aber als den Traum der „technisierten Polizei un-
ter totalitären Bedingungen“ (EUtH, S. 898, Hervorhebung von mir,
JMM). Den Bezug zu den totalitären Staaten stellt sie her, indem sie
schreibt, dass die „russische Geheimpolizei [ . . . ] diesem Ideal totaler
Herrschaft bereits recht nahe gekommen“ sei.28 Die Größe der analo-
gen Karte stellt heute aufgrund technischer Möglichkeiten keine Be-
grenzung der Speicherung und Darstellung der Beziehungen zwischen

27 | Zum Thema Erinnern und Vergessen (werden) vgl. Kapitel 4.2.1.

28 | Diese Methode erinnert an heutige soziale Netzwerke wie Facebook, in

denen Nutzerinnen und Nutzer jedoch freiwillig die von der Ochrana erhobe-

nen Daten einspeisen, vgl. z.B. den sog. „social graph“, die graphische Dar-

stellung von Freundschaften zwischen Personen nach Städten eines Facebook-

Praktikanten (Butler 2010, zur Freiwilligkeit vgl. auch Kapitel 4.3.1).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 101

Menschen mehr dar. Auch in den Satellitenstaaten der Sowjetunion sei
eine ähnliche Methode eingeführt worden, wobei Arendt hierzu keine
Quelle nennt und die Aussagekraft des Beispiels durch den Gebrauch
des Wortes „vermutlich“ relativiert:

Auch die Einführung von ,Karteikarten‘29 für jeden Bürger des Landes ent-

sprach genau dem russischen Modell, und auf ihnen fand sich vermutlich nicht

nur kompromittierendes Material aller Art verzeichnet, sondern die für den to-

talen Terror ungleich wichtigeren Informationen über den Familien-, Freundes-

und Bekanntenkreis eines jeden. (UR, S. 62)

Neben dieser Katalogisierung durch den Staat30 erwiese sich in den
frühen Stadien totaler Herrschaft, vor ihrer „totalen Verwirklichung“,
wenn es z.B. noch eine wirkliche Opposition gibt, „der Nachbar bald
als gefährlicher [ . . . ] als die Polizei“ (EUtH, S. 874). „Denunziationen
aus der Bevölkerung“ seien in dieser Phase „sehr viel häufiger als Be-

29 | Im englischen Original verwendet Arendt den Begriff ,cadre-cards‘ (Arendt

1958b, Totalitarian Imperialism. Reflections on the Hungarian Revolution, im

Folgenden zit. als ,TI‘, 41f.). Die deutsche Version stammt von Charlotte Be-

radt, die auch die Rohübersetzung zu Vita activa geschrieben hat (IwV, S. 289,

293). Die „cadre cards“ dienten dazu, „the class origin and occupational of job

applicants“ zu bestimmen, und „entries about their political loyalty and per-

sonal demeanor“ aufzuzeichnen. Somit seien sie Instrumente zur Einschüchte-

rung und de facto Polizeiakten gewesen, deren Existenz Menschen wachsam

werden ließ und ihre soziale und berufliche Mobilität einschränkte. Zualler-

erst seien sie Waffen im Kampf gegen die Mittelklasse, aber auch gegen an-

dere Gruppen gewesen (vgl. Zinner 1962, S. 117). Wie Arendt stellt Zinner für

das Ungarn Anfang der 1950er Jahre fest, dass hier „personal privacy, autono-

my and spontaneity“ restringiert wurden. Er nennt „invasion of privacy“ neben

(Polizei-)Terror als Unterdrückungsinstrumente (Zinner 1962, S. 116).

30 | Weitere Maßnahmen waren im Stalinismus die Einführung eines „Arbeits-

buches“ für Arbeiter und eines „zwangsweisen Identitätsausweises“ (EUtH,

691f.).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

richte von Geheimagenten“ (EUtH, S. 874), da in einer Massenbewe-
gung die Geheimpolizei sich gar nicht erst um solche „Lappalien“ küm-
mere, wie die Aufspürung der heimlichen Feinde und das Unschädlich-
machen der Gegner (vgl. EUtH, S. 873). Um die totalitäre Herrschaft
einzuführen wird also auf die Bevölkerung zurückgegriffen, die Infor-
mationen über ihre Mitbürgerinnen und Mitbürger sammelt und weiter-
leitet. Zu einem späteren Zeitpunkt, wenn alle infiltriert seien – Arendt
verwendet den nationalsozialistischen Begriff „gleichgeschaltet“ –, sei
dies nicht mehr notwendig (EUtH, S. 874). In Die Ungarische Revo-
lution und der totalitäre Imperialismus schreibt Arendt jedoch, dass
das „gegenseitige Denunziantentum“ die totalitäre Gesellschaft beherr-
schen würde, also nicht nur in der frühen Phase gelte. Chruschtschow
habe gar gehofft, den Polizeiterror, die Funktionen der Geheimpolizei
durch „eine Art organisierte[ . . . ] und institutionalisierte[ . . . ] Mobherr-
schaft“ ersetzen zu können (UR, S. 16). Er schien „eine Art Überwa-
chung zu planen, deren Organe [ . . . ] direkt aus der Mitte der jeweili-
gen Gruppen rekrutiert werden“ könnten (UR, S. 16), und hoffte, die
„Polizeiorgane direkt in die Gesellschaft“ einzubauen. Offensichtlich
sei eine neue Phase erreicht, „das Stadium, in dem man den Massen
zumuten und zutrauen könne, sich selbst zu bespitzeln und die für den
Terror notwendigen Opfer freiwillig zu stellen“ (UR, S. 16). Für die Sa-
tellitenstaaten betont Arendt, dass hier nicht die „russische Revolution“
nachgeahmt worden sei. Die Polizei sei

von vorneherein totalitär organisiert [gewesen]: sie war im Innern von einem

Spionage-Apparat, an dessen Spitze die zuverlässigsten Eliteelemente der Par-

tei standen, zusammengehalten, denen die Funktion oblag, die Polizei zu bespit-

zeln, während die gewöhnlichen Mitglieder der Polizei das gleiche Geschäft

innerhalb der Partei und natürlich auch in allen Schichten der Bevölkerung

betrieben. [ . . . ] Die Polizei war die einzige Institution, in der die russischen

Ratgeber nicht im Hintergrund blieben, sondern die Eingeborenen [sic!] offen

überwachten [ . . . ] (UR, S. 62).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 103

Neben dem „Spionagenetz der Polizei“ habe es „einen zweiten Spio-
nageapparat der Roten Armee“ gegeben, was der „für die totale Herr-
schaftsform so außerordentlich charakteristische[n] Duplizierung und
Multiplizierung von Ämtern und Funktionen“ entsprochen habe (UR,
S. 62).

Dass die Überwachung von Menschen Teil der totalitären Herr-
schaft ist, ist im 21. Jahrhundert keine neue Erkenntnis mehr. Im der-
zeitigen informationellen Privatheitsdiskurs wird jedoch ein neues Aus-
maß an Überwachung durch ständige Datenaufzeichnung durch tech-
nische Geräte diskutiert, die von Unternehmen und Geheimdiensten
ausgewertet werden können und werden. Vor dem Hintergrund von
Arendts Philosophie stellt sich die Frage, was dabei erfasst werden
kann, da laut Arendt das Wesenhafte einer Person, das „Wer-einer-ist“
schwer zu fassen ist, sich jedoch gerade anderen offenbart. Dies wer-
de ich im Folgenden untersuchen, wobei sich dieses Personhafte (RJ,
S. 14) auch auf die übrigen Dimensionen des Privaten bezieht.31

3.3.2 Enthüllung des Wer-einer-ist

Arendts These zur Trennung zwischen dem Bereich des Öffentlichen
und der Sphäre des Privaten kann derart verstanden werden, dass das
Personhafte sich nur anderen Menschen gegenüber im Handeln offen-
bare, ihre Theorie also implizieren würde, dass im Privaten Menschen
gerade nicht ihre Persönlichkeit entfalten könnten (vgl. z.B. Rössler
2001, S. 194).32 Ein Merkmal des Handelns, der laut Arendt höchsten
menschlichen Tätigkeit, ist, dass in ihm offenbart wird, wer der oder
die jeweilige Handelnde ist. Der „Jemand“ hinter der Tat zeige sich,
und dies nur im Miteinander-handeln, nicht dort, wo Menschen für-

31 | Vgl. zu Arendts Anthropologie auch Kapitel 2.2.4.

32 | Benhabib versteht Arendts Privatheitsbegriff jedoch genau in diese Rich-

tung (vgl. Benhabib 1998, S. 328f.).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


104 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

oder gegeneinander handelten (VA, S. 220), also nicht bei guten Ta-
ten oder Verbrechen. Menschen zeigten handelnd und sprechend „aktiv
die personale Einzigartigkeit ihres Wesens“, beträten damit die „Büh-
ne der Welt, auf der sie vorher so nicht sichtbar waren“ (VA, S. 219).33

Wenn Menschen nicht handelten und sprächen, käme nur die „einmali-
ge Gestalt ihres Körpers und der nicht weniger einmalige Klang ihrer
Stimme in Erscheinung“ (VA, S. 219). Diese Unterscheidung zwischen
dem, „was“ einer sei und dem, „wer“ er oder sie ist, ist für Arendts po-
litische Theorie, ihren Öffentlichkeitsbegriff und ihre Anthropologie
zentral. Das „was“ einer sei, bestehe aus „Eigenschaften, Gaben, Ta-
lenten, Defekten“ (VA, S. 219), die wir insofern unter Kontrolle und
in der Hand hätten, dass es uns freistünde, diese „zu zeigen oder zu
verbergen“ (VA, S. 219).

Diese Identifizierbarkeit der Person, die hinter den Taten und Wor-
ten steht, berührt die informationelle Dimension das Privaten. Die
Rückführbarkeit von Daten und Informationen auf Personen verletzt
unsere Privatheit. Auch wenn es nicht-kommerzielle Gründe und In-
teressen für die Auswertung von Daten gibt, also beispielsweise zu
medizinischen oder sonstigen Forschungszwecken, ist auch hier zu be-
achten, dass gewährleistet ist, dass nicht zurückverfolgt werden kann,
zu welcher Person die jeweiligen Informationen gehören, weil es so-
wohl im Interesse des bzw. der Einzelnen, als auch im Interesse der
Gemeinschaft ist, wenn nicht alle alles über alle wissen (vgl. Bohan-
non 2015, 468, vgl. auch Kapitel 4).

Auch erinnert Arendts Unterscheidung zwischen dem Enthüllen
des Wer- und des Was-einer-jeweilig-ist, an Beate Rösslers Differen-
zierung zwischen kognitiver und voluntativer (A-)Symmetrie, d. h. die
Frage, ob wir Informationen über uns preisgeben wollen und ob wir
wissen, dass wir aktuell beobachtet oder überwacht werden (vgl. Ka-
pitel 4.3.1). Laut Arendt hätten wir aber über einen bestimmten Teil

33 | Vgl. zur Bühnenmetapher Kapitel 2.2.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 105

dessen, was uns ausmacht, keine Verfügungsgewalt, können also keine
informationelle Selbstbestimmung über alles, was uns betrifft ausüben
– oder ist dann die informationelle Selbstbestimmung gerade auf das
Was-einer-ist bezogen? Wie Arendt selbst formuliert sei

[ . . . ] [D]as eigentlich personale Wer-jemand-jeweilig-ist unserer Kontrolle dar-

um entzogen, weil es sich unwillkürlich in allem mitoffenbart, was wir sagen

oder tun. Nur vollkommenes Schweigen34 und vollständige Passivität können

dieses Wer vielleicht zudecken, den Ohren und Augen der Mitwelt entziehen,

aber keine Absicht der Welt kann über es frei verfügen, ist es erst einmal in

Erscheinung getreten. Es ist im Gegenteil sehr viel wahrscheinlicher, daß dies

Wer, das für die Mitwelt so unmißverständlich und eindeutig sich zeigt, dem

Zeigenden selbst gerade und immer verborgen bleibt [ . . . ] (VA, S. 219).

Das Wer-einer-ist, diese „Aufschluß-gebende Qualität des Sprechens
und Handelns, durch die, über das Besprochene und Gehandelte hin-
aus, ein Sprecher und Täter in Erscheinung tritt [ . . . ] “ und das Was-
einer-ist, lassen sich auch als Art Basis des Datenschutzes, definieren.
„Was“ einer ist, ist unter Umständen egal, wobei Firmen hieran Inter-
esse haben, um potentielle Kundinnen und Kunden „gezielt“ Produkte
zu verkaufen (vgl. Kapitel 4.2.2), wenn dies nicht mit dem „Wer“ ver-
knüpft wird.35 Aber wie kann ich das Wer „schützen“, wenn ich keine
Kontrolle über seine Enthüllung habe? Vielleicht ist es gerade diese Di-
mension, die das massenhafte Datensammeln so sensibel macht, auch
von sogenannten Metadaten. Es kann eben nicht nur rekonstruiert wer-
den, was einer ist, sondern durch seine Verbindungen zu anderen Men-
schen wird auch das ihm eigentlich Wesenhafte eingefangen.

34 | Das vollkommene Schweigen erinnert an die Sklaven im oikos (vgl. Kapi-

tel 2.2.1).

35 | Ähnlich argumentiert Inga Tappe. Das Fehlen von Informationen zum Was

erschwere die Identifikation des Wer (Tappe 2015, S. 94). Aktuelle Forschun-

gen zeigen allerdings, dass auch von scheinbar anonymisierten Daten auf die

Person dahinter geschlossen werden kann (vgl. z.B. Bohannon 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

Handeln und Sprechen sind für Arendt von besonderer Bedeutung
im Politischen. Mich interessiert an dieser Stelle jedoch nicht das ak-
tive, freiwillige In-Erscheinung-treten, denn wenn beispielsweise eine
Politikerin eine Rede auf einem Parteitag hält – abgesehen davon, dass
diese vermutlich nicht „spontan“ ist –, handelt es sich um einen bewuss-
ten Akt, bei dem die Person gehört werden will, und sich den „Augen
und Ohren der Mitwelt“ (VA, S. 219) absichtlich aussetzt. Für meine
Argumentation sind hingegen Fälle von Relevanz, in denen Menschen
nur von bestimmten Kreisen gehört und gesehen werden wollen, oder
gar von überhaupt niemandem, in denen sie selber Kontrolle darüber
haben möchten, wer wann auf Informationen über sie „zugreift“, an
ihrem Leben teilnimmt und sich zur selben Zeit mit ihnen in Räumen
aufhält, die sie selber als eigenen, privaten Ort gewählt haben. Dieses
Wahlmoment verweist bereits auf die Dimension, die ich als Nächstes
behandeln werde: dezisionale Privatheit.

3.4 DEZISIONALE PRIVATHEIT

Wie die Bezeichnung „dezisionale Privatheit“ bereits vermuten lässt,
geht es bei diesen Fragen des Privaten um Entscheidungen, die eine Per-
son z.B. über sich, ihren Körper und ihr Leben trifft, wenn sie den „An-
spruch“ hat, „vor unerwünschtem Zutritt im Sinne von unerwünschtem
Hineinreden, von Fremdbestimmen bei Entscheidungen und Handlun-
gen geschützt zu sein“ (Rössler 2001, S. 25). Als Beispiele für dezisio-
nale Privatheit wurden im US-amerikanischen Kontext u. a. auf den ei-
genen Körper bezogene Entscheidungen wie Abtreibung und Empfäng-
nisverhütung gesehen (vgl. z.B. Cohen 1993). Ob diese aber wirklich
eine Frage von Privatheit sind, oder eher doch eine Frage von Freiheit
(„liberty“), ist in der Literatur umstritten. So argumentiert Ruth Gavi-
son, dass Autorinnen diese Fragen als Privatheitsthemen ansähen, da
sie so eng mit dem Körper verknüpft seien, der Supreme Court im Fall
„Planned Parenthood v. Casey“ 1992 jedoch anders geurteilt hätte (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 107

Gavison 2002). Gerade im Zusammenhang mit Arendts Unterschei-
dung zwischen dem Öffentlichen und dem Privaten erweist sich jedoch
„dezisionale Privatheit“ als Begriff für Fragen der freien Entscheidung,
die in ihrem Werk das Private betreffen, als sinnvoll, da Freiheit im
Arendt’schen Sinne eine Sache der Öffentlichkeit und des Politischen
ist (ÜR, S. 34ff.), es sich bei den genannten Beispielen jedoch expli-
zit um Privatangelegenheiten oder eventuell um gesellschaftliche, nicht
aber um politische Fragen handelt.

Man könnte also annehmen, dass Arendt den Begriff der dezisiona-
len Privatheit befürwortet hätte. Allerdings widerspräche dies eventuell
ihrer Vorstellung davon, dass im Privaten natürliche Dinge geschähen,
dass wir uns hier „mit dem bloßen Geschenk menschlicher Existenz
mehr oder minder abzufinden“ versuchten (EUtH, S. 622). Das Priva-
te sei „die Sphäre, wo, was immer von Entscheidung oder nur Belang
ist, nicht das Resultat unseres eigenen oder anderer Menschen Tun und
Treiben ist“ (EUtH, S. 622). Hieraus sei seit „den Römern“ ein Miß-
trauen gegen die private Sphäre erwachsen, „eine Art Groll gegen das,
was Menschen nicht gemacht haben und nicht machen können und von
dem sie doch immer abhängig bleiben“ (EUtH, S. 622). Entscheidun-
gen über den eigenen Körper und gegebenenfalls sogar über Leben und
Tod treffen zu können, wäre allerdings dann nur ein weiterer Schritt der
Zivilisation, die wie Arendt schreibt, feindselig gegenüber der Barba-
rei wäre und geneigt, alles als „barbarisch zu betrachten, was, wie die
Erde und das Leben selbst, auf geheimnisvolle, nie zu enträtselnde Art
einfach gegeben“ sei (EUtH, S. 622).

Arendt wäre vermutlich erstaunt gewesen, ob der Idee, dass der
Staat etwas zur Familienplanung Einzelner sagen könnte. Beate Röss-
ler stellt jedoch fest, dass der Schutz der dezisionalen Privatheit gera-
de bestimmte „Verhaltensweisen in der Öffentlichkeit“ (Rössler 2001,
S. 144) betrifft, z.B. die freie Wahl von Religion und Studienfach (Röss-
ler 2001, S. 144). Die Öffentlichkeit wird laut Arendt in der antiken
griechischen Polis und römischen res publica von Menschen gestaltet,
die männliche Bürger sind (vgl. auch Kapitel 2.2.2 und 3.1). Von ihnen

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

wird allerdings im Prinzip aufgrund ihrer Rolle und Funktion erwar-
tet, dass sie in der Öffentlichkeit – politisch – handeln (vgl. auch Ka-
pitel 2.2.2). In Arendts Idealvorstellung einer Räterepublik macht eine
selbsterwählte Elite Politik (ÜR, S. 358).36 Die Grundvoraussetzung ist
also, dass ich freiwillig in die Öffentlichkeit trete, und Politik betreiben
will. Diese Freiwilligkeit setzt aber voraus, dass die Möglichkeit gege-
ben ist, zu wählen und die Entscheidung zu treffen, in die Öffentlichkeit
hinauszutreten, da durch politisches Handeln in der Öffentlichkeit, wie
oben beschrieben, laut Arendt enthüllt wird, „wer“ einer ist.

Ein zentraler Kritikpunkt Arendts an der philosophischen und po-
litischen Tradition, den sie in Vita activa ausführt, ist der Vorwurf,
dass versucht worden sei, das menschliche Handeln aufgrund seiner
Aporien, der Unabsehbarkeit seiner Konsequenzen und seiner (schein-
baren) Ergebnislosigkeit durch Herstellen zu ersetzen, um es voraus-
sagbar und effizienter zu machen (VA, S. 278, vgl. ausführlich Ka-
pitel 4.2.1). Hiermit geht auch ihre Kritik an den sog. Verhaltenswis-
senschaften sowie an Statistik einher, da versucht werde, unsere Hand-
lungen aufgrund von Häufigkeiten und daraus errechneten Wahrschein-
lichkeiten zu systematisieren. Uniformiertes Sich-verhalten könne, so
Arendt, „statistisch errechnet werden und deshalb wissenschaftlich de-
finiert werden“ (VA, S. 55f., vgl. hierzu Kapitel 4.2.2). Wenn die ei-
gene Entscheidungsprivatheit eingegrenzt ist, oder nicht vorhanden ist,
können Menschen nicht frei entscheiden und demzufolge eigenständig
handeln. Stattdessen handeln sie so, bzw. verhalten sich so, wie ihnen
vorgegeben wird oder es vermeintlich richtig ist.

Das erste Beispiel, an dem ich im Folgenden belegen werde, dass
in Arendts Werk auch eine dezisionale Bedeutungsebene des Privaten
vorhanden ist, ist der unantastbare Elternwille in Bezug auf die freie

36 | Vgl. auch ihren Hinweis auf den egalitären Charakter einer selbsterwählten

politischen Elite im Interview mit Adelbert Reif in Macht und Gewalt, (vgl.

Arendt 2006e, Macht und Gewalt, im Folgenden zit. als ,MuG‘, 131ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 109

Schulwahl ihrer Kinder (3.4.1). Des Weiteren werde ich argumentie-
ren, dass ihr Verständnis von Freundschaft eine Art Privatheit bedeutet
– auch in dezisionaler Hinsicht, da Freundinnen und Freunde die Men-
schen sind, deren Gesellschaft ich mir ausgesucht habe (3.4.2). Dies
lässt sich dabei nicht nur anhand biographischer Zeugnisse zu eigenen
Freundschaften belegen, sondern wird von Arendt auch theoretisch ver-
wendet.

3.4.1 Elternwille und Schulwahl

Im umstrittenen Aufsatz37 „Reflections on Little Rock“ (Arendt 2003b)
ergriff Arendt das Wort, um Jugendliche vor der Öffentlichkeit zu
schützen.38 Anlässlich eines Fotos, das sie in der Tagespresse sah
und auf Basis ihrer Theorie, befand Arendt, dass es nicht gerecht-
fertigt sei, dass Erwachsene ihre Kämpfe – in diesem Falle um die
Aufhebung der Rassensegregation – auf dem Rücken ihrer Kinder aus-
trügen. Als Beispiel für dezisionale Privatheit kann an dieser Stelle
dienen, dass Arendt argumentierte, Eltern müssten entscheiden kön-
nen, mit welchen Kindern ihre eigenen Kinder zur Schule gehen. Der
Aufsatz verdeutlicht einen „blinden Fleck“ (Benhabib 1995, S. 103)
in Arendts Denken. Die Unterscheidung zwischen dem Gesellschaft-
lichen und dem Politischen, wie Arendt sie treffe, sei sinnlos, weil
„der Kampf darum, etwas öffentlich zu machen, einen Kampf um Ge-

37 | Vgl. hierzu u. a. die Reaktionen auf Arendts Artikel (Spitz 1959; Tumin

1959; vgl. auch Young-Bruehl 2004, 308ff.; Benhabib 1998, S. 233ff.; s. auch

Mönig 2012).

38 | Arendt hat diesen Aufsatz auf Englisch geschrieben, die deutsche Überset-

zung erschien erst nach ihrem Tod, wurde von ihr also nicht überarbeitet oder

autorisiert. Ich beziehe mich hier auf das Original, da z.B. die Übersetzung von

„right of privacy“ mit „Schutz des Persönlichkeitsrechts“, ein Wort ins Spiel

bringen würde, das für diese Arbeit von Relevanz wäre, das Arendt aber so

nicht verwendet hat.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

rechtigkeit“ darstelle (Benhabib 1995, S. 103; vgl. auch IwV, S. 90).
Sie verwechsle eine Frage der Gerechtigkeit im Öffentlichen mit ei-
ner gesellschaftlichen Frage (Benhabib 1995, S. 103). Diese Diagno-
se Benhabibs verdeutlicht, dass Arendt vermischte, was sie eigentlich
streng trennen wollte. Sie nahm an, dass afro-amerikanische Eltern
sich zur US-amerikanischen Gesellschaft wie Parvenus verhielten. Vor
dem Hintergrund ihrer eigenen Biographie (vgl. auch Benhabib 1998,
S. 236) argumentierte Arendt implizit für Rassentrennung. Kathrin Gi-
nes stellt fest, dass Arendt „the Negro question“ eher als ein „Negro“
und nicht als ein „white problem“ genauso wenig wie als „white peo-
ple’s anti-Black racism“ gesehen hätte (Gines 2014, S. 123).

Neben diesen Problematiken und Irritationen ist Arendts Hauptar-
gument der Schutz des Privaten (vgl. auch Kapitel 4) und des Politi-
schen vor, ihrer Meinung nach, gesellschaftlichen Phänomenen. Der
Staat habe nicht das Recht, Entscheidungen der Eltern zu beeinflus-
sen, die Entscheidungsfreiheit von Eltern dürfe in Erziehungsfragen
nicht beschränkt werden. Seyla Benhabib argumentiert, dass Arendts
Befürchtungen hinsichtlich der Elternrechte sich aus Arendts Wunsch
gespeist hätten, „auch unter den Voraussetzungen einer verstärkten
Massengesellschaft irgendeinen Bereich privater Autonomie und Er-
ziehung unangetastet zu erhalten“ (Benhabib 1998, S. 235). Arendt
erläuterte ihren Standpunkt näher mit einem Vortrag über „Die Kri-
se in der Erziehung“. Sie gestand in einem Briefwechsel mit Ralph
Ellison später ein, die Situation falsch eingeschätzt zu haben (Benha-
bib 1998, 245f.), weil sie von ihrem autobiographischen Hintergrund
ausgegangen sei.39

Selbst mit ihren erklärenden Anmerkungen bleibt Arendts Posi-
tion jedoch zumindest irritierend. Laut Elisabeth Young-Bruehl wa-
ren Arendts Unterscheidungen zwischen dem Politischen, dem Gesell-

39 | Dass Eltern über ihre Kinder frei entscheiden können sollen, ist auch ihrer

Erfahrung mit dem Totalitarismus geschuldet, vgl. Kapitel 4.1.1.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 111

schaftlichen und dem Privaten (vgl. auch Kapitel 2.2.4) „mysterious
to her critics“. Dies nicht nur, weil die theoretische Grundlage für die-
se in Vita activa bis dato wenig bekannt gewesen sei, sondern viel-
mehr weil sie Arendt zu zwei schockierenden Forderungen geführt hät-
ten (Young-Bruehl 2004, S. 310).

Wer Arendts Werke gelesen hat, dürfte nicht davon ausgehen, dass
sie in irgendeiner Form für die Unterdrückung einer Minderheit ge-
wesen wäre, sie selbst erläutert ihren Standpunkt jedoch nicht in-
dem sie auf ihre Totalitarismusanalyse oder ihre Untersuchung der
menschlichen Bedingtheit verweist, sondern auf ihre eigene Biogra-
phie (vgl. auch Benhabib 1998, S. 236). Dies mag auch daran liegen,
dass sie sich, wie sie erläutert, die Frage gestellt hätte, was sie als wei-
ße oder schwarze Mutter jeweils für ihr Kind gewollt hätte. Wie sie
selber schreibt, sei die Schulpflicht das einzige, was die Rechte der
Eltern – und somit ihre dezisionale Privatheit – einschränken dürfe:

The right of parents to bring up their children as they see fit is a right of pri-

vacy, belonging to home and family. [ . . . ] Parents’ rights over their children

are legally restricted by compulsary education and nothing else. (Arendt 2003b,

S. 211)

„Private education“ sei kein Weg aus diesen Dilemma, weil dann der
ökonomische Status der Eltern über „the safeguarding of certain priva-
te rights“ bestimmen würde und somit diejenigen benachteiligen wür-
de, die gezwungen seien, ihre Kinder in öffentliche Schulen zu schi-
cken (Arendt 2003b, S. 211). Ähnlich hatte Arendt bereits 1933 argu-
mentiert, in einer Situation, in der, wie sie schreibt, jüdische Kinder
„weder im Ghetto, noch eigentlich im öffentlichen Deutschland auf-
wachsen“ könnten (Arendt 1933, S. 174). „Bisher“ seien „alle noch
deutsche Juden, d.h. ,assimilierte‘“.40 Sie plädierte für eine „jüdische
Schule auf allerbreitester Basis“, jedoch gegen „Privatzirkel“, von de-

40 | Arendts Beitrag erschien am 3. Mai 1933 in der Jüdischen Rundschau. Das

Thema der Ausgabe lautete: „Zur Schulfrage“.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

nen sie meinte, dass reiche Juden dazu tendieren würden, sie einzurich-
ten (Arendt 1933, S. 174).

Hier wird auch ein Zusammenhang zur oben erläuterten Unterschei-
dung zwischen Eigentum und Besitz deutlich: Der Reichtum der Eltern
dürfe eben nicht darüber entscheiden, ob ihre Rechte und somit dieje-
nigen ihrer Kinder gewährleistet werden oder nicht. Im Grunde ging
es Arendt aber bereits in diesem Artikel darum, was den Kindern zuge-
mutet werden könne, d. h. darum, sie zu schützen (vgl. Kapitel 4.1.1).
Kinder könnten noch nicht urteilen, so Arendt. Wenn in der Schule
andere Regeln gelten würden als zu Hause und auf der Straße, dann
würde die Autorität sowohl der Lehrerinnen und Lehrer, als auch der
Eltern abgeschafft. Das Kind würde sich in der Folge konformer zu sei-
ner eigenen Gruppe verhalten, was zu „a rise of mob and gang rule“
führen würde. Die Kindergruppe würde ihre eigenen Regeln aufstellen,
die aber „mobähnlich“ wären (vgl. auch Kapitel 4.1.2).

In autobiographischen Aussagen berichtete Arendt, sie selber sei
als Kind mit antisemitischen Äußerungen auf der Straße konfrontiert
worden (IwV, S. 53). Hierüber habe sie überhaupt erst erfahren, dass
sie Jüdin war; ihre Mutter habe sie „ohne alle Vorurteile“ erzogen (IwV,
S. 143). Offensichtlich war es ihr möglich, die Spannung, der sie ausge-
setzt war, auszuhalten, da in der Schule und zu Hause die gleiche Mei-
nung galt und es keinen Antisemitismus gab, und zunächst lediglich
andere Kinder im gesellschaftlichen Raum davon abwichen. So könnte
zumindest aufgrund ihrer eigenen Argumentation erklärt werden, dass
sie diese, ihre eigene Erfahrung nicht als unmittelbaren biographischen
Ausgangspunkt nennt, sondern sich hypothetisch an die Stelle von El-
tern denkt. In der mitabgedruckten Erklärung bringt Arendt ihre An-
sicht noch einmal auf den Punkt:

[ . . . ] the government has a stake in the education of my child insofar as this

child is supposed to grow up into a citizen, but I would deny that the government

had any right to tell me in whose company my child received its instruction. The

right of parents to decide such matters for their children until they are grown-

ups are challenged only by dictatorships. (Arendt 2003b, S. 195)

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 113

Laut Arendt dürften also die Eltern – solange die Kinder noch nicht
mündig seien – darüber urteilen und entscheiden, in wessen Gesell-
schaft ihre Kinder eine Schule besuchen. Dies traf jedoch, ihrer eige-
ne Argumentation zufolge, nur auf diejenigen Eltern zu, die für Ras-
sensegregation an Schulen waren. In der konkreten historischen Si-
tuation waren dies weiße Eltern. Arendt hat sich nicht prinzipiell an
die Stelle von Eltern versetzt, die sich für ihre Kinder wünschten, die
besseren Schulen zu besuchen und gemeinsam mit weißen und afro-
amerikanischen Kindern und Jugendlichen unterrichtet zu werden. Die
Frage in wessen Gesellschaft diese Kinder laut ihren Eltern ihre Schul-
zeit verbringen sollen, führt mich zur nächsten Thematisierung dezisio-
naler Privatheit in Arendts Werk.

3.4.2 Urteilen und Freundschaften

In wessen Gesellschaft wir uns befinden möchten, sagt für Hannah
Arendt etwas über unser Urteilsvermögen aus. Auch Beate Rössler be-
tont das Moment der Wahl. Private Beziehungen stellten den „symbo-
lischen Raum“ zur Verfügung, „in dem wir uns, in der Auseinander-
setzung mit von uns ,gewählten‘ Personen, ,selbst erfinden‘, jedenfalls
ungeschützt verhalten“ könnten (Rössler 2001, S. 238, Hervorhebung
von mir, JMM). Arendt geht sogar so weit zu sagen, dass moralische
Entscheidungen, „unsere Entscheidungen, über Recht und Unrecht von
der Wahl unserer Gesellschaft, von der Wahl derjenigen, mit denen wir
unser Leben zu verbringen wünschen, abhängen [ . . . ].“ (ÜdB, S. 149)
würden. Für Arendt geschieht diese Wahl durch „Denken in Beispie-
len“ (ÜdB, S. 149). Hierzu eigneten sich vergangene, historische, aber
durchaus auch literarische Beispiele sowie Beispiele von Menschen,
die aktuell am Leben seien. Urteile anhand von Beispielen zu treffen
hat somit eine dezisionale Ebene in Bezug auf den Bereich des Pri-
vaten. Ich muss für mich entscheiden und entscheiden können, ob ich
Ritter Blaubart, den Arendt als ein Beispiel nennt (vgl. ÜdB, S. 149),
zum Freund haben möchte. Um diese Entscheidungen treffen zu kön-

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

nen, muss es einen Lebensbereich geben, in den mir andere Menschen
nicht hineinreden, in dem ich mich für meine Entscheidungen anderen
gegenüber nicht rechtfertigen muss. Ich muss de facto wählen können,
in wessen Gesellschaft ich mich aufhalten möchte.41 Dies ist nicht im-
mer möglich, wenn etwa Zweckgemeinschaften bestehen, wie z.B. zu
Arbeitskolleginnen und -kollegen, was für Arendt aber eben in den Be-
reich des Gesellschaftlichen und nicht den Bereich des Privaten fallen
würde. Im Arendt’schen Sinne darf es mir nicht „egal“ sein, in wessen
Gesellschaft ich mich befinde, da „diese Indifferenz [ . . . ] moralisch
und politisch die größte Gefahr“ darstelle (ÜdB, S. 150).

Diese etwas kryptisch anmutende Äußerung hängt erneut mit ih-
rer Totalitarismusanalyse zusammen sowie mit ihrer Suche nach ei-
ner Antwort auf die Frage, wie verhindert werden kann, dass etwas
Vergleichbares wieder passiert, und mit der Annahme, dass wir beim
Denken „Zwei in einem“ (LdG, S. 179) seien. Dies würde sich jedoch
noch vom „Gewissen“ unterscheiden. Die Indifferenz führt gleichsam
zum Mitläufertum. Jede Person muss deshalb sich selber gegenüber
rechtfertigen, warum sie die Gesellschaft der jeweiligen anderen Per-
son gesucht hat. Sie könne auch ein „uneingeschränktes Nein“ im Sin-
ne Nietzsches zu einem „besonderen Ereignis“ oder einer „besonderen
Person“ äußern (ÜdB, S. 123).42

41 | Damit die dezisionale Privatheit aller Beteiligten gewährleistet ist, muss

dies natürlich auf Gegenseitigkeit beruhen. Derjenige, in dessen Gesellschaft

eine Person sich befinden möchte, muss nicht unbedingt auch die Gesellschaft

dieser Person suchen und bevorzugen. Denkbar wäre z.B., dass Ritter Blau-

bart mit Hannah Arendt zusammen sein will, sie aber nicht mit ihm. Arendt

berücksichtigt dies nicht, vermutlich da sie an moralischen Urteilen Einzelner

interessiert ist.

42 | Damit sei gemeint: „Das hätte nicht passieren dürfen, er hätte nicht geboren

werden dürfen [ . . . ] “ (ÜdB, S. 123). Die letztere Formulierung scheint dabei

an Jesus Christus angelehnt zu sein (vgl. auch Kapitel 4.3.2), kann allerdings so

nicht stehen gelassen werden, da dies, insbesondere vor dem Hintergrund des

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 115

An diesem Punkt stellt sich die Frage, ob es sich dabei nicht um
einen eigenen Aspekt oder gar eine eigene Dimension handelt, die
nicht nur biographisch von Bedeutung ist. Exilantinnen und Exilanten
wie Arendt selber hatten zwischenzeitlich weder Eigentum, noch einen
Ort, den sie ihr Zuhause nennen konnten, sie hatten eine Heimat in ihrer
Erinnerung, aber keine Wohnung. Gleichzeitig waren sie es, die dem
schlimmsten, der Internierung und Vernichtung entkommen waren.
Vermutlich aufgrund dieser biographischen Erfahrung, aber auch auf
einer theoretischen Ebene, spricht Arendt deshalb wiederholt von Be-
ziehungen zu anderen Menschen als einer Form von Heimat (vgl. auch
Seitz 2002, S. 131). Diese Beziehungen bedürfen, ebenso wie die üb-
rigen hier beschriebenen Dimensionen, des Schutzes. So ist zum Bei-
spiel die unüberwachte Kommunikation zwischen Freundinnen eine
Voraussetzung dafür, dass diese wirklich vertrauensvoll so miteinander
reden oder schreiben können, als würde niemand Unbefugtes zuhören
bzw. mitlesen. Beate Rössler betont jedoch, dass es nicht nur um den
Schutz der Kommunikation ginge. In Freundschaften und vergleichba-
ren intimen Beziehungen fänden „Prozesse der intersubjektiven Aus-
einandersetzung statt, die als konstitutiv für Identität und Autonomie
begriffen werden“ müssten (Rössler 2001, S. 239). Dies berücksichtigt
Arendt jedoch nicht. Es ginge um den Schutz informationeller Privat-
heit „von Beziehungen (für deren Konstitution) und in Beziehungen
(für deren innere Struktur)“ (Rössler 2001, S. 239, Hervorhebungen im
Orig.).

Im schlimmsten Falle könnte eine Kartographierung von Freund-
schaften nach der Ochrana-Methode (vgl. Kapitel 3.3) dazu führen,
dass alle Beteiligten verhaftet oder gar getötet würden. Des Weite-
ren sind beispielsweise diejenigen Freunde, die in Konzentrationsla-

Holocaust und den sog. „Eugenik“- und „Euthanasie“-Unternehmungen der Na-

zis nicht wörtlich genommen werden darf. Arendt betont weiter, die Vorstellung

von diesem „Nein“ hätten „alle Philosophen verabscheut[ . . . ] “ (ÜdB, S. 123).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

gern umgebracht wurden, Teil der „privaten Welt“, bilden diese gleich-
sam mit und ihr Verlust bedeutet deren Zusammenbruch (WF, S. 7f.,
vgl. auch Kapitel 3.2).

Freundschaft kann dabei mit der ,philia politicae‘ eine politische
Ebene haben, während sich Familienbande – so Arendt – nicht als Vor-
bild für politische Systeme eignen würden. Diese „politische Freund-
schaft“ bedürfe, so Arendt, nicht „der Nähe und der Intimität“ (VA,
S. 310). Sie entspräche gleichsam der Liebe im Bereich menschlicher
Angelegenheiten, sei ein „personaler Bezug“, den Arendt mit „Re-
spekt“ umschreibt (VA, S. 310). Arendt diagnostiziert einen „moder-
nen Respektverlust“, der ein „deutliches Zeichen für die fortschreiten-
de Entpersonalisierung des öffentlichen und gesellschaftlichen Lebens“
sei (VA, S. 310).

Eine Liebesbeziehung, bei der eine Person die andere auch frei
wählt (vgl. z.B. EUtH, 150f.), habe im Vergleich dazu spezielle Eigen-
schaften. Sie „verbrenne“ die Welt zwischen den Liebenden; die Lie-
benden seien „weltlos“ (VA, S. 309). Sobald ein Paar jedoch ein Kind
habe, sei es so, als würden durch dieses die beiden zuvor gleichsam aus
der Welt Vertriebenen, wieder in sie zurückkehren (VA, S. 309). Dieses
Zurückkehren sei, so Arendt, obwohl es das „einzig mögliche Happy-
End einer Liebesgeschichte“ bilde, gewissermaßen auch das Ende der
Liebe. Die beiden vormals Liebenden müssten wieder von der Liebe
ergriffen werden, oder ihre Liebe müsse sich in „eine der vielen mög-
lichen Formen der Zusammengehörigkeit umwandeln“ (VA, S. 309).
Liebe sei nicht nur

weltlos, sondern sogar weltzerstörend, und daher nicht nur apolitisch, sondern

sogar antipolitisch – vermutlich die mächtigste aller antipolitischen Kräfte. (VA,

S. 310)

Neben diesen Beispielen aus Arendts Werken beschäftigte die Frage
nach Heimat und Heimatlosigkeit Arendt auch biographisch. Laut Lot-

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 117

te Köhler43 sei Arendts Angst, „[h]eimatlos, ungeborgen, verloren [zu]
sein in der Welt“ (ABlü, S. 9), immer wieder aufgebrochen, und habe
„Beruhigung nur im beschwichtigenden Zuspruch ihres Mannes“ (AB-
lü, S. 9) gefunden. Arendt selbst formuliert dies in einem Brief an ihren
Mann mit einer räumlichen Metapher (vgl. Kapitel 2.2): „[ . . . ] die vier
Wände, die du bist“ (ABlü, S. 208; vgl. auch Mönig 2015a, S. 104).
Auch trug etwa das Wissen, dass Karl Jaspers und seine Frau den Krieg
überlebt hätten, „durch den ganzen Höllenspektakel heil durchgekom-
men“ seien, dazu bei, dass Arendt „wieder etwas heimatlicher in dieser
Welt zumute“ (AJ, S. 58) war.44 Die Steigerung des Wortes „heimat-
lich“ verweist an dieser Stelle nicht nur auf die mögliche Steigerung
des Heimatgefühls in seiner Intensität, sondern auch auf einen Verlauf.
Arendt fühlte sich während des Exils und während des Krieges offen-
sichtlich nicht in der Welt zu Hause, was sich im Laufe der Zeit änderte,
so überlegte sie in den 1950ern ein Buch Amor mundi45 zu nennen, weil
sie die Welt lieben gelernt hätte (IwV, S. 157f.), was darauf schließen
lässt, dass sie sich in ihr – wieder – wohl fühlt. Dieser zeitliche Aspekt
scheint allerdings nicht nur die zuletzt ausgeführte dezisionale Dimen-
sion des Privaten zu betreffen, sondern ebenso, wie ich zeigen werde,
die proprietäre, die lokale sowie die informationelle.

43 | Köhler war eine Freundin Arendts und die Herausgeberin u. a. des Brief-

wechsels Arendts mit ihrem Mann Heinrich Blücher (ABlü).

44 | Für weitere Beispiele zu Arendts Heimatverständnis aus ihren Korrespon-

denzen vgl. auch Kuberka, 2005, S. 73ff.

45 | Vermutlich meinte sie Vita activa (VA), eventuell aber auch Was ist Poli-

tik? (WiP).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

3.5 TEMPORALE ASPEKTE VON PRIVATHEIT

Die zeitliche Bedeutung des Privaten wurde von vielen Privatheitsfor-
scherinnen und -forschern mitbedacht, nicht aber als eigene Dimensi-
on hervorgehoben. Als Beispiel sei Ruth Gavison (Gavison 1980) ge-
nannt, die als methodologischen „starting point“ vorschlägt, dass „an
individual enjoys perfect privacy when he is completely inaccessible to
others“ (Gavison 1980, S. 428, Hervorhebung von mir, JMM). Beate
Rössler beschreibt, dass „temporär“ Privatheit aufgegeben werden kön-
ne, ohne Autonomie aufzugeben, bzw. u. U. sogar durch die vorüber-
gehende Aufgabe von Privatheit Autonomie ausgedrückt, eingefordert
und erlangt werden kann. Als Beispiel nennt sie die öffentlichen Flitter-
wochen des Sängers John Lennon und der Künstlerin Yoko Ono 1969,
während derer sie zwei „Bed-ins for Peace“ in Hotels in Amsterdam
und Montréal veranstalteten, bei denen sie vom Bett aus Interviews
gaben, um für Frieden und gegen den Krieg in Vietnam zu demonstrie-
ren (vgl. Rössler 2001, S. 140). Ein anderes Beispiel hierfür liefert das
„manifeste des 343“, die am 5. April 1971 im französischen Magazin
Le Nouvel Observateur ein Manifest unterschrieben „Je me suis fait
avorter“ – Ich habe abgetrieben. Am 6. Juni 1971 titelte der deutsche
Stern ebenfalls: „Wir haben abgetrieben! 374 deutsche Frauen halten
den §218 für überholt und erklären öffentlich: ,Wir haben gegen ihn
verstoßen‘“. Temporär wird freiwillig und ganz bewusst ein sehr priva-
tes Detail preisgegeben, das zu diesem Zeitpunkt noch strafbar ist, um
eine gesellschaftliche Veränderung und gesetzliche Erneuerung herbei-
zuführen.

Sabine Trepte betont „aus psychologischer Sicht“, dass das „ideale
Ausmaß an Privatsphäre“ auch für ein und die selbe Person zu „ver-
schiedenen Zeitpunkten (intraindividuell)“ unterschiedlich sei: „An
manchen Tagen und in manchen Situationen ist mehr Privatsphäre
wohltuend, an anderen Tagen weniger“ (Trepte 2012, S. 60). Im ju-
ristischen Diskurs und der Rechtspraxis spielen zeitliche Aspekte oft
eine wichtige Rolle, vgl. z.B. die Diskussion über die Frage, wie lan-

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 119

ge Daten im Rahmen der Vorratsdatenspeicherung vorgehalten werden
dürfen (vgl. auch Kapitel 4).46

Philosophisch hängen Raum und Zeit eng zusammen. Für Kant bei-
spielsweise sind Raum und Zeit die beiden reinen „Formen sinnlicher
Anschauung, als Prinzipien der Erkenntnis a priori“ (Kant 1997b, A 22,
B 37; vgl. auch Herb, Gebhardt u. a. 2014, S. 11). Auch wenn es hier
um Erkenntnistheorie geht, ist die Zeit für Arendts politische Philoso-
phie neben dem Raum eine wichtige Komponente. Herb, Gebhardt u. a.
heben sogar hervor, dass sich Arendts politische Philosophie überhaupt
erst „entschlüsseln“ ließe, wenn sie aus einem „Grundproblem“ von
Arendts Werk im Ganzen dem „Zusammenspiel der Denkformen des
Raumes und der Zeit“ verstanden würde (Herb, Gebhardt u. a. 2014,
S. 10f., Hervorhebung im Orig.). Die beiden Denkformen seien dabei
gleichursprünglich und gleichwertig (vgl. Herb, Gebhardt u. a. 2014,
S. 11).

Arendt selbst betont in ihrer Kritik an Privatinteressen, die in der
Öffentlichkeit verhandelt werden,47 die zeitliche Dimension des Priva-
ten. Diese seien „zeitweilig und vorübergehend“, weil sie durch die
Länge eines Menschenlebens festgelegt seien (EUtH, S. 329). Als wei-
tere Beispiele lassen sich bei Arendt einerseits die Bewegungsfreiheit
des ,oikosdespotes‘ anführen (ÜR, S. 354), andererseits ihr Erziehungs-
verständnis, im Besonderen ihre Forderung, Kinder vor der Öffentlich-
keit zu schützen. Der ,oikosdespotes‘ im antiken Athen hat die Freiheit,
zwischen dem oikos und der Polis zu wählen, aus dem geschützten

46 | Wobei die Privatheitsverletzung an sich bereits durch die Speicherung statt-

findet, lediglich der Zeitraum, in dem danach auf diese Verbindungsdaten zu-

gegriffen werden kann, ist kürzer. Es geht also in diesem Falle nicht um den

Eingriff in die Privatheit an sich, sondern nur um dessen Dauer.

47 | Mit einer außergewöhnlichen, jedoch an an Aristoteles erinnernden Meta-

pher (vgl. Kapitel 2.2) drückt sie aus, dass, wenn „privates und öffentliches

Interesse wirklich identisch wären“, das menschliche Zusammenleben einem

„Ameisenhaufen“ ähneln würde (EUtH, S. 329).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

Raum des oikos, in dem er über Frauen, Kinder und Sklaven herrscht
und bestimmt und in dem er aufgrund seines Eigentums verwurzelt
ist, hinaus in die Polis zu treten.48 In dieser ist er frei, unter Glei-
chen politisch zu handeln und zu sprechen. Betroffen sind dabei eine
positive und eine negative Freiheitsdimension.49 Der ,oikosdespotes‘
hat die Möglichkeit, den oikos zu verlassen, womit die Voraussetzung
zum politischen Handeln gegeben ist, gleichzeitig ist er frei von Ver-
pflichtungen, von den Tätigkeiten des alltäglichen Lebens, da er die-
se gleichsam im Haushalt zurücklässt, wo Sklaven die Arbeiten ver-
richten. Allerdings träfe dies nur zu, wenn er den Haushalt verlassen
hat, d. h. er muss diese „Kluft“ „gleichsam täglich“ überschreiten (VA,
S. 43; vgl. auch DT, S. 811).50 Ein zusätzlicher Beleg für die zeitli-
che Dimension des Privaten, allerdings über einen längeren Zeitraum
hinweg, ist Erziehung. Kinder sollten laut Arendt vor der „Helle der Öf-
fentlichkeit“ (KdE, S. 267) geschützt werden (vgl. auch Kapitel 3.4.1
und 4.1.1). Politische Erziehung in der Schule solle in Demokratien
deshalb auf ein Minimum begrenzt bleiben (vgl. Arendt 2003b, S. 211,
vgl. auch Kapitel 3.4).51

48 | Entsprechendes gilt für den ,pater familias‘ im Alten Rom.

49 | Zur Unterscheidung von positiver und negativer Freiheit (vgl. Berlin 1995).

50 | Arendt ist hingegen der Meinung die Bewegungsfreiheit innerhalb der

Stadtmauern sei „negative Freiheit“ gegenüber der positiven Freiheit beispiels-

weise des „Handelns und Meinens“ (ÜR, S. 354).

51 | Arendt erwähnt in Vita activa die „eigentlich politische Erziehung“ in der

späten griechischen Antike, jedoch nur als Beleg für die Rolle von Handeln

und Sprechen im Politischen und dafür, dass Gewalt an sich stumm und eine

vorpolitische Erfahrung sei (VA, S. 36). In einem zu Lebzeiten unveröffentlich-

ten Fragment befindet Arendt außerdem, dass, obwohl Politik die Aufgabe hätte

über Vorurteile aufzuklären und diese zu zerstreuen, „es in ihr nicht um eine Er-

ziehung zur Vorurteilslosigkeit“ (WiP, S. 17) gehen würde. Auch wenn sie das

Wort „Erziehung“ im nächsten Satz durch „Aufklärung“ ersetzt, also gleich-

sam abschwächt, könnte dies auch gar nicht in ihrem Sinne sein, da nur Kinder

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 121

Hans-Peter Krüger erwähnt die Bedeutung der zeitlichen Dimen-
sion des Privaten für Arendts „Hypothese über die politisch angemes-
sene Differenz zwischen Öffentlichem und Privatem [ . . . ] “, die, wie
oben bereits erwähnt, „in ihrer Kritik an totalitären Herrschaftsordnun-
gen“ (Krüger 2007, S. 616) erwuchs. Arendt gewinne einen phänome-
nologischen Zugang zu den „Phänomen in Raum und Zeit“ (Krüger
2007, S. 616). Hinsichtlich der Zeitlichkeit der Grundbedingungen Na-
talität, Mortalität, Leben, Weltlichkeit und Pluralität sei Arendt

vor allem an der Differenz zwischen der lebendigen Teilnahme an überraschen-

den Ereignissen und der Ausbildung eines ,Gedächtnisses’ für den geschichtli-

chen Sinn solcher Ereignisse interessiert. Das Politische als die Ermöglichung

empirischer Politiken [ . . . ] [werde] aus dem Öffentlichen heraus verstanden,

das räumlich und zeitlich in Differenz zum Privaten existiert. (Krüger 2007,

S. 616)

Hannah Arendt selbst erwähnt im Vorwort zu Menschen in finsteren
Zeiten, dass uns an Heideggers Philosophie, konkret an den Abschnit-
ten in Sein und Zeit, „die sich mit dem ,Man‘ und dem ,Gerede‘ be-
schäftig[t]en“ (Arendt 2012c, S. 9) der zeitliche Aspekt interessiere:
„Wir befassen uns hier [ . . . ] mit gewissen unterschwelligen Zeiterfah-
rungen und ihrer begrifflichen Beschreibung“ (Arendt 2012c, S. 9).

Die zeitliche Komponente in Verbindung mit dem Ort betont
Arendt außerdem, als sie beschreibt, wer nicht unter die aristoteli-
sche Definition eines freien Mannes fiel. Dies waren im Besonderen
Sklaven, aber auch freie Handwerker oder Kaufleute:

Es schieden somit alle diejenigen aus, die freiwillig oder unfreiwillig, zeitweilig

oder während der gesamten Lebenszeit, sich nicht frei bewegen oder betätigen

und nicht Erwachsene erzogen werden können, wir es in der Politik aber nur

mit Erwachsenen, bereits Erzogenen zu tun hätten. Wer versuche, Erwachsene

zu erziehen, wolle diese zwingen ohne Gewalt zu gebrauchen, würde aber in

Wahrheit Gewalt, Zwang und Überredung anwenden, so Arendt (KdE, S. 258;

vgl. auch IwV, S. 83).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

konnten, die nicht in jedem Augenblick ihres Lebens Herr ihrer Zeit und ihres

jeweiligen Aufenthaltsortes waren. (VA, S.22f.)

Auch das erwähnte Vor-politische, Präpolitische (vgl. Kapitel 2.2.1)
umfasst ein zeitliches Moment. Vor der Gründung der Polis seien be-
reits die Gesetze verfasst worden, außerdem sei der Zwang, den der
„Herr über die Familie und ihre Sklaven ausübte“ (VA, S. 42) präpo-
litisch. Sie unterscheidet des Weiteren zwischen vorpolitischer und au-
ßerpolitischer Autorität und definiert eine „vorpolitische und prähistori-
sche Bedingung dessen, daß es so etwas wie Geschichte im Dasein der
Menschen gibt“ (VA, S. 227). Diese Bedingung, die ebenfalls eng mit
Zeitlichkeit verknüpft ist, ist Arendt zufolge der Umstand, dass „die
Spanne menschlichen Lebens zwischen Geburt und Tod schließlich
sich zu einer erzählbaren Geschichte formiert mit Anfang und Ende
[ . . . ]“ (VA, S. 227). Dies bedeutet dabei nicht, dass diese Geschichten
von selber entstehen, wie das Wort „formiert“ an dieser Stelle vielleicht
vermuten ließe, sondern die Geschichten benötigen immer eine Person,
die sie verdinglicht, die sie erzählt.52

Die Geistestätigkeiten, v. a. Denken und Urteilen, so könnte man
nun erwarten, benötigten lokale Privatheit, eine Art Rückzugsraum –
eventuell vergleichbar mit dem von Virginia Woolf auch für Frauen ge-
forderten „room of one’s own“ (Woolf 2000). Arendt betont, dass allen
Geistestätigkeiten ein „Rückzug“ eigen sei, der darin bestünde, dass
sich das Denken immer mit Abwesendem beschäftige (LdG, S. 195).
Aus Eintragungen in Arendts Denktagebuch wird deutlich, dass die
Beantwortung der Frage nach dem Topos des Denkens nicht ganz ein-
fach war:

[ . . . ] neither in the public realm where we are concerned with the world and

with what is common to us, nor in the private where we are concerned with our

own and with what we want to hide from the world, nor in the social realm.

52 | (Zu Arendts Geschichtsbegriff vgl. u. a. Mönig 2009; Schröter 2014; Vo-

winckel 2001).

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Dimensionen des Privaten im Werk Hannah Arendts | 123

Hence: Where? In the desert? We are concerned with something common but

hidden (invisible) by everyday life, be it public or private or social. (DT, S. 753)

Im ersten, noch zu Lebzeiten fertiggestellten und posthum erschienen
Teil „Das Denken“ in Vom Leben des Geistes, formuliert sie, ausge-
hend von Platos Frage nach dem ,topos noetos‘ (vgl. LdG, S. 250) die
Frage: „Wo sind wir, wenn wir denken?“. Noch „Sokrates, der den
Markt so liebte“, habe „nach Hause gehen, und allein sein [müssen],
wenn er den anderen Gesellen“, also das Selbst, den Freund, den er für
das „Zwiegespräch des Denkens“ benötigte, habe treffen wollen (LdG,
S. 188). Doch Arendt zufolge kann Denken immer und überall pas-
sieren, es ist stets „außer der Ordnung“ (LdG, S. 193). Das denken-
de Ich sei nirgends (LdG, S. 250). Sowohl die Räumlichkeit als auch
die Zeitlichkeit seien, wenn man von der mittelalterlichen Deutung der
von Arendt beschriebenen Zeiterfahrung ausgehe, „in den geistigen Tä-
tigkeiten vorübergehend außer Kraft gesetzt“ (LdG, S. 251). Unseren
„Platz, wenn wir denken“ fänden wir in der „Lücke zwischen Vergan-
genheit und Zukunft“ (LdG, S. 205). Das Denken richte sich dabei auf
etwas Abwesendes, ebenso wie Wollen und Urteilen. Das Wollen und
das Urteilen richten sich jedoch, im Gegensatz zum Denken, das „zum
Verallgemeinern neigt“ (LdG, S. 209), auf „einzelnes“. Das Wollen be-
schäftigt sich mit etwas Zukünftigem, das noch nicht, das Urteilen mit
etwas Vergangenem, das nicht mehr ist. Zeitliche Aspekte spielen also
für Arendts gesamte Theorie eine Rolle, für die Definition des Privaten
sind sie generell von großer Bedeutung.

Die von mir hier verwendeten Dimensionen dienten dazu, heraus-
zuarbeiten, was Hannah Arendt unter Privatheit versteht. Dabei habe
ich versucht, Unterscheidungen anzuwenden und zu treffen, die, wie
Arendts eigene, nicht immer trennscharf sind, aber analytisch das Ver-
ständnis für das Dargelegte schärfen sollen. Auch Arendt kategorisierte
das Gegebene etwa mit der Einteilung der Geistestätigkeiten in Denken,
Wollen und Urteilen. Das Urteilen als letzter Teil ihres Buches Vom
Leben des Geistes blieb dabei unvollendet. Es gibt jedoch Vortragsmit-

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 | Vom ,oikos‘ zum Cyberspace

schriften und Entwürfe, die Rückschlüsse darauf erlauben, was Arendt
zu schreiben gedachte. Ableitbar aus diesen ist, dass Beispiele, anhand
derer geurteilt werden kann (vgl. auch Kapitel 3.4.2), eine große Rol-
le spielen sollten, um das Urteilen zu üben. In Kapitel 4 dieser Arbeit
werde ich deshalb aktuelle Beispiele thematisieren. Außerdem wird es
darum gehen, den Wert des Privaten herauszuarbeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003 - am 14.02.2026, 15:38:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440056-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

