Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants
Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens
Uberlegungen zu Amos Schrift »De humanae mentis
apatheia«

Michaela Ott

Antonoius Gvilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana - so wird der Autor jener phi-
losophischen Dissertationsschrift (vgl. Amo 1965) genannt, die im April 1734 unter
dem Titel De humanae mentis apatheia sev sensionis acfacultatis sentiendi in mente hu-
mana absentia et earum in corpore nostro organico ac vivo praesentia an der Universitit
Wittenberg vorgelegt und unter Vorsitz von Dr. Martin Gotthelf Loescher, ord. Pro-
fessor der Medizin und Physik, 6ffentlich verteidigt wird. In ihrem Titel bzw. ihrer
spiteren deutschen Ubersetzung als Die Apatheia der menschlichen Seele oder iiber das
Fehlen der Empfindung und der Fihigkeit des Empfindens in der menschlichen Seele und das
Vorhandensein von beidem in unserem organischen lebenden Korper steckt bereits die ge-
samte These, auch das tibersetzungsbedingte Missverstindnis, das hier in seiner
charakteristischen Zwischenstellung zwischen vorangehenden Philosophen, ins-
besondere Aristoteles und Descartes, und der folgenden aufklirerischen Philoso-
phie Immanuel Kants niher beleuchtet werden soll.

Dass Amo als europdischer Philosoph verstanden werden kann, und zwar dank
seiner Rezeption lateinischer und deutscher Texte und seiner kritischen Bezugnah-
me auf sie, unterstreicht Paulin Hountondji, Philosoph aus Benin, bereits in den
1970er Jahren (vgl. Hountondji 1970). Hountondjis Forderung, Amos Werke in ihren
theoretischen Zusammenhang einzubetten und ihn als namhaften Denker in die-
ser Tradition zu profilieren (vgl. Hountondji 1993, 124), soll hier in der Weise nach-
gekommen werden, dass Aristoteles’ Schrift Peri psyches als eine der Hauptquellen
seiner Dissertationsschrift bestimmt und in einem zweiten Schritt das Weiterleben
des Apatheia-Gedankens in der deutschen Philosophie der Aufklirung bei Imma-
nuel Kant skizziert wird.

In Amos Promotionsschrift »Apatheia des Geistes« wird Aristoteles nicht ausdriick-
lich zitiert. Seine Auseinandersetzung mit Descartes’ Geist-Materie-Dualismus
scheint aber in ihrer Betonung der »Apatheia des Geistes« und der Unterschei-

- am 14.02.2026, 07:37:48.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Michaela Ott

dung zweier Geistformen, wie auch andere Autoren’ vermuten, aristotelisch
inspiriert. Seine Bestimmungen der »mens (humana)« bleiben gleichwohl unklar
bis widerspriichlich, da er den Bestimmungen des aristotelischen »nous« unter
Einbeziehung gewisser cartesianischer Annahmen gerecht zu werden sucht und
die deutschen Ubersetzungen der lateinischen Termini das Ihrige zur logischen
Verunklarung seiner Aussagen beitragen.

In diesem Sinn mdchte ich einerseits die nicht unproblematische Weiterfith-
rung der aristotelischen Darlegungen zeigen, andererseits aufweisen, dass die
deutsche Wiedergabe des lateinischen Texts der Dissertation zu Missverstind-
nissen und Fehldeutungen beigetragen hat. Diese ergeben sich vor allem aus
der irrefithrenden Ubersetzung des lateinischen Terminus »mens«: Das von Amo
»mens humana« Genannte wird im Deutschen als »menschliche Seele« wiederge-
geben, wihrend der Terminus »Geist« fiir lateinisch »spiritus« reserviert bleibt,
gelegentlich aber auch zur Wiedergabe von »anima« verwendet wird. »Mens«
bezeichnet aber viel eher »Geist« als »Seele«, wenn man den inhaltlichen Erliute-
rungen von Amo folgt. Das »mentale« Vermdgen, das er expliziert, beliuft sich auf
den innerhalb Aristoteles’ umfassender »Seele« (psyche)-Deutung eingeschrinkten
Bereich des Geistigen - eine Einschrankung, die vermutlich auch durch christliche
Deutungen mitbedingt ist. Denn das Besondere an Aristoteles’ Seelenkonzeption,
wie in Peri psyches (vgl. Aristoteles 1995), De anima/Uber die Seele dargelegt, ist ja
die Annahme eines seelischen Kontinuitits- und Formgebungsprinzips durch
alle natiirlichen Erscheinungen hindurch bis zum héchsten selbsttitigen geisti-
gen Vermogen — und damit einer Art (platonischen?) Steigerungsprinzips. Die
Tatsache, dass die christliche Lehre in ihrer Auszeichnung des Menschen diese
Kontinuititsannahme durchtrennt, lisst Amo nurmehr den impassiblen und rein
aktiven Geist, also das von Aristoteles hochstplatzierte geistige Vermogen als
Lebensprinzip vorstellen.

Amos Begriffe »mens« oder »spiritus« dienen, so meine These, der Weiter-
schreibung des aristotelisch-scholastischen Geist- oder Vernunftbegriffs. Die
Verunklarungen und die Inkohirenz in Amos Ankniipfungen an Aristoteles und
Descartes haben intratextuelle Griinde aufgrund einer unsauberen Argumentation
Amos, die zusitzlich durch die irrefithrende Ubersetzung erschwert wird. Denn
»mens humana« wird ins Deutsche als »menschliche Seele« iibersetzt, was zu
Widerspriichen fithrt. Eine traditionskonforme und logische Kohirenz bietet der
Begriff »mens« nur, wenn er auf Deutsch als »Geist« wiedergegeben — und in

1 Diese Annahme bestitigt in seiner Schlussreflexion auch Yawovi Emmanuel Edeh, der Amos
gesamte Texte im Hinblick auf ihre Einfliisse, insbesondere auf jenen von Christian Wolff,
analysiert und befindet, dass die aristotelische, aristotelisch-thomistische und cartesianische
Tradition am entscheidendsten fiir Amos philosophisches Verstandnis waren (vgl. Edeh 2003,
135).

- am 14.02.2026, 07:37:48.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

seine beiden Erscheinungsformen als »Geist« und »menschlicher Geist« ausdiffe-
renziert wird, wie es Amo intendiert. Die Eindeutschung von »mens« als »Seele«
erweist sich christlich inspiriert, wie etwa die Verbindung »Seele der Seligen oder
Verdammten« im Text zeigt.

Dass sowohl spiritus als auch mens als »Geist« zu iibersetzen wiren, belegt ei-
ne Aussage von Amo selbst: Er fithrt »mens« ebenso wie »intelligentia« ausdriick-
lich als »akzidentelle« Variante von »spiritus« an (Erliuterungen, $4). Nur wenn
»mens« als »Geist« ibersetzt wird, macht die auch in Nihe zu Descartes getrof-
fene Aussage seiner prinzipiellen Getrenntheit vom Korper, seiner Undurchlissig-
keit, Empfindungsunfihigkeit, Intentionalitit und Zweckorientiertheit Sinn. Ott-
mar Ette (vgl. Ette 2014, 70) fithrt denn auch die entsprechende Definition als zen-
trale Aussage an: »Geist im eigentlichen Sinne ist jede immaterielle erkennende
Wesenbheit, die aus einer Absicht heraus um eines bestimmten und ihr bekannten
Zieles willen handelt« (76). Hountondji liest diese Aussage als Amos Positionierung
im Streit zwischen den Mechanisten und Vitalisten seiner Zeit; er hilt sie fir trag-
fihig im Rahmen der Bestimmung eines Lebensprinzips allgemein, da dieses nur
in einer rein aktiven, autogenerativen Substanz gefunden werden kann (134). Die
dem »Mentalen« von Amo zugeschriebene »apatheia«, welche der »Empfindung«
(»sensio«) und der »Fihigkeit zu empfinden« (»facultas sentiendi«) entbehrt, geht
mit Aristoteles’ Verstindnis des »nous poietikos«, der Vernunft als des sich selbst
hervorbringenden und undurchlissigen geistigen Vermogens, konform. Allerdings
muss unter diesem Vermdgen, wie ich mit Hountondji sagen mochte, ein »Geist
im Allgemeinen« (141), ein abstraktes Prinzip verstanden werden, das nicht mit der
»mens humana« identisch ist. Im Hinblick auf den »menschlichen Geist« driickt
die fehlende Rezeptivitit einen Mangel, wie Hountondji meint, in jedem Fall aber
eine Erginzungsbediirftigkeit aus.

Zunichst lisst Amos These von der apatheia der »mens humanac, als »mensch-
liche Seele« iibersetzt, an stoische Lehrmeinungen denken. Und in der Tat fin-
det sich unter den iberlieferten Texten Senecas einer mit dem Titel »De Tran-
quilitate Animi/Die Ruhe der Seele«, in dem nach seelischer Unerschiitterlichkeit,
griechisch »Euthymia«, gefragt wird. Senecas Ausfithrungen sind Antworten auf
die Fragen eines wohlhabenden Biirgers und stellen eine Art psychologisch-hand-
lungsbezogene Unterweisung zum gliickenden Leben bzw. gelingenden Sterben

dar:

»Mahnt uns aber die Natur, unsere erste Glaubigerin, so sagen wir auch zu ihr:
>Nimm meine Seele besser, als du sie gabst, zuriick; ich striube mich nicht und
will nicht flichten. Dargeboten siehst du aus freien Stiicken, was du unvermerkt
gegeben hast. Nimm es fort!< Dorthin zuriickzukehren, von wo man kam — was
ist daran schwer? Ubel lebt ein jeder, der nicht gut zu sterben weifl. Daher gilt es

- am 14.02.2026, 07:37:48.

43


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Michaela Ott

zunachst, den Wert des Lebens niedriger anzusetzen und, dafl man noch atmet,
nur gering zu achten« (Seneca 2014, 525).

Wie ersichtlich handelt es sich um eine piddagogische Situation, in der ein Meister
bei der Bewiltigung eines psychischen wie ethischen Grenzproblems um Hilfe und
Rat angegangen wird. Seneca fungiert als Philosoph und Weiser, der iiber letzte
Dinge nachgedacht hat, Bescheidung anmahnt und Auskunft iiber eine Ethik des
Sterbens erteilt.

Diese Textsorte des unterweisenden und erbaulichen Dialogs ist aber nicht Vor-
bild fiir Amos Schrift, wenn auch zahlreiche Interpret*innen® auf die Nihe von
Amos philosophischer Doktorarbeit zu stoischen Problemstellungen hingewiesen
haben. Er denkt nicht iiber psychische oder ethische Grenzfragen des Menschen-
seins nach, sondern sucht, in philosophisch-medizinischer Erkenntnisabsicht, ein
Geistesvermdgen zu isolieren, das durch Empfindungsfreiheit kraft vollstindigen
Selbstbewusstseins, Eigenantriebs und Zweckorientierung ausgewiesen sein soll.
Es geht um die Bestimmung der Leidensfreiheit geistiger und nicht seelischer Ver-
mogen, wie ich behaupten méchte, und um die besondere Verfasstheit des mensch-
lichen Geistes, insofern dieser mit dem Korper in »Wechselwirkung« tritt.

1. Philosophische Uneindeutigkeiten in Amos Geistdarlegung

Aristoteles, der die menschlichen Fihigkeiten zwischen Wahrnehmung, Strebever-
mogen und Vernunft im Hinblick auf ihre Potenzen des »pathein« (hinnehmen,
leiden) und »poiein« (herstellen, vermogen) ausdifferenziert, fichert das Pathische
zwischen Passivitit, Wahrnehmungs- und Leidensfihigkeit, Passion und rezep-
tiver Geistigkeit auf. Empfindungsfihigkeit und Affizierbarkeit erscheinen als Be-
dingung der Moglichkeit fiir Vermogensbildung im organischen und menschlichen
Bereich, wie selbst Immanuel Kant zu Beginn seiner Kritik der reinen Vernunft (1787)
einrdumt. Und doch kennen beide Philosophen Vermégensbereiche, die als apa-
thisch, als unempfinglich bis leidensfrei charakterisiert werden, da sie als freies,
sich selbst hervorbringendes Denken und als dessen selbsttitige Reflexivitit und
Zweckorientierung erscheinen sollen (vgl. Kant 1975). Sie werden »nous« bzw. »Ver-
nunft« genannt.

Interessanterweise charakterisiert Aristoteles den alles umfassenden Bereich
der Seele (psyche) als Wirkursache der Selbstbewegung und als allgemeines Zeu-

2 Monika Firla begriifst gleich eingangs in ihrer kleinen Schrift Ein Jenaer Stammbucheintrag
des schwarzen Philosophen Anton Wilhelm Amo aus dem Jahr 1746 die Entdeckung, dass sich der
Amo-Deuter Yawori Emmanuel Edeh in seiner umfassenden Schrift Die Grundlagen der philoso-
phischen Schriften von Amo ebenfalls von der Ndhe Amos zur frithen Stoa liberzeugt bekundet
(vgl. Firla 2012, 7).

- am 14.02.2026, 07:37:48.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

gungsprinzip, das die trige Materie vom Mineral iiber das Pflanzen- und Tierreich
hin zu den sensorisch-rezeptiven, imaginativen und mentalen menschlichen Ver-
mogen formgebend aktualisiert. Die Seele wird als hochst differentielle Formur-
sache des Korpers bestimmit. Sie verwirklicht (energeia) und vollendet (entelechia)
die Potenzialitit (dynamis) des Korpers als causa efficiens und causa finalis nach
Art der Wissenschaft (412a). In seiner pyramidalen Anordnung von Nahrungs-,
Zeugungs- Wahrnehmungs-, Bewegungs- und rationalen Seelen kénnen die un-
teren Vermogen ohne die oberen existieren, sind fiir diese aber auch Mittel und
Zweck; sie verhelfen den physischen Potenzen zu aktueller Lebendigkeit und wei-
sen verschiedene Grade des Passiven und Pathischen auf. Die »seelischen« Affek-
te treten als »korperliche Bewegungen« in der Spannweite von Begierde, Furcht,
Freude, Hass und anderen mehr in Erscheinung; das Pathische als Empfindungs-
fahigkeit und Rezeptivitit stellt solchermaflen die Verbindung zwischen Kérper
und geistigen Vermdgen her.

Als schillerndstes Vermégen wird der »menschliche Geist«, »nous pathetikos«,
vorgestellt, da er, empfangend und aufnahmebereit, durch unterschiedliche Ver-
mogen ausgewiesen sein und zugleich an das apathische hochste Geistvermogen
angrenzen soll. Denn »oberhalb« seiner nimmt die rein selbsttitige Vernunft,
»nous poietikos«, die Spitzenstellung in der Vermdgenshierarchie ein. Dieses
hochste Vernunftvermogen bringe sich selbst hervor und unterhalte keinerlei
Verbindung zu anderen Vermogen: impassibles, rein aktives Geistprinzip. Aristo-
teles betont, dass es »unvermischt (amige)« (4292) sein miisse, »denn das Fremde
(allotrion), das dazwischen erscheint, hindert und versperrt« (429a). Da es alle
Vorstellungen aus sich selbst bezieht, gilt es als selbstverursachend und selbst
zwecksetzend, causa efficiens und causa finalis im Sinne von Amos’ Konzeption
des Geistes. Apathisch und nicht-passiv wird die hchste Vernunft von Aristoteles
schon deshalb genannt, weil das Titige und Strebende ehrwiirdiger als das Passive
und Leidende erscheint. Sie soll letztlich unsterblich und ewig sein: unbewegter
Beweger, titige Ruhe, darin dem Gottlichen gleichkommend. Eine prinzipielle
Abgetrenntheit dieses geistigen Vermogens wie spiter bei Descartes wird von
Aristoteles gleichwohl nicht, wohl aber eine mogliche Abtrennbarkeit vom Kérper
(429b) theoretisiert.

Aristoteles’ Ausfithrung zum sich selbsterzeugenden Vermégen des »nous poie-
tikos« hat eine duferst langlebige Diskussion quer durch die Philosophiegeschich-
te hin zu Avicenna und Averroes und von dort zu den scholastischen Philosophen
ausgelost. Descartes radikalisiert die bei Aristoteles skizzierte Unterscheidung der
seelischen Vermogen vom kérperunabhingigen Geist, da er alles, was nicht mess-
bare und damit geistig zu vereindeutigende Ausdehnung an den Dingen ist, fir
akzidentell und ungeistig hilt. Die Vernunfterkenntnis, so betont Descartes, kon-
ne keineswegs aus den bewegenden Kriften der Materie abgeleitet werden (vgl.
Descartes 1960). Er legt die Grenze zwischen Geist und Natur mitten durch den

- am 14.02.2026, 07:37:48.

45


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Michaela Ott

Menschen; die Seele wird auf der Seite der Natur verortet, ihre Rithrungen und
Leidenschaften werden, wie der Titel seiner Schrift Les passions de I'dme (Descartes
1984) verrit, ihr und dem Korper zugeschrieben, der nun, bar jeder Geistigkeit,
einer Maschine 3hnlich wird.

Zwar folgt Amo seinem Vorginger Descartes — wie dieser seinem Vorginger
Aristoteles — im Versuch der Freistellung des Geistigen von allen Affizierungsvor-
gingen. Auch bei Amo soll das unter der Bezeichnung »mens/spiritus« Theoreti-
sierte sich allein auf objektivierbare Groflen beziehen und von jeder subjektiven
Wahrnehmung prinzipiell geschieden sein. Damit erdrtert er nur einen Teilbe-
reich dessen, was bei Aristoteles unter »psyches/anima/Seele« verhandelt wird. Das
»mens« Genannte teilt Amo ausdriicklich der »Gattung« der »Geister« (spiritus) zu
und charakterisiert es als rein selbsttitiges Prinzip mit Intentionalitit und Ziel-
orientierung; die Apatheia wird aufgefichert in die Merkmale unteilbar, nicht-an-
schlussfihig, undurchdringlich, leidensunfihig und innerlich rein, da nichts ande-
res in ihm enthalten sein darf. Dieses Geistige leidet, wie er nochmals betont, kei-
ne Verbindung, Durchdringung und Berithrung: »unfihig, eine Empfindung auf-
zunehmen« (§1I, Abschnitt 111, 79), erscheint es gleichbedeutend mit dem aristo-
telischen »nous poietikos«. Es erkennt durch sich selbst, erkennt sich selbst, ist
sich seiner selbst und anderer Dinge bewusst. Da die Verwandtschaft von Amos
»mens«-Verstindnis mit diesem aristotelischen Geist-Begriff ins Auge sticht, er-
scheint die Ubersetzung von »mens« als »Seele« irrefithrend. Méglicherweise ist
sie der Zuordnung seiner Auffassung zum stoischen Denken geschuldet und ver-
kennt seine Auseinandersetzung mit Aristoteles’ peri psyches.

Ganz anders sieht Amos Bestimmung des »mens humana« aus. Nun relativiert
er die These der Abgetrenntheit des Geistes, da der »menschliche Geist«, wie ich
korrigierend anstelle von »menschlicher Seele« sagen méchte, durchaus in »Wech-
selwirkung« (76) mit dem organischen Korper erkennen und im Hinblick auf ein
bewusstes Ziel handeln koénnen soll. Er soll in instrumenteller Verbindung und
»Wechselwirkung« (mutua unio) mit der Materie stehen, kraft welcher er den Kor-
per »als Mittel seiner Tatigkeit gebraucht« (76). Das Verhiltnis des »mens humana«
zum Korper wird — herablassend - als »Gebrauch« bestimmt; er soll ihr als Werk-
zeug und Mittel dienen fiir ihre Titigkeit; als Werkzeug soll er fiir ein praktisches,
als Mittel fiir ein theoretisches Ziel in Einsatz gebracht werden kénnen. »Mens hu-
mana erscheint damit als Regent eines ihm sklavisch untergeordneten Kérpers.
Diese »rationale Seele« dhnelt wiederum dem aristotelischen »nous pathetikos«,
der pathos- und leidensfihigen menschlichen Vernunft, welche mit dem Kérperli-
chen, Affektiven und Sinnlichen interagiert.

Die deutsche Wiedergabe dieses Vermogens als »menschliche Seele« verun-
klart, um es noch einmal zu betonen, seine Erkennbarkeit. Amo weist die Empfin-
dungen und das Empfindungsvermégen in Anlehnung an Descartes dem Korper
und der Seite des Seelischen zu. Und doch verwischt ein weiterer, nunmehr um-

- am 14.02.2026, 07:37:48.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

gekehrter Ubersetzungsfehler diese seine Zuteilung: Descartes’ Bestimmung der
Affekte der Seele (animi pathemata seu adfectus, 78) werden nun als »Affekte des
Geistes« (78) iibersetzt. Diese begrifflichen Verwechslungen und widersinnigen Zu-
teilungen werden schliellich unvermittelt mit einem Aristoteles-nahen Zitat, un-
ter Verweis auf Christian Sennert, abgerundet, das den Grund der Verwendung
des Seele- anstelle des Geistbegrifts deutlich werden lisst: In ihm wird von ei-
ner »empfindungsfihigen Seele« der Tiere gesprochen, »die eine Form hat« (78),
wihrend beim Menschen die empfindungsfihige Seele der »unsterblichen Seele«
untergeordnet sein soll; »Seele« nimmt eine Funktion im christlichen Deutungs-
zusammenhang ein, insofern sie als Substanz zwischen dem menschlichen Kérper
und der unsterblichen Seele vermitteln soll.

Vielleicht also lasst sich die Bezeichnung »mens« hier als Kompromissbegriff
lesen, der eine Anniherung der griechischen Geistauffassung an den christlichen
Seelebegriff ermoglichen soll. Denn die Eindeutschung von »mens« als »Seele«
dient der Betonung, dass diese entweder in den Korpern oder von ihnen getrennt
und dann unter Umstinden nicht dem Tod ausgeliefert ist. Als Beleg fiir die Un-
sterblichkeit der Seele wird die Bibel, Matthius X, 28 angefiihrt. Diese nicht-pro-
blematisierten Ubersetzungen von »mens« als »Seele« und von »animac als »Geist«
verstellen indes das Verstindnis des Geistigen, das Amo etablieren will.

Vor allem Kapitel II widmet sich den Darlegungen des Verhiltnisses von
menschlichem Korper und Seele/Geist, dem Mentalen, wie ich besser sagen
mochte. Wie von anderen Interpreten moniert, zitiert Amo hier Descartes auf
irrefiihrende Weise und vermutlich nur, um seine eigenen Aussagen zu autorisie-
ren. Es lisst sich aber auch hier mutmaflen, dass die erneute Ubersetzung von
»anima« als »Geist« fiir die mit Descartes’ Uberzeugung nicht zu vereinbarende
Aussage von »korperlicher Vereinigung mit dem Geist« verantwortlich zu machen
ist.

Obwohl Amo — im Gegensatz zu Descartes — nun betont, dass das Mentale »mit
dem Korper vermittels gegenseitiger Vereinigung handelt« (80), leugnet er erneut
seine Leidensfihigkeit. Aus der misslichen Diskussion um die mentale (Un)Emp-
fanglichkeit findet er schliefilich den Ausweg zu behaupten, dass das Mentale zwar
nicht leidet, aber die Empfindungen »erkennt, die im Kérper entstanden sind« und
sie fur seine Titigkeiten »anwendet« (Kap. 11, Einziger Abschnitt, 81). Es kann sich
die Empfindungen des Kdrpers »vergegenwirtigen«. Im Gegensatz zum Korper,
der teilbar ist und sich aus Teilen zusammensetzt, kann das geistige Vermogen
nicht empfinden, da es nicht-teilbar ist. Es kann damit zwangsldufig nicht als le-
bendig verstanden werden, da, wie gesagt wird, alles Lebendige empfindet.

Als Ausweg aus diesem Dilemma wird nun zwischen »leben« und »existieren«
(82) ein Unterschied gemacht. Geist und Seele existieren, leben aber nicht wie etwa
Mensch und Tier. Sie werden als solche mit Steinen gleichgesetzt! Thr Vorteil: Sie
konnen nicht getotet werden, wofiir erneut Matth. X, 28 als Beleg angefiithrt wird.

- am 14.02.2026, 07:37:48.

47


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Michaela Ott

Zum Abschluss seiner Darlegungen weist Amo in kurzen physiologischen Be-
merkungen und unter Berufung auf Arzte — und vermutlich als Reverenz an den
prifungsvorsitzenden Professor der Medizin — auf einen »Nervensaft« und das
Blut als »Lebensprinzipien« (83) hin. Aus verschiedenen uneindeutigen Bibelstel-
len will er zudem erschliefRen, dass die Fihigkeit des Empfindens auch in der Bibel
nicht der Seele, nur dem Kdrper zugeschrieben wird (83, § II).

Seltsamerweise werden in der sich daran anschlieRenden verschriftlichten
»Disputation«, als reagiere Amo bereits auf gewisse Kritiken, dann doch die
Grenzziehungen aufgeweicht: In § 2 wird nun davon gesprochen, dass Denken
ein »seelischer Akt« ist, der sich »durch Begriffe und Empfindungen« () vollzieht.
Und unter § 3 heifdt es: »Alles, was wir denken, ist entweder eine Empfindung
oder ein Ding« (93). Diese Aussage lisst sich freilich mit dem obigen Statement
vereinbaren, laut welchem die Seele Empfindungen denken und erkennen kann.
In jedem Fall aber scheint der Akt des Denkens nicht rundweg affektfrei vor
sich zu gehen, wenn zudem betont wird, dass sich die Seele nach Einlosung des
Zwecks des Verstehens, Wollens oder Bewirkens, den drei Formen des Denkakts,
»beruhigt«.

Vollstindig unvereinbar mit dem bislang Ausgefiihrten erscheint schlieflich,
dass Amo in $§1, Abschnitt II, das sensualistische Diktum von Philipp Melanchthon
anfithrt, wonach »Nichts im Intellekt ist, was nicht vorher in den Sinnen gewesen
ist« (94). Da er zuvor den »Intellekt« als entweder gleichbedeutend mit Geist oder
als Idee oder Titigkeit dieses Vermogens vorgestellt hat, wird die von ihm prokla-
mierte Empfindungsfreiheit oder Apatheia des geistigen Vermogens umso unein-
sichtiger. Erneut stellt sich hier die Schwierigkeit der Unterscheidung von Denken
und Empfinden ein, welche Aristoteles, wie erwihnt, durch Hierarchisierung der
Seelenvermdgen und ihre zunehmende geistige Selbsthervorbringung und Pathos-
freiheit zu l6sen versucht hat.

2. Fortfiihrung des Empfindungslosigkeitspostulats
in Kants Philosophie

In der Philosophie der Aufklirung verschrankt sich das Verhiltnis von Geist und
korperlicher Sinnlichkeit auf neue und anspruchsvolle Weise, insofern es dezidiert
im Bereich der menschlichen Vernunfttitigkeit verhandelt und deren Verhiltnis
zum Korperlich-Sinnlichen zu einem ihr immanenten Konstitutionsprozess er-
klart wird. So eroffnet Immanuel Kants Kritik der reinen Vernunft knapp 50 Jahre
nach Amos Dissertation mit der Annahme, dass sich Erkenntnis nur dank »sinn-
licher Anschauung« itberhaupt auf Gegenstinde beziehen und zu Erfahrung wer-
den kann. Zur Anschauung komme es nur, wenn der Gegenstand das Gemiit auf
bestimmte Weise affiziere: »Die Fihigkeit (Rezeptivitit), Vorstellungen durch die

- am 14.02.2026, 07:37:48.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

Art, wie wir von Gegenstinden affiziert werden, zu bekommen, heif3t Sinnlichkeit«
(B 33). Sinnlichkeit erscheint mithin als eine durch Objekte katalysierte und fiir die
Entwicklung der geistigen Vermégen unabdingbare Voraussetzung; zugleich aber
erklirt Kant sie durch »die Vorstellungen a priori« von Raum und Zeit vorstruktu-
riert. Diese Vorstellungen bedingen die Rezeption der Gegenstinde mit, insofern
sie die Erscheinungen gewissen Verhiltnisbestimmungen, jenen des riumlichen
Nebeneinanders und des zeitlichen Nacheinanders unterstellen; ein pathisch-apa-
thischer Vorgang wird hier skizziert. Sinnliche Anschauung erweist sich als Zu-
sammenspiel aus Angiangnis durch Objekte bei gleichzeitigem Entgegenkommen
des vorstrukturierten Vorstellungsvermogens.

In einem gegeniiber der Tradition verinderten Verstindnis erscheint auch der
»innere Sinn der Zeit« nicht in erster Linie auf Aufierliches, etwa die Form eines Ge-
genstands gerichtet, sondern als »Anschauung seiner selbst«; als solche ist er nichts
anderes als die Selbstkonstitution psychischer Zeitlichkeit, die Kant denn auch pri-
mire Selbstaffizierung nennt: »Nun ist das, was, als Vorstellung, vor aller Handlung
(...) vorhergehen kann, die Anschauung, welche, da sie nichts vorstellt, aufer sofern
etwas im Gemiite gesetzt wird, nichts anderes sein kann als die Art, wie das Gemiit
durch eigene Tatigkeit, nimlich dieses Setzen ihrer Vorstellung, mithin durch sich
selbst affiziert wird, d. h. ein innerer Sinn der Form nach« (B 67). Der Vorgang der
sinnlichen Anschauung basiert mithin auf Teilvorgingen der Selbstaffizierung und
-hervorbringung. Vermégensausitbung und -konstitution wirken auf verschiede-
nen Ebenen ineinander. Es gibt keine klare Trennlinie zwischen Geist und Sinn-
lichkeit/Korperlichkeit, wenn auch das oberste Vermdgen der Vernunft, da iber
Zweckbestimmungen reflektierend, durchaus als Neufassung des aristotelischen
nous poietikos gelesen werden kann.

Vorgange der Selbstaffizierung kennzeichnen bei Kant auch die dsthetische Ur-
teilskraft, die allerdings nicht aus dem Blickwinkel affizierter Wahrnehmung und
Rezeptivitit, sondern aus jenem des Zusammenspiels von Einbildungskraft und
Verstand im Subjekt betrachtet wird. Erfahrungen des Angenehmen oder Haf3li-
chen, pathische Eindriicke, gliedert Kant entschieden aus der dsthetischen Urteils-
kraft aus. Und obwohl er die dsthetische Erfahrung auf Aristoteles’ pathischer Ba-
sisunterscheidung von Lust und Unlust griinden ldsst, wird diese dezidiert umge-
wertet und ent-pathisiert. Bekanntlich erklirt er in der Kritik der Urteilskraft (1790)
das Urteil des Schonen von der alleinigen Anschauung der idealen »Form« eines
Gegenstands und dem Lustgefiihl, das sich bei dieser Betrachtung zwischen den
Vermégen von Verstand und Einbildungskraft einstellt, abhingig; dieses menta-
le Lustgefiihl, hervorgebracht durch die Form des Gegenstands und die Form der
Ubereinstimmung der menschlichen Vermégen, soll aufgrund seiner doppelten

3 Kant, Immanuel. 1975. »Kritik der reinen Vernunft.« In ders. Werke in zehn Binden, Bd. 3, her-
ausgegeben von Wilhelm Weischedel. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

- am 14.02.2026, 07:37:48.

49


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Michaela Ott

Formbezogenheit jedermann »angesonnen« und fiir allgemeingiiltig erklirt wer-
den kénnen.

Die hier gemeinte Lust versteht sich, wie ersichtlich, apathisch, ist gewisser-
maflen eine erkenntnisbedingte Lust, die nicht mit sinnlichem Lustempfinden
gleichgesetzt werden darf. Gleichwohl wohnen dem Urteil des Schonen, genau
besehen, weitere Affizierungsmomente und Lustaspekte inne: Denn neben dem
Paradox des »interesselosen Wohlgefallens« an der Form des Gegenstands und der
dadurch katalysierten Ubereinstimmung der Vermégen von Einbildungskraft und
Verstand wird die »Mitteilungsfihigkeit des Gemiitszustands« (BA 27) und »die
Allgemeinheit der subjektiven Bedingungen der Beurteilung der Gegenstinde«
(B 30) als ihrerseits lustproduzierend bestimmt. Die Zuschauerschaft wird durch
die isthetische Erfahrung animiert, weshalb sie sie mit anderen teilen will. Die
dadurch katalysierte Kommunikationsgemeinschaft potenziert sich zu einer ima-
giniren Affektgemeinschaft, die Hannah Arendt dann »subjektive Universalitit«
nennt (vgl. Arendt 1998).

In seiner spiten Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht von 1798 (Kant
1975) verhandelt Kant allgemein das Begehrungsvermdogen, wobei er diese »Begier-
de« erneut als »Selbstbestimmung der Kraft eines Subjekts«, diesmal »durch die
Vorstellung von etwas Kiinftigem« (B 203)* von der »habituellen sinnlichen Begier-
de«, der Neigung und dem Wunsch, geschieden wissen will. Diese weitgehend apa-
thisch geschilderte Begierde kennt ihrerseits eine soziale Bezogenheit, insofern sie
durch das Bestreben charakterisiert ist, »in einem Zustande mit seinen Mitmen-
schen und im Verhiltnis zu ihnen zu sein, da jedem das zu Teil werden kann, was
das Recht ist« (B 234). Vernunftkompatibel, ist sie das Gegenteil von Leidenschaft
und Affeke, von unwillkiirlichen Artikulationen, die den Affizierten »einem Gestor-
ten dhnlich« (B 206) sehen lassen. Selbst die fiir das Urteil oralen Geschmacks unab-
dingbaren Empfindungen des Schmackhaften oder seines Gegenteils werden nun
als Affekte abqualifiziert, die »Uberlegungen« nicht aufkommen lassen, da sie of-
fensichtlich kein entgegenkommendes Pendant in apathischen Vermdgen haben.
In der Nihe zur Stoa und im Vergessen der von ihm selbst theoretisierten Selbstaf-
fizierungen verschiedener Vermogen charakterisiert er Affekte nun als »Krankheit
des Gemiitss; in diesem Sinne rit er sogar von Mitleid ab (B 206). Sein Gesamt-
einwand gegen Affekt und Leidenschaft, gegen das Pathische, speist sich hier —
wie bei Amo - aus der Annahme, dass sie der gewiinschten Selbstbestimmung der
menschlichen Vernunft zuwiderlaufen und der Freiheit und Herrschaft iiber sich
selbst Abbruch tun: »Die Leidenschaft [..] findet ihre Lust und Befriedigung am

4 Kant, Immanuel.1975. »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht.« In ders. Werke in zehn Bin-
den, Bd. 10, herausgegeben von Wilhelm Weischedel, 407-690, Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft.

- am 14.02.2026, 07:37:48.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

Sklavensinn« (B 228). Mit diesem Verdammungsurteil erreicht Kants Abwertung
des Affektiven ihren Hohepunkt.

Amos Betonung der Empfindungslosigkeit und Leidensfreiheit des Geistes er-
scheint aus der Kant'schen Perspektive als Vorwegnahme der Emanzipations-
und Selbstbestimmungsabsicht der aufklirerischen Philosophie. Amos Disserta-
tion liest sich dann wie die Beteuerung, im Herzen der griechisch-europiisch-
christlichen Philosophietradition zu stehen, die in direkten oder indirekten
Aristoteles-Wiederholungen und -Weiterschreibungen — und in deren Anreiche-
rung durch christliches Gedankengut — eine moglichst selbsttitige, frei reflek-
tierende und nicht von Affekten abhingige Geistigkeit zu erdenken strebt. Dazu
gesellt sich moglicherweise der Wunsch, zu der in philosophischer Hermeneutik
minimalaffektiv verbundenen Gemeinschaft philosophischer Interpret*innen zu
gehoren.

Amo wire von Kants Gleichsetzung des Affekts mit einem Sklavensinn dennoch
betroffen gewesen. Denn mit der Parallelisierung von Leidenschaft und Sklaven-
sinn unterhohlen sich Kants Vernunftkritiken selbst: Sie veranschlagen die kon-
stitutiven Selbstaffizierungsvorginge des Geistigen nun gering bzw. verdringen
diese, bieten zudem rassistisch-abwertende Qualifizierungen fiir gewisse mensch-
liche Vermégen an, welche die proklamierte Empfindungsfreiheit, vor allem aber
den Verallgemeinerungs- bis Universalititsanspruch der Geistnatur und des apa-
thischen isthetischen Urteils selbst in Frage stellen. Die Vokabel des »Sklaven-
sinns« hitte mit Sicherheit Amos Leidenschaft wachgerufen und ihm die Preka-
ritat seines Anspruchs auf selbstverstindliche Inklusion in die geistig-apathische
Gemeinschaft der philosophischen Denker deutlich gemacht. Er hitte sich weni-
ger gewundert iiber das gegen ihn gerichtete protorassistische Schmihgedicht, das
ihn vermutlich zum Verlassen des Landes der Dichter und Denker zwang (vgl. Ette
2014, 125).

3. Amos Apatheia-Begriff in Differenz zu zeitgendssischen
afrikanischen Philosophiekonzepten

Die von Amo angestrebte Geistverfassung, die, wie gezeigt, jene von Aristoteles
dargelegte Ruhe des gottlichen Geistes wiederbeleben will, trifft sich nicht, soweit
ersichtlich, mit heutigen Denkansitzen von Philosoph*innen und Geistesarbei-
ter*innen aus afrikanischen Lindern. Die Analyse menschlicher Geistestitigkeit
steht nicht im Zentrum afrikanischen Philosophieren, auch wenn Achille Mbembe
polemisch auf »raison« zu sprechen kommt und diese als »raison négre« mit ganz
anderen Konnotationen assoziiert (vgl. Mbembe 2013).

- am 14.02.2026, 07:37:48.

51


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Michaela Ott

Trotz der Gefahr einer Schematisierung mdochte ich daran erinnern, dass Léo-
pold Sédar Senghor, franzésischsprachiger Philosoph, Dichter und Staatsprisi-
dent des Senegal ab dem Moment der Entkolonisierung, das afrikanische Gemiit
von europdisch-rationalen Vermogen gerade durch die Kraft seiner Emotionalitit
geschieden wissen will. Denn nur diese bringe eine lebendige und erfahrungsge-
trankte »con-naissance« hervor, eine Erkenntnis als »Mitgeburt«, aus welcher sich
das Wesen der Négritude, ihrer Kunst und Neigung zu Poesie und Musik, zu Rhyth-
mus und Tanz herleiten lasse (vgl. Senghor 1967).

Wie der zeitgendssische senegalesisch-US-amerikanische Philosoph Souley-
mane Bachir Diagne allerdings nachweist (vgl. Diagne 2011), lisst Senghor 1959
dank einer neuen Bergson-Lektiire die kulturelle Scheidung von Ratio und Emo-
tion fallen und an ihre Stelle eine monistische Vermégenskonzeption treten, eine
»raison-étreinte« oder »Berithrungsvernunft« (Senghor 1967, 199). Dank dieses
pathisch-apathischen Gesamtvermogens koénne dem Schwarzen nun Intuition
und Vernunft gleichermafen zugesprochen werden. Aber auch Senghors Denken
selbst erweise sich, so Diagne, als sympathetische Vernunft, insofern er sich nicht
nur von Bergsons Begriffssynthese (vgl. Bergson 1889) anstecken lisst, sondern
deren Riickbindung an deutsche Philosopheme lobend hervorkehrt und mit diesen
afrikanische Selbstverstindigungsdiskurse zu speisen sucht. Bis heute fallen im
Philosophiediskurs des franzosischsprachigen Afrikas affirmative Bezugnahmen
auf das vitalistische Denken Henri Bergson auf.

Der siidafrikanische Theoretiker Achille Mbembe lisst Senghors Unterschei-
dung von Emotionalitit und Vernunft noch einmal aufleben, wenn er die den
Schwarzen zugeschriebene Nahe zum Urspriinglichen, Emotionalen und Animali-
schen sarkastisch kommentiert. Und doch sucht auch er diese Dualitit umgehend
in einem allgemeinen Vermdgen »Schwarzer Vernunft« (Raison Neégre), einem ge-
neral Black intellect, aufzuheben, welchen er nicht nur Afrikaner*innen, sondern
all jenen »Verdammten dieser Erde« zuerkennen will, die heute zur »iiberfliis-
sigen Menschheit« gezihlt werden und damit »erneut nicht ganz Menschen
sind« (Mbembe 2015, 16). Auf die Erkenntnis, dass kulturelle Entgegensetzun-
gen in affektgeladenen und gewaltstiftenden Akten miinden, antwortet er mit
der Erweiterung der »Négritude«-Konzeption zu einer globalisierten, polemisch
Schwarz genannten Vernunft. In deren Vorzug gelangt man/frau freilich nicht
nach MafRgabe kulturell-rassistischer Zuordnungen oder gar empfindungsfreier
und korperferner Seelen- oder Geistesverfasstheit, sondern kraft 6konomisch-
symbolischer (Nicht)Teilhabe an einer Existenzform, die denkbar weit vom Apathi-
schen entfernt ist. Mbembe subsumiert nimlich unter die »conditio nigra« all jene
von den Wertschopfungsketten Ausgeschlossenen, von denen gerade nicht leid-
freie Geistigkeit oder philosophische Seelenruhe verlangt werden kann. Vielmehr
geben sie eine globalisierte menschliche Gesellschaft ab, die nicht durch Einstim-
migkeit von Verstand und Einbildungskraft und die Kommunizierbarkeit eines

- am 14.02.2026, 07:37:48.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterfiihrung des Apatheia Gedankens

isthetischen Urteils verbunden, sondern durch analoges Leiden an weitgehender
symbolischer Nichtteilhabe und den Mangel an Mitsprache und Zugehorigkeit
gekennzeichnet sind. »Raison« erscheint damit als geopolitisch-6konomisch
markiertes (Nicht)Vermogen, das von lebensgeschichtlichen Zwangslagen erzahlt
und eine weitgehend unfreiwillige geistige Verfasstheit darstellt, deren unaus-
weichliche Patheia aus aufgezwungener Passivitit und Hinnahme fremder Gewalt
resultiert.

Literaturverzeichnis

Amo Afer aus Axim in Ghana, Antonoius Gvilielmus. 1965. Dissertationsschrift. Uber-
setzung seiner Werke. Halle: Martin-Luther-Universitit Halle Wittenberg.

Arendt, Hannah. 1998. Das Urteilen. Miinchen: Piper.

Aristoteles. 1995. Peri psyches/Uber die Seele, herausgegeben von Horst Seidl. Ham-
burg: Meiner.

Bergson, Henri. 1889. Essai sur les données immédiates de la Conscience. Paris: Presses
Univ. de France.

Descartes, René. 1960. Discours de la Méthode. Hamburg: Meiner.

Descartes, René. 1984. Les Passions de 'Ame/Die Leidenschaften der Seele. Hamburg:
Meiner.

Diagne, Souleymane Bachir. 2011. Bergson postcolonial. Paris: CNRS Edition.

Edeh, Yawovi Emmanuel. 2003. Die Grundlagen der philosophischen Schriften von Amo.
Essen: Die Blaue Eule.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:
Kadmos.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen Anton Wil-
helm Amo aus dem Jahr 1746. Stuttgart: AfriTiDe Geschichtswerkstatt.

Hountondji, Paulin J. 1970. Un philosophe Africain dans I'Allemagne du XVIII siécle.
Antoine-Guillaume Amo. Paris: Presses Univ. de France.

Hountondji, Paulin J. 1993. Afrikanische Philosophie. Mythos und Realitit. Berlin: Dietz.

Kant, Immanuel. 1975. »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht.« In ders. Werke
in zehn Banden, Bd. 10, herausgegeben von Wilhelm Weischedel, 407-690. Darm-
stadt: WBG.

Kant, Immanuel: »Kritik der reinen Vernunft.« In ders. Werke in zehn Binden, Bd. 3,
herausgegeben von Wilhelm Weischedel. Darmstadt: WBG.

Mbembe, Achille. 2013. Critique de la Raison Négre. Paris: La Découverte.

Mbembe, Achille. 2016. Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.

Seneca. 2014. Schriften zur Ethik. Die kleinen Dinge. Berlin: De Gruyter.

Senghor, Léopold Sédar. 1967. Négritude und Humanismus. Diisseldorf: Diederichs.

- am 14.02.2026, 07:37:48.

53


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 07:37:48.


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

