
Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants

Weiterführung des Apatheia Gedankens

Überlegungen zu Amos Schrift »De humanae mentis

apatheia«

Michaela Ott

Antonoius Gvilielmus Amo Afer aus Axim in Ghana – so wird der Autor jener phi-

losophischen Dissertationsschrift (vgl. Amo 1965) genannt, die im April 1734 unter

dem Titel De humanae mentis apatheia sev sensionis acfacultatis sentiendi in mente hu-

mana absentia et earum in corpore nostro organico ac vivo praesentia an der Universität

Wittenberg vorgelegt und unter Vorsitz von Dr.Martin Gotthelf Loescher, ord. Pro-

fessor der Medizin und Physik, öffentlich verteidigt wird. In ihrem Titel bzw. ihrer

späteren deutschen Übersetzung als Die Apatheia der menschlichen Seele oder über das

Fehlen der Empfindung und der Fähigkeit des Empfindens in der menschlichen Seele und das

Vorhandensein von beidem in unserem organischen lebenden Körper steckt bereits die ge-

samte These, auch das übersetzungsbedingte Missverständnis, das hier in seiner

charakteristischen Zwischenstellung zwischen vorangehenden Philosophen, ins-

besondere Aristoteles und Descartes, und der folgenden aufklärerischen Philoso-

phie Immanuel Kants näher beleuchtet werden soll.

Dass Amo als europäischer Philosoph verstanden werden kann, und zwar dank

seiner Rezeption lateinischer und deutscher Texte und seiner kritischen Bezugnah-

me auf sie, unterstreicht Paulin Hountondji, Philosoph aus Benin, bereits in den

1970er Jahren (vgl. Hountondji 1970). Hountondjis Forderung, AmosWerke in ihren

theoretischen Zusammenhang einzubetten und ihn als namhaften Denker in die-

ser Tradition zu profilieren (vgl. Hountondji 1993, 124), soll hier in der Weise nach-

gekommen werden, dass Aristoteles’ Schrift Peri psyches als eine der Hauptquellen

seiner Dissertationsschrift bestimmt und in einem zweiten Schritt dasWeiterleben

des Apatheia-Gedankens in der deutschen Philosophie der Aufklärung bei Imma-

nuel Kant skizziert wird.

 

In Amos Promotionsschrift ›Apatheia des Geistes‹ wird Aristoteles nicht ausdrück-

lich zitiert. Seine Auseinandersetzung mit Descartes’ Geist-Materie-Dualismus

scheint aber in ihrer Betonung der »Apatheia des Geistes« und der Unterschei-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Michaela Ott

dung zweier Geistformen, wie auch andere Autoren1 vermuten, aristotelisch

inspiriert. Seine Bestimmungen der »mens (humana)« bleiben gleichwohl unklar

bis widersprüchlich, da er den Bestimmungen des aristotelischen »nous« unter

Einbeziehung gewisser cartesianischer Annahmen gerecht zu werden sucht und

die deutschen Übersetzungen der lateinischen Termini das Ihrige zur logischen

Verunklarung seiner Aussagen beitragen.

In diesem Sinn möchte ich einerseits die nicht unproblematische Weiterfüh-

rung der aristotelischen Darlegungen zeigen, andererseits aufweisen, dass die

deutsche Wiedergabe des lateinischen Texts der Dissertation zu Missverständ-

nissen und Fehldeutungen beigetragen hat. Diese ergeben sich vor allem aus

der irreführenden Übersetzung des lateinischen Terminus »mens«: Das von Amo

»mens humana« Genannte wird im Deutschen als »menschliche Seele« wiederge-

geben, während der Terminus »Geist« für lateinisch »spiritus« reserviert bleibt,

gelegentlich aber auch zur Wiedergabe von »anima« verwendet wird. »Mens«

bezeichnet aber viel eher »Geist« als »Seele«, wenn man den inhaltlichen Erläute-

rungen von Amo folgt. Das »mentale« Vermögen, das er expliziert, beläuft sich auf

den innerhalb Aristoteles’ umfassender »Seele« (psyche)-Deutung eingeschränkten

Bereich des Geistigen – eine Einschränkung, die vermutlich auch durch christliche

Deutungen mitbedingt ist. Denn das Besondere an Aristoteles’ Seelenkonzeption,

wie in Peri psyches (vgl. Aristoteles 1995), De anima/Ǜber die Seele dargelegt, ist ja

die Annahme eines seelischen Kontinuitäts- und Formgebungsprinzips durch

alle natürlichen Erscheinungen hindurch bis zum höchsten selbsttätigen geisti-

gen Vermögen – und damit einer Art (platonischen?) Steigerungsprinzips. Die

Tatsache, dass die christliche Lehre in ihrer Auszeichnung des Menschen diese

Kontinuitätsannahme durchtrennt, lässt Amo nurmehr den impassiblen und rein

aktiven Geist, also das von Aristoteles höchstplatzierte geistige Vermögen als

Lebensprinzip vorstellen.

Amos Begriffe »mens« oder »spiritus« dienen, so meine These, der Weiter-

schreibung des aristotelisch-scholastischen Geist- oder Vernunftbegriffs. Die

Verunklarungen und die Inkohärenz in Amos Anknüpfungen an Aristoteles und

Descartes haben intratextuelle Gründe aufgrund einer unsauberen Argumentation

Amos, die zusätzlich durch die irreführende Übersetzung erschwert wird. Denn

»mens humana« wird ins Deutsche als »menschliche Seele« übersetzt, was zu

Widersprüchen führt. Eine traditionskonforme und logische Kohärenz bietet der

Begriff »mens« nur, wenn er auf Deutsch als »Geist« wiedergegeben – und in

1 Diese Annahme bestätigt in seiner Schlussreflexion auch Yawovi Emmanuel Edeh, der Amos

gesamte Texte im Hinblick auf ihre Einflüsse, insbesondere auf jenen von Christian Wolff,

analysiert undbefindet, dass die aristotelische, aristotelisch-thomistische und cartesianische

Tradition amentscheidendsten fürAmosphilosophischesVerständniswaren (vgl. Edeh 2003,

135).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 43

seine beiden Erscheinungsformen als »Geist« und »menschlicher Geist« ausdiffe-

renziert wird, wie es Amo intendiert. Die Eindeutschung von »mens« als »Seele«

erweist sich christlich inspiriert, wie etwa die Verbindung »Seele der Seligen oder

Verdammten« im Text zeigt.

Dass sowohl spiritus als auch mens als »Geist« zu übersetzen wären, belegt ei-

ne Aussage von Amo selbst: Er führt »mens« ebenso wie »intelligentia« ausdrück-

lich als »akzidentelle« Variante von »spiritus« an (Erläuterungen, §4). Nur wenn

»mens« als »Geist« übersetzt wird, macht die auch in Nähe zu Descartes getrof-

fene Aussage seiner prinzipiellen Getrenntheit vom Körper, seiner Undurchlässig-

keit, Empfindungsunfähigkeit, Intentionalität und Zweckorientiertheit Sinn. Ott-

mar Ette (vgl. Ette 2014, 70) führt denn auch die entsprechende Definition als zen-

trale Aussage an: »Geist im eigentlichen Sinne ist jede immaterielle erkennende

Wesenheit, die aus einer Absicht heraus um eines bestimmten und ihr bekannten

Zieles willen handelt« (76). Hountondji liest diese Aussage als Amos Positionierung

im Streit zwischen den Mechanisten und Vitalisten seiner Zeit; er hält sie für trag-

fähig im Rahmen der Bestimmung eines Lebensprinzips allgemein, da dieses nur

in einer rein aktiven, autogenerativen Substanz gefunden werden kann (134). Die

dem »Mentalen« von Amo zugeschriebene »apatheia«, welche der »Empfindung«

(»sensio«) und der »Fähigkeit zu empfinden« (»facultas sentiendi«) entbehrt, geht

mit Aristoteles’ Verständnis des »nous poietikos«, der Vernunft als des sich selbst

hervorbringenden und undurchlässigen geistigen Vermögens, konform. Allerdings

muss unter diesem Vermögen, wie ich mit Hountondji sagen möchte, ein »Geist

im Allgemeinen« (141), ein abstraktes Prinzip verstanden werden, das nicht mit der

»mens humana« identisch ist. Im Hinblick auf den »menschlichen Geist« drückt

die fehlende Rezeptivität einen Mangel, wie Hountondji meint, in jedem Fall aber

eine Ergänzungsbedürftigkeit aus.

Zunächst lässt AmosThese von der apatheia der »mens humana«, als »mensch-

liche Seele« übersetzt, an stoische Lehrmeinungen denken. Und in der Tat fin-

det sich unter den überlieferten Texten Senecas einer mit dem Titel »De Tran-

quilitate Animi/Die Ruhe der Seele«, in dem nach seelischer Unerschütterlichkeit,

griechisch »Euthymia«, gefragt wird. Senecas Ausführungen sind Antworten auf

die Fragen eines wohlhabenden Bürgers und stellen eine Art psychologisch-hand-

lungsbezogene Unterweisung zum glückenden Leben bzw. gelingenden Sterben

dar:

»Mahnt uns aber die Natur, unsere erste Gläubigerin, so sagen wir auch zu ihr:

›Nimm meine Seele besser, als du sie gabst, zurück; ich sträube mich nicht und

will nicht flüchten. Dargeboten siehst du aus freien Stücken, was du unvermerkt

gegeben hast. Nimm es fort!‹ Dorthin zurückzukehren, von wo man kam – was

ist daran schwer? Übel lebt ein jeder, der nicht gut zu sterben weiß. Daher gilt es

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Michaela Ott

zunächst, den Wert des Lebens niedriger anzusetzen und, daß man noch atmet,

nur gering zu achten« (Seneca 2014, 525).

Wie ersichtlich handelt es sich um eine pädagogische Situation, in der ein Meister

bei der Bewältigung eines psychischen wie ethischen Grenzproblems umHilfe und

Rat angegangen wird. Seneca fungiert als Philosoph und Weiser, der über letzte

Dinge nachgedacht hat, Bescheidung anmahnt und Auskunft über eine Ethik des

Sterbens erteilt.

Diese Textsorte des unterweisenden und erbaulichenDialogs ist aber nicht Vor-

bild für Amos Schrift, wenn auch zahlreiche Interpret*innen2 auf die Nähe von

Amos philosophischer Doktorarbeit zu stoischen Problemstellungen hingewiesen

haben. Er denkt nicht über psychische oder ethische Grenzfragen des Menschen-

seins nach, sondern sucht, in philosophisch-medizinischer Erkenntnisabsicht, ein

Geistesvermögen zu isolieren, das durch Empfindungsfreiheit kraft vollständigen

Selbstbewusstseins, Eigenantriebs und Zweckorientierung ausgewiesen sein soll.

Es geht um die Bestimmung der Leidensfreiheit geistiger und nicht seelischer Ver-

mögen,wie ich behauptenmöchte, und umdie besondere Verfasstheit desmensch-

lichen Geistes, insofern dieser mit dem Körper in »Wechselwirkung« tritt.

1. Philosophische Uneindeutigkeiten in Amos Geistdarlegung

Aristoteles, der die menschlichen Fähigkeiten zwischenWahrnehmung, Strebever-

mögen und Vernunft im Hinblick auf ihre Potenzen des »pathein« (hinnehmen,

leiden) und »poiein« (herstellen, vermögen) ausdifferenziert, fächert das Pathische

zwischen Passivität, Wahrnehmungs- und Leidensfähigkeit, Passion und rezep-

tiver Geistigkeit auf. Empfindungsfähigkeit und Affizierbarkeit erscheinen als Be-

dingung derMöglichkeit für Vermögensbildung im organischen undmenschlichen

Bereich, wie selbst Immanuel Kant zu Beginn seiner Kritik der reinen Vernunft (1787)

einräumt. Und doch kennen beide Philosophen Vermögensbereiche, die als apa-

thisch, als unempfänglich bis leidensfrei charakterisiert werden, da sie als freies,

sich selbst hervorbringendes Denken und als dessen selbsttätige Reflexivität und

Zweckorientierung erscheinen sollen (vgl. Kant 1975). Sie werden »nous« bzw. »Ver-

nunft« genannt.

Interessanterweise charakterisiert Aristoteles den alles umfassenden Bereich

der Seele (psyche) als Wirkursache der Selbstbewegung und als allgemeines Zeu-

2 Monika Firla begrüßt gleich eingangs in ihrer kleinen Schrift Ein Jenaer Stammbucheintrag

des schwarzen Philosophen AntonWilhelm Amo aus dem Jahr 1746 die Entdeckung, dass sich der

Amo-Deuter Yawori Emmanuel Edeh in seiner umfassendenSchriftDieGrundlagender philoso-

phischen Schriften von Amo ebenfalls von der Nähe Amos zur frühen Stoa überzeugt bekundet

(vgl. Firla 2012, 7).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 45

gungsprinzip, das die träge Materie vomMineral über das Pflanzen- und Tierreich

hin zu den sensorisch-rezeptiven, imaginativen und mentalen menschlichen Ver-

mögen formgebend aktualisiert. Die Seele wird als höchst differentielle Formur-

sache des Körpers bestimmt. Sie verwirklicht (energeia) und vollendet (entelechia)

die Potenzialität (dynamis) des Körpers als causa efficiens und causa finalis nach

Art der Wissenschaft (412a). In seiner pyramidalen Anordnung von Nahrungs-,

Zeugungs- Wahrnehmungs-, Bewegungs- und rationalen Seelen können die un-

teren Vermögen ohne die oberen existieren, sind für diese aber auch Mittel und

Zweck; sie verhelfen den physischen Potenzen zu aktueller Lebendigkeit und wei-

sen verschiedene Grade des Passiven und Pathischen auf. Die »seelischen« Affek-

te treten als »körperliche Bewegungen« in der Spannweite von Begierde, Furcht,

Freude, Hass und anderen mehr in Erscheinung; das Pathische als Empfindungs-

fähigkeit und Rezeptivität stellt solchermaßen die Verbindung zwischen Körper

und geistigen Vermögen her.

Als schillerndstes Vermögen wird der »menschliche Geist«, »nous pathetikos«,

vorgestellt, da er, empfangend und aufnahmebereit, durch unterschiedliche Ver-

mögen ausgewiesen sein und zugleich an das apathische höchste Geistvermögen

angrenzen soll. Denn »oberhalb« seiner nimmt die rein selbsttätige Vernunft,

»nous poietikos«, die Spitzenstellung in der Vermögenshierarchie ein. Dieses

höchste Vernunftvermögen bringe sich selbst hervor und unterhalte keinerlei

Verbindung zu anderen Vermögen: impassibles, rein aktives Geistprinzip. Aristo-

teles betont, dass es »unvermischt (amige)« (429a) sein müsse, »denn das Fremde

(allotrion), das dazwischen erscheint, hindert und versperrt« (429a). Da es alle

Vorstellungen aus sich selbst bezieht, gilt es als selbstverursachend und selbst

zwecksetzend, causa efficiens und causa finalis im Sinne von Amos’ Konzeption

des Geistes. Apathisch und nicht-passiv wird die höchste Vernunft von Aristoteles

schon deshalb genannt, weil das Tätige und Strebende ehrwürdiger als das Passive

und Leidende erscheint. Sie soll letztlich unsterblich und ewig sein: unbewegter

Beweger, tätige Ruhe, darin dem Göttlichen gleichkommend. Eine prinzipielle

Abgetrenntheit dieses geistigen Vermögens wie später bei Descartes wird von

Aristoteles gleichwohl nicht, wohl aber eine mögliche Abtrennbarkeit vom Körper

(429b) theoretisiert.

Aristoteles’ Ausführung zum sich selbsterzeugenden Vermögen des »nous poie-

tikos« hat eine äußerst langlebige Diskussion quer durch die Philosophiegeschich-

te hin zu Avicenna und Averroes und von dort zu den scholastischen Philosophen

ausgelöst. Descartes radikalisiert die bei Aristoteles skizzierte Unterscheidung der

seelischen Vermögen vom körperunabhängigen Geist, da er alles, was nicht mess-

bare und damit geistig zu vereindeutigende Ausdehnung an den Dingen ist, für

akzidentell und ungeistig hält. Die Vernunfterkenntnis, so betont Descartes, kön-

ne keineswegs aus den bewegenden Kräften der Materie abgeleitet werden (vgl.

Descartes 1960). Er legt die Grenze zwischen Geist und Natur mitten durch den

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Michaela Ott

Menschen; die Seele wird auf der Seite der Natur verortet, ihre Rührungen und

Leidenschaften werden, wie der Titel seiner Schrift Les passions de l’âme (Descartes

1984) verrät, ihr und dem Körper zugeschrieben, der nun, bar jeder Geistigkeit,

einer Maschine ähnlich wird.

Zwar folgt Amo seinem Vorgänger Descartes – wie dieser seinem Vorgänger

Aristoteles – im Versuch der Freistellung des Geistigen von allen Affizierungsvor-

gängen. Auch bei Amo soll das unter der Bezeichnung »mens/spiritus« Theoreti-

sierte sich allein auf objektivierbare Größen beziehen und von jeder subjektiven

Wahrnehmung prinzipiell geschieden sein. Damit erörtert er nur einen Teilbe-

reich dessen,was bei Aristoteles unter »psyches/anima/Seele« verhandelt wird.Das

»mens« Genannte teilt Amo ausdrücklich der »Gattung« der »Geister« (spiritus) zu

und charakterisiert es als rein selbsttätiges Prinzip mit Intentionalität und Ziel-

orientierung; die Apatheia wird aufgefächert in die Merkmale unteilbar, nicht-an-

schlussfähig, undurchdringlich, leidensunfähig und innerlich rein, da nichts ande-

res in ihm enthalten sein darf. Dieses Geistige leidet, wie er nochmals betont, kei-

ne Verbindung, Durchdringung und Berührung: »unfähig, eine Empfindung auf-

zunehmen« (§II, Abschnitt III, 79), erscheint es gleichbedeutend mit dem aristo-

telischen »nous poietikos«. Es erkennt durch sich selbst, erkennt sich selbst, ist

sich seiner selbst und anderer Dinge bewusst. Da die Verwandtschaft von Amos

»mens«-Verständnis mit diesem aristotelischen Geist-Begriff ins Auge sticht, er-

scheint die Übersetzung von »mens« als »Seele« irreführend. Möglicherweise ist

sie der Zuordnung seiner Auffassung zum stoischen Denken geschuldet und ver-

kennt seine Auseinandersetzung mit Aristoteles’ peri psyches.

Ganz anders sieht Amos Bestimmung des »mens humana« aus. Nun relativiert

er die These der Abgetrenntheit des Geistes, da der »menschliche Geist«, wie ich

korrigierend anstelle von »menschlicher Seele« sagen möchte, durchaus in »Wech-

selwirkung« (76) mit dem organischen Körper erkennen und im Hinblick auf ein

bewusstes Ziel handeln können soll. Er soll in instrumenteller Verbindung und

»Wechselwirkung« (mutua unio) mit der Materie stehen, kraft welcher er den Kör-

per »als Mittel seiner Tätigkeit gebraucht« (76). Das Verhältnis des »mens humana«

zum Körper wird – herablassend – als »Gebrauch« bestimmt; er soll ihr als Werk-

zeug und Mittel dienen für ihre Tätigkeit; als Werkzeug soll er für ein praktisches,

als Mittel für ein theoretisches Ziel in Einsatz gebracht werden können. »Mens hu-

mana« erscheint damit als Regent eines ihm sklavisch untergeordneten Körpers.

Diese »rationale Seele« ähnelt wiederum dem aristotelischen »nous pathetikos«,

der pathos- und leidensfähigen menschlichen Vernunft, welche mit dem Körperli-

chen, Affektiven und Sinnlichen interagiert.

Die deutsche Wiedergabe dieses Vermögens als »menschliche Seele« verun-

klart, um es noch einmal zu betonen, seine Erkennbarkeit. Amo weist die Empfin-

dungen und das Empfindungsvermögen in Anlehnung an Descartes dem Körper

und der Seite des Seelischen zu. Und doch verwischt ein weiterer, nunmehr um-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 47

gekehrter Übersetzungsfehler diese seine Zuteilung: Descartes’ Bestimmung der

Affekte der Seele (animi pathemata seu adfectus, 78) werden nun als »Affekte des

Geistes« (78) übersetzt.Diese begrifflichen Verwechslungen undwidersinnigen Zu-

teilungen werden schließlich unvermittelt mit einem Aristoteles-nahen Zitat, un-

ter Verweis auf Christian Sennert, abgerundet, das den Grund der Verwendung

des Seele- anstelle des Geistbegriffs deutlich werden lässt: In ihm wird von ei-

ner »empfindungsfähigen Seele« der Tiere gesprochen, »die eine Form hat« (78),

während beim Menschen die empfindungsfähige Seele der »unsterblichen Seele«

untergeordnet sein soll; »Seele« nimmt eine Funktion im christlichen Deutungs-

zusammenhang ein, insofern sie als Substanz zwischen demmenschlichen Körper

und der unsterblichen Seele vermitteln soll.

Vielleicht also lässt sich die Bezeichnung »mens« hier als Kompromissbegriff

lesen, der eine Annäherung der griechischen Geistauffassung an den christlichen

Seelebegriff ermöglichen soll. Denn die Eindeutschung von »mens« als »Seele«

dient der Betonung, dass diese entweder in den Körpern oder von ihnen getrennt

und dann unter Umständen nicht dem Tod ausgeliefert ist. Als Beleg für die Un-

sterblichkeit der Seele wird die Bibel, Matthäus X, 28 angeführt. Diese nicht-pro-

blematisierten Übersetzungen von »mens« als »Seele« und von »anima« als »Geist«

verstellen indes das Verständnis des Geistigen, das Amo etablieren will.

Vor allem Kapitel II widmet sich den Darlegungen des Verhältnisses von

menschlichem Körper und Seele/Geist, dem Mentalen, wie ich besser sagen

möchte. Wie von anderen Interpreten moniert, zitiert Amo hier Descartes auf

irreführende Weise und vermutlich nur, um seine eigenen Aussagen zu autorisie-

ren. Es lässt sich aber auch hier mutmaßen, dass die erneute Übersetzung von

»anima« als »Geist« für die mit Descartes’ Überzeugung nicht zu vereinbarende

Aussage von »körperlicher Vereinigung mit dem Geist« verantwortlich zu machen

ist.

Obwohl Amo – imGegensatz zu Descartes – nun betont, dass das Mentale »mit

dem Körper vermittels gegenseitiger Vereinigung handelt« (80), leugnet er erneut

seine Leidensfähigkeit. Aus der misslichen Diskussion um die mentale (Un)Emp-

fänglichkeit findet er schließlich den Ausweg zu behaupten, dass das Mentale zwar

nicht leidet, aber die Empfindungen »erkennt, die im Körper entstanden sind« und

sie für seine Tätigkeiten »anwendet« (Kap. II, Einziger Abschnitt, 81). Es kann sich

die Empfindungen des Körpers »vergegenwärtigen«. Im Gegensatz zum Körper,

der teilbar ist und sich aus Teilen zusammensetzt, kann das geistige Vermögen

nicht empfinden, da es nicht-teilbar ist. Es kann damit zwangsläufig nicht als le-

bendig verstanden werden, da, wie gesagt wird, alles Lebendige empfindet.

Als Ausweg aus diesem Dilemma wird nun zwischen »leben« und »existieren«

(82) ein Unterschied gemacht. Geist und Seele existieren, leben aber nicht wie etwa

Mensch und Tier. Sie werden als solche mit Steinen gleichgesetzt! Ihr Vorteil: Sie

können nicht getötet werden, wofür erneut Matth. X, 28 als Beleg angeführt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Michaela Ott

Zum Abschluss seiner Darlegungen weist Amo in kurzen physiologischen Be-

merkungen und unter Berufung auf Ärzte – und vermutlich als Reverenz an den

prüfungsvorsitzenden Professor der Medizin – auf einen »Nervensaft« und das

Blut als »Lebensprinzipien« (83) hin. Aus verschiedenen uneindeutigen Bibelstel-

len will er zudem erschließen, dass die Fähigkeit des Empfindens auch in der Bibel

nicht der Seele, nur dem Körper zugeschrieben wird (83, § II).

Seltsamerweise werden in der sich daran anschließenden verschriftlichten

»Disputation«, als reagiere Amo bereits auf gewisse Kritiken, dann doch die

Grenzziehungen aufgeweicht: In § 2 wird nun davon gesprochen, dass Denken

ein »seelischer Akt« ist, der sich »durch Begriffe und Empfindungen« (!) vollzieht.

Und unter § 3 heißt es: »Alles, was wir denken, ist entweder eine Empfindung

oder ein Ding« (93). Diese Aussage lässt sich freilich mit dem obigen Statement

vereinbaren, laut welchem die Seele Empfindungen denken und erkennen kann.

In jedem Fall aber scheint der Akt des Denkens nicht rundweg affektfrei vor

sich zu gehen, wenn zudem betont wird, dass sich die Seele nach Einlösung des

Zwecks des Verstehens, Wollens oder Bewirkens, den drei Formen des Denkakts,

»beruhigt«.

Vollständig unvereinbar mit dem bislang Ausgeführten erscheint schließlich,

dass Amo in §1, Abschnitt II, das sensualistische Diktum von Philipp Melanchthon

anführt, wonach »Nichts im Intellekt ist, was nicht vorher in den Sinnen gewesen

ist« (94). Da er zuvor den »Intellekt« als entweder gleichbedeutend mit Geist oder

als Idee oder Tätigkeit dieses Vermögens vorgestellt hat, wird die von ihm prokla-

mierte Empfindungsfreiheit oder Apatheia des geistigen Vermögens umso unein-

sichtiger. Erneut stellt sich hier die Schwierigkeit der Unterscheidung von Denken

und Empfinden ein, welche Aristoteles, wie erwähnt, durch Hierarchisierung der

Seelenvermögen und ihre zunehmende geistige Selbsthervorbringung und Pathos-

freiheit zu lösen versucht hat.

2. Fortführung des Empfindungslosigkeitspostulats
in Kants Philosophie

In der Philosophie der Aufklärung verschränkt sich das Verhältnis von Geist und

körperlicher Sinnlichkeit auf neue und anspruchsvolle Weise, insofern es dezidiert

im Bereich der menschlichen Vernunfttätigkeit verhandelt und deren Verhältnis

zum Körperlich-Sinnlichen zu einem ihr immanenten Konstitutionsprozess er-

klärt wird. So eröffnet Immanuel Kants Kritik der reinen Vernunft knapp 50 Jahre

nach Amos Dissertation mit der Annahme, dass sich Erkenntnis nur dank »sinn-

licher Anschauung« überhaupt auf Gegenstände beziehen und zu Erfahrung wer-

den kann. Zur Anschauung komme es nur, wenn der Gegenstand das Gemüt auf

bestimmte Weise affiziere: »Die Fähigkeit (Rezeptivität), Vorstellungen durch die

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 49

Art, wie wir von Gegenständen affiziert werden, zu bekommen, heißt Sinnlichkeit«

(B 33).3 Sinnlichkeit erscheintmithin als eine durchObjekte katalysierte und für die

Entwicklung der geistigen Vermögen unabdingbare Voraussetzung; zugleich aber

erklärt Kant sie durch »die Vorstellungen a priori« von Raum und Zeit vorstruktu-

riert. Diese Vorstellungen bedingen die Rezeption der Gegenstände mit, insofern

sie die Erscheinungen gewissen Verhältnisbestimmungen, jenen des räumlichen

Nebeneinanders und des zeitlichen Nacheinanders unterstellen; ein pathisch-apa-

thischer Vorgang wird hier skizziert. Sinnliche Anschauung erweist sich als Zu-

sammenspiel aus Angängnis durch Objekte bei gleichzeitigem Entgegenkommen

des vorstrukturierten Vorstellungsvermögens.

In einem gegenüber der Tradition veränderten Verständnis erscheint auch der

»innere Sinn der Zeit« nicht in erster Linie auf Äußerliches, etwa die Form eines Ge-

genstands gerichtet, sondern als »Anschauung seiner selbst«; als solche ist er nichts

anderes als die Selbstkonstitution psychischer Zeitlichkeit, die Kant denn auch pri-

märe Selbstaffizierung nennt: »Nun ist das,was, als Vorstellung, vor allerHandlung

(…) vorhergehen kann, die Anschauung,welche, da sie nichts vorstellt, außer sofern

etwas im Gemüte gesetzt wird, nichts anderes sein kann als die Art,wie das Gemüt

durch eigene Tätigkeit, nämlich dieses Setzen ihrer Vorstellung, mithin durch sich

selbst affiziert wird, d. h. ein innerer Sinn der Form nach« (B 67). Der Vorgang der

sinnlichen Anschauung basiert mithin auf Teilvorgängen der Selbstaffizierung und

-hervorbringung. Vermögensausübung und -konstitution wirken auf verschiede-

nen Ebenen ineinander. Es gibt keine klare Trennlinie zwischen Geist und Sinn-

lichkeit/Körperlichkeit, wenn auch das oberste Vermögen der Vernunft, da über

Zweckbestimmungen reflektierend, durchaus als Neufassung des aristotelischen

nous poietikos gelesen werden kann.

Vorgänge der Selbstaffizierung kennzeichnen bei Kant auch die ästhetische Ur-

teilskraft, die allerdings nicht aus dem Blickwinkel affizierter Wahrnehmung und

Rezeptivität, sondern aus jenem des Zusammenspiels von Einbildungskraft und

Verstand im Subjekt betrachtet wird. Erfahrungen des Angenehmen oder Häßli-

chen, pathische Eindrücke, gliedert Kant entschieden aus der ästhetischen Urteils-

kraft aus. Und obwohl er die ästhetische Erfahrung auf Aristoteles’ pathischer Ba-

sisunterscheidung von Lust und Unlust gründen lässt, wird diese dezidiert umge-

wertet und ent-pathisiert. Bekanntlich erklärt er in der Kritik der Urteilskraft (1790)

das Urteil des Schönen von der alleinigen Anschauung der idealen »Form« eines

Gegenstands und dem Lustgefühl, das sich bei dieser Betrachtung zwischen den

Vermögen von Verstand und Einbildungskraft einstellt, abhängig; dieses menta-

le Lustgefühl, hervorgebracht durch die Form des Gegenstands und die Form der

Übereinstimmung der menschlichen Vermögen, soll aufgrund seiner doppelten

3 Kant, Immanuel. 1975. »Kritik der reinen Vernunft.« In ders.Werke in zehn Bänden, Bd. 3, her-

ausgegeben von WilhelmWeischedel. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Michaela Ott

Formbezogenheit jedermann »angesonnen« und für allgemeingültig erklärt wer-

den können.

Die hier gemeinte Lust versteht sich, wie ersichtlich, apathisch, ist gewisser-

maßen eine erkenntnisbedingte Lust, die nicht mit sinnlichem Lustempfinden

gleichgesetzt werden darf. Gleichwohl wohnen dem Urteil des Schönen, genau

besehen, weitere Affizierungsmomente und Lustaspekte inne: Denn neben dem

Paradox des »interesselosen Wohlgefallens« an der Form des Gegenstands und der

dadurch katalysierten Übereinstimmung der Vermögen von Einbildungskraft und

Verstand wird die »Mitteilungsfähigkeit des Gemütszustands« (BA 27) und »die

Allgemeinheit der subjektiven Bedingungen der Beurteilung der Gegenstände«

(B 30) als ihrerseits lustproduzierend bestimmt. Die Zuschauerschaft wird durch

die ästhetische Erfahrung animiert, weshalb sie sie mit anderen teilen will. Die

dadurch katalysierte Kommunikationsgemeinschaft potenziert sich zu einer ima-

ginären Affektgemeinschaft, die Hannah Arendt dann »subjektive Universalität«

nennt (vgl. Arendt 1998).

In seiner späten Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht von 1798 (Kant

1975) verhandelt Kant allgemein das Begehrungsvermögen, wobei er diese »Begier-

de« erneut als »Selbstbestimmung der Kraft eines Subjekts«, diesmal »durch die

Vorstellung von etwas Künftigem« (B 203)4 von der »habituellen sinnlichen Begier-

de«, der Neigung und demWunsch, geschiedenwissenwill. Diese weitgehend apa-

thisch geschilderte Begierde kennt ihrerseits eine soziale Bezogenheit, insofern sie

durch das Bestreben charakterisiert ist, »in einem Zustande mit seinen Mitmen-

schen und im Verhältnis zu ihnen zu sein, da jedem das zu Teil werden kann, was

das Recht ist« (B 234). Vernunftkompatibel, ist sie das Gegenteil von Leidenschaft

und Affekt, von unwillkürlichen Artikulationen, die den Affizierten »einem Gestör-

ten ähnlich« (B 206) sehen lassen. Selbst die für das Urteil oralenGeschmacks unab-

dingbaren Empfindungen des Schmackhaften oder seines Gegenteils werden nun

als Affekte abqualifiziert, die »Überlegungen« nicht aufkommen lassen, da sie of-

fensichtlich kein entgegenkommendes Pendant in apathischen Vermögen haben.

In der Nähe zur Stoa und im Vergessen der von ihm selbst theoretisierten Selbstaf-

fizierungen verschiedener Vermögen charakterisiert er Affekte nun als »Krankheit

des Gemüts«; in diesem Sinne rät er sogar von Mitleid ab (B 206). Sein Gesamt-

einwand gegen Affekt und Leidenschaft, gegen das Pathische, speist sich hier –

wie bei Amo – aus der Annahme, dass sie der gewünschten Selbstbestimmung der

menschlichen Vernunft zuwiderlaufen und der Freiheit und Herrschaft über sich

selbst Abbruch tun: »Die Leidenschaft […] findet ihre Lust und Befriedigung am

4 Kant, Immanuel. 1975. »Anthropologie in pragmatischerHinsicht.« In ders.Werke in zehnBän-

den, Bd. 10, herausgegeben von Wilhelm Weischedel, 407-690, Darmstadt: Wissenschaftli-

che Buchgesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 51

Sklavensinn« (B 228). Mit diesem Verdammungsurteil erreicht Kants Abwertung

des Affektiven ihren Höhepunkt.

 

Amos Betonung der Empfindungslosigkeit und Leidensfreiheit des Geistes er-

scheint aus der Kant’schen Perspektive als Vorwegnahme der Emanzipations-

und Selbstbestimmungsabsicht der aufklärerischen Philosophie. Amos Disserta-

tion liest sich dann wie die Beteuerung, im Herzen der griechisch-europäisch-

christlichen Philosophietradition zu stehen, die in direkten oder indirekten

Aristoteles-Wiederholungen und -Weiterschreibungen – und in deren Anreiche-

rung durch christliches Gedankengut – eine möglichst selbsttätige, frei reflek-

tierende und nicht von Affekten abhängige Geistigkeit zu erdenken strebt. Dazu

gesellt sich möglicherweise der Wunsch, zu der in philosophischer Hermeneutik

minimalaffektiv verbundenen Gemeinschaft philosophischer Interpret*innen zu

gehören.

Amowäre von Kants Gleichsetzung des Affektsmit einem Sklavensinn dennoch

betroffen gewesen. Denn mit der Parallelisierung von Leidenschaft und Sklaven-

sinn unterhöhlen sich Kants Vernunftkritiken selbst: Sie veranschlagen die kon-

stitutiven Selbstaffizierungsvorgänge des Geistigen nun gering bzw. verdrängen

diese, bieten zudem rassistisch-abwertende Qualifizierungen für gewisse mensch-

liche Vermögen an, welche die proklamierte Empfindungsfreiheit, vor allem aber

den Verallgemeinerungs- bis Universalitätsanspruch der Geistnatur und des apa-

thischen ästhetischen Urteils selbst in Frage stellen. Die Vokabel des »Sklaven-

sinns« hätte mit Sicherheit Amos Leidenschaft wachgerufen und ihm die Preka-

rität seines Anspruchs auf selbstverständliche Inklusion in die geistig-apathische

Gemeinschaft der philosophischen Denker deutlich gemacht. Er hätte sich weni-

ger gewundert über das gegen ihn gerichtete protorassistische Schmähgedicht, das

ihn vermutlich zum Verlassen des Landes der Dichter und Denker zwang (vgl. Ette

2014, 125).

3. Amos Apatheia-Begriff in Differenz zu zeitgenössischen
afrikanischen Philosophiekonzepten

Die von Amo angestrebte Geistverfassung, die, wie gezeigt, jene von Aristoteles

dargelegte Ruhe des göttlichen Geistes wiederbeleben will, trifft sich nicht, soweit

ersichtlich, mit heutigen Denkansätzen von Philosoph*innen und Geistesarbei-

ter*innen aus afrikanischen Ländern. Die Analyse menschlicher Geistestätigkeit

steht nicht im Zentrum afrikanischen Philosophieren, auch wenn Achille Mbembe

polemisch auf »raison« zu sprechen kommt und diese als »raison nègre« mit ganz

anderen Konnotationen assoziiert (vgl. Mbembe 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Michaela Ott

Trotz der Gefahr einer Schematisierung möchte ich daran erinnern, dass Léo-

pold Sédar Senghor, französischsprachiger Philosoph, Dichter und Staatspräsi-

dent des Senegal ab dem Moment der Entkolonisierung, das afrikanische Gemüt

von europäisch-rationalen Vermögen gerade durch die Kraft seiner Emotionalität

geschieden wissen will. Denn nur diese bringe eine lebendige und erfahrungsge-

tränkte »con-naissance« hervor, eine Erkenntnis als »Mitgeburt«, aus welcher sich

dasWesen der Négritude, ihrer Kunst undNeigung zu Poesie undMusik, zu Rhyth-

mus und Tanz herleiten lasse (vgl. Senghor 1967).

Wie der zeitgenössische senegalesisch-US-amerikanische Philosoph Souley-

mane Bachir Diagne allerdings nachweist (vgl. Diagne 2011), lässt Senghor 1959

dank einer neuen Bergson-Lektüre die kulturelle Scheidung von Ratio und Emo-

tion fallen und an ihre Stelle eine monistische Vermögenskonzeption treten, eine

»raison-étreinte« oder »Berührungsvernunft« (Senghor 1967, 199). Dank dieses

pathisch-apathischen Gesamtvermögens könne dem Schwarzen nun Intuition

und Vernunft gleichermaßen zugesprochen werden. Aber auch Senghors Denken

selbst erweise sich, so Diagne, als sympathetische Vernunft, insofern er sich nicht

nur von Bergsons Begriffssynthese (vgl. Bergson 1889) anstecken lässt, sondern

deren Rückbindung an deutsche Philosopheme lobend hervorkehrt und mit diesen

afrikanische Selbstverständigungsdiskurse zu speisen sucht. Bis heute fallen im

Philosophiediskurs des französischsprachigen Afrikas affirmative Bezugnahmen

auf das vitalistische Denken Henri Bergson auf.

Der südafrikanische Theoretiker Achille Mbembe lässt Senghors Unterschei-

dung von Emotionalität und Vernunft noch einmal aufleben, wenn er die den

Schwarzen zugeschriebene Nähe zum Ursprünglichen, Emotionalen und Animali-

schen sarkastisch kommentiert. Und doch sucht auch er diese Dualität umgehend

in einem allgemeinen Vermögen »Schwarzer Vernunft« (Raison Nègre), einem ge-

neral Black intellect, aufzuheben, welchen er nicht nur Afrikaner*innen, sondern

all jenen »Verdammten dieser Erde« zuerkennen will, die heute zur »überflüs-

sigen Menschheit« gezählt werden und damit »erneut nicht ganz Menschen

sind« (Mbembe 2015, 16). Auf die Erkenntnis, dass kulturelle Entgegensetzun-

gen in affektgeladenen und gewaltstiftenden Akten münden, antwortet er mit

der Erweiterung der »Négritude«-Konzeption zu einer globalisierten, polemisch

Schwarz genannten Vernunft. In deren Vorzug gelangt man/frau freilich nicht

nach Maßgabe kulturell-rassistischer Zuordnungen oder gar empfindungsfreier

und körperferner Seelen- oder Geistesverfasstheit, sondern kraft ökonomisch-

symbolischer (Nicht)Teilhabe an einer Existenzform, die denkbar weit vom Apathi-

schen entfernt ist. Mbembe subsumiert nämlich unter die »conditio nigra« all jene

von den Wertschöpfungsketten Ausgeschlossenen, von denen gerade nicht leid-

freie Geistigkeit oder philosophische Seelenruhe verlangt werden kann. Vielmehr

geben sie eine globalisierte menschliche Gesellschaft ab, die nicht durch Einstim-

migkeit von Verstand und Einbildungskraft und die Kommunizierbarkeit eines

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Aristoteles »Peri psyches« und Kants Weiterführung des Apatheia Gedankens 53

ästhetischen Urteils verbunden, sondern durch analoges Leiden an weitgehender

symbolischer Nichtteilhabe und den Mangel an Mitsprache und Zugehörigkeit

gekennzeichnet sind. »Raison« erscheint damit als geopolitisch-ökonomisch

markiertes (Nicht)Vermögen, das von lebensgeschichtlichen Zwangslagen erzählt

und eine weitgehend unfreiwillige geistige Verfasstheit darstellt, deren unaus-

weichliche Patheia aus aufgezwungener Passivität und Hinnahme fremder Gewalt

resultiert.

Literaturverzeichnis

Amo Afer aus Axim in Ghana, Antonoius Gvilielmus. 1965. Dissertationsschrift. Über-

setzung seiner Werke. Halle: Martin-Luther-Universität Halle Wittenberg.

Arendt, Hannah. 1998. Das Urteilen.München: Piper.

Aristoteles. 1995. Peri psyches/Über die Seele, herausgegeben von Horst Seidl. Ham-

burg: Meiner.

Bergson, Henri. 1889. Essai sur les données immédiates de la Conscience. Paris: Presses

Univ. de France.

Descartes, René. 1960. Discours de la Méthode. Hamburg: Meiner.

Descartes, René. 1984. Les Passions de l’Ame/Die Leidenschaften der Seele. Hamburg:

Meiner.

Diagne, Souleymane Bachir. 2011. Bergson postcolonial. Paris: CNRS Edition.

Edeh, Yawovi Emmanuel. 2003. Die Grundlagen der philosophischen Schriften von Amo.

Essen: Die Blaue Eule.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:

Kadmos.

Firla, Monika. 2012. Ein Jenaer Stammbucheintrag des schwarzen Philosophen AntonWil-

helm Amo aus dem Jahr 1746. Stuttgart: AfriTüDe Geschichtswerkstatt.

Hountondji, Paulin J. 1970. Un philosophe Africain dans l’Allemagne du XVIII siècle.

Antoine-Guillaume Amo. Paris: Presses Univ. de France.

Hountondji, Paulin J. 1993.Afrikanische Philosophie.Mythos undRealität.Berlin: Dietz.

Kant, Immanuel. 1975. »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht.« In ders. Werke

in zehn Bänden, Bd. 10, herausgegeben vonWilhelmWeischedel, 407-690. Darm-

stadt: WBG.

Kant, Immanuel: »Kritik der reinen Vernunft.« In ders. Werke in zehn Bänden, Bd. 3,

herausgegeben von Wilhelm Weischedel. Darmstadt: WBG.

Mbembe, Achille. 2013. Critique de la Raison Nègre. Paris: La Découverte.

Mbembe, Achille. 2016. Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin: Suhrkamp.

Seneca. 2014. Schriften zur Ethik. Die kleinen Dinge. Berlin: De Gruyter.

Senghor, Léopold Sédar. 1967. Négritude und Humanismus. Düsseldorf: Diederichs.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456972-004 - am 14.02.2026, 07:37:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

