CHRISTINE ABBT,
TiMm KaMMmascH (Hg.)

Punkt, Punkt,
Komma, Strich?

Geste, Gestalt und
Bedeutung philosophischer
ZLeichensetzung

[transcript]

https://dol.org/10,14361/9783839408886 - am 14,02,2026, 09:38:25, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - () ExmEry


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christine Abbt, Tim Kammasch (Hg.)
Punkt, Punkt, Komma, Strich?

https://dol.org/10.14361/9783830408886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830408886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTINE ABBT, TiM KammascH (Hg.)

Punkt, Punkt, Komma, Strich?
Geste, Gestalt und Bedeutung philosophischer Zeichensetzung

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783830408886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

uiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2009 transcript Verlag, Bielefeld

@. BY NC ND
This work is licensed under a Creative Commons

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus

Lektorat: Christine Abbt, Tim Kammasch

Satz: Alexander Masch, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 978-3-89942-988-6

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830408886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Die Zeichensetzung der Gefiihle. Punkt, Punkt, Komma
zur Genese des hingeworfenen Gesichts .......c.cccocovvnenene
ANDREA KOHLER

Philosophische Zeichensetzung. Eine Einleitung ...........
CHRISTINE ABBT UND TiMm KaMMAsScH

Das Fragezeichen. Stimmfiihrer im Buchstabengestober
GEORG KOHLER

Das Ausrufezeichen.
Von sichtbaren und unsichtbaren Imperativen ................
ANGELO MAIOLINO

Der Punkt. Vom Sinn des reinen Fiirsichseins ................
CHRISTIAN BENNE

Der Doppelpunkt. Rund, kantig und umpolend ..............
HANs UrLrICH GUMBRECHT

Das Komma. Vom geheimen Ursprung der Philosophie
PETER SCHNYDER

Das Semikolon. Geistreiche Zutat ........ccccecevvvevevveeeeenenen.
THoMAS FORRER

Die Auslassungspunkte. Spuren subversiven Denkens ..
CHRISTINE ABBT

, Strich:

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Klammer. Ausgeklammert .........cccccoevvevevcerernnceerernenecenenns 117
N.N.

Der Gedankenstrich. »stille EKStase« ....ooooevvieeevvevicreeeeieeeeneenens 119
Tim KAMMASCH

Das doppelte Anfithrungszeichen.
,Ginsefiisschen oder ,Hasendhrchen? .........ccccoeevevvevieiirecnenennn, 141

DANIEL MULLER NIELABA

Das einfache Anfithrungszeichen. Zeichen auf Distanz ............... 153
CoriNA CADUFF

Nachdenken iiber Satzzeichen ........ccoveivieieeeceiecieieeereereen 163
MICHAEL SCHMID

Die Leerstelle. Der ZwiSChenraum ......c.ccocvevevvevveereeeereenreereeneeneens 165
TraoMAS FRIES

Die Tilde. Verschleifen des KOntrasts ........cccceeevevveereereevvevrenrenneeneens 181
KurT W. FORSTER

Das Funktionszeichen. Zur Logik der Rede von Funktionen
in Mathematik und Philosophie ..........ccccccceveinnnnnnnnnneenenenen 189

KA1l BUTTNER

Funf Punkte unterstrichen. Nahrung statt Zeichen ..................... 201
DONATA SCHOELLER

The Capital »I«. Feminism, Language, Circulation ........c.cccccceuvenee. 215
NATASHA HURLEY UND SUSANNE LUHMANN

Das Smiley. Der Trickster des World Wide Web .......cccocccvecuvecnnc. 229
ULRICH JOHANNES BEIL

Autorinnen Und AULOTEN .....ovveveveeeeieieeeeeeeeceeee e enes 245

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Zeichensetzung der Gefiihle.
Punkt, Punkt, Komma, Strich:

zur Genese des hingeworfenen Gesichts

ANDREA KOHLER

Punkt, Punkt, Komma, Strich — schon die Steinzeitmenschen haben
versucht, die Welt in Zeichen zu bannen. Die Abbildung eines Ange-
sichts aber war in der Frithphase menschlicher Darstellung nicht da-
bei. Die Hohlenzeichnungen zeigen iiberhaupt selten eine Menschen-
gestalt — und wenn, dann haben unsere Vorfahren ihr einen Tierkopf
verpasst. Neben Bison, Mammut, Pferd oder Stier iiberwiegen Punkte
und Striche — und diese gemahnen am ehesten noch an die Spuren
von Tieren im Schnee. Am Fuss-Abdruck eines Tieres erkennen wir,
um welche Spezies es sich handelt und ob sie uns freundlich gesonnen
ist oder nicht. So ist auch unser Gesicht von den Hieroglyphen ilterer
Anfinge iiberschrieben, der Reduktion auf Punkte und Striche, deren
Anordnung uns auf Anhieb die Gefiihlslage unseres Gegentibers ver-
rat.

Bereits als Kinder lernen wir, dass ein Gesicht aus Zeichen besteht.
Punkt, Punkt, Komma, Strich, fertig ist das Angesicht: so spielerisch
sollte das menschliche Antlitz zu reproduzieren sein. Doch steckte in
dieser scheinbaren Leichtigkeit schon ein Paradox: Wie konnten wir
tiber die Zeichensetzung gebieten, wo doch das Schreiben erst noch
zu erlernen war? Wer schreiben konnte, war tiber diese primitive Form
des Abbildes ja lingst hinaus.

Dass die Interpunktion der Physiognomie uns gleichwohl als eine
Art Schrift erschien, war freilich die Pointe dieses Rezepts. Denn der

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | PunkT, PunkT, KommaA, STRICH

Vers traute dem Kind etwas Grosses zu: einen symbolischen Akt. Dem
voraus gehen musste die Fihigkeit, sich selbst in etwas anderem zu
erkennen. Der Augenblick, in dem das Kind sich zum ersten Mal in
einem Spiegel wahrnimmt, ist das fritheste Stadium der Erkenntnis.
Das Vermdogen, dieses Spiegelbild in einer Zeichnung selbst herzustel-
len, wire somit ein erster Schritt aus der schriftlosen Phase der Exis-
tenz. Anders gesagt: Mit der Zeichensetzung eines Gesichts beginnt
die Fihigkeit zur Abstraktion.

Doch ist es nicht sonderbar, dass das Konkreteste und Individuells-
te — ein Gesicht — auf das Abstrakteste und Allgemeinste — die Inter-
punktion — zu reduzieren sein soll? Dass beispielsweise das Zeichen,
das einen Satz beendet, ein Auge vorstellen kann? Ist doch nichts aus-
drucksloser als ein einfacher Punkt. Zu einem Antlitz rundet sich des-
halb immer nur das Ensemble der Zeichen. Und jede Lektiire eines
Gesichts ordnet diesem sofort Empfindungen zu. Die im Rhythmus
des Abzihlverses skandierte Mal-Anleitung beruht somit auf der An-
nahme, dass die Satz-Zeichen nicht nur die Organe, sondern auch Ge-
fuhle zu reprisentieren vermogen. Denn wie die Interpunktion Aus-
druck und Energie eines Satzes bestimmt oder wenigstens moduliert,
so flgt die Anordnung von Punkten, Komma und Strich der abstrak-
ten Physiognomie einen emotionalen Gehalt hinzu.

Punkt, Punkt, Komma, Strich, fertig ist das Mondgesicht: Derge-
stalt imitieren wir schon im frithen Alter den Schépfer, der das Licht
vom Dunkel trennte, um den Menschen nach Seinem Bilde zu schaf-
fen. Das Gesicht im Mond aber ist die erste Himmelserscheinung, die
uns im Auf- und Untergehen mit der Fliichtigkeit unserer Existenz
bekannt macht. Indem wir ihm ein Gesicht einschreiben, gehorcht er
unserer Regie. Auch die frithen Hohlenmalereien haben versucht, mit
der beweglichen Welt ein Stillhalteabkommen zu schliessen.

Korper und Schrift aber standen schon immer in einem umkehr-
baren Verhiltnis. Im Anfang war das Wort, und es sieht so aus, als
ob wir den Satzzeichen unsere Existenz verdanken. Denn als Gott zu
sprechen anhob, gab er einen Befehl. Erst das Ausrufezeichen trennte
die Helligkeit von dem ewigen Dunkel, in dem noch nichts war. Und
es schuf das erste Verbot: vom Baum der Erkenntnis zu essen. Sei-
ne Uberschreitung brachte das Fragezeichen ins Paradies. »Wo bist
Du, Adam?« Mit dieser Frage kam die Scham in die Welt. Seither sind
wir gezwungen, uns selber zu reproduzieren. Punkt, Punkt, Komma,
Strich ...

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophische Zeichensetzung.

Eine Einleitung

CHRISTINE ABBT UND T1M KAMMASCH

»Punkt, Punkt, Komma, Strich — fertig ist das Angesicht!« Der aus
Kindertagen bekannte Spruch lasst mit Hilfe weniger Satzzeichen
schemenhaft ein Gesicht erscheinen. Wie Andrea Kohler eingangs
erinnert, malen die Kinder dergestalt auch dem Mond Augen, Nase
und Mund ins Gesicht. Bei Robert Gernhardt wird in einer weiteren
Wendung aus den paar hingeworfenen Zeichen nicht mehr nur ein
Mondgesicht, sondern gleich ein Mondgedicht.' Die Zeichen werden in
Varianten zum Antlitz von Mensch, Himmel und Poesie. Sie riicken
spielerisch aus ihrem Schattendasein und werden zur wesensbestim-
menden Instanz. Die Satzzeichen sind sich hier — als Gesicht und Ge-
dicht — selbst genug. Sie sind Geste, Gestalt und Bedeutung in einem.
Darin liegt vielleicht der alltagssprachliche Reiz der in dieser Art hin-
geworfenen Zeichen. Sie, die sonst nur selten sprachliche Autonomie
beanspruchen und denen ausserhalb schulmeisterlicher Regelwerke
noch seltener grundlegende eigenstindige Wirkmacht zugesprochen
wird, kommen hier fiir einmal ganz zu ihrem Recht.

Dass die unscheinbaren Satzzeichen, die uns in unserer Sprach-
entwicklung meist erst relativ spit auffallen, manchmal eine fast
schon unheimliche Aussagekraft beinhalten, eréffnet sich erst der

1 | Robert Gernhardt:
»MONDGEDICHT

fertig ist das Mondgedicht«, in: Ders., Gesammelte Gedichte 1954-
2004, Frankfurt/Main 2003, S. 99.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | CHRisTINE ABBT UND TiMm KAMMASCH

unnachgiebig neugierigen, genauen Lektiire. Aus ihrem Schatten-
dasein treten sie nur gelegentlich, etwa wenn sie stéren und den
Lesefluss hemmen, statt ihn wohlgefillig und unmerklich zu diri-
gieren. In die Augen springen kénnen diese Zeichen, wo sie fehlen,
wie auf den iiber fliinfzig letzten Seiten in Joyce’ Ulysses oder wo sie
so pointiert gesetzt sind wie der Doppelpunkt im Roman Der Turm
von Uwe Tellkamp. Dort lisst der Doppelpunkt, mit dem das Buch
endet, einen vor Staunen den Mund aufsperren, ohne dass dieser
jedoch vom Buchtext gefiillt wiirde, wie ein Postulat von Adorno es
verlangt.? Und doch kann man angesichts des Ereignisses, vor dem
er in der erzihlten Zeit des Romans steht, den Mund gar nicht weit
genug aufreissen, um schlucken zu kénnen, was am 9. November
1989 sich Bahn gebrochen und seither weltweit in Bewegung gesetzt
hat. Der auf Tellkamps Doppelpunkt real folgende Mauerfall bestitigt
Adornos Vorschlag, dieses Satzzeichen als eine den Weg freigebende
griine Ampel zu lesen

Wihrend fur die professionelle literarische Beschiftigung fest-
steht, dass in einem gelungenen Text kaum ein Zeichen zufillig ist
und sich also der ganze Text nur unter Einbezug des gesamten Text-
materials einschliesslich der Zeichen und ihrer Setzung erschliessen
lasst, fristen die Satzzeichen in weiten Teilen der Philosophie ein wenig
beachtetes Dasein. Zwar mogen sich beim Gedanken an philosophi-
sche Zeichensetzung manche an die eine oder andere Seminarsitzung
erinnern, in der lange und intensiv ausschliesslich iiber ein Komma
und seine Platzierung diskutiert wurde.# Sucht man aber nach philo-
sophischer Literatur zur Zeichensetzung, dann wird schnell deutlich,
dass es zwar sehr viel zum Zeichen zu finden gibt und auch zur Zei-
chenhaftigkeit oder zum Verhiltnis von Zeichen und Bezeichnetem,
dass darin das Satzzeichen jedoch kaum je Erwdhnung findet. Wih-
rend also zum Gedankenstrich oder Komma bei Kleist, Kafka oder
Jandl jede Menge Literatur zu finden ist; sucht man vergebens nach
Publikationen zum Fragezeichen bei Habermas, zum Doppelpunkt

2 | Theodor W. Adorno: »Satzzeichen, in: Ders., Noten zur Literatur
I, Gesammelte Schriften 11, Frankfurt/Main 1996, S. 106-113, hier S. 107.

3 | Ebd., S.106.

4 | Fir die Erinnerung an solche Seminarsitzungen mit Prof. Jean-
Pierre Schobinger an der Universitit Ziirich sei hier Prof. Markus Hup-
penbauer herzlich gedankt.

5 | Noch in diesen Texten fillt auf, dass dem Satzzeichen selbst we-
nig Beachtung geschenkt wird, sondern meist nur dasjenige interessiert,
was sich hinter dem Zeichen verbirgt.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNe EINLEITUNG | 11

bei Foucault oder zum Punkt bei Russell. Nietzsches Ausrufezeichen
oder Baudrillards Auslassungspunkte sind zwar durchaus Gegenstand
philologischer Analyse, sie fliessen aber in die philosophische Rezep-
tion der Texte derselben nur teilweise ein. Und wo es doch ausfiihrlich
geschieht, bestitigen diese Ausnahmen die Regel. Wie wenn das Inte-
resse an philologischen Eigenheiten, an Stil und Rhetorik selbst schon
inhaltlich wegweisend wire, findet sich dieses Interesse massiert in
Bezug auf Philosophen und Philosophinnen, die die Nihe zur Litera-
tur und Kunst nicht scheuen oder diese Nihe sogar suchen.

Viele der hier versammelten Texte bewegen sich dementsprechend
ebenfalls frei zwischen Philosophie und Literatur. Die Disziplinen wie
Rhetorik, Philologie und Sprachgeschichte kénnen dabei als verbin-
dende Uberginge erachtet werden. Dass allerdings eine solche Spu-
rensuche neben isthetischem Reiz und Genuss auch philosophische
Erkenntnis hervorzubringen vermag, davon legen die vorliegenden
Beitrige Zeugnis ab. Einerseits werden darin bereits gefithrte, aber ver-
gessene philosophische Diskussionen um die Zeichensetzung wieder
ins Bewusstsein geholt. Andererseits werden einzelne Zeichen oder
deren Verwendungen in ein neues Licht gertickt und philosophisch
reflektiert. Der Bogen spannt sich dabei von Punkt und Komma bis
hin zu den Sonderzeichen der Philosophie wie etwa Funktionszeichen
oder funf Punkte unterstrichen; von dem Gedankenstrich bis zur Til-
de; vom Fragezeichen bis zum feministisch motivierten grossen »l«;
vom Anfithrungszeichen in doppelter und einfacher Zeichnung bis
hin zum Smiley. Die hier publizierten Texte laden ein zur Beschifti-
gung mit sprachlichen Details, die mehr offenbaren als man erwar-
ten mag. Dem liebevoll geschirften Blick gerit das Semikolon zur ge-
heimen Botschaft, der Doppelpunkt zum fechtenden Biren und das
Komma zum Képfe abschlagenden Sibelhieb.

Wer seine Aufmerksamkeit der Interpunktion zuwendet, ohne da-
bei vorrangig an Grammatik interessiert zu sein, den erstaunt nicht
nur das bescheidene philosophische Interesse an den vorhandenen
Satzzeichen, sondern auch, dass es nur eine gewisse Anzahl von Zei-
chen in der Sprache gibt. Gottsched moniert vielleicht zu Recht, dass
es ein Zeichen fiir das Thaumazein, also ein Zeichen fiir das Sich-
Wundern, nicht gibt. Fiir die grundsitzliche Charakteristik philoso-
phischen Bemiihens, fiir jene Verwunderung, die bekanntlich den
Anfang des Philosophierens markiert, steht kein sprachliches Zeichen
zur Verfiigung. Daran mangelt es in der Sprache ebenso wie an einem
Zeichen fiir das Mitleiden. Sie miissten, so hilt Gottsched fest, erfun-
den werden:

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | CHrisTINE ABBT UND Tim KaMMASsCH

»Ganz etwas anderes wire es, wenn man (...) zum Ausdrucke gewisser
Leidenschaften, noch gewisse Zeichen erfinden kénnte; um den Ton der
Leser zu verdndern, zu erheben, oder zu mifligen. Z.E. den Zweifel auszu-
driicken, brauchen wir nur das Fragezeichen; die Freude und Traurigkeit
aber anzudeuten, haben wir nur das Zeichen des Ausrufes: ob sie gleich
im Laute einer recht beweglichen Stimme, oder guten Aussprache, sehr
unterschieden sind. Die Verwunderung konnte ebenfalls, sowohl als das
Mitleiden, durch gewisse Zeichen bemerket werden: doch so lange es uns
daran fehlt, miissen wir uns mit den obigen behelfen.«®

In der Geschichtsschreibung der Zeichenfamilie gibt es Zuwichse
und Abginge. Verinderte soziale Kontexte fordern neue Zeichen, die
auch ikonographisch neu definiert werden, und lassen althergebrach-
te tiberfliissig werden. Nicht nur zeitlich bedingt sind Unterschiede
auszumachen, sondern auch parallel zueinander finden die Zeichen
in verschiedenen Sprachen unterschiedlich Verwendung. Die hier
versammelten Artikel fokussieren deshalb bewusst die Verwendung
und Bedeutung der Satzzeichen in der deutschen Sprache. Allerdings
gibt es auch Zeichen, die sich um Sprachenvielfalt wenig kimmern
und sich den Weg (vielleicht deshalb) leicht um den ganzen Erdball
bahnen. Ein jiingeres Familienmitglied dieser Art ist das Smiley. Als
Hilfsmittel des ironischen Ausdrucks setzt es sich gerade weltweit
durch und erfihrt dabei eine Anerkennung, von der sein erfolgloser
Zeichencousin, der »point d’ironie«” nur hitte triumen kénnen. Er hat
sich im Sprachgebrauch ebenso wenig durchgesetzt wie einige hun-
dert Jahre frither das »hendlj<®.

Zeichensetzung dient der Strukturierung geschriebener Texte.
Dabei iibernehmen die Satzzeichen rhetorische Funktion, insofern sie
den Textfluss und die Lektiire steuern und rhythmisieren. In den ers-
ten Regelwerken zur deutschen Sprache stehen die Zeichen und ihre

6 | Johann Christoph Gottsched: Von den orthographischen Unter-
scheidungszeichen, in: Vollstindigere und Neuerlduterte Deutsche
Sprachkunst, 5. Aufl. Leipzig 1762 [New York 1970], S. 100-113, hier S. 113.

7 | Das spiegelverkehrte Fragezeichen als »point d'ironie« geht auf
einen Vorschlag des franzosischen Dichters Marcel Bernhardt Ende des
19. Jahrhunderts zuriick. Aufnahme fand das wenig beachtete Zeichen
erst wieder in Plumons I’ oiseau von Hervé Bazin, Paris 1966.

8 | Zum »hendlj« als Zeichen, etwas Bedeutsames anzuzeigen, siehe
die Reformationschronik von Hans Salat von 1534, hier zitiert nach Ste-
fan Hochli: Zur Geschichte der Interpunktion im Deutschen, Berlin, New
York 1981, S. 6.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine EINLEITUNG | 13

Setzung denn auch immer in einem Zusammenhang mit der miind-
lichen Rede und sind mit dem laut gesprochenen Vortrag zusammen
gedacht. »Schreibe, wie Du sprichst«, lautete die Maxime. Obgleich
die Satzzeichen dem gesprochenen Wort sehr nah stehen, gehoren sie
aber zugleich zum Verschwiegenen der Schrift. An den Satzzeichen
wird dergestalt die Ordnung eines Textes, aber auch seine Gestik ables-
bar. Je niher philosophische Texte der miindlichen Sprachpraxis ste-
hen und an dieser partizipieren, desto freier und auch ungesicherter
wird die Zeichensetzung. Dies gilt zumal in historischer Perspekti-
ve: In der Uberlieferung friither Texte aus den Anfingen der Schrift-
lichkeit sind Zeichensetzungen zumeist Nachtrige der Editoren. Ihre
Setzung ist also kaum mehr auktoriale Hilfestellung fiir die Exegese,
sondern bereits deren Resultat.

Dass Satzzeichen massgeblich an der Sinnproduktion eines Textes
partizipieren, erscheint zunichst ohne weiteres einleuchtend. Gleich-
wohl blieb ihnen, wo sie selbst Gegenstand poetologischer Erérterung
wurden, kaum mehr als ein marginaler Status im Vorhof der Sprache
zuerkannt. Adorno, von dem das Wort stammt, dass die Satzzeichen
»Verkehrssignale« seien, lisst sie doch am Verkehr nicht teilnehmen.
Dieser vollzieht sich, die Satzzeichen aussenvorlassend, »im Sprachin-
nern«. Deutlicher noch als Adorno, der die Satzzeichen als Negativin-
dikatoren einer im Zerfall begriffenen Musikalitit der Sprache ansieht,
die diesen Zerfall immerhin hemmend doch »von aussen« begleiten,
fallen sie in Hans-Georg Gadamers auf die Miindlichkeit, den Klang
der lyrischen »Rede und ihren Sinn« konzentrierten Interpretation
fast vollends aus der dichterischen Sprache. Den »Konventionen der
Schriftlichkeit« zugewiesen gelten die Satzzeichen Gadamer als »das
Sekundire«". In seinem kurzen Text Poesie und Interpunktion’ erfah-
ren sie lediglich als »Lesehilfe[n]« eine gewisse Anerkennung.’ Sie
sind bereits Teil der Interpretation und: Thnen haftet der Makel einer
meist dubiosen Provenienz an. Selbst wo sie sich autorisierter Setzung
verdanken, behalten sie fiir Gadamer eine fragwiirdige Authentizitit,
da sie »[ijn jedem Falle [...] nicht zur Substanz des dichterischen Wor-
tes« gehoren.

9 | Th. W. Adorno: Satzzeichen, S. 106, 108.

10 | Ebd.

11 | Hans-Georg Gadamer: »Poesie und Interpunktion« (1961), in:
Ders., Gesammelte Werke, Bd.g, Titbingen 1993, S. 282-288, hier S. 282.

12 | Vgl. Anm. 1.

13 | H.-G. Gadamer: Poesie und Interpunktion, S. 284.

14 | Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | CHrisTINE ABBT UND Tim KAMMASCH

Indes gibt sich das Satzzeichen mit seinem Schicksal als Rand-
stindiges nicht zufrieden: Ebenso wie die Schrift, die nach Derridas
grammatologischer Kritik an de Saussure in einer logo- bzw. phono-
zentristischen Volte zu Beginn des Cours de linguistique générale aus
dem Kerngebiet der dem Laut vorbehaltenen Sprachwissenschaft ver-
dringt wird, in dessen Passagen tiber die Differentialitit des sprach-
lichen Zeichens aber ihre axiomatische Stellung behauptet,s so kehrt
auch in den Texten von Adorno und Gadamer das ausgegrenzte Satz-
zeichen ins >Innere< des sinngenerierenden bzw. -akzentuierenden
Sprachgeschehens zuriick, und zwar eben dort, wo deren program-
matische Ausfiihrungen ibergehen in die konkrete Ausfithrung ihrer
Programmatik.'®

Zumindest was philosophische Lektiiren im Anschluss an Hegel
angeht, ist es begreiflich, wenn diese die konkrete Gestaltung des
Schriftbildes samt Zeichensetzung der Seite des Subjektiven zuschla-
gen. Wo es als Aufgabe der Philosophie betrachtet wird, in Werken
»nachdriickliche[r]« Dichtung den »objektiv in ihnen erscheinenden
Wahrheitsgehalt« ans Licht zu heben, iibersteigt »das kritische Vermo-
gen«” nicht nur die Autorintention, sondern eben auch die konkrete
Textgestalt und deren Zeichensetzung.® Mit der bereits angesproche-
nen Aufwertung der Schrift bei Derrida kehren auch die Satzzeichen
fur die schreibende wie lesende Aufmerksambkeit in den Rang an-
erkannter >Co-Agentenc in der Produktion von Sinn zuriick.”

15 | Jacques Derrida: De la grammatologie, Paris 1967, S. 23: »...ce
logocentrisme qui est aussi un phonocentrisme: proximité absolue de la
voix et de I'étre, de la voix et du sens de I'étre, de la voix et de I'idéalité du
sens.«

16 | So argumentiert Gadamer in seiner Interpretation von Rilkes
funften Duineser Elegie fiir die Setzung eines weiteren Kommas. Adorno
spricht in Holderlins Friedensfeier eine sinnentscheidende Zisur an, die er
in der Setzung der Konjunktion »aber« erkennt. Er miisste sich indes auch
auf das diese begleitende »,« abstiitzen, ohne dessen Setzung die antithe-
tische Lesart des Verhiltnisses zwischen »Schicksal« und »Dank, die er
dem Vers abgewinnt, weniger iberzeugend ist: »[...] / Und trifft daran ein
Schicksal, aber Dank / Nie folgt der gleich hernach dem gottgegebenen
Geschenke.«, zit. nach Theodor W. Adorno: »Parataxis. Zur spiten Lyrik
Hoélderlins«, in: Ders., Noten zur Literatur III, Gesammelte Schriften 11,
Frankfurt/Main 1996, S. 447-489, hier S. 541.

17 | Th. W. Adorno: Parataxis, S. 449 U. 452.

18 | Ebd, S. 449.

19 | Der Kiirze halber hier nur ein Beleg aus den Texten Derridas

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine EINLEITUNG | 15

Die Hinwendung zu einer performativen Sprachbetrachtung
ebenso wie der iconic turn in den Kulturwissenschaften begiinstigt
ein wachsendes Bewusstsein fiir die textrhetorische Dignitit der Satz-
zeichen. Denn dies sind ihre beiden vornehmlichen Sinnpotentiale:
die performativ-operative Fithrung der Lektiire einerseits; ihre iko-
nisch-mimetische Dimension andererseits. Der Zusammenhang bei-
der Sinnpotentiale lisst sich vielleicht am ehesten ausgehend von der
Bestimmung des Performativen in den spiten Texten Paul des Mans
verstehen, wenn er die »performative power of language« als »positio-
nal« bezeichnet.?® Damit ist in einem ebenso die ins Kaligraphische
steigerbare gesetzte Materialitit der Satzzeichen angesprochen wie
ihre operative phrasierende, skandierende, positionierende, Fern- und
Nahbeziige etablierende Leistung benannt.

Wenn Satzzeichen als eine Art Gebdrdensprache des Textkorpers
verstanden werden, dann darf gleichzeitig das Aussehen und die Kor-
perlichkeit der Zeichen nicht in Vergessenheit geraten. Zeichen sind
selbst Verkérperungen ikonographischer Prisenz im Text. Sie sind
nicht nur Bedeutung oder Ausdruck, sondern haben einen »physiog-
nomischen Stellenwert«, der zwar nach Adorno, nicht von der syntak-
tischen Funktion zu trennen ist, »aber doch keineswegs in ihr sich er-
schopft«.® Threm je eigenen Erscheinungsbild nach erinnern sie zum
Beispiel an »eine rundliche Fraug, an »drei gefallene Meteoriten« oder
an »einen Horizont«. Ob die Anfiihrungszeichen einen an »springen-
de Ginsefiisschen« mahnen oder — wie Adorno — an »dummschlau
und selbstzufrieden« sich an ihren Lippen leckende Zeichen,* sei je-
dem selbst iiberlassen.

Wihrend die hier versammelten Texte dem Bildcharakter der Satz-
zeichen assoziativ zu neuem sprachlichem Ausdruck verhelfen, radi-

selbst: Jacques Derrida: «PASSE-PARTOUT», in: Ders., Die Wahrheit in
der Malerei, Wien 1992, S. 15-31, hier S. 16. Das »zuriick« erklirt sich aus
dem Umstand, dass beispielsweise in der Barocklyrik, sowie im franzo-
sischen Symbolisme (z.B. Stéphane Mallarmé) der bildhaften Gegenwart
der Interpunktion und auch der Leerstelle (Abstand) Sinn akzentuierende
Funktion zukommt. Diesen Rang haben sie bei Adorno, was die Fiigung
der eigenen Sentenzen angeht, freilich nie verloren. Es handelt sich vor
allem um eine programmatische Verkennung ihres tatsichlichen Beitrags
in der Sinnproduktion.

20 | Paul de Man: »Resistance to Theoryx, in: Ders., Resistance to
Theory, Minneapolis, London 1986, S. 3-20, hier S. 19.

21 | Th. W. Adorno: Satzzeichen, S. 106.

22 | Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | CHRisTINE ABBT UND TiM KAaMMASCH

kalisieren die im Buch versammelten Zeichnungen von Marc Bauer das
Korperhafte der Satzzeichen. In dieser dsthetischen Transformation
erscheinen sie wie die Genitalien der Sprache. Punkt, Komma und
Strich finden sinnlich zuriick zu ihrem eigenen vielschichtigen Cha-
rakter. Vielleicht zeigt sich an den Satzzeichen und ihrer Setzung das
Intimste, was Sprache zu bieten hat.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Fragezeichen.

Stimmfiihrer im Buchstabengestober

GEORG KOHLER

»Stimmex ist nicht »Text« und nicht »Schrift« und — als menschliche
Stimme — so oder so: bedeutungshafter Laut. Auch wer unverstind-
lich schreit, schreit — wehklagend, wiitend oder warnend. Stimme ist
Gegenwart, unmittelbarer Vollzug; jetzt da und schon vorbei. »Text«
dagegen ist ein Gedankenraum, erdffnet durch »Schrift«, begehbar
nur im, mit und als Geist, aber er wire nichts ohne die Verkérperung
durch Laute oder optische Zeichen.

Ob etwas Schrift ist oder nicht, wissen wir darum erst, wenn wir
sichtbare Formen als systematisch geordnet wahrnehmen und ihr Er-
scheinen auf eine tiberzufillige Regelhaftigkeit verweist. Mag sein,
dass wir nicht in der Lage sind, den Sinn, die Bedeutung dieser Codie-
rung zu entschliisseln, doch schon die blosse Tatsache, dass wir etwas
als Zeichen vermuten und als Bedeutungstriger auffassen, lisst das
Murmeln des Geistes beginnen.

Stimme, menschliche Stimme, ist — als irgendwie artikulierte Re-
de — Geist-in-Prasenz. Text ist der Spielraum geistiger Vollziige; durch
keinen ganz zu bestimmen, von keinem vollstindig zu besetzen. Die
Schrift und die Schriftzeichen aber sind die sichtbar unsichtbaren
(weil urspriinglich immer {ibersehenen) Mittler zwischen den Stim-
men des Geistes und den Gedankenrdumen der Texte. Und unter den
Zeichen der Buchstabenschrift sind es die Satzzeichen, die exempla-

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | Geore KoHLER

risch diese Vermittlerfunktion reprisentieren: weil sie so unauffillig,
so sichtbar unsichtbar sind.

Satzzeichen werden eben nicht als solche in Laute iibersetzt. Sie
formen die Stimme indirekt: durch Atemfithrung, Tonlage, Rhythmi-
sierung, Unterbrechung, Lingung — und manchmal, wie die Auslas-
sungspunkte im Rahmen einer Zitation, gar nicht. Aber ohne sie, oh-
ne die Punkte, die Doppelpunkte, die Fragezeichen u.s.w. verloren die
Stimmen — verléren wir — sehr schnell die Orientierung im Gedanken-
raum des Textes, allein und fast so erblindet im Buchstabengestéber
wie eine Expedition im Himalaya, die ohne Sherpas im Schneesturm
den Weg sucht.

Satzzeichen sind die Reprisentanten der Stimme im Text und zu-
gleich ihre Sherpas. Durch sie wird im Gedankenraum etwas laut, was
im stillen Lesen sonst verstummen wiirde: die Impulse der oralen Lek-
ture, der vorlesenden Rede, und dadurch wird die Wirkung der Ein-
sicht prisent, die stets an das Hier-und-Jetzt des Denkens im realen
(Selbst-)Gesprich gebunden ist.

Im platonischen Dialog Phaidros findet sich die bertihmte Kritik der
Schrift — der Schrift, nicht des Textes! —, die gelegentlich als beson-
ders auffilliger Ausdruck des abendlidndischen »Phonozentrismus«
gedeutet worden ist, weil dieser die Schrift als blosse Magd der Rede
begreife und weil er dem Phantasma des »wahren Seins«, der Idee
des Seienden als dem unverriickbar Gegenwirtigen, als dem in seiner
Selbigkeit und Bestimmtheit ewig Verharrenden, gehorche.

Liest man dann aber die einschligigen Passagen mit eigenen Oh-
ren und Augen, dann entdeckt man im Phaidros einen anderen Sinn
als das phonozentrische Vorurteil'.

Sokrates, der im — geschriebenen! — Dialog das Wort fiihrt, er-

1 | Das ist natiirlich eine Anspielung auf die bekannte De-Konstruk-
tion die Jacques Derrida — auf Heideggers Spuren — der abendlindischen
Metaphysik angesonnen hat. Dabei spielt der Gegensatz Schrift/Stimme
eine herausragende Rolle, weil, nach Derrida, die klassische Metaphysik
a) vom Primat der Stimme und deshalb b) auch vom Gedanken der Ein-
deutigkeit und Selbigkeit des wahrhaft Seienden ausgehe, wihrend die
Erfahrung des Textes, d.h. dessen nie zu bindigenden Bedeutungsiiber-
schiisse, und die Wirklichkeit der Schrift uniibersehbar machten, dass
diese platonische Ontologie der Stindigkeit nicht zu halten sei. Wer das

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs FRAGEZEICHEN | 19

innert als Eigenschaft der buchstiblich fixierten Rede, dass sie sich,
im Gegensatz zur gesprochenen, gegeniiber dem Urheber verselbst-
stindigt hat®. Das Geschriebene kann auf Fragen nicht so antworten,
wie das sein Autor tun kann. Der blanke Text als solcher erklirt sich
niemals selbst. Er braucht Interpreten — und die sind nicht immer die
Tuichtigsten. Die einmal niedergeschriebene Rede ist sozusagen her-
renloses Gut geworden; im Umlauf ist sie denen genau gleich zuging-
lich, die wirklich etwas von der Sache verstehen wie den Banausen.
Und wird sie angegriffen oder zu Unrecht geschmiht, braucht sie Hil-
fe; die des Urhebers oder eines guten Stellvertreters.

Sokrates geht noch einen Schritt weiter. Er vergleicht das Geschrie-
bene mit einem Abbild, zum Beispiel mit dem eines Menschen. Kein
Bild vermag die gemalte Person wahrhaft-leibhaftig zu prisentieren.
Es produziert den blossen Schein lebendiger Gegenwart. »Ebenso
auch die Schriften: Du konntest glauben, sie sprichen, als verstiinden
sie etwas, fragst du sie aber lernbegierig tiber das Gesagte, so bezeich-
nen sie doch stets nur ein und dasselbe.« Dieser Hinweis liefert den
Ubergang zu dem, worauf es Sokrates eigentlich ankommt: zu jener
Rede, die nicht toter Buchstabe ist, sondern sich in und als Einsicht
im Geist dessen entziindet, der sie hort und aufnimmt — die Rede, die
»mit Einsicht geschrieben wird in des Lernenden Seele, wohl imstande,
sich selber zu helfen, und wohl wissend zu reden und zu schweigen,
gegen wen sie beides soll.« Nun reagiert endlich auch der Gesprichs-
partner Phaidros — er hat’s kapiert: »Du meinst die lebende und be-

aber begriffen habe, dem sei die différance (=Differdnz) als Grundprinzip
aller inhaltlichen Bestimmung einleuchtend geworden.

Im Folgenden will ich natiirlich nicht diesen Gedankengang diskutie-
ren, sondern bloss darauf hinweisen, dass die im Phaidros durchgefiihr-
te Schriftkritik erstens auf einen Aspekt der Prisenz (Stimme) verweist,
der zweitens auch ganz gut zu Uberlegungen der Dekonstruktion passen
kénnte.

2 | Die Passage, um die es geht, sind die Abschnitte 274b10-278b6;
zitiert wird nach der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher. — Mei-
nem Verstindnis hat nicht zuletzt die Arbeit geholfen, die Sara Pedretti zu
dem von mir mit Alfred Messerli im Herbstsemester 2007 durchgefiihr-
ten Seminar tiber das Thema »Schriftlichkeit und Miindlichkeit« verfasst
hat. Ausserdem beziehe ich mich auf zwei Schriften von Thomas Szlezak,
nimlich: Dialogform und Esoterik. Zur Deutung des platonischen Dia-
logs Phaidros, in: Museum Helveticum, vol. 35, 1978, sowie auf: Platon
und die Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den frithen
und mittleren Dialogen, Berlin, New York 1985.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | Geore KoHLER

seelte Rede des wahrhaft Wissenden, von der man die geschriebene
mit Recht wie ein Schattenbild ansehen darf.«

Wer wirklich etwas weiss, d.h. aus vollzogener Einsicht spricht,
dem ist klar, dass das, was das Wissen zum Wissen macht, als fixier-
te Schrift gar nicht beschreibbar ist. »Wissen« heisst fihig sein, das
Gewusste auch anders zu formulieren als in der Weise, wie man es
zuerst gelesen und begriffen hat; und dazu gehort das Vermégen, es
in verschiedenen kommunikativen Kontexten zu variieren; es dann
und dort zur Geltung zu bringen, wo es dem Adressaten angemessen
ist — oder auch nicht. Darum gilt: Die nicht im Text gefasste, sondern
die »mit Einsicht die Seele des Lernenden geschriebene Rede« ist es,
die einen interessieren muss, allein sie ist »imstande, sich selbst zu
helfen, wohl wissend zu reden und zu schweigen, gegen wen sie bei-
des soll.«

Wissen gibt es also nur im und mit dem je von einem einzelnen
Menschen realisierten Verstehen. Dafiir findet der platonische Phai-
dros den geeigneten Ort nicht im sprachlichen Gebilde, sondern in der
»Seele.« Die Schriftkritik des — wie jedem Leser bewusst bleibt — ge-
schriebenen Dialogs zielt daher gar nicht primér auf die Konfrontation
der geschriebenen und der gesprochenen Rede. Es geht ihr in erster
Linie um den Ereignischarakter des denkenden Erkennens; um die Er-
innerung der Differenz, die zwischen dem Wesen lebendiger Einsicht
und dem Versuch, sie ein fiir allemal, d.h. schriftlich zu identifizieren,
besteht.

Sokrates’ Thema im Phaidros ist deshalb auch gar nicht die Idee der
Idee als dem unverriickbar Selbigen und restlos Gegenwirtigen, nicht
die Verneinung der Geschichtlichkeit aller Wahrheit oder der »diffé-
rance« (um Derrida endlich doch beim Wort zu nehmen); das The-
ma ist die notwendige Aktualitit, durch die ein Gedanke tiberhaupt
erst »da«, prisent und eine wirkliche Erkenntnis oder Wahr-nehmung
wird. Und dass dieses Ereignis momenthaft, ergo auch verginglich,
gliickhaft-zufillig und entsprechend singuldr und verschieden ist,
wird in der sokratischen Kritik der Schrift und des Schriftlichen ge-
rade nicht geleugnet. Im Gegenteil: Es ist der Nachteil der Schriftlich-
keit, dass sie genau diesen Zeitlichkeitscharakter des triftigen Den-
kens verdeckt — »denn diese Erfindung [der Schrift] wird den Seelen
der Lernenden (..) Vergessenheit einfléssen und Vernachldssigung
der Erinnerung, weil sie im Vertrauen auf die Schrift nur von aussen
vermittels fremder Zeichen, nicht aber innerlich sich selbst und un-
mittelbar erinnern werden.«

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs FRAGEZEICHEN | 21

Satzzeichen sind die Vertreter der Stimme im Text; das war die The-
se, die zum Phaidros und zur platonischen Schriftkritik fithrte. Deren
Fazit: Wenn im Geschriebenen nicht wieder eine beseelte Stimme le-
bendig wird oder, mit einer anderen Metapher gesagt, Einsicht den
Geist trifft, niitzt alles Aufschreiben nichts. Was eine einfache Probe
beweist: Wer nicht verstanden hat, was ein Text sagt, der ist auch nicht
imstande, ihm eine richtige Stimme zu geben, d.h. ihn einleuchtend
vorzulesen. Er weiss mit den Hinweisen, die die Satzzeichen sind,
nicht gut umzugehen. Nicht jedes Komma ist eine Pause, nicht jeder
Gedankenstrich ein Atemholen.

Dass Satzzeichen etwas grundsitzlich anderes und gewissermas-
sen Geistigeres sind als die Lautzeichen der Buchstaben, zeigt sich
noch unter einem dritten Aspekt. Nimlich in und mit der Tatsache,
dass Satzzeichen eben Satz-zeichen sind — Indizes gedanklicher Ein-
heiten, die in der Regel mehrere Worte umfassen und Glieder komple-
xer Bedeutungsstrukturen sind.

Durch die Setzung dieser Signale markiert der Autor den Weg sei-
ner Uberlegung und deren Intentionen. Freilich nicht diktatorisch,
sondern sozusagen musikalisch, als Hinweis fiir die Interpretation
seiner Gedankenpartitur (die man vielleicht auch ganz anders spielen
kann, wenn man es kann).

Adorno, den ich soeben indirekt zitiert habe, macht allerdings
deutlich, dass die Interpunktion Regulativen unterstellt ist, die den
Vollzug des Denkens verfremden und behindern. »Den Satzzeichen
gegentiiber befindet der Schriftsteller sich in permanenter Not; wire
man beim Schreiben seiner selbst ganz michtig, man fiihlte die Un-
moglichkeit, je eines richtig zu setzen, und gibe das Schreiben ganz
auf. Denn die Anforderungen der Regeln der Interpunktion und des
subjektiven Bediirfnisses von Logik und Ausdruck lassen sich nicht
vereinen: in den Satzzeichen geht der Wechsel, den der Schreibende
auf die Sprache zieht, zu Protest.«?

Satzzeichen erméglichen die auktoriale Regieanweisung, doch sie
miissen zugleich vorgegebenen Codes folgen, ein Widerstreit, der die
produktive Regelverletzung zum Ausweis luzider Kénnerschaft, sei es
des Autors oder seines Interpreten, werden lisst. Adorno erinnert an
die Sensorien isthetischer Erfahrung, um das zu erldutern: »Zu raten
wire (...), man soll mit den Satzzeichen umgehen wie Musiker mit ver-

3 | Theodor W. Adorno: »Satzzeicheny, in: Ders., Noten zur Litera-
tur I, Frankfurt/Main 1958, S. 170.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | Geore KoHLER

botenen Fortschreitungen der Harmonien und Stimmen. Einer jeden
Interpunktion, wie einer jeden solchen Fortschreitung, lisst sich an-
merken, ob sie eine Intention trigt oder bloss schlampt; und, subtiler,
ob der subjektive Wille die Regel brutal durchbricht oder ob das wi-
gende Gefiihl sie behutsam mitdenken und mitschwingen lisst, wo er
sie suspendiert.«4

v

Der Name »Nietzsche« steht fiir einen Autor, Text, Werkzusammen-
hang, an dem Adornos Empfehlung besonders fruchtbar zu erproben
wire. Eine auffillige Vielzahl von Zeichen besetzt in Nietzsches spi-
teren Schriften die Riume zwischen den Wortern.s Und alles, was ge-
sagt worden ist — Interpunktion als musikalische Praxis, als Stimm-
gebung, Verlebendigung und Gegenwartssteigerung — wird hier fast
aufdringlich sichtbar. Diese Texte sind Schauplitze der Stimme, und
die Satzzeichen werden zu Hauptdarstellern auf der Bithne von Nietz-
sches Stil. Kein Wunder also, dass hier auch das Fragezeichen seine
grossen Auftritte hat.

Man betrachte etwa den berithmten Aphorismus aus der Fréhlichen
Wissenschaft, die Erzihlung vom »tollen Menschen, der fassungslos
auf dem Markt den Tod Gottes verkiindet: »Wir haben ihn getotet —
ihr und ich! Wir alle sind seine Mérder! Aber wie haben wir dies ge-
macht? Wie vermochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den
Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwischen? Was taten wir,
als wir diese Erde von der Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich
nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stiirzen wir
nicht fortwahrend? Und riickwirts, seitwirts, vorwirts, nach allen Sei-
ten? Gibt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch
ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es
nicht kilter geworden? Kommt nicht immerfort die Nacht und mehr

4 | Ebd, S.171.

5 | Vergleiche zum Folgenden auch: Heinz Schlaffer: Das entfessel-
te Wort. Nietzsches Stil und seine Folgen, Miinchen 2007. Schlaffer hat
in seiner genauen Analyse von Nietzsches Schreiben den Satzzeichen die
nétige Aufmerksambkeit gewidmet: »Gerade den unscheinbarsten Elemen-
ten der Schrift, den Satzzeichen, teilte Nietzsche die Aufgabe zu, den Text
nicht nur lesbar, sondern auch erlebbar zu machen. sKommata, Frage- und
Ausrufezeichen« notiert er sich, >und der Leser sollte seinen Kérper dazu
geben und zeigen, dass das Bewegende auch bewegt<.« (S. 31)

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs FRAGEZEICHEN | 23

Nacht? Miissen nicht Laternen am Vormittage angeziindet werden?
Horen wir noch nichts vom Lirm der Totengriber, welche Gott begra-
ben? Riechen wir noch nichts von der géttlichen Verwesung? — auch
Gotter verwesen! Gott ist tot! Gott bleibt tot! Und wir haben ihn ge-
totet! Wie trosten wir uns, die Morder aller Morder? Das Heiligste und
Michtigste ist unter unseren Messern verblutet. Wer wischt dies Blut
von uns ab? Mit welchem Wasser kénnen wir uns reinigen? Welche
Sithnefeiern, welche heiligen Spiele werden wir erfinden mussen? Ist
nicht die Grosse dieser Tat zu gross fiir uns? Miissen wir nicht selber
zu Gottern werden, um nur ihrer wiirdig zu erscheinen?«

Der Aphorismus 125 der Fréhlichen Wissenschaft oder vielmehr sein
Schriftbild entfesseln einen grafischen Tumult, in dem das Fragezei-
chen zur einzigen Konstanten wird. Das Augenfillige entspricht dem
Sinn des Gesagten. Des »tollen Menschen« Fragenkatarakt 16st alle
kosmologischen Halterungen der irdischen Existenz auf, um die Er-
fahrung absoluter Orientierungslosigkeit aufklaffen zu lassen, die dem
Gottestod folgt, wenn man wirklich begriffen hat, was er bedeutet: »Wir
miissen selber zu Géttern werden...«, aber wie soll das gehen, wenn
Sterblichkeit und der totale Abstand zum gottlichen Sein das mensch-
liche Wesen bestimmen — ? Der Gedankenwirbel der entsetzten Selbst-
reflexion, die endlich auf die Hohe ihrer eigenen Lage gelangt ist, miin-
det in eine Antwort, die keine mehr sein kann: In den Ab-Grund und
Un-Sinn selbstwiderspriichlicher coincidentia oppositorum. Des »tollen
Menschen« letztes Fragezeichen markiert einen Sturz, der kein Ende
hat — als Gesetz der Gegenwart und ihrer Zukunft.

v

Es braucht allerdings die Macht jener ungeheuren Schriftrednergabe,
wie sie Nietzsches Texte besitzen, um eine ziemlich einfache Uber-
legung bei dieser Nobilitierung des Fragezeichens zum Daseinsemb-
lem nicht aufkommen zu lassen. Namlich die Uberlegung, ob es iiber-
haupt ein eigenes Satzzeichen fiir die Frage und das Fragen braucht;
ob es uiberhaupt nétig ist, im Schriftbild anzuzeigen, wenn wir etwas
nicht wissen, was wir doch wissen méchten.

Istalso das Fragezeichen nichtim Grunde ein iiberfliissiger Schnér-
kel? Denn um zu signalisieren, dass jemand eine Frage hat, gentigen ja
die Regeln des Satzbaus, der Inversion, der Umstellung von Verb und
Pronomen. Ist das Fragezeichen darum nicht in Wahrheit ein Hoch-
stapler und Ubertreibungskiinstler, ein Schwindler, der den Platz in
der ersten Reihe beansprucht, obwohl er ihm gar nicht zusteht?

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | Georg KoHLER

Freilich: Stellen Sie sich den Aphorismus 125 ohne Fragezeichen
vor.

Verlére er nicht die Hilfte seiner Triftigkeit? Obwohl an der Bedeu-
tung der Worte und ihrer gedanklichen Stringenz sich nichts dndern
wiirde? — Gewiss, das Fragezeichen ist ein Ubertreibungskiinstler und
manchmal auch ein Schwindler und Schauspieler, wenn es rhetorische
Fragen beschliesst oder solche, die, logisch betrachtet, unsinnig sind.

Aber seine Funktion ist eben gar keine syntaktische, sondern die
des herausragenden Stimmfiihrers im Buchstabengestéber. Nicht des
einzigen; das Fragezeichen ist nicht geradezu der Dirigent im Konzert
der Wort und der Worter; zu Recht wiirden hier die anderen Mitglieder
der Familie protestieren. Aber der geistige Akt und die logisch-seman-
tische Gedankenform, fiir die es steht und den es verlangt, sind fiir
die menschliche Vernunft und Lebenspraxis von zentralem Rang®. In
ihm wird jener Uberschuss iiber alles Gewohnte, brav Regelhafte und
zweifellos Richtige sichtbar, der menschliches Existieren erst einzig-
artig sein lisst: der Uberschuss der Frage und des Fragens iiber jede
Antwort und jede vermeintliche Gewissheit hinaus.

Das Fragen ist das erstaunliche und im Grunde tief ritselhafte Kénnen
des »nicht-festgestellten Tiers«, das als einziges unter allen Geschéop-
fen zu fragen gelernt hat und so erst zu seiner verniinftigen Freiheit
und Handlungsfihigkeit gelangen konnte.

Das beweist die gefidhrliche und umstiirzende Frage Evas vor dem
Baum der Erkenntnis im Garten Eden (»Wire es nicht gut, von dem
Baume zu essen, weil er klug macht und wissend?«, vgl. 1. Mose 3,
6) nicht weniger als Nietzsches radikal redliche Frage nach dem Rest
(oder Un-)sinn des gottlos gewordenen Fragetiers und seiner Hiesig-
keit.

Dass die Philosophie ein fiir allemal Philo-sophie bleibt, also Fra-
gen nach dem, was wahr und gut ist, ist kein Zufall. Nur philosophie-
rend kann der menschliche Geist sein seltsames Wesen zwischen Frei-
heit und Naturkausalitit ganz ausprobieren und verwirklichen. — Das
Fragezeichen ist sein Emblem.

6 | Die Frage und das Fragen sind sinnvollerweise zu unterschei-
den. Uber den Zusammenhang zwischen der Frage als logisch-semanti-
scher Form und dem Fragen, insbesondere dem Sich-Fragen, konnte nach
meiner Meinung wieder einmal intensiver nachgedacht werden. Das Fak-
tum, das mich seit langem interessiert, wie nimlich geistige Prozesse mit-
samt ihren logischen Regulationen in unser praktisches Selbstverhiltnis
eingreifen, ist ein ebenso spannendes wie tiefgriindiges Thema.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838309408886 - am 14.02.2026, 09:38:25.



https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Ausrufezeichen.

Von sichtbaren und unsichtbaren Imperativen

ANGELO MAIOLINO

Was haben Nietzsches Kritik an der abendlindischen Metaphysik,
Francis Ford Coppolas Apocalypse Now, zwei Jugendliche vor dem
Eingang eines Tanzlokals, Werbeplakate und politische Entscheidun-
gen gemeinsam? Sie alle sind Texte — Produkte einer Schrift, eines
Raumes und einer Zeit, die den Ort, aus dem diese Texte »sprechens,
praformieren. Als Texte vermitteln sie Botschaften und Bedeutungen
mittels der Zeichen, die sie verwenden — seien diese nun Woérter, Film-
szenen, Kleidungsstile oder Slogans. All diese Zeichen »>sagen< und
zeigen mehr an, als ohren- respektive augenscheinlich wahrnehmbar
ist. Dieses »Mehr-Sagens, dieses surplus an Sinnproduktion wird mit-
unter von Satzzeichen und in oben erwihnten Texten besonders von
sichtbaren und unsichtbaren Ausrufezeichen generiert. Was also ge-
bildet wird, ist eine Sprache, doch nicht die, die wir zu kennen glau-
ben. Diese Sprache gilt es hier ausgehend von einem semiologischen
Ansatz, also mittels einer systematischen Reflexion tiber das Lesen des
Ausrufezeichens, aufzudecken.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | AngELo MaioLiNo

Einleitung

Roland Barthes, der seine semiologischen Analysen ausgehend von
der Unterscheidung zwischen Objektsprache und Metasprache' ela-
boriert hat, verstand Satzzeichen als Einteilungsprinzipien des Tex-
tes. Fur den franzosischen Denker sind Satzzeichen Prinzipien, die
in der Objektsprache schon enthalten sind, indem sie den Sinn des
Satzes durch ihre Strukturierung tiberhaupt erst erkenntlich machen
(ein Punkt etwa weist darauf hin, dass der Satz zu Ende ist und dass
die vor diesem Satzzeichen gereihten Worter die Sinnmatrix der Ob-
jektsprache darstellen). Gleichzeitig aber integrieren die Satzzeichen
»Meta-Sinn« in die Objektsprache hinein. Sie geben — indem sie aus
einer anderen Ebene (Metasprache) >sprechen< und signifizieren — der
Objektsprache und ihrem Inhalt zusitzlichen Sinn. Sie tiben sozu-
sagen eine Funktion des Mit-Bedeutens aus. Sie bringen also, indem
sie schon integrierter Bestandteil der Erzihlung sind, diese aufgrund
ihrer Struktur hervor. Die Fihigkeit, Erzihlungen oder Mitteilungen
aufgrund einer solchen Struktur hervorzubringen, entspricht dem Be-
griff der >Performanz«bei Noam Chomsky. Diesem ging es bei seinem
>Performanz«Begriff um eine Kritik am romantischen Begriff des Au-
tors als >Genie«. Gemiss Chomsky ist die >Kunst« des Erzdhlens im-
mer von einem vordefinierten, wenn auch dnderbaren Fundament, auf
dem das Denken, das Sprechen und das Lesen stattfinden, abhingig.
Die Produktion eines Textes kann nicht losgel6st von einem solchen
Fundament stattfinden.> Somit kann auch »niemand eine Erzihlung
kombinieren [produzieren], ohne sich auf ein implizites System von
Einheiten und Regeln zu beziehen.«

Wihrend etwa auf Buch- oder Plakatseiten die Satzzeichen zu-
meist angezeigt, also visuell sichtbar und graphisch erkennbar sind,
visualisieren andere Texte wie etwa Filme oder soziale Praktiken keine
graphischen Zeichen; und dennoch sind diese eminent, wenn auch

1 | In der Semiologie von Barthes entspricht die Objektsprache dem
Sinn der in einem Satz aufgereihten Worter. Die Metasprache hingegen ist
die vom Mythos — von einer zusitzlichen, umfassenderen und im Hinter-
grund wirkenden Bedeutungsebene — strukturierte Dechiffrierungsscha-
blone der Objektsprache. Letztere wird durch den Eingriff des Mythos in
einen neuen, anderen Sinnkontext getaucht. Siehe: Roland Barthes: My-
then des Alltags, Frankfurt/Main 1964.

2 | Vgl. Roland Barthes: Das Semiologische Abenteuer, Frankfurt/
Main 1988, S. 137.

3 | Ebd, S.103.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das AUSRUFEZEICHEN | 29

unsichtbar, vorhanden. Ein solches eminentes Zeichen ist das Aus-
rufezeichen. Es tibt nicht nur innerhalb besagter Schrifttriger eine
mehrdeutige Funktion aus, sondern auch dort, wo es nicht sichtbar,
aber sehr wohl spiirbar ist wie beispielsweise bei einem Lichtsignal,
das auf >rot« schaltet.

Ausrufezeichen scheinen also im Bereich des Sichtbaren sowie des
Unsichtbaren aufzutreten. Ihre Verweiskraft und Intention erschopft
sich nicht nur mit dem gezeichneten >l¢, sondern wirkt mit derselben
Kraft und Intention auch dort, wo ihre Graphik keinen zeichnerischen
Niederschlag findet, wo die >l« also unsichtbar sind. In diesem semiolo-
gischen Essay soll gezeigt werden, wie das Ausrufezeichen, in welcher
Form auch immer es manifest wird, permanent innerhalb des Spiels
vom Unsichtbaren und Sichtbaren hin und her gleitet. Als Sichtbares
verweist es auf ein Unsichtbares, so wie es als Unsichtbares auf etwas
hinweist, das sichtbar wird.

Hierbei werde ich mich fiir die sichtbare Spielfunktion des Ausru-
fezeichens auf solche Texte stiitzen, die wir im herkémmlichen Sinn
als schriftliche bezeichnen und insbesondere auf Nietzsches Genealogie
der Moral. Das Ausrufezeichen als unsichtbarer Player der Sinnerzeu-
gung soll hingegen mittels einer Analyse ausgewihlter sozialer Prak-
tiken und Bilder erliutert werden. In beiden phinomenologischen Be-
reichen manifestiert sich das Ausrufezeichen mit demselben Verweis-
charakter und derselben sinnstiftenden Intention.

Aus Platzgriinden kénnen all die oben aufgefithrten Beispiele von
Texten, die letztlich unendlich zahlreich sein kénnten, in meinen Aus-
fithrungen keine Beachtung finden. Dennoch aber diirften fiir diese
die herausgearbeiteten Uberlegungen zur Funktions- und Manifesta-
tionsweise der sichtbaren und unsichtbaren Ausrufezeichen als geeig-
nete Ubersetzungsfolie dienen.

Im Folgenden soll nun also der sinnstiftende Charakter des Aus-
rufezeichens untersucht werden, um anschliessend die semiologische
Untersuchung auf schriftliche und nicht-schrifiliche Texte ausweiten zu
konnen.

Reflexive Funktion

Der sinnstiftende Charakter des Ausrufezeichens manifestiert sich
einerseits durch seine graphische Form und andererseits durch die
dieser graphischen Form zugesprochene Bedeutung. Wie soll man das
nun verstehen? In literarischen, philosophischen oder in sonstigen Tex-
ten, deren Zeichen graphisch aufgezeichnete Worter sind, gliedert und

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | ANGELO MaloLINO

strukturiert das Ausrufezeichen wie alle anderen Satzzeichen auch den
Text. Das Untersuchungswerte an ihm ist jedoch der spezifische Sinn-
inhalt, mit dem es den Satz, an dessen Ende es zu stehen kommt, auf-
l4dt. Als graphisches Zeichen weist es die Leserin* darauf hin, dass der
Satz zu Ende ist und dass ebendieser Satz mit einer zusitzlichen Be-
deutung — Ausruf, Befehl, Emporung — gelesen werden soll.

Die Kumulation von Wortern, die vor dem Ausrufezeichen aufge-
reiht sind, wird dadurch in eine spezifisch performative Ordnung des
Sinns gelegt. Das Performative daran ist nicht nur die bedeutungs-
schwangere Spiegelung der Worter an der Barriere, sondern auch die
vorgreifende Reflexion auf das, was folgt.

Der graphisch gezeichnete Imperativ, diese inmitten einer Wort-
landschaft senkrecht stehende, spiegelnde Barriere, koppelt nicht nur
den Folgesatz an den abgeschlossenen, sondern setzt beide in eine hie-
rarchische Bedeutungsebene. Innerhalb dieser reagiert der Nachfolge-
satz nicht bloss auf die schriftliche Bedeutung der Worter, die vor dem
Ausrufezeichen aufgestellt sind, sondern auch und vor allem auf die
trennende Barriere, welche diesen Wortern eine zusitzliche Bedeu-
tung verleiht. Die Worter gewinnen somit eine Bedeutungsfirbung,
die unweigerlich das Nachfolgende affiziert.

Das graphische Zeichen hilt also wie eine Wand, welche die an-
kommenden Worter auflaufen lisst, den Wortfluss fiir einen kurzen,
aber signifikativen Augenblick an. In diesem Halten entlidt sich die
sinn-volle Intention des Ausrufezeichens. Wie ein Spiegel oder Reso-
nanzkorper gibt das Zeichen den auflaufenden Wortern ihre signifi-
kante Reflexion respektive ihr signifizierendes Echo.

Die Reihung der Worter findet in dieser Reflexion oder Akkustik
ihre Einordnung in einen unhérbar lauten Bedeutungskontext, der
vom stummen, aber geschwitzigen Ausrufezeichen in reflexiver Wei-
se indiziert und ausgebreitet wird. Seine graphische Darstellung einer-
seits, die als Barriere funktioniert, sowie seine bedeutungsstiftende
Funktion andererseits, die innerhalb eines reglementierten Kontextes
des Grammatikalischen ebendiese Darstellung mit einem sie unsicht-
bar markierenden Sinn verbindet, lisst die auflaufenden Worter mehr
bedeuten, als sie bloss schriftlich >sagenx.

Die Performanz, auf welche das Ausrufezeichen also hinweist,
deutet auf ein Nachfolgen hin, das unmittelbar mit dem >Ausrufesatz«
gekoppelt ist. Dieser kausale Zusammenhang zwischen dem >Ausru-
fesatz< und den folgenden Handlungen oder Sitzen, lisst sich auch an

4 | Der Einfachheit halber werde ich fiir den gesamten Text die >weib-
liche< Form beibehalten. Die >ménnliche< Form ist dabei mitintendiert.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das AUSRUFEZEICHEN | 31

der blossen Graphik des Ausrufezeichens erkennen. Das Sonderbare
an diesem Zeichen ist sein Arrangement; es besteht aus einem langen
horizontalen Strich und einem unterhalb hiervon liegenden Punkt.
Zwischen Strich und Punkt ergibt sich also eine freie, weisse Fliche
auf dem Papier. Durch diese weisse Fliche, durch diesen Schlitz iiber-
queren die vor dem Ausrufezeichen geordneten und mit einem zusétz-
lichen Sinn aufgeladenen Worter virtuell die sinngebende Instanz der
Barriere und affizieren unweigerlich den Nachfolgesatz, obwohl das
Ausrufezeichen in diesem visuell nicht mehr manifest ist.

Nicht nur hilt die Barriere also den Lesefluss optisch auf und ge-
neriert so eine Pause der Sinngebung, sondern sie zwingt die Leserin
dazu, die angestauten Signifikanten in dem vom Autor intendierten
Referenzsystem des >Bedeutens< zu positionieren. Das Lesen eines
Ausrufezeichens fiithrt somit fiir einen kurzen Augenblick weg vom
schriftlich geschriebenen Satz (das, was Barthes die Objektsprache
nannte) und positioniert sich auf einer Metaebene, aus der heraus der
Satz neu geordnet und signifiziert wird. Dieses Verhiltnis zwischen
dem Lesen der Sinnmatrix, die sich zwischen den aufgereihten Wor-
tern herauskristallisiert, und dem durch das Ausrufezeichen geforder-
ten angereicherten Lesen desselben Satzes versetzt die Leserin in eine
krisenhafte Situation. Sie muss mittels der korrekten Entzifferung des
Ausrufezeichens den Wortern eine Bedeutung geben. Dieses krisen-
hafte Schwanken — diese chomskysche >Kunst« der lesenden Erzihlung
— zwischen der augenscheinlichen Darstellung verschiedener Worter
oder Zeichen und der eigenen subjektiven und notwendigen Leistung
der Bedeutungsstiftung ist konstitutiv fiir alle Aussagen iiber einen
Text. Die Entzifferung der Zeichen, der Bedeutungen findet immer
von einem Ort aus statt, der selbst schon in einem Netz von Bedeu-
tungen gefangen ist und von dem aus er sich konstituiert, >spricht«
und >liest<

Zudem ist die Zeichnung und Be-Zeichnung des Textes seitens
des Autors mit dem Ausrufezeichen nichts anderes als der Versuch,
den zum Zeitpunkt des Schreibens sich im Denken herauskristalli-
sierenden Wunsch der imperativen Bedeutungsmarkierung auf Papier
materialisiert zu sehen, um sogleich das Einbeziehen der Leserin in
den eigenen Bedeutungskontext zu erzwingen. Eine Einbeziehung
aber, die immer nur eine mangelhafte sein kann.

Die Leserin dechiffriert die imperative Bedeutungsmarkierung
nidmlich von ihrem historischen und rdumlichen Ort des Denkens

5 | Vgl. Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main 1983, S.
277.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | ANGELO MAIOLINO

aus. Thre Dechiffrierungsschablone des gelesenen und mit dem Aus-
rufezeichen markierten Textes ist niemals dieselbe, die der Sender der
Botschaft intus hat. Die Leserin kann sich nur iiber eine Interpreta-
tionsleistung dieser Botschaft nihern. Das Satzzeichen in seiner kodi-
zifierten Bedeutung als Ausruf, Befehl oder Emporung kann hierbei
eine Hilfestellung bieten, nicht aber die herausgefilterte Bedeutung
der Empfingerin mit derjenigen des Senders deckungsgleich machen.
Das stumme, aber unhorbar laute Zeichen ist in diesem Zusammen-
hang also nicht bloss Form, sondern auch vielfiltiger Inhalt. Seine
barrikadenhafte Form appelliert nicht nur an die Rezeption der Lese-
rin, sondern durch den stummen, aber eminenten Imperativ des >Be-
deutungsgebenss, der jedem Zeichen anhaftet, auch an die Intention
des Autors und somit an die zeitlich ver-riickte Ubersetzungsleistung
der Leserin. Ver-riickt, weil das Geben von Bedeutung seitens der Le-
serin immer auch von ihrem Ort des Denkens, Sprechens und Lebens
abhingig ist, der aufgrund ihrer >je-ihrigen< Existenzweise nirgends
einen identisch anderen finden kann.

Das Ausrufezeichen zeigt sich also als eine durch einen diinnen
Schlitz passierbare Barriere des Bedeutens, die den Lesefluss nicht
nur strukturiert und gliedert, sondern auch durch die latente Zu-
schreibung eines surplus an Bedeutung bereichert, zugleich aber den
Lesegestus in die immer schon krisenhafte Lage der Dechiffrierung
re-positioniert.

Sichtbare Imperative

Ein treffendes Beispiel fiir die reflexive Funktion, die das Ausrufezei-
chen auf die es antizipierenden sowie nachfolgenden Woérter ausiibt,
scheint mir Nietzsches Genealogie der Moral zu sein. Es geht an dieser
Stelle jedoch nicht explizit um die philosophischen Aussagen des deut-
schen Denkers, sondern vielmehr um seine inflationire Verwendung
von Ausrufezeichen. Dennoch lisst sich aber intuitiv nicht verleug-
nen, dass die repetitive Applikation des Ausrufezeichens unweigerlich
mit der philosophischen Aussage gekoppelt sein muss. Diese vorerst
noch intuitive Verbindung zwischen philosophischem Inhalt und gra-
phischer Strukturierung des Textes lisst sich durch die semiologische
Analyse der >nietzscheanischen< Ausrufezeichen auf festere Funda-
mente bringen. Dabei wird sich zeigen, dass Aussage und Darstellung
bei Nietzsche eine Ebene der Reziprozitit er6ffnen, die aus der Sicht-
barkeit des Textes hinaus und in den Dechiffrierungskontext des Le-
sens hineindringt.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das AUSRUFEZEICHEN | 33

Wie soll dieses Ausscheren und Eindringen verstanden werden?
Was die Genealogie in ihrer Darstellung auszeichnet, ist ein regelrech-
tes unhorbar lautes Wimmeln von Ausrufezeichen. Diese driicken
nicht nur Ausrufe, sondern vor allem Empérung aus. Eine Empérung,
die am Inhalt von Nietzsches Kritik an der abendlindischen Metaphy-
sik und an der hieraus generierten Moral abzulesen ist. Diese Kritik
der moralischen Werte arbeitet mit einer Vielzahl von Ausrufezeichen.
Die >Umkehrung der Werte« — was angesichts des historischen und
rdumlichen Ortes, aus dem Nietzsche dachte und schrieb, keineswegs
einem philosophischen Spaziergang, sondern eher dem mithsamen
Erklimmen eines freiheitsversprechenden, aber unwegsamen Berges
gleichkommen musste — bedurfte der unzihligen Anwendung von
Barrieren und Resonanzkérpern im Text, die den Wortern die inten-
dierte Kraft eines Hammerschlages verliehen.

Das Ausrufezeichen, indem es dem abschliessenden Satz eine im-
perative Farbung verleiht und zugleich den nachfolgenden mit dieser
Firbung affiziert, iibt also in der nietzscheanischen Wortlandschaft
die Funktion einer dominanten sinn-geladenen Barriere aus. Vor al-
lem aber die unzihligen Wiederholungen dieser Barriere verleihen
ihr eine zusitzliche und machtvolle Bedeutung. Wieso machtvoll? Die
reflexive Funktion des Ausrufezeichens signifiziert, wie schon oben
erwihnt wurde, aus einer Metaebene des Befehls, des Ausrufs oder der
Emporung die sie umliegenden Worter. Das Zeichen iibt schon inso-
fern Macht tiber die Worter aus, als es sie in einen von seiner Prisenz
indizierten Bedeutungsraum integriert. Bei Nietzsche aber kommt der
Aspekt der Wiederholung hinzu.

Die exzessive Repetition der Ausrufezeichen fithrt dazu, dass sich
diese Satzzeichen in die Dechiffrierungsschablone der Leserin einpri-
gen und somit ihren Lesegestus kontaminieren. Die Ausrufezeichen
schaffen also nicht nur aufgrund ihrer bloss graphischen Prisenz und
der damit signifizierten reflexiven Funktion Bedeutung, sondern und
vor allem aufgrund ihres unsichtbaren, aber wirkungsvollen Daseins
innerhalb des Lesegestus. Dieser wird durch die inflationire Repeti-
tion von »!« an Nietzsches Streitschrift und ihren Inhalten assimiliert,
so dass der Lesegestus selber zu einem imperativen Lesen anleitet.
Nietzsche selbst verlangt von Beginn weg ein Lesen als Kunst. Hierfir,
so sagt er, tue vor allem eines Not, »dass man beinahe Kuh und jeden-
falls nicht smoderner Mensch« sein muss: das Wiederkduen...«.®

Dieses Wiederkiuen bildet die, wenn auch nicht sichtbare, so doch

6 | Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift,
Miinchen 1992, S. 15.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | ANGELO MAIoLINO

von Beginn weg imperativ gesetzte Verbindung der Leserin zum Text.
Die sichtbaren Ausrufezeichen mutieren aufgrund ihres unzihligen
Erscheinens im Text zu einem unsichtbaren Imperativ, welcher den
Lesegestus antreibt. Die Einbeziehung der Leserin soll also nicht nur
uiber die zahlreich verstreuten >Sinnbarrierenc< erfolgen, sondern und
vor allem tiber den unsichtbaren Imperativ der genealogischen Kritik
als inhirierte Lesebrille.

Dieses von Nietzsche verlangte Wiederkiuen ist jedoch nur mog-
lich, wenn die Leserin schon etwas >Nahrhaftes< eingenommen hat.
Die Ausrufezeichen bilden hierbei sicherlich die nichstliegenden und
zuginglichsten kulinarischen Fresshippchen auf der nietzscheani-
schen Essplatte, die als wiedergekiute der frisch hinzukommenden
Nahrung ihren Geschmack verpassen.

Diese Wendung von Wiederkiuen und Einprigung mittels des
unzihligen Aufscheinens von Ausrufezeichen scheint mir fir Nietz-
sches Werk und Denken zentral zu sein. Der Philosoph mit dem Ham-
mer verfolgt die Spur einer neuen und neuartigen Erinnerung, die
man sich noch aneignen muss. In diesem Sinne erinnert seine mit
spiegelnden Barrieren gesittigte Lesefolie, die er der Leserin impera-
tiv vor Augen fuhrt, an die Stadt Zirma, die der fiktive Marco Polo in
Italo Calvinos Unsichtbare Stidte besucht. Zirma ist ndmlich diejenige
Stadt im Grossreich des Kublai Khan, die die Reisenden mit genauen
Erinnerungen behaften will. Sie quellt iiber an Verrtickten, die sich
uiber die Dachsimse von Wolkenkratzern lehnen, an Madchen, die mit
Raubkatzen an der Leine spazieren gehen, an beleibten Frauen, welche
die Untergrundbahnen vollstopfen oder an blinden Menschen, die in
die Menge hineinschreien. »Die Stadt«, so Marco Polo »ist tibervoll: Sie
wiederholt sich, damit irgend etwas im Gedichtnis haften bleibe.«7

Das Sonderbare an Zirma ist aber, dass diese Gestalten, die wie
personifizierte — irrende, wagemutige, platzraubende und schreiende
— Ausrufezeichen den Text der Stadt beleben, gar nicht so zahlreich
sind. Ubervoll ist ndmlich nur das Gedichtnis; »es wiederholt die Zei-
chen, damit die Stadt zu existieren beginnt.«®

Wie bei Nietzsche generieren also auch in Zirma die sichtbaren
Zeichen durch ihre Wiederholung eine signifizierende unsichtbare
narrative >Optiks, die, einmal wiederkduend eingeprigt, auch dort die-
selben Zeichen sichtet, wo sie gar nicht mehr manifest sind.

7 | Italo Calvino: Die Unsichtbaren Stidte, Miinchen 2006, S. 24.
8 | Ebd., S. 25.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das AUSRUFEZEICHEN | 35

Unsichtbare Imperative

Diese reflexive Funktion der sichtbaren und unsichtbaren, stummen,
aber geschwitzigen Ausrufezeichen, ihre >ordnende< Macht iiber die
vor ihnen sich ausbreitenden Texte, spielt auch ins alltigliche Leben
hinein. Es liesse sich also fragen, welche Ausrufezeichen, Barrieren,
Spiegel und Resonanzkérper wir in unserem Alltag antreffen, ohne
dass diese Zeichen sich graphisch und visuell als >« offenbaren miis-
sen.

Um diese Frage zu erortern, um sie zudem in dem bis anhin ver-
folgten Spiel des Sichtbaren und Unsichtbaren positionieren zu kén-
nen, ist ein theoretischer Einschub nétig. Die bisherigen Ausfithrun-
gen zur reflexiven Funktion des Ausrufezeichens basierten auf den
graphisch gezeichneten Ausrufezeichen. Diese Untersuchungsfli-
che hatte den Vorteil, dass sie einen Analysekontext bereitstellte, aus
welchem die semiologische Arbeit am visuellen Zeichen ausgefiihrt
werden konnte. Die im Folgenden zu analysierenden Ausrufezeichen
differenzieren insofern, als sie in ihrer senkrechten Barriereform
nicht-sichtbar sind. Vielmehr wird ihre Verweisfunktion und ihr signi-
fizierender Charakter intuitiv wahrgenommen.

Tatsichlich gibt es im alltiglichen Leben verschiedene Phinome-
ne, die dieselbe Bedeutung erzeugen, obwohl sie in vllig unterschied-
lichen Aufmachungen erscheinen. So haben das rote Licht einer Ver-
kehrsampel und der verbale Befehl >Stop« intuitiv etwas Gemeinsa-
mes: auf beide reagiert man nimlich gleich. Zu erkennen, dass >Stop<
und das rote Licht denselben Befehl tibermitteln, ist so intuitiv wie die
Entscheidung, dass man entweder >Gift« auf eine Flasche schreiben
oder einen Totenkopf darauf malen kann, um Leute davon abzuhalten,
eine bestimmte Fliissigkeit zu trinken.

Man muss also nach der Tiefensprache dieser Manifestationen, die
wir intuitiv als >l« wahrnehmen, suchen. Gemiss Umberto Eco muss
eine solche Suche nach den kognitiven und kulturellen Gesetzen, die
diesen Phinomenen zugrunde liegen, forschen.® Die Hauptstrategie
einer solchen Tiefenforschung besteht darin, solche Phinomene als
Zeichen zu definieren, welche ihrerseits das wichtigste Instrument
der Tiefenerkundung darstellen. Zeichen als solche sind dann keine
empirischen Objekte, vielmehr werden empirische Objekte — also die
wahrgenommenen Phinomene — nur unter dem Gesichtspunkt einer
philosophischen Entscheidung zu Zeichen.

9 | Vgl. Umberto Eco: Semiotik und Philosophie der Sprache, Miin-
chen 1985, S. 23.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | ANGELO MaioLINO

In diesem Sinne macht Eco darauf aufmerksam, dass die semio-
logische Arbeit, wenn sie Begriffe wie >Zeichenc« setzt, nicht als Wis-
senschaft handelt, sondern wie eine Philosophie, die Abstraktionen
wie Subjekt, Gut und Bése, Wahrheit oder Revolution setzt.*® Philo-
sophische Grossen existieren also nur insofern, als sie philosophisch
gesetzt werden. Ausserhalb ihres philosophischen Rahmens verlieren
die empirischen Daten, die eine Philosophie organisiert, jede mogli-
che Einheit und jeden Zusammenhang. Das rote Licht der Verkehrs-
ampel wire dann nicht mehr als das blosse Aufscheinen der obersten
von drei Lampen auf einem erhéhten schwarzen Kasten.

Die semiologische Arbeit ist also Philosophie, da sie dasjenige, was
sie erzeugt, erst apreés coup erkennt. Die rote Lampe ist innerhalb eines
solchen Analyserasters mehr als eine auf erhohter Position aufleuch-
tende runde Glasscheibe. Sie ist ein Zeichen, und zwar ein impera-
tives Zeichen fur etwas, das sie nicht anzeigt, worauf sie aber dank
der interpretatorischen Leistung des heranfahrenden Autolenkers hin-
weist; auf den Befehl des Haltens.

Eine Sprache, die mehr sagt als sie anzeigt, besitzt die Verkehrs-
lampe also nur dann, wenn sie ihr von einem Interpretanden zuge-
sprochen wird, der die Dechiffrierungscodes dieser Farbe und ihren
imperativ lautlosen Befehl kennt. Ein Marsmensch, der das erste Mal
eine viel befahrene irdische Verkehrskreuzung betritt, wiirde, sofern
auf seinem Planeten die Verkehrsregeln nicht dieselben wie bei uns
sind, diese rot aufleuchtende Farbe nicht in den verkehrsrelevanten
Bedeutungszusammenhang setzen, was aber nicht heisst, dass er sie
in gar keinen Sinnkontext stellen wiirde. Es wire bloss ein marsia-
nischer Sinnkontext, aus dem der Besucher aus dem All nicht den
von uns gelesenen kaschierten Imperativ des Haltens, sondern etwas
lesen wiirde, das seiner Dechiffrierungsschablone entspricht. Einen
Ort zum ersten Mal betreten, heisst, um es in Anlehnung an Roland
Barthes zu sagen: beginnen, ihn zu schreiben.”

Die unsichtbaren Ausrufezeichen materialisieren sich also nur
dann zu solchen und werden nur dann als solche intuitiv wahrgenom-
men, wenn die Ubersetzungsleistung des semiologischen Betrachters
die Dinge, die er um sich hat, in einen von seinem Ort des Denkens,
Sprechens und Lebens strukturierten Sinnkontext taucht.

Solche Sinnkontexte sind nicht starr oder durch eine dussere Macht
ein fiir alle mal festlegbar. Sie mutieren mit der Verinderung von Zeit

10 | Ebd, S. 24.
11 | Vgl. Roland Barthes: Das Reich der Zeichen, Frankfurt/Main
1981, S. 55.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs AUSRUFEZEICHEN | 37

und Ort, in welchen sie positioniert sind, und mit dem alltiglichen
semiologischen Einsatz, welcher von diesen Sinnkontexten generiert
wird. Es wire schliesslich denkbar, dass in einer fernen Zukunft eine
rot aufleuchtende Glasscheibe in einem erhsht gelegenen schwarzen
Kasten weder die Definition >Verkehrsampel< erhalten noch den ka-
schierten und intuitiven Imperativ des Haltens signifizieren wiirde.

Dieses Spiel der Entzifferung alltiglicher Phinomene und ihrer
unsichtbaren, aber intuitiv wahrgenommenen Ausrufezeichen aus
einem nie starren Sinnkontext heraus soll anhand einer mehr oder
weniger alltiglichen Begegnung zweier Jugendlicher vor dem Betre-
ten einer Hip-Hop-Party genauer betrachtet werden.

Schon das Lesen des Vergniigungsortes, den die zwei jungen Min-
ner zu betreten beabsichtigen, projiziert vor unserem inneren Auge
ein mehr oder weniger klar konturiertes Bild dieser zwei gesichtslosen
Figuren. Es geht hier nicht um diese merk-wiirdige Hervorbringung
von Bildern, sondern um den Inhalt dieser Bilder. Diese, wenn auch
nicht prizise konturiert, beinhalten dennoch bestimmte Zeichen, wel-
che die wohl kaum nackt vor dem inneren Auge erscheinenden Party-
ginger schmiicken.

Thre weite Kleidung und ihr kurzer Haarschnitt kénnten etwa
solche schmiickenden Accessoires sein, welche die beiden Jugend-
lichen in unserer Vorstellung einhiillen, die eine Sprache sprechen,
welche vielmehr einem Geschwitz gleicht als einer wohlartikulierten
Botschaft. Weshalb aber soll die Sprache der Kleidung und des Haar-
schnitts einem Geschwitz gleichkommen?

Die wohl wesentlichste Funktion dieser zwei Zeichen ist die einer
Abgrenzung. Mit ihren weit geschnittenen, unterhalb der Hiifte an-
liegenden Hosen etwa sowie mit ihren an den Schidelseiten kurz ra-
sierten und an der Schideloberdecke lang gepflegten Haaren verwei-
sen diese Jugendlichen stumm auf eine exklusive Zugehdorigkeit. Die
unsichtbaren Ausrufezeichen — zumindest die hier willkiirlich ausge-
wihlten — materialisieren sich im Kleidungsstil und in der Haarpracht,
mit denen sie die ars rhetorica ihrer Gruppenidentitit untermauern.
Was sie unhorbar laut sagen ist: »Wir gehoren zu einer bestimmten
community, die einen bestimmten Lifestyle und eigene Formen des
Umgangs pflegt und die in ihren eigenen Kunstformen ihr eigenes
Sprachrohr zur Aussenwelt findet. Wir gehéren nicht zu euch!«

Ihre stumme Sprache der Identititsfixierung wird dadurch zu
einem Geschwitz, dass sie eine durchschaubare, problemlos entziffer-
bare und verstindliche ist. Die unsichtbaren Ausrufezeichen bleiben
in dieser Sprache zwar weiterhin wesentliche Bestandteile ihrer Gram-
matik, aber ihre reflexive Funktion verliert die Intention des Befehls

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | AngELo MaioLiNo

und damit die Funktion der Irritation. Sie ist zu einem integralen Be-
standteil der gesellschaftlichen Grammatik geworden. Oben genannte
Projektion der zwei Partyginger vor unserem inneren Auge basiert
nimlich auf der Kenntnis dieser Sprache, wodurch die virtuelle Er-
scheinung in die entsprechende Ordnung der Dinge eingefiigt werden
kann. Zu einem Geschwitz wird die Sprache dieser Jugendlichen also
nicht, weil sie keine oder unzureichende unsichtbare Ausrufezeichen
generieren wiirde, sondern weil diese Ausrufezeichen keine irritieren-
de Reflexion mehr austiben.

Eine solche Irritation, die die unsichtbaren Ausrufezeichen einem
machtvollen Spiel der Reflexion unterordnete, war bestenfalls in den
Anfangszeiten dieser Jugendkultur noch wirksam, als die Bewohner
der New Yorker Armenviertel mit einer ungewohnt elektronischen
Musik und mit farbigen Wandmalereien und Tanzstilen ihren Stras-
sen Leben einhauchten. Mittlerweile aber ist diese Irritation einem
miiden Kopfschiitteln oder einem uninteressierten Achselzucken ge-
wichen. Die in den 198oer Jahren noch unsichtbar irritierenden Aus-
rufezeichen sind vom >big business< eingeholt und entkriftet worden
oder bestenfalls in den kaum mehr spiirbaren Untergrund gewichen.
Zu einem Geschwitz wurde diese Sprache also, weil sie und ihre zuvor
noch irritierend unsichtbaren Ausrufezeichen Bestandteile einer Welt
geworden sind, in der ein Jugendlicher ohne weite Hosen und commu-
nity-relevantem Haarschnitt unvorstellbar ist. In ihrer unartikulierten
und zwanghaften Sprache nichtverbaler Zeichen und in ihrer halb-
starken Bildlichkeit driicken diese Jugendlichen jenes >Etwas<aus, was
Fernsehen, Werbung und Internet ausdriicken.

Pier Paolo Pasolini, der im Jahre 1973 einen Artikel zur >Sprache«
der langen Haare schrieb, bezeichnete die Abflachung, die von einer
anfinglichen imperativen Irritation zu einem Imperativder Mode und
der Konsumlogik fithrte, als die Vorspiegelung einer Freiheit, die kei-
ne mehr ist.”? Dasselbe liesse sich auch von unseren zwei Partygingern
sagen; die angebliche Freiheit sich mit weiten Hosen zu kleiden, sich
einen Haarschnitt zu verpassen, der dem hirtesten >Gangsta-Rapper«
die Neidesrote ins Gesicht schiessen liesse, wire dann nichts ande-
res als eine kleine Kapitulation vor dem werbewirksamen, erfolgsver-
sprechenden und testosterongeladenen Imperativ einer auf hohe Pro-
fite ausgerichteten Lifestyle-Industrie, die permanent den konformen
Zwang, nicht konform zu sein, dussert.

12 | Vgl. Pier Paolo Pasolini: Freibeuterschriften, Berlin 1998, S. 21-
27.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das AUSRUFEZEICHEN | 39

Schluss

Das Spiel der Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit, welches im Zentrum
dieser Analyse stand und aus welchem das Ausrufezeichen seine re-
flexive Funktion auf die es umgebenden Zeichen ausstrahlt, ist so-
mit auch ein Spiel, in dem wir als Lesende oder Schreibende dieser
Zeichen positioniert sind. Denn letztlich ist die Hand, in der mein
Schreibstift ruht oder entsprechend auf Papier wiitet, immer an einen
Korper gebunden, welcher nie unabhingig von seinem zeitlichen und
rdumlichen Daseins-Ort gedacht werden kann. Ein von allen gesell-
schaftlichen Implikationen vollig losgelostes Schreiben kann es nicht
geben, weil schon die Schrift, in der ich meine Gedanken auszudri-
cken versuche, sowie das Spiel zwischen dem Sichtbaren und Unsicht-
baren, aus dem sie sich ndhrt, mir vorgingige sind.

Unser stindig wandelbarer Ort, von dem aus wir denken, spre-
chen, lesen, schreiben und letztlich leben, ist ein Ort, der von diesem
Spiel mitstrukturiert wird und den wir durch die Analyse dieses Spiels
selber mit-strukturieren.

Die Ausrufezeichen, die, wie gezeigt wurde, aus diesem Spiel he-
raus ihre Wirkungs- und Bedeutungskraft schopfen, diese manifest
oder auch latent zum Ausdruck bringen und die in diesem Spiel stin-
dig durch ihren Verweis des Sichtbaren auf das Unsichtbare — wie in
Nietzsches Genealogie — sowie des Unsichtbaren auf das Sichtbare — wie
in der intuitiven Einordnung der nun wohl bereits tanzenden Jugend-
lichen in einen geordneten Sinnkontext — >bedeutend« werden, gehen
mit unserer Lektiire der vielfiltigen Texte einen reziproken, stummen,
aber dennoch geschwitzigen Sinnaustausch ein.

Die sichtbare oder unsichtbare grammatikalische Konvention, in
welcher wir die Ausrufezeichen vorfinden, tangiert zwar unsere Lek-
tlire, aber nur soweit, wie diese das Vorgefundene entziffern kann, um
es zugleich neu zu schreiben. Die Ausrufezeichen erscheinen aus die-
ser Optik heraus als unsichtbare Begleiter und Souffleure unserer Le-
bens-Biithne, von welcher wir auf das uns Umliegende >lesend« blicken,
um zwischendurch einen solchen Begleiter und Souffleur aus seiner
dunklen Rezitierkammer herauszulocken und sichtbar zu machen.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Punkt.

Vom Sinn des reinen Fiirsichseins

CHRISTIAN BENNE

In Entweder-Oder schildert Kierkegaard einen alten Gelehrten, der,
tief in seine Studien versunken, nicht reagiert, als er zur gewohnten
Zeit zu Tisch gerufen wird. Seine Frau findet ihn schliesslich im Stu-
dierzimmer tiber einem Satz briitend: ein vorher nie bemerkter Punkt
verindert den sicher geglaubten Sinn zur Unverstindlichkeit. Der
Gelehrte ist der Verzweiflung nahe. Die hollindische Textausgabe ist
iiber jeden Zweifel erhaben. Lichelnd angesichts dieser Lappalie (und
die Bedrohung der geregelten Nahrungsaufnahme vor Augen) beru-
higt ihn die junge Gattin — und siehe da, den Punkt pustet sie ein-
fach hinweg; es war ein Schnupftabakskorn.' Der Ausdruch fiir das
Blasen (blese ad), den Kierkegaard ihr in den Mund legt, ist untiber-
setzbar und bezeichnet im damaligen Danisch sowohl das Pusten als
auch das unbekiimmerte Darauf-Pfeifen, wie man auf Deutsch wohl
sagen konnte. Kierkegaards ironische Lehre von der Uberlegenheit
des Ehestandes interessiert hierbei weniger als der Akt des Pustens
selbst. Das Entfernen des Punktes 16st das hermeneutische Problem,
das durch ihn erst entstanden war. Die lebenskluge Performanz bietet
der Schrift Paroli und macht sie buchstiblich gegenstandslos.

1 | Sgren Kierkegaard: Enten-Eller, in: Samlede Verker, hg. v. A.B.
Drachmann, J.L. Heiberg und H.O. Lange (Anden Udgave), Bd. 2, Kopen-
hagen 1920, S. 333f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | CHRISTIAN BENNE

Zweifellos vertritt Kierkegaards Punkt metonymisch die Schrift
selbst und alles, was daraus folgt. Die Analyse des Punkts rithrt an
das Wesen von Philosophie. Der Punkt ist das einzige typographisch
perfekte, gestalterisch nicht mehr optimierbare Satzzeichen — weit er-
haben tiber derlei Spielereien. Er ist das Gegenteil von nichts/Nichts:
geometrische und zeitliche Metapher fiir die geringste Ausdehnung
bzw. den Augenblick. Verwandt allen Vorstellungen des Unteilbaren
— dem Atom der Physiker, der Monade der Metaphysiker, der Grund-
einheit der Mathematik — markiert der Punkt in der Philosophie die
kleinste Denkeinheit, niamlich die Aussage. Wo in philosophischen
Texten unseres Schriftsystems ein Punkt steht, zeigt er wie ein Pfeil
ruckwirts auf den Ort, an dem sich Denken ereignet hat. Selbst der Be-
griff, dem man diese Eigenschaft sonst wohl auch zusprechen mochte,
existiert nur kraft einer Aussage, in die er einbindbar ist. Philosophi-
sche Verstindigung besteht eben nicht — obgleich man zumal in der
deutschen Tradition bisweilen diesen Eindruck gewinnen mag — im
Jonglieren und gegenseitigen Hin- und Herwerfen gewichtiger Worte.
Der Punkt definiert, was gesagt und gesetzt wird. Was eine Aussage
ist. Sein konnte. Oder sein soll.

Der Punkt, um den es in Entweder-Oder geht, ist zugegebener-
massen nicht das Satzschlusszeichen, das man zunichst assoziiert,
sondern die Notation einer Vokalisation (Kierkegaards Gelehrter ist
Orientalist). Freilich dndert das wenig am Tief- und Hintersinn der
Anekdote, im Gegenteil: deutet sie doch eine zusitzliche Schwie-
rigkeit des Punktes an, die es bei keinem anderen Satzzeichen gibt.
Scheinbar schlicht und harmlos ist er das bei weitem geheimnisvollste
und schwierigste Satzzeichen nicht zuletzt wegen seiner Mehrdeutig-
keit. Er kann eine Abkiirzung signalisieren oder eine Ordnungszahl,
ein musikalisches oder phonetisches Symbol. Seine Aneinanderrei-
hung fithrt paradoxerweise nicht zu einer Verstirkung (wie bei !!!
oder ?77), sondern zu einer Abschwichung der Aussage... Man muss
ihm schon die satzinitiale Majuskel zur Seite stellen, um ihn mit Ge-
wissheit einen Satz abschliessen zu lassen; gleichwohl enthilt er auch
dann noch immer weitere Bedeutungen. Ein Satz wie [Die Frage kam
doch noch.] kann auch mit einem schlichten Punkt und, gleichsam
als Default-Fall, selbst ohne vereindeutigende Intonierung eine Un-
zahl von Bedeutungen aufrufen, einschliesslich fragender statt aus-
sagender. Der Punkt steckt grob das Gebiet ab. Seine philosophische
Potenz liegt nicht in der Nuance. Dies scheint zumindest die einzige
Erklirung der zunichst unerklirlichen Tatsache, dass Adorno in sei-
nem bekannten Essai tiber die Satzzeichen, der als einer der ersten

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 43

ihr philosophisches Potential ernst nahm, auf eine Behandlung des
Punktes verzichtete.

Der Sprichworter und festen Wendungen, die sich auf den Punkt
beziehen, sind Legion. Von alters her sprach auch das Recht in Punk-
ten (die erst spiter von den heute tiblichen Artikeln und Paragraphen
abgelost wurden). Dies und all die Redensarten (auf den Punkt brin-
gen usf) belegen, dass der Punkt zur immer konzentrierteren Form
der Aussage dringt, wenn man ihn unkontrolliert sich vermehren
lasst: zur Negation von Artikulation und Schrift gar, zu einer Lakonie
nimlich, die erst in der vollstindigen Wortlosigkeit Erfiillung findet.
Schon die pure Geste gilt dann als Aussage, als »Punkt«. In diesem
Sinne ersetzt die junge Frau bei Kierkegaard einen Punkt durch einen
anderen, unausgesprochenen: Nun mach mal einen Punkt! scheint sie
ihrem Gatten zu bedeuten.

Cogito ergo sum ist jedenfalls schon geschwitzig. Sum hitte es
auch getan, da die Form des Satzes, ausgedriickt durch den Punkt,
die Reflexion des cogito bereits enthilt — und sich die kausale (resul-
tative) Beziehung daraus von selbst ergibt. Fichtes absolutes Ich und
der Begriff der Setzung reduzierten noch radikaler. Im Grunde ist der
Punkt hochster Ausdruck der Transzendentalphilosophie. Eine leere
Seite mit einem einzigen Punkt reprisentierte die Letztbegriindung,
den archimedischen Punkt des Idealismus. Ein Satz ohne Punkt ist
entweder Uberschrift oder Fragment. Eine mit Punkt abgeschlossene
Wortfolge ist womdglich bereits These.

Nun liesse sich berechtigterweise einwenden, dass der Punkt den Ab-
schluss (einer syntaktischen, phonologischen, semantischen Einheit)
nur kommuniziert. Sitze hat es gegeben, bevor es Punkte gab, in der
antiken scripta continua genauso wie vor Erfindung des Alphabets. Als
die karolingische Minuskelschrift einen gewaltigen Schritt hin zur
modernen Interpunktion tat, indem sie durch Leerzeichen zwischen
Wortern und Absitzen, sowie Kommatierung und Punktierung An-
satze der lautlichen, aber auch der syntaktischen und pragmatischen
Gliederung unternahm, war die Philosophie deshalb nicht gerade auf
einem hoheren Stand als bei Platon, dem Schrift nur Abbildung des
Lautstroms war, ohne die spezifische Leistung, diskrete Einheiten
zu abstrahieren. Der Punkt als satzidentifizierendes Strukturprinzip

2 | Theodor W. Adorno: »Satzzeicheny, in: Ders., Noten zur Litera-
tur I, Frankfurt/Main 1958, S. 163-174.

3 | Vgl. etwa Ernst Blochs vergniigliche Vignette »Einen Punkt ma-
chen, in: Ders., Spuren, Frankfurt/Main 1985, S. 171f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | CHRISTIAN BENNE

wird durch die mittelalterliche Reflexionsleistung nicht erfunden,
sondern erkannt. Als der Punkt von der Mittellinie, auf der er sich
urspriinglich noch befand, allmihlich nach unten sinkt und in eine
systematische Arbeitsteilung mit der Virgel bzw. dem Komma gerit,
revolutioniert er das Denken nicht auf einen Schlag.+

Die formale Ausdifferenzierung des Systems, das wir nicht um-
sonst als Interpunktion bezeichnen, war mit Fragezeichen, Klammer,
Doppelpunkt, Semikolon und Bindestrich bereits zu Beginn des Buch-
druckzeitalters weit fortgeschritten. Eine Philosophie als scripta conti-
nua ist nach dem 16. Jahrhundert nicht mehr vorstellbar (selbst Molly
Blooms hochst irdische und héchst interpunktionslose Philosophie
am Ende von James Joyce’ Ulysses ist nicht konsequent und verwendet
neben Spatien eben dennoch einen finalen Punkt). Die stilistische Be-
deutung des Punktes kann seither nur aus dem komplexen Gefiige von
Differenzen und Funktionsiiberschneidungen rekonstruiert werden
— und unter Berticksichtigung der tatsichlichen Verwendung. Leider
werden wir nie wissen, ob Platon ein ebenso miserabler Kommasetzer
gewesen wire wie Goethe oder wie er den Punkt eingesetzt hitte.

Ein wichtiger Grund hierfiir ist eine weitere Entwicklung des Mit-
telalters. Die Dichtung der europiischen Volkssprachen ging in die-
sen Jahrhunderten nidmlich nicht allein den Weg vom Intonatorischen
zum Syntaktischen, den wir aus der Zeichensetzung erschliessen,
sondern auch den umgekehrten. Buchstaben und Satzzeichen glichen
anfangs eher der musikalischen Notensprache, die ebenfalls in dieser
Zeit enstand. Fiir die Komposition von Dichtung waren Worter und
Interpunktionen als linguistische Sequenz nur ein Faktor neben an-
deren, mindestens ebenso bedeutenden wie Stimme oder Rhythmus
wihrend ihrer Auffihrung; Punkte markierten zunichst Pausen und
Zisuren der Modulation’ Gerade die Verbindung der musikalisch-

4 | Vgl. generell Schrift und Schriftlichkeit: Ein interdisziplinires
Handbuch internationaler Forschung/Writing and its use: An interdisci-
plinary handbook of international research, zus. m. Jiirgen Baurmann u.a.
hg. v. Hartmut Guinther und Otto Ludwig, Berlin, New York 1994-1996.
Das beste Buch zur Rechtschreibung (inklusive Zeichensetzung) im Deut-
schen nach wie vor Utz Maas: Grundziige der deutschen Orthographie,
Tibingen 1992. Allerdings stellt sich die Frage, ob Satzzeichen iiberhaupt
primir Gegenstand der Sprachwissenschaft (in ihrem gegenwirtigen Zu-
stand) sein sollten — oder nicht eher der Literaturwissenschaft und Philo-
sophie.

5 | Paul Zumthor: La poésie et la voix dans la civilisations médié-
vale, Paris 1984, v.a. S. 38f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 45

intonatorischen und syntaktisch-ordnenden Aufgaben verliechen dem
Punkt seine geradezu unheimliche Plastizitit und sprachliche Macht.
Er ist nun nicht mehr gezwungen, nur Sitze im grammatischen oder
nur Phrasen im modulatorischen Sinn abzutrennen, sich also gleich-
sam zum Vasallen der Syntax oder der Rezitation zu machen. Der
orthographische Satz wirft sich selber zum Herren iiber Syntax und
Stimmfithrung auf. Der Punkt setzt die Periode zusammen, er ist der
Baumeister des Sinns. Das eben konnte Platon noch nicht; er konnte
es noch nicht einmal ahnen, auch wenn er schon Sitze formulierte.
Jede Verteidigung der Schrift gegeniiber seiner vernichtenden Kritik
miisste bei diesem Verhiltnis ansetzen; hier ist dafiir nicht der Ort.

Als Schopenhauer den Verfall der Interpunktion, d.h. ihrer die-
nenden Rolle fiir die »Logik jeder Periode« beklagte®, hatte er wohl
in erster Linie seinen Lehrmeister Kant vor Augen, einen meisterli-
chen Periodenbauer. Schopenhauer wendete sich sowohl gegen die
tibertriebene Kiirze mystifizierender Kurzsitze als auch gegen brisige
Abschweifungen. Sein Stilideal entsprach der alten rhetorischen Vor-
stellung der Einkleidung des Gedankens. Ginge es hier nicht um Pro-
blem-, sondern um Philosophiegeschichte, miisste nun ausgehend von
einer beliebigen Stillehre eine ausfiihrliche Typologie philosophischer
Systeme anhand ihrer Verwendung des Punktes, womdglich gar an-
hand der Punktdichte ihrer Texte erfolgen. Zwar giben die einschligi-
gen Lehrmeister a la Eduard Engel oder Ludwig Reiners nicht viel her;
traditionellerweise wird der Punkt ja als unproblematisch abgetan und
allenfalls der kurze, klare Satz angemahnt. Dennoch liesse sich ohne
grossere Schwierigkeiten eine Taxonomie von Punktabstinenzlern wie
Nietzsche bis Punktextremisten wie dem frithen Wittgenstein erstel-
len. In einer Art Wiederholungsschleife wiirde ein derartiges Unter-
fangen dann erneut im Ausgangspunkt der herkémmlichen Stillehre
miinden.

Der Witz istindes —und in ihm erst gibt sich die unendlich tiefergehen-
de Fragwiirdigkeit des philosophischen Punktes zu erkennen —, dass
Punkte und andere Satzzeichen eben nicht wie noch bei Schopenhau-
er und seinen spitberufenen Schiilern, einen Gedanken oder Sach-
verhalt mehr oder weniger angemessen ausdriicken, sondern dass ihr
Gebrauch immer schon sinnkonstruierend wirkt. Das ist nicht nur der
Witz, sondern der Punkt. Seit dem Mittelalter ist Schrift nicht mehr
primir Medium des Konservierens gesprochener Gedanken, sondern

6 | Arthur Schopenhauer: Werke in fiinf Binden. Nach den Ausga-
ben letzter Hand hg. v. Ludger Liitkehaus, Bd. 5, Ziirich 1999, S. 473.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | CHRISTIAN BENNE

Medium des Denkens, das sich in der Schrift selbst vollzieht. Einem
Anhinger griechischen Geistes wie beispielsweise Heidegger hitte es
nichts geniitzt, Biicher ohne Punkte und Spatien zu schreiben, um
dergestalt auch in der Form den grossen Ahnen niher zu riicken. Sein
hochreflexives Schriftdenken konnte ungriechischer nicht sein, wie
bereits der Gebrauch des Punktes beweist.

Nehmen wir nur das erste Blatt (ohne Seitenzahl), das Heidegger
als Einleitung zur Einleitung an den Beginn von Sein und Zeit stellt?.
Aus einem Platon-Zitat formt er einen Satz, der im Original eigentlich
keiner ist (im Sinne traditioneller Stillehren). Gleich darauf benutzt
er mehrfach sowohl den Ein-Wort-Satz »Keineswegs.« und schliesst
daran Sitze an, die mit der Kopula »Und« beginnen — nach herkémm-
licher Lehrmeinung ja eine Todstinde. Heidegger erreicht durch diese
variable Punktierung eine Spannung verheissende Rhythmisierung.
In seinen Texten verbindet er Sitze — der Gebrauch der Kopula ist nur
ein unbedeutendes Exempel — gerne iiber die Satzgrenze hinweg; sein
Punkt wirkt hdufig wie ein Komma oder ein Semikolon. Tatsichlich
erweist sich Heidegger als ein sehr bewusster und geschickter Punk-
tierer, was auf die Anziehungskraft seiner Texte durchgehend Einfluss
hatte und hat. Sitze, die auch bei Heidegger naturgemiss mit Punkten
abgeschlossen werden, sind nicht mehr notwendigerweise vom pro-
positionalen Gehalt diktiert. Man konnte dies geradezu als wichtigstes
Kennzeichen der phinomenologischen Schule vis-a-vis dem zeitgenos-
sischen Neukantianismus oder der dominierenden angelsichsischen
Philosophie behaupten.

Seit wann ist das so? Nehmen wir die Antike aus, spricht vieles dafiir,
dass es die nachidealistische Philosophie ist, die zuerst die Vorherr-
schaft des Punktes bricht, weil sie nicht mehr an die schlechthinnige
Erkenntniskraft von Propositionen glaubt. Naher zu untersuchen wire
allerdings schon die Rolle Hamanns, Herders und Schillers und ihrer
vollig neuartigen philosophischen Prosa, in der philosophische Ein-
sicht nicht mehr von ihrer Darstellungsweise getrennt werden kann.
Schon hier verliert der Punkt Terrain gegeniiber dem rhetorischen
Fragezeichen, dem empfindsamen Ausrufezeichen, dem ebenso viel-
sagenden wie vielverschweigenden Gedankenstrich. Das Morgentor
der Schonheit auch der philosophischen Literatur, das sich damit
gleichsam zur Mitte hin des Idealismus auftut, wire damit die steti-
ge Abkehr vom Punkt als dominantem philosophischem Strukturie-
rungselement. Die Aufnahme und Wiedergabe von Affekten, die auch

7 | Martin Heidegger: Sein und Zeit, Titbingen 71993, S. 1.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkTt | 47

rhetorischen Widerhall in der Interpunktion fand, hat nachweislich
die Sprache der Philosophie verindert. Eine spite Reaktion darauf, die
zugleich eine wichtige Quelle des neuen Uberschwangs freilegt, findet
sich in Feuerbachs Erklirung religiéser Phinomene:

»So rufen auch wir im Affekt bei einer tiberraschenden Erscheinung aus:
»Es ist unglaublich, es geht iiber alle Begriffel«, ob wir gleich spiter, wenn
wir zur Besinnung gekommen, den Gegenstand unsrer Verwunderung
nichts weniger als unbegreiflich finden. Die religiése Unbegreiflichkeit ist
nicht das geistlose punctum, welches die Reflexion so oft setzt, als ihr der
Verstand ausgeht, sondern ein pathetisches Ausrufungszeichen von dem
Eindruck, welchen die Phantasie auf das Gemiit macht.«®

Die Stelle ist nicht einfach zu interpretieren, weil Feuerbachs Sympa-
thie durchaus nicht, wie man auf den ersten Blick vermuten konnte,
dem Ausrufezeichen gehort. Wichtig ist vor allem der Wink auf die
Geistlosigkeit der bloss abschliessenden Funktion des Punkts. Der
Punkt reduziert Komplexitit auf philosophisch uninteressante Weise.
Hingegen bringt die Verwendung anderer Satzzeichen den Leib, fiir
dessen Komplexitit das 19. Jahrhundert sich immer mehr zu interes-
sieren beginnt, ins Spiel — und mit ihm folgen in neuem Gewand die
rhetorischen Kniffe der alten Affektenlehre.

Den reduktiven Charakter des Punktes veranschaulicht schén ein
weiteres Beispiel aus dem nun freilich schon fortgeschrittenen 19.
Jahrhundert, nimlich Friedrich Albert Langes Definition des katego-
rischen Imperativs: »wirklich ist, was wirklich fiir den Menschen ist;
d.h. weil wir von den Dingen an sich nichts wissen kénnen, so wollen
wir auch von ihnen nichts wissen, und damit Punktum!«® Der Punkt
musste in dem Moment in Verruf geraten, als er geistige Barrieren
errichtet. Scheu vor dem Punkt lisst sich insofern auch als Versuch
interpretieren, die Philosophie wieder ins rechte Geleise zu fithren.
Wenn die Philosophie nicht erst seit Sokrates mit dem Fragezeichen
begann (Sokrates will ja gerade zeigen, dass man keinen >Punki« set-
zen solle — d.h. keinen Satz ewig abzuschliessen vermag), konnte sie
nicht mit einem schnéden Punkt fiir beendet erklirt werden. Gerade
angesichts der aufstrebenden Naturwissenschaft schien die Gefahr

8 | Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christentums, in: Gesam-
melte Werke, hg. v. W. Schuffenhauer, Bd. 5, Berlin 1973, S. 360.

9 | Friedrich Albert Lange: Geschichte des Materialismus und Kri-
tik seiner Bedeutung in der Gegenwart, hg. v. Alfred Schmidt, 2 Bde., Bd.
2, Frankfurt/Main 1974, S. 546.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | CHRIsTIAN BENNE

gross, ihren Anspruch, iiber gesicherte Erkenntnisse zu verfiigen, auf
die Moglichkeit endgiiltig formulierter — und d.h. natiirlich mit Punkt
abzuschliessender Sitze zu iibertragen.

Seit seiner Geburt veridnderte der Punkt seine Funktion also in einem
ersten Schritt dahingehend, Sitze nicht mehr einfach abzugrenzen,
sondern beliebige Aussagen als Thesen festzulegen. Der zweite Schritt
bestand darin, Sitze in philosophischen Texten nicht mehr simtlich
als Thesen zu behaupten, da an der Erkenntniskraft von Propositio-
nen, von Sprache tiberhaupt zunehmend Zweifel aufkommen. Von
Herder, Hamann, Schiller her, tiber Novalis und Friedrich Schlegel,
bis zu Kierkegaard und anderen erreicht diese Uberzeugung sowohl
theoretisch wie auch praktisch ihren Gipfelpunkt bei Nietzsche — in
der phinomenologischen Tradition dann, wie angedeutet, nur inso-
fern noch einmal gesteigert, als ihre Sitze nur scheinbare sind, keine
Propositionen mehr, sondern Reflexionen tiber die Moglichkeit von
Propositionen. Der Punkt blieb nur als Lesekonvention erhalten.

Nietzsche also. Der Virtuose der Satzzeichen™ setzt diese nicht
zuletzt strategisch zur stindigen Retardierung des Punktes ein." Die
beliebig ausgewihlte, aber typische Stelle strebt gerade in ihrer Punkt-
abstinenz den grosstmoglichen polemischen Gegensatz zu den im
Text angegriffenen Naturwissenschaftlern und positivistischen Philo-
sophen seiner Gegenwart an:

»Man vergebe es mir als einem alten Philologen, der von der Bosheit nicht

lassen kann, auf schlechte Interpretations-Kiinste den Finger zu legen:
aber jene »Gesetzmaissigkeit der Natur«, von der ihr Physiker so stolz re-
det, wie als ob — — besteht nur Dank eurer Ausdeutung und schlech-
ten »Philologie«, — sie ist kein Thatbestand, kein »Text«, vielmehr nur
eine naiv-humanitire Zurechtmachung und Sinnverdrehung, mit der ihr
den demokratischen Instinkten der modernen Seele sattsam entgegen-
kommitl«2

10 | Vgl. schon Hans Martin Gauger: Nietzsches Stil. Beispiel »Ecce
Homo, in: Ders., Der Autor und sein Stil. Zwolf Essays, Stuttgart 1988,
S. 81-110.

11 | Fir Adorno war das Aufschieben des Punkts geradezu Abzei-
chen von Brillanz; der Niedergang der Periode dagegen bereits Kapitula-
tion vor dem niichtern-funktionalen Geist des Kapitalismus (a.a.0.).

12 | Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse 22., in: Simt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe, hrsg. v. Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Bd. 5, Miinchen, Berlin, New York 21988, S. 37.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 49

Man génne sich einmal den harmlosen Spass und formuliere diesen
Text, der iibrigens Ton und Interpunktionsweise bis zum Ende durch-
hilt, dergestalt um, dass ein Punkt immer dort gesetzt wird, wo er
rein grammatisch mdoglich oder geboten wire. Das hat zwar etwas
von kontrafaktischer Geschichtsschreibung, aber das Resultat zeigt
doch, wie stark die spezifische Qualitit von Nietzsches Texten von
einer Zeichensetzung abhingt, die auf Punktierung weitgehend ver-
zichtet. Der Punkt wiirde viele der Sitze zu Aussagen umformen, als
die sie gar nicht gemeint sind — nur als Dilatorik des Punktes kommt
Nietzsches ganze boshafte Skepsis zu ihrem Recht, die nicht zufillig
ausgerechnet ein Philologe der Sprache als einem Medium scheinbar
objektiver Erkenntnis entgegenbringt.

Dass all dies sehr bewusst geschieht, lisst sich nicht nur implizit
durch die minutiése Lektiire von Nietzsches Schriften nachweisen,
sondern auch explizit an mehreren Stellen zumal des Nachlasses.
Nietzsche machte sich tiber die Schwierigkeiten seiner wenig diskur-
siven Texte keine Illusionen; das Missverstindnis setzte er bewusst
zur Selektion seiner Leser ein. Noch in den spiten 8oer Jahren notiert
er eine aus vielen Griinden dann doch nicht umgesetzte Absicht, seine
wichtigsten Einsichten noch einmal im Klartext zu diktieren (wenn
man hierunter nicht den Antichrist verstehen will, den Nietzsche am
Ende als sein eigentliches Hauptwerk ansah):

»Ich gebe meine Argumentation in allen wesentlichen Schritten, Punkt
fiir Punkt. Mit etwas Logik in dem Leibe und einer mir verwandten Ener-
gie, mit einem Muth zu dem, was man eigentlich weifs ... hitte man diese
Argumentation auch schon meinen fritheren Schriften entnehmen kon-
nen. Man hat das Umgekehrte gethan und sich dartiber beschwert, da es
denselben an Consequenz fehle: dieses Mischmasch-Gesindel von heute
wagt das Wort Consequenz in den Mund zu nehmenl«'#

13 | Etwa so: *Man vergebe es mir als einem alten Philologen, der
von der Bosheit nicht lassen kann, auf schlechte Interpretations-Kiinste
den Finger zu legen. Jene »Gesetzmissigkeit der Natur, von der ihr Phy-
siker so stolz redet, besteht nur Dank eurer Ausdeutung und schlechten
»Philologie«. Sie ist kein Thatbestand. Sie ist kein »Text«. Vielmehr ist
sie nur eine naiv-humanitire Zurechtmachung und Sinnverdrehung, mit
der ihr den demokratischen Instinkten der modernen Seele sattsam ent-
gegenkommt.

14 | F. Nietzsche: Simtliche Werke, Bd. 13, S. 370.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | CHRISTIAN BENNE

»Punkt fiir Punkt« — damit ist das Satzzeichen natiirlich nur in zwei-
ter Linie gemeint, nach der systematischen Entfaltung von einander
abgeleiteter Argumente, aber diese werden logischerweise als Sitze
mit Punkten prisentiert, kaum zufillig ein Fall von Begriffsiiberla-
gerung. Die Affinitit zwischen systematischer, diskursiver Entfaltung
und Ubergewicht der Punktsetzung gegeniiber anderen Satzzeichen
liegt auf der Hand. Nietzsche sieht darin lediglich gedankenlose Kon-
vention und konventionelle Denkbequemlichkeit, die die wahre argu-
mentative Sorgfalt einer nuancierten Darstellungsweise (zu erkennen
u.a. an der nuancierten Zeichensetzung) nicht zu erkennen vermag
und sich deshalb auch nuancierten Inhalten verweigert.

Punkt fiir Punkt: der Punktabstinenz der Lebensphilosophie (zu der
Nietzsche freilich nur sehr bedingt zu zihlen ist) sagte im 20. Jahr-
hundert u.a. der Neukantianismus den Kampf an. Allerdings war er
noch lange nicht trocken genug. Wenn Nietzsche den einen Pol dar-
stellt, so wird das andere Extrem von Wittgensteins Tractatus logico-phi-
losophicus besetzt, einschliesslich jener Entwicklungen des logischen
Positivismus und der analytischen Philosophie, die daran anschlos-
sen. Hellsichtig schrieb Hans Blumenberg: »Bei Wittgenstein stehen
Sitze, von denen keine Philologe einer fernen Zukunft jemals glauben
wird, daf sie in der Philosophie nach Nietzsche und gleichzeitig mit
Heidegger geschrieben sein konnten.«’s Obwohl Blumenberg Wittgen-
steins Methode und Ansichten nicht unbedingt teilt, spiirt man deut-
lich Sympathie fiir Wittgenstein gegentiber Nietzsche und Heidegger.
Es ist eine Sympathie fiir die Knappheit, die wiederum eine Askese
gegentiber allen nur rhetorischen Tricks darstellt, als die der vielsei-
tige Gebrauch unterschiedlicher Satzzeichen bei Philosophen gern
gilt. Punkt fiir Punkt — niemand hat dies so masslos durchgefiihrt
wie Wittgenstein, bis ins Satzbild hinein. Der Tractatus ist jener phi-
losophische Text mit der bei weitem hochsten Punktdichte. Das geht
soweit, dass Ordnungszahl und Satzschlusszeichen nahezu ununter-
scheidbar werden (die Punkte und Unterpunkte bilden Sitze ab); ja,
der Begrift des Satzzeichens, der im Tractatus selbst verwendet wird,
erstreckt sich ausschliesslich auf Sitze selbst und damit auf Punkte (s.
z.B. 3.11. 0. 3.21).°

15 | Hans Blumenberg: Ein Satz Wittgensteins, in: Ders., Lebensthe-
men. Aus dem Nachlass, Stuttgart1998, S. 129-131, hier: S.129.

16 | Zitiert wird nach der Standardnummerierung der Erstveroffent-
lichung: Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, London
1922. Der Manuskriptentwurf des Tractatus weist iibrigens erheblich

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 51

Die Tatsache der Punktdichte verblasst allerdings angesichts der
Art von Sitzen, die mit Hilfe des Punkts gebaut werden. »Die Welt
ist alles, was der Fall ist.« (1.) — »Wovon man nicht sprechen kann,
dartiber mufl man schweigen.« (7.) Wer kénnte nicht den ersten und
letzten Satz des Tractatus aus dem Gedichtnis zitieren? Wer vermag
dasselbe bei der Kritik der reinen Vernunft oder der Phinomenologie des
Geistes? Der Punkt stellt das Zitat bereit, ermdglicht indes auch die
Verkiirzung des Gesamtbauwerks auf einige wenige Highlights. Weil
die Lakonie des kurzen Aussagesatzes als Konzentration auf wesent-
liche Aussagen fehlgedeutet werden kann — dies hat nicht nur dem fri-
hen Wittgenstein zum Nachteil gereicht, der dieser Fehldeutung selbst
aufgessen war — 16st das punktgeschwingerte Schreiben das Denken
selbst in einzelne Punkte auf, die dann in immer neuen Zusammen-
hingen immer neuen (durchaus auch produktiven) Missverstindnis-
sen zugefithrt werden. Mehr Schaden als die Philosophie von Hegel
oder Marx, Nietzsche oder Derrida, haben wenige kurze Sitze ihres
umfangreichen, hochkomplexen Werks angerichtet, die sich aufgrund
der Punktierung leichter als andere herausfiletieren liessen.

Damit eréffnet sich das letzte und problematischste Kapitel einer Phi-
losophie des Punkts. Sobald der Punkt erfunden war, war auch das
Exzerpt erfunden, die Spruchsammlung, die Zusammenstellung der
besten Stellen: erst aus den Alten, spiter unterschiedslos. Zumindest
wurde es viel einfacher und praktikabler, denn Vorlaufer hat es nattir-
lich schon in der antiken Doxographie gegeben. Der durch den Punkt
abgeschlossene Satz wird zur in sich geschlossenen Welt (vermeiden
wir den Begriff der Ware!), die man frei im- und exportieren kann,
ohne Riicksicht auf den lokalen Kontext. Waren Poetik und Rhetorik
der Antike immer am Gesamtzusammenhang der Rede ausgerichtet,
konzentriert sich die Stillehre der Neuzeit zunehmend auf den einzel-
nen Satz; auch die Grammatik wird auf Satzlehre verkiirzt, statt Text-
wissenschaft zu bleiben (grammatike bezeichnete im Altertum noch

weniger Punkte auf; selbst in die Transkription des edierten Manuskrip-
tes sind diese nachgetragen worden (vgl. Prototractatus. An early version
of Tractatus Logico-Philosophicus by Ludwig Wittgenstein, hg. v. B.F.
McGuiness, T. Nyberg und G.H. von Wright, London 1971). In seiner spi-
teren Phase hat Wittgenstein eine andere Richtung eingeschlagen. An-
gesichts der Vielfalt der Sprachspiele scheint der Abschlusscharakter des
Punkts eher unangemessen (vgl. D.Z. Phillips: Wittgenstein’s Full Stop,
in: Perspectives on the Philosophy of Wittgenstein, hg. v. Irving Block,
Oxford 1981, 179-200).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | CHRISTIAN BENNE

Philologie im weitesten Sinne). Metaphysische und orthographische
Bedeutung des Punktes kénnen nun ununterscheidbar zusammen-
fliessen. Wihrend unsere Vorstellung von Kontinuitit und Zusam-
menhang keine Unterscheidungen und Abgrenzungen vorsehen (vi-
sualisieren wir Linien, die gerichtete Zeit usf. als Ansammlung von
Punkten?), gilt gerade das Gegenteil fiir den Punkt. Er steht fiir die
Absonderung, das Auseinanderfallen des angeblichen Kontinuums,
potentiell bedrohlich fiir unsere eigentlich auf Zusammenhang abge-
stellte Auffassung der Realitit: »Die Sichselbstgleichheit, Kontinuitit
ist absoluter Zusammenhang, Vertilgtsein alles Unterschiedes, alles
Negativen, des Fursichseins; der Punkt ist hingegen das reine Fiirsich-
sein, das absolute Sichunterscheiden und Aufheben aller Gleichheit
und Zusammenhangs mit anderem.«7

Das Zitat stammt von Hegel. Zwar geht es an dieser Stelle nicht
um den Punkt als Satzzeichen, aber tibertragbar ist die Analyse alle-
mal. Indem ich Sitze (Aussagen, Propositionen) voneinander trenne,
weise ich auf ihre relative Autonomie im gegebenen Zusammenhang
hin, die immer neue Kombinationen in anderen Zusammenhingen
erlaubt. Durch den Punkt nehme ich sie metaphorisch gesprochen
selbst als einzelne Punkte wahr, die die Linie vergessen machen. Her-
ausgerissen aus einem langwierigen Zusammenhang in Hegels philo-
sophiehistorischen Vorlesungen, verdeutlicht der Umstand der Zitier-
barkeit des Zitats im vorliegenden Kontext die uns heute so vertraute
und bedenkenlos praktizierte Vorgehensweise. Der Zusammenhang
des Originalzitats kiitmmert wenig oder gar nicht, sondern nur, was
der Satz an potentieller Erklarungskraft fiir den neu gewihlten Zu-
sammenhang enthilt, in den er sich mehr oder weniger nahtlos ein-
fiigt. Man kann diese Praxis aus Griinden intellektueller Redlichkeit
ablehnen. Die Tatsache ihrer weiten Verbreitung nicht. Das Resultat
des punktuellen Lesens und Neu-Kombinierens ist punktuelles, nicht
mehr vorrangig am ewigen Zusammenhang aller Dinge interessiertes
Denken. Ohne auf eine Ursichlichkeit der Interpunktion zu insistie-
ren und ohne an gewisse térichten Theorien anzukniipfen, fillt doch
auf, in welchem Ausmass mit dem Ausgang des Mittelalters das Inte-
resse an den einzelnen Gliedern auf Kosten der Great Chain of Being
wichst.

Reiner Zufall, liesse sich einwenden. Gewichtiger wire wieder
der Hinweis auf das Altertum, wo auch ohne Interpunktion aus dem

17 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in 20 Binden, hg. Eva
Moldenhauer und Karl Markus Michel, Bd. 18, Frankfurt/Main 1986, S.
306.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 53

Kontext gerissene Zitate keineswegs ungewdhnlich waren. Beginnen
die platonischen Dialoge nicht regelmissig mit einer Behauptung, die
irgendjemand irgendwann aufgestellt hat? Sind nicht verschiedene
Stellen aus dem Homer schon bei den Vorsokratikern im Umlauf? Ge-
wiss. Der Unterschied ist indes ein gewaltiger: Sokrates 16st die noch
nicht vorhandenen Punkte in lauter Fragezeichen auf. Er analysiert die
Zitate bis ins kleinste Detail, um ihren universalen Anspruch einer ge-
nauen Priifung zu unterziehen. Er rekontextualisiert sie mit Blick auf
das miindlich Gemeinte. Das punktuelle Zitat der Neuzeit hingegen
belédsst das von Majuskel und Punkt Eingegrenzte weitgehend unan-
getastet und bezieht es als Ganzes auf den jeweils neuen Umstand.
Ein gutes (und schlimmes) Beispiel eines modernen Philosophen wire
wiederum Nietzsche, der selbst die Kunst des aus dem Zusammen-
hang genommenen Zitats zur Perfektion beherrschte — und bekannt-
lich Freund sowohl dunkler (Vorsokratiker) wie heller (franzosische
Moralisten) Spriiche war. Wie heute leicht an der begonnenen Teilfak-
similierung der Kritischen Gesamtausgabe nachpriifbar ist, verwendet
Nietzsche in seinen Notizbiichern und Kladden Punkte nur selten, um
seine Aufzeichnungen voneinander abzugrenzen oder um sie als Sitze
zu notieren. Im Gegensatz dazu steht eine lange Editionstradition, die
in dieser Hinsicht selbst noch in Collis und Montinaris heutige Stan-
dardausgabe hineinreicht, ndmlich den Nachlass als Sammlung von
durch Punkten abgegrenzte Spruch- und Aphorismensammlung wie-
derzugeben. Dies erzeugte schon den beriichtigten Wille zur Macht,
der als Nietzsches vermeintliches Hauptwerk auch rein 4usserlich in
nichts mehr von den eigenhindig publizierten Werken zu unterschei-
den war (fur Heidegger steckte ja allein in Nietzsches unpubliziertem
Spitwerk dessen wahre Philosophie). Bis heute haben viele diesem
»Werk« entnommene >Punkte« ihren Sokrates nicht gefunden.

Auf Nietzsche und noch vor Wittgenstein folgt die kunsthistori-
sche Epoche des Pointillismus, dem nach Uberzeugung der meis-
ten Kunsthistoriker eine entscheidende Rolle fiir den Ubergang von
gegenstindlich-mimetischen Darstellungsformen zur abstrakten,
konstruktivistischen Kunst zufillt. Die Gewissheiten von Linie und
Flache l6sen sich in einzelne Punkte auf — zundchst nur, um sie auf
neuer Grundlage wieder zusammenzufiigen. Wer darin eine Reaktion
auf Nietzsche und einen Vorgriff auf Wittgensteins Methode sehen
mochte, mag an einen Zufall im Sinne des surrealistischen hasard
objectif glauben. Ist die Auflosung des exakten Wissens in einzelne
Punkte nicht der Versuch, zwischen dem exakt Benennbaren einen
noch nicht exakt erfassten Nexus herzustellen? Der philosophische

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | CHRISTIAN BENNE

Pointillismus Wittgensteins hitte aus dieser Perspektive den gegentei-
ligen Effekt: als eine Spielart abstrakter Kunst, als radikaler Bruch mit
einer rationalen Weltsicht, deren Rettung zu sein er vorgibt. Wie der
Pointillismus Georges Seurats wire Wittgensteins Pointillismus dann
eine frithe Form des digitalen Denkens, das durch Steigerung des ma-
thematischen Rationalismus (bei Seurat der optischen Theorien von
Helmbholtz u.a.) ins Gegenteil umschligt — der Ausblick auf mystische
Erkenntnis wird ja am Ende des Tractatus bekanntlich durchaus an-
gedeutet.® Das erstmalige Setzen des Punktes markierte damit den
Anfang vom Ende des Abendlandes als Dialektik der Aufklirung.

Das klingt abwegig bis verstiegen. In seinen Biichern Krise der Li-
nearitit (1988), Die Schrift (1989) sowie Gesten. Versuch einer Phinome-
nologie (1994) hat Vilém Flusser freilich eine Medienphilosophie der
europdischen Zivilisation entworfen, die genau in diese Richtung geht
—und die als Gedankenspiel nicht ohne Reiz ist. Zwar berticksichtigte
er noch nicht den Punkt als Satzzeichen. Holt man dies weiterdenkend
nach, sind die Konsequenzen so weitreichend, dass sie hier nicht igno-
riert werden diirfen. Da eine Kenntnis von Flussers recht klandestinen
Texten nicht ohne weiteres vorausgesetzt werden kann und ihr Inhalt
sich schlechter nachschlagen lisst als bei Nietzsche oder Wittgenstein,
ist zunichst eine etwas ausfiihrlichere Darstellung geboten.

Flusser geht von einer Fundamentalanalyse der Alphabetschrift
aus. Im Unterschied zu den einschligigen Thesen Marshall McLu-
hans hilt er sie fiir ein auditives, kein visuelles Medium. Als Erfin-
dung sei sie ungleich folgenreicher als der Buchdruck gewesen: die-
ser setzte den vom Alphabet begonnenen Prozess der Typisierung
und Standardisierung lediglich konsequent um. Die Geschichte der
Erkenntnis- und Kommunikationsmedien lasse sich beschreiben als
Entwicklung von (analogen) Bildern, d.h. Piktogrammen und direkten
Symbolen menschlicher Einbildungskraft, iiber das Alphabet und das
Zahlensystem, die beide die Flichigkeit und Unmittelbarkeit der Bil-
der durch die lineare Anordnung von Symbolen ersetzten, hin zu tech-
nischen, kornigen Bildern, wie die frithe Photographie sie bereitstellt,
und schliesslich zu kalkulierten, digitalen Bildwelten. Aktuell befinde
sich die Menschheit in einer Krise, nimlich der Ubergangszeit vom
linearen, alphanumerischen zum digitalen Code, der die Zerlegung
der Bilder in Punkte immer weiter vorantreibe.

Die Bewertung dieser Krise ist bei Flusser ambivalent: Der lineare,
alphanumerische Code ist im Vergleich zu den Bildern einerseits ein

18 | »Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das
Mystische.« (6.522) Im Prototractatus wird dies noch deutlicher.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 55

reduzierter, eindimensionaler, der Funktionsweise der menschlichen
Einbildungskraft nicht entsprechender. Er entstand aus dem Beduirf-
nis der Kritik der Bilder und bediente sich der Linearitit des Codes,
der schon existierte, nimlich der miindlichen Sprache mit ihrem li-
nearen Lautstrom, der nun mithilfe der Alphabetschriften sukzessive
abgebildet wurde. Das Alphabet erscheint als nicht einmal nichstlie-
gende Kodierungsform des Denkens, die bedauerlicherweise zu un-
recht dominant wurde. Andererseits lisst sich bei Flusser angesichts
der rasanten Entwicklung technischer neuer Medien bisweilen auch
eine Art Nostalgie nach dem unangefochtenen Status des alphanu-
merischen Codes herausspiiren. War die alphabetische, sprachliche
Kritik der Bilder eine Umkodierung von der Zweidimensionalitit der
Fliche in die Eindimensionalitit der Zeile, so resprisentiert der abs-
trakte Kode der digitalen Computerwelten schliesslich die Endstufe
der Nulldimensionalitit. Honni soit qui pense a Spengler.

Der Wechsel vom urspriinglichen Denken in Bildern zum - immer
stirker gestisch, also aus der Performanz des linearen Schreibens her-
aus gedachten — Denken in Schriftsprache ist auch der Wechsel kreis-
formigen, rituellen Wiederkehrdenkens zu an Zeilen ausgerichtetem,
d.h. logischem und historischem Denken, das durch die Linearisie-
rung zu einer Art Weltentzauberung des magischen, phanatastisch-
mythischen Denkens und Handelns fiithrt und dieses durch Kausalitit
und Teleologie ersetzt. Werden 16st das Sein ab; und das historisch-
teleologische Denken entstehe deshalb auch erst zu einer Zeit, da
Schreiben nicht mehr allzu mithsam und zeitaufwendig ist, also nach
dem Zeitalter der Inskriptionen. Die miindliche Sprache figuriert
bei Flusser fast nur noch als Vorstufe des alphabetischen Schreibens
(letztlich mit der unausgesprochenen Folgerung, dass mit der Schrift
auch die Sprache verschwindet und allein Bilder und nonverbale Sym-
bolpraktiken {ibrigbleiben). Die Krise des alphanumerischen Codes
atomisiert alles, womit sie in Berithrung kommt: »wihrend die Buch-
staben die Oberfliche des Bildes in Zeilen einteilen, zerbrockeln die
Zahlen diese Oberfliche zu Punkten und Intervallen. Wihrend das
buchstibliche Denken die Szenen zu Prozessen aufrollt, kalkuliert das

19 | Vilém Flusser: Krise der Linearitit, Bern 1988; Vilém Flusser:
Die Schrift. Hat Schreiben Zukunft?, Géttingen 31990; Vilém Flusser:
Gesten. Versuch einer Phinomenologie, Frankfurt/Main 1994. Vgl. schon
die kritische Rezension von Aleida Assmann in Poetica 20 (1988), S.
284-288, ferner Elizabeth Neswald: Medien-Theologie. Das Werk Vilém
Flussers, Koln, Weimar, Wien 1998.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | CHRIsTIAN BENNE

Zahlendenken die Szenen zu Kérnern.«* Die lange Periode mehr oder
weniger friedlicher Koexistenz zwischen Buchstabe und Zahl neige
sich deshalb dem Ende zu, denn je besser und genauer die Bilder ana-
lysiert werden, desto stirker wende sich das Zahlendenken gegen die
bisher tonangebende Welt der Buchstaben. Das »Punktdenken« siege
schliesslich tiber das historisch-prozessuale* — Flusser scheut nicht
das Pathos der Dystopie.

Kurz und gut: Fotos, Film und Fernsehen sind nur Ubergangs-
phinomene hin zu jenem Zustand, wo Erkenntnisse immer seltener
in Buchstaben und immer stirker in mathematischen Codes ausge-
driickt werden. Nicht die prozessorientierte Arbeit an der Linie wird
mehr im Zentrum unseres Wertesystems stehen, sondern die Kreativi-
tit als Manipulation bzw. Komputation von Information. Auf geradezu
visionire Weise leitete der bereits 1991 tédlich verungliickte Autor, der
schon damals das E-mail-Zeitalter und den Tod der Briefkultur voraus-
sah, daraus einen grundlegenden Wandel der Lebensauffassung ab,
die sich tiber kurz oder lang einstellen wiirde.>> Beobachtbar ist derzeit
weltweit die wachsende Schwierigkeit jener jiingeren Generationen,
die iiberwiegend durch Computer und Internet sozialisiert wurden,
zusammenhingendene, »lineare« Texte zu verfassen und zum Ab-
schluss zu bringen. Diese Fihigkeit wird durch das zweifellos ebenso
kreative Verfahren des copy-and-paste ersetzt, das ganz richtig bereits
vorhandene Information punktuell aussucht und neu komputiert bzw.
manipuliert. Nur die Matrix gehorcht noch dem Muster der Linearitit,
wohl aus Griinden des Systemzwangs — aber wie lange noch?

Beim copy-and-paste fillt auf, dass fast ausschliesslich ganze Sitze
kopiert und neu zusammengefiigt werden, und zwar nicht im syntak-
tischen, sondern im orthographischen Sinn. Die Integritit des durch
Punkte Abgetrennten scheint tabu. Wie ist das zu erkldren? Ist letzt-
lich der Punkt jenes Instrument, das den alphanumerischen Code von

20 | V. Flusser: Krise der Linearitit, S. 22.

21 | Ebd.

22 | Inder digitalen Welt des Punktdenkens, so Flusser lingst bevor
dies zum banalen Topos wurde, sei der Begriff der Gesellschaft nicht mehr
als Beziehung zwischen Menschen und Gruppen ausdriickbar, sondern
nur als Netz, dessen stindige neue Verkniipfungen dann die soziale Reali-
tit ausmachen: »Politisches Engagement kann nicht mehr der Versuch
sein, die Gesellschaft oder den Menschen zu dndern, sondern das soziale
Relationsfeld zu programmieren (Technokratie) oder zu deprogrammie-
ren (Terrorismus).« (V. Flusser: Schrift, S. 107f)

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Punkt | 57

innen zerstorte, weil er als erster das Punktdenken in die scripta con-
tinua der reinen Alphabetschrift zwang? Das Satzzeichen Punkt wire
der bei Flusser fehlende Link zwischen alphanumerischem Code und
kérnigem Bild, denn erst Punkte schaffen Satzbilder, die als Ganzes
wahrnehmbar und manipulierbar sowie komputierbar sind. Wir kon-
nen nun den Niedergang des Abendlandes noch genauer datieren als
Flusser: er beginnt im Frithmittelalter.

Ein Punkt entsteht auch dort, wo zwei Linien sich kreuzen — Fre-
ge erliuterte daran ja den fundamentalen Unterschied zwischen Sinn
und Bedeutung. ? Wo Flusser nur das Problem des Punktdenkens
sieht, muss ihm dessen Stirke entgegengesetzt werden: eine antitheti-
sche Interpretation, die das Denken des Punktes auf den Punkt bringt.
Die Preisgabe mythischer, kreisformiger Denkmuster muss nicht not-
wendigerweise als Katastrophe angesehen werden, Individualiserung
nicht als Atomisierung. Beides kénnte auch fiir eine Befreiung stehen.
Man muss sich doch die Frage stellen, warum der Punkt seit der Frii-
hen Neuzeit eben keine Kola oder Klauseln markiert (was man sich
wegen der starken rhetorischen Tradition ja auch hitte vorstellen kon-
nen), sondern Sitze erzeugt. Der Punkt sondert ab und produziert Dif-
ferenz, das ja. Aber dadurch hebt er das Gedachte und das zu Denken-
de erst heraus, um auch in der Schrift die Gegenrede zur Rede zuzu-
lassen. Zum orthographischen Satz kann man sich philosophisch und
kritisch verhalten, an ihn lisst sich anschliessen. Die Erleichterung
beim Auseinanderreissen von Textzusammenhingen, um sie agonal
neu einander entgegenzustellen, ist eine Stirke, und was fiir eine: in
einem vornehmlich von der Schrift geprigten Denken erméglicht erst
der Punkt Dialektik. Sitze wiren damit nicht mehr Punkte im Sinne
von Monaden, sondern eben immer auch Kreuzungen von Argumen-
tationslinien. Das Herausfiletieren von Sitzen mithilfe des Punktes
wird zur eigentlich charakteristischen Denkoperation der Schrift, weil
es die Linearitit des Textes, die Flusser so beschiftigte, einfach unter-
lauft. Punkte wurden die wichtigsten Elemente einer Einteilungs-
maschinerie (zu der auch Absitze, Kapitel usf. gehéren), die genaues
und wiederholtes Lesen von Texten forderte, das als Gegenbewegung
zur immer umfangreicheren Masse an Texten insgesamt zwingend
geboten war. Philosophie musste zumindest teilweise zur Philologie
werden, und zwar nicht im abschitzigen Sinne Senecas aus dem 108.
Brief an Lucilius.*

23 | Gottlob Frege: Uber Sinn und Bedeutung, in: Kleine Schriften,
hg. v. Ignacio Angelelli, Hildesheim 1967, S. 143-162, hier: S. 144.
24 | »Itaque quae philosophia fuit, facta philologia est« — »So ist das,

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | CHRISTIAN BENNE

Hier, bei dieser wichtigsten Leistung des Punktes, die inhirente Li-
nearitit des alphanumerischen Kodes aufgehoben zu haben, hitten
die Dekonstruktivisten ihre Rehabilitierung der Schrift recht eigent-
lich ansetzen sollen, hier liegt die unhintergehbare Stirke der Schrift
im Vergleich zum Lautstrom der Miindlichkeit. Leider findet sich bei
ihnen dazu genauso wenig wie bei Adorno, es sei denn wir zihlen
bereits Laurence Sterne zur Postmoderne, deren Wesentliches er ja
— darf man sagen »bekanntlich?« — bereits lingst vorweggenommen
hatte. In seiner bertthmten Parodie auf das >lineare« Erzihlen im Tris-
tram Shandy gibt es eine Stelle, die sich abschliessend ausfiihrlich zu
zitieren lohnt. Im Lichte eines Missverstidndnisses, das sich durch eine
fliichtige, oberflichliche Lektiire ergeben hat, schilt Sterne’s Erzihler
eine unaufmerksame Leserin: »and as a punishment for it, I do insist
upon it, that you immediately turn back, that is, as soon as you get to
the next full stop, and read the whole chapter over again.«* Der Punkt
dient hier zur Orientierung in einem ohnehin schon uniibersichtli-
chen Text, als Meilenstein, der es tiberhaupt erst erlaubt, auch abseiti-
ge Wege zu beschreiten — und wieder zuriickzufinden. So begriindet
Sternes Erzihler seine Strafe:

»I have imposed this penance upon the lady, neither out of wantonness or
cruelty, but from the best of motives; and therefore shall make her no apo-
logy for it when she returns back: —— "Tis to rebuke a vicious taste which
has crept into thousands besides herself, — of reading straight forwards,
more in quest of the adventures, than of the deep erudition and knowledge
which a book of this cast, if read over as it should be, would infallibly im-
part with them. —— The mind should be accustomed to make wise reflecti-
ons, and draw curious conclusions as it goes along [...]«*

Witzigerweise scheint der Erzihler geradezu auf dem Meilenstein des
Punktes zu sitzen und darauf zu warten, dass die sdumige Leserin
wieder vorbeikommt: treffliches Bild fiir die Steuerung der Aufmerk-

was Philosophie war, zur Philologie geworden.« (Seneca, Ad Lucilium.
Epistulae Morales LXX-CXXIV, [CXXV], in: Philosophische Schriften —
Lateinisch und Deutsch, hg. v. Manfred Rosenbach (lat. Text v. F. Préchac),
Bd. 4, Darmstadt 1984, S. 650/651.)

25 | Laurence Sterne: The Life and Opinions of Tristram Shandy,
Gentleman, The Text: Volume 1, hg. v. Melvyn New und Joan New, The
University Press of Florida 1978 (The Florida Edition of the Works of Lau-
rence Sterne, 1), S. 64.

26 | Ebd., S. 64f

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der PunkT | 59

samkeitsokonomie durch Punktsetzung. Sternes »full stop« retardiert
die vorwirts hastende Aufmerksamkeit und stellt der Zeitkonomie
den Leseertrag entgegen. Die Funktion des Punktes ist damit eine dop-
pelte. Sie setzt die Linearitit sowohl aus der Perspektive des Schreibers
wie des Lesers ausser Kraft. Indem sie die Linie des Schreibflusses
segmentiert, eréffnet sie die Moglichkeit, an einzelnen Punkten in die
Tiefe zu gehen, statt weiter fortzuschreiten: to make wise reflections as it
goes along. Grammatisch gesprochen stirkt der Punkt das Paradigma
gegeniiber dem Syntagma. Der Interpret muss dies nur noch nutzen.
Der orthographische Satz, den der Punkt erschafft, ist ein Vergrosse-
rungsglas, um tiefer in einen Text hineinschauen zu kénnen. Anders
gesagt: die Eigenleistung des Lesers von Texten ohne Punkte miisste
sehr viel grosser sein, da er der Aufmerksambkeitssteuerung durch den
Autor entrit. Wenn man das nur noch einmal mit Platon diskutieren
kénnte!

Die Philosophie des Punkts hat drei Arten des Philosophierens
mit dem Punkt identifiziert: jene, die den Punkt ernst nimmt und mit
seiner Hilfe Denkbewegung strukturiert — und jene, die auf ihn ver-
zichtet, um das philosophische Problem selbst zu beseitigen. Die erste
Kategorie unterteilt sich noch einmal in Punktretardierer (bis hin zur
Punktabstinenz) und Punktanhinger (bis hin zum Punktfetischis-
mus), mit allen méglichen Zwischenstufen. Gemeinsam ist ihnen in
jedem Fall die Einsicht in die Operationsmacht des Punktes, seinen
Beitrag — im Guten wie im Schlechten — zur Epistemologie. Allein
auch die vollstindige Ablehnung des Punkts verbirgt eine philosophi-
sche Haltung, die wir bloss als solche nicht immer anerkennen. Kier-
kegaards eingangs angefiihrte junge Frau lehnt Probleme ab, die der
Punkt tiberhaupt erst geschaffen hat. Darin ist sie der antiken Philo-
sophie niher als ihr Ehemann in seiner staubigen Stube. Wahre Phi-
losophie wiirde sich um die lebenspraktischen Probleme kiimmern,
die unmittelbare existentielle Bedeutung haben, nicht um ephemere
Schriftspuren.

Kierkegaard, den manche zum Existentialisten stilisert haben, war
vor allem auch der Lieblingsphilosoph jenes modernen Autors, an den
auch im philosophischen Gehalt nur wenige moderne Philosophen
heranreichen — Franz Kafka (er war tibrigens auch der Lieblingsphilo-
soph des spiteren Wittgenstein, der seinetwegen extra Dinisch lern-
te). Man kann nicht sagen, dass Kafka in seinen Texten sparsam mit
dem Punkt umgegangen sei; im Gegenteil. Seine Sitze sind eher kurz
und pragnant als lang und mit vielen Satzzeichen geschmiickt. Nichts-
destoweniger hilt er im Anschluss an einen philosophischen Vortrag
Rudolf Steiners in seinem Tagebuch fest:

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | CHRISTIAN BENNE

»Auslassen des Schlufpunktes. Im allgemeinen fingt der gesprochene
Satz mit seinem groflen Anfangsbuchstaben beim Redner an, biegt sich
in seinem Verlaufe, so weit er kann, zu den Zuhérern hinaus und kehrt
mit dem Schlufpunkt zu dem Redner zuriick. Wird aber der Punkt ausge-
lassen, dann weht der nicht mehr gehaltene Satz unmittelbar mit ganzem
Atem den Zuhorer an.«*”

Im Unterschied zur Anekdote Kierkegaards wird der Punkt hier
gleichsam nicht von aussen, vom Leser oder Nichtleser, sondern aus
dem Inneren des Textes selbst hinweggeblasen. Was eigentlich meint
Kafka genau, da es ja offensichtlich um eine Redesituation und nicht
um einen geschriebenen Text geht? Kafka hat hier wohl einfach eine
Beobachtung gemacht, die unsere Analyse des Punktes unterstiitzt.
Wird ein gesprochener Satz nicht mit fallender Intonation, dem miind-
lichen Korrelat zum Punkt, beendet, ist die Eigenleistung des Zuho-
rers viel stirker gefragt, da er nicht mehr von der Steuerung durch den
Redner in Atem gehalten wird. Kafka, der wohl als erster auch bemerkt
hat, dass der Punkt nichts ohne die satzinitale Majuskel ist, hilt damit
nicht zuletzt eine Lehre fiir den Redner und Schreiber bereit: nicht
manipuliert uns der Punkt, sondern wir ihn und mit seiner Hilfe. Das
lasse man sich von keinem Neurobiologen ausreden. Punktum.

Grenzen kann man nur iiberschreiten, wenn es sie gibt. Uber den
Punkt sich hinwegzusetzen, geht schlecht ohne ihn. Deshalb noch
eine Koda, ein letztes Zuletzt: der Punkt ist immer auch ein Einstich,
eine Verletzung des Schrifttrigers (gottlob nicht des Textkérpers). Je-
des Kind weiss: manchmal hilft Pusten. Aber nicht immer.

27 | Franz Kafka: Tagebiicher 1910-1923, Frankfurt/Main 1986, S.
4of (Eintrag vom 26. Mirz 1911). Roland Reuf, der diese Stelle zitiert, be-
merkt zu Recht den inkonsequenten Umgang mit Kafkas Interpunktion,
der die Editionsgeschichte geprigt hat (»genug Achtung vor der Schrift«?
Zu: Franz Kafka: Schriften Tagebiicher Briefe. Kritische Ausgabe, in: Text.
Kritische Beitrige, 1995:1, S. 107-128).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Doppelpunkt.

Rund, kantig und umpolend

Hans UrLricH GUMBRECHT

All meinen philologisch unschuldigen Bekannten, die ich danach frag-
te, war der Doppelpunkt sehr sympathisch, erstaunlich ausnahmslos
sympathisch sogar, obwohl die meisten von ihnen in der englischen
Sprache aufgewachsen sind und ihn also »colon« nennen, was bei mir
nicht allein Assoziationen von doppelt behaglicher Rundlichkeit aus-
16st. Mehr als primire Sympathie allerdings liess sich den Laien nicht
entlocken. Vielleicht hatte ich ja die einzige Angst ausgelost, die wir
armen Geisteswissenschaftler ins Werk setzen koénnen, namlich die
Angst vor Antworten, mit denen man sich als »ungebildet« blamiert.
Allein mein unverdrossener Freund Trevor aus Stidafrika wagte sich
etwas weiter vor: ja, der »colon« helfe ihm sehr, seinen Texten eine
logische Struktur zu geben, sagte er, was kein Wunder ist fiir einen
Statistik-Professor, der zudem als mathematisches Genie gilt (Trevor
soll jenes Programm erfunden haben, mit dem die frither »Post« ge-
nannten Institutionen heute handgeschriebene Adressen auf Briefen
und Pickchen lesen und in die entsprechenden Himmelsrichtungen
verschicken lassen).

Theodor W. Adorno fiir seinen Teil verbindet den Doppelpunkt mit
dem Griin der Verkehrsampel, was dem bisher Bemerkten mindestens
eine Dimension hinzufiigt. Denn er verweist ja nicht allein auf das
strukturelle Element des nichsten Schritts oder des nichsten Zugs in
einer Sequenz und auf die Freude, die man empfindet, wihrend sie
sich ereignen, sondern auch auf das vom Doppelpunkt zugleich ver-

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | Hans ULRICH GUMBRECHT

schriebene Anhalten: ohne vorausgehendes Bremsen oder Tempover-
lust, das weiss jeder Autofahrer, kann die Freude am Beschleunigen
nicht zu einer explosiven Kraft werden. Was das Bild von der Ampel
und das Rezitieren eines Textes als Abfolge inszenieren, bringt der
Doppelpunkt als Zeichen in Simultanitit zusammen: Anhalten und
Bewegung. Wahrscheinlich kann man dieses Zusammen »dialek-
tisch« nennen, aber das Wort »dialektisch« bereitet nun mir immer
eine doppelte Intellektuellen-Angst: einerseits die Angst, dass ich et-
was Entscheidendes nicht mitkriege (»Sie haben keinen Sinn fiir Dia-
lektik«, sagte mein Doktorvater gelegentlich im Kreis der aufstreben-
den Kollegen, obwohl er selbst auch iiberhaupt nicht so marxistisch
war, wie die Bemerkung klingen sollte, sondern nur, wie Hegel, aus
der Schwibischen Alp) — und zum anderen weckt das Wort »dialek-
tisch« auch die Angst, dass man fiir etwas letztlich Banales eine allzu
pompose rhetorische Garnierung in Anschlag bringt.

Wenn Karl Kraus behauptet, dass Doppelpunkte den Mund aufsperren
und gefiittert sein wollen, dann sieht er die stop-and-go-Dynamik nur
von der anderen Seite. Was auf der einen Seite, auf der des Gehens, die
Lust an der Beschleunigung ist, wird auf der anderen Seite, der des
Kommens, zur Lust am Verschlingen, welche auf die Wahrnehmung
all dessen folgen soll, so hofft man doch, was Appetit anregt. Die Sicht
von Kraus erinnert mich an das insgeheim 6kologische Betonnilpferd
vor dem Supermarkt eines Kirntner Ferienorts, in dessen riesigen
Schlund man allerlei Abfall werfen sollte, wofiir einen das Nilpferd mit
den Worten »Gib mir mehrl« belohnte, deren Stimme tiberzeugend
verfettet war, dass sie kaum kiinstlich klang. Und eben das gehort ja
auch zum Doppelpunkt: die schwabbelige Exuberanz einer Erbtante,
wie man sie heute nur noch aus Romanen kennt, und vielleicht auch
die eckige Schlichtheit von Franz Gans, der in Walt Disneys Welt jenen
unschuldigen Vetter vom Land spielt, fiir den man bei uns in Amerika
so viel Verstidndnis hat, dass es einer wie er bis ins Oval Office bringen
kann.

Sehr kindisch (oder soll man sagen: frithkindlich geprigt) muss mei-
ne Beziehung zum Doppelpunkt sein. Denn nie bis tatsichlich ges-
tern, dem Dreikénigstag 2009, war mir ein- oder aufgefallen, dass er,
obwohl »Doppel-«, doch nur halb soviel Macht hat wie ein einfacher
Punkt. Da las ich beinahe erregt in einem amerikanischen Manuel
for Beginners, was zu wissen auch dem blutigsten Anfinger zugetraut
wird, nimlich dass man bei einem Punkt linger verweilen soll als bei
einem Doppelpunkt. Ungerecht fand ich das, als ob man einem Her-

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der DoPPELPUNKT | 63

zog nicht die Ehre widerfahren lisst oder die Steuer zahlt, die ihm
zustehen.

Auch das scheint typisch fiir den beliebten Doppelpunkt zu sein: tiber
sein Image, oder, um es intellektuell anspruchsvoller zu sagen, iiber
seine physiognomische Signatur, ist man sich offenbar schnell einig:
er lisst niemanden an Gazellen-schnelle Behendigkeit denken oder an
lange Beine in Nylon, sondern erinnert, wie schon gesagt, eher an ein
landliches Nilpferd aus Beton oder an einen Prisidenten, der kurzir-
melige Hemden trug. Viel schwerer ist es zu sagen, was denn genau
die Rolle des Doppelpunkts innerhalb der Dimension von Sprache sei,
ohne die er ja gar nicht existieren kann. Denn er gehort jedenfalls und
vor allem zu jenen Satzzeichen, fiir die es — im Deutschen zumal —
keine festen, lernbaren Regeln gibt. Man weiss ziemlich unverriick-
bar, wann man doppelte Anfithrungszeichen verwenden muss, und
wird es deshalb sofort »falsch« finden, wenn sie ausbleiben; dasselbe
gilt fiir das Fragezeichen — und fiir das Komma gibt es ein wahrhaftes
»Regelwerk«, das sich aus der Grammatik herleitet und so komplex
ist wie die Strassenverkehrsordnung. Wehe dem Stellen-Bewerber, der
in seinem Anschreiben vergisst, dass ein Komma vor jedem »und«
zu stehen hat, auf das ein Subjekt/Priadikat-Duo folgt. Umgekehrt: ich
habe es nicht vor meinem einundsechzigsten Lebensjahr gewagt, in
einem fiir den Druck bestimmten Text ein Komma an eine Stelle zu
schmuggeln, wo es nicht von der Regel gefordert war.

Der Doppelpunkt gehort zu der anderen, der anarchischen und nicht-
grammatikalischen Familie von Satzzeichen, welche man statt »an-
archisch« natiirlich auch »rhetorisch« nennen kann, sofern unterstellt
wird, dass »Rhetorik« ein Bereich in der sprachlichen Profilgebung
ist, in dem es sich der Sprechende oder Schreibende leisten kann,
Freiheit walten zu lassen: neben dem Doppelpunkt ist der Strich-
punkt ein Mitglied dieser Familie, ebenso der Gedankenstrich, das
einfache Anfiihrunsgzeichen, das Ausrufungszeichen und manch-
mal sogar der Punkt. Daraus folgt, dass ein Gedankenstrich zum Bei-
spiel fiir den einen Autor genau das sein kann, was einem anderen
Autor sein Doppelpunkt ist. Es gibt in Hegels Prosa — zum Beispiel
in der Einleitung zur Enzyklopddie — Passagen, wo man bestindig auf
einen Doppelpunkt wartet und statt seiner stets wieder auf Punkte
mit folgendem Gedankenstrich stosst. In Kleists bezaubernd priziser
Beschreibung der Stadt Wiirzburg stehen Gedankenstriche mit nach-
folgendem Komma dort, wo Doppelpunkte am plausibelsten wiren.
Andert sich in solchen Fillen zwischen dem erwarteten Doppelpunkt

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | Hans ULRicH GUMBRECHT

und (zum Beispiel) dem tatsichlich eintretenden Gedankenstrich die
gewollte Funktion? Schwer zu sagen. Bevor man Schliisse in diesem
Sinn zieht und Thesen aufstellt, sollte jedenfalls mit Vor- und Umsicht
nachgeforscht werden, ob nicht der beobachtete Unterschied ein Ef-
fekt je verschiedener Text-Herausgeber und ihrer philologischen Prin-
zipien ist, die sie in manchen Fillen tatsichlich ermutigen kénnen,
vom Originaltext abzuweichen. Aber selbst wenn man solche Eingriffe
von aussen in die Handschrift eines Autors ausschliessen kann, bleibt
die Moglichkeit von Differenzen, die nicht mehr als freie Varianten
sein mogen, ohne intendierte Differenz in der Funktion. Der in sei-
nen frithen Briefen fast Doppelpunkt freie Heinrich von Kleist wurde
spiter zum Doppelpunkt-Virtuosen. Hatte er sichs »besser« tiberlegt?
Ich mochte wetten, dass ihm diese Verinderung einfach unterlaufen
war, ohne programmatische Absicht, vielleicht nur deshalb, weil dem
ilteren Kleist doppelte Rundlichkeit besser gefallen haben mag als das
vorher gepflegte, eher prekire Zusammenspiel der vertikalen Kommas
mit den untiberbietbar horizontalen Gedankenstrichen.

Rhetorische Satzzeichen sind wie eine kleine Truppe von Zinnsolda-
ten, die ein Schreiber gegen die anonyme und alle Texte tiberlegen
durchherrschende Grammatik kehren kann. Wer den Bogen iiber-
spannt und jeden zweiten Satz mit einem Ausrufungszeichen beendet,
jedes dritte Wort mit einfachen Anfiihrungszeichen umgibt oder sich
rhapsodisch fiihlt, weil er dauernd Doppelpunkte aufstellt, wirkt nicht
individueller, sondern nervés und zugleich eintonig. Es verlangt wohl
so etwas wie Takt, um gut mit dieser rhetorischen Art von Zeichen
umzugehen. Vielleicht sollte man sie allein dazu verwenden, dem ge-
schriebenen Text jenen Rhythmus aufzuerlegen — oder genauer: um
ihn jenen Rhythmus andeuten zu lassen, in dem man ihn laut und
ohne Effektheischerei lesen wiirde. Syntax und Satzzeichen kénnen
eine Prisenz von Stimme und Klang in den geschriebenen Text legen,
wie sie primar nicht zu seiner Wirklichkeit und seinen Méglichkeiten
gehoren. Es ist denkbar, fiir das Potential einer physischen Prisenz im
geschriebenen Text den Begriff der »Geste« zu verwenden, welcher zu
den intellektuellen Lieblingswortern der zwanziger Jahre gehorte und
in der jlingsten Vergangenheit wieder erstaunlich populir geworden
ist. Natur- und definitionsgemiss gehort solche Gestik nicht zur Di-
mension der Grammatik. Aber sie muss andererseits auch nicht mit
den Vektoren der Grammatik interferieren. Dies, eine eigene Gestik
finden, ohne der Grammatik Gewalt anzutun, wire erst rhetorischer
Takt.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der DopPELPUNKT | G5

Wir haben zwischen rhetorischen und grammatischen Satzzeichen
unterschieden, um dann die rhetorischen Satzzeichen eine »Fami-
lie,« und schlimmer noch: eine »Truppe« zu nennen. Das bedeutet
allerdings keinesfalls, dass sie alle dieselbe Funktion, denselben Ef-
fekt haben. Im Gegenteil: schon die erste Wiederholung eines Ausru-
fungszeichen etwa beginnt, den Sprecher ausser Atem zu bringen, mit
jedem weiteren fithlt er sich zu einer kleinen Steigerung verpflichtet,
und irgendwann kann er die Kurve des Crescendo nicht mehr halten
und fillt herunter, nach vorne sozusagen, von der erklommenen Ho-
he. In diesem Sinn tiberfordern die ersten Seiten von Hoélderlins Hype-
rion einfach jeden Rezitator:

»Und siehe, mein Bellarmin! wenn manchmal mir so ein Wort entfuhr.
Wohl auch im Zorn mit einer Trine in’s Auge trat, so kamen die weisen
Herren, die unter euch Deutschen so gerne spuken, die Elenden, denen
ein leidend Gemiit so gerade recht ist, ihre Spriiche anzubringen, die ta-
ten dann sich giitlich, liessen sich beigehn, mir zu sagen: klage nicht,
handle!

O hitt’ ich doch nie gehandelt! um wie manche Hoffnung wir ich reicher!
Ja, vergiss nur, dass es Menschen gibt, darbendes, angefochtenes, tau-
sendfach geirgertes Herz! Und kehre wieder dahin, wo du ausgingst, in
die Arme der Natur, der wandellosen, stillen und schénen.«

Es gibt einen Autor, der die ja anscheinend auf sehr leisen Sohlen da-
herkommenden Auslassungspunkte, auch Mitgleider der rhetorischen
Zeichenfamilie, so streut, dass sie in die wildeste synktaktische Jagd
umschlagen, mit der verglichen Hyperions Ausrufe bestenfalls das
Tempo einer vatertiglichen Herrentour erreichen. Aus dem fiktionalen
Interview Entretiens avec le Professeur Y wissen wir, dass dies ein Stil-
Prinzip fiir den Romancier Louis-Ferdinand Céline war. Ohne alle Ver-
legenheit feiert der vom Autor Céline kreierte Céline des erfundenen
Gesprichs den Einsatz der »points suspensifs« als seine grosse Erfin-
dung. Er vergleicht ihren Effekt mit den Schienen der Métro und muss
dabei — in metonymischer Verschiebung -- einen abrupten Wechsel aus
Momenten des Beschleunigens und des Bremsens meinen, als ob die
Wagons der Métro nie zum Stillstand kimen. Wer sich den geniiss-
lichen Peitschenhieben dieser Prosa aussetzt, sein hilfloser Gesprichs-
partner und unser armer Kollege, der Professor Y, steht am Ende vor
Schreck in einem kleinen See der Inkontinenz. Der letzte Absatz von
Célines grossem Roman Voyage au bout de la nuit setzt solches Tempo
in eine akustische Bewegung des Schwingens um: ein Pfiff geht vom

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | Hans ULRicH GUMBRECHT

Schleppkahn aus tiber eine Schleuse, eine Briicke und weiter... und ruft
zu sich alle anderen Kihne und die ganze Stadt und uns, die Seine,
alles, bis man nicht mehr spricht. In solches Schwingen, wie es hier
die Auslassungspunkte in der Mitte des Satzes und die Kommas ani-
mieren, kommen Semikolon, Gedankenstrich, Doppelpunkt nie und
nimmer. Hochstens legen sie in ihren Texten den Ton eines trockenen
Staccato an und produzieren so kantige Welt der Parataxe.

Dass wortliche Rede von doppelten Anfiihrungszeichen eingerahmt
und einem Doppelpunkt eingeleitet werden muss, ist Grammatik fiir
uns. In Kleists Erziahlungen fehlen diese doppelten Anfithrungszei-
chen oft, was den Unterschied zwischen wortlicher und indirekter Re-
de gleitend macht und die Doppelpunkte rhetorisch werden lisst. Das
erste Gesprich von Michael Kohlhaas zwischen dem Titelhelden und
einem Zollner (»Schlagwirter« wird er im Text genannt), kommt ganz
ohne Doppelpunkte aus. Sie tauchen erst auf, als jene Auseinander-
setzung zwischen Kohlhaas und dem Junker von Tronka mit seinen
Kumpanen aufflammt, die Kohlhaas »zum Riuber und Moérder« ma-
chen wird. Mag sein, dass diese Steigerung dem Rhythmus der Prosa
eine nicht mehr umkehrbare Wendung ins Aggressive und Fatale ge-
ben soll: »Der Junker fragte, was er wolle; die Ritter, als sie den frem-
den Mann erblickten, wurden still; doch kaum hatte dieser sein Ge-
such, die Mihren betreffend, angefangen, als der ganze Tross schon:
Mihren? Wo sind sie? ausrief; und an die Fenster eilte, um sie zu be-
trachten.« Man entdeckt diesen konturenverstirkenden Ubergang von
den Strichpunkten zu Doppelpunkten auch in dem Gesprich, als das
sich Kleists bertihmter Essay iiber das Marionettentheater vollzieht:

»Dagegen wire diese Linie wieder, von einer anderen Seite, etwas sehr Ge-
heimnisvolles. Denn sie wire nichts anderes, als der Weg der Seele des Ttin-
zers; und er zweifle, dass sie anders gefunden werden konne, als dadurch,
dass sich der Maschinist in den Schwerpunkt der Marionette versetzt, d.h.
mit anderen Worten, tanzt.

Ich erwiderte, dass man mir das Geschift desselben als etwas ziemlich
Geistloses vorgestellt hitte: etwa was das Drehen einer Kurbel sei, die eine
Leier spielt.«

Uber dhnliche Nuancen fliessen die inneren Monologe im Briefroman
von den Leiden des jungen Werthers:

»wenn’s dann um meine Augen dimmert, und die Welt um mich her und
der Himmel ganz in meiner Seele ruhn wie die Gestalt einer Geliebten;

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der DoppELPUNKT | 67

denn sehne ich mich oft und denke: ach kénntest du das wieder ausdrii-
cken, konntest du dem Papiere das einhauchen, was so voll, so warm in dir
lebt, dass es wiirde der Spiegel deiner Seele, wie deine Seele ist der Spiegel
des unendlichen Gottes!«

Was der Doppelpunkt vor der wortlichen Rede ist, nimlich eine Unter-
brechung mittlerer Linge, die anktindigt, dass was folgt, niemanden
tiberraschen wird, kann er ohne die Gestik des Zeigens auf eine indi-
viduelle Stimme auch in philosophischen Texten sein, zumal wenn
deren Sitze so lang werden, dass sie, um Ubersichtlichkeit zu bewah-
ren, Haltepunkte brauchen. So funktioniert der erste Doppelpunkt
in Kants Kritik der Urteilskrafi: »Ob nun die Urteilskraft, die in der
Ordnung unserer Erkenntisvermogen zwischen dem Verstande und
der Vernunft ein Mittelglied ausmacht, auch fur sich Principien a
priori habe, ob die konstitutiv oder bloss regulativ sind (und also kein
eigenes Gebiet beweisen) und ob sie dem Gefiihle der Lust und Un-
lust, als dem Mittelgliede zwischen dem Erkenntnisvermégen und
Begehrungsvermogen, (eben so, wie der Verstand dem ersteren, die
Vernunft aber dem letzteren a priori Gesetze vorschreibt) a priori die
Regel gebe: das ist es, womit sich gegenwirtige Kritik der Urteilkskraft
beschiftigt.« Nicht anders verfuhr Heidegger. Er hatte eine Neigung,
den entscheidenden Ubergang in syntaktischen Konsekutivverhilt-
nissen durch einen Doppelpunkt zu markieren, was ihnen manchmal
— hier auf den ersten Seiten von Sein und Zeit — einen Hauch von wort-
licher Rede gab: »Aber folgt hieraus, dass >Sein< kein Problem mehr
bieten kann? Mitnichten; gefolgert kann nur werden: »Sein« ist nicht
so etwas wie Seiendes.«

All diese Modalititen muss gewissenhaft verzeichnen, wer tiber den
Doppelpunkt schreibt, doch sie liegen zu nahe beim grammatikalisch
Vorhersehbaren, um wirklich je mehr Interesse als das an der Voll-
stindigkeit zu wecken. Manchmal freilich wirken die Doppelpunkte
vor wortlicher Rede wie ein Tusch, ich meine: sie rufen auf zu einem
Hochgefiihl, wie es sich dann einige Worte weiter in einem Ausru-
fungszeichen artikuliert und entlidt. So wenn Heinrich von Kleist der
Verlobten Wilhelmine von Zenge nach komplizierten Brief-Argumen-
ten seine — im Jahr 1800 wohl kaum tiberraschende — Meinung {iber
die hochste Bestimmung der Frau enthiillt: »O lege den Gedanken wie
einen diamantenen Schild um Deine Brust: ich bin zu einer Mutter ge-
bohrenl« Oder wenn Werther mit vorwurfsvollem Unterton von jenen
standesbewussten Zeitgenossen schreibt, die sich dem Volk tiberlegen
fiithlen: »Ich liess mich das nicht verdriessen; nur fiihlte ich, was ich

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Hans ULRICH GUMBRECHT

schon oft bemerkt habe, auf das lebhafteste: Leute von einigem Stande
werden sich immer in kalter Entfernung vom gemeinen Volke halten,
als glaubten sie, durch Anniherung zu verlieren.« Nirgends aber ist
mir diese Funktion des Doppelpunkts als so dramatisch aufgefallen,
nirgends hat sie mich aus der Vergangenheit mit solcher Unmittelbar-
keit des Affekts, eines fremden und als unheimlich erlebten Affekts,
erreicht wie in der Briefen von Siegfried Kracauer an seinen jiingeren
Freund Theodor Adorno:

»Jetzt ist das Schreckliche: ich weiss nicht, ob man so lieben darf. Man
stirbt doch einsam, man entwertet ja die Welt beinahe, wenn man so liebt,
man wird ja zu einem hilflosen Teil. Ich fithle mich heute und oft als Teil
—von >uns«. Und wenn das dann bricht: Ich méchte nicht immer sterben
und immer neu werden, es tibersteigt meine Krifte. Verstehst Du mich?
Oder wie fithlst Du?«

Adornos Doppelpunkte, wenn er Kracauer antwortet, sind eher von
der logisch-konsekutiven Art, fast mochte man sagen, sie seien kon-
sekutiv, wie es sich fiir einen zukiinftigen Philosophen gehért: »Die
Hauptsache also: ich halte es fiir ausgeschlossen, dass mich Wien dau-
ernd hilt, geschweige denn gar, dass mich hier Mensch oder Sache
von Dir zu trennen vermochte.«

Konnte es denn sein, dass die Korrespondenz zwischen leidenschaft-
lich Liebenden eine der rhetorische Welten — ausgerechnet — fiir den
Doppelpunktist? Und dass er vor allem jener Liebenden auf der Zunge
lige oder jenem Liebenden (wenn denn Satzzeichen je auf einer Zunge
liegen konnten), die das Leiden der Liebe befeuern. In ihren Briefen
an Paul Celan in Paris spart Ingeborg Bachmann nicht mit Doppel-
punkten, die ihren Worten Emphase geben, wihrend ihr Liebhaber
aus einem Wiener Sommer viel verniinftiger, fast niichtern und vor
allem selten zurtickschreibt. Oft gerit ihr der Doppelpunkt zu einem
Wendepunkt, zu einer Kehre weg von Anfliigen der Depression und
Traurigkeit hin zum Gliick der Erinnerung und des Hoffens. Den Ort
eines iiberraschenden Umschlagens markiert der Doppelpunkt dann:
»Wie lange wohl unser Mai und unser Juni hinter all dem zuriicklie-
gen, fragst Du: keinen Tag, Du Lieber! Mai und Juni ist fiir mich heute
abend oder morgen mittag und noch in vielen Jahren.« Doch natiirlich
kann das mittlere Einhalten, welches der Doppelpunkt auferlegt, auch
ganz ausschliesslich logisch und semantisch sein: nimlich der Ort,
wo die Stimmung, der Ton, der Diskurs sich umkehren, ja tatsich-
lich umspringen wie ein Schalter und wie ein umgepoltes elektrisches

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der DoppeLPUNKT | 69

Feld. Keine Stelle dieser Art ist beriihmter, allerdings nicht wegen
des Doppelpunkts, als der erste Absatz von Robert Musils Mann ohne
Eigenschaften, wo die wissenschaftlich-metereologische Beschreibung
eines Wiener Augusttags in Alltagssprache umspringt:

»Uber dem Atlantik befand sich ein barometrisches Minimum; es wan-
derte ostwirts, einem tiber Russland lagernden Maximum zu, und verriet
noch nicht die Neigung, diesem nérdlich auszuweichen. (...). Der Wasser-
dampf in der Luft hatte seine hochste Spannkraft, und die Feuchtigkeit
der Luft war gering. Mit einem Wort, das das Tatsidchliche recht gut be-
zeichnet, wenn es auch etwas altmodisch ist: Es war ein schéner August-
tag des Jahres 1913.«

Doch selbst wenn keine um einen Doppelpunkt gebaute Textstelle in
der deutschen Literatur berithmter ist als der Anfang von Musils Ro-
man, gibt es, das will ich steigernd doch noch hinzufiigen, kein Stiick
Prosa, wo die umkehrende Kraft dieses Zeichens schéner und zugleich
obsessiver zusammenkommt mit seinem gestischen Potential als die
Passage aus Kleists Marionettentheater, wo jener Bir beschrieben wird,
der alle Stosse des erfahrenen Fechters pariert. Der Erzihler, kein Ge-
ringerer als der unterlegene Fechter selbst, polt das breittatzige Tier in
reine Anmut um:

»Ich versuchte ihn durch Finten zu verfiihren; der Bir riihrte sich nicht.
Ich fiel wieder, mit einer augenblicklichen Gewandtheit, aufihn aus. Eines
Menschen Brust wiirde ich ohnfehlbar getroffen haben: der Bir machte
eine ganz kurze Bewegung mit der Tatze und parierte den Stoss. Jetzt war
ich fast in dem Fall des jungen Hr. von G .... Der Ernst des Biren kam
hinzu, mir die Fassung zu rauben, Stdsse und Finten wechselten sich,
mir triefte der Schweiss: umsonst! Nicht bloss, dass der Bir, wie der ers-
te Fechter der Welt, alle meine Stosse parierte; auf Finten (was ihm kein
Fechter der Welt nachmacht), ging er gar nicht mal ein: Aug’ in Auge, als
ob er meine Seele darin lesen konnte, stand er, die Tatze schlagfertig er-
hoben, und wenn meine Stdsse nicht ernsthaft gemeint waren, so riihrte
er sich nicht.«

Manchmal hat der Doppelpunkt etwas von diesem fechtenden Biren,
der mit breiter Tatze die eleganteste Intelligenz in Szene setzt.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838309408886 - am 14.02.2026, 09:38:25.



https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Komma.

Vom geheimen Ursprung der Philosophie

PETER SCHNYDER

»Sehen Sie, gniddiger Herr, ein Kommal«
(Holderlin)

Im Anfang war das Komma. — Das klingt nicht nur ketzerisch, son-
dern auch paradox. Kann ein Komma nicht iiberhaupt erst gesetzt wer-
den, wenn bereits ein Wort gegeben ist, und entfaltet es seine gliedern-
de Wirkung nicht erst in einer Folge von mindestens zwei Wortern?
Kommt es deshalb nicht einem unzulidssigen Hysteronproteron und
einer Verkehrung der Hierarchie gleich, zu behaupten, am Anfang
stehe das Komma, das doch seinen sekundiren Charakter schon allein
im deutschen Namen »Beistrich« deutlich genug zu erkennen gibt? —
Im Anfang war das Komma? — Zieht hier nicht, wie Friedrich Hebbel
einmal bezogen auf Stifters Detailversessenheit polemisch bemerkt
hat, »das Komma [...] den Frack an und lichelt stolz und selbstgefillig
auf den Satz herab, dem es doch allein seine Existenz verdankt«?'
Schon. Doch es gibt gute Griinde, den Beistrich einmal befrackt
auftreten zu lassen, denn man konnte mit einiger Berechtigung sagen,
die Geschichte der Philosophie beginne mit einem Komma. Genau-
er wire es vielleicht zu sagen, sie beginne mit einem nicht gesetzten
Komma. In jedem Falle ist ihr Anfang aber durch und durch tingiert
vom Problem der Kommasetzung: Kein geringerer als Hegel hat »den

1 | Friedrich Hebbel: Das Komma im Frack [1858], in: Werke, hg. von
Gerhard Fricke et al., Bd. 3, Darmstadt 1965, S. 684-687, hier S. 685.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | PETER SCHNYDER

Anfang der Existenz der Philosophie« auf den Beginn von Heraklits
Schaffen datiert,> und der erste Satz im Hauptwerk dieses ersten Phi-
losophen lautet: — Ja, wie lautet er? Hier stellt sich bereits das Problem
der Kommasetzung, denn bevor dieser Satz ins Deutsche tibertragen
werden kann, miisste geklirt werden, wo Heraklit ein Komma gesetzt
hitte — hitte er denn schon tiber Satzzeichen verfiigt. Diese Frage wur-
de bereits von einem der frithesten und prominentesten Heraklit-Le-
ser aufgeworfen, von Aristoteles, der in seinen Rhetorikvorlesungen
im Kapitel iiber die »Sprachrichtigkeit« bemerkt, ein geschriebener
Text misse sich gut (vor)lesen lassen, was allerdings nicht der Fall sei
bei Sitzen, »deren Interpunktion nicht leicht« sei3 Und als Beispiel
fihrt er jenes Kommaproblem im ersten Satz Heraklits an, das den
Philologen und Philosophen in den vergangenen 2500 Jahren so viel
Kopfzerbrechen bereitete und mit dazu beitrug, dass Heraklit als »der
Dunkle« in die Philosophiegeschichte eingegangen ist.

Heraklits »Einstich«

Bevor genauer auf Heraklits omindsen Satz eingegangen werden
kann, stellt sich die Frage, was denn Aristoteles unter »Interpunktion«
versteht? Die Einfithrung eines hierarchisch differenzierten Systems
von Satzzeichen wird ja erst in der Zeit um die Wende vom dritten
zum zweiten vorchristlichen Jahrhundert angesetzt.« Wie die Ausfiih-
rungen in der Rhetorik zeigen, ist allerdings auch schon friither ein
rudimentires Zeichensystem zur Gliederung von Texten bekannt,
wobei der Vorgang des Interpungierens mit dem Verb diastizein be-
zeichnet wird, was eigentlich so viel heifdt wie »einstechen, »titowie-
ren«, »brandmarken«. Der Text soll mithin nach Aristoteles so mit
»Einstichen« versetzt sein, dass er gut lesbar ist — womit sich ganz
nebenbei zeigt, dass die Kunst der Rhetorik, als Kunst der gesproche-
nen Rede, schon seit ihren ersten systematischen Darstellungen aufs
Engste mit Fragen der Schriftlichkeit verkniipft war und nicht einem
einfachen Entwicklungsprozess von der Miindlichkeit (in der Antike)

2 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen tiber die Geschich-
te der Philosophie I (= Werke, hg. von Eva Moldenhauer und Karl Markus
Michel, Bd. 18), Frankfurt/Main 1971, S. 336.

3 | Aristoteles: Rhetorik, iibers. von Franz G. Sieveke, Miinchen
41993, S.179 (1407b).

4 | Vgl. dazu den Artikel »Lesezeichen« in: Der neue Pauly, Stuttgart,
Weimar 1996 ff., Bd. 7, Sp. 88-94.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Komma | 75

zur Schriftlichkeit (in der Neuzeit) unterlag. Die Redekunst konnte
sich seit dem ausgehenden fiinften vorchristlichen Jahrhundert nur
deshalb als hoch differenzierte Disziplin ausbilden, weil die Schrift
es erlaubte, Redeentwiirfe immer neu zu tiberarbeiten, und weil es
dank der Setzung von »Einstichen« im Manuskript méglich wurde,
komplexere Sitze zu bauens Die Entwicklung der Interpunktion setz-
te mithin zusammen mit derjenigen der Rhetorik ein. Auch hier ist
das Komma schon an einem Anfang prisent.

Doch zuriick zum Anfang von Heraklits Hauptwerk. Vielleicht ist
es am angemessensten, zunichst einmal eine Alterititserfahrung in
Kauf zu nehmen und den fraglichen ersten Satz in seiner aristoteli-
schen Version auf Griechisch zu zitieren: »tod Adyou 1008’ €dvtog
det aEbvetor dvOomwmor yiyvovtor.«® Subjekt des Satzes sind die
»Menschen« (GvBomwrot), und diese »werden« oder »sind« (ylyvovto)
»unverstindig« (aEvvetol) und zwar »dieses seienden Logos« (toD
AOyou 1008’ €6vtog). Nun fehlt allerdings noch das Zeitadverb »im-
mer« (det), welches Heraklit so in der Mitte seines Eroffnungssatzes
placiert hat, dass eben unklar ist, ob es sich auf das Partizip von »sein«
(86vtog) bezieht, oder ob es den Zustand der Verstindnislosigkeit der
Menschen qualifiziert. Je nach dem, wie man sich entscheidet, je nach
dem, ob man vor oder nach del einen »Einstich« setzt, ist es der Lo-
gos, welcher ewig ist, oder aber das Nicht-Verstehen der Menschen.
Aristoteles selbst hat die Frage offen gelassen und nur auf die Ambiva-
lenz von Heraklits Formulierung verwiesen. Umso engagierter haben
dafiir die Philologen in der Neuzeit darum gerungen, das Ritsel von
Heraklits nicht gesetztem Komma zu lésen” Wire es nur moglich,
wiirden sicher viele — wie man ein Kommaspiel Derridas aufnehmend
formulieren kénnte — gerne fragen: »Comment juger, Héraclite?« Alle
fragen: »Comment juger Héraclite?«®

Nun mag man sich zunichst wundern, dass im Zusammenhang
mit Heraklits Satz {iberhaupt von einem Kommaproblem die Rede ist,
denn nach den geldufigen Interpunktionsregeln miisste kein Komma

5 | George A. Kennedy: A New History of Classical Rhetoric, Prince-
ton 1994, S. 26 ff.

6 | Aristotle: The »Art« of Rhetoric, ed. by John Henry Freese, Cam-
bridge MA, London 1982, S. 374.

7 | Vgl. fur eine Zusammenstellung der vorgebrachten Argumente
den vorziiglichen Kommentar in Heraclitus: The Cosmic Fragments, ed.
by G. S. Kirk, Cambridge %1962, S. 34 f.

8 | Vgl. Jacques Derrida: Préjugés. Vor dem Gesetz, iibers. von Detlef
Otto und Axel Witte, Wien 32005, S. 11 f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | PETER SCHNYDER

gesetzt werden: Der Satz besteht nur aus einem Pridikat mit einer Er-
ginzung im Genetiv. Offensichtlich sind bei der Forderung von Aris-
toteles nach einem »Einstich« nicht die modernen Kommaregeln zu
Grunde zu legen, die in ihrer dominanten Orientierung an Syntax und
Grammatik iiberhaupt erst ein Produkt des 19. Jahrhunderts sind.? Zu-
vor stand bei der Zeichensetzung — durch deren gesamte wechselvolle
Geschichte seit der Antike — viel stirker die rhetorische Gliederung
nach Sinn- und Vorleseeinheiten im Vordergrund. Das zeigt sich bei-
spielsweise auch noch in Gottscheds Ausfithrungen zu den »orthogra-
phischen Unterscheidungszeichen« in der 1762 erschienenen fiinften
Auflage seiner Deutschen Sprachkunst, wo sich der in der Literaturge-
schichte als geistloser Pedant verschriene tibrigens erstaunlich unpe-
dantisch gibt: »Die kleinsten Unterschiede gewisser Worter, die von
einander getrennet werden sollen, weil sie nicht unmittelbar zusam-
men gehoren, bemerke man durch einen Beystrich, oder durch ein
Komma. Es ist aber hier oft sehr gleichgiiltig, wohin man einen sol-
chen Beystrich setzen soll. Man merke nur, daf man derselben weder
gar zu wenige, noch zu viele mache: denn beydes machet den Verstand
einer Rede zuweilen dunkel.«*®

Im Falle Heraklits ist es, wie sich gezeigt hat, nicht »gleichgiiltig,
wie durch ein solches vormodernes Komma zwei »Woérter« getrennt
werden, die »nicht unmittelbar zusammen gehéren«. Hier macht der
fehlende Beistrich »den Verstand« in der Tat »dunkel«. Aber weshalb,
so liele sich einwenden, muss denn tiberhaupt eine Entscheidung ge-
troffen werden? Konnte der Satz nicht einfach so tibersetzt werden,
dass auch im Deutschen die Ambivalenz erhalten bleibt? So brauchte
man sich auch nicht um das Komma zu kiimmern, bevor tibersetzt
wird, denn die Entscheidung bliebe ja eben offen. — Wer allerdings
so iibersetzen will, dass die Kommasetzung suspendiert bleibt, kann
der Frage nach dem »Einstich« nur vermeintlich entgehen. Vielleicht
bleibt er sogar noch stirker im Banne des Kommas, denn er muss sei-
nen Satz bewusst so konstruieren, dass zwei Interpunktionsvarianten
offen bleiben. Auch und gerade in den Ubersetzungen, welche die
Ambivalenz beibehalten, dreht sich mithin von Anfang an alles um
die Kommasetzung, und bei diesem Tanz ums Komma werden eini-
ge sprachlichen Verrenkungen in Kauf genommen, wie etwa Franz

9 | Peter von Pohlenz: Deutsche Sprachgeschichte II, Berlin, New
York 1994, S. 248—251.

10 | Johann Christoph Gottsched: Vollstindigere und Neuerlduterte
Deutsche Sprachkunst, Leipzig 51762 (ND Hildesheim, New York 1970),
S.108 f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Komma | 77

Sievekes Ubertragung zeigt: »Von dieser Vernunft bleiben die Men-
schen besteht es doch immer ohne Einsicht.«" Noch weniger Licht in
die Dunkelheit Heraklits bringt die Version Martin Thurners: »Der
Darlegung dieser seienden immer unverstindig werden die Menschen
[...].«"> Gelungen und hilfreich ist hingegen die Ubersetzung von Paul
Gohlke, in welcher die Kommaproblematik (auch fir den modernen
Leser) gut zum Ausdruck kommt: »Der Gedanke ist dieser eine immer
nur Menschen werden unverstindig.«3

Auch eine solche Ubersetzung steht ganz im Zeichen der nicht
gesetzten Zisur, die durch den auffilligen Satzbau in ihrer doppelten
Konkretisierungsmoglichkeit prasent gehalten wird. Letztlich verhilt
sich aber auch eine Ubertragung, welche die Kommasetzung offen
lasst, nicht wirklich neutral, denn selbst wenn sie auf der Ebene der
Syntax (wenigstens in ihren gelungenen Varianten) zwei Lektiireva-
rianten bietet, scheint sie doch durch ihre Wortwahl jeweils eine der
beiden Moglichkeiten zu favorisieren: Je nach dem, wie das erste Wort
des Satzes — MOyog — tibersetzt wird, werden Weichen fiir das Verstind-
nis gestellt. Wird es, um bei den zitierten Beispielen zu bleiben, mit
»Vernunft« wiedergegeben, kann das als Argument dafiir verstanden
werden, dass sich das »immer« auf das Sein des Logos bezieht. Wird
es aber mit »Darlegung« tibersetzt und damit — zumindest moglicher-
weise — auf Heraklits eigene Schrift bezogen, scheint es eher unwahr-
scheinlich, dass es mit dem Epitheton »ewig seiend« versehen ist. Die
erste Variante kann demnach als Plidoyer fiir ein Komma nach, die
zweite als eines fiir ein solches vor del verstanden werden. Oder genau-
er: Die unterschiedlichen Ubersetzungen legen nahe, dass an den ent-
sprechenden Stellen gleichsam ein unsichtbares Komma bereits als ge-
setzt angenommen wird. Diejenigen aber, die sich dafiir entscheiden,
Logos uniibersetzt stehen zu lassen, lenken wiederum gerade durch
diese Suspension der Entscheidung — wie im Falle der suspendierten
Kommasetzung — die Aufmerksamkeit auf die Zasurproblematik. Die
Prioritit des Kommas bestitigt sich also auch auf der Ebene der Uber-
setzung des ersten Einzelwortes: Am Anfang steht hier in einem ganz
wortlichen Sinne nicht der Logos, sondern das Komma. Oder anders

11 | Aristoteles: Rhetorik, S. 179.

12 | Martin Thurner: Der Ursprung des Denkens bei Heraklit, Stutt-
gartetc. 2001, S. 207. Er iibersetzt Wort fiir Wort nach der ausfiihrlicheren
emendierten Fassung des Fragments in: Hermann Diels/Walther Kranz:
Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin °1961, Fragment 22 B 1.

13 | Aristoteles: Die Lehrschriften III, iibers. von Paul Gohlke, Pader-
born 1959, S.198.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | PETER SCHNYDER

formuliert: Hitte sich Goethes Faust daran gemacht, anstatt den An-
fang des Johannes-Evangeliums Heraklits Einleitungssatz in sein »ge-
liebtes Deutsch zu iibertragen, so hitte er sich vor der Erorterung der
Semantik des griechischen Aoyog zuerst einmal dem nicht gesetzten
Komma zuwenden miissen.'+

Unter den deutschen Philosophen sind es nun gleich mehrere, die
in Heraklits Satz den Logos untibersetzt stehen gelassen haben. So
zum Beispiel Nietzsche, der zwar leider seine Ubersetzung der aris-
totelischen Rhetorik ausgerechnet wenige Zeilen vor der entscheiden-
den Stelle abgebrochen hat,s der aber in seiner Basler Vorlesung iiber
»Die vorplatonische Philosophie« auf das entscheidende Fragment
eingeht. Dabei lief} er fiir seine Studenten nicht nur Adyog uniiber-
setzt, sondern eigentlich das meiste, doch seine Lésung des aristoteli-
schen Kommaproblems geht dennoch klar hervor aus seiner in Klam-
mern eingeschobenen Teiliibersetzung: »to0 Adyov toDde €6vTOg
oiel (wihrend der logos immer dieser ist dh. derselbe bleibt) dEvvetol
yivovtor dvBowarot, [...].«'® Nietzsche hat nach »immer« interpungiert
und damit den Logos, zumindest tendenziell, als ewige Weltvernunft
gelesen, etwa im Sinne der spiteren, untiberhérbar nietzscheanisie-
renden Ubersetzung, die Maximilian Kohn in einem Bindchen mit
dem Titel Also sprach Herakleitos gegeben hat — einer Ubersetzung, die
freilich fiir bundesrepublikanische Ohren Missverstindnisse birgt:
»Wihrend das Grundgesetz allezeit besteht, haben die Menschen doch
kein Verstindnis dafiir, [...].«7 Was bei Nietzsche als nicht weiter kom-
mentierte Tendenz erkennbar ist, wird dann zum Beispiel bei Heideg-
ger zur expliziten Uberzeugung: Das Komma sei nach »immer« zu
setzen, und das heifle, die »gewthnliche, aber unhaltbare Meinungx,
wonach mit dem Logos im ersten Satz Heraklits eigenes Werk gemeint
sei, miisse strikt verworfen werden, denn es sei undenkbar, dass der
Vorsokratiker »mit einem solchen vor Professoreneitelkeit strotzenden
Satz« seine Schrift beginne.® Die Ubersetzung Heideggers ist denn

14 | Johann Wolfgang Goethe: Werke, hg. von Erich Trunz, Bd. 3,
Miinchen 1996, S. 44 (Verse 1223-27); Faust iibersetzt AOyog nacheinan-
der mit »Wort«, »Sinn«, »Kraft« und »Tat«.

15 | Friedrich Nietzsche: [Ubersetzung der Rhetorik von Aristoteles],
in: Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montina-
ri, Bd. I1/4, Berlin, New York 1995, S. 529—0u1, hier S. 611.

16 | Ebd., S. 207-362, hier S. 266. Er zitiert nicht nach Aristoteles.

17 | Maximilian Kohn: Also sprach Herakleitos, Hamburg 1907, S. 5.

18 | Martin Heidegger: Heraklit (= Gesamtausgabe, Band 55), Frank-
furt/Main 19779, S. 401.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Komma | 79

auch ganz darauf angelegt, eine solche Lektiire zu verunmdglichen.
Wie AOyog freilich innerhalb des abgesteckten Rahmens am besten
wiederzugeben wire, wird offengelassen: »In Bezug auf den Ad6vyog,
den hier einzig gedachten, der anwest stindig, gelangen die Menschen
(von sich aus auf ihrem fliichtig verginglichen Weg nur) dahin, daf}
sie ihn nicht zusammenbringen, [...].«?

Aristoteles sah in Heraklits dunklem Stil einen Mangel. Ebenso
hatte Hegel, trotz aller Bewunderung fiir den Vorsokratiker, kein Ver-
stindnis fiir dessen sprachliche Besonderheiten und meinte, »seine
Dunkelheit« sei »mehr Folge von vernachlissigter Wortfiigung und
der unausgebildeten Sprache.«*>* Davon kann bei Heidegger keine Re-
de sein. Fir ihn ist der enigmatische Orakelstil Heraklits vielmehr
ein Hinweis darauf, dass hier ein Denker in faszinierender Weise die
Eigengesetzlichkeit der Sprache mitbedacht hat. Gerade vor diesem
Hintergrund ist es freilich iiberraschend, wie dezidiert Heidegger fiir
eine einzige richtige Position des Kommas votiert. Da war Schleier-
macher, sein >Vorginger< unter den Hermeneutikern, bedeutend zu-
riickhaltender. Auch der begeisterte sich schon im Zeichen einer post-
aufklirerischen Sprachsensibilitit fiir den komplexen Stil Heraklits
und edierte 1808 die erste wichtige Sammlung von dessen Fragmen-
ten unter dem schonen (auch unter dem Aspekt der Kommasetzung
interessanten) Titel Herakleitos der dunkle, von Ephesos, dargestellt aus
den Triimmern seines Werkes und den Zeugnissen der Alten. Und auch er
entschied sich schliefllich im ersten Satz des Vorsokratikers fiir eine
bestimmte Position des »Einstichs« — tibrigens nicht diejenige, wel-
che Heidegger spiter wihlen sollte. Doch wie aus seinem Kommen-
tar hervorgeht, hitte er es eigentlich vorgezogen, die Frage der Inter-
punktion in der Schwebe zu lassen: »Wohin es [das Wort »immer«]
aber gehore darf uns nicht zugemuthet werden besser zu wissen als
Aristoteles, und es mag nur willkiihrlich sein, dass wir zum folgen-
den es ziehend so iibersezen, >Von diesem bestehenden Verhiltnifs
finden sich die Menschen immer ohne Einsicht [...]«<«* Was sich aber
so bereits bei Schleiermacher abzeichnet, wird dann bei Heideggers
Schiiler Gadamer dominant: Fiir diesen kann die entscheidende Frage
nicht sein, wo das Komma zu setzen wire, sondern ob hier iiberhaupt
durch einen »Einstich« geschieden werden miisse. Damit scheint man

19 | Ebd, S. 400.

20 | G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie
I, S.322.

21 | Friedrich Schleiermacher: Herakleitos der dunkle 1808], in:
Simmtliche Werke, 3. Abtheilung, 2. Bd., Berlin 1838, S. 1-146, hier S. 112.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | PETER SCHNYDER

wieder bei jenen Ubersetzungen zu sein, welche die Kommasetzung
dem Leser iiberlassen. Gadamer geht es allerdings um mehr. Er will
die Entscheidung nicht einfach delegieren, sondern darauf hinweisen,
dass Heraklits Satz nicht nur zwei verschiedene Lektiiren erméglicht,
sondern von Anfang an auf eine dritte hin angelegt ist, in der sich das
»immer« zugleich auf beide Satzglieder bezieht. Tertium datur. Fiir ihn
ist das »immer« also mit doppeltem Bezug zu lesen — eine Variante,
die von manchen Philologen freilich als unméglich erachtet wird>> —,
und so spricht er, Heraklit teilweise iibersetzend, vom »Logos, >der
immer ist und dem die Menschen immer verstindnislos gegeniiber-
stehen«.s Wenn hier jemand auf eine eindeutige Zuordnung dringt,
disqualifiziert er sich fir Gadamer geradezu als sprachvergessener
Denker ohne Sinn fiir »die« — wie er in einem nicht ganz gelungenen
Bild formuliert — »schwebende Vieldeutigkeit klangvoller Ritselsitze,
wie sie Heraklit gemeiflelt hat«.>+ Fiir ihn gilt es, die Suspension der
Entscheidung auszuhalten, denn »wer«, so fragt er rhetorisch, »will
hier trennen durch ein blofRes Komma, was untrennbar zusammen-
gehort, Wahrheit und Unwahrheit, Vernunft und Unvernunft?«>

Ein »bloles Komma«? — Nach allem Gesagten scheint diese Re-
deweise der Sache nicht angemessen, denn dieses Komma hat Philo-
sophiegeschichte geschrieben; ja, im Blick auf dieses Ur-Komma und
seine Rezeption zeichnet sich ab, wie die ganze Philosophiegeschichte
mit ihren verschiedenen Schismen ausgehend von dieser unschein-
baren Zisur im ersten Satz des ersten Philosophen entwickelt werden
kénnte. Nun haben sich freilich lingst nicht alle Denker konkret zu
Heraklits Zeichensetzung gedufert. In den meisten Fillen kann nur
vermutet werden, wie der eine oder andere Stellung bezogen hitte.
Will man eine umfassendere Perspektive auf den philosophischen
Umgang mit dem Komma gewinnen, scheint es deshalb angezeigt,
die Diskussion iiber den »Einstich« in Heraklits Satz hier auf sich be-
ruhen zu lassen und viel grundsitzlicher zu fragen, wie es denn die
Philosophen mit der Kommasetzung gehalten haben?

22 | Vgl. dazu G. S. Kirk in Heraclitus: The Cosmic Fragments, S.
34, Anm. 1.

23 | Hans-Georg Gadamer: Hegel und Heraklit [1990], in: Gesam-
melte Werke, Bd. 7, Tiibingen 1991, S. 32—42, hier S. 32 f.

24 | Ebd, S. 33.

25 | Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Komma | 81

Zwischen Fanatismus und Abstinenz

Offnet man das Fragefeld in der angegebenen Art, bietet sich als erste
allgemeine Vermutung an, dass wohl alle systematischen Verfechter
der strengen Rationalitit fuir eine konsequente Interpunktion pladiert
haben. Man wiirde also erwarten, dass zum Beispiel Philosophen wie
Kant oder Hegel die Interpunktionszeichen in ihren eigenen Schrif-
ten duferst sorgfiltig als Hilfszeichen des Denkens einsetzen wiirden.
Umgekehrt wiirde es einen wenig iiberraschen, wenn bei einem ver-
nunftkritischen Denker wie Schopenhauer die Kommasetzung eher
frei gehandhabt wiirde. Geht man mit dieser Hypothese dann aller-
dings an die Lektiire der Texte, erlebt man einige Uberraschungen. So
lernt man etwa Schopenhauer in den sehr sorgfiltig interpungierten
Parerga und Paralipomena (1851) als einen der ferventesten Anhinger
einer prizisen und differenzierten Interpunktion kennen; einer Inter-
punktion, die bereits konsequent dem grammatischen Kommaver-
stindnis folgt, die aber dariiber hinaus noch an zahlreichen »>alten<
Verstindniskommas festhilt, welche nach den neuen Regeln gar
nicht gesetzt werden miissten. Zur Illustration dieser besonderen
Satzzeichenphysiognomik schopenhauerscher Texte eignet sich wahr-
scheinlich keine Passage besser als der folgende kulturpessimistische
Rundumschlag zur Interpunktionsproblematik, der hier — was fiir die
Performativitit des Textes von zentraler Bedeutung ist —nach der Erst-
ausgabe (die zugleich die Ausgabe letzter Hand ist) zitiert wird:>°

»Der geriigten »jetztzeitigen« Verschlimmbesserung der Sprache, durch
der Schule zu frith entlaufene und in Unwissenheit herangewachsene
Knaben, ist denn auch die Interpunktion zur Beute geworden, als welche
heut zu Tage, fast allgemein, mit absichtlicher, selbstgefilliger Liederlich-
keit gehandhabt wird. [...] Mit den Interpunktionszeichen der Druckerei
wird nimlich umgegangen, als wiren sie von Gold: demnach werden et-
wan drei Viertel der néthigen Kommata weggelassen (finde sich zurecht,
wer kannl!); [...]. Nun aber steckt in der Interpunktion ein Theil der Logik
jeder Periode, sofern diese dadurch markirt wird: daher ist eine solche ab-
sichtliche Liederlichkeit geradezu frevelhaft, am meisten aber, wann sie,
wie jetzt sehr hdufig geschieht, sogar von si Deo placet Philologen, selbst
auf die Ausgaben alter Schriftsteller angewandt und das Verstindnif die-

26 | In der modernisierten Fassung dieser Passage, die Garbe zitiert,
fehlen nicht weniger als ein gutes Dutzend Kommas! Vgl. Burckhard Gar-
be: Texte zur Geschichte der deutschen Interpunktion und ihrer Reform
1462-1983, Hildesheim etc. 1984, S. 146 f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | PETER SCHNYDER

ser dadurch betrichtlich erschwert wird. Nicht ein Mal das N.T. ist, in sei-
nen neueren Auflagen, damit verschont geblieben. Es liegt am Tage, daf}
eine laxe Interpunktion, wie etwan die franzosische Sprache, wegen ihrer
streng logischen und daher kurz angebundenen Wortfolge, und die engli-
sche, wegen der groflen Aermlichkeit ihrer Grammatik, sie zulifit, nicht
anwendbar ist auf relative Ursprachen, die, als solche, eine komplicirte und
gelehrte Grammatik haben, welche kiinstlichere Perioden méglich macht;
dergleichen die griechische, lateinische und deutsche Sprache sind.«*

In der Tat fithrt Schopenhauer in dieser Passage tiber die Interpunk-
tion zugleich selbst vor, welche »kiinstlicheren Perioden« in der deut-
schen Sprache moglich sind und wie sie durch eine (iiber-)konsequente
Kommasetzung gegliedert werden konnen. Irritierend ist freilich sein
Verweis darauf, dass das Deutsche eine solche Interpunktion benéti-
ge, weil es, wie das Griechisch und das Latein, zu den »relativen Ur-
sprachen« gehore. Die historisch spite Erscheinung der Interpunktion
wiirde demnach einem Bediirfnis entsprechen, welches ausgerechnet
in relativ archaischen Sprachen seit je angelegt war, aber — jedenfalls
im Falle der antiken Sprachen — aus unerfindlichen Griinden erst nach
deren Untergang wirklich befriedigt wurde. In einer eigenwilligen Va-
riante wird hier die Denkfigur von den Deutschen als den besseren
Griechen erkennbar, denn erst die Deutschen haben demnach jenes
Interpunktionssystem geschaffen, welches die Griechen immer schon
gebraucht hitten. So gelesen sind Schopenhauers Ausfithrungen blof3
ein leicht skurriles Zeugnis fiir ein wirkungsmichtiges Ideologem der
deutschen Kulturgeschichte. Isoliert man sein interpunktionshistori-
sches Hysteronproteron allerdings von seinem kulturideologischen
Kontext, kann es durchaus auch als eine eigenwillige philosophische
Variante der eingangs formulierten These von der Prioritit des Kom-
mas gelesen werden: Das Begehren nach dem Komma war schon und
gerade >im Anfang« prasent, auch wenn es erst spit befriedigt wurde.

Aber wurde es denn schon befriedigt? Hilt man sich die tatsich-
liche Geschichte der Interpunktion vor Augen, tiberrascht es nicht
wenig, dass Schopenhauer diese Geschichte so umreifst, als hitte sie
vor seiner Zeit ihre Akme {iberschritten und wire nun schon wieder
im Niedergang begriffen. Ganz offensichtlich ist hier Schopenhauers
Blick auf die Geschichte durch seinen notorischen Kulturpessimis-
mus verstellt, denn vor dem 19. Jahrhundert gab es, wie erwihnt, noch

27 | Arthur Schopenhauer: Parerga und Paralipomena II (= Werke,
nach den Ausgaben letzter Hand hg. von Ludger Liitkehaus, Bd. 5), Ziirich

1988, S. 473.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Komma | 83

kaum eine konsequent geregelte Interpunktion, und mit dem Wech-
sel von einer vor allem am miindlichen Vortrag orientierten Komma-
setzung zu einer, die an syntaktisch-grammatischen Gegebenheiten
ausgerichtet ist, mussten viele dltere Texte wegen ihrer teilweise un-
gewohnlichen Interpunktion fremd erscheinen. Es ist deshalb irritie-
rend, dass Schopenhauer gerade solche ilteren Texte in seiner Polemik
als vorbildlich fiir die Satzzeichensetzung hinstellt.

In der deutschen Interpunktionskultur des frithen 19. Jahrhun-
derts herrschte also nicht ein neues Durcheinander. Es war eher so,
dass sich ein uraltes Durcheinander nun erst allmihlich zu lichten be-
gann. Im Ubergang vom einen zum andern Interpunktionsparadigma
herrschte allerdings noch lange eine bedeutende Unsicherheit vor, und
die hinterlief auch in der Philosophie jener Jahrzehnte ihre Spuren —
beispielsweise beim Systematiker Hegel, der mit seiner Interpunktion
schon Generationen von Editoren zu StoRseufzern veranlasst hat.?
Liest man Hegel in Bezug auf die Kommasetzung, kann man sich in
der Tat nur wundern, dass Schopenhauer sich die Gelegenheit entge-
hen lief3, aus der Interpunktion seines Erzfeindes polemisches Kapital
zu schlagen.

Ahnliche Probleme wie bei Hegel stellen sich auch bei jenem Phi-
losophen, dessen Stil zum Inbegriff der Komplexititen deutscher Syn-
tax geworden ist: Immanuel Kant. Nimmt man beispielsweise die drei
zu Lebzeiten Kants erschienenen Ausgaben der Kritik der Urteilskraft
zur Hand, lassen sich zahlreiche Differenzen in der Interpunktion
ausmachen. Nun ist allerdings bei allen gedruckten Texten immer der
>Druckfehler-Teufel< mit in Rechnung zu stellen, schliefllich gehort
die Klage von Autoren iiber mangelhafte Setzerarbeit zu den festen
Topoi in Schriftstellerkorrespondenzen um 18o0o. Will man deshalb
niheren Aufschluss dariiber erhalten, welche Bedeutung der Inter-
punktion in Kants Schreibarbeit, die immer zugleich Denkarbeit ist,
zukommt, muss man sich seinem handschriftlichen Nachlass zuwen-
den. In diesen Papieren eines Philosophen, dessen zuweilen pedanti-
sche Genauigkeit sprichwortlich geworden ist, wiirde man auch eine
prazise Interpunktion erwarten. Hat man allerdings die textgetreuen
Umschriften der Zeugnisse aus dessen philosophischer Werkstatt
vor sich, reibt man sich die Augen, denn in seiner Orthographie ist
»Regellosigkeit die einzige Regel«,?® und Kommas hat Kant oft iiber-

28 | Vgl. z.B. Friedhelm Nicoli/Otto Poggeler: Zur Einfithrung, in:
Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopidie der philosophischen Wis-
senschaften, Hamburg 1959, S. IX-LIL hier S. LI

29 | Vgl. den Kommentar in Immanuel Kant: Gesammelte Schriften,

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | PETER SCHNYDER

haupt keine gesetzt; so etwa im folgenden Notat, das ein Schweizer
nur zogernd zitiert: »Weil ich jetzo ohne einen irnerwihrenden Ge-
nufl von der langen Weile verzehrt werde so stelle ich mir dies auch
von dem Schweitzer vor der seine Kithe auf dem Gebirge weidet. Und
dieser kann sich nicht vorstellen wie ein Mensch der satt ist noch was
mehr begehren konne. Man kan kaum begreifen wie in einem solchen
niedrigen Stande diese Niedrigkeit nicht mit Schmerzen erfiillet.«3°
Kaum uiberraschend macht Kant einige Seiten weiter, ohne Punkt, die
lakonische Anmerkung: »Selbstmord in der Schweitz«* — Auffallen-
der noch als in solchen (volker-)psychologischen Bemerkungen ist die
Interpunktions-Abstinenz freilich in Passagen, die fiir den Kant-Le-
ser ganz vertraut klingen, die aber in dieser >Rohfassung« eigenartig
fremd erscheinen:

»In allem unsern Erkentnis ist das was wir ein Erkentnis a priori nennen
nicht allein das edelste weil es unabhingig von einschrinkenden Erfah-
rungsbedingungen sich iiber mehr objecte als dieses verbreitet sondern
auch als nothwendiges Erkentnis selbst den Erfahrungsurtheilen deren
Moglichkeit es zum Grunde liegt diejenige Giiltigkeit die von subjectiven
Bedingungen unabhingig ist ertheilt dadurch sie eigentlich vom Object
gelten u. Erkentnisse sind.«3?

Wie ist diese Komma-Abstinenz zu erkliren? Der Verweis auf den
privaten Charakter von Kants Aufzeichnungen vermag eine gewisse
Fluchtigkeit plausibel zu machen. Doch vergegenwirtigt man sich,
wie schwer es gerade einem geiibten Schreiber fallen muss, beim
schnellen Notieren nicht nur hie und da ein Satzzeichen zu vergessen,
sondern iiberhaupt keine Kommas zu setzen, so diirfen durchaus auch
noch andere Griinde in Erwidgung gezogen werden. Kant scheint die
Zeichensetzung nicht nur aus Fliichtigkeit oder Ungeduld unterlassen
zu haben. Vielmehr hat man den Eindruck, er scheue sich, den Denk-
und Schreibfluss durch Interpunktionszeichen zu bremsen — etwa in
der Art, wie Goethe befiirchtete, der Fluss seiner Verse koénnte unter
der Kommasetzung leiden. Vielleicht zeigt sich so in Kants Zuriick-

hg. von der Preuflischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 14, Berlin
und Leipzig 1925, S. XXXIII.

30 | Ebd., Bd. 20, S. 26.

31 | Ebd, Bd. 20, S. 52.

32 | Ebd, Bd. 20, S. 345.

33 | Vgl. dazu Johann Wolfgang Goethe: Faust. Kommentare von Al-
brecht Schone, Frankfurt/Main 1994, S. 109-111.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Komma | 85

haltung eine besondere Sensibilitit fiir die Bedeutung des Kommas
als eines die Sprache potentiell verletzenden »Einstichs«? Aristote-
les bezeichnete das Setzen eines Kommas, wie gesagt, mit dem Verb
dtaotiCety, in dem das Stigmatisieren wortlich mitklingt. Und das
Wort »Komma« geht auf das griechische ®oupoa zuriick, was so viel
wie »Schlag, Einschnitt« bedeutet und seinerseits abgeleitet ist aus
xomrew (»schlagen«, »stoflen«, »abschlagen«)34 Dieses vermeintlich
so nebensichliche Satzzeichen hat es demnach in sich. Seine Etymolo-
gie legt sein Gewaltpotential offen, und lieR Biichner den Revolutionir
Barrére in Dantons Tod ausrufen, in St. Justs Rhetorik sei »jedes Kom-
ma ein Sibelhieb und jeder Punkt ein abgeschlagener Kopf«,’ so zeigt
sich hier, dass potentiell in jedem Komma etwas von einem Sibelhieb
steckt. Ob sich Kant vor der revolutionidren Gewalt gescheut hat, die in
den Kommas steckt?

Mit einer solchen Frage begibt man sich auf das Feld spielerischer
Spekulation. Nicht spekulativ ist freilich die Erkenntnis, dass es falsch
wire, Kommas als Nebensichlichkeiten abzutun. Ihre >Schlag-Kraft<
darf nicht unterschitzt werden, und es kann in manchen Fillen tat-
sichlich »duflerst wichtig« sein, »jedes Komma umstédndlich ausein-
ander zu setzen«, wie Lichtenberg einmal bemerkt hat’*— und zwar
nicht nur in kurios-krypt(ograph)ischen Fillen wie demjenigen der
virgule, welche der Philosophenkénig Friedrich II. im Namen seines
Schlosses »SANS, SOUCIL.« placiert hat.” In allen Texten gilt es, die
»Einstiche« im Auge zu behalten, denn sie kénnen — wie derjenige
Heraklits — Philosophiegeschichte schreiben, und zuweilen machen
sie nicht weniger als die Differenz zwischen Leben und Tod aus: In
Kleists Bettelweib von Locarno wird erzihlt, wie ein Marchese und sei-
ne Frau einer Gespenstererscheinung in ihrem Schloss auf den Grund
gehen wollen und beschliefen, gemeinsam eine Nacht im Spukzim-
mer zu verbringen. Auf dem Weg dahin treffen sie zufillig auf ihren

34 | Zunichst wurde mit Komma ein Satzglied bezeichnet und nicht
das Zeichen zu dessen Abtrennung. Die Bedeutungsverschiebung ist seit
der Spitantike zu beobachten. Vgl. dazu den Artikel »Komma« im Histori-
schen Worterbuch der Rhetorik, Tiibingen 1992 ff., Bd. 4, Sp. 1176-1179.

35 | Georg Biichner: Simtliche Werke, hg. von Henri Poschmann,
Bd. 1, Frankfurt/Main 1992 ff., S. 69.

36 | Georg Christoph Lichtenberg: Simtliche Werke und Briefe, hg.
von Wolfgang Promies, Miinchen 1967 ff., Bd. 2, S. 352.

37 | Dieser Schriftzug an der Auflenfassade des Schlosses hat zu
zahlreichen Spekulationen Anlass gegeben. Vgl. dazu Heinz-Dieter Kitt-
steiner: Das Komma von SANS, SOUCI., Heidelberg *2002.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | PETER SCHNYDER

Hund, und »ohne sich bestimmt zu erkliren, sind sie sich sogleich
einig, diesen mit in das Zimmer zu nehmen, »vielleicht«, wie es weiter
heiflt, »in der unwillkiirlichen Absicht, aufler sich selbst noch etwas
Drittes, Lebendiges, bei sich zu haben«s® — »Etwas Drittes, Lebendi-
ges«? Eigentlich wiirde man, selbst nach alter, auf das Horverstindnis
ausgerichteter Interpunktion erwarten: »Etwas drittes Lebendiges«.
Hier wird mit dem Komma ein entscheidender Keil zwischen den
Marchese und seine Frau einerseits und den Hund andererseits ge-
trieben, denn der »Einstich« impliziert, dass nur der Hund tatsichlich
lebendig ist, wihrend die Schlossbesitzer eigentlich bereits tot sind.
Mit der Setzung dieses »Schlags« wird mithin der Schluss der Ge-
schichte und der fiir die Erzihlung thematische Untergang einer gan-
zen Gesellschaftsschicht antizipiert. — Auch angesichts dieses Kom-
mas glaubt man zu verstehen, was der kranke Holderlin meinte, wenn
er sich beim lauten Deklamieren in seinem Tiibinger Turm zuweilen
selbst unterbrach und dem jungen Besucher Wilhelm Waiblinger zu-
rief: »Sehen Sie, gnidiger Herr, ein Kommal«®

38 | Heinrich von Kleist: Simtliche Werke, hg. von Roland Reufs und
Peter Staengle, Bd. I1/5, Basel, Frankfurt/Main 1997, S. 13.

39 | Wilhelm Waiblinger: Friedrich Holderlins Leben, Dichtung und
Wahnsinn [1831], in: Werke und Briefe, hg. von Hans Kéniger, Bd. 3, Stutt-

gart 1980, S. 379-407, hier S. 394.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Semikolon.

Geistreiche Zutat

THOMAS FORRER

Stirbt es tatsichlich aus? oder gehort es zum Semikolon, dass es im
Verschwinden begriffen wird? Die Freiheit, die der Setzung dieses
Zeichens immer wieder zugeschrieben worden ist, weist es als Spur
eines anderen, dsthetischen Moments des Denkens aus. Solcherart der
Systematisierung entzogen, markiert das Semikolon gleichsam den
Ausgang zu Ubertragungen - sofern es denn »geistreich« gesetzt ist.

Das Klagelied auf das Semikolon, den deutschen Strichpunkt, ist seit
lingerem zu héren — verschieden wird sein Verschwinden ausgelegt.
Sprachkritiker Wolf Schneider findet am »Aussterben« des »bedroh-
ten Satzzeichens« den Ausdruck eines Generationenwechsels unter
den Schreibenden, denn »junge Leute verwenden es fast nie«. In Max
Zollingers Interpunktionsfibel von 1940 gilt dieser Befund fiir alle Al-
tersgruppen: Dass fiir die meisten der Strichpunkt »iiberhaupt nicht
zu existieren« scheint, daran sei die Schreibmaschine »mitschuldigk,
die das Zeichen »aus Punkt und Komma kombinieren mufi«.> Theo-
dor W. Adorno macht in seiner kleinen Schrift Satzzeichen den Markt
fiir diesen Verlust verantwortlich, er hitte die »Furcht vor seitenlan-
gen Abschnitten« erzeugt, und so sei ihr mit der Satzperiode auch
das Semikolon zum Opfer gefallen. Die enge Verbindung von Stil und

1 | Wolf Schneider: Semikolon, in: NZZ Folio 2005/12, S. 61.
2 | Max Zollinger: Sinn und Gebrauch der Interpunktion, Erlen-
bach-Ziirich 1940, S. 54.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | THomas FoRRER

Gedanken, der Adorno dabei das Wort redet, erlaubt indes eine philo-
sophische Deutung des seltenen Zeichens. Am Ausgang zu lingeren
Nachsitzen situiert, kiindigt sich iiber das Semikolon des Denkens
eigener Uberfluss an, der sich mit der Kiirze des positivistischen »Pro-
tokollsatzes« doch kaum vertrigt. Denn eine Sprache, die sich nach
Adorno der »Registrierung der Tatsachen« allein verpflichtet, entbin-
detauch das Denken von jeder »Zutat« gegeniiber dem blof} Seienden.
Und so mag das Semikolon als Zeichen gehandelt werden, das nicht
nur manchem Schreibenden unnétig vorkommt, es markiert auch
graphisch ein Moment, in dem die Sprache, das Denken allemal kurz
innehilt, um frei zu einer Zugabe iiber das soeben Vorgestellte aus-
zuholen.

Zwischen Komma und Punkt: das »Mittelzeichen«

Was hat das mit dem Verschwinden dieses Satzzeichens zu tun? Ador-
nos Bemerkungen deuten es an: Wie das Schreiben und Denken so
lasst sich auch das Semikolon in keinem positivistischen Sinne ding-
fest machen. Als Zeichen, mit dem sich der spontane Fortgang des
Denkens ankiindigt, entbehrt es eines eigenen systematischen Orts.
Dahin weist nicht nur sein Fehlen auf der Tastatur der élteren Schreib-
maschinen, auch ein Blick in die historischen Grammatiken des Deut-
schen# zeigt bald, dass das Semikolon seit seiner frithesten Erwih-
nung im 1y. Jahrhundert die Gelehrten vor ein unlésbares Problem
stellte, wenn es darum ging, die positiven Regeln fiir seinen Gebrauch
zu formulieren. Fiir dieses Problem mag der Name »Mittelzeichenx,
den ihm der Didaktiker Wolfgang Ratke in einer der ersten deutschen
Erwihnungen gab, antizipierend gewesen sein. Von den sieben Satz-
zeichen, die Ratke in der SchreibungsLehr von 1629 bespricht, kommt
einzig dem Strichpunkt keine eigenstindige Definition zu, sie erfolgt
relativ: »Was ist ein denn Mittelzeichen? Es ist eine vnterscheidung,
so da mittel ist zwischen dem abschneidungs- vnd Glied-zeichen, vnd

3 | Theodor W. Adorno: Satzzeichen, in: Ders., Noten zur Literatur
I, Gesammelte Schriften, 2. Aufl.,, Hg. Rolf Tiedemann, Frankfurt/Main
1984, Bd. 11, S. 110f.

4 | Einen Uberblick iiber die Interpunktionslehre in den ilteren
Grammatiken gewihrt: Stefan Hochli: Zur Geschichte der Interpunktion
im Deutschen. Eine kritische Darstellung der Lehrschriften von der zwei-
ten Hilfte des 15. Jahrhunderts bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, Berlin,
New York 1981.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SemikoLon | 89

werden darmit wiederwerdige sachen, oder sonsten denen gleiche
vnterschieden, vnd auch offt an statt des Gliedzeichen gebraucht.« Was
per definitionem dazwischen liegt, hat keine eigene Stelle, was fir das
Semikolon als >Mittelzeichen« bei Ratke bedeutet, dass seine Setzung
zwar Wortgruppen voneinander unterscheidet, doch weder solche in
einem »vnvollkommenen verstande« wie das >Abschneidungszeichen<
(Komma), noch steht es zwischen »vollkommenen theilen«, wie das
fur das >Gliedzeichen< (Doppelpunkt) und den Punkt die Regel sein
solls

Diese frithen Angaben Ratkes stecken das Feld ab, auf dem die
grammatischen Auseinandersetzungen zum Semikolon bis heute
stattgefunden haben. Noch der Duden rdumt in seiner jiingsten Aus-
gabe dem Semikolon eine verschwindende »Mittelstellung zwischen
Komma und Punkt« ein, die nur iiber die Ersetzung der anderen Zei-
chen bei gleichzeitiger Verschiebung zu bestimmen ist: »Es steht an-
stelle eines Kommas, wenn dieses zu schwach trennt; es steht anstelle
eines Punktes, wenn dieser zu stark trennt.«® Das Semikolon ist dann
also zur Stelle, wenn sich beim Gebrauch der niher verwandten Satz-
zeichen ein Unbehagen dariiber meldet, dass die Beziehung zwischen
den Teilsdtzen weder im Unterbruch (Punkt) noch in der Fortsetzung
(Komma) gentigend erfasst ist. Wann das allerdings der Fall ist, lasst
sich laut Duden »nicht eindeutig festlegen«’ womit deutlich wird,
dass es sich beim Verschwinden des Semikolons immer auch um ein
Verschwinden innerhalb einer Systematik der Interpunktion handelt;
doch darin erweist sich das Zeichen der Systematik gegeniiber auch
als uiberfliissig, da es eine Stelle markiert, die in ihr nicht enthalten
ist und die insofern fiir flieRend gehandelt werden kann, als sich der
zweckmiflige Gebrauch des Zeichens immer nur im Einzelfall, an sei-
nem tatsichlichen Auftreten beurteilen lisst.

Ohne eine Regel, die seine Setzung zu bestimmen vermag, kann
anders als etwa beim Komma vom Fehlen eines Semikolons nicht die
Rede sein: Es handelt sich bei dem Zeichen vielmehr um eine Zutat,
die, wie Johann Leonhard Frisch im fritheren 18. Jahrhundert schreibt,

5 | Wolfgang Ratke: SchreibungsLehr Der Christlichen Schule [...],
in: Erika Ising/Wolfgang Ratkes (Hg.), Schriften zur deutschen Gramma-
tik (1612-1630), Teil II, Berlin 1959, S. 93f.

6 | Duden — Komma, Punkt und alle anderen Satzzeichen, Die neu-
en Regeln der Zeichensetzung mit umfangreicher Beispielsammlung, 5.,
neu bearbeitete Aufl. von Christian Stang und Anja Steinhauer, Mann-
heim, Leipzig u.a. 2007, S. 167.

7 | Ebd,, S.167.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | THomas FORRER

»die Einfiltigen wol auslafen« kénnen, »und ein Comma oder Co-
lon dafiir sezen. Dann die Gelehrten sind selbst nicht recht eins, wo
es eigentlich stehen soll.«® Daher kénne man seine Verwendung,
schreibt im selben Jahrhundert der bayerische Schulreformator Hein-
rich Braun, »eher durch die Uebung, als durch viele Regeln lernen;
die Vernunft selbst wird es in besonderen Fillen bestimmen, wann
das Comma zu schwach, und das Kolon zu starck seyn wird.«? Dabei
kommt es auf das Wort »selbst« an, mit dem Braun die Vernunfttitig-
keit bei der Setzung des Semikolons angibt. Darin, dass der Doppel-
punkt um ein Strichlein verlingert wird oder das Komma mit einem
Piinktlein gekront, erdffnet sich ein anderer Schauplatz des Denkens,
auf dem die Vernunft von allen vorgingigen Regeln abzusehen und
selbstindig in Kraft zu treten hat. Das duflert sich auch in Gottscheds
Deutscher Sprachkunst, in der die Angaben zum korrekten Gebrauch
der einzelnen Satzzeichen jeweils mit der Wendung eingeleitet wer-
den: »Es sey also die [...] Regel«. Kommt darin der Anspruch auf Ob-
jektivitit zum Ausdruck, so scheint nur das Semikolon der Kategorie
des Gegebenen nicht zu gehorchen, wenn Gottsched schreibt: » Meines
Erachtens ist also die XXII Regel: Man setze den Strichpunct da, wo
entweder ein neu Pridicat zu demselben Subjecte; oder ein neu Sub-
ject zu demselben Pridicate, gesetzet wird.«*

Zunichst ist festzuhalten, dass Gottscheds Regel das Semikolon als
Zeichen einer darauf folgenden rhetorischen oder gedanklichen Zu-
gabe ausgibt, die zwar mit der vorausgehenden Aussage die Beziehung
einer Aquivalenz unterhilt. Jedoch schreibt Gottsched nicht etwa, dass
dabei ein >weiteres< Pradikat oder Subjekt hinzugefiigt werde, sondern
ein jeweils >»neuess, das gegentiber dem vorhergehenden also gleichsam
eine gewisse Selbstindigkeit behauptet, wie es das Beispiel aus der
Genesis belegen soll: »Und Gott nennete das Trockene, Erde; und die

8 | Johann Bédiker: Grundsitze Der Teutschen Sprache. Mit dessen
eigenen und Johann Leonhard Frischens vollstindigen Anmerkungen
(1746), Faksimile-Ausgabe, Leipzig 1977, S. 97.

9 | Heinrich Braun: Anleitung zur deutschen Sprachkunst, Zwey-
te, verbesserte Aufl., Miinchen 1775, S. 150, zit. nach: S. Hochli: Zur Ge-
schichte der Interpunktion, S. 214.

10 | Johann Christoph Gottsched: Vollstindigere und Neuerliuterte
Deutsche Sprachkunst [...], 5. Aufl. (1762), in: P. M. Mitchell (Hg.), Aus-
gewihlte Werke, Berlin, New York 19778, Bd. VIII/1, S. 144, 146. — Hervor-
hebung durch den Verf.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SEmikoLoN | 91

Sammlung der Wasser nennete er Meer.«" Doch gerade in der Uber-
setzung vermag die Autoritit des biblischen Wortes fiir das Semikolon
nicht zu biirgen. Zu Luthers Zeit ist das Satzzeichen im Deutschen
noch ungebriuchlich, er setzt im 10. Vers der Genesis eine Virgel an je-
ne Stelle.”> Spitere deutsche Ubertragungen schreiben ein Komma vor
dem >und« oder verzichten auf ein Satzzeichen. Auch wenn sich Gott-
sched fiir sein Beispiel auf einen bestimmten Druck der Bibel gestiitzt
haben sollte, so muss diese Wahl genauso wie die Regel fiir das Semi-
kolon nach subjektivem Ermessen zustande gekommen sein. Derart
aber finden sich die Regel wie die Moglichkeit des Ermessens am Bei-
spiel selbst bestitigt, und so gilt es zu fragen, ob der Bibelvers nicht
eine weitere Lektiire im Hinblick auf die problematische Stelle des Se-
mikolons erlaubt, eine Lektiire, welche gerade jenen Rest aufweist, der
durch keine Regel erfasst werden kann und der das eigene Ermessen
bei der Setzung des Semikolons immer wieder einfordert: Denn der
Vers gibt nicht nur ein grammatikalisches Beispiel fiir den Fall, dass
ein »neu Pridicat zu einem Subjecte« gesetzt wird, er beschreibt ja
auch die eben erfolgte, urspriingliche Trennung in >Erde< und >Meer«.
Wenn sich das Semikolon genau an der Stelle dieser Trennung findet —
»Und Gott nennete das Trockene, Erde; und die Sammlung der Wasser
nennete er Meer« —, dann kann es nach der analytischen Einteilung
des Grammatikers Heynatz (1782) zum einen fiir »adversativ« genom-
men werden, zum andern gibt es die beiden Aussagen in Sinne seines
»kombinativen« Gebrauchs fiir zusammengehérig aus® — womit das
Semikolon im zitierten Vers nicht nur als Zeichen der gleichen Ursa-
che von Erde und Meer gehandelt werden kann, sondern auch deren
Herkunft bedeutet, da es als trennendes und zugleich verbindendes
eine Spur auf jenen indifferenten Zustand legt, welcher der géttlichen
Scheidung der Elemente vorausgegangen sein muss. Was aber vor je-
der Trennung liegt, oder sie wie das Semikolon problematisiert, kann

11 | Ebd,, S.146.

12 | Biblia: Das ist: Die gantze Heilige Schrift / Deudsch / Auffs new
zugericht [von] Martin Luther (1545). Faksimile-Ausgabe, Wiittembergi-
sche Bibelanstalt, Stuttgart 1967, S. 1a: »Vnd Gott nennet das trocken /
Erde / vnd die samlung der Wasser nennet er / Meer.«

13 | Johann Friedrich Heynatz: Die Lehre von der Interpunktion [...],
2. Aufl. (1782), Faksimile-Ausgabe, Hg. Petra Ewald, Hildesheim, Ziirich,
New York 20060, S. 38-41.

14 | vgl. Bernhard Sowinski: Deutsche Stilistik. Beobachtungen zur
Sprachverwendung und Sprachgestaltung im Deutschen, Frankfurt/Main
1973, S. 157: »Der Punkt markiert eindeutig die Satzgrenze des ersten Sat-

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | THomAs FoRRER

keinen eigenen Platz einnehmen in einem grammatischen System,
das sich die Distinktion der Zeichen verpflichtet hat. Das macht im
Grunde schon die frithe Bestimmung bei Ratke deutlich, wenn er das
»Mittelzeichen« dariiber charakterisiert, dass mit ihm »wiederwerdi-
ge sachen, oder sonsten denen gleiche vnterschieden« werden. Denn
einmal gesetzt, gibt das Semikolon nicht von sich aus zu erkennen,
um welchen Fall es sich dabei handelt. So verwundert es nicht, wenn
die Gelehrten »selbst nicht recht eins« tiber das Satzzeichen sind. Und
insofern steht es auch den >einfiltigen< Schreibern (Frisch) nicht an:
Das Semikolon entzieht sich der Einfalt der Regel, ihm ist das Problem
seiner Verwendung wesentlich.

»Geistreiche« Setzung

Verbietet die Haltlosigkeit des Satzzeichens den schematischen Um-
gang mit diesem, so erfordert die »Freiheit«, die auch der Duden sei-
nem Gebrauch zuspricht,s von Schreibern wie Lesern einen gewissen
Esprit. Das Semikolon kann als Zeichen von der Autonomie des Den-
kens gelten, wenn Heinrich Braun etwa erklirt, dass nur »die Ver-
nunft selbst« iiber seinen jeweiligen Gebrauch urteilen kénne, oder
wenn Gottsched den Zusatz nach dem Strichpunkt fiir »neu« ausgibt:
Denn woher erhilt die nachfolgende Aussage ihre Erfordernis, wenn
das Zeichen genauso tiberleitet wie es absondert? Diese Uneindeutig-
keit legt nahe, dass das Fortdenken und Fortschreiben in der soeben
behandelten Sache nicht zur Gentiige begriindet sein kann, sondern
sich immer auch als ein spontanes Neuansetzen vollzogen haben
muss. Adorno fiithrt es vor, wenn er schreibt: »Das Semikolon erinnert
optisch an einen herunterhingenden Schnauzbart; stirker noch emp-
finde ich seinen Wildgeschmack.«® Dass die Gestalt des Zeichens mit
der Physiognomie Friedrich Nietzsches assoziiert wird, mag an dessen
aphoristischen Schiften liegen, die dem Semikolon sehr zugetan sind.
Wie sich aber der »Wildgeschmack« dazu verhilt, ein solches Ritsel
hitten in der Dringlichkeit weder Komma noch Punkt aufgegeben.
Das Semikolon wirft indes die Frage auf, ob es einen verborgenen Zu-
sammenhang aufzudecken gilt; ob man also, ganz nach Nietzsches
Umschreibung des Gelehrten, einer »jigerische[n] Lust an verschmitz-

zes zugleich als Gedankengrenze; das Semikolon iiberspielt sie durch die
Kleinschreibung des zweiten Satzanfangs.«

15 | Duden, S.167.

16 | Th. W. Adorno: Satzzeichen, S. 106.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SemikoLoN | 93

ten Fuchsgingen des Gedankens«” nachgeben soll — oder handelt es
sich beim »Wildgeschmack« vielmehr um einen giinstigen Einfall, der
sich an die geistreichen unter den Lesern richtet?

Sollte Adornos Formulierung die Lektiire darin belebt haben,
dass das Semikolon die Spur auf ein indefinites Verhiltnis zwischen
den Teilsdtzen legt, dann kann die Setzung des Zeichens durchaus
fur »geistreich« gelten: In der Kritik der Urtheilskraft bezeichnet Kant
mit »Geist in dsthetischer Bedeutung« das initiale Moment eines be-
stimmten Ausdrucksverhiltnisses, in dem eine Anschauung oder
Vorstellung als Darstellung von etwas ganz anderem aufgefasst wird:
Die Vorstellung wird in keine schematische Korrespondenz zu einem
Begriff gesetzt, sondern eréffnet nun als >indirekte< Darstellung »die
Aussicht in ein unabsehliches Feld verwandter Vorstellungen«. Da-
bei duflert sich die subjektive Belebung, fiir die Kant das Prinzip des
>Geistes< letztlich ausgibt, in doppelter Weise: Zum einen in jenem
freien Spiel der Einbildungskraft iiber die gegebene Vorstellung, zum
andern darin, dass die Vorstellung iiberhaupt als eine »nicht adiqua-
tle]« Darstellung genommen wird. Das heif3t in anderen Worten, dass
»mit der Sprache, als blolem Buchstaben, Geist« verbunden wird.®
Als »Symbole« genommen — oder mit Walter Benjamin als »Allegorienc<
—, geben die Zeichen mehr zu lesen, als die Konvention es nahelegt.
Wenn in Gottscheds Beispiel das Semikolon die Spur einer Herkunft
gibt von der urspriinglichen Trennung in >Erde< und >Meer<, dann ge-
langt iiber das Satzzeichen zur Geltung, was sich auf keinen Begriff
bringen lisst. Kant bezeichnet dieses Andere als »3sthetische Idee,
d.i. eine »Vorstellung der Einbildungskraft, welche mit einer solchen
Mannigfaltigkeit der Theilvorstellungen in dem freien Gebrauche der-
selben verbunden ist«, so dass sie »keine Sprache véllig erreicht und
verstindlich machen kann«.

Dass gerade das Semikolon als Ausdruck solcher Ideen gehandelt
werden kann, dahin deuten auch Adornos Assoziationen des Zeichens
mit einem »Schnauzbart« oder »Wildgeschmack«. Die allegorische
Lektiire, die Adorno ebenso in historischer Weise unternimmt,* wird

17 | Friedrich Nietzsche: Schopenhauer als Erzieher, in: Kritische
Studienausgabe (KSA), herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Bd. 1, Miinchen 1999, S. 394.

18 | Immanuel Kant: Kritik der Urtheilskraft, in: Kant’s gesammel-
te Schriften, Hg. Kéniglich Preuflischen Akademie der Wissenschaften,
Berlin 1900-, Abt. 1, Werke, Bd. V, S. 313, 315f.

19 | Ebd, S. 316, 314.

20 | Th. W. Adorno: Satzzeichen, S. 107: »Der Unterschied zwischen

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | THomas FoRRER

dadurch begiinstigt, dass die Setzung des Zeichens »nicht adiquat«
zu einer Regel erfolgen kann. Es kann daher nur als indirekte Darstel-
lung genommen und in jedem einzelnen Fall von Neuem als treffend
beurteilt werden. Das kennzeichnet seine Verwendung als dsthetische.
Doch, wenn mit keinem Begriff, womit sollte der angemessene Ge-
brauch je korrespondieren?

In seinem >Sprachaufsatz« umschreibt Friedrich Nietzsche das
»isthetische Verhalten« des Menschen als eine »andeutende Ueber-
tragung, als eine »nachstammelnde Uebersetzung, fiir die es »einer
frei dichtenden und frei erfindenden Mittel-Sphire und Mittelkraft be-
darf«,® und es ist dieses produktive Moment, welches auch das Pro-
blem von der Setzung des Semikolons betrifft. Denn was Nietzsche
als >Mittel« bezeichnet, geht nicht nur jeder erkenntnismifligen und
kulturellen Leistung des Menschen voraus, sondern markiert auch die
verschwindende Stelle, an der das Semikolon alias »Mittelzeichen«
in den Grammatiken auftaucht. Die Ubertragung, von der Nietzsche
im Rahmen der Anschauungsmetaphern spricht, beschreibt keine
Analogie zwischen einer Erscheinung und einem Begriff oder einem
sprachlichen Ausdruck von derselben, sondern ist als einseitige zu
verstehen: Obwohl sie in der Perzeption mitunter eine Herkunft hat,
so ist sie doch nicht auf dieselbe zuriickzufiihren. Der Ausdruck, an
dem sich die Ubertragung manifestiert, unterhilt eine diskontinuier-
liche Beziehung zu jener Herkunft, die er zum einen zu bezeichnen
vorgibt, zum andern immer auch >verstellts, so wie es Nietzsche in
der bertihmten Klimax ausfithrt: »Ein Nervenreiz zuerst tibertragen
in ein Bild! erste Metapher. Das Bild wieder nachgeformt in einem
Laut! Zweite Metapher. Und jedesmal vollstindiges Ueberspringen der
Sphire«.?2 Artikulieren sich diese Spriinge im >Nachstammelns, das
Nietzsche der Ubersetzung zuschreibt, so verweist dieses gleichzei-

dem griechischen Semikolon, jenem erhohten Punkt, der der Stimme
verwehren will, sich zu senken, und dem deutschen, das mit Punkt und
Unterlinge die Senkung vollzieht und gleichwohl, indem es den Bei-
strich in sich aufnimmt, die Stimme in der Schwebe 1if3t, wahrhaft ein
dialektisches Bild — dieser Unterschied scheint den zwischen der Antike
und dem christlichen Zeitalter, der durchs Unendliche gebrochenen End-
lichkeit, nachzuahmen; auf die Gefahr hin, daf das heute gebriuchliche
griechische Zeichen erst von Humanisten des sechzehnten Jahrhunderts
erfunden ward.«

21 | F. Nietzsche: Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen
Sinne, S. 884.

22 | Ebd, S. 8y9.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SEMIKOLON | 95

tig auf ein »frei dichtende[s] und frei erfindende[s]« Moment, das eine
Beziehung bei gleichzeitiger Distanzierung umfasst. Das Semikolon
kann daher mit Fug als das hervorragende Zeichen dieses Moments
gehandelt werden. Nicht nur, weil es, bestehend aus Punkt und Strich,
die ab- und die fortsetzende Bewegung des Schreibens auseinander-
setzt und gleichzeitig als trennendes wie verbindendes Satzzeichen
gelesen werden kann: Die >Freiheits, die seiner Setzung zugesprochen
wird, ruft ein dhnlich autonomes Moment in Erinnerung, wie es sich
bei Nietzsche an der Diskontinuitit der Ubertragung artikuliert. In-
sofern kann das Semikolon selbst als Ubertragung jener unbestimm-
ten Kraft der Ubertragung gelesen werden. Es gibt die Spur eines je
urspriinglichen, produktiven Moments, das gleichzeitig nur gesperrt,
tiber Figurationen, sich an der Sprache artikulieren wird. So wie in
den zitierten Sitzen: als »Schnauzbart« und mehr noch aber »Wild-
geschmack, als »Erde« und/oder »Meer«.

Wenn derart das Semikolon als Ausdruck einer unhintergehbaren
Freiheit des Denkens gelten kann, wie kann seine Setzung dann fiir
gelungen beurteilt werden? So sehr das Zeichen die Figurationen, in
denen es auftritt, syntaktisch organisiert, so wenig lisst sich seine
Funktion isolieren: Sie ergibt sich aus dem semantischen Kontext, der
selbst wiederum von der Setzung des Zeichens abhingt. Eine Regel
fir den Gebrauch wird also immer nur fiir den Einzelfall und dort
in iibertragener Weise sich abzeichnen. Doch von welcher Art kann
ein solche Regel sein? Nach Zollinger muss die Setzung des Zeichens
»dem Sprachgefithl des Schreibenden tiiberlassen bleiben«, und
Friedrich Hebbel notiert: »Nur ein Meister weif} es zu handhaben.«*#
Das kennzeichnet die gelungene Verwendung als eine Titigkeit des
kiinstlerischen Genies, von dem es bei Kant heifdt, dass es nicht nur
isthetische Ideen aufzufinden, sondern zu diesen ebenso »den Aus-
druck zu treffen« habe.> Wenn Kant dabei das Verhiltnis von Re-
geln und Ausdruck als »Piinktlichkeit in der[en] Ubereinkunft« um-
schreibt, dann wird nicht nur das Moment des >Treffens«< bezeichnet,
sondern auch auf die Art der Regel verwiesen: Wie der Punkt iiber
eine minimale Ausdehnung verfiigt und als Einstich (von lat. pungere)
unsichtbar zu sein hat, so sollen auch die Regeln im Produkt der scho-
nen Kunst verschwindend sein, man soll nicht einmal eine »Spur« von

23 | M. Zollinger: Sinn und Gebrauch der Interpunktion, S. 54.

24 | Friedrich Hebbel: Aus meinem Tagebuch, in: Simtliche Werke,
Historisch-kritische Ausgabe, Hg. Richard Maria Werner. Berlin 1901-07,
Bd. 1, S. 76.

25 | I. Kant: Kritik der Urtheilskraft, S. 317.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | THomas FoRRER

ihnen ausmachen kénnen.?® Damit gibt Kant das Kunstwerk als Dar-
stellung einer Regularitit ohne einer bestimmten Regel aus:*” Er be-
schreibt damit ein unhaltbares Moment, in dem sich dem Subjekt die
Moglichkeit einer Regel exponiert, ohne dass gleichzeitig eine solche
zur Geltung kime. Wird ein Ausdruck fiir >treffend< beurteilt, dann
er6ffnet er nichts anderes als die Moglichkeit zur Regelbildung, die
sich allerdings (noch) nicht erfiillt hat. Zwar ist die Annahme von Re-
gularitit fiir Kant in weiten Teilen im Rahmen des Zusammenspiels
der Erkenntnisvermdgen analysierbar, doch es bleibt ein kontingen-
tes Moment: dasjenige des »Geistes« oder der Belebung, das just in
der Annahme der Méglichkeit einer Regel besteht, und das heifdt auch:
dass eine Vorstellung oder ein konventionelles Zeichen tiberhaupt als
Ausdruck fiir etwas ganz anderes genommen wird.

Da das Semikolon sich dem Schematismus entzieht, erinnert es
stets von Neuem an jene andere, dsthetische Herkunft des Denkens,
die Nietzsche als »Mittelkraft« bezeichnet: Sie erfihrt in Kants Prin-
zip des »Geistes« eine gewisse Fassung, als fiir >geistreich< eine Uber-
tragung nur gelten kann, wenn das Subjekt darin belebt wird, dass sie
ihm weder regellos noch konventionell erscheint, sondern die Annah-
me oder auch: das ungewisse Gefiithl einer Regularitit gewihrt. Da
diese Annahme auf keinen Begriffen beruht und also keine Notwen-
digkeit beanspruchen kann, ist es zumindest problematisch, wenn in
der Akademie-Ausgabe von Kants Werken der emendatorische Eifer
sich mitunter auch gegen das Semikolon richtet. Im Editionsbericht
zur Kritik der Urtheilskraft werden das Fehlen von Manuskripten so-
wie die Ungewissheit tiber fremde Eingriffe in die zu Kants Lebzeiten
erfolgten Drucke die folgende Feststellung gerechtfertigt haben: »Der
Gebrauch von Komma und Semikolon stort recht oft«, weshalb letz-
teres bisweilen durch Komma und Kolon »ersetzt werden musste«.?
In der Uberpriifung eines solchen Falls erweist sich jedoch kaum fiir
dringlich, dass statt des Semikolons ein Komma gesetzt worden ist:
»Zur Beurteilung schéner Gegenstinde als solcher wird Geschmack;
zur schonen Kunst selbst aber, d.i. der Hervorbringung solcher Gegen-
stinde, wird Genie erfordert«.?9 Allein die hiufig gestellte systemati-

26 | Ebd, S.307.

27 | Vgl. Rodolphe Gasché: The Idea of Form. Rethinking Kant’s
Aesthetics, Stanford California 2003, S. 186: The rule »could be called a
rule in statu nascendi, a rule that has not yet been codified as a rule.«

28 | I. Kant: Kritik der Urtheilskraft, S. 543f.

29 | I. Kant: Kritik der Urtheilskraft, S. 311, 544: Das Semikolon, das
sich gemifd Editionsbericht »im Drucke« (d.h. in der 2. Aufl. 1793) der

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SEmikoLoN | 97

sche Frage, ob Kants Erorterung der Kunst sich aus der vorangehen-
den Analytik des Geschmacks ergibt oder ob sie sich »gewissermafien
kontingent einstellt«°* wiirde eine stirkere Trennung von Geschmack
und Genie nahelegen, als sie durch die grammatisch unproblemati-
sche Setzung eines Kommas zum Ausdruck kime. Wenn aber jene
Stelle im Satz, an welcher das Semikolon auftaucht, ebenso als die-
jenige des systematischen Problems gelten kann, dann spiegelt sich
in der Setzung des Zeichens nicht nur die Problemgeschichte seiner
eigenen Systematisierung: Die Setzung kann auch darin fiir »geist-
reich< gelten, als sie die blofle Vermutung einer Verwandtschaft von
Geschmack und Genie erlaubt, ohne dass deren Verhiltnis bestimmt
worden wire. Bedenkt man indes, dass in der Urtheilskraft diese Ver-
wandtschaft in einem isthetischen Prinzip liegen muss (vornehmlich
in demjenigen der >formalen Zweckmifigkeit<)* dann gibt sich das
Semikolon im obigen Satz als indirekte Darstellung nicht nur eines
Problems zu lesen, sondern gerade darin auch einer Antwort, als je-
nes Problem selbst ein &dsthetisches Moment umschreibt, und zwar
insofern, als es die Moglichkeit eines noch unbestimmten Zusam-
menhangs von Geschmack und Genie veranschlagt. Die Setzung des
Zeichens — sei sie von Kant oder einem Verlagskorrektor vorgenom-
men — kann also durchaus »beleben«: Als indirekte Darstellung gibt es
Anlass, in mehrfacher Hinsicht eine Regularitit zu vermuten, ohne
dabei eine abschliefRende Regel zu geben.

Urtheilskraft im obigen Satz (311/4) findet, sei deshalb ersetzt worden, weil
es »zwischen nebengeordneten Satztheilen« gestanden sei. Entsprechend
ist es hier nach dem Wort »Geschmack« wieder eingesetzt worden.

30 | Andreas Kablitz: Die Kunst und ihre prekire Opposition zur Na-
tur, in: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, herausgegeben von Ot-
fried Hoffe, Berlin 2008, S. 151.

31 | Nicht nur das Geschmacksurteil griindet nach Kant im Prinzip
der formalen ZweckmifRigkeit, auch dem Genie erweist sich der »treffen-
de< Ausdruck nicht aufgrund einer Regel oder eines Zwecks, sondern iiber
die »ungesuchte, unabsichtliche subjective Zweckmifligkeit in der freien
Ubereinstimmung der Einbildungskraft zur Gesetzlichkeit des Verstan-
des, als welche Kant die geniale Gemiitsstimmung umschreibt. — I. Kant:
Kritik der Urtheilskraft, S. 317f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | THomas FoRRER

»Deichsel« der Gleichnisse

Indem das Semikolon vor das Problem einer Regel stellt, markiert es
nicht nur einen Ausgang zur Regelbildung, es hebt darin auch den
siiber-fliissigen< Charakter der Regelwerke hervor, den Nietzsche wie
folgt umschreibt: »Man darf hier den Menschen wohl bewundern als
ein gewaltiges Baugenie, dem auf beweglichen Fundamenten und
gleichsam auf fliessendem Wasser das Aufthiirmen eines unendlich
complicirten Begriffsdomes gelingt; freilich, um auf solchen Funda-
menten Halt zu finden, muss es ein Bau, wie aus Spinnefiden sein,
so zart, um von der Welle mit fortgetragen, so fest, um nicht von dem
Winde auseinander geblasen zu werden.«3* Wie sich Nietzsche zur Be-
schreibung der isthetischen Herkunft der Systeme emphatisch der
metaphorischen Rede bedient, so fehlt dem Semikolon auch in dieser
Passage eine eigentliche Bedeutung: Als Zeichen, welches Fortlauf und
Neuansetzen zugleich markiert und also das Fort-Setzen in doppeltem
Sinne, legt es nicht nur eine Spur auf jene andere Herkunft, sondern
gibt sich selbst als deren Ubersetzung zu lesen; es ist daher nur nahe-
liegend, dass auch die Beschiftigung mit dem Semikolon wiederholt
das Feld fiir Vergleiche gedfinet hat:

In David Friedrich Straufl’ Novelle Der Papier-Reisende taucht das
Zeichen als »maitre tailleur« auf, der die Perioden zuschneidert und
sie mit einer »Taille« versieht, so dass sie »schlank und wohlgewach-
sen« sich den Lesern prisentieren.3 Hebbel wiederum umschreibt es
als »Deichsel am Beiwagen, auf dem die Nebengedanken, wie man sie
nennt, oder die Nachgeburten nachgekarrt werden«, wobei er zu maf3-
vollem Umgang rit: Das Semikolon soll nicht mehr als »Zwillings-
und Drillings-Gedanken verbinden, die alle ein Recht auf selbstindige
Existenz haben und deshalb nicht in einen und denselben Ober-Rock,
dessen Knopf der Punct ist, gesteckt werden kénnen.« Dem folgt eine
weitere, wiederum gleichnishafte Erliuterung: »Ich sage Zwillings-
und Drillings-Gedanken, denn darin liegt, daf8 sie sehr nah’ mit ei-
nander verwandt sind und also trotzdem, dafl jeder seinen eigenen
Kopf aufgesetzt hat, auf Vereinigung angewiesen sein miissen.«3
Diese auffallend tropische Schreibweise wird darin motiviert, dass im
selben Text, der drei Stiicke aus Hebbels Tagebuch versammelt, auch

32 | F. Nietzsche: Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen
Sinne, S. 882.

33 | David F. Straufs: Der Papier-Reisende, in: Kleine Schriften, Ber-
lin 1866, S. 482f.

34 | F. Hebbel: Aus meinem Tagebuch, S. 76.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SEMIKOLON | 99

die Gleichnisse behandelt werden, worin sich eine Beziehung zum
Satzzeichen andeutet: Denn wie das Semikolon geschwisterliche, aber
selbstindige Gedanken verbindet, so soll auch das Gleichnis »im ver-
wandtschaftlichen Verhiltnif zum Gegenstand« stehen, doch nicht,
um das Gesagte einfach zu wiederholen, sondern um »einen Reich-
thum von Nebenbeziehungen« zu ermoglichen:* ein Feld eben jener
»Nebengedanken, das sich auch iiber das Semikolon 6ffnet und das
Kant eine »dsthetische Idee« nennt.

Wenn aber Semikolon und Gleichnis sich wie »Deichsel« und »Bei-
wagen« zueinander verhalten, wird deutlich, wodurch die tibertragene
Rede vom Satzzeichen begiinstigt wird: »Jedes Gleichnif} erheischt
einen Stillstand des Gedankens«, schreibt Hebbel, es findet seinen
rechten Ort immer dann, wenn die Aufmerksamkeit vom »Ziel« auf
die »Schonheit des Wegs« sich wendet. Als Zeichen, das den Satz be-
endet, um ihn fiir Nebengedanken frei zu geben, markiert das Semi-
kolon also just jenes innehaltende Moment, das die Gedanken nicht
nur »unvermittelt zusammen knuipft«, sondern auch die »Neuheit und
Urspriinglichkeit« des folgenden gewihrt® Umfasst jene Zisur im
Denken und Reden auch die Begriffe, so kann die positive Umschrei-
bung des Moments dessen, was jeweils iiber das Satzzeichen sich an-
deutet, nur transformiert erfolgen. David Straufl trifft’s, wenn er in
seiner Novelle das Semikolon als das »andere Selbst«” des Schriftstel-
lers auftreten ldsst; immer wieder weist es auf jene isthetische »Mit-
telkraft«, vor welcher der strenge Gang des Denkens aussetzt, um zu
neuen Ubertragungen anzuheben.

35 | Ebd., S. 74.
36 | Ebd, S.73f.
37 | D.F. Straufl: Der Papier-Reisende, S. 480.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Auslassungspunkte.

Spuren subversiven Denkens

CHRISTINE ABBT

Was Crampas Innstetten noch sagen will, werden wir leider nie er-
fahren. Drei Punkte stehen stellvertretend fiir jene letzte Mitteilung,
die der im sinnlosen Duell Gefallene kurz vor seinem Dahinscheiden
noch auszusprechen beabsichtigt. Kaum eine andere Zeichensetzung
steht in Fontanes Roman Effi Briest so deutlich stellvertretend fiir eine
Aussage, die uns Lesenden vorenthalten wird. »Wollen Sie...?« Der fra-
gende Satz beginnt noch und bricht dann ab. Die Auslassungspunk-
te markieren hier den Abbruch der Rede. Sie stehen fiir ungesagte
Worte, aber vor allem reprisentieren sie einen keinen Ausdruck mehr
findenden, aber klar definierten Gehalt. Die Textstelle jedenfalls ver-
mittelt den Eindruck, dass der sterbende Crampas sehr genau weiss,
worum Innstetten noch gebeten werden soll. Vielleicht wusste es in
diesem besonderen Fall auch der Autor Theodor Fontane, der die Aus-
lassungspunkte im erwihnten Roman an vielen anderen Stellen aller-
dings gerade so verwendet, dass man ihn Adornos Urteil folgend zu je-
nem »Schmock« zihlen miisste, welcher den Mangel an gedanklicher
Tiefe vergeblich mit Interpunktion zu kompensieren versucht.

»Die drei Punkte, mit denen man in der Zeit des zur Stimmung kommer-
zialisierten Impressionismus Sitze bedeutungsvoll offen zu lassen liebte,
suggerieren die Unendlichkeit von Gedanken und Assoziationen, die eben
der Schmock nicht hat, der sich darauf verlassen muss, durchs Schriftbild

1 | Theodor Fontane: Effi Briest, Stuttgart 1969, S. 275.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | CHRISTINE ABBT

sie vorzuspiegeln. Reduziert man aber, wie die Georgeschule, jene den
unendlichen Dezimalbriichen der Arithmetik entwendeten Punkte auf
die Zahl zwei, so meint man, die fiktive Unendlichkeit ungestraft weiter
beanspruchen zu kénnen, indem man, was dem eigenen Sinn nach un-
exakt sein will, als exakt drapiert. Der Interpunktion des unverschimten
Schmocks ist die des verschimten nicht tiberlegen.«>

In Adornos prignantem Verdikt gegen die Verwendung der drei
Punkte als Zeichen bedeutungsvoller Offenheit klingen verschiede-
ne Aspekte an, die jene fiir den philosophischen Gebrauch scheinbar
unzulissig machen. Als ein Zeichen gebrandmarkt, das seinem eige-
nen Sinn nach unexakt sein will, verkommen die Auslassungspunkte
vermeintlich notwendig zu Antagonisten einer Philosophie, die sich
genauer Sprache und exakter Analyse verpflichtet. Tatsichlich gibt es
wohl kaum ein anderes Zeichen, das die philosophischen Geister so
scheidet wie die drei sich nacheinander aufreihenden Punktspuren.
Wihrend Heideggers Werk Sein und Zeit mit ihnen beginnt und Der-
ridas Grammatologie die zentrale Frage nach dem Ursprung mit ihnen
enden lidsst, sucht man in vielen philosophischen Texten vergebens
nach ihnen. In der Verwendung der Auslassungspunkte offenbart
sich mehr als grammatikalische Vorliebe. Es geht um die philosophi-
sche Entscheidung, ob »Unendlichkeit von Gedanken und Assoziatio-
nen« filschlicherweise unterstellt oder als Bedingung des Denkens
anerkannt wird. Martialisch formuliert kénnte man sagen, zwischen
dem Punkt und den Punkten spielt sich nichts Geringeres als ein phi-
losophischer Grabenkampf um Sprachverstindnisse ab.

Vom Punkt zu den Punkten:
Demokratisierung in der Zeichenlehre

Die Bewegung vom einen Punkt zu den zwei, drei oder mehr Punk-
ten bedeutet zunichst einmal quantitativ eine Pluralisierung des Zei-
chenmaterials und damit einhergehend ein gewachsener Anspruch
auf Raum. Die rdumliche Ausdehnung, die den Ubergang vom ersten
zum zweiten Punkt kennzeichnet, ist bereits im mittelalterlichen Ver-
wendungskontext von Bedeutung. In einschligigen Formelbiichern
der Zeit finden sich explizite Anweisungen, wie mit dem spaciolum,
dem durch zwei Punkte klar umgrenzten leeren »Riumchen«, umzu-

2 | Theodor W. Adorno: »Satzzeicheny, in: Ders., Noten zur Litera-
tur I, Frankfurt/Main 2003, S. 109.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die AUSLASSUNGSPUNKTE | 103

gehen ist3 Die Anordnung der beiden Auslassungspunkte ist dem-
nach so zu wihlen, dass das Fiillsel, meistens ein Name, nachtriaglich
noch eingesetzt werden kann. Diese mittelalterliche Formularfunktion
kann sowohl in der Gestalt als auch in der Funktion als Vorlidufer des
modernen Auslassungszeichens gelten, welches die heute gingige
Form als fester Bestandteil der deutschen Satzzeichenlehre erst im 18.
Jahrhundert erlangt.

Die Geschichte der Auslassungsmarkierung zeichnet sich durch
eine Vielfalt an Zeichenkombinationen aus. So sind neben dem an-
fanglich fiir eine Abkiirzung oder Auslassung gesetzten einen Punkt
und den erwihnten zwei Punkten in verschiedenen Quellen auch
mehrere Striche und Doppelstriche angefithrt um Weggelassenes zu
vermerken. Die rdumliche Ausrichtung der Punkte oder Striche ist
dabei ebenfalls variantenreich. Mit fast jedem Neigungswinkel wird
experimentiert. Es scheint, als ob der Weg vom Asterisk, dem Stern-
chen, das in der Antike eine Auslassung signalisiert und das noch am
oberen Ende der Zeilenbreite »thront«, zu den augenfillig auf den Bo-
den gefallenen drei Punkten wenig einheitlich verliuft. Adelung fasst
1790 in seinen Arbeiten zur deutschen Sprache konzis die mannig-
faltigen typographischen Formen zusammen und legt die dreifache
Wiederholung als Merkmal des Auslassungszeichens fest, was fortan
allgemein Usus wird.+ Inwiefern lisst sich nun aber die Verdreifa-
chung des Punktes als Demokratisierungsprozess deuten?

1462 formuliert Niklas von Wyle die Funktion des Punktes damit,
dass dieser einen vollkommenen Sinn beschliessts Grammatikali-
sche und inhaltliche Vollstindigkeit werden hier noch nicht identisch
gedacht. Im Vordergrund fiir die richtige Verwendung eines Punktes
steht sein Bezug zu einem eindeutig abgeschlossenen Sinn. Die Re-
dewendung »etwas auf den Punkt bringen« portiert diese frithe Be-
schreibung von Wyle noch in unsere Tage. Wo der eine Punkt eng mit
einem abgeschlossenen Sinn zusammen gedacht wird, verweist die
Wiederholung des einen Punktes hin zu mehreren Punkten auf eine
Offnung der Sinnkonstitution. Nicht mehr ein bestimmter Autor oder
eine bestimmte Autorin definieren den einen Aussagesinn, sondern

3 | Klein, Wolf Peter/Grund, Marthe: »Die Geschichte der Auslas-
sungspunkte. Zu Entstehung, Form und Funktion der deutschen Inter-
punktion, in: Zeitschrift fiir germanistische Linguistik 25 (1997), S. 24-
44, hier S. 28.

4 | Ebd,, S. 34.

5 | Niklas von Wyle zitiert nach: Stefan Hochli: Zur Geschichte der
Interpunktion im Deutschen, Berlin, New York 1981, S. 12.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | CHRISTINE ABBT

noch ein zweiter Akteur wird durch die Raumerweiterung anvisiert.
Aber damit noch nicht genug: Ubersetzt man den historischen Weg
vom einen zum zweiten und schliesslich zum dritten Punkt auf das
Sinngeschehen, kann die erste Erweiterung auf einen aktiv beteiligten
Rezipienten durch den Ausgriff auf den dritten Punkt als eine aber-
malige Offnung hin auf einen méoglichen Dritten, begriffen werden.
Die Punktvervielfiltigung entmachtet den Autor als Souverin seiner
Aussage. Die Hoheit des einen Punkts wird gebrochen. Zwei gleich-
berechtigte Gesellen stellen sich neben ihn und fordern ihr konstituie-
rendes Mitspracherecht im Sinngeschehen. Wihrend diese den einen
als unbequeme Aufwiegler erscheinen mogen, die unnachgiebig eine
Umverteilung der Definitionsmacht einfordern, sind sie den anderen
Hoffnungstriger fiir mehr Freiheit und Partizipation. Der Ubergang
vom Punkt zu den Punkten signalisiert zeichenpolitisch die Anerken-
nung der Gewaltentrennung: Das dialogische Prinzip zwischen Sinn-
produktion und Sinninterpretation wird zeichenhaft noch um die Di-
mension eines je Anderen erginzt.

Revolutionare

Neben der Demokratisierung des Verstehensvorgangs, den die drei
Auslassungspunkte anzeigen, dynamisieren die Punkte, um die es
hier geht, noch auf einer weiteren Ebene fiir wenig domestizierbares
Wildes. Stand vorher die im Schriftbild sichtbare Verdreifachung des
Punktes im Vordergrund, geht es nun um die Beziehung zwischen den
Auslassungspunkten und dem durch sie Bezeichneten. Die Setzung
des Auslassungszeichens bewegt sich hier philosophisch spannungs-
reich zwischen Aufgaben der Reprisentation und der Interpretation.
Sind die Punkte nur diensteifrige Liickenbiisser oder durchsetzen sie
den Text so, dass neuer sozialer Raum entsteht?

Wie bereits erwdhnt beginnt die orthographische Geschichte des
Auslassungszeichens sozusagen harmlos bei der Abkiirzung eines
Wortes, beim Fehlen eines Namens oder der Streichung eines Satztei-
les. Die Zeichen stehen dabei als Ersatz fiir etwas Bestimmtes. Bis heu-
te entspricht dies der einen sprachlichen Funktion der Auslassungs-
punkte. Sie fungieren dabei als Statthalter fiir bewusst Weggelassenes
oder noch Fehlendes. So verwendet bekriftigen die Auslassungszei-
chen stets das enge Verhiltnis zwischen Zeichen und Bezeichnetem.
Die Moglichkeit der eindeutigen Identifikation der Bedeutung des
Zeichens wird dabei nicht in Frage gestellt. Vielmehr werden die Aus-
lassungspunkte in diesem Kontext dem Anspruch einer sich als all-

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die AUSLASSUNGSPUNKTE | 105

gemein und rational vorstellenden Sprache gerecht. Die Liicke fiillend
reprisentieren die Punkte die bewusste Entscheidung einer schreiben-
den Person, die sich an rationalen Kriterien orientiert: Der Text wird
kiirzer, die zitierte Aussage wird auf das Wesentliche reduziert, die
Effizienz der Lektiire wird gefordert, problematische Passagen werden
ausgespart. Dienen die drei Punkte hier vor allem der Text6konomie
werden sie anderswo zu Kieselsteinen im Getriebe.

Bodmer beschreibt 1768 in seinen Grundsitzen der deutschen
Sprache den Gebrauch der Auslassungszeichen folgendermassen:
»Dem Leser mehr zu denken geben als man sagt (...).«° Die Auslas-
sungspunkte stehen ihrer zweiten Funktion nach nicht mehr nur fir
etwas Konkretes, das weggelassen, aber eindeutig definiert ist, son-
dern sie laden den Lesenden zum selbstindigen Weiterdenken ein. Sie
fordern ihn stets von neuem zur Interpretation und Fortschreibung
heraus. Die Punkte losen sich hierbei aus ihrem Stellvertreterdasein
und werden zum Auftakt fiir einen lebendigen Austausch. Sind die
Punkte hier Einladung zum Selbstdenken, lassen sie sich anderswo
immer mehr auf ein Verhiltnis mit den Emotionen und Trieben ein.

Als bewusst gesetztes Stilmittel zur Verstirkung des emotionalen
Ausdrucks tauchen die Auslassungspunkte zuerst in der frithen Neu-
zeit unter dem Einfluss des wieder erstarkten Interesses an Rhetorik
auf. Im Riuickgriff auf Texte von Quintilian wird der Abbruch der Rede
in einen Zusammenhang mit starker Gefithlsbewegung gestellt. Um
der Intensitit des Zorns angemessen Ausdruck zu verleihen, wird der
unerwartete Abbruch der Rede mitten im Satz empfohlen. Die Ausspa-
rung verstirkt die Expression. Die abrupt eingesetzte Sprachlosigkeit
vermittelt den Zuhoérenden sinnlich die nicht zu kontrollierende Kraft
der Empfindung” Diese frithen Verweise auf den Zusammenhang
zwischen dem Erleben und den Auslassungspunkten wird, wie ein-
gangs von Adorno moniert, im 19. Jahrhundert weiter ausdifferenziert.
Parallel zur psychologischen Entdeckung des Unterbewusstseins wird
in der deutschsprachigen Literatur vermehrt auf das Zeichen der drei
Punkte zurtickgegriffen.® Sie werden zum Ausdruck, mit dem das

6 | Johann J. Bodmer zitiert nach S. Hochli: Zur Geschichte der
Interpunktion im Deutschen, S. 225.

7 | Quintilian zitiert nach Klein, Wolf Peter/Grund, Marthe: Die
Geschichte der Auslassungspunkte, S. 31.

8 | Zur fritheren Verwendung der Punkte in der russ. Literatur:
Brigitte Obermayr: »Auslassungspunkte als Materialspur am Beispiel von
A.S. Puskins E. Oneging, in: Sonderforschungsbereich 626 (Hg.), Astheti-
sche Erfahrung: Gegenstinde, Konzepte, Geschichtlichkeit, Berlin 2006.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | CHRISTINE ABBT

im Unterbewusstsein Wirksame, die Sprache Antreibende, aber von
dieser nie ganz Einzuholende, doch noch einen Eingang in die Schrift
findet. In diesem Prozess verlieren die Auslassungspunkte zuneh-
mend das Wesen eines traditionellen Interpunktionszeichens.

Arthur Schnitzlers Reigen ist voll von drei, vier und mehr Punkten.
In der handschriftlichen Fassung des Stiicks erscheinen die Punkte
in ungeordneter Anzahl.9 Sie verweisen nicht mehr nur auf weggelas-
sene Satzteile, sondern zeigen sich als Eigenschaft der Sprache selbst.
So als wire das Zeichen die sichtbare Spur einer tief in die Sprache
selbst eingeschriebenen Eigenschaft, Spitzen eines nie zu Wort Kom-
menden, stets Wirksamen, Trennenden. Dass in der Literatur auch
fir das Theater diese Schrift-Zeichen verwendet werden, macht noch
deutlicher, dass damit eine der Sprache eigene Qualitit verstirkten
Ausdruck finden will.** Die Dialoge iiber die Liebe scheinen férmlich
durchléchert von der ungestillten, vielleicht unstillbaren Sehnsucht
nach tragender Liebe, nach echtem Gefiihl, das sich in der Sprache
Ausdruck sucht und ihn nicht findet.

»Der Gatte: Woran mein Schatz?

Die junge Frau: An ... an ... an Venedig. ...

Der Gatte: Die erste Nacht ...

Die junge Frau: Ja ... so ...

Der Gatte: Was denn — ? So sags doch!

Die junge Frau: So lieb hast du mich heut!

Der Gatte: Ja, so lieb.

Die junge Frau: Ah ... Wenn du immer ...

Der Gatte in ihren Armen: Wie?

Die junge Frau: Mein Karl!

Der Gatte: Was meinst du? Wenn ich immer ...

Die junge Frau: Nun ja.

Der Gatte: Nun, was wir denn, wenn ich immer... ?
Die junge Frau: Dann wiisst ich eben immer, dass du mich lieb hast.«"

9 | Abdruck der Handschriften von 1896/1897 in: Arthur Schnitz-
ler: Ein Liebesreigen. Die Urfassung des »Reigen« hg. von Gabriella Ro-
vagnati, Frankfurt/Main 2004.

10 | Wie wenn Odon von Horvath dem Zeichen, das nur in der Schrift
vorkommt, zuwenig Kraft fiir die miindliche Umsetzung auf der Biithne
zutraut, erscheint in seinen Stiicken als Ausdruck desselben Phinomens
jeweils in Klammern der Vermerk »Stille«.

11 | Arthur Schnitzler: Reigen, Frankfurt/Main 1960, S. 57.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die AUSLASSUNGSPUNKTE | 107

Die frithe Regel der Interpunktion »Schreibe wie du sprichst« wird
nun fiir die Verwendung des Auslassungszeichens transformiert zu:
»Empfinde und denke weiter als du liest.« Das Zeichen steht nicht
mehr in enger Nihe zum miindlichen Vortrag, es verselbststindigt
sich und gewinnt semantische Eigenqualitit. Das vielschichtige Spek-
trum des Gefiihls der Liebe, all seine abgriindigen Spielarten und Ver-
letzungspotentiale, grundieren auch die kurze Erzihlung Jauregg von
Thomas Bernhard. Der als Monolog eines Ichs angelegte Text beginnt
ohne auffillige Zeichensetzung. Je spiirbarer der Text die Not des
Sprechenden macht, je briichiger sich der Grund zeigt, worauf sich die
Sprache bewegt, desto gehiufter erscheinen die Flecken. Sie ziehen
sich parallel zum Gesprochenen durch die Schrift und entfalten einen
Subtext mit gegenldufiger Aussage.

»... Aber ich weiss auch, dass es licherlich ist, eine verzweifelte Existenz zu
fithren, auch nur die Feststellung zu machen, man fiihre eine verzweifelte
Existenz, ist licherlich, wie ja der Gebrauch des Wortes >Verzweiflung< an
sich schon licherlich ist... und wie, wenn man es iiberlegt, alle Worter, die
man gebraucht, auf einmal licherlich werden... aber ich erlaube mir keine
Abschweifung, licherlich oder nicht, meine Existenz ist eine verzweifelte,
wie es ja in den jaureggschen Steinbriichen nur verzweifelte Existenzen
gibt, nicht eine einzige nichtverzweifelte, aber wie die anderen ist auch die
meine, den Umstinden in den jaureggschen Steinbriichen entsprechend,
apathisch geworden, anspruchslos... Ich sage mir, ich bin zwar verzwei-
felt, aber ich muss nicht verzweifeln, grundsitzlich bin ich ja immer ver-
zweifelt, grundlegend, aber ich muss nicht verzweifeln...«

Die literarischen Beispiele zeigen Moglichkeiten, wie das, was die
Sprache begleitet, aber nicht vollumfinglich in jener zu Wort gelangt,
doch Ausdruck finden kann. Das differenzierte Sensorium der Litera-
tur fir das Abwesende und ihre unzihligen Strategien, dieses erfahr-
bar zu machen, wird von den philosophischen Ansitzen, die sich um
die Vielschichtigkeit des Sinngeschehens interessieren, anerkennend
oder sogar staunend zur Kenntnis genommen. So unterschiedlich die
philosophischen Auffassungen sind, die im Folgenden skizziert wer-
den, so iibereinstimmend richten sie ihr Augenmerk auf dasjenige,
was aus dem Gesprich ausgeschlossen bleibt oder in der Sprache nicht
ins volle Recht gesetzt werden kann. Die drei Piinktchen vollziehen in
dieser philosophischen Perspektive und Verwendung eine Verwand-

12 | Thomas Bernhard: »Jauregg«, in: Ders., Prosa, Frankfurt/Main
1971, S. 59.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | CHRISTINE ABBT

lung dhnlich jener des Aschenputtels. Das vernachlissigte und mit
unangemessenen Aufgaben betraute Madchen wird darin bekanntlich
zur faszinierenden Frau. Anders als im Mirchen, wo der Prinz die
Identitit der Begehrten herausfindet, bleibt die Herkunft der Zeichen
allerdings geheim. So als ob die Punkte sich selbst jene alles verin-
dernden drei Nusse sind, sich ausstattend mit gewaltiger performa-
tiver Kraft, die ihnen erlaubt, sichtbar zu machen, was nicht sichtbar
gemacht werden kann.

Spurengange in zwei Richtungen:
Aus dem Brachland ins Unendliche

Die philosophischen Punktspuren lassen sich, wie gezeigt wird, in
zwei Richtungen begehen. Die eine Bewegung, die dem Lesefluss ent-
spricht, fithrt in die offene Weite, in eine unbestimmte und damit
mogliche Zukunft. Folgt man den Punkten aber riickwirts, gegen die
gingige Lesegewohnbheit, fithren einen die Punkte zu den Worten hin
und scheinen den Ubergang zwischen sprachlichem Brachland und
Kulturlandschaft zu markieren.

Der »spekulative Satz« zeichnet sich nach Hegel durch in zwei
Richtungen verlaufende Bewegungen aus. Die eine Bewegung ver-
lduft vom Satzsubjekt fort zum Pridikat, die andere vom Pridikat auf
das »stehengebliebene« Subjekt zuriick.? Anders als bei Hegel fiir
den »spekulativen Satz« vorgeschlagen, lassen sich die Differenzen
der im Folgenden vorgestellten philosophischen Sprachverstindnis-
se in Bezug auf Identitdt bzw. Nichtidentitdt von Subjekt und Objekt
nicht mehr in einen Satz aufheben. Wihrend phinomenologisch-her-
meneutische Ansitze die Punktzeichen als in der Sprache bleibende
Souvenirstiicke aus Erlebniswelten vorstellen, liegt der Fokus dekons-
truktiver Ansitze auf der unaufhoérlichen Fortschreibung. Erstere ver-
neinen einen Bruch zwischen »Leben« bzw. »Sein« und Sprache, letz-
tere erheben diese Differenz zur grundlegenden Bedingung.

Den metaphysischen Griff zu den Sternen ersetzen beide Sprach-
auffassungen ihrem Selbstverstindnis nach durch Vorstellungen viel-
dimensionaler Wechselwirkung bzw. unendlicher Textur. Der leuch-
tende Asterisk fillt damit wie bereits angetont auf den Boden. Dort

13 | G. W. Friedrich Hegel: Phinomenologie des Geistes, hg. von J.
Hoffmeister, Leipzig 1949, S. 51. Zur Bedeutung der Bewegungsrichtun-
gen bei Hegel: Josef Simon: »Ethik und Asthetik des Zeichens, in: Ders.
(Hg.), Orientierung in Zeichen, Frankfurt/Main 1997, S. 278ff.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE AUSLASSUNGSPUNKTE | 109

glimmen die drei Meteoriten als Zeugen anderer Dimensionen in der
Sprache fort. Je nach philosophischer Betrachtung lassen sich nun
diese Punktspuren als Uberreste oder Vorrite begreifen. Wihrend die
einen den verbliebenen Sternstaub suchen, erméglicht den anderen
die Anerkennung, ganz in der Welt angekommen zu sein, neue Pers-
pektiven. Das philosophische »Zeugnis«, das die drei Punkte verstan-
den als Meteoriten ablegen, ist dementsprechend unterschiedlich.

Uberreste aus dem Brachland

Werden die Punktspuren als Uberreste aufgefasst, stellt sich sofort die
Frage nach dem grosseren Ganzen, aus dem diese Derivate stammen.
Unter dem Begriff »hermeneutischer Holismus« lisst sich dieses
als eine vorgingige lebensweltliche Einheit vorstellen, in welcher Sein
und Denken aufgehoben sind. Denker wie Husserl, Dilthey oder Hei-
degger reflektieren, in unterschiedlicher Weise, die Spuren in diese
Richtung. Als sichtbare Zeichen in der Schrift sind die Punkte zwar
nur Bruchteile aus jenem weiten Brachland, sie sind aber im Verstind-
nis solcher Hermeneutik eben doch noch aus dem gleichen Material
oder »Stoff« wie dieses. »Mein Bewusstsein ist der Ort, welcher diese
ganze scheinbar so unermessliche Aussenwelt einschliesst, der Stoff,
aus welchem alle Objekte, die sich in ihr stossen, gewoben sind.« Die
Stoffspur des »Lebens« zieht ihre Fiden bis ins Erkennen hinein. Das
hat Konsequenzen fiir die Sinnkonstitution. Sprache, Denken und
Wirklichkeit unterliegen einem einheitlichen Prinzip. »Wir miissen
von der Einsicht ausgehen, dass die Lebenseinheit oder das Subjekt
und das Ding oder das Objekt nicht nur korrelat sind, einer vom ande-
ren untrennbar und ohne es nicht bestehend, sondern auch analog.«®

14 | Phinomenologische, lebensphilosophische und fundamental-
ontologischen Theorien sind hier unter den Begriff hermeneutischer Ho-
lismus gefasst und dem dekonstruktiven Holismus gegeniibergestellt. Zu
dieser Einteilung: Gerhard Pasternack: »Reprisentation und Interpreta-
tion«, in: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), Welten in Zeichen — Sprache, Per-
spektivitit, Interpretation, Reihe Philosophie und Geschichte der Wissen-
schaften Band 52, Frankfurt/Main, Bern, Berlin, New York 2002, S. 174 ff.

15 | Wilhelm Dilthey: Grundlegung der Erkenntnis, Die Tatsachen
des Bewusstseins, Breslauer Ausarbeitung, Ges. Schriften, Band XIX, S.
59-

16 | Wilhelm Dilthey: »Leben und Erkennenc, in: Ders., Das Wesen
der Philosophie, Stuttgart1984, S.169.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | CHRISTINE ABBT

Obwohl einem Subjekt die selbst erfahrene »Lebenseinheit« und ein
»Objekt« in verschiedener Weise aufgehen, ist ihre Struktur »nichst-
verwandt«. Der Dreischritt »Erleben, Ausdruck, Verstehen« ist bei Dil-
they in einem dynamischen Wirkungszusammenhang qualitativ und
strukturell aufeinander bezogen.

An »drei Hauptsitzen« lisst sich das untrennbare Verhiltnis von
Erleben und Verstehen differenzieren. Dabei wird deutlich, dass Dil-
they Husserls Gleichsetzung von Empfinden und Empfundenem ab-
schwicht, aber nicht aufgibt.

»Die Erweiterung unseres Wissens iiber das im Erleben Gegebene voll-
zieht sich durch die Auslegung der Objektivationen des Lebens, und diese
Auslegung ist ihrerseits nur méglich von der subjektiven Tiefe des Erle-
bens aus. Ebenso ist das Verstehen des Singularen nur méglich durch die
Prisenz des generellen Wissens in ihm, und dies generelle Wissen hat
wieder im Verstehen seine Voraussetzung. Endlich erreicht das Verste-
hen eines Teiles des geschichtlichen Verlaufes seine Vollkommenheit nur
durch die Beziehung des Teiles zum Ganzen, und der universal-histori-
sche Uberblick iiber das Ganze setzt das Verstehen der Teile voraus, die in
ihm vereinigt sind.«”

Zwischen Erleben und Verstehen setzt der Vorgang der Objektivation
ein, durch welche jene geistigen Tatsachen geschaffen werden, an
denen sich der Vorgang des Verstehens entfalten kann. »So tut sich
uns im Erleben und Verstehen vermittels der Objektivation des Lebens
die geistige Welt auf.«® Der Prozess der Objektivation vermittelt zwi-
schen Erleben und Verstehen, ohne dass sich dabei jedoch der Aus-
druck aus der verbindenden Wirkungseinheit 16st. Der lebensweltliche
Zusammenhang gibt den Boden fiir alle Erkenntnisleistung und fiir
alle wissenschaftliche Bestimmung ab, wie es bei Husserl heisst und
kann nur unter Einbeziehung der vorpridikativen Urteile expliziert
werden."

Es wire falsch, die Auslassungspunkte in dieser philosophischen
Verwendung als sprachliche Reprisentanten eines vorpridikativen Be-
reichs auszumachen. Sie stehen nicht bruchstiickhaft fiir das uniiber-
schaubare Brachland, sondern sie tragen seine Eigenschaft mit. Sie

17 | Wilhelm Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften, Frankfurt/Main 1970, S. 185.

18 | Ebd,, S.18s.

19 | Edmund Husserl: Erfahrung und Urteil, Untersuchungen zur
Genealogie der Logik, Hamburg 1985, S. 38.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE AUSLASSUNGSPUNKTE | 111

sind sozusagen Triger desselben genetischen Codes. Verstehen ist ein
Selbstverstehen, das verschiedene Vorgehensweisen beinhaltet wie et-
wa Nachempfinden, Einfiihlen, Erinnern. Diese Titigkeiten, Formen
der Auslegung, richten ihren Blick auf ihre Entstehung, gleichzeitig
vollzieht sich das Interpretieren immer auf eine Zukunft hin. Verste-
hen ist Entwerfen.

Mit Heidegger verweisen die Punkte darauf, dass es einen Zugang
zum »Sinn von Sein« nur iiber ein konzeptualisiertes Seiendes geben
kann, dem immer schon ein vorgingiges Seinsverstindnis zukommt.
»Seinsverstindnis ist selbst eine Seinsbestimmtheit des Daseins.«*
Damit wechselt die Richtung des Spurengangs auch in dieser philo-
sophischen Prigung. Auslegen und Verstehen haben Entwurfscharak-
ter. Die Uberreste gewdhren keinen stabilisierten Zugang zu einem
letzten (oder ersten) Deutungshorizont, sondern fordern stets heraus,
Sinn zu entwerfen. Sie sind damit nicht nur Uberreste, sondern eben
auch Vorrite fiir eine offen bleibende Zukunft. Der unfertige Satz, der
formal einen Hauptteil in Diltheys differenzierter Analyse Der Auf-
bau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften abschliesst und
einen beim Lesen zunichst wenig befriedigt, wird plétzlich tiberra-
schend prizis: »Eben dieses Bestimmen unbestimmt-bestimmter Ein-
zelheiten...«

Bleiben wir bei der Relevanz der Leserichtung in Bezug auf die
philosophische Interpretation der drei Punkte, dann fillt auf, dass
sich im erwihnten Schlusssatz von Dilthey die Punkte zwar als Uber-
reste vorstellen, sie sich aber auch als Offnung auf eine Zukunft hin
lesen lassen. Wenn wir nun mit Derrida die Betrachtung der Punk-
te als Vorrite angehen, wird die Sache vom Bild der Bewegung her
zunichst schwieriger. Derrida qualifiziert sein Schreiben nidmlich in
verschiedenen Varianten als »verkehrtherum schreiben«*. Wenn ihm
die Punktspuren aber Vorrite fiir die Méglichkeit der Zukunft sind,
warum das »verkehrtherum« Schreiben?

In der Auseinandersetzung mit Husserl macht Derrida kenntlich,
worin die Unterscheidung zwischen Dekonstruktion und Phinomeno-
logie liegt, nimlich eben in der Riickbindung letzterer an die Ontolo-

20 | Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen 20060, S. 12.

21 | Wilhelm Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt, S. 272.

22 | »Ich habe notwendig verkehrtherum geschrieben — um mich
Notwendigkeit zu ergeben.« Jacques Derrida: Die Postkarte. Von Sokra-
tes bis an Freud und Jenseits. Ubers. Von H.-]. Metzger Berlin 1982, hier
zitiert nach Ders.: Auslassungspunkte. Gespriche, in: Peter Engelmann
(Hg.), Wien 1998, S. 13.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | CHRISTINE ABBT

gie.” Derrida »verkehrt« in Absetzung zu Husserl das Verhiltnis von
Sein und Sprache: »Man muss das Urspriinglich-Sein von der Spur aus
denken, nicht umgekehrt.«*¢ Ubertrigt man diese Forderung auf die
Auslassungspunkte, dann werden diese nun zum letzten und ersten
Ausgangspunkt des Denkens. Sie sind nicht mehr Zeichen ihrer Her-
kuntft, berichten nicht mehr von ihrer Reise, zeigen keinen Sternstaub
mehr, sondern sie sind nichts Anderes als Spur. Damit kommen die
Punkte vollstindig auf den Boden der Erniichterung. Uberraschen-
derweise funkeln sie aber in dieser neuen Setzung erst recht und noch
dazu in einem wirmeren, wenig blendenden Licht!

Vorréate fiir die Zukunft

Werden die Auslassungspunkte als kleine Vorrite bezeichnet, stellt
sich die Frage: Vorrite wofiir? Mit Jacques Derrida kénnten wir ant-
worten: Fiir die Zukunft und hier fiir die Moglichkeit der Demokra-
tie im Kommen. Denn die postmetaphysische Setzung der Zeichen
fiihrt den Demokratisierungsprozess nun nicht mehr nur mit Spra-
che, sondern noch in der Sprache fort. Allerdings unterscheiden sich
bei Derrida die Punkte der Auslassung nicht von anderen Zeichen. Es
gibt keine Hierarchisierung mehr zwischen den Zeichen. Ein anderes
Satzzeichen konnte, wenn tiberhaupt, hier sogar in Bezug auf die Spra-
che ins Innere des zentrumslosen Feldes riicken: In dem Augenblick,
in dem man »die Moglichkeit eines solchen transzendentalen Signifi-
kats in Frage stellt und wo man erkennt, dass jedes Signifikat auch die
Rolle eines Signifikanten spielt, wird die Trennung von Signifikat und
Signifikant — das Zeichen — von der Wurzel her problematisch.«* Die
Bejahung der Welt als Zeichen, das heisst die Prioritit der Zeichen-
funktion vor der Ontologie, tiberfithrt das binire Verhiltnis von Sig-
nifikat und Signifikant in ein Gewebe aus Verweisen. »Diese Verket-
tung, dieses Gewebe ist der Text, welcher nur aus der Transformation
eines anderen Textes hervorgeht.«*® In der Folge spricht Derrida von
der epochalen Herrschaft der Anfithrungszeichen, die fur alle Begrif-

23 | Jacques Derrida: Die Stimme und das Phinomen, Frankfurt/
Main 2003, S. 39.

24 | Ebd,, S. u5.

25 | Jacques Derrida: Positionen, Gespriche mit Henri Rose, Julia
Kristeva u.a., Graz, Wien 1986, S. 56/57.

26 | Ebd, S. 67.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE AUSLASSUNGSPUNKTE | 113

fe aufgerichtet ist.” Die Anfiihrungszeichen sind es zudem auch, die
Derrida explizit als Darstellungsmittel nutzt, um den jeweiligen Sinn
unabschliessbar durch den in der Schwebe gehaltenen Bezug offen zu
halten.®

Nicht erst in der Auslegung passiert aus dieser Sicht Verinderung,
sondern schon in der Wiederholung. Jede Zeichenverwendung bekrif-
tigt die Moglichkeit von Zukunft. Derridas Denken der »Iterabilitit«
ist radikaler als der hermeneutische Ansatz und auch noch radikaler
als bei Nietzsche durchgefiihrt. Nicht nur gibt es »kein zweites Mal,
was bereits Nietzsche zu bedenken gibt, sondern noch irritierender:
Derrida macht darauf aufmerksam, dass es kein erstes Mal gibt, »weil
das erste Mal erst im Nachhinein als solches festgestellt werden kann,
vom zweiten Mal her, so dass das erste Mal in Wahrheit ein drittes Mal
ist.«*® Wihrend die Anfiithrungszeichen die Eigenschaft des Textes als
unendliches Gewebe anzeigen, markieren die drei Punkte die diesem
Denken eigene Auffassung der Differenz und Nachtriglichkeit. »Wo
und wann beginnt ...? Ursprungsfrage. Dass es aber keinen Ursprung,
das heisst keinen einfachen Ursprung gibt, dass die Ursprungsfragen
mit einer Metaphysik der Prisenz beladen sind, das diirften wir zwei-
fellos erfahren, wenn wir tiber die Spur nachdenken.«3° Es gibt keinen
einfachen Ursprung. Es gibt keinen Anfang und kein Ende. Es gibt
kein Dahinter oder Davor. Derrida insistiert auf der alleinigen diffe-
rentiellen Konstitution des sprachlichen Zeichensystems. Jede Analy-
se stosst insofern auf eine absolute Grenze.

»Genauso wie der Ausdruck nicht kommt und sich als eine >Schicht« der
Gegenwirtigkeit eines vor-ausdriicklichen Sinns hinzufiigt, genauso
auch kommt nicht das Draussen der Anzeige und affiziert akzidentiell das
Drinnen des Ausdrucks. Thre Verflechtung* ist originir, sie ist keine kon-
tingente Verkniipfung, die eine methodische Aufmerksamkeit und eine
geduldige Reduktion auflésen konnten. Bei all ihrer Notwendigkeit stosst
die Analyse darin auf eine absolute Grenze. Doch auch wenn die Anzei-

27 | Jacques Derrida: »Sporen, Die Stile Nietzsches«, in: Werner
Hamacher (Hg.), Nietzsche in Frankreich, Frankfurt/Main, Berlin, Wien
1986.

28 | Gerhard Pasternack: Reprisentation und Interpretation, S. 186.

29 | Zur Uberbietung des Paradoxons bei Nietzsche durch Derrida
siehe: Philippe Forget: »Vor dem Zeichen, in: Tilman Borsche/Werner
Stegmaier (Hg.): Zur Philosophie des Zeichens, Berlin, New York 1992,
S.13.

30 | Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main 1974, S. 130.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | CHRISTINE ABBT

ge sich nicht zum Ausdruck hinzufiigt, der sich nicht zum Sinn hinzu-
fugt, kann man nichtsdestoweniger, was sie betrifft, von einem originiren
»Supplement« sprechen: ihre Hinzurechnung suppliert einen Mangel,
eine originire Nicht-Gegenwart.«'

Als Differenzzeichen oder als Zeichen des »Supplements« begriffen
liegt die Sprengkraft der drei unscheinbaren Piinktchen also einer-
seits darin, dass sie in der Wiederholung eines einzelnen Zeichens
das ganze Feld der Zeichen und ihrer Verwendungen miteinbeziehen
und die Sinnfindung als unsicher und temporal nachgeordnet sicht-
bar werden lassen. Die Punkte sind doppeltes (und verdreifachtes)
Sinnbild der Eigenschaft aller Sprache: Originire Verflechtung und
Nicht-Gegenwart. Vielleicht liegt darin ihre gingige Verkennung: Die
Punkte erinnern unerbittlich, woran kaum gern gedacht wird: »Im
Gegensatz zu dem, was unser Wunsch nicht umhin kann, versucht zu
sein zu glauben, entzieht die Sache selbst sich stets.«3* Daraus schopft
Sprache ihren unendlichen Vorrat an Moglichkeiten fiir die Zukunft
und in der Zukunft.

Sinn ist nicht prisent, sondern nur im Durchgang durch alle anderen
Elemente des Systems gegeben. Derrida verneint, dass zu irgendeinem
Zeitpunkt, in irgendeinem Sinn ein einfaches Element als solches pri-
sent wire und nur auf sich selbst verwiese. »Kein Element kann je
die Funktion eines Zeichens haben, ohne auf ein anderes Element,
das selbst nicht einfach prisent ist, zu verweisen.«®® Eine Sprach-
auffassung, die die daraus resultierende unendliche Mehrdeutigkeit
tibersieht, wird nicht nur dem Verweischarakter der Sprache nicht ge-
recht, sondern auch nicht dem einzelnen Menschen. Die Auslassungs-
punkte kénnen in den Texten von Derrida insofern zusitzlich als Mar-
kierungen des Ubergangs zwischen Sprachanalyse und praktischer
Philosophie gelten. Denn eine Sprache, die ihre eigene Gesetzlichkeit
ausblendet und ihre Nicht-Gegenwart verschweigt, entfaltet Gewalt.
Damit riickt die Frage nach der Relevanz auslassungsdiftferenzierter
Ansitze in den Blick.

31 | Jacques Derrida: Die Stimme und das Phinomen, S. 117.
32 | Ebd, S.140.
33 | Jacques Derrida: Positionen, S. 66.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE AUSLASSUNGSPUNKTE | 115

Zur Relevanz der Spurensuche

Die Auslassungspunkte werden, in sehr verschiedener Interpreta-
tion, zum prigenden Moment sprachphilosophischer Ansitze. Wire
der Sammelbegriff »Kontinentalphilosophie«, der diese Denkforma-
tionen bekanntlich auf wenig befriedigende Weise zu subsumieren
versucht, nicht angemessener zu ersetzen durch die Bezeichnung
»Auslassungsanalytische Philosophie«? Auslassungsanalytischem
Denken wird die Herausbildung eines besonderen Sensoriums fiir
das Abwesende zum philosophischen Anliegen. Dieses prigt das
Selbstverstindnis, wonach Sprachphilosophie immer schon prakti-
sche Philosophie ist. Der Einbezug des die Sprache iibersteigenden,
»immer schon seinsverstehenden Daseins« (Heidegger) oder eines
dezentrierten Prozesses »unendlicher Verweisungen« (Derrida) ins
Denken wird dementsprechend nicht als Risiko fiir eine gesicherte
Wissensproduktion erachtet, sondern als spezifisch geisteswissen-
schaftliche Herausforderung vorgestellt. Mehr noch: Die Anerken-
nung des Unergriindlichen, das Sprache und Denken bestimmt, wird
zur normativen Bedingung fiir die Moglichkeit von Verstehen und
Gerechtigkeit erhoben. In der Folge wird die Suche nach einem ein-
deutig gesicherten Aussagesinn durch das Bemithen um eine dem
Menschen angemessene Beschreibung der Zusammenhinge und
Wechselwirkungen ersetzt. Dabei weicht der eine auf den Punkt ge-
brachte Sinn den Sinnen.34

Als ob sich das biblische Wort seltsam in der philosophischen Zei-
chensetzung realisierte, wonach die Letzten die Ersten sein werden,
haben sich die Punkte der Auslassung von einem der schwichsten
Satzzeichen, dem weder die Schirfe und Klarheit des Punktes noch
die mystische Faszination der Leerstelle zugesprochen wird, zu dem
Zeichen von Sprache gemausert, das seine eigene Zeitlichkeit am ra-
dikalsten mitdenkt.’s

Ernst Tugendhats Kriterien folgend wird den Ansitzen, die das
Bewusstsein fiir Auslassungen und Ausgelassenes aufwerten und die
Punkte zeichenpolitisch ins Recht setzen, Anthropologie zur ersten

34 | Eine besondere Variante im Umgang mit Punkten wird in die-
sem Band im Beitrag von Donata Schoeller in Bezug auf die Philosophie
von Eugene Gendlin vorgestellt.

35 | »Die unendliche différance ist endlich.« Vgl. zum Verhiltnis von
Tod und der Endlichkeit der unendlichen différance Jacques Derrida: Die
Stimme und das Phinomen, S. 136ff.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | CHRISTINE ABBT

Philosophie.s® Diese hitte demnach nicht in erster Linie zu fragen, ob
sie den Kriterien eng gefasster Wissenschaftlichkeit gentigt, sondern
ob sie das Menschsein in seiner Grésse, Komplexitit und Abgriindig-
keit moglichst genau beschreiben und verstindlich machen kann und
das in einer Sprache, die der Gefahr erneuter metaphysischer Setzung
stets gewahr wird. Die drei Auslassungspunkte sind solcher Philo-
sophie nicht Abbruch der Rede, nicht weggefallene Schrift, sondern
sikularisierte Einladung. ... komm reden wir ... streiten wir ... suchen
wir nach einem treffenderen Ausdruck, nach gutem Rat ... bleiben wir
im Gesprich ... schreiben wir uns fort ... du und ich und ...

36 | Ernst Tugendhat: »Anthropologie als >Erste Philosophie«, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Berlin 55 (2007), S. 5-16.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Gedankenstrich.

»stille Ekstase«!

TiMm KAMMASCH

Ohne ihn gegen den Strich gelesen zu haben, gibt er nicht preis, was er
verbirgt. Den Strich gegen den Strich lesen heisst, ihn nicht bei seinem
herkommlichen Namen nehmen; heisst, ihn nicht als Gedankenstrich
lesen; heisst, ihn nicht im Horizont eines Sprachdenkens auslegen,
dem zufolge Zeichen Erleidnisse der Seele durch extramentale Tatsa-
chen reprisentieren; heisst, ihn nicht in einer Tradition lesen, die in
Aristoteles’ Peri hermeneias* den Grundtext ihrer Vorstellung von Re-
prisentation und Referenz durch sprachliche Zeichen erkennt. Dieser
Tradition zufolge entspricht die im Gedankenstrich in Erscheinung

1 | Die Wendung »estasi silenziosa«verdanke ich dem Jesuiten Da-
niello Bartoli, Rektor des Collegio Romano der Universita Gregoriana in
den Jahren 1671-1673, sowie Norbert Wolf, der sie in seine Besprechung von
Berninis HI. Theresa in der Verziickung tibertragt, vgl. Anmerkung 26.

2 | Aristoteles: Peri hermeneias (1, 16a3-8), in: Ders., Kategorien. Her-
meneutik oder vom sprachlichen Ausdruck, hg., iibers. u. eingel. v. Hans
Ginter Zekl, S. 96 u. 97.

3 | Fast wortlich und nahezu vollstindig begegnet die bei Aristote-
les beschriebene Kaskade der Zeichen (»symbola«, »sémeia«) zwischen
Schrift, Laut, mentalem Eindruck und realem Referenten in derselben
Hierarchisierung wieder in Hans-Georg Gadamers Kritik an der fiir ein
Rilke-Gedicht sinnentscheidenden »bildhaften Gegenwart« eines Punk-
tes. Hans-Georg Gadamer: »Poesie und Interpunktion« (1961), in: Ders.,
Gesammelte Werke, Bd.g, Tiibingen 1993, S. 282-288, hier S. 283.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | Tim KammascH

tretende blosse Fiigung der Worter zu einer Wortfolge in ihrer linea-
ren syntagmatischen Sequenz der Folge von Gedanken.+ Der Strich als
Gedankenstrich verkérpert derart allegorisch gelesen die skandieren-
de, phrasierende, analytisch-synthetische Dynamis des Denkens.

Den Strich gegen den Strich lesen heisst indes ebensowenig, den
Strich statt als zueinanderhaltenden lingeren Bindestrich nurmehr als
auseinanderhaltenden Strich zu lesen. Zumindest im Deutschen wire
die einseitige Festlegung des Strichs als entweder Binde- oder Trenn-
strich ein sein performatives Potential und seine Gestalt verkiirzender
Deutungsansatzs Genaugenommen desavouieren aber diese beiden
Kurzstriche ihre jeweilige Benennung als willkiirlich, da sie beide je-
weils beides zugleich leisten — Verbinden und Trennen. Eben das gilt
auch fiir ihren lingeren Zeitgenossen: Einer einseitigen Lektiire legt
sich der Strich also eigentlich quer in den Weg, denn er hilt sie auf
und weist sie immer auch in die Gegenrichtung zum Gegensatz — ein
Streit-Strich, ein Querulant! Als Quer-Strich entspricht es ihm noch
am ehesten, wenn man ihn gegen den Strich liest. Das verlangt indes,
den Strich gegen jedwede willkiirliche Festlegung in seiner Unlesbar-
keit zu lesen und zu beachten, dass er stets gleichermassen ein zuei-
nander- wie auseinanderhaltender, unentscheidbar ein etwas lingerer
Binde- wie Trennstrich ist und damit, genau gelesen, in einem und
zugleich Synthesis und Analysis vollzieht.® Gegen den Strich gelesen

4 | Diese logozentrische Deutung der Sprache klingt selbst bei Ador-
no noch an, wenn er bemerkt, dass der Gedanke am Gedankenstrich
»seines Fragmentcharakters inne« werde (Hervorhebung, TK), Theodor
W. Adorno: »Satzzeichen« (erstverdffentl. in: Akzente, 6 [1956]), in: Ders.,
Noten zur Literatur I, Gesammelte Schriften, Rolf Tiedemann (Hg.), Bd.
11, Frankfurt/Main 4. Aufl. 1996, S. 106-113, hier S. 108.

5 | Vgl. Joachim Grzega: »Von Klammeraffen und Ginsefiisschen:
Kultur und Kognition im Spiegel der Satz- und Sonderzeichen, in: Ono-
masiology Online 8 (2007), S. 1-16, hier S. 2, 7-9. Grzega nennt verschie-
dene Namen des Gedanken- und des Bindestrichs und konstatiert auf
der Grundlage einer empirischen Befragung von 76 deutschsprachigen
»Informanten aus Deutschland« eine »... gewisse Unsicherheit ([...] >ono-
masiologische Unschirfe<) bei der Trennung von Gedankenstrich, Binde-
strich, Trennstrich und deren Benennungen«. In studentischen Seminar-
arbeiten stellt er fest, dass »kein typographischer Unterschied zwischen
Gedankenstrich (linger mit Spatia) und Bindestrich (kurz ohne Spatia)
gemacht« werde.

6 | Mit Bezug auf zwei Gedankenstriche im Konvoi, die eine Par-
enthese in ihre Mitte nehmen, hat bereits Adorno die in sich widerspriich-

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 121

liest sich der Strich in seiner Ambivalenz als Kippfigur, als Trope, in
der sich die Sprache in ihrem Vollzug anzeigt, indem sie sich in ihm
einer eindeutigen Bestimmung entzieht und eben dadurch — wie es der
Strich in konkreter Gestalt vollzieht — differentielle, bedeutungsstif-
tende Beziige etabliert. An zwei prominenten Auftritten des Strichs, in
Kleists Die Marquise von O... (1808) und in Heideggers Vortrag Der Weg
zur Sprache, (1959) soll im Folgenden gezeigt werden, wie dieses Satz-
zeichen »irgend ein« bzw. »das« unbestimmbare Verhiltnis markiert,
das Menschen und Sprache immer schon eingegangen und aus dem
sie als Menschen und Sprache immer schon hervorgegangen sind. Die
parallele Lektiire der beiden Inszenierungen des Strichs misst dabei
nicht nur dessen performatives Potential aus. Nebenbei vermerkt sie
zudem eine Grenze zwischen literarischem und philosophischem
Sprachgebrauch, die ebenso wie der Strich als in beide Richtungen
einladender Ubergang erscheint und in ihrer ironischen Ambivalenz
nicht aus der Sprache zu kriegen ist.

»irgend ein Verhaltnis«” (Kleist)

Bereits 1973 machte Klaus Miiller-Salget den schier endlosen Streit der
Interpretationen von Kleists Erzahlungen an einem »Prinzip der Dop-
peldeutigkeit« fest, das er sowohl in deren »Grof3struktur« als auch in
Kleists »wie bekannt sehr eigenwillige[m] Satzbau« nachwies.® Dass
die Ambivalenz der sprachlichen Struktur am nicht abreissenden Wi-
derstreit der Interpretationen auch im Fall der Marquise von O... ur-

liche Doppelfunktion des Gedankenstrichs vermerkt: »Dagegen halten
die Gedankenstriche, welche die Parenthese aus dem Flu herausstauen,
ohne sie ins Gefingnis zu sperren, Beziehung und Distanz gleicherma-
Ren fest.«, Th. W. Adorno: »Satzzeichen, S. 111.

7 | Zitiert wird nach der Ausgabe der Novelle im Deutschen Klas-
siker Verlag (DKV), Band III unter Angabe der Siglen im Text: Heinrich
von Kleist: »Die Marquise von O...«, in: Ders., Simtliche Werke und Briefe
in vier Binden, Ilse-Marie Barth, Klaus Miiller-Salget u.a. (Hg.), Band III:
Erzihlungen Anektdoten, Gedichte, Schriften, Klaus Miiller-Salget (Hg.),
Frankfurt/Main, S. 143-186, hier S. 168.

8 | Klaus Miller-Salget: »Das Prinzip der Doppeldeutigkeit in
Kleists Erzihlungen, in: Kleists Aktualitit. Neue Aufsitze und Essays
1966-1978, Walter Miiller-Seidel (Hg.), WdF (Bd. 586), Darmstadt 1981, S.
166-199 (zuerst in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 92 [1973], H. 2, S.
185-211), hier: S.166f. u. 196.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | Tim KAMMASCH

sichlichen Anteil hat, steht ausser Frage. Die hier nach wie vor un-
geklirte Frage besteht darin, ob die Marquise von ihrer >Empfingnis«
durch einen der Anfiihrer des russischen Angriffs auf die »im oberen
Italien« gelegene Stadt »M...« (DKV III, 143), den Grafen »F...« (DKV
I11, 146), gewusst habe oder nicht. Der fragliche Akt selbst wird in der
Erzihlung durch den wohl bekanntesten Gedankenstrich der deutsch-
sprachigen Literaturgeschichte zugleich verdeckt wie markiert. Dem-
entsprechend stellt sich die Frage als sein Geheimnis dar: Bewahrt die
Marquise vor der Welt, zuerst vor ihren Eltern, aber auch dem Leser
gegeniiber ein solches Geheimnis? Verstellt sie sich — wie der Strich?
Oder gibt sie alles preis, was sie tatsichlich weiss und was ebenso-
viel ist wie »—«? In anderen, kruderen, in Kleists Worten: Hat sie, wie
sie beteuert, in der Tat sunwissentlich< empfangen, oder aber, wie in
dem bekannten Epigramm zur Erzihlung nicht ohne Witz und Ironie
vermerkt wird, »bloss die Augen zu...« gehalten?°® Dass die Marquise
ein »heimliche[s] Wissen« vorenthalte, war von Josef Kunz als These
formuliert, von Miiller-Salget indes als den Sinn der Erzihlung iiber-
haupt verfehlend abgekanzelt worden" — doch ohne Erfolg. Auch 30
Jahre spiter wird die Frage nach dem »geheimen Wissen« etwa von
Adam Soboczynski erneut gestellt.> Wenn indes der aktuelle Stand
der Erkenntnis bei ihm dahingehend lautet, dass nicht der etwaige Ge-
halt dieses >geheimen Wissenss, sondern eben die umstrittene Frage,
ob die Marquise solch ein Wissen tiberhaupt besitze, das eigentliche,
weil unlésbare arcanum der Marquise sei,® so mag das zunichst wie

9 | Die Wendung vom »wohlbekannten Gedankenstrich in dfer] Welt-
literatur« ist selbst bereits ein Topos in der Literatur zu Kleist; iiber die
performative Zeichenfunktion des beriihmten Gedankenstrichs schweigt
sie sich indes aus, vgl. zur eben zitierten Variation des Topos, Adam So-
boczynski: »Das arcanum der >Marquise von O...«, Kleist Jahrbuch 2004,
Stuttgart 2004, S. 62-87, hier: S. 64.

10 | »... Die Marquise von O... / Dieser Roman ist nicht fur dich,
meine Tochter. In / Ohnmacht! / Schamlose Posse! Sie hielt, weiss ich, die
Augen blofs zu.« (DKV III, 414), vgl. dazu A. Sobczynski: »Das arcanums,
S.71.

11 | Josef Kunz: Die Deutsche Novelle zwischen Klassik und Ro-
mantik, Berlin 1966, S. 133ff., vgl. K. Miiller-Salget: »Das Prinzip der Dop-
peldeutigkeit in Kleists Erzahlungen, S. 178.

12 | A. Soboczynski: »Das arcanum, S. 68.

13 | Ebd,, S. 77: »Das Geheimnis der Marquise, ihr secretum, das,
was gesagt werden konnte, aber nicht gesagt wird, verschliefst sich den
Eltern wie den Lesern als Interpreten der Marquise...«.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 123

eine Resignation vor der Frage erscheinen. Indes, statt es dem Kritiker
in James’ Novelle The Figure in the Carpet (1896) gleichzutun, der mit
detektivischer Akribie das Geheimnis des Autors Vereker (»my little
secret«), dessen »joy of [...] soul«, »loveliest thing in the world«, — »the
very string« —, in dessen Erzihlungen vergebens als Etwas zu begrei-
fen sucht, das sich wie ein Vogel auf einer Leimrute feststellen 14sst,'
erscheint es von geradezu existenziellem Interesse, nach den Griinden
zu fragen, welche die Entscheidung besagter Streitfrage im Fall der
Marquise von O... verunmoglichen. Es sind dieselben, welche die Lek-
tliren in den Bann dieser Erzdhlung ziehen, indem sie bei grosster An-
niherung an das Geheimnis eben dieses deren Zugriff letztlich doch
entziehen. Der Fall der Marquise bleibt die »einmalige Erscheinung
einer Ferne, so nah sie sein mag«.’s

Es geht nachfolgend also darum, zu zeigen, wie Die Marquise von O...
ihre auratische Struktur dem ambivalenten Spiel eines verstellenden
Sagens verdankt, in dessen Mitte gleichsam der Strich als »the very
string« wie ein verkehrt laufender Ariadnefaden die Lektiiren immer
tiefer ins Labyrinth un-méglicher Lesarten verfithrt. Der Strich setzt
in der Tat nicht mehr als »irgend ein Verhiltnis« (DKV III, 168) zwi-
schen der Marquise und dem Grafen in Szene — unbestimmt welches,
in jedem Fall einen »ungeheure[n] Vorfall« (DKV III, 173) mit Folgen.
Die Erzahlung verfithrt die voyeuristische Neugierde des Lesers, da
sie einen narrativen Einblick »durchs Schliisseloch« (DKV III, 180)
zu gewihren verspricht, was aber ein blosses, indes spannend insze-
niertes Versprechen bleibt. Dieses durchzieht die gesamte Erzihlung
und zieht mit sich, weil ohne sie nicht méglich, — die Lektiiren. Das
Versprechen erfiillt sich als Ver-sprechen eben darin, dass es die Er-
wartungen der Leser — von der Vogelstellerart des Kritikers aus James’
Novelle (»the thing we were all so blank about was vividly there...«%)
— nicht erfallt. Was der Strich solchen Lesern verwehrt: die Reprisen-
tation einer Wirklichkeit, versagt auch das Erzihlte wortreich.” Statt

14 | Henry James: »The Figure in the Carpet«, in: Ders., Selected
Tales, John Lyon (Hg.), London 2001, S. 284-313, hier: S. 292-295.

15 | Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner techni-
schen Reproduzierbarkeit, Frankfurt/Main 1977, S. 15.

16 | James: »The Figure in the Carpets, S. 295.

17 | Wegweisend fur die hier erprobte Lesart ist der Aufsatz von
Werner Hamacher: »Das Beben der Darstellung«, in: David E. Wellbery
(Hg.), Positionen der Literaturwissenschaft. Acht Modellanalysen am Bei-
spiel von Kleists »Das Erdbeben von Chili«, Miinchen 2. Aufl. 1984, S.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | Tim KammascH

dass dem Leser mitgeteilt wird, wie die Marquise und der Graf in das
zwischen ihnen durch den »—« (DKV III, 145)* markierte Verhiltnis
verstrickt sind, bietet die Leerstelle des ausgestrichenen Sinns einer
Reihe von textimmanenten Lektiiren Raum, den diese mit christlich-
mythologisch konnotierten Kennzeichnungen fiillen. So verkliren sie
die Marquise zur »Reinere[n], als Engel sind« und lassen sie als »Herr-
liche, Uberirdische«” folglich als Reinkarnation der Jungfrau und Got-
tesmutter erscheinen. Der Graf nimmt sich aus »wie ein [auferstande-
ner] junger Gott«, mithin als Gottessohn, aber auch als Gottvater des
Kindes, indem die Marquise dieses »géttlichen Ursprungs« (DKV III,
168) wihnt. Damit kontrastieren Benennungen der textimmanenten
Interpreten (Vater und Mutter der Marquise), die deren Zweifel an der
>Reinheit« bzw. Aufrichtigkeit der Marquise belegen. Dann erscheint
sie ihnen »nichtswiirdig« (DKV 111, 165) oder als »Hiindin mit zehnfa-
cher List des Fuchses« (DKV III, 173). Die Marquise hingegen sieht im
Vater ihres Kindes auch wieder einen »Auswurf seiner Gattung ... aus
dem zertretensten und unflitigsten Schlamm hervorgegangen« (DKV
111, 168). Wie es auch »gedreht und gewendet« (DKV III, 168) wird — in
dem Grafen und der Marquise scheinen sich Engel und Teufel (DKV
I11, 186) bzw. »Cherub« (DKV III, 174) und »Furie« (DKV III, 184) zu
vereinen. In diesen widerstreitenden textimmanenten Lektiiren wird
die Marquise ebenso wie der Graf letztlich unlesbar. Die Erzihlung
entfaltet so jene Ambivalenz, in der sich der Strich jeder Eindeutigkeit
und Reprisentation versagt, indem er keine der von ihm in sein Ver-
hiltnis gesetzten Figuren normativ vor der anderen auszeichnet. Um-
gekehrt laden die ambivalenten Kennzeichnungen, durch die beide Fi-
guren sich einer binir-codierten diskursiven Lektiire letztlich in ihrer
Bestimmung entziehen, den Strich tiberhaupt zur unlesbaren (und
darum um so attraktiveren) Leerstelle des Sinns auf. Die ambivalenten
Bestimmungen aktualisieren in ihrer eindeutigen Sinn verstellenden
Beredsamkeit das dem Strich eigene Ambivalenzpotential einer durch
ihn ausgestellten und mithin beredten Verschwiegenheit.

149-173, (hier vgl. S. 149). Im Inhaltsverzeichnis des angegebenen Bandes
ist Hamachers Text anstelle einer methodologisch positionierenden Meta-
Uberschrift mit drei »* * *« ausgezeichnet worden.

18 | Vollstindig zitiert lautet der Satz: »Hier — traf er, da bald darauf
ihre erschrockenen Frauen erschienen, Anstalten einen Arzt zu rufen.«
Das eventuelle »geheime Wissen« dieser Frauen, wird von keinem der text-
internen Interpreten des Vorfalls erfragt.

19 | »..Du Herrliche, Uberirdische«; »du Reinere, als Engel sind,
(DKV III, 177).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEeR GEDANKENSTRICH | 125

Wer aber wird durch diese Verzeichnungen zu Extremen in den
textimmanenten Lektiiren ausgestrichen und eben dadurch verortet,
wenn nicht der Mensch? Aus Pascals Bestimmung des Menschen ex
negativo als »ni homme ni béte«?° lisst sich ableiten, dass der Mensch
durch die doppelte Verneinung zweier Extreme im Zwischenraum ver-
ortet wird — dem Raum, den bei Kleist der Strich gleichsam als Statt-
halter des Menschen diesem frei-hilt. Im Unterschied zum Tier hat der
Mensch Logos (Sprache).? Im Unterschied zum gegenteiligen Extrem,
den Engeln als leiblosen Geisteswesen, ist seine Seele aber eine in Zeit
und Koérperlichkeit*? und damit eine in epistemische Endlichkeit gefal-
lene. Der menschliche Logos ist ein gebrechlicher Logos. Nach Pascal
taugt er nicht zur Wesenserkenntnis der Dinge. Kein Wunder also,
wenn ihm vor den hochsten Wahrheiten (und Wundern wie der unbe-
fleckten Empfingnis) die Sprache versagt. In Kleists Erzihlung gerit
eben diese Vorstellung des »Sprache-Habens< bzw. der menschlichen
Verfiigungsgewalt tiber die Sprache ins Stocken. Denn nicht nur in sa-
krosankten, sondern in menschlich allzu menschlichen Fillen — wel-
che einander zum Verwechseln dhnlich sehen, versagt den Figuren
die Sprache. Als »semiotische, unerfullbare Liicke des Begehrens«
entzieht sich der Strich allen texteigenen Versuchen, ihm einen ein-
deutigen Sinn zuzusprechen.?+ Doch die Sprachohnmacht der Figu-
ren ebenso wie die der »textexternen«< Interpreten verdankt sich der
wortgewaltigen Inszenierung mehrdeutiger Szenen in einer geradezu
hinterhiltig ambivalenten Sprache. Wenn die »Marquise von O...« von
Kleist als Novelle konzipiert worden ist, dann ist sie zugleich deren
Dekonstruktion. Alles Sagen und Mitteilen erscheint in ihr nur dar-
auf angelegt, die Unlesbarkeit des Strichs durch Sinn und Widersinn
zu entfalten, dergestalt dass die zu erzdhlende Begebenheit letztlich
wirklich »unerhérte Umstinde« (DKV III, 178) bleiben.> Und wo die

20 | »L’homme n’est ni ange ni béte, et le malheur veut que qui veut
faire l'ange fait la béte.« (Br. 358), Blaise Pascal: Pensées, Philippe Sellier
(Hg.), Paris 1991, S. 403, Nr. 557.

21 | Gemiss der wirkungsmichtigen Bestimmung bei Aristoteles:
Politica (A 1, 1253 a1-2), W. D. Ross (Hg.), Oxford 1957, hier S. 3.

22 | Vgl. B. Pascal: Pensées (Br. 233), S. 403, Nr. 557.

23 | A. Soboczynski: »Das arcanumc, S. 83.

24 | Soversagt selbst die List der Mutter, der Marquise das vermutete
»geheime Wissen« durch List und Verstellung zu entlocken; denn es bleibt
unklar, warum die Marquise die Probe besteht — ob aus Unwissen oder
durch perfekte Verstellung (vgl. DKV III, 175-177).

25 | A. Soboczynski: »Das arcanums, S. 67: »Damit wird der unkla-

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | Tim KammascH

Sprache diesem »ungeheuren Vorfall« (DKV III, 173) nahe kommt, in
der Gartenszene, da fillt bereits die Schilderung der Szenerie so zwie-
spiltig aus und wird die Gebirdensprache der Figuren so andeutungs-
reich, dass jedes Wort aufs Anziiglichste changiert und nicht mehr
klar ist, ob von dem »ungeheuren Vorfall« der >Empfingnis< oder den
Umstinden des Gartenbesuchs die Rede geht.2® Denn auch im Fall
des letzteren ist nicht eindeutig auszumachen, ob er von der Marquise

re Status des Geheimnisses erzidhlkonstitutiv.« Soboczynski tibernimmt
von A. u. J. Assmann (vgl. ebd.) die Unterscheidung zwischen zwei mog-
lichen Gestalten des Geheimnisses: das unerzihlbare Mysterium (»prin-
zipielle Unverfiigbarkeit«, wie nach christlicher Vorstellung der Fall der
unbefleckten Empfingnis der Jungfrau Maria) oder des an sich erzihl-
baren aber verschwiegenen Geheimnisses (secretum). Zur Unlesbarkeit
des Geheimnisses der Marquise trigt bei, dass, wie Soboczynski zeigt,
die »scharfe Grenze zwischen mysterium und secretum, die als binire Co-
dierung des Geheimnisses fungiert, (... ) in der Marquise von O... zu einer
schwierigen Konstruktion [wird, TK], die in der Unentscheidbarkeit zwi-
schen beiden Geheimnismodellen ihren blinden Fleck bewahrt und damit
die Erzdahlung immer wieder antreibt.« (ebd.).

26 | Aufdie Frage der Marquise, »Von wo Herr Graf ist es moglich?«,
gibt der Graf zur Antwort: »von M ...« (DKV III, 170). Frage und Ant-
wort kénnen sich sowohl auf das Eindringen des Grafen in ihren Garten
beziehen wie auch auf den Vorfall der Empfingnis in M. Die Frage wie
Antwort begleitenden Gesten — die schwangere Marquise blickt »schiich-
tern« vor sich auf die Erde nieder (also tiber ihren Bauch hinab) und der
Graf sie »ganz leise« an sich driickend — verstirken den Eindruck einer
anziiglichen Doppeldeutigkeit eher, als dass sie ihn auszurdumen vermo-
gen. Der »Korper [der Marquise, TK] changiert bestindig zwischen Ver-
stellung und Wahrhaftigkeitsmodus« (A. Soboczynski: »Das arcanumc, S.
77). Die Ambivalenzerfahrung, die die >Figur< der Marquise bereitet, steht
jener der Heiligen Theresa in der Verziickung durch Gian Lorenzo Bernini
(zwischen 1645-1652, Cornaro Kapelle, S. Maria della Vittoria, Rom) kaum
nach. Auch im Fall von Berninis Altarskulptur wird die Ambivalenzerfah-
rung der spanischen Nonne durch einen Strich, allerdings einen pfeilarti-
gen in der Hand eines Engels, induziert. Er bereitet ihr zugleich Schmerz
und Wonne. Der Pfeil soll der Heiligen angeblich ins Herz und in die
Eingeweide gefahren sein. Dieser Legende enstpricht die ambivalente
Zielrichtung des Pfeils bei Bernini. Eher als auf das Herz zielt er auf den
Schoss der die himmlischen Schmerzensfreuden in »stiller Ekstase« emp-
fangenden Nonne: Daniello Bartoli (1608-1685), zit. nach Norbert Wolf:
Meisterwerke der Skulptur, Stuttgart 2007, S. 209. Thren Kopf lisst die

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 127

erwiinscht war oder nicht; zwar hiess sie einen strengen »Tuirwich-
ter«, an der Vorderseite ihres Hauses niemanden einzulassen; indes,
sie liess eine Hintertiir zu ihrem Garten offen stehen, dessen Ginge
der Graf dann »durchstrich« (DKV III, 170). Als der Graf den Strich
spricht, entzieht dieser sich dem Leser als »ein einziges, heimliches,
gefliistertes —l«, weil die Marquise dem Grafen ins Wort fillt und sich
dessen Offenbarungsversuch verschliesst (»— Ich will nichts wissenc,
DKV 111, 171).

Der Strich ist also zugleich der Ort des Menschen und einer ambi-
valenten Sprache. Wo letztere dem Strich am nichsten kommt und ihn
eigentlich sagt, da grenzt sie in ihrer Ambivalenz logisch betrachtet
an den Widersinn eines tertium datur: Als die Marquise, von ihrem
Bruder gefragt wird, ob ihr der Graf »gefalle«, antwortet sie »mit eini-
ger Verlegenheit«: »[E]r gefillt mir und miRfillt mir.« (DKV III, 157).
Indem die Marquise diesen ambivalenten Satz mit Hinweis auf ein
Gefuhl sagt, das auch die anderen Mitglieder der Familie teilen, ist
diese ambivalente Sprache die Sprache eines »Gefiihls«. Es handelt
sich dabei gerade nicht um jenes >absolute Gefiihl, in dem die Mar-
quise »mit sich bekannt« zu werden wihnt, dabei aber doch nur ihr
gesellschaftliches Ansehen im Blick hat und handelt, wie man es von
ihr in der Situation einer unehelichen Schwangerschaft erwartet.”
Wenn sie fiir ihre >Niederkunft« die Abgeschiedenheit ihres Land-
hauses und den »Tiirsteher« fiir dessen Schauseite wihlt, so sind das
wohl die ihr von ihrer Hebamme angegebenen »Mittel ..., wie man, in
solchen Fillen, dem Leumund der Welt ausweichenc, d.h. den Schein
wahren kann (DKV III, 165). Das Gefiihl, dem die Marquise in dem
in sich widerspriichlichen Satz Ausdruck gibt, hat keinen Namen. Im
Unterschied zum >absoluten< oder auch »innersten Gefithl« (DKV III,
168) erhebt es keinen Anspruch auf hohere Selbsterkenntnis, erliegt
dafiir aber auch nicht wie jenes einer Selbsttiuschung. In der Struk-
tur seines Satzes zeigt das Gefiihl eine gewisse Familiendhnlichkeit

Heilige seitlich in den Nacken zuriickfallen — wie die Marquise auf dem
Schosse ihres Vaters in der inzestudsen Versshnungsszene (DKV III, 181).

27 | Vgl. A. Soboczynski: »Das arcanums, S. 66. Soboczynski macht
Zweifel an der in der Forschungsliteratur der siebziger Jahre behaupteten
Absolutheit jener Eingebung geltend, aufgrund deren die Marquise nach
der extremen Reaktion ihrer Eltern auf die entdeckte Schwangerschaft de-
ren Haus verlisst. Denn selbst das »sonderbare« Inserat, in dem sie sich
demjenigen Mann verspricht, der sich als Vater ihres Kindes zu erkennen
gebe, verfolge letztlich die Absicht, ihr Kind gesellschaftskonform als ehe-
liches ohne »Schandfleck« aufwachsen zu sehen (DKV III, S. 168).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | Tim KammascH

mit den von Kant unter dem Titel des Erhabenen zusammengefassten
Gefiihlen, die mit Reflexionsurteilen der 4sthetischen Urteilskraft ein-
hergehen. Es ist ein ambivalentes, ein Wechselgefiihl, in dem Gefallen
und Missfallen miteinander im Widerstreit liegen. Das Gefiihl konnte
insofern als Kandidat fiir eine An-Asthetik gelten, als deren >Gegen-
standc« sich gerade dadurch auszeichnet, dass er sich einer direkten
und bestimmten Erkenntnis entzieht. Indes, im Unterschied zu Kants
Indienstnahme der erhabenen Gefiihle als Zeichen in der »Kritik der
Urteilskraft« kippt im Wechselgefithl der Marquise das Scheitern der
Einbildungskraft im Versuch, die fiir eine bestimmte Erkenntnis not-
wendige Darstellung (entweder Engel oder Teufel) zu liefern, nicht um
in die negative Darstellung der Vernunft, die bei Kant die eigentliche
Quelle der mithin nur »indirecte« und reflexiv entsprungenen Lust
ist.?® Aus dem Gefiithl der Marquise, dessen Satz das Nichtzustande-
kommen eines bestimmten Erkenntnisurteils dokumentiert, lasst sich
keine Einsicht ex negativo in die transzendentale Dimension einer mit
sich selbst identischen Vernunft abzwecken. Der Satz konstatiert das
Auftreten von Gefallen und Missfallen, Lust und Unlust. Doch die-
se beziehen sich auf den ambivalenten sinnlichen Eindruck, den die
Marquise vom Grafen hat — wie auch immer dieser Eindruck zustan-
de gekommen sein mag. Gefallen und Missfallen beziehen sich wohl
wechselseitig aufeinander, indes ohne, dass das eine tiber das ande-
re triumphierte und sich Eindeutigkeit einstellte. Gemass einem auf
logische Widerspruchsfreiheit reduzierten Sinnkriterium ist der Satz
dieses Gefiihls daher irrational, sinnlos — irrsinnig gar. Entsprechend
einer solchen Haltung zur Sprache wird geschwiegen, wo nicht wider-
spruchslos ausgesagt werden kann. Und daher stellt sich der Zustand
des Staunens ein, der wirren Rede, der bis ins Entsetzen gesteigerten
Fassungs- bzw. Sprachlosigkeit (»— !«, DKV III, 183), der Ohnmacht,
wo immer die Einsicht dieses Gefiihls >bedrohlich< nahe kommt. Aber
es bleibt dabei: Der Graf gefillt und gefillt nicht, er erscheint zugleich
als gefallen(d)er und nicht gefallen(d)er Engel, und in der von Kleist
gewihlten Wendung des >Ge-Fallens< wird unentscheidbar, welche
der beiden Extreme, Engel — Teufel, fiir welche der beiden Wirkun-
gen, Lust — Unlust, Ursache ist. Der Mensch ist widerspriichlich und
deshalb taugt ein auf Eindeutigkeit bedachter »Leumund« nicht, um
sich von ihm ein zutreffendes Bild zu machen. Gerade weil es auf
Eindeutigkeit zielt und auf dichotomischen Schemata basiert, ist das
sogenannte Urteil der Welt, der »Ruf«, wie der Graf bei Gelegenheit

28 | Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (1790), Heiner F. Klem-
me (Hg.), Hamburg 2006, §23, S. 1006f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEeR GEDANKENSTRICH | 129

seines ersten Heiratsantrags bekennt, notwendig die »zweideutigste
aller Eigenschaften« (DKV III, 152). Der Strich indes — indem er die
Ortschaft des Menschen markiert — erscheint damit zugleich als das
Epizentrum einer zwischen normativen Gegensitzen sich hin und
her bewegenden Sprache, die indes gerade in ihrer Ambivalenz die im
zwiespiltigen Gefiihl existenziell erfahrene normative Erschiitterung
evoziert.

»ndas Ver-Haltnis«2° (Heidegger)

In der im Aufsatzband Unterwegs zur Sprache (1959) und dann im
zwolften Band der Gesamtausgabe (198s) publizierten Fassung des
Vortrags Der Weg zur Sprache (1959)° lisst sich Heidegger in seinem
Fragen nach dem »Sprachwesen« (GA 12, 238) den Weg zur Sprache
von einer sogenannten »Wegformel« (GA 12, 231) weisen. Sie lautet:
»Die Sprache als die Sprache zur Sprache bringen.« (GA12, 230). Formal
auffallend ist das Fehlen eines Subjekts, und auch das Verb bleibt als
Infinitiv hinsichtlich Agens, Modus und Tempus unbestimmt. Wer
oder was bringt die Sprache zur Sprache? In dieser Unbestimmtheit
kann die Formel als »Anweisung« (GA 12, 250) gelesen werden. Doch
deren Gehalt erscheint aufgrund der offensichtlichen Tautologie zu-
nichst ebenfalls unbestimmt. Man muss bereits wissen, was Sprache
ist, um zu verstehen, als was und wohin man sie bringen soll. Doch
gerade nach der Sprache geht ja die Frage. Die Formel ist weder be-
stimmt (Infinitiv bzw. fehlendes Subjekt) noch bestimmend (weil
tautologisch). Und doch behauptet der nachfolgende Satz, dass in der
Formel nicht nur dreimal »das Selbe« gesagt werde: »Die Formel ge-
braucht das Wort >Sprache« dreimal, wobei es jedesmal Anderes und
gleichwohl das Selbe sagt.« (1. Kommentarsatz, GA 12, 230). Immer-
hin deutet dieser Satz durch die Wendung, »[d]ie Formel gebrauchtx,
bereits an, wer die Sprache als die Sprache zur Sprache bringt: die
Formel selbst und also die Sprache. Als Erklirung liest sich sodann
die nachfolgende Behauptung: »Dies ist Jenes, was das Auseinander-
gehaltene aus dem Einen, worin das Eigenttimliche der Sprache be-

29 | Martin Heidegger: »Der Weg zur Spraches, in: Ders., Unter-
wegs zur Sprache, Frankfurt/Main 1959, S. 239-268. Der »Weg zur Spra-
che« wird hier im Text in Siglen wie folgt zitiert: (GA 12, Seitenzahl) ge-
miss: Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache, Gesamtausgabe, Bd. 12,
Frankfurt/Main 1985, S. 227-262, hier GA 12, 229.

30 | Vgl. ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | Tim KammascH

ruht, zueinanderhilt.« (2. Kommentarsatz). Das Verstehen hingt hier
massgeblich von den Referenzen der einzelnen Pronomina ab, denen
die Lektiire nachgeht.

Das »Dies« zu Beginn des 2. Kommentarsatzes (s.o.) lisst sich als
relativischer Anschluss auf den gesamten Satzzusammenhang des 1.
Kommentarsatzes (s.o.) beziehen, also auf den Umstand, der hier in
Frage steht: Wie kommt es, dass die Formel, obgleich das Wort »>Spra-
che« dreimal in ihr vorkommt, doch nicht einfach eine nichts(aus)
sagende Tautologie ist, sondern das Wort doch auch »jedesmal Ande-
res ... sagt«? »Dies« bezieht sich demzufolge auf das vom Wort » Spra-
che« in der Formel Gesagte und zwar in dessen Ambivalenz, die der
1. Kommentarsatz behauptet (»jedesmal Anderes und gleichwohl das
Selbe«). Zugleich lisst sich das »Dies« auch nur auf das letzte Glied
der Dichotomie (»Anderes« —»das Selbe«) im 1. Kommentarsatz bezie-
hen, also nur auf »das Selbe«. In diesem Fall ist dann »Jenes« auf das
entferntere »Anderes« zuriickzubeziehen.

Wiirde man alle diese Beziige im Text mit Bleistift nachzeichnen,
so hitte man spitestens jetzt das Geflecht vor Augen, in das die Lek-
ture verstrickt ist. In ihrer Bewegung, die sie sich vom Text vorgeben
lisst, ereignet sich jenes »Geflecht«, von dem der Text nachfolgend
mitteilt, dass die »Wegformel« es »[an]deutet«, »anzeigt« und schliess-
lich »nennt« (GA 12, 230f.). Die Dichte des Geflechts wird geradezu
opak, wenn die Lektiire beriicksichtigt, dass in der Wendung »Dies ist
Jenes...« durch das Kopular »ist« wie durch einen Strich »Dies« sowohl
auf »Jenes« als auch gegenwendig »Jenes« auf »Dies« zu beziehen ist,
was zur Konsequenz hat, dass »Dies« nun auch auf »Anderes« und
»Jenes« auch auf »das Selbe« im vorausgehenden 1. Kommentarsatz
zuriickverweist. Was die Lektiire, um analytische Klirung bemiiht,
sorgfiltig auseinanderzuhalten suchte, wobei sie dem Brauch folgte,
dass, zumal in dem engeren Kontext von drei aufeinanderfolgenden
Sitzen, verschiedene Pronomina (»Dies« — »Jenes«; »Anderes« — »das
Selbe«) auch auf verschiedene Nomina verweisen —, das fihrt ihr
Nachvollzug der Beziige im Fall der Formel und der Kommentarsitze
wieder zuriick auf »Eine[s]«. Von diesem »Einen, sagt der 2. Kom-
mentarsatz, dass in »ihm das Eigentimliche der Sprache beruht«.

Es kann hier nicht darum gehen, die Lektiire aus dem Dickicht
des Geflechts hinauszufithren. Umgekehrt gilt es, auf eine bestimm-
te, selbstdurchsichtige Weise in es so hineinzugelangen, dass es in
den Blick riickt. Worauf es hier ankommt, ist die Ambivalenzerfah-
rung, die zu bereiten das Geflecht angelegt ist. In dieser Ambivalenz-
erfahrung teilt sich der Lektiire ein fernes Echo dessen mit, was ihr
eigentlich unmittelbar nahe ist, doch in seiner Unscheinbarkeit einem

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 131

vergegenstindlichenden Vorstellen und dichotomischen Zergliedern
unnahbar bleibt: das Grundmovens des Sprachwesens. Der Text stellt
allerdings die Moglichkeit einer Erfahrung des Sprachwesens in Aus-
sicht, wenn »instindiger« geachtet wird, d.h. fiir Heidegger: wenn
»aus dem Ereignis« erblickt wird (GA 12, 246f.). Die Lektiireerfahrung
hat auf dem Weg ihres »[V]erflochten«-Werdens (GA 12, 230) in das
Geflecht bereits aus dem Ereignis geblickt. Sie hat dabei aber um so
weniger »erblickt«, je mehr sie darauf aus war, das Geflecht zu um-
und tiberblicken. Auf diesem Weg lisst sich das Geflecht nicht auf-
16sen. Allerdings ist eben diese negative Erfahrung ein erster Schritt
auf dem Weg zur Sprache.

Achtet die Lektiire »instindiger« auf ihre Bewegung im Nachvoll-
zug der Beziige zwischen den beiden Kommentarsitzen, so kann sie
aus dem Ereignis jener Bewegung, in die sie auf den Wortgebrauch
des Textes horend sich von diesem bewegen lisst, erfahren, wie mog-
lich wird, was der 1. Kommentarsatz fiir die Formel behauptet: dass
das selbe, »dreimal« vorkommende Wort »Sprache« auch »jedes-
mal« Anderes sagen kann. Die beiden Kommentarsitze erbringen
den Nachweis, indem sie den umgekehrten Fall inszenieren und der
Lektiire im Nachvollzug der Beziige zwischen den Pronomina — »An-
deres«, »das Selbe«, »Dies« und »Jenes« — zeigen, wie es kommt, dass
verschiedene Worter nicht nur Anderes, sondern auch das Selbe sagen
kénnen. Sie zeigen dies, indem sie die Lektiire eben das Geflecht ge-
nerieren lassen, in das sie sich verstrickt. Das Geflecht ereignet sich
durch die Vorgabe des Textes, d.h. durch den Gebrauch der Worter,
mithin durch deren Auswahl und Stellung zueinander — doch eben-
so bedarf es hierzu des Vollzugs der aneignenden Lesart. Im Fall der
Formel wird »dreimal« dasselbe Wort »>Sprache« gebraucht, aber »je-
desmal« an anderer Stelle. Anders als im Fall der beiden Kommen-
tarsitze, in denen die Positionierung der verschiedenen Worter deren
Beziige zueinanderhilt und sie auf das Selbe referieren lisst, leistet
in der Formel die dreimalige Positionierung desselben Wortes dessen
Auseinanderhalten und generiert damit in jedem einzelnen Fall auch
andere Sinnbeziige. Derart bringt in der Wegformel »Die Sprache als
die Sprache zur Sprache bringen.« gerade die Wiederholung desselben
Wortes »Sprache« Sinn-Differenzen ins Spiel, die sich durch »als«
und »zur« bereits andeuten.

Aus der Lektiireerfahrung des Geflechts schépfend lisst sich dann
in der Auslegung des 2. Kommentarsatzes das unbestimmte »was«,
welches »... das Auseinandergehaltene aus dem Einen ... zueinander-
hilt«, als unbestimmter Bezug auf das den schon lingst nicht mehr li-
nearen Lektiirevollzug gingelnde »Geflecht« lesen. Ebenso legt es die

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | Tim KAMMASCH

Lektiireerfahrung des Geflechts nahe, das »Auseinandergehaltene,
aufgrund der Perfektform dieses Partizips, auf das in der Wegformel
auseinandergehaltene Wort »Sprache« zu beziehen. Es haben sich
also textinterne Referenten gefunden, die in den in Frage stehenden
Sitzen zwar nicht genannt werden und auf die auch kein Stellver-
treter voraus oder zuriick verweist, doch deren Bezug aufgrund der
Lektiireerfahrung des Geflechts — aus diesem blickend — in Betracht
kommen. Durch drei Hinweise wird diese Lesart allerdings nahege-
legt. Denn wenn es, wie bereits erwihnt, heisst, dass die Formel »ein
Geflecht andeutet«, »zeigt«, »nenntx, so ist aus dem dritten Hinweis
zu schliessen, dass der Name des Geflechts »Sprache« lautet, denn
die Formel nennt keinen anderen Namen. Somit hitte also das Ge-
flecht in der Formel seinen eigenen Namen genannt. Als Tautologie
erschien die Formel zunichst nichts(aus)sagend. Nunmehr stellt sich
heraus, dass sie gerade in ihrer tautologischen Form das Geflecht der
Sprache an sich selbst inszeniert und mit der Nennung zugleich auch
>sein lisst<3' Damit wird die Tautologie bei Heidegger sogar mehr als

31 | >Sein lassen< kann bei Heidegger im Sinne von >ins Sein brin-
gen< sowie im Sinne von >etwas in Ruhe lassens, gelesen werden, vgl.
dazu Stephan Grotz: Vom Umgang mit Tautologien. Martin Heidegger
und Roman Jakobsen, Hamburg 2000, S. u5f. Beide Lesarten sind erst
treffend, wenn sie nicht gegeneinander ausgespielt, sondern in ein ambi-
valentes Zusammenspiel gebracht werden. Dasselbe gilt fiir die eingangs
von der Weg zur Sprache gestellte Frage: »Verweilen wir ohne unser Zu-
tun schon in der Nihe der Sprache?« (GA 12, 230): Das Zutun, auf das es
hierbei ankommt, ist ebenfalls ein Seinlassen im Sinne eines Verzichts
auf jedweden Versuch, die Sprache durch etwas anderes als sie selbst zu
bestimmen. Dieser Ansatz ruft férmlich die Tautologie auf den Plan und
gewinnt ihr ein Sagen als Zeigen (des Geflechts) ab. Die im Text konsta-
tierte Wandlung des Weges zur Sprache besteht darin, dass im lesenden
Nachvollzug des Textes bemerkt wird, wie sich der Weg zur Sprache, »...aus
unserem Tun in das ereignete Sprachwesen verlagert« hat (GA 12, 250).
Eine Fremdbestimmung der Sprache (also durch ein Zutun, das die Spra-
che nicht als Sprache denkt) unternimmt Heidegger zufolge Wilhelm v.
Humboldt, wenn er das Wesen der Sprache als energeia »bestimmt« (GA
12, 238). Dessen ungeachtet bleibt Humboldts als Einleitung fiir sein Werk
iiber die Kawi-Sprache verfasste Abhandlung mit dem Titel »Uber die Ver-
schiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluf auf die
geistige Entwicklung des Menschengeschlechts« (Berlin 1836) fiir Heideg-
ger wegweisend, zit. nach GA 12, 234f., vgl. 256f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 133

nur aussagend. Thr kommt insofern ein positiver Status zu, als in der
Tauto-Logie die Sprache selber sich selbst sagt (bzw. zeigt).»?

Die Frage nach dem »Einen, aus dem« das Geflecht die Worter aus-
einander- und zueinanderhilt, zieht die Lektiire vor in die substanzlee-
re und in sich komplex verfugte Grundbewegtheit des Sprachwesens.
Das Sprachwesen, »die Sage« (GA 12, 242), so heisst es, »beruht« im
»Ereignis« (GA 12, 250) — ein Grundwort Heideggers, das er gemiss
einer Anmerkung »fiir die hier gedachte Sache in seinen Manuskrip-
ten« seit Mitte der dreissiger Jahre »gebraucht« (GA 12, 248). Was das
Sprachwesen in seiner Bewegung veranlasst, »das Ereignende[,] ist das
Ereignis selbst — und nichts ausserdem.« (GA 12, 247). Das »Ereignis,
so wird nun aber behauptet, entziehe sich dem Wissen (GA 12, 255).
Wenn es »nichts anderes gibt, worauf das Ereignis noch zurtickfiihrt,
woraus es gar erklirt werden konnte«, verbleibt der Lektiire kein ande-
rer Weg als der, noch »instindiger« in das Ereignis zu blicken und d.h.
es als den dynamischen Ursprung des Sprachgefiiges zu »erfahren«
(GA 12, 249).

Wohl um die Vorstellung eines substanzhaften, in der Zeit bestdn-
digen Sprachwesens fernzuhalten® und mit ihr das Modell einer in
der Zeit konstanten systemartigen Struktur, weist eine spitere An-
merkung von Heideggers Hand den Namen »Geflecht« als »schlecht«
zuriick34 Doch am Strich, der ja in seiner ambivalenten Funktion
die Keimzelle jedes Geflechts ist, wird festgehalten. Er begegnet als
die zentrale Gelenkstelle gerade dort, wo der Text die Lektiire in das
»Eine« fithrt, in dem das Sprachwesen beruht. Der Strich, der in der
»er-eignend-brauchenden Be-wégung« (GA 12, 250) gleich mehrfach
vorkommt, ist gewiss nicht als Gedankenstrich zu lesen, nur schon
deshalb nicht, weil er dafiir zu kurz ist. Treffender sind daher die an
der Funktion orientierten Namen »Binde-« bzw. »Trennstrich«, in-
sofern auch dieser Kurzstrich nicht anders als der Gedankenstrich,

32 | »Die Wegformel: die Sprache als die Sprache zur Sprache bringen,
enthilt nicht mehr nur eine Anweisung fiir uns, die wir die Sprache be-
denken, sondern sagt [d.h. zeigt, T.K.] die forma, die Gestalt des Gefiiges,
worin das im Ereignis beruhende Sprachwesen sich be-wégt.«, GA 12, 250
(kursiv bei Heidegger).

33 | Diese Option reflektiert der Text als Gefahr: »Die Sage — laufen
wir nicht doch Gefahr, wenn wir aus ihr das Sprachwesen zu denken ver-
suchen, daf} wir die Sprache zu einem phantastischen, an sich bestehen-
den Wesen hinaufsteigern, das wir nirgendwo finden, solange wir niich-
tern der Sprache nachsinnen?« (GA 12, 244).

34 | Vgl. GA12, 230, Anm. e.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Tim KammAscH

nurmehr auch innerhalb von Woértern, das Auseinander- und Zuein-
anderhalten leistet — und zwar stets beides zugleich, in besagter Ambi-
valenz, die hier von Inter-Esse ist.

Die beiden Striche in den Worten »er-eignend« und »Be-wégung«
entfalten durch ihr Auseinander- und Zueinanderhalten mehrfache
Lesarten der durch sie gestreckten Worter. Wie der Weg zur Sprache
vorausgehend erldutert, klingt in »er-eignen« an, dass die Menschen
in den Brauch der Sprache eingewiesen werden, ihm zugeeignet sind.
Denn nur als ihm Zu(ge)hérende vermogen sie zu sprechen. Es ist die
Sprache, die die Menschen in den Brauch einfiihrt, aus dem sie ge-
maiss Heidegger »ihrerseits< die Menschen als «Sprechende» »braucht«
(GA 12, 249 u. 254). Der Strich in dem Wort »Be-wégung« macht
Heideggers Lesart der Sprachbewegung explizit. Wie das diakritisch
doppelpunktierte >é< anzeigt und nachfolgend ausgefithrt wird, ist die
Sprachbewegung vom alemannischen Verb »wégen« her zu verstehen,
welches das Bahnen bzw. »[B]ilden« eines neuen Weges im Gehen,
im Schnee etwa, bedeutet (GA 12, 249). Die sonderbare Schreibung
exponiert damit zugleich den Bezug der Sprachbewegung zu der fiir
den gesamten Text zentralen Wegmetaphorik. Denn das »Ereignis«,
in dem das Sprachwesen beruht, ist als das »Ereignende« der Weg zur
Sprache, der somit »die Sprache (das Sprachwesen) als die Sprache
(die Sage) zur Sprache (zum verlautenden Wort)« bringt (GA 12, 250).
Der Weg, auf dem die Sprache zur Sprache kommit, ist die besagte
»Be-wégung« und damit das Sprachwesen selbst. Zu beachten ist in-
des, dass obgleich das menschliche Sprechen immer auch dem Brauch
gemass erfolgt, dieses Nachsprechen dennoch das, was ihm der Weg-
Strich als »Strom der Stille« (GA 12, 244) an Brauch und Sage zutrigt,
nicht als Identisches wiederholt. Im Zuge der Sprach-»Be-wégung« in
jeder Konversation verandert sich die Sprache, die allein durch Kon-
versation zugleich bewahrt wird (Conserver par Converser ).

Die Frage, wie diese »Be-wégung« moglich sei, sieht sich auf den
dritten, den mittleren Strich in der Wendung »er-eignend-brauchende
Be-wégung« verwiesen. Die Antwort wurde auch bereits angedeutet.
Dieser Strich nimmt genau jenen Bereich ein, der das »Eigene« des
Menschen ist: der »Brauch« (GA 12, 249), aus dem die Sprache das
menschliche Sprechen »braucht« (GA 12, 244 u. 254). Wenn also aus
dem Brauch eine »Be-wégung« méglich ist, die nicht immer das Sel-

35 | Das ergibt sich aus: »Das Ereignende ist das Ereignis selbst —
und nichts aulerdem.« (GA 12, 247), sowie: »Der Weg ist ereignend.« (GA
12, 249), und aus der appositionalen Gleichsetzung: der »...eigentliche[]
Weg, die er-eignend-brauchende Be-wégung...« (GA 12, 250).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 135

be, sondern immer auch Anderes ist, so muss das damit zusammen-
hingen, wie das Zu(ge)horen zum Brauch und das aus dem Brauch
heraus erfolgende Sprechen, das seinerseits ja auch den Brauch weiter
tradiert, miteinander verfugt sind. Der Strich sagt bzw. zeigt es in sei-
ner stillen Unbestimmtheit. Er zeigt die Unbestimmtheit der Weise
an, in der sich die Sage dem Menschen zuspricht und diesen in den
Brauch der Sprache »eignet«. Im selben Zug zeigt er auch den Ort
an, aus dem heraus das menschliche Sprechen erfolgt.3® Der Ort ist
dem Menschen nur gewihrt, eingerdumt; als in die Sprachbewegung
verfugter Fuigender ist der Mensch nicht das Subjekt der Sprache und
diese nicht dessen »blosses Gemichte« (GA 12, 255).

Mit Blick auf den Ort des Menschen ruft der Text eine dritte Les-
art des Strichs auf, eine, die den Strich als Markierung der Abwesen-
heit, als Fehlzeichen liest. Der Ort bleibt so unbestimmt und damit
ein unbestimmter Spiel- bzw. Freiraum. In seiner Unbestimmtheit
und Verschwiegenheit dariiber, wie Brauchtum und »Be-wégung« in-
einander verfugt sind, rdumt der Strich nicht mehr ein als eine Leer-
stelle des Sinns. Derart zeigt der Strich die Moglichkeit einer Freiheit
im Zu(ge)horen und Sprechen an. So gelesen ist der Strich das unser
Sprechen tiberhaupt erméglichende, es liuternde »lautlose Geldut der
Stille«, das »entbindende Band« (GA 12, 251). Zugleich besteht in die-
sem Fehlen fiir Heidegger der »bindendste Bezug«: der Strich als lien-
social, der die Menschen zum Miteinandersprechen »be-wégt«, weil
seine Erfullung immer Aufgabe bleibt? Der »Fehl« (GA 12, 254) lisst
sich nicht lesen und doch markiert der mittlere Strich in der Wendung
»er-eignend-brauchende Be-wégung« vielleicht eben diese Unlesbar-
keit eines stindig verfehlten, immer ausstehenden, doch als Entzug

36 | Ein anderer Name und zeigender Auftritt des Strichs als Ort
des Menschen und der Sprache: »Der Auf-Rif} ist das Ganze der Ziige
derjenigen Zeichnung, die das Aufgeschlossene, Freie der Sprache durch-
fugt. Der Aufrif} ist die Zeichnung des Sprachwesens, das Gefiige eines
Zeigens, darein die Sprechenden und ihr Sprechen, das Gesprochene und
sein Ungesprochenes aus dem Zugesprochenen verfugt sind.« (GA 12, 240,
Hervorhebung, TK) Im Namen »Auf-Rif3« vollzieht der Strich eben diesen
Aufriss und wie in der Wendung »er-eignend-brauchende Be-wégung«
6ffnet er »einen ausgezeichneten Bereich [...], darin wir, die zum Spre-
chen der Sprache Gebrauchten, als die Sterblichen wohnen« (GA 12, 255).
Der Kennzeichnung »Sterbliche[]« ldsst zum einen das von Heidegger an
anderem Ort besprochene »Geviert« anklingen, so dass dieses der Name
wire flir den »ausgezeichneten Bereich« als die »Ortschaft des Zu-einan-
der-Gehorens von Brauch und Ereignis« (GA 12, 229, Anm. c).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | Tim KammascH

die Lese-»Be-wégung« unentwegt motivierenden gemeinsam geteilten
Sinns der Menschen (Sensus communis). In dem Zug, den der mittle-
re Strich zieht, vollzieht sich unentwegt das Ereignis eben dieser »Be-
wégung« als »das Eine«, aus dem selbst noch die in »Sein und Zeit«
von einander abgehobenen »konstitutiven Momente« des »In-der-Welt-
Seins«, »Dasein« und »Mitsein«, auseinander- und zueinandergehal-
ten werden.” Sie werden zwar schon in »Sein und Zeit« als »gleichur-
springlich[e]« Existenziale angesetzt, doch hat der Eindruck, ebendort
werde das »Dasein« dennoch wieder vom »Mitsein« gesondert behan-
delt,’® Jean-Luc Nancy veranlasst, die Fundamentalontologie Heideg-
gers erneut, allerdings dieses Mal im »Mitsein« zu begriinden und das
»Mit-Wesen« in einem Strich zu verorten.? Vielleicht ist es méglich, in
dem »Fehl«-Strich, eben jenen Strich zu sehen, der in »Sein und Zeit«
die komplexe Struktur des »In-der-Welt-sein[s]« auseinander- und zu-
einanderhilt, wobei die Differenz zu Nancy darin auszumachen ist,
dass bei Heidegger eine Gemeinschaft des gemeinsam geteilten Sinns
(»des Gemeinsamens, GA 12, 254) letztlich unerreichbar bleibt, wobei
gerade ihr Fehlen die Menschen zum Sprechen >be-wégt«. Der Ort der
Menschen wire somit auch der durchgestrichene Ort einer Utopie,
deren Wirkmacht sich darin bekundet, dass sie in ihrem Entzug den
»Sterblichen« die Sprache gibt.

Die in der Grunddynamik des Sprachwesens sich ereignende Wie-

37 | Martin Heidegger: Sein und Zeit (1927), Tiibingen 17. Aufl.
1993, S. 113.

38 | Dieser Eindruck wird durch die Gliederung von »Sein und
Zeit« hervorgerufen, in der zuerst nur das Dasein im Blick der existenzia-
len Auslegung steht, zudem auch durch folgende Stelle: »Aber der Aus-
druck >Dasein« zeigt doch deutlich, dafl dieses Seiende >zunichst« ist in
der Unbezogenheit auf Andere, daf es nachtriglich zwar auch noch >mit<
anderen sein kann« (M. Heidegger: Sein und Zeit, {26, S. 120). Zugleich
wird aber betont, dass in existenzialer Perspektive »...das Dasein wesen-
haft an ihm selbst Mitsein ist.« (ebd.)

39 | Jean-Luc Nancy: singuldr plural sein, aus dem Franz. iibers.
v. Ulrich Miuller-Schéll, Berlin 2004, hier S. 53f. u. S. 68: »Singulir-plu-
ral-sein: in einem Strich, ohne Interpunktion, ohne Gleichheitszeichen,
ohne Zeichen der Implikation oder der Abfolge. Nur ein kontinuierlich-
diskontinuierlich gezogener Strich, der das Zusammen des ontologischen
Bereichs, das als das >Mit« des Seins, des Singuldren und des Pluralen be-
zeichnete Mit-sich-selbst-sein [étre-avec-lui-méme], skizziert und der On-
tologie auf einen Schlag nicht nur eine andere Bedeutung, sondern eine
andere Syntax auferlegt.«

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER GEDANKENSTRICH | 137

derholung und Verschiebung des Sinns vollzieht sich auch an dem
»Wort«, durch das sich der Vortrag eingangs den Weg in das Geheim-
nis der Sprache weisen lisst (GA 12, 229). Es stammt von Novalis,
tragt den Titel »Monolog« und lautet: »Gerade das Eigentiimliche der
Sprache, daR sie sich blof um sich selbst bekiimmert, weifd keiner«,
(GA 12, 229). Dieses »Wort« erfihrt in der »er-eignend-brauchende[n]
Be-wégung« der texteigenen Auslegung einen Wandel. Am Ende des
Vortrags wird es wiederholt, doch mit verindertem Sinn. Das Geheim-
nis der Sprache besteht nicht darin, dass die Sprache »allein« mit sich
selbst spricht im Sinne eines Identitit vermeintlich zugleich gewah-
renden und konstituierenden reflexiven Selbstverhiltnisses. Auch fiir
Heidegger bleibt das Sprechen der Sprache ein »Monolog«. Aber die
Selbstreferenz aller sprachlichen Beziige konstituiert kein in sich ge-
schlossenes, ungeschichtliches System. Das Geheimnis der Sprache
wird zwar auch am Ende des Textes darin erblickt, dass die Sprache
»...einzig und einsam mit sich selber« spricht (GA 12, 229). Doch dass
dieses Gesprich nicht der Akt eines selbstidentischen Logos ist, liegt
an dem Freiraum, den die Sprache den Menschen als Ortschaft ge-
wihrt, von deren Unbestimmbarkeit alle sinnstiftenden Beziige afhi-
ziert werden. Diese Ortschaft lisst der Strich unbestimmt und kenn-
zeichnet sie doch als das, was er still, aber verbindlich unterhilt — ein
Verhiltnis. Indes nicht »irgend ein Verhiltnis«, sondern »unser Ver-
hiltnis zu ihr [der Sprache, TK]«, das Heidegger eingangs »das Ver-
Hiltnis« nennt und in einer nachgetragenen Anmerkung nurmehr
durch einen Doppelpunkt des Entsprechens bestimmt als »Ver-Hailt-
nis: Ortschaft des Zu-einander-Gehorens von Brauch und Ereignis«
(GA 12, 229, u. Anm. ¢, ebd.) — eine Bestimmung freilich, die durch
den mittleren Strich in der Wendung »er-eignend-brauchende Be-wé-
gung« konterkariert wird: Wie Brauch und Ereignis zueinander geho-
ren bleibt unbestimmt. Dass sie nicht eins sind, deuten allenfalls die
Striche in der Schreibung des Kompositums »Zu-einander-Gehoren«
an. Unpassend nur, dass Heidegger fiir den Strich, der Brauch und Er-
eignis zueinander- und auseinander hilt und der den Menschen ihren
Ortin der Sprachgeschichte einrdumt, den kurzen Binde- bzw. Trenn-
strich gebraucht. Dem »Ver-Hiltnis« ent-sprechender wire die Set-
zung »Jenes« grossen Strichs gewesen, der doppelt so lang ist wie der
so genannte Gedankenstrich: »—«, der Geviertstrich. Doch wire dies
dem typographischen Brauch wohl zu sehr gegen den Strich gegangen
und daher dessen Setzung zuviel der Freiheit gewesen. Deren Grenze,
das Verstehen bzw. Nicht-Verstehen, ist allerdings >be-wéglich<— denn
das »Ereignis« ist das »sanfteste aller Gesetze« (GA 12, 248).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | Tim KammascH

Der mittlere Strich in der die Struktur des Ereignisses offenlegenden
Wendung »er-eignend-brauchende Be-wégung» ist vielleicht etwas zu
kurz, vielleicht auch zu linear geraten (wie geschickt hitte sich da, aller
typographischen Satzung zum Trotz, die in ihrem freien Schwunge so
schone Linie der Tilde als ungefihre Andeutung des Lebendigen einfii-
gen lassen). Gleichwohl markiert auch der kurze Strich in aller Knapp-
heit einen Freiraum, innerhalb dessen sich ein nicht intendierbares,
unabsehbares Zusammenspiel von Brauch und situativer Aneignung
»desselben< durch das menschliche Sprechen ereignet. In der »Mar-
quise von O...« setzt der Strich in seiner ambivalenten Performanz ein
Spiel der Ironie frei, in dessen Zuge sich die Figuren durch ihr Chan-
gieren dem Zugriff der Interpreten entziehen und der Mensch als das
eigentlich uneigentliche Wesen erscheint. Das ins Ironische gebrochene
Spiel der Ambivalenzen, das die Kleistsche Erzihlung inszeniert und
dessen Sinnentzug fiir sie erzidhl- und lektiirekonstitutiv ist, liest sich,
vom Heideggerschen Weg zur Sprache aus betrachtet, als konsequente
Entfaltung der »Be-wégung« des Sprachwesens in jedweder Konver-
sation, die die Seinsweise der Sprache ist. Das lautlose »Ver-Hiltnis«,
in dem der Strich das menschliche Hoéren und Sprechen, Lesen und
Schreiben auseinander- und zueinander hilt, vollzieht sich als Ereig-
nis indes >unterhalb«< der metaphysischen Unterscheidung von Subjekt
und Objekt#°, die eine Voraussetzung der Ironie ist. Wenn es Heideg-
gers »Weg zur Sprache« an Ironie gebricht, so kann das nicht dartiber
hinwegtduschen, dass gleichwohl, textrhetorisch inszeniert, die Lek-
tlire auch auf diesem Weg in das emergente Spiel der Sinnverschie-
bungen »be-wégt« wird und derart die Bedingung der Méglichkeit von
Ironie erfihrt — eine in ihrer Unbestimmbarkeit wunderbare, allen-
falls ironisch sagbare >Freiheits, die der Strich als unlesbarer Grund-
(Ent-)zug der Sprache zugleich ermdoglicht und bezeugt — in »stille[r]
Ekstase«.

40 | Vgl. Martin Heidegger: »Der Satz der Identitit« (1957), in: Ders.,
Identitit und Differenz, Pfullingen 1990, S. 9-30, hier S. 26.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. htps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das doppelte Anfithrungszeichen.

,Gansefiisschen“ oder ,Hasenéhrchen“?

DANIEL MULLER NIELABA

Wenn ich so laut rede, so weift ich nicht wer es
eigentlich ist, ich oder ein anderer, das dngstigt mich.
(Konig Peter in Leonce und Lena, I.2)

Das doppelte Anfithrungszeichen bedeutet nichts. Nichts fiir sich. Es
ist blosses Zeichen zu Zeichen, reiner Zeichenzusatz. Ein funktiona-
ler Zeichenparasit, ein >ungeheures Ungeziefers; letzteres dem Sinne
nach gesagt und gezeigt. Das doppelte Anfithrungszeichen, anders als
das soeben zum Einsatz gelangte einfache, bedeutet nach den Kon-
ventionen der deutschen Standardsprache, dass dasjenige an Text, was
es einrahmt, typologisch zweierlei sein kann: Zitat oder direkte Re-
de. So gesehen also ein ziemlich einfaches Doppeltes, dieses ,Ginse-
fuisschen” — moéchte man meinen.

Allein: Schon nur die Frage, ob es sich bei dieser diminutivischen
Umschreibung eines Satzzeichens um eine Metapher handle, begriin-
det in der Ahnlichkeit »auf einen Blick, oder ob nicht doch von einer
Metonymie zu sprechen wire, weil das genannte >Fiisschen« ja eben
gerade nicht dieses selber, sondern bloss dessen hinterlassene Spur
wire, lasst erste Zweifel aufkeimen an der vermeintlichen Einfiltig-
keit dieses Zweierzeichens. Schon die Tatsache, dass das doppelte An-
fihrungszeichen so selbstverstindlich und so gleichwertig zwei der-
artig unterschiedliche — oder vielleicht auch bloss: so klar und eindeu-
tig unterscheidbar scheinende — Herkunftsbezeichnungen fiir das von
ihm Gerahmte iibernehmen darf, wie dies fiir den >fremden< Text als

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 DaNIEL MULLER NIELABA

Ausgangsort des Zitats zum einen und fiir die menschliche Zunge als
Quelle der Rede zum andern zutrifft, lisst Verdachtsmomente aufkei-
men — wie konnte einem Knecht im gleichzeitigen und dauerhaften
Dienste zweier so verschiedener Herren denn weiterhin unbesehen
zu trauen sein?

Zitat/Rede

Dabei steht das doppelte Anfithrungszeichen zu beiden Bereichen sei-
nes standardisierten Bedeutungszusammenhanges in einer bemer-
kenswert heteronomen, wenn nicht gar schlicht paradoxalen Relation:
Es ist selber radikal ausgenommen von demjenigen, was es jeweils als
Zeichen fur Zeichen, als reines Funktionszeichen also, anzeigt. Es
partizipiert absolut nicht an seiner eigenen jeweiligen Semantik, ja
es ist unhintergehbar geschieden von genau jener Funktion, fiir die
es als deren Quidproquo einzustehen hat. Wihrend, beispielsweise,
grundsitzlich jedes Fragezeichen das Potenzial birgt, seinerseits sel-
ber zur Frage zu werden — etwa: steht das am Ende dieses Anakoluthen
sich gleich findende »>?< hier im Dienste einer rhetorischen Frage oder
nicht? —, oder wihrend der Gedankenstrich, als sichtbarer Aufschub
von Rede und Lektiire, genau die rdumliche Moglichkeit jenes Gedan-
kens zu figurieren vermag, >fiir« den er vermeintlich bloss steht, so
generiert das doppelte Anfiihrungszeichen eine heterosemantische
Eineindeutigkeit, die durch keinerlei Teilhabe des Zeichens am Be-
zeichneten jemals kontaminiert werden kann.

Zitat: Was das Anfithrungszeichen als Zitat markiert, das wird Zi-
tat; tatsdchliches oder verfilschtes, belegbares oder erfundenes, Selbst-
zitat oder Fremdzitat — der Authentizititsgrad ist dabei ein ganz und
gar normatives und aussertextuelles Problem, das mit der Zeichen-
funktion selber nicht das Geringste zu tun hat. Im ausgeprigtesten
Fall kann das zu Zitierende im Zitieren als dessen Fiktionsleistung
tiberhaupt erst generiert werden: An der >Ehrlichkeit« des Zitatmarkers
selbst dndert dies schlechterdings gar nichts. Im Modus des >Anderenc«
aufgefiihrt, und damit: zitiert werden, kann im Text alles, selbst das
Selbstgeschriebene, selbst das Ungeschriebene. Nur das Zeichen fiirs
Zitat, das doppelte Anfithrungszeichen ist abgeschnitten von jeder Zi-
tierbarkeit. Denn das in seiner tatsichlichen Materialitit als Graphem
zitierte und nicht etwa ins Wort »Anfithrungszeichen« iibersetzte,
das wahrheitsgetreu tibernommene ,“ wire ja nun nichts weiter als
die Abwesenheitsmeldung des Zitats und damit die Unmdglichkeits-
erklairung der Zitierbarkeit des Zeichens fiirs Zitat selbst: Das wirklich

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs DOPPELTE ANFUHRUNGSZEICHEN | 143

»korrekt¢, das absolut redlich zitierte Zitatzeichen wire blosses Zei-
chen seiner Nichtzitierbarkeit.! Und das wiederum heisst, erstaunlich
genug: Jedes doppelte Anfithrungszeichen ist und bleibt ein ganz und
gar singulires Ereignis.

Direkte Rede, die sogenannte: Das doppelte Anfiihrungszeichen
zeigt >Stimme< an und hat selber keine wo und von wem auch immer
verliehene Stimme. Wihrend etwa der Beistrich essentiell auch als
ein klangliches Interpunktionszeichen fungiert und damit konstitu-
tiv an der Rhythmik des Syntagmas beteiligt ist, dem Satz also seine
>Stimme« mitgibt; wihrend das Interjektionszeichen ebenso wie das
Fragezeichen die Prosodik einer Periode geradezu diktieren, bleibt
das doppelte Anfithrungszeichen, ausgerechnet das Stimmenzeichen
schlechthin, selber vollkommen unhérbar. Das Anfiithrungszeichen
ist ein rein graphematischer Stimmengeber, der seinerseits ginzlich
stimmlos ist; ein Stimmengeber, dessen >Stimme« stets die ihm nach-
folgende oder die ihm vorangegangene gewesen sein wird — das an-
erkannte Stimmenzeichen unserer schriftlichen Konvention basiert
selber auf und verharrt in lautloser Lesbarkeit. Selbst jene phrasieren-
de Interpunktion, die bei Artikulation, beim lauten Lesen eines Tex-
tes den Einsatz der »direkten Rede< von demjenigen der >indirektenc
scheidet, selbst das horbare Einsetzen der >anderen< Stimme also beim
Rezitieren eines Textes hat den Ort gerade nicht auf dem Stimmen-
zeichen selber, sondern auf dem ihm vorgeschalteten Doppelpunkt;
ebenso wie die Stimme nicht auf dem Anfithrungszeichen enden
wird, sondern auf jenem Satzzeichen —jenem Frage-, Ausrufezeichen,
Satzpunkt oder Semikolon —, welches das entsprechende Syntagma
beschliesst, vor oder nach dem Ginsefiisschen.

Mit Jacques Derridas bekannter Beobachtung am Buchstaben a
im Schlusselwort »différance« lisst sich konsequent auch vom dop-
pelten Anfithrungszeichen sagen, dass es »rein graphisch bleibt: [es]
lasst sich schreiben oder lesen, aber [es] ldsst sich nicht vernehmen.«?
Womit wir im Ubrigen, auf dem Umweg iiber Derridas Text, unver-
sehens wieder bei der ersten der beiden Zeigefunktionen unseres Zei-
chens angelangt wiren. Wir sind wieder bei dem Zitat und bei der

1 | Diese Nichtzitierbarkeit des Zeichens fiirs Zitat zeigt sich im tib-
rigen ganz einfach an der gingigen Praxis, als Zitatzeichen in Zitaten das
einfache Anfiihrungszeichen zu verwenden: Das zitierte Zitatzeichen ist
ein uneigentliches, eins »dem Sinne nachx.

2 | Jacques Derrida: Die différance, in: Ders., Die différance. Ausge-
wihlte Texte, Peter Engelmann (Hg.), Stuttgart 2004, S. 110-149, hier: S.
111

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 DANIEL MULLER NIELABA

an dieses anschliessenden Frage: Wer spricht eigentlich im Zitierten,
wessen Stimme trigt das eben aufgefiihrte, das bewusst in >Uberset-
zung« aufgefithrte >Wort« Derridas? Als eine »stumme Markierung«
der Rede wire jedenfalls auch das doppelte Anfithrungszeichen ein
Signum, das »unumginglich auf einen geschriebenen Text verweis][t]«
und dabei die »Rede tiberwacht«4, bzw. wire es, als das Zeichen fiir
»direkte Redes, zugleich das Warnzeichen schlechthin vor der triigeri-
schen Fiktion, es gebe eine solche authentische Stimme vor dem Text,
welche durch diesen in irgendeiner Weise anders als im Modus des
grundsitzlich >Anderen< wieder zu gewinnen wire: Gerade dort, wo
das Anfithrungszeichen anzeigt, dass >jetzt< jemand sprechen, dass
>jetzt« jemand etwas sagen wird oder aber gesagt hat, sagt es durch
sein eigenes Nichts-Sagen, dass diese >direkte Rede< immer woanders
stattgefunden haben wird — dass die >direkte Rede<im Geschriebenen
mithin immer schon eine indirekte ist. Jedes die »direkte Rede« rah-
mende und diese als das sie Rahmende im Text iiberhaupt erst gene-
rierende doppelte Anfithrungszeichen gibt damit zu lesen — indem es
sagt, dass >jetzt« geredet werden, dass >jetzt« geredet worden sein wird
—, dass ein >Jetzt« des Textes nur als Zitat, nur als ein ,Jetzt“ also zur
Darstellung gelangen kann. Womit auch deutlich geworden wire, dass
die beiden Herren, denen das doppelte Anfithrungszeichen dient, Zi-
tat und direkte Rede, so verschieden, so scheidbar offensichtlich gar
nicht sind.

»mit den Worten des Schillerschen Tauchers«

Das erste Kapitel von Sigmund Freuds Studie iiber Das Unbehagen in
der Kultur endet mit einem Zitat; und zwar mit einem sogenannten
>klassischen Zitat¢, zu dem durch das textuelle Ich zuvor explizit an-
gemerkt wird, »es« - wir wollen dieses grammatikalische >Scheinsub-
jekt«im gegebenen Zusammenhang keinesfalls tiberlesen - »dring|e]«
danach, eben jetzt und hier genannt, nein: >gerufen< zu werden, wie
es da wortlich heisst:

»Allein mich dringt es, auch einmal mit den Worten des Schillerschen
Tauchers auszurufen:
,Es freue sich, wer da atmet im rosigen Licht.“«

3 | Jacques Derrida: Die différance, S. 111.
4 | Jacques Derrida: Die différance, S. 114.
5 | Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur, in: Ders., Werke.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs DOPPELTE ANFUHRUNGSZEICHEN | 145

Es wird nach den bisherigen Uberlegungen kaum mehr erstaunen,
dass sich auch hier die beiden Einsatzmoglichkeiten des doppelten
Anfiihrungszeichens, Zitat und direkte Rede, tiberlappen: Das Zitier-
te, der Hypotext, erscheint als Laut, als Stimme, erscheint in ,Worten*.
Und diese, umgekehrt, beanspruchen in der Méglichkeit ihres Zitiert-
werdens den iiberpriifbaren Status eines bestehenden Textes: Was
hier mit dem Wort ,Worte“ genannt wird, das ist tatsichlich Schrift.
Freud bedient sich dabei in seiner Schreibpraxis an dieser Stelle eines
tiberaus traditionellen, mithin selber bereits als zitierend zu charakte-
risierenden, eines gewissermassen in doppelte Anfithrungszeichen zu
setzenden Verfahrens, das als Formel des Zitateinsatzes jedwelcher Er-
scheinungsweise eines Abschlusses, und damit auch derjenigen eines
Kapitelschlusses, die Wiirde und gediegene Autoritit einer allgemein
anerkannten und geachteten, einer tibergeordneten, einer grossen an-
deren Stimme verleiht: das den eigenen Text abschliessende fremde
Zitat; lateinisch citatio, das »Aufrufen«, aber eben auch militirisch:
der »Aufruf«®. Dass ein solcher Aufruf einer allgemein respektierten
Schutzmacht an eben dieser Stelle der Argumentation nétig wird,
hat seinen triftigen Grund in einem Sachverhalt, der das fragliche
textuelle Szenario tatsichlich und im engsten Freudschen Sinne zu
einer >Urszene« des doppelten Anfiithrungszeichens macht. Freud ist
davor nimlich, anlisslich seiner grundsitzlichen Uberlegungen zur
,Quelle der Religiositit*?, ins fiir ihn einigermassen diistere und ob-
skure Gefilde der ,Mystik“ gelangt, zu den ,dunklen Modifikationen
des Seelenlebens, wie Trance und Ekstase“?, an dusserst unheimliche
Orte mithin, die nur erneut bestitigen, was er einleitend bereits mit
deutlichem Missmut konstatiert hatte: »Es ist nicht bequem, Gefiihle
wissenschaftlich zu bearbeiten.«® Aus dieser essentiellen >Unbequem-
lichkeit<, die natiirlich nichts anderes ist als eine euphemisierte Va-
riante des fiir den Essay titelgebenden »Unbehagens«, aus einer >Un-
bequemlichkeit< also, die daher riihrt, dass im eigenen Sprechen von
gewissen dunklen Dingen die Rede sein muss, von denen lieber ge-
schwiegen wiirde, soll nun offenbar das Aufrufen der Autoritit Fried-

Chronologisch geordnet. Unter Mitwirkung von Marie Bonaparte, Prin-
zessin Georg von Griechenland, hg. v. Anna Freud, E. Bibring, W. Hoff, E.
Kris, O. Isakower, Bd. XIV., Frankfurt/Main 1948, S. 431.

6 | Vgl. Karl Ernst Georges: Ausfithrliches Lateinisch-Deutsches
Handwéorterbuch, 8. Aufl. 1913, Nachdruck Darmstadt 1998, S. 1179.

7 | S. Freud: Das Unbehagen in der Kultur, S. 421.

8 | Ebd., S. 431

9 | Ebd,, S. 422.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 DaNIEL MiLLER NiELABA

rich Schillers heraushelfen: Das doppelte Anfithrungszeichen wird
zum rahmenden Marker eines rettenden Zitats, der herbeigerufene
Dichterfiirst selber zum erhofften Spender des »rosigen Licht[s]« im
Dunkel jener »ozeanische[n]«*° Tiefen, in welche das forschende Ich
seinerseits hier geraten zu sein befiirchtet.

»Lang lebe der Kénig!«

Nun griffe es zu kurz, bloss auf den ausgeprigten >Uber-Ich«-Aspekt
dieses Rettungsunternehmens im Modus des doppelten Anfithrungs-
zeichens zu insistieren: Dass die citatio als Referenzverfahren immer
den Aspekt einer Unterwerfung beinhaltet, liegt auf der Hand, sagt
aber noch gar nichts aus iber die Doppelbodigkeit jenes doppelten
Strichs, der das Zitieren, das lesbare Einbinden von >Fremdtext< ins
eigene Schreiben kennzeichnet. Bei diesem ganz spezifischen perfor-
mativen Einsatz des Zitats scheint das Anfithrungszeichen die textu-
elle Insignie dessen zu sein, der stets Recht hat und im Aufgerufen-
werden dem Aufrufenden ebenfalls stets Recht gibt. Es ist die Insignie
eines Konigs und zugleich dessen Abwesenheitsmeldung — der im
Zitierten scheinbar Anwesende ist der im Zitieren Abwesende. Dieser
Koénig also ist ein Anderer; und dieser Konig ist niemals >da<. —»>Dacist
dafiir eine erste mimetische Spur hin zur Doppelung dieses so spezi-
fischen Anfiihrungszeichen, das eben gerade keines >dem Sinne<nach
sein kann, sondern eines, das gemiss seines rigiden Authentizititsan-
spruchs — wie er sich auch und gerade im technokratischen Reglement
zum >korrekten< oder aber >plagiierenden< Umgang mit Fremdtext am
augenfilligsten abbildet — stets aufs Ganze gehen muss; auf jenes
»Ganzes, dessen Unmoglichkeitsdeklaration es zugleich immer schon
ist. Im Aufrufen der Autoritit des Zitierten wird das doppelte Anfiih-
rungszeichen zum Zeichen der Unterwerfung dessen, der zitiert, ist
es zeichenhafte Ubertragung der Verbeugung vor dem Kénig. Und
durch das im Zitieren behauptete Recht, den Konig tiberhaupt in die-
ser Weise aufzurufen, ihn ausschnittsweise aufzurufen, ist das doppel-
te Anfithrungszeichen zugleich Zeichen der kéniglichen Ohnmacht
bzw., reziprok, ist es Zeichen der grenzenlosen Macht jeden Lesens in
seinem illimitierbaren De- und Rekompositionspotenzial: Nichts an

10 | Ebd., S. 430f. Es geht dabei um dasjenige, was Freud von Romain
Rolland als das »Gefiihl von etwas Unbegrenztem, Schrankenlosem,
gleichsam ,Ozeanischem“« (ebd., S. 422) zur Bearbeitung iitbernimmt
bzw. zugemutet bekommt.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs DOPPELTE ANFUHRUNGSZEICHEN | 147

Text in der Welt, was nicht Zitierbares, nichts, was nicht Ver- oder Be-
schneidbares wire, nichts, was sich der beliebigen Rekombination im
Zeichen des doppelten Anfithrungszeichens entzogen wiisste.

Diese Doppelung des Doppelzeichens als Gleichzeitigkeit von
Unterwerfung im Anrufen und von Unterwanderung im arbitriren
Ausschneiden wird wortlich und buchstiblich vollzogen am »Kénig«
in Freuds Referenz an Schiller: Denn was dort am Ende des Kapitels
»ausgerufen< wird, das wird dies eben gerade nicht »mit den Worten
des Schillerschen Tauchers«. Vielmehr erfolgt der Ausruf, kontrir zu
dem, was der Text vorgibt, mit den Worten eines zerschnittenen, eines
zitierten, eines durch und durch Freudschen sTauchers«. Die direkte
Rede nidmlich bei Schiller — und zwar dort ohne doppeltes Anfithrungs-
zeichen, welches das Gesprochene als ein solches markieren wiirde —,
also dasjenige, was der Taucher des >Originals< zu sagen erhilt in der
fraglichen Passage, lautet durchaus anders:

»Lang lebe der Konig! Es freue sich,
Wer da atmet im rosigen Licht!«"

Mit dem Weglassen der habitualisierten Huldigungsformel »Lang le-
be der Kénigl« streicht Freuds Ubernahme am Ausgangstext zweifel-
los einfach pragmatisch dasjenige weg, was zum performativen Ein-
satz des Zitats — zur Unterstiitzung nimlich des Rufes nach »Licht«
im Dunkel des >unbequemen< Argumentationszusammenhangs sei-
nes ersten Kapitels — tiberfliissig erscheint. Es wird damit aber eben
dasjenige weggeschnitten, was Voraussetzung bildet zur Méglichkeit
jedwelcher performativen Indienstnahme irgendeines Zitats: Die
Ubereinkunft nimlich, dass es ihn gibt, den »Kénig«, und dass sei-
nen »Worten« im Zitat genau jener Respekt gezollt wird, unter dessen
Schutz sich auch der das Zitierte mit Anfithrungszeichen rahmende
Text zu stellen hofft — die Ubereinkuntft also, dass sich dagegen kei-
ne Stimme erheben wird mit dem Ruf: >Der Kénig ist nacktl«. Und
letztlich wird im Auslassen dieser Auslassung im Zitat — da diese sich
ja, inklusive die willkiirliche Bereinigung des Zeilensprungs durch
Freuds Umschrift, nur iiber die Konsultation des Ausgangstextes sel-
ber erschliesst — prizise dasjenige figuriert, was das doppelte Anfiih-
rungszeichen bei seinem Einsatz hier strukturell kennzeichnet: Die
(Schein)Prisenz der auctoritas durchs Zitat verdankt sich der doppel-

11 | Friedrich Schiller: Der Taucher. Ballade, in: Ders., Werke und
Briefe in 12 Binden, Bd. 1, Georg Kurscheidt (Hg.), Frankfurt/Main 1992,
S. 8o.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 DaNiEL MULLER NIELABA

ten Negation, dem Ausschluss des »Konigs« im Aufruf als Zitat und
dem Ausschluss dieses Ausschlusses in der Entwendung des Textes
durchs elidierende Zitieren selbst. Das doppelte Anfithrungszeichen
— das gedoppelt doppelte Anfithrungszeichen, das es stets nur als ein
zweifaches, als ein das Zitat oder die Rede >6ffnendes< und wieder
sschliessendes« gibt, wovon gleich zu reden sein wird — erweist sich
damit als die Figur des Zitates selber: Figur der Doppelung von Aufruf
und Negation; und Figur der Doppelung von Negation und Negation
der Negation.

» - Figur

»Und doch: Gibt es nicht gerade in >Leonce und Lena« diese den Wor-
ten unsichtbar zugeldchelten Anfithrungszeichen, die vielleicht nicht
als Ginseftifichen, die vielmehr als Hasenshrchen, das heif3t als etwas
nicht ganz furchtlos tiber sich und die Worte Hinauslauschendes ver-
standen werden sollen?«2 Ankniipfend an die zeichenphilosophische
Reflexion, die Paul Celan mit Blick auf Georg Biichners Lustspiel an-
stellt, wire nun noch zu fragen, ob das Anfithrungszeichen nicht am
Ende auch in Gestalt des >Ginsefiisschens< das Potenzial zu einem
ganz bestimmten »iiber sich und die Worte Hinaus«-Zeigen auf sich
vereinigt.

Mit dem Beschreibungsmuster der Figuralitit nimlich kommt ein
Aspekt ins Spiel, der auf eine etwas allgemeinere textuell-epistemolo-
gische Dimension des doppelten Anfiihrungszeichens verweist, als es
die bislang bedachte seiner blossen Markierungsfunktion im Einsatz
des Zitates oder der >direkten Rede« bildet. Es geht damit auch um
jenen Punkt (der kein Punkt ist, sondern ein Vektor), in dem sich das
»* dann doch noch vom eingangs angesprochenen a in Derridas diffé-
rance-Lektiire deutlich unterscheidet, indem es nochmals zu einem
anderen Sprechen als demjenigen des permanenten Sinnentzugs in
der enttarnten Tduschung der Stimmlichkeit gelangt: Das doppelte
Anfiithrungszeichen spricht — und zwar als Figur.

Wenn oben bereits kurz auf die schwer zu entscheidende Frage
nach Metaphorizitit oder Metonymik des >Gansefiisschens< eingegan-
gen wurde, so gilt es nunmehr, auf die dem Graphem eigens zugehori-
ge Tropik zurtickzukommen. Das ,, genauso wie das “, das tief- genauso
wie das hochgestellte Anfiihrungszeichen namlich, stellt fiir sich als

12 | Paul Celan: »Der Meridian, in: Ders., Gesammelte Werke, Beda
Allemann u.a. (Hg.) Band 3, Frankfurt/Main 1983, S. 202.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs DOPPELTE ANFUHRUNGSZEICHEN | 149

das absolute und irreduzible Minimalpaar schlechthin metaphorisch
den basalsten Sachverhalt tiberhaupt dar, welcher Zeichensysteme jed-
welchen Typs und damit Kommunikation jedwelcher Art allererst er-
moglicht: Ahnlichkeit und Differenz sowie dasjenige, was diese beiden
erst hervorbringt, Relationalitit. Die Elemente des Zeichens verhalten
sich zueinander. Die beiden Striche, die das einzelne Graphem bil-
den, sind sich vollkommen dhnlich: sie sind gleich. Die beiden Striche,
die das Graphem bilden, sind sich vollkommen different: Einer ist der
erste, einer ist der zweite — Zweiter sein ist nicht Erster sein und vice
versa. Das doppelte Anfithrungszeichen ist damit seiner graphischen
Qualitdt nach die vollkommene Zeichenmetapher, in ihrer Konzent-
riertheit nicht zu tibertreffen: Das Zeichen fiir Zeichen, das Zeichen,
das selber nichts sagt, gerade es zeigt schlechterdings alles, was es
tiber Zeichen tiberhaupt zu zeigen gibt.

Doch dabei bleibt es nicht. Die Zeichenmetapher steht nicht fir
sich, besser gesagt: sie >steht< gar nicht. Sie lduft, und zwar auf >Ginse-
fuisschen«. Die Tatsache, dass diese niemals allein auftreten, sondern
immer im Paar, immer in der Verschrinkung eines das Zitat oder die
Rede »6ffnenden< und eines sie >beschliessenden< Doppelstrichs, die-
se Tatsache transponiert das eben auf der Stufe des Einzelzeichens
festgestellte Prinzip von Ahnlichkeit/Differenz und Relationalitit auf
die Ebene des Syntagmas, auf diejenige der Zeilen und ihres Flusses:
Das Anfiihrungszeichen gibt es nur als ein sich zum Anfithrungs-
zeichen Verhaltendes. Das Anfiithrungszeichen gibt es nur als ein
in Bewegung auf ein anderes zu Befindliches, als ein in Bewegung
von einem anderen weg Begriffenes. Das Anfithrungszeichen gibt es
nur in Bewegung. Denn ebenso wie auf der Ebene des einzelnen Gra-
phems keines der Strichlein einfach immer schon erstes oder zweites
wire, so wie das erste zum ersten des zweiten vielmehr erst genau
von diesem zweiten aus wird, und umgekehrt, genau so wird das »>6ff-
nende« Anfithrungszeichen zu eben diesem >6ffnendenc< erst vom
»schliessenden«< aus gesehen. Und indem das letztere dasjenige, was es
»schliessts, tiberhaupt erst >6ffnet¢, indem an ihm erst das erstere zum
er6ffnendens, zum die Rahmung beginnenden Zeichen wird, sehen
wir eine Figur — man mag sie als Geminatio beschreiben, als Doppe-
lung; oder als Polyptoton, als abweichende Wiederholung desselben —,
die tatsdchlich unterwegs ist. In seinem Funktionieren also zeigt uns
ausgerechnet das vollkommen nichtssagende, das stets gedoppelt auf-
tretende Doppelzeichen, dass und wie Texte >lebenc.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838309408886 - am 14.02.2026, 09:38:25.



https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das einfache Anfiihrungszeichen.

Zeichen auf Distanz

CoRINA CADUFF

Zur Debatte steht hier eine bestimmte Verwendung des Anfithrungs-
zeichens, mit der man sich etwa von einer gingigen Sprechweise, von
einem zweifelhaften Topos oder von aufkommenden Neologismen
distanziert: »Der »treue Freund« verriet sie als erster«; »auch der Klon
ist ein »natiirlicher Mensch«; »das neue >Humankapital« sollte die Zu-
kunft der gegenwirtigen Generation sichern« etc. Solche Distanznah-
men erfolgen oft {iber einfach gesetzte Anfithrungszeichen. Das kon-
ventionelle doppelte Zitatzeichen kennzeichnet in der Regel die Rede
einer bestimmten und auch explizit nachgewiesenen Person; dem-
gegentiber schliessen diejenigen Zitatzeichen, die als Distanzierungs-
zeichen fungieren, allgemein gebriuchliche Diskursfiguren zwischen
sich ein, wobei sie auf kritische Weise moralische oder politische Im-
plikationen des Ausdrucks offenzulegen suchen, der zwischen ihnen
steht (‘Humankapital(). Solche Zeichen, die hier fortan Distanz-Zei-
chen genannt werden, kénnen durchaus auch strategisch verwendet
werden, wie der folgende Witz zeigt:

Ein alter Araber lebt seit mehr als 40 Jahren in Chicago. Er wiirde gerne
in seinem Garten Kartoffeln pflanzen, aber er ist allein, alt und schwach.
Deshalb schreibt er eine E-Mail an seinen Sohn, der in Paris studiert:
»Lieber Ahmed, ich bin sehr traurig weil ich in meinem Garten keine Kar-
toffeln pflanzen kann. Ich bin sicher, wenn du hier wirst, kénntest Du
mir helfen und den Garten umgraben. Dein Vater.« Prompt erhilt der alte
Mann eine E-Mail: »Lieber Vater, bitte rithre auf keinen Fall irgendetwas

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | CoRrINA CARDUFF

im Garten an. Dort habe ich nimlich >die Sache«versteckt. Dein Sohn Ah-
med«. Keine sechs Stunden spiter umstellen die US Army, die Marines,
das FBI und die CIA das Haus des alten Mannes. Sie nehmen den Garten
Scholle fiir Scholle auseinander, suchen jeden Millimeter ab, finden aber
nichts. Enttduscht ziehen sie wieder ab. Am selben Tag noch erhilt der alte
Mann wieder eine E-Mail von seinem Sohn: »Lieber Vater, ich nehme an,
dass der Garten jetzt komplett umgegraben ist und du Kartoffeln pflanzen
kannst. Mehr konnte ich nicht fiir dich tun. In Liebe, Ahmed«.

Die Distanz-Zeichen, mit denen »>die Sache< umgeben wird, dienen
hier dazu, den Akt der Verbergung zu demonstrieren und somit eine
»falsche< Enthiillung zu provozieren. Damit haben sie in diesem Bei-
spiel gleichsam selbstreflexiven Status, da der Verfasser strategisch
mit der Aufmerksamkeit spielt, die solche Zeichen erregen, auch oder
gerade dann, wenn >nichts< zwischen ihnen steht.

Wo die vertrauten doppelten Anfithrungszeichen die Reden oder
Texte anderer markieren und auch klar begrenzen (»Lieber Vater... «),
da stehen die Distanz-Zeichen diffuser und nervéser in der Sprach-
landschaft: Sie eroffnen eine Problemzone des Sprechens, die sich
zwischen dem Gesagten und der Haltung zu diesem Gesagten auftut.
Der Autor von solchen Zeichen signalisiert, dass er die von ihm mar-
kierten Sprechweisen oder Ausdriicke nicht affirmativ verwendet, son-
dern dass er sie ausstellt, blossstellt, kritisiert, preisgibt, dass er sie der
Reflexion anheim stellt. Er nimmt Abstand. Zugleich bietet er weder
eine Alternative an noch formuliert er explizit aus, weswegen genau er
sich von dem Terminus distanziert. Im Klartext: Die Zeichen stehen
an Stelle des Arguments. Ein Autor kann sich vom Begriff -Humanka-
pital« mittels der Anfithrungszeichen distanzieren und so die Haltung
kritisieren, auf der diese Sprachbildung basiert, ohne sich die Miihe zu
machen, seine Kritik dariiberhinaus zu formulieren. Die Verwendung
der Anfiihrungszeichen kann daher argumentativ durchaus praktisch
und entlastend sein, sie bietet den Vorteil, dass man sich nicht ge-
nau erkliren muss und dennoch mit leichten Mitteln eine kritische
Distanz markieren kann. Wiirde das Argument ausgefiihrt, so wiren
die Anfiithrungszeichen tiberfliissig, denn das, was sie in sich tragen,
wiirde gleichsam herausgestiilpt, in eine dusserliche sprachliche Form
gebracht und also in ein lineares Sprechen tiberfiithrt. Mit der Setzung
der Distanz-Zeichen aber schrumpft dieser Prozess auf ein signalhaf-
tes Interpunktionszeichen zusammen.

In der Fachliteratur zum Anfiihrungszeichen figurieren solche
Distanz-Zeichen als »modalisierende Anfithrungszeichen«. Diese
»zeigen an, dass der markierte ausdruck irgendwie ungewohnlich ist,

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs EINFACHE ANFUHRUNGSZEICHEN | 155

kritisch verwendet wird und in besonderer weise interpretiert werden
soll. der leser wird aufgefordert, aus dem gebrauch des ausdrucks
unter den gegebenen situationsbedingungen nicht all die oder genau
die schliisse zu ziehen, die er normalerweise daraus ziehen wiirde.«'

Es gibt einige Versuche, diese verschiedenen Verwendungen von
Distanz-Zeichen zu systematisieren, wobei solche Aufzihlungen etwa
auch die Anfithrungszeichen bei fremdsprachlichen Ausdriicken (die
vier >Bambini), bei Namen, Titeln oder Genreangaben (der >Berlin-Ro-
man«), Dialektismen (sie >chasperlete< herum), Euphemismen (>Rost-
laube<) oder Neologismen etc. beriicksichtigen.? Am interessantesten
jedoch ist die Verwendung der modalisierenden Anfiihrungszeichen
zweifellos dort, wo es um Sprach- und Diskurskritik geht, dort, wo
sie Denkmuster und Haltungen kritisieren, die bestimmten Formu-
lierungen innewohnen und die mittels der Anfiihrungszeichen zur
Debatte gestellt werden — so wie etwa die Kritik am >Humankapitalc
auf einen wirtschaftlichen Diskurs zielt, der bereits das menschliche
(Kinder-)Leben okonomisiert und dem Kapitalwesen dienlich macht.

Charakteristischerweise rdumt der Rechtschreibduden solchen
Verwendungsweisen, die ihr Potenzial gerade aus der individuellen
Setzung und normativen Ungebundenheit beziehen, kaum Platz ein.
Tatsichlich jedenfalls aber treten diese Zeichen nicht einfach nur zeit-
sparend an Stelle des argumentativen Aufwands, sondern sie sorgen
bisweilen auch fir durchaus pointierte, provokative und nachdriick-
liche Aussageweisen.

1 | Reinhard Klockow: Linguistik der Ginsefiisschen. Untersuchun-
gen zum Gebrauch der Anfithrungszeichen im gegenwirtigen Deut-
schen, Frankfurt/Main 1980, S. 131. Siehe auch R. Klockow: »Anfithrungs-
zeichen, Norm und Abweichung, in: Linguistische Berichte 57 (1978), S.
14-24, darin insbesondere S. 15.

2 | Zur Systematisierung siehe Undine Kramer: »Striche mit Wir-
kung: Markierung und Konnotierung durch Anfithrungszeichen«, in:
Matti Luukkainen/Riitta Pyykko (Hg.), Zur Rolle der Sprache im Wandel
der Gesellschaft / The Role of Language in Changes of Society, Helsinki
2002, S. 166-179; Wolfgang Brandt/Norbert Nail: »Anfiihrungszeichen.
Versuch einer Systematik ihrer funktionalen Gebrauchsweise,, in: Mut-
tersprache. Zeitschrift zur Pflege und Erforschung der deutschen Sprache

86 (19706), S. 407-427.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | CoriNA CARDUFF

Der Pakt zwischen Autor und Leser

Distanz-Zeichen lenken die Aufmerksamkeit nachdriicklich auf das,
was zwischen ihnen steht, sie sind gleichsam als interpunktive Limp-
chen zu betrachten, die »Achtungl« sagen. In diesem Sinne funktio-
nieren sie dhnlich wie eine Kursivsetzung, denn auch diese betont ja
den grafisch hervorgehobenen Ausdruck — nur eben affirmativ. Wo
aber ein Autor eine Diskursfigur mit Distanz-Zeichen umgibt, da
spricht er selbst eine andere Sprache als diese Figur: Er benutzt einen
bestimmten semantischen Ausdruck und l4dt diesen kontrapunktisch
durch die Zeichen auf, mit deren Hilfe er signalisiert, dass seine eige-
ne — politische, ideologische, moralische oder auch Zisthetische Hal-
tung — von dem abweicht, was zwischen den Zeichen steht.

Diese stellen also eine zusitzliche Sinnebene her, womit sich
gleichsam ein doppeltes Sprechen vollzieht: Die Zeichen er6finen einen
zweiten Sprachraum, sie er6ffnen in sich ein anderes Sprechen, mit
dem sie nicht in eins fallen, und konstituieren damit eine Zweistim-
migkeit im Text. Diese taucht insbesondere da auf, wo sich Sprache im
Prozess befindet: da, wo alte oder neue Ausdriicke in Verdacht gera-
ten, da, wo man aus sprachpolitischen Griinden alte Festschreibungen
iiberwinden oder neue verhindern mochte. So setzt man etwa Aus-
driicke wie >Postkapitalismus< oder >Humankapital< in Anfiihrungs-
zeichen, wenn man sie nicht teilt, oder aber auch Ausdriicke, die nicht
mehr haltbar sind, etwa wenn sie frithere Denkweisen artikulieren,
die gesellschaftlich und sprachlich tiberwunden scheinen und die des-
halb heute nur noch in Anfiihrungszeichen valabel sind: »Die Frem-
denangst und der Fremdenhass richteten sich aber [um 1900] gegen
die »primitivenc Italiener.« (Tages-Anzeiger 2008)3

Je stirker die Diskurse sich entwickeln und verdandern, je stirker
und schneller also die Sprache selbst und mit ihr die politischen und
moralischen Anschauungen in Gestaltungsprozessen begriffen sind,
desto mehr Distanz-Zeichen werden gesetzt.

Die interpunktiven Limpchen signalisieren nicht nur, dass der
Sprecher mit dem verwendeten Ausdruck nicht {ibereinstimmt, son-
dern sie fordern den Leser auch dazu auf, diesen Ausdruck doch bitte
selbst zu reflektieren und dabei wennmdglich seine Problematik zu
erkennen — in Ubereinstimmung mit dem Autor natiirlich. Tatsich-
lich ist die Setzung solcher Zeichen ein hochgradig auktorialer Akt:
Wo immer ein Autor sie anbringt, da sind sie dazu bestimmt, seine
eigene, personliche Ansicht mitzuteilen. Das bedeutet nichts anderes,

3 | Tages-Anzeiger vom 10.4.2008, S. 8.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs EINFACHE ANFUHRUNGSZEICHEN | 157

als dass der Autor dem Leser einen Pakt anbietet, indem er sich selbst
positioniert und den Leser dazu aufruft, sich dieser Positionierung an-
zuschliessen, und zwar gegen ein Drittes, gegen dieses andere Spre-
chen, das da zwischen den Zeichen steht und das sich im Verstindnis
des Paktes gleichsam als ein Feindliches darstellt. In diesem Sinne
fungieren die Zeichen auch als Appell zur Verbiindung, wobei der Au-
tor nicht sicher sein kann, inwieweit der Leser mit ihm diesen Pakt
tatsdchlich schliesst oder nicht.

Die Zeichen allerdings kénnen einen solchen Pakt auch richtigge-
hend verhindern, dann ndmlich, wenn der Autor erst und einzig mit
den Zeichen eine Sprache spricht, die der Leser nicht teilen mag. So
kann es durchaus sein, dass in einem Text gerade solche Anfithrungs-
zeichen eine deutlichere Sprache sprechen als der Text selbst, dass also
gerade sie die individuelle Wertehaltung des Autors klarer ausdriicken
als seine sprachlichen Formulierungen und dass sich der Leser auf-
grund dieser Zeichen von der Haltung des Autors distanziert, etwa
dann, wenn der Autor kritisch eine Wortneuprigung einfithrt, die
aber beim Leser positiv besetzt ist: »Er >stoiberte< in einer Art und
Weise, von der man bald genug bekam.«

Was modalisierende Anfithrungszeichen leisten, kann bis zu
einem gewissen Grad auch durch andere Worter wie sogenannt, an-
geblich, gewissermassen oder sozusagen ausgedriickt werden#, die
man an Stelle der Zeichen setzt: »Der angeblich treue Freund verriet
sie als erster«. Man kann solche Vokabeln allerdings zur Verdeutli-
chung auch zusitzlich zu den Zeichen verwenden: »Das neue soge-
nannte >Humankapital« sollte die Zukunft der gegenwirtigen Gene-
ration sichern.« Die Signalisierung der personlichen Werte-Haltung
jedoch artikuliert sich nachdriicklicher und konturierter, wenn die
Distanz zu dem zitierten Ausdruck einzig mit den Zeichen und nicht
noch mit weiteren relativierenden Wortern markiert wird.

Wer nun aber spricht mit solchen Anfiihrungzeichen und wer
nicht, wo kommen Distanz-Zeichen besonders hiufig vor und wo
praktisch gar nicht?

4 | Die Linguistik spricht hier von sRemediens, siehe dazu R. Klo-
ckow: Anfithrungszeichen, Norm und Abweichung, S. 14f. oder Rena-
te Baudusch: »Einige Ausfithrungen zu den Anfithrungszeicheng, in:
Sprachpflege. Zeitschrift fiir gutes Deutsch 32,1 (1983), S. 49-53, zu den
Remedien S. 51.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | CoRINA CARDUFF

Die Erzahlung des Zeichens (Literatur)

Das Distanz-Zeichen ist reaktiv, es setzt sich in Bezug zu einer Rede,
die bereits existiert. Dementsprechend figuriert es verstirkt in Text-
sorten, die andere Diskurse aufnehmen, sie in Frage stellen und zu-
gleich forttreiben. Es ist also, analog dem konventionellen zitierenden
Anfihrungszeichen, ausgesprochen dialogisch orientiert. Folglich
kommt es weniger hdufig in Texten vor, die sich als Urszenen des Spre-
chens gebirden. Schriften wie das Alte und Neue Testament oder der
Koran gelten als heilige Schriften, als Offenbarungszeugnisse des ers-
ten und einziggiiltigen Wort Gottes. Es liegt auf der Hand, dass sie ein
>doppeltes Sprechen« nicht kennen. In der Bibel gibt es das Distanz-
Zeichen nicht, der heilige Text kennt keine kritisierbare Rede, denn
er ist ja selbst das Ursprungswort und kann sich daher nicht auf ein
vorangegangenes Sprechen beziehen.

In diesem Sinne ist ein Blick auf die belletristische Literatur auf-
schlussreich. In Romanen, Gedichten, Erzihlungen oder Theaterstii-
cken nimlich kommt das Distanz-Zeichen wie in den religiosen Offen-
barungstexten ebenfalls kaum vor. Obschon Literatur ja grundsitzlich
Gesellschaftskritik par excellence darstellt, indem sie die Konstituie-
rung von gesellschaftlichem Wissen und entsprechenden Diskursen
bearbeitet, kritisiert und unterlduft, kommt sie ohne dieses Zeichen
aus. Gerade dessen Absenz nun verdeutlicht eine grundlegende Geste
des literarischen Sprechens, die den heiligen Texten dhnelt: Literari-
sches Sprechen inszeniert sich als erstes Sprechen. Es zitiert in der Re-
gel keine anderen Autoren (und wenn es sie zitiert, dann bleibt es meist
dem Leser uiberlassen, die Zitate zu erkennen, weil diese nicht nachge-
wiesen werden), und es zitiert schon gar nicht einzelne Diskursfiguren
mit Hilfe von Distanz-Zeichen. Im Gegensatz zum wissenschaftlichen
Diskurs, dessen konstitutive Zitate und Quellenangaben immer auch
explizit kenntlich machen, dass er sich einer Tradition und Geschich-
te verdankt und entsprechend im Prozess ist, fehlen solche Hinweise
im literarischen Text. Zweifellos ist dieser ein Produkt der Geschich-
te und als solches auch historisch identifizierbar; dennoch aber strebt
Literatur dariiberhinaus im Grunde immer auch etwas Zeitloses und
Ewiggiiltiges an, wenn sie wieder und wieder das Wesen menschlicher
Grunderfahrungen wie Liebe, Begehren, Schmerz und Tod in Szene
setzt. Schliesslich wiinscht sich jeder Schriftsteller, weit tiber sein eige-
nes Leben hinaus gelesen zu werden und wirksam zu sein.

Literatur distanziert sich nicht von bestehenden philosophischen,
juristischen, psychologischen oder politischen Reden und Auffassun-
gen, indem sie bestimmte Diskursfiguren isoliert und diese mittels

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs EINFACHE ANFUHRUNGSZEICHEN | 159

Anfiihrungszeichen kritisiert; vielmehr tberfiihrt sie ihre entspre-
chende Kritik in erzihlte Szenen. Nehmen wir als Beispiel einen Ro-
man, der auf prononcierte Weise Diskurskritik betreibt, ohne Figuren
dieses Diskurses je mit Distanz-Zeichen zu bezeichnen: Wir schlafen
nicht (2004) von Kathrin Roggla (*1971)5 Die 6sterreichische Autorin
hat fiir dieses Buch zwei Dutzend Vertreter aus dem Consulting- und
IT-Bereich interviewt und damit Basismaterial des Wirtschaftsspre-
chens gewonnen, aus dem sie daraufhin sechs literarische Prototypen
gestaltet hat (eine Managerin, einen IT-Supporter, einen Unterneh-
mensberater u.a.). Aus realen Diskursen sind hier also gleichsam fikti-
ve literarische Personen entstanden, die ihrerseits als Produkt des Dis-
kurses erscheinen, den sie sprechen, wobei ihre Deformationen immer
deutlicher hervor treten (Schlaflosigkeit, Medikamentenabhingigkeit,
psychische Stérungen). So analysiert Réggla die Auswirkungen eines
bestimmten Diskurses, indem sie ihn am Schreibtisch neu gestaltet
und damit in einer Art und Weise kommuniziert, wie er sonst nicht
horbar wird, sie 6ffnet den Wirtschaftsdiskurs gleichsam und zeigt
anhand der Prototypen, was fiir Menschen er hervorbringt.

Das doppelte Sprechen, das sich gemeinhin im Distanz-Zeichen
artikuliert, ist damit in diesem Roman wieder in eins gefallen: Die
Autorin distanziert sich nicht von der Sprache ihrer Figuren, sondern
vielmehr fillt ihr Schreiben mit deren Sprache zusammen. Das ist li-
terarische Diskurskritik par excellence, die keinerlei Distanz-Zeichen
mehr bedarf, weil sie ihre Kritik erzdhit, weil sie sie in die Darstellung
von Personen und Szenarien und Geschichten tiberfithrt. Mit diesem
ihr eigenen und einzigartigen Narrativ, das unterschiedliche Diskurse
in sich zu vereinen weiss, entledigt sich die Literatur des Distanz-Zei-
chens.

Zeichen transdisziplinarer Prozesse
(Wissenschaft)

Die Autoren von wissenschaftlichen und journalistischen Texten da-
gegen setzen das Distanz-Zeichen oft, um bestimmte Diskurs- und
Denkfiguren kritisch hervorzuheben, um sich von ihnen abzuheben
und sie zu problematisieren. Wihrend dieses Zeichen im Print-Jour-
nalismus hiufig genug auch politische Ressentimens artikuliert, ist
es im Wissenschaftsdiskurs vor allem dort zu finden, wo verschiedene

5 | Kathrin Roggla: Wir schlafen nicht, Frankfurt/Main 2004.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | CorINA CARDUFF

Fachterminologien und entsprechend unterschiedliche Diskurstradi-
tionen und Denkmuster aufeinanderprallen.

Gerade in kulturwissenschaftlichen Texten kommt das Distanz-
Zeichen heute erstaunlich oft vor, generell kann man sagen: Je trans-
disziplinidrer ein Autor operiert, desto mehr tendiert er zur Setzung
dieses Zeichens. Das lisst sich erkliren durch den Impact verschie-
dener Fachterminologien, die nicht von allen Seiten her gleich schnell
und gleich gut zu integrieren sind und von denen man sich dement-
sprechend teilweise auf Distanz zu halten sucht. So neigt etwa eine
Kulturwissenschaftlerin, die sich mit Vorgingen im naturwissen-
schaftlichen Labor beschiftigt, dazu, Redeweisen vom >Buch des Le-
bens< oder vom >genetischen Ur-Text< mit Zeichen zu umgeben, wel-
che Zweifel sowie auch eine Art aufmerksame Kritik am Verstindnis
der DNA als lesbarer Text signalisieren.

Solche durch Zeichen markierte Impacts weisen insbesondere
auch eine stark prozessuale Komponente auf, d.h. dass sie zu einem
bestimmten historischen Zeitpunkt auftauchen und nach der Inte-
grationsphase auch wieder verschwinden. Mit anderen Worten: Das
Zeichen ist temporir. So tendierte man etwa in den 1980cer und goer
Jahren noch dazu, die >Lektiire< von Bildern oder von Architektur in
Anfiihrungszeichen zu setzen, weil in der Ubertragung dieses litera-
turwissenschaftlichen Terminus auf andere Wissenschaften etwas Ir-
ritierendes, Ungewohntes lag. Seit Jahren nun schon aber ist die Rede
vom Lesen der Bilder derart geldufig, dass kein Mensch mehr Anfiih-
rungszeichen verwenden wiirde. Dafiir ist das Distanz-Zeichen heute
etwa an den Ubergangszonen von Kultur- und Naturwissenschaften
sehr verbreitet, da die traditionellen Vorstellungen von >Naturs, >Kul-
turs, >Schopfung:« etc. angesichts fortschreitender technologischer In-
novationen zunehmend unhaltbar werden.

Die Setzung des Distanz-Zeichens im wissenschaftlichen Diskurs
gilt in der Regel weniger den fragwiirdigen Diskursfiguren aus der
eigenen Herkunftsdisziplin als vielmehr >fremden< Diskursfiguren,
die man in den eigenen Diskurs ersteinmal zégerlich aufnimmt und
markiert, weil man vermeint, in der Lage zu sein, sie von aussen be-
sonders kritisch befragen zu konnen. Gerade die bestimmte Unsicher-
heit aber, die diesen Zeichen damit immer auch innewohnt, zeugt von
einer sprachlich-(trans)disziplindren Prozessualitit, sie zeugt davon,
dass ein Prozess im Gange ist, der begleitet und markiert ist durch auf-
tauchende und auch wieder verschwindende Distanz-Zeichen.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs EINFACHE ANFUHRUNGSZEICHEN | 161

Zeichen des Ressentiments (Journalismus)

Auch im Journalismus fungiert das Distanz-Zeichen oft als Kenn-
zeichnung von Diskursfiguren im Prozess, wobei es eine sprachliche
Ubergangszone markiert oder auch auf eine problematische Entwick-
lungsgeschichte aufmerksam macht: »Diese Schligerbande tritt im-
mer dann in Aktion, wenn der greise Diktator Mugabe seine Unbeug-
samkeit und seine >revolutionire< Gesinnung zur Schau zu stellen
trachtet« (NZZ 2008).° Die einstige Gesinnung Robert Mugabes, der
in den 1980ern als Idol der westeuropiischen Linken galt und als »In-
karnation eines Revolutionirs der I11. Welt«” gefeiert wurde, erscheint
hier lediglich noch als tiberholtes Zitat, das jede gegenwirtige Gultig-
keit verloren hat.

Brisanter jedoch und charakteristisch fiir den Print-Journalismus
ist die Verwendung des Distanz-Zeichens im Sinne politischer Blosss-
tellungen, die oft mit Ressentiments einhergehen, wie z.B. der folgen-
de Satz aus einem Editorial der Weltwoche zeigt: »Unbefriedigend
mutet bei genauem Hinsehen auch die >unabhingige Untersuchung<
an, die der Ziircher Stadtrat letzte Woche prisentierte und die Stockers
Sozialdepartement entlastete. Gemass den Recherchen von Weltwo-
che-Redaktor Alex Baur hat die Sozialvorsteherin die Untersuchung in
eigener Sache hinter den Kulissen gezielt gesteuert, die >Experten< wa-
ren befangen, das Resultat am Ende eine blosse Zahlenspielerei.«® Im
Grunde genommen wire dieser Satz genauso denkbar ohne die Set-
zung der Distanz-Zeichen, dann wire ndmlich einfach die Rede von
einer unbefriedigend anmutenden unabhingigen Untersuchung und
von befangenen Experten. Genau die Zeichen aber verschirfen den
Umgangston, genau die Zeichen bringen eine entsprechende Aggres-
sion deutlich ins Spiel: Nun ist nicht mehr die Rede von befangenen
Experten, vielmehr wird mittels der Zeichen angedeutet, dass die ent-
sprechenden Personen gar nicht als Experten angesehen werden kén-
nen. Diese Auffassung wird zwar deutlich in den Raum gestellt, aber
—das Zeichen macht’s méglich — sie wird nicht explizit ausgesprochen.
Wie dieses Beispiel zeigt, ist das Zeichen ein relativ einfaches Mittel,
um Personen blosszustellen und politische Gegner zu verunglimpfen,
und wie man sich anhand dieses Beispiels ebenfalls vorstellen kann,
kann das Zeichen leicht auch ehrverletzende Dimensionen eréffnen,
die juristisch schwierig handzuhaben sind.

6 | Neue Zircher Zeitung NZZ vom 10.4. 2008, S. 3.
7 | Freitag, 28. April 2000.
8 | Weltwoche Editorial 14 (2008).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | CoRrINA CARDUFF

Polemik und Ironie sind als eine Art Héhepunkt des Distanz-Zei-
chens zu sehen. Sie werden vollzogen, indem man mit den Zeichen
mehr oder weniger das Gegenteil von dem sagt, was man meint: die
>Experten<. Was Bachtin einst fiir die Parodie geltend gemacht hat —
»Das Wort wird zur Kampfarena zweier Stimmen«? — das ereignet sich
hier mittels der Zeichen: Sie stellen den Kampfschauplatz des doppel-
ten Sprechens her. Adorno lehnt es in seinem Essay Satzzeichen (1956)
vehement ab, eine ironische Haltung mittels Anfiihrungszeichen zu
markieren, solche seien »zu verschmihen, weil man sich dadurch
»von der Sache trenne[ | und das Urteil iiber diese als verschieden
hinstelle[ ].«° Tatsichlich erzeugen die Zeichen einen Spalt zwischen
der Sache und dem Verdikt. Die Erzeugung dieses Spalts ist ethisch
gerade im Journalismus zweifelhaft, weil der Autor mit den Zeichen
dem Argument aus dem Weg geht und blosse Haltung markiert (»...
ich aber sage euch, das sind keine Experten«). Ironie ohne Zeichen-
setzung erfordert weitaus mehr argumentativ-sprachliches Geschick,
und sie erfordert auch den Mut zu riskieren, dass sie sich moglicher-
weise nicht allen Lesenden mitteilt." Tatsdchlich ist die Blossstellung
von politischen Gegnern mit Hilfe des Distanz-Zeichens rhetorisch
ein einfaches, aber bisweilen sehr wirksames Mittel, da es leicht dema-
gogische Wirkung entfalten kann. Wo das Zeichen im Rahmen der 6f-
fentlichen Meinungsbildung unmittelbar gegen bestimmte Personen,
Gruppen oder Ethnien gerichtet wird, da offenbart es eine aggressive
Kraft mit nicht ungefihrlichem Potenzial.

9 | Michail Bachtin: Probleme der Poetik Dostoevskijs, Miinchen
1971, S. 216.

10 | Theodor W. Adorno: Noten zur Literatur (darin Satzzeichen S.
106-113), Frankfurt/Main 1981, S. 110.

11 | Wikipedia verzeichnet fiir die Ironie ein eigenes Interpunktions-
zeichen in Form eines spiegelverkehrten Fragezeichens, das sicherstellen
soll, dass Ironie erkannt werde. Allerdings wird auch vermerkt, dass die-
ses kaum verwendet wird — im Gegensatz etwa zum populiren Smiley —,
das man heutzutage in der elektronischen Kommunikation gerne hinter
ironischen Aussagen anbringt. Siehe dazu die Ausfithrungen von Ulrich
Johannes Beil in diesem Band.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nachdenken iiber Satzzeichen

MICHAEL SCHMID

Nachdenken iiber das Komma

Ein kleiner Wimpel, unten an der Zeile hingend
Eine Anweisung, Atem zu schopfen
Innezuhalten, zwischen den Sitzen

Bevor der Text weiterflieft, der Gedanke, die Zeit.

Nachdenken iiber den Punkt
Unscheinbarer noch als das Komma
Und doch mit Bestimmtheit gesetzt
Unverriickbar am Schluss eines Satzes
Die geballte Kraft des Endes.

Nachdenken iiber den Strichpunkt

Zwischen Punkt und Komma stehend

Mehr Atempause als Abschluss

Zwischen Leichtftifigkeit und finaler Bestimmung
Unsicher schwankend.

Nachdenken iiber den Doppelpunkt

Eine stolze Vertikale von zwei Punkten aufgespannt
Winddurchlissiger Grenzzaun

Barriere, Scheitelpunkt und Wegweiser

Hintiber auf die andere Seite.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | MicHAEL ScHmiD

Nachdenken iiber den Gedankenstrich
Ein schwebender Balken, eine Luftbriicke
Wo zwei Gedanken sich treffen

Ein Hochseil gespannt

Uber den Abgrund.

Nachdenken tiber das Ausrufezeichen
Eine Rakete vom Bodenpunkt hoch
In den Himmel geschossen

Mit hellem Blitz, mit lautem Knall
Begleitet es den verklungenen Satz.

Nachdenken tiber das Fragezeichen

Ein bauchiges Wesen, weich und formbar
Wie das Wort, wie der Gedanke, dem es folgt
Dem es sich entzieht

Ohne klar umrissenen Korper.

Nachdenken iiber Satzzeichen

Uber die Stille zwischen zwei Sitzen
Das Schweigen zwischen den Worten
Die Leere zwischen Frage

Und Antwort.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Leerstelle.

Der Zwischenraum

THOMAS FRIES

Der Zwischenraum (auch Spatium, Leerzeichen,' engl. space oder
blank, frz. blanc) ist zunichst einmal ein Nichts, etwas Leeres zwi-
schen Buchstaben, Wortern, Zeilen, Absitzen, Kapiteln, Titeln; er ge-
hort also der Schrift an, als ein diskretes Zeichen, weil er vom Leser nur
dann wahrgenommen wird, wenn er stort (zu gross, zu klein ist) oder
fehlt. Bezogen auf den Setzkasten oder die Tastatur des Computers
ist er zugleich das am meisten verwendete Zeichen, obwohl ihn die
Auflistungen der sprachschriftlichen Zeichen in der Regel gar nicht
als Zeichen auffithren,> was wohl eben daran liegt, dass er zunichst
einmal ein Nichts, ein Leeres ist. Seine Grosse ist (von der Schreib-
maschinenschrift einmal abgesehen) variabel und bemisst sich in
Proportion einerseits zu den verwendeten Lettern und anderseits zu
den jeweils anderen Formen des Zwischenraums. Die Leere hat damit

1 | »Leerschlag« (Schreibmaschine) und »Leerschritt« muss man
wohl als veraltete Bezeichnungen ansehen; die in diesem Bereich mass-
gebliche Typographie spricht, soweit ich sehe, konsequent vom Zwischen-
raum, so auch im Duden Bildwérterbuch.

2 | So wird er etwa in Duden Die deutsche Rechtschreibung und in
Duden Grammatik nicht speziell behandelt (wie etwa die Satzzeichen). Da-
gegen setzt Adrian Frutiger den Zwischenraum an die erste Stelle, vor die
eigentlichen »Satzzeichen«, Adrian Frutiger: Der Mensch und seine Zei-
chen (Textbearbeitung Horst Heiderhoff), 2. erw. Aufl. Wiesbaden 1989,
Teil 2, Kap. X »Die Satz-Zeichenx, S. 213-214.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | THomas FRIES

isthetischen Charakter; dieses Asthetische ist von grosser Bedeutung
fur die alltigliche Wahrnehmung und das Erkennen des Textes.

Am deutschen Wort selbst irritiert die Vorstellung des Raumes (wie sie
auch im absoluten Gebrauch des englischen Begriffs zum Ausdruck
kommt), die evoziert wird, »Zwischenfliche« schiene zunichst ad-
iquater, die Dreidimensionalitit (welche dann auch eine Rdumlichkeit
der Schrift implizieren miisste) ist zunichst nicht erkennbar — oder
nur fiir bestimmte Fille wie etwa eine Reliefschrift. Ausserdem kann
»Zwischenraum« im Deutschen (wie space im Englischen) neben der
ortlichen Bedeutung immer auch eine zeitliche haben.

Fur den klassischen Schriftsetzer stellt sich das Problem des
Zwischenraums anders: Er muss ihn aktiv einsetzen, mit dem so ge-
nannten »Blindmaterial«, das aus »Ausschluss« (fiir den Wortzwi-
schenraum: schmale »Spatien« verschiedener Breite und quadratische
»Gevierte«), »Regletten« (fiir den Zeilenzwischenraum) und »Stegen«
(fiir grossere Zwischenridume) besteht. Fiir ihn ist der Zwischenraum
also zweifellos etwas, und zwar ganz klar ein riumliches etwas, denn
wenn der Zwischenraum im Schriftsatzvolumen zu hoch liegt, druckt
er mit (»Spiess«). Insofern verweist die Raumvorstellung in der Schrift
auf die rdumliche Prigung bei der Produktion und auf eine mdogliche
Raumvorstellung in der Rezeption.

Was der Schrift vorangeht, ist auch ein Leeres: das weisse Blatt. In ihm
ist noch alles moglich, der erste Strich schrinkt diese Freiheit (und
das »Glotzen« des Weissen) ein, doch nur so kann sich eine sichtbare
Form ergeben. Und doch bleibt auch im Satzspiegel das anfinglich
Weisse, Leere, Ungesagte im Zwischenraum immer prisent und er-
innert diskret, aber stindig daran, dass jedes Sagen als gegliedertes
Schriftband auf einem Untergrund von Nicht-Gesagtem, Nicht-Sagba-
ren steht. Das Unsagbare ist der weisse Grund der Schrift, der Zeilen-
zwischenraum definiert die unsichtbare Horizontale, auf der sie steht,
die weiteren Zwischenrdume gliedern das Textband.

Enger auf den Text bezogen, muss der Zwischenraum differenziert
werden: Buchstabenzwischenraum, Wortzwischenraum, Zeilenzwi-
schenraum (Durchschuss), Absatzzwischenraum, Kapitelzwischen-
raum, Titelzwischenraum. Wort- und Zeilenzwischenraum zusam-
men machen zum Beispiel aus einem Wort ein Kastchen; aus dieser
Sicht rahmen die Zwischenrdume Buchstaben, Worter, Zeilen, Sitze?

3 | Man kann das Satzende als Spezialfall des Zwischenraums sehen

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die LEersTELLE | 167

Absitze (mit Einzug) und Kapitel ein, der Text erscheint mit diesen
weissen Rahmen als ein Gefiige von primir horizontal angeordneten
Kistchen mit verschiedenen Unterordnungen (Verschachtelungen)
vom Text zum Buchstaben. Der Zwischenraum ganz allgemein macht
die verschachtelt-lineare Systematik dieser Unterordnung sichtbar:
Der Text besteht aus Kapiteln, Kapitel aus Absitzen, Absitze aus Zei-
len, Zeilen aus Wortern und Buchstaben.# Der Zwischenraum kann
dabei je nachdem als Aussen- oder Innenraum’ gesehen werden.

Typographisch

Fuir die Typographie ist der Zwischenraum von grosser Bedeutung,
zugleich scheint es schwierig, diese Gewichtung in Worte zu fassen.
Auf jeden Fall sieht der Typograph nicht nur den Schriftkérper, son-
dern ebenso den von diesem Schriftkérper ganz oder teilweise »um-
schriebenen« Leerraum, der optisch neutralisiert werden muss, damit
er gerade nicht als eigenes Gebilde wahrgenommen wird, weil das den
Lesevorgang stéren wiirde. Der Typograph vergleicht seine Tédtigkeit
mit jener des Architekten und die Geschichte der Buchstabenformen
mit der Geschichte der Baustile. Adrian Frutiger driickt sich (»Der
Wert von Innenraum und Zwischenraume«) wie folgt aus:

»Schon seit Beginn dieser Betrachtungen kam die Wichtigkeit des Innen-
raumes, der Leere, zum Vorschein. Neben der Qualitit des Strichs steht
diejenige des umschriebenen Raumes. Die Bewertung der Volumen sollte
derjenigen der Strichfithrung nicht nachstehen. Die zweidimensionale
grafische Beschiftigung kann mit derjenigen — wenn auch dreidimen-
sionalen — eines Architekten verglichen werden; es herrschen dieselben
Gesetze der Qualitit von Materie und Raum; [...]

(Wortzwischenraum mit Satzzeichen), mit dem eine (von der Bewegung
der Augen her gesehen) sekundire, zum Teil abweichende Unterordnung
zum Ausdruck gebracht wird.

4 | Weisse Rinder, Bundstege und Titelei bleiben hier unberiicksich-
tigt, da man sie nicht als Zwischenrdume (bezogen auf den Satzspiegel)
bezeichnen kann; allerdings stehen die weissen Rinder in einem propor-
tionalen Verhiltnis zu Zeilenlinge, Zeilenzwischenraum und Buchsta-
bengrosse.

5 | Typographisch gesehen hat der Buchstabe einen Innenraum, der
meistens offen ist, und einen Aussenraum, der zugleich der geteilte Buch-
stabenzwischenraum ist.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | THomas FRIEs

Es ist dementsprechend nicht nur die Qualitit des Strichs, des Drucks
oder die Raffiniertheit irgendeiner Technik, die die Qualitit des Zei-
chens gewihrt, es ist ebenso der Weissraum innerhalb des Zeichens
oder zwischen den Zeichen, der die Ausdruckskraft des Werkes be-
stitigt.

In den meisten kiinstlerischen Titigkeiten ist diese Alternative
zwischen Materie und Raum, zwischen Weiss und Schwarz, zwischen
Weglassen und Stehenlassen einer der wichtigsten Faktoren der Krea-
tivitit und es ist hauptsichlich auf dem grafischen Gebiet der Zwei-
dimensionalitit von entscheidender Bedeutung, beide sich anstossen-
den Gewichte so auszuwiegen, dass der formale Ausdruck schwarz
mit dem geistigen Ausdruck weiss zusammenspielt und im Betrachter
eine Aussage hervorruft, die perfekt und dauerhaft auf dem Papier
steht.«®

Die Schrift wird also gesehen als ein Resultat des Zusammenspiels
zweier »sich anstossenden« Krifte: einer aktiven materiellen, schwar-
zen Formung (Strich) und eines passiven, geistigen Geformtwerdens
des Weissen (Raum). Durch Verinderung von Strichfithrung und
Strichdicke auf der einen und der Grésse des Innen- oder Zwischen-
raums kann das weisse Gebilde stirker oder schwicher (als der schwar-
ze Buchstabenkorper) in Erscheinung treten, im Grenzfall kommt es
zu einem Kippbild (Vexierbild). Natiirlich lisst sich das Verhiltnis von
aktivem und passivem Zeichen umkehren (weisse Buchstaben vom
schwarzen Grund umschrieben), doch ist dann die Wahrnehmung
nicht mehr genau dieselbe, die Proportionen miissen angepasst wer-
den’

Sowohl der Buchstaben- wie der Wortzwischenraum sind fiir die Les-
barkeit einer Schrift sehr wichtig: Sind die Zwischenrdume zu klein,

6 | A. Frutiger: Der Mensch und seine Zeichen, S. 100f.

7 | »In diesem Zusammenhang ist eine andere grafische Realitit zu
erwihnen: Zwei genau identische Zeichen, einmal in Schwarz auf weis-
sem Grund, einmal in Weiss auf schwarzem Grund, ergeben nicht die-
selbe Erscheinung. Das weisse Zeichen wird immer grésser und dicker
erscheinen als das positive Zeichen [...]. Der Grund ist die grossere Aus-
strahlungskraft des weissen Lichts gegeniiber der schwarzen Abdeckung.
Der Unterschied zur Korrektur dieser optischen Tduschung kann, wenn
es sich z.B. um Schriftzeichen handelt, bis auf 10 % Fettenunterschied er-
ginzt werden.« A. Frutiger: Der Mensch und seine Zeichen [nur teilweise
identisch mit dem in Anm. 2 zitierten Werk], Wiesbaden 2000, S. 42f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die LeersTELLE | 169

werden Buchstaben und Worter zusammengeschmolzen, sind sie zu
gross, werden sie isoliert und die Zwischenriume verbinden sich zu
irritierenden eigenen Gebilden (z.B. zu vertikalen »Gassen«). Das
zeigt, dass der Zwischenraum, wie eine Fuge, eine doppelte Funktion
hat, eine analytische (Buchstaben und Woérter als Entititen sichtbar
zu machen, also abzugrenzen) und eine synthetische (Buchstaben zu
Wortern und Worter zu Sitzen zu verbinden). Aus historischer und
schriftvergleichender Sicht ist dabei der systematische Wortzwischen-
raum nicht selbstverstindlich, er hat sich in Europa erst im frithen
Mittelalter entwickelt:

»Die Entwicklung zu einer systematischen Begrenzung der Worte durch
ein bewusstes Liickensystem hat sich jedoch weder in der Monumental-
schrift noch in der frithen kalligraphischen Buchschrift abgespielt. Sie
ist vielmehr in den formfliichtigeren, schnell notierten Handschriften, in
denen ein klarer Neuansatz bei jedem Wort fiir die Lesbarkeit zu einer
Notwendigkeit geworden war, vorhanden. In der gleichen Zeitspanne etwa
zwischen dem vierten und neunten Jahrhundert n. Chr. hat sich in der
Buchschrift die Metamorphose von der Majuskel zur Minuskel vollzogen.
In diesen beiden Entwicklungsprozessen hat die eigentliche Wort-Bildung
stattgefunden. Die frithen, stark spationierten [Buchstabenzwischen-
raum] Kapitalschriften wurden Buchstabe fiir Buchstabe entziffert, wih-
rend der Lesevorgang der enger gewordenen Minuskel ein »Fotografieren«
der abgetrennten Wort-Silhouette ermoglichte. Der Wortzwischenraum
ist damit zur logischen Schreibordnung geworden.«®

Der Wortzwischenraum (bei verkleinertem Buchstabenzwischen-
raum) ist damit die Voraussetzung dafiir, dass Worter als ein graphi-
sches Gebilde wahrgenommen werden konnen, er ermoglicht nicht

8 | A. Frutiger: Der Mensch und seine Zeichen (wie Anm. 2), S. 213f.
— Vgl. Barbara Frank: Die Textgestaltung als Zeichen. Lateinische Hand-
schriftentradition und die Verschriftlichung der romanischen Sprachen,
Tubingen 1994; Wolfgang Raible: »Von der Textgestalt zur Texttheorie.
Beobachtungen zur Entwicklung des Text-Layouts und ihre Folgen, in:
Peter Koch/Sibylle Krimer (Hg.), Schrift, Medien, Kognition. Uber die
Exterioritit des Geistes , Tiibingen 1997, S. 19-41. — Die gelegentlich ge-
setzten Wortabstinde oder Zwischenpunkte der Rémer haben keinen sys-
tematischen Charakter; ihr »Buchstabenlesen« muss wohl mit dem lauten
Lesen in Verbindung gebracht werden, es findet also im Laufe der Zeit
auch eine Verlagerung beim Lesen von Auge und Ohr zum ausschliess-
lichen Auge statt.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | THomas FRIES

nur ein strukturierteres, sondern auch ein beschleunigtes Lesen. Im
Gegensatz zur sehr raffinierten Gestaltung des (geschlossenen oder
offenen) Buchstabeninnenraums driickt sich die dsthetische Qualitit
von Wort- und Buchstabenzwischenraum ausschliesslich in der Breite,
jene des Zeilenzwischenraums in der Hohe aus, die zum Teil in kom-
plexen Proportionen berechnet werden und zum Teil einfach erprobt
werden miissen.”

Fur den Typographen und den Schriftsetzer ist der Zwischenraum da-
mit, sowohl in Bezug auf die dsthetische Gestaltung des Satzspiegels
wie hinsichtlich der Frequenz der Verwendung, ein extrem wichtiges
Zeichen. Bei der Schreibmaschine fillt der dsthetische Aspekt weg,
mit Computerschrift und Fotosatz wird er erneut relevant (was vie-
len Computerbenutzern nicht bewusst ist), die Abgleichung der Zwi-
schenridume wird jetzt von der Software automatisch oder mit entspre-
chendem Befehl {ibernommen.

Linguistisch

Die phonozentrisch ausgerichtete Linguistik schenkt dem Zwischen-
raum keine grosse Beachtung, auch wenn sie auf einer Zeichentheorie
basiert. Wenn man davon ausgeht, dass die Schrift nur dazu da ist,
die gesprochene Sprache darzustellen, zu »reprisentieren«, kann der
Zwischenraum — als ein Zeichen, das nur der Schrift angehort — kein
»Objekt der Linguistik« sein:

»Langue et écriture sont deux systémes de signes distincts ; I'unique rai-
son d’étre du second est de représenter le premier ; l'objet linguistique
n’est pas défini par la combinaison du mot écrit et du mot parlé ; ce dernier
constitue a lui seul cet objet. Mais le mot écrit se méle si intimement au
mot parlé dont il est 'image, qu’il finit par usurper le réle principal ; on en
vient 3 donner autant et plus d’'importance a la représentation du signe vo-
cal qu’a ce signe lui-méme. C’est comme si l'on croyait que, pour connaitre
quelqu’un, il vaut mieux regarder sa photographie que son visage.«*®

9 | Genauere Angaben bei Hildegard Korger: Schrift und Schreiben,
Leipzig 6. Aufl. 1986, S. 23-26.

10 | Ferdinand de Saussure: Cours de linguistique générale (1915),
Charles Bailly/Albert Sechehaye (Hg.), Paris 1968, S. 45. Das Zitat zeigt
nebenbei, dass es im Franzodsischen in bestimmten Fillen auch einen

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die LEERSTELLE | 171

Hitte Ferdinand de Saussure mit Schreibmaschine geschrieben," so
wire (wie fiir den Schriftsetzer, fiir den es keine Frage ist, ob der Zwi-
schenraum ein Zeichen ist oder nicht) der Leerschlag zumindest ein
aktives Zeichen, die meist verwendete Taste gewesen — wogegen in der
Handschrift der Zwischenraum zwar auch da ist, in den entsprechen-
den Proportionen und mit zum Teil individueller Sinngebung (damit
fuir die graphologische Beurteilung sehr bedeutsam), aber eben nur als
notwendiger Neuansatz, nicht als aktiv hingesetztes Zeichen. In der
gesprochenen Sprache kommt hingegen der systematische Zwischen-
raum nicht vor. Sprechpausen kénnen oft vom Sprecher bestimmt
werden, der hiufig in grosseren (musikalisch-rhythmisch gestalte-
ten) Einheiten spricht, sie intervenieren nicht systematisch zwischen
den Wortern (zwischen Lauten schon gar nicht). Der Zwischenraum
ist damit ein nicht auf die gesprochene Sprache zuriickzufiihrendes
Element der Schrift, er ist das Schriftzeichen schlechthin. Und seine
zweidimensionale horiziontal-vertikale Architektur, wie sie im voran-
gehenden Teil iiber die Typographie beobachtet worden ist (mit Klassi-
fizierung, Definition von kleineren und grosseren Einheiten, Isolation
und Verbindung dieser Einheiten, prinzipielle Linearitit), weist darauf
hin, dass der systematische Blick auf die Sprache, die Grammatik, im
Zwischenraum zur Erscheinung kommt, dass also die systematische
Sprachbetrachtung (was sich ja etwa auch im Bereich der Rechtschrei-
bung zeigt) von der Schrift gefordert wird, aus ihr entsteht:

»Schon fiir die Abstinde zwischen den Worten, aber auch zwischen den
Sitzen selbst, gibt es im Strom des Sprechens keine physikalische Entspre-
chung: Die Pausen im Reden stimmen mit den grammatischen Gliede-
rungen keineswegs iiberein. Syntaktische Einheiten und ihre Relationen
werden durch Leerstellen und Interpunktion iiberhaupt erst unterscheid-
bar (gemacht); Gross- und Kleinschreibung visualisieren grammatische
Unterschiede. Kurzum: grammatische Unterschiede sind etwas, das erst
im Schriftbild tatsichlich zutage treten kann. Gleichzeitig konnen Texte
ihre »innere« gedankliche Ordnung vor Augen stellen.

[.-]

Das Sprechen vollzieht sich als ein Kontinuum. Zwar gibt es Pausen im
Redefluss, doch diese Pausen stimmen mit den phonetischen und gram-
matischen Untergliederungen keineswegs tiberein. So unzweifelhaft

Satzzeichenzwischenraum gibt, vgl. Jacques Derrida: »Linguistique et
grammatologie«, in: De la grammatologie, Paris 1967, S. 42-108.

11 | Die Einleitung der Herausgeber des Cours (F. de Saussure: Cours,
S. 7-11) lasst das als eher unwahrscheinlich erscheinen.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | THomas FRIEs

es ist, dass Buchstaben isolierbare Grundelemente der Alphabetschrift
bilden, so bezweifelbar bleibt, dass einzelne Phoneme die Bausteine der
Lautsprache bilden: Fiir die Diskretheit des Lautstroms im Sprechen fin-
det sich jedenfalls kein Beleg.«'

Folgerichtig versteht Sibylle Krimer die »Zwischenrdumlichkeit als
Strukturprinzip« der Schrift und spricht von der »Strukturbidlich-
keit« der Schrift, welche sich in der Zwischenrdumlichkeit zeigt. Da-
bei wird der Schwerpunkt auf den »Stellenwert« der »Leerstelle« (die
in Analogie zur mathematischen Null gesehen wird) gelegt:

»Die Pointe der fiir das Schriftbild konstitutiven Zwischenraumlichkeit
liegt also darin, ein Prinzip von Visualitit zur Geltung zu bringen, bei
dem an die Stelle von >Gestalt« etwas anderes tritt, nimlich die >Stellung
innerhalb einer Konfiguration, wir kénnen dazu auch sagen: der »Stellen-
werta«B

Den Zwischenraum als Strukturbildlichkeit zu verstehen scheint rich-
tig und passend — der Begriff der »Leerstelle« aber, rein funktional
(»disjunktiv«, »differentiell« im Anschluss an Nelson Goodman) ver-
standen, ist reduktiv. Einerseits zeigt die unterschiedliche Darstellung
von Maschinenschrift und Druckschrift, dass der Zwischenraum auch
einen variablen isthetischen Charakter hat, der sich direkt auf die
Wahrnehmung des Lesers bezieht, andererseits erscheint im Innen-
raum der Buchstaben und im Zwischenraum der allgemeine Bezug
wenn nicht auf einen Raum, so sicher auf eine Fliche, den weissen
Grund, ohne den es keine Buchstaben gibt, mit dem die Schrift erst
zum Schriftkorper wird, den die Schrift umschreibt. Dieser weisse
Grund ist die »Bedingung der Méglichkeit«+ der Schrift.

12 | Sibylle Krimer: »Schriftbildlichkeit< oder: Uber eine (fast) ver-
gessene Dimension der Schrift«, in: Sibylle Krimer/Horst Bredekamp
(Hg.): Bild — Schrift — Zahl, Miinchen 2003, S. 157-176, hier S. 160 und
165. Auf'S. 158 ihres Aufsatzes zitiert die Autorin das Handbuch: Schrift
und Schriftlichkeit ,Hartmut Giinther/Otto Ludwig (Hg.), 2 Bde, Berlin
1994-19906, in welchem de Saussures phonozentrische Schriftkonzeption
unverindert festgehalten ist: Schrift sei »die Menge der graphischen Zei-
chen, mit denen die gesprochene Sprache festgehalten wird« (Einleitung,

S. VIII).
13 | Ebd., S.164.
14 | Ebd., S.166.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die LEERSTELLE | 173

Philosophisch-literarisch

In seiner Kritik an Ferdinand de Saussure entwickelt Jacques Derrida,
aus der Befragung des Zeichenbegriffs, das Konzept der Spur. Dabei
scheint sein Verstindnis der Spur genau jenen entgrenzenden Bezug
zu formulieren, den wir gerade, von der Typographie kommend, neben
der »Strukturbildlichkeit« im Zwischenraum auch gesehen haben. Im
Zwischenraum ist, raumzeitlich verstanden (als sich verschiebende,
nie auflgsende Differenz, das Differierende selbst), die différance:

»La trace (pure) est la différance. Elle ne dépend d’aucune plénitude sen-
sible, audible ou visible, phonique ou graphique. Elle en est au contraire
la condition. Bien qu’elle n'existe pas, bien qu’elle ne soit jamais un étant-
présent hors de toute plénitude, sa possibilité est antérieure en droit 2 tout
ce qu'on appelle signe (signifié/signifiant, contenu/expression, etc.), con-
cept ou opération, motrice ou sensible. Cette différance n’est donc pas plus
sensible qu'intelligible et elle permet l'articulation des signes entre eux a
l'intérieur d’un méme ordre abstrait — d'un texte phonique ou graphique
par exemple — ou entre deux ordres d’expression.«’s

In unzihligen spdteren Texten und vor allem Textanalysen kommt
Derrida auf dieses Konzept der Spur zuriick, immer mit einer grossen
Aufmerksamkeit fiir weisse Liicken, weisse Rinder, das weisse Blatt —
und nattirlich hat er uns gelehrt, dieses Weisse mitzulesen. Ich gehe
nur auf eine Stelle niher ein, in welcher der Titelzwischenraum eine
besondere Rolle spielt, nimlich aus seinen Text tiber Franz Kafkas Vor
dem Gesetz, in welchem Derrida auch eine Umschreibung des Lite-
rarischen versucht.’® In Kafkas Erzihlung trennt der Titelzwischen-
raum als ein unsichtbarer weisser Balken mit Aufsatz zwei identische
sprachliche Gebilde, eben »Vor dem Gesetz«, zuerst als Titel und dann
als Orts- oder Zeitangabe im Incipit des Textes. Derrida legt Wert da-
rauf, dass dieselben Worte im Titel etwas ganz anderes bedeuten als
im »Textkorper«.

»Bien qu'on puisse leur pré-supposer le méme sens, ce sont plutét des ho-
monymes que des synonymes, car les deux occurences de la méme expres-
sion ne nomment pas la méme chose ; elles n'ont ni la méme référence ni
la méme valeur. De part et d’autre du trait invisible qui sépare le titre du

15 | J. Derrida: »Linguistique et grammatologie, S. 92.
16 | Jacques Derrida: »Préjugés. Devantla loi«, in: Ders. u.a. (Hg.), La
Faculté de juger, Paris 1985, S. 87-139.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | THomas FRies

texte, 'un nomme I'ensemble du texte dont il est en somme le nom propre
et le titre, l'autre désigne une situation, le site du personnage localisé dans
la géographie intérieure du récit. L'un, le titre, se trouve devant le texte et
il reste extérieur, sinon a la fiction, du moins au contenu de la narration
fictive. L'autre se trouve aussi en téte du texte, devant lui, mais déja en lui ;
c’est un premier élément intérieur au contenu fictif de la narration.«7

Dass Derrida hier von einem »unsichtbaren Strich«, spiter von einer
»Linie« und einer »Doppellinie spricht (die natiirlich vom weissen
Balken auch gezogen wird), wundert etwas (die Vernachlissigung der
zeitlichen Komponente in der Ubersetzung des deutschen »Vor« wird
spiter korrigiert) — der Begriff des (Titel-)Zwischenraums entspricht,
scheint mir, seiner Interpretation viel besser: dass das, was den Titel
vom Text trennt und in diesem Gegentiber fixiert, genau das ist, was
den Mann vom Lande vom Gesetz trennt und in dieser Position fixiert
(wie in Inversion dazu den Tiirhiiter).

»Les deux protagonistes sont également préposés devant la loi, mais ils
s’opposent 'un a l'autre de part et d’autre d'une ligne d’inversion dont la
marque n’est d’autre, dans le texte, que la séparation du titre et du corps
narratif. Double inscription de > Vor dem Gesetz <, autour d’'une ligne in-
visble qui divise, sépare et d’elle-méme rend divisible une unique expres-
sion. Elle en dédouble le trait.«®

In diesem Aufschub, in der Fixation durch den Zwischenraum >vor
dem Gesetzs, verbleibt der Textkdrper dem Titel gegentiber wie der
Mann vom Lande vor dem Gesetz: in einem nicht endenden Aufschub.
Dass da die Buchstabenfolge diff in Derridas Text zu tiberfluten be-
ginnt (mit einigem Pathos), kann keinen treuen Leser erstaunen:

»Leur puissance [la puissance des gardiens] est la différance, une différan-
ce interminable puisqu’elle dure des jours, des > années « et finalement
jusqu’a la fin de ’homme [welchen Derrida auch als den Menschen sieht].
[...] Ce qui est a jamais différé, jusqu’a la mort, c’est 'entrée dans la loi
elle-méme, qui n’est rien d’autre que cela méme qui dicte le retard. La loi
dicte en interférant et en différant la » férance «, le rapport, la relation, la
référence. Lorigine de la différance, voila ce qu’il ne faut pas et ne se peut
pas approcher, se présenter, se représenter et surtout pénétrer.«'?

17 | Ebd., S.106.
18 | Ebd., S. 8.
19 | Ebd,, S.122.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die LEERSTELLE | 175

Wenn Derrida im Folgenden sagt, dass die différance das Gesetz des
Gesetzes sei und dass dieses Gesetz »da sei, indem es nicht da sei«,*®
so bestitigt sich darin das typographische Gesetz des Textes im Zwi-
schenraum. Dass er genau diesen Kafka-Text (und nicht etwa den
Process) fiir seine Untersuchung gewihlt hat, begriindet er mit dem
Aufklaffen von identischem Incipit im Textkorper und im Titel, und
dass er mit diesem Text (nebst anderen Absichten natiirlich) auch eine
Begriindung des Literarischen (was die Literatur als etwas Besonderes
ausmacht) versuchen méchte, liegt gewiss am keineswegs durchgin-
gigen, aber exponierten Verfehlen des Referentiellen in der Literatur,
der verdichteten différance — wie etwa im Zwischenraum. Ich komme
darauf im letzten Teil zurtick.

Derridas Grammatologie« als schriftbasierte Textinterpretation mit
ihren Begriffen von Spur und (untibersetzbarer) différance haben das
Lesen von (nicht nur literarischen) Texten in vielen Fillen nachhaltig
verindert, konkret in Bezug auf die graphematische Wahrnehmung
des Textes, abstrakt in Bezug auf das Verhiltnis von Gesagtem und
Nicht-Gesagtem (Unsagbaren, Schweigen). Dabei bleibt die Bewih-
rungsprobe fir diese Textinterpretation die enge Verbindung und
wechselseitige Ruickfithrung von konkreter Materialitit (Kérper) und
abstrakter Geistigkeit (Raum). Die neue Sensibilitit fiir weisse Fli-
chen (Riume) im Text ist freilich im Bereich der Typographie (aber
auch in der Poesie) schon seit langer Zeit selbstverstindlich. Doch
ergeben sich verschiedene Deutungsmoglichkeiten fiir diese Leer-
riume.

Eine neuere literaturwissenschaftliche Untersuchung entwickelt an-
hand eines modernen franzésischen Romans eine »Asthetik der Leer-
stelle« und versucht sich dabei auch in einer Typologie.* Danielle Reif
geht aus von zwei Definitionen der Leerstelle bzw. des Nicht-Gesagten
(die eine von Bernhard J. Dotzler, die andere von Umberto Eco), in
welchen der »Zwischenraum ausgefiillt« bzw. »das Nicht-Gesagte ak-

20 | Ebd., 123: » Il y a de la loi, de la loi qui n'est pas la mais qu'il y a. «

21 | Danielle Reif: Die Asthetik der Leerstelle. Raymond Federmans
Roman » La fourrure de ma Tante Rachel « vor dem Hintergrund des
Gesamtwerks, Wiirzburg 2005, vgl. insbes. das Kapitel »Versuch einer
Typologie der Leerstellen« (S. 85-92). — Es ist auffillig, dass verschiedene
franzosische Romane, die sich in irgendeiner Weise mit der Shoah be-
fassen, die Technik der Auslassung mit ganz verschiedenen, meist sehr
ausgekliigelten Varianten zur Anwendung bringen.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | THomas FRIEs

tualisiert« werden muss. Dieser Ansatz wird erginzt durch einen Hin-
weis auf Wolfgang Isers impliziten Leser und verschiedene Techniken
der Ellipse, in welchen der Leser aufgefordert ist, den »ausgesparten
Anschluss selbst zu vollziehen«. Sie schliesst:

»Allgemein gesagt, lassen sich folgende Typen von Leerstellen unter-
scheiden: solche die gefiillt werden miissen, d.h. fiir das Verstindnis und
die dem Text eigene Logik relevant sind, und solche, die nicht unbedingt
gefiillt werden miissen, da sie eher irrelevant sind fiir das Textverstind-
nis.«*?

In dieser Typologie hat die hidufigste Leerstelle, der Zwischenraum,
keinen Platz, da er einerseits gerade nicht gefiillt werden soll (das wire
in der Sprache der Setzer ein Spiess!) und trotzdem fiir das Textver-
stindnis konstitutiv ist, einerseits als diskretes Strukturbild des Tex-
tes, andererseits im Bezug auf die weisse Fliche (den weissen Raum),
die er umschreibt und die ihm ihrerseits erst eine Position (einen
Korper) verleiht. Wihrend Reifs Typologie im Grunde genommen von
zwei Formen des Sagens ausgeht (indem das Ungesagte des Autors
zum Sagen des Lesers wird), die sich scheinbar liickenlos erginzen
(insofern sie fiir das Textverstindnis »relevant« sind), bleibt der Zwi-
schenraum unreduzierbare Liicke: als analytisch-synthetisches Struk-
turelement mit der Referenz alles Gesagten auf die weisse Seite (den
offenen Raum). In diesem Sinn kénnte man den Zwischenraum als
ein permanent intermittierendes, diskretes Ironiezeichen verstehen,
das alles Gesagte ans Ungesagte verweist.

22 | Ebd, S. 88.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die LEERSTELLE | 177

Poetisch

Mit Christian Morgensterns Gedicht hitte man auch beginnen kén-
nen:

DER LATTENZAUN

Es war einmal ein Lattenzaun,
mit Zwischenraum, hindurchzuschaun.

Ein Architekt, der dieses sah,
stand eines Abends plstzlich da —

Und nahm den Zwischenraum heraus
und baute draus ein grofes Haus.

Der Zaun indessen stand ganz dumm,
mit Latten ohne was herum.

Ein Anblick grisslich und gemein.
Drum zog ihn der Senat auch ein.

Der Architekt jedoch entfloh
nach Afri- od- Ameriko.»

Der pointierte poetologische Bezug des Gedichts auf Schrift (Zwi-
schenraum) und Reim ist offensichtlich, ebenso die Sichtweise der
Schrift als Lattenzaun (Wechsel von Schwarz und Weiss, Abgrenzung)
und »Architektur«. Im ersten Verspaar ist alles verdichtet, was in der
Folge grotesk expliziert wird. Der zweite Vers »mit Zwischenraum,
hindurchzuschaun« st eine iiberfliissige Erginzung, ein Pleonasmus,
denn ein Lattenzaun ohne Zwischenraum wire ebenso eine geschlos-
sene Bretterwand wie ein Text ohne Zwischenraum eine black box wie
in Tristram Shandy. Macht ihn das Gedicht zu etwas, das hinzugefiigt
werden kann, so kénnte er, wie es im Folgenden geschieht, auch weg-
genommen und weiterbearbeitet werden. Doch das ist gar nicht das
Entscheidende, denn der scheinbar tiberfliissige Zusatz, der das gan-
ze Malheur herbeifiihrt, macht etwas sichtbar und zugleich horbar:
Durch den Zwischenraum der Schrift kann man »hindurchschaun«

23 | Christian Morgenstern: Alle Galgenlieder, Frankfurt/Main 7.
Aufl. 1979, S. 59.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | THomas FRiEes

in einen offenen Raum (es ist also, poetisch gesehen, tatsichlich ein
Raum, den der Zwischenraum o6ffnet), und der Binnenreim Schaun
— Raum (zugleich Endreim mit dem Lattenzaun) akzentuiert diese
Beziehung (dass Lesen durch die Buchstaben in einen offenen Raum
schaut) im poetischen Gleichklang. Anders gewendet: Was im Reim-
gedicht musikalischer Effekt, also Musik, Grund der Poesie ist (zu
welchem der Dichter-Architekt nach seinem misslungenen Nichts-
Experiment — in der Philosophie hitte er vielleicht retissieren kénnen
— zurtickkehrt), erscheint im modernen Schriftgedicht als weisser
Raum. Damit soll freilich nicht gesagt werden, dass das Schriftbild
im Klanggedicht oder der Klang im Schriftgedicht generell unwichtig
sei; gerade Morgensterns Gedicht ist in dieser Hinsicht ja ein »Kipp-
gedicht« zwischen beiden Formen, mit einer horizontal zu lesenden
Flucht mit und aus dem Zwischenraum, welche pointiert zum Reim
zuriickfithrt, und einem dabei entstehenden vertikal zu sehenden
Schriftbild, dem Lattenzaun.

Der weisse Raum, zu dem das moderne Gedicht eine so intime Be-
ziehung hat (als Aussen-, Zwischen- und Innenraum), lisst nicht nur
die Worter und Buchstaben stirker hervortreten und vergrossert ihre
oszillierende semantische Tiefe und Leuchtkraft, gleichzeitig wird die
Spannung zwischen den (wenigen) Worten und dem leuchtend weis-
sen Raum, den die Verse in variablen Formen in sich eindringen las-
sen, immer stirker.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838309408886 - am 14.02.2026, 09:38:25.



https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Tilde.

Verschleifen des Kontrasts

KurTt W. FORSTER

Der Ubergang vom Zeichen zum Buchstaben scheint graduell, labil
und umkehrbar: Die Buchstaben >A< und >O« kénnen selbst dem auf-
merksamen Leser plotzlich wieder als Dachform und als Kreis oder
Kugel erscheinen und ihrer semantischen Rolle entschliipfen. Zwar
bleibt ihre buchstibliche Bedeutung erhalten, aber eine gleichsam
archaische Eigenschaft meldet sich zuriick und wirft einen beinahe
kérperlichen Schatten auf die Leere des Zeichens.

Ein Beispiel mag daran erinnern, dass die Form einzelner Buchsta-
ben auch mit Absicht als abstraktes Zeichen verwendet wird: Plinius
der Jiingere beschrieb seinem Freund Gallus die Lieblingsvilla Lau-
rentinum in Strandnihe bei Ostia. Um den Plan der Anlage anschau-
lich zu machen, vereinfachte er den Plan und verglich die Form des
Hofes mit derjenigen des Buchstabens >O«. >O«, das scheint klar und
eindeutig genug, wenn denn die verschiedenen Manuskripte, die den
Text tiberliefern, die »forma litteris« nicht einmal als »O«, ein ander-
mal als »D« oder »C« gesetzt hitten, wie es dem vermeintlichen Ver-
stindnis der Kopisten entsprach. Plinius’ Beschreibung seiner Villa
liegt einer langen Reihe von spiteren Landhiusern zugrunde, die seit
der Renaissance gebaut und 6fter auch als Gegenstand erfindungsrei-
cher Rekonstruktionen nachgeahmt wurden.' Uber die Divergenzen

1 | Vgl. Pierre de la Ruffiniere Du Prey: The Villas of Plinius. From
Antiquity to Posterity, Chicago 1994, S. 58-62; der Brief Plinius’ d. J. an
Gallus findet sich in engl. Ubers. ebd., S. 311-314.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | Kurt W. FoRSTER

zwischen den zwar dhnlichen, aber dennoch unterschiedlichen Buch-
stabenformen hinaus, ist selbstverstindlich auch Kalligraphie und
Typographie im Spiel, denn was dem einen als kreisrundes >O« vor-
schwebt, das mag dem nichsten in der Form eines Oval kursiv stehen.
So sind denn nach- und nebeneinander Landhiuser mit halbrunden,
runden und ovalen Héfen entstanden, obwohl sie sich alle vom Lau-
rentium des Plinius herleiten wollen. Buchstabengetreu gerit kaum
etwas, auch wenn es sich letteralmente — wie Italiener sagen wiirden
—nach einem bewunderten Vorbild richtet.

Ahnlich verhilt es sich mit diakritischen Zeichen, dem Komma,
dem Gedankenstrich oder der Klammer. Die Akzente bilden eine
eigene Kategorie, unentbehrlich, weil grammatikalisch bestimmend,
aber zusitzlich, weil vom Buchstaben selber unabhingig. Diakritische
Zeichen konnen verschiedene Buchstaben aufgepfropft werden, um
ihren nominellen Stellenwert zu verdndern. Formal eignet den Akzen-
ten etwas, das im Gegensatz zu den Buchstaben iiber das Alphabet
hinausschiesst: Ein accent circonflexe und eine Tilde liegen iiber den
Buchstaben, die sie modifizieren, bewahren aber zugleich ihren eige-
nen Zeichencharakter.?

Als Zeichen, das gleichsam eine praktische Verwendung sucht,
vervielfachte sich die gegenldufige Volutenform in der Renaissance ex-
ponentiell: Als vermittelndes Element zwischen Linien und Flichen,
die im rechten Winkel aufeinanderstossen nimmt es die Gestalt einer
Volute, einer Konsole, einer flexiblen Vermittlung an. Dabei wird der
Massstab seiner Grosse belanglos, erstreckt er sich doch vom schlin-
gelnden Profil eines Juwelierstiicks bis zur architektonischen Gross-
form: In der Fassade von Santa Maria Novella in Florenz verwandte
Leon Battista Alberti zwei gigantische Volutenformen, um von ihrer
Basisbreite in die Hohe des Mittelschiffs {iberzuleiten. Alberti hatte
schon frither mit einer Variante dieser Figur gespielt, als er sie dia-
gonal dem abfallenden Profil der Kapellen am Tempio Malatestiano
in Rimini auflagerte. Um diese Idee dem ausfithrenden Baumeister
und Bildhauer Matteo de’Pasti plausibel zu machen, skizzierte sie der
Architekt auf den Rand seines Briefes.? Mit Federstrichen von nur we-
nigen Millimetern erinnerte er den Bauleiter vor Ort an dieses unkon-

2 | Tilde leitet sich von titulus, als von >dariibergestellt« ab.

3 | Leon Battista Alberti, Joseph Rykwert/Anne Engel (Hg.), Mailand
1994, S. 456, Nr. 54: Albertis Brief von Rom an Matteo de’Pasti vom 18.
November 1454 (mit Bibliographie). Der Brief befindet sich in der Pierpont
Morgan Library, New York, MA 1734. Vgl. Auch Robert Travernor: On Al-
berti and the Art of Building, New Haven, London, 1988, S. 59-61.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Tioe | 183

ventionelle Element seines Entwurfs. Man darf sagen, dass Alberti die
Volutenform >diakritisch« auf die Grammatik seines Entwurfs bezog,
d.h., er brachte der geldufigen Architektursprache eine Beugung bei.
Niemals hitte er den Massstab mit einer Siule oder einem Kapitell
derart iiberspannt, wie er es hier und anderswo mit der Volutenform
tat. Aber als graphische Form erlaubte ihm die Doppel-Schwingung
eine Verwendung im Mikro- wie im Makrobereich. Dank dieser Eigen-
schaft konnte er das Zeichen als Zeichen massstiblich freisetzen und
seinen Charakter gerade dadurch bekriftigen, dass es in jeder belie-
bigen Grosse als ein echtes Mikro/Mega auftritt. Es iiberrascht daher
kaum, dass gerade im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert das
bewegte Zierwerk sich durch alle Massstibe windet und in einer schier
unbeschrinkten Vielfalt auf alles und jedes ausbreitet, als wire seine
Zeichenschrift natiirlich und universell.

Wolfgang Amadeus Mozarts schwungvolle Begleitlinie zu seiner Sig-
natur ruft sogleich William Hogarths Uberlegungen ins Bewusstsein,
in denen er seine kithne Theorie einer Schonheitslinie darlegte. Er
hatte sie aus dem Wirrwarr der Natur und aus den widerspriichlichen
Vorlieben einzelner Kunstler herausgeschilt.# Bereits auf der Titelseite
seines Traktats stellte er sie zur Schau, als hitte er eine seltene Schlan-
ge im Amazonas oder ein beinloses Reptil am Wiistenrand entdeckt.
In einer glasklaren Kristallpyramide, also einer Form, die grésste Sta-
bilitit und Dauer beinhaltet, suspendiert er die Schlangenform. Trotz
ihres hohen Grades an Abstraktion weist sie erkennbar einen kleinen
Kopf und ein verjiingtes Schwanzende auf. Starr zwar, aber dennoch
eindeutig dem Leben entnommen, gewinnt Hogarths »Line of Beauty
and Grace« ihre tiberragende Bedeutung nicht zuletzt deshalb, weil
er sie der Natur entrissen und in die Pyramide eingesiegelt hat. Der
aufklarerische Anspruch, Geheimnisse der Natur zu ergriinden und
sduberlich herauszupriparieren, erfiillt sich im Paradox von beweg-
tem Leben und starrer Dauer, also in der gleichzeitigen Anschauung
des Prinzips und seiner phinomenalen Wirklichkeit.

Die Tatsache, dass diakritische Zeichen auch ausserhalb ihrer Ver-
wendung in der Schrift existieren, behaftet sie mit einem Rest graphi-
scher Vieldeutigkeit. Die geschwungene Linie der Tilde hat in der mu-
sikalischen Notenschrift eine prizise Bedeutung, die im achtzehnten
Jahrhundert weite Verwendung fand. Als Zeichen fiir eine schleifende
Verzierung, welche die Zielnote erst umspielt bevor sie angeschlagen

4 | William Hogarth: The Anlysis of Beauty, Ronald Paulsen (Hg.),
New Haven, London, 1997.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | Kurt W. FoRSTER

wird, bezeichnet die Tilde sowohl eine Bewegung des Instrumenta-
listen als auch ein akustisches Ereignis. Leichterdings konnte Mozart
diesen graphischen Schlenker seinem Namenszug beifiigen, als wire
die eigentiimliche Wellenlinie, die einmal links, einmal rechts ansetzt
und spiegel- oder rotationssymmetrisch stets sich selbst entspricht,
eine Signatur der Musik schlechthin. Als Chiffre eines Phinomens
der Bewegung, handle es sich um musikalische Dynamik, um den
schleifenden Ubergang von einem Bauteil zum andern, oder ganz ein-
fach um den zugleich fliessenden und erstarrenden Charakter jeder
graphisch festgehaltenen Bewegung, vermittelt die geschwungene
Linie ein Schema pulsierender Energie. Kann es Uberraschen, dass
der japanischer Hersteller von Laptops, Sony, den Namen eines seiner
Produkte, VAIO, in graphischer Assonanz an die Sinuskurve so wie-

dergibt: A0

Die im Barock allgegenwirtige Roccaille machte zum Thema, was
stets intransitiv im Leben der Zeit empfunden wurde’s Weit entfernt
davon, lediglich ein x-beliebiges Zeichen rein schriftlicher Verwen-
dung zu sein, entpuppt sich die Tilde als (geheime) Signatur fiir Bewe-
gung, fiir ein Uberleiten, ein Umschwingen und Uberspielen starrer
Differenzen. Der Anfang von Mozarts Klaviersonate in A-Dur (KV 331)
vermittelt zwischen den ersten beiden und den folgenden Akkorden
durch eben jene Verzierung, die in Form einer Tilde notiertist und den
harmonischen Schritt melodisch verschleift. Als »Beugung« des Uber-
gangs teilt die melodische Floskel mit dem gebeugten Stuhlbein bei
Hogarth eine sekundire Rolle, die dennoch ihr Objekt verwandelt.
Auch die Rauchfahne des Dampfers und die Wellen am Heck, der
Kotfltigel frither Autombile, mit exquisiter Eleganz der Delage Grand-
Sport von 1921, tun nichts anderes als der Bewegung ein Schema
(oxnua) zu geben. Dieses Schema erkannte Aby Warburg in den unter-
schiedlichsten Versuchen wieder, mit denen Kiinstler der Renaissance
durch das, was er als »bewegtes Beiwerk« bezeichnete — Haarstrahnen,
flatternde Gewandsdume und fliessende Konturen — dem Lebendigen
ein Zeichen setzten. Beim Umspielen der festen Korper und Formen
werden allemal Grenzen iibersprungen und Differenzen suspendiert,
es tritt geradezu ein oszillierender Zustand ein, eben ein Schema zur
Wiedergabe des lebendigen Atems, bis in ein feines Zittern hinein.
Dass Le Corbusier gerade den Delage Grand-Sport von 1921 auswihlte,

5 | Siehe Hermann Bauer: Rocaille. Zur Herkunft und zum Wesen
eines Ornament-Motivs, Berlin 1962.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Tioe | 185

um ihn in provokanter Weise dem Parthenon gegeniiberzustellen,® hat
seinen Grund gewiss nicht nur in seinem Argument, dass Bauwerke
und technisches Gerit ihre Form erst durch Perfektionierung errin-
gen, sondern ebenso in der augenfilligen Qualitit der schwungvollen
Stromungslinie (aus Kotfliigel und Trittbrett), die sich als ideale Tilde
zwischen Stillstand und Tempo legt.

Sollte sich die Tilde von ihrer prizisen Funktion als diakritisches
oder mathematisches Zeichen entfernen und sozusagen grassierend
auftreten, bewirkte sie in allem und jedem jene Beugung, die bislang
an einzelne Zeichen, Grossen und Funktionen gekoppelt war. Es ent-
stinde eine generelle Verformung, eine alles durchdringende Bewe-
gung. Malt man sich einen solchen Zustand aus, so reichen historische
Erscheinungen aus, um ihn zu illustrieren: Die iiberall vorwaltende
Schlangenlinie des arts nouveaux und Jugendstils gibt einen solchen
Zustand unmotivierter Bewegung wieder, der zum kennzeichnenden
Zug einer Kunstpraxis avancierte, ohne selbst einer historisch-kriti-
schen Kategorie zu entsprechen.

Selbst was aus starrem Blech geformt, oder gar in Stein erstarrt
ist, vermag die Prozesse zu veranschaulichen, aus denen es hervor-
ging. Die Maserung der Steine bewahrt die Schichten, aus denen sie
unter gewaltigem Druck in thermoplastischer Umwilzung und Uber-
lagerung entstand. Selbst im fihllos toten Stein gibt es Bewegung
zu entdecken und Uberginge zu erkennen. Wenn Peter Handke in
seinem Versuch tiber den gegliickten Tag die helle Linie »in dem dunk-
len Granit, als Diagonale, mit einer feinen, wie spielerischen, genau
im rechten Moment von der Geraden abweichenden Krimmung« als
ein nattirliches Beispiel der »Line of Beauty and Grace« beschreibt, so
vollzieht er nicht nur nach, was der philosophierende Maler Hogarth
ihm vorgab, er rithrt auch, vielleicht ohne sich davon Rechenschaft
zu geben, an Uberlegungen von Paul Valéry and Roger Caillois? Auf
dem Selbstbildnis von Hogarth findet sich die , Line of Beauty“ auf der
Palette des Malers und gibt sich als Doppelfigur zu erkennen: Aus der
Palette schopft der Maler sozusagen das Material seines Bildes, die
Farben, die zunichst (noch) aus einer kunstlosen Materie bestehen.

6 | Le Corbusier: Vers une architecture. Paris, 1923, S. 181; siehe auch
die engl. Neuausgabe, hg. v. Jean-Louis Cohen, in: Texts & Documents
(Getty Research Institute), Los Angeles 2007.

7 | Diesen Hinweis auf Peter Handkes Erzihlung (in: Ders.: Drei
Versuche, Frankfurt/Main 1998, S. 219-303, hier S. 219) und zahlreiche
weitere Anregungen erhielt ich vom Herausgeber des Bandes, Tim Kam-
masch. Ferner Roger Caillois: »Pierres«, Paris 19606, S. 114.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | Kurt W. FoRsTER

Was er aber mit seinen Linien und Farben gleichsam als Quintessenz
der Natur enthoben hat, damit trachtet er nach ihrem ureigenen Ge-
heimnis, nach ihrer Schonheit. Diese Schonheit gerinnt zur Signatur.
Mit einer geschwungenen Linie zeichnet ihr Entdecker, bezeichnet
aber zugleich, was ganz unpersénlich der Natur eignet. Das Parado-
xe beim Zusammentreffen der menschlichen Einsicht mit der Selbst-
darstellung der Natur entspringt dem undurchdringlichen Wirrwarr
natiirlicher Gegenstinde einerseits, und einer einzigen (und einzig-
artigen) Linie andererseits. Sie aus dem Gewebe der Natur herauszu-
16sen und als Charakterzug ihrer Schonheit zu erkennen, diese wi-
derspriichliche Hypothese faltete Paul Valéry im Sinne Max Plancks
ineinander,? hatte doch der junge Planck festgehalten, dass die Natur
selbst Dinge hervorbringt, die etwas beinhalten, was sich unsere Intel-
ligenz erst allmihlich und oft unmethodisch erschliesst. Wenn Valéry
mit gespielter Naivitit eine Muschel betrachtet und sie als ein Ding
zu verstehen sucht, das nicht einfach fertig vorliegt, sondern entstan-
den sein muss, gelangt er unweigerlich zum Schluss, dass die Zeiten
und Prozesse ihres Entstehens ein Lebewesen voraussetzen. Trotzdem
dhnelt die Zeichnung der Muschel in ihrer mathematischen Struktur
und in ihrem schwer entzifferbaren Ornament einem »Kunstwerk«
(der Natur). Valéry tastet sich an jene Grenze zwischen natiirlichen
Geschopfen und Artefakten zuriick, die besonders im sechzehnten
Jahrhundert manche Geister bewegte und sie dazu bewog, Kunst- und
Wunderkammern einzurichten. Das Ritselhafte am Unterschied zwi-
schen Natur- und Kunstwerk, das zum Beispiel Fossilien stellen, er-
forderte allemal ein Denken in Zeitrdumen, seien es biblische Berichte
tber die Sintflut, die vielleicht Fische in die Alpengesteine hinaufge-
tragen haben konnte, seien es naturhistorische Spekulationen, die sich
in Dimensionen weit jenseits menschlicher Zeitrdume bewegen. Den-
noch, behauptet Valéry, ist es weder »vergeblich noch naiv, dartiber zu
spekulieren, wer ein gewisses Kunstwerk der Musik oder der Poesie«
hervorgebracht habe.? Den Namen des Kiinstlers zu nennen, tut wenig
zur Sache und lisst das Ritsel des Werks ausser Acht. Statt Aufschluss
in den menschlichen Zusammenhingen zu suchen, vertieft sich Valé-
ry in die Prozesse der Natur, denn so eine Muschel konnte nur durch
ein lebendes Meerestier hervorgebracht worden sein. Dieses Lebewe-
sen pflanzte daher unerdenklich ferne Lebensprozesse weiter fort und

8 | Vgl. Ernst Peter Fischer: Der Physiker. Max Planck und das Zer-
fallen der Welt, Berlin, 2007.

9 | Paul Valéry: »Lhomme et la coquille«, in: Ders., uvres I, Paris
1957, S. 886-907.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Tioe | 187

hinterliess in seiner Kalkschale ein Zeugnis seiner Existenz. Auch
wenn nun seine Schale reglos in der Hand des Dichters lag, gelang es
ihm dennoch, die Dimensionen zu erahnen, die ihm zeitgendssische
Naturwissenschafter erschliessen halfen,”® und die sich heute aus den
unsichtbaren Bereichen des Molekularen bis zum Billionenalter des
Alls erstrecken. Auch der Algorythmus der Muschel ist nicht an einen
Massstab gebunden, sondern lediglich ein Gradient.

Als Valéry versuchte, in das Gehiuse eines Lebewesens einzu-
dringen und es nach seinen Gesetzmissigkeiten abzutasten, lieferte
es ihm aber nicht nur Einsichten in Naturprozesse, sondern auch eine
Ahnung davon, dass Menschen mit der Natur wetteifern, etwa wenn
sie schwere Korper dank technischer Methoden schwimmen oder flie-
gen lassen konnen. Alles weitere, so behauptet Valery, »schreiben wir
dem Zufall zu...«"

10 | Valéry stand in enger persénlicher Verbindung mit Wissen-
schaftern und verfolgte die jiingsten Entwicklungen, insbesondere in Ma-
thematik und Physik, mit grosster Aufmerksambkeit, vgl. Judith Robinson:
»Language, Physics and Mathematics in Valéry’s Cahiers«, in: Modern
Language Review, 1960 (Oktober), S. 519.

11 | Valéry, Guvres, I, S. 897.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Funktionszeichen.
Zur Logik der Rede von Funktionen

in Mathematik und Philosophie

KA1l BUTTNER

Der Ausdruck >Funktionszeichen< bezieht sich in allen gelidufigen
Deutungen nicht auf ein spezifisches Zeichen — etwa den Buchstaben
»f« —, sondern auf eine Zeichenklasse. Der Buchstabe >f« stellt, wo er
als Funktionszeichen gebraucht wird, einen Funktionsnamen dar; als
solcher wird er stets durch einen anderen Ausdruck definiert, welcher
eben darum ebenfalls ein Funktionszeichen darstellt.

Im Folgenden soll zunichst ein knapper Uberblick iiber die Ent-
wicklung derjenigen Kriterien gegeben werden, welche zur Identi-
fizierung von Zeichen als Funktionszeichen vorgeschlagen wurden;
angefangen von der Einfithrung der Rede von Funktionen in der
Analysis bis hin zu Freges Konzeption ungesittigter Zeichen. Ab-
schliessend soll das Verhiltnis von Funktion und Funktionszeichen
fiir den Fall mathematischer Funktionen diskutiert werden. Hierbei
werde ich Freges realistischer Auffassung dieses Verhiltnisses eine
von Wittgenstein inspirierte, nominalistische Auffassung gegeniiber-
stellen.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | Kai BUTTNER

Funktionszeichen als variable Rechenausdriicke

Am Beginn der Mathematik steht das Rechnen. Wir erlernen das Ein-
maleins, das auch historisch den Anfang der Mathematik bedeutet!,
indem uns erklirt wird, wie man von einem Rechenausdruck wie et-
wa »2+3< zu einer Ziffer — in diesem Fall >5¢< — iibergeht. Der Ausdruck
fiir einen solchen Ubergang — zunichst vage formuliert durch Rede-
weisen wie »2+3 ergibt 5« — wird bald standardisiert durch die Form
der Gleichung: >2+3=5<. Auch die Frage nach dem Ergebnis von 2+3
lisst sich dann durch eine Gleichung formulieren; und zwar durch
eine Gleichung mit einer Unbekannten — etwa »2+3=y< —, die dadurch
beantwortet wird, dass das >y« durch den Ergebnisausdruck, »5<, ersetzt
wird.

Auch eine Gleichung mit zwei Unbekannten wie x+3=y kann als
eine Frage aufgefasst werden, die durch die Ersetzung von >x< und >y«
durch ein Ziffernpaar zu beantworten ist. Anders als im Fall einer
Unbekannten wire ein solche Antwort allerdings nicht eindeutig be-
stimmt: »2< und >5< wiren ebenso geeignet wie z.B. >1< und »4<. Etwas
anders verhilt es sich, wenn die Ersetzung nicht simultan, sondern
sukzessiv vorzunehmen ist; wenn also zunichst >x< und dann >y< durch
eine Ziffer zu ersetzten sind. In diesem Fall bestimmt die erste Er-
setzung die zweite. Denn wihrend >x< nun durch eine beliebige Ziffer
ersetzt werden kann — man bezeichnet >x< daher in diesem Zusam-
menhang als >Variable« —, ist immerhin die anschliessende Ersetzung
von >y« eindeutig bestimmt im Sinne einer Gleichung mit einer Un-
bekannten. Somit ergeben sich also fiir die sukzessive Ersetzung Kon-
ditionalregeln der folgenden Art:

(1) Wenn in >x+3=y<>x< durch »2< ersetzt wird, dann ist im resultieren-
den Ausdruck >y« durch »5< zu ersetzen.

Der Schritt von der Algebra zur Analysis — also der Schritt von der
Rechenlehre zur Funktionstheorie — wird nun dadurch vollzogen, dass
die durch Sitze wie (1) metasprachlich formulierten Ersetzungsregeln
durch Sitze der folgenden Form ausgedriickt werden:

(2) Der Wert der Funktion x+3 fiir das Argument 2 ist 5

Variable Rechenausdriicke wie >x+3< werden nun gemiss (2) als Funk-

1 | Oskar Becker: Grundlagen der Mathematik, Frankfurt/Main
1975, S. 3ff.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das FUNKTIONSZEICHEN | 191

tionszeichen bezeichnet und oftmals per Definition durch bestimmte
Buchstaben abgekiirzt; etwa indem bestimmt wird: f(x):=x+3. In der
Folge fungiert der Buchstabe >f« dort als Funktionsname, wo allgemei-
ne Rechenregeln — in funktionaler Rede — als Sitze iiber die Eigen-
schaften von Funktionen ausgedriickt werden. Etwa dann, wenn die
Regel, dass x +3<x_+3, wenn x <x , durch den Satz formuliert wird: >f
ist eine monoton wachsende Funktionx.

Natiirlich wurden im Verlauf der Entwicklung der Analysis nicht
nur neue Redeweisen fiir bekannte Operationen eingefiihrt, sondern
auch neue Operationen selbst; allen voran der Limes, der Differential-
quotient und das Integral. Da sich nun einerseits auch mithilfe der die-
sen Operationen entsprechenden Symbole Ausdriicke bilden liessen,
die Ersetzungsregeln im Sinn von (1) bestimmten, anderseits die Ent-
wicklung entsprechender Operationen kaum jemals als abgeschlos-
sen gelten kann, gelangte man schliesslich dazu, in der Bestimmung
des Funktionsbegriffs von einem Bezug auf spezifische Operationen
gianzlich abzusehen. Gemiss dieser auch heute noch gingigen Be-
stimmung gelten folglich nicht nur variable arithmetische Rechenaus-
driicke als Funktionszeichen; vielmehr ist ein Zeichen beliebiger Form,
das eine Variable enthilt, genau dann ein Funktionszeichen, wenn je-
de Ersetzung der Variable durch eine Ziffer genau eine andere Ziffer
bestimmt. Funktionszeichen in diesem Sinn, so kénnte man sagen,
sind Ausdriicke, die eine Regel fiir den Ubergang von einer Ziffer zu
einer anderen kodifizieren.

Funktionszeichen als ungesattigte Ausdriicke

Obschon auch die zuletzt genannte Erweiterung des Funktionsbegriffs
iiberaus interessante philosophische Fragen aufwirft, méchte ich, an-
statt diese Fragen zu diskutieren, zur Darstellung einer weiteren Er-
weiterung des Funktionsbegriffs iibergehen, welche philosophische
Fragen nicht nur aufwirft, sondern deren Motivation zum Teil selbst
philosophischer Natur ist. Diese Erweiterung geht auf Frege zuriick.?
Ausgehend von dem Grundsatz, dass jedes bedeutungsvolle Zeichen
etwas bezeichne, lag es flir Frege nahe, arithmetische Gleichungen
als Identititssitze aufzufassen. So wie der Satz >Kolumbus ist der Ent-
decker Amerikas< behauptet, dass die Ausdriicke >Kolumbus<und >der
Entdecker Amerikas«< ein und dieselbe Person bezeichnen, so besage

2 | Gottlob Frege: »Funktion und Begriff«, in: M. Textor (Hg.), Funk-
tion — Begriff - Bedeutung, Géttingen 2007.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | Kai BUTTNER

demnach die Gleichung >2+3=5¢, dass der Rechenausdruck »2+3< und
die Ziffer >5¢< ein und dieselbe Zahl bezeichnen.

Laut Frege besteht nun der wesentliche Unterschied zwischen
Ziffern und Rechenausdriicken auf der einen Seite und Funktions-
zeichen wie >x+3< auf der anderen darin, dass die ersteren eine Zahl
jeweils tatsdchlich bezeichnen, wohingegen ein Funktionszeichen
eine Zahl stets nur unbestimmt andeutet. Damit meint Frege, dass
ein Funktionszeichens wie >x+3< erst nach — und in Abhingigkeit von
— der Ersetzung der Variablen >x< durch eine Ziffer eine bestimm-
te Zahl bezeichnet. Dieses Merkmal der Funktionszeichen, welches
Frege deren Ungesittigtheit nennt, liesse sich am Beispiel wie folgt
formulieren:

(3) Wenn in >x+3<>x< durch »2< ersetzt wird, dann bezeichnet der resul-
tierende Ausdruck die Zahl Fiinf.

Der Zusammenhang zwischen Satz (3) und den Sitzen (1) und (2) stellt
sich nun fur Frege folgendermassen dar. Die durch Satz (3) ausge-
driickte Bezeichnungsregel liegt nach Frege der durch Satz (1) ausge-
driickten Ersetzungsregel in folgendem Sinn zu Grunde: Wenn »x+3<
zu »2+3< umgeformt wird, dann ist >y« in »2+3=y«< deshalb durch »5¢< zu
ersetzen, weil >2+3< und >5¢< dieselbe Zahl bezeichnen. — Ich werde auf
diesen Punkt weiter unten zurtickkommen. — Dagegen stehen Satz (2)
und Satz (3) aus logischer Sicht auf einer Stufe: Was Satz (2) in funk-
tionaler Rede ausdriickt, wird von Satz (3) lediglich anders, ndmlich
metasprachlich, formuliert. Insofern liefert Satz (3) so weit nur eine
Erlduterung, jedoch noch keine Erweiterung der Rede von Funktio-
nen.

Zu einer solchen Erweiterung kommt es erst, wenn Frege von der
Betrachtung von Rechenausdriicken und Gleichungen zu derjenigen
von Ungleichungen wie etwa 3<5 tibergeht. Auch der Ausdruck einer
Ungleichung kann natiirlich aufgefasst werden als das Resultat einer
Ersetzung von Variablen; im genannten Fall etwa als das Resultat der
Ersetzung von >x< durch >3« in >x<5¢<. Und in Abhingigkeit von der je-
weiligen Ersetzung der Variable, behauptet der resultierende Ausdruck
entweder etwas Wahres oder etwas Falsches: etwas Wahres z.B., wenn
»x< durch >3« ersetzt wird; etwas Falsches, wenn >x< durch >6< ersetzt
wird. Gebraucht man nun, wie Frege vorschligt, anstelle der Formu-
lierung >behauptet etwas Wahres< die Formulierung >bezeichnet das
Wahres, so ergeben sich auch fiir Ungleichungen Bezeichnungsregeln
in Analogie zu Satz (3); etwa:

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs FUNKTIONSZEICHEN | 193

(3.1) Wenn in »x<5<>x< durch »3< ersetzt wird, dann bezeichnet der resul-
tierende Ausdruck das Wahre.

Und indem Frege so den Wahrheitsbezug von »3<5< als eine Form der
Bezeichnung deutet, scheint nichts mehr dagegen zu sprechen, die
Rede von Funktionen auch auf diesen Fall zu tibertragen, so dass sich
also sagen liesse:

(4) Der Wert der Funktion x<s5 fiir das Argument 3 ist das Wahre.

Auch ein Ausdruck wie >x<5< und tiberhaupt alle mathematischen Aus-
driicke, die eine Variable enthalten, konnen in Freges Sinn als Funk-
tionszeichen aufgefasst werden; d.h. als ungesittigte Ausdriicke, wel-
che erst nach der Ersetzung ihrer Variablen etwas bezeichnen; sei es
eine Zahl oder ein Wahrheitswert.

Frege weist nun darauf hin, dass ein Funktionszeichen wie »x<s5«
logisch betrachtet ein Begriffswort darstellt, insofern man sagen kon-
ne, es stehe fiir den Begriff: Zahl, kleiner als die Zahl Fiinf. Die Un-
gleichung »3<s5« stellt demnach einen Satz dar, der behauptet, die Zahl
Drei sei kleiner als die Zahl Fiinf. Und aus diesem Grund kénnte man
sagen, Satz (4) besage dasselbe wie der folgende:

(5) Die Zahl Drei fillt unter den Begriff: Zahl, kleiner als die Zahl
Fiinf.

Satz (4) driickt also die logische Grundbeziehung des Fallens eines
Gegenstands unter einen Begriff in funktionaler Rede aus, nimlich
dadurch, dass das Wahre der Wert einer Funktion fiir ein Argument
ist. Und Frege ist der Ansicht, dass es sich hierbei um einen ganz
allgemeinen Zusammenhang handle: Begriffe, ganz egal welcher
Art, sind Funktionen, deren Werte stets Wahrheitswerte sind. Und
da somit alle Begriffsworter tiberhaupt Funktionszeichen sind, sind
letztere nicht nur in der Sprache der Mathematik, sondern in allen
Bereichen der Sprache zu finden. Auch ein Satz der Alltagssprache
wie >Sokrates ist sterblich< kann demnach aufgefasst werden als das
Resultat der Ersetzung des Eigennamens >Sokrates« fiir die Variable
»x< im Funktionszeichen >x ist sterblich<; und dass Sokrates unter den
Begriff der Sterblichkeit fillt, bedeutet, dass, wie man sagen konnte,
der Wert der Sterblichkeitsfunktion fiir das Argument Sokrates das
Wahre ist.

Frege zeigt damit, dass die Abhdngigkeit der Wahrheit eines Satzes
von seiner sprachlichen Zusammensetzung funktionaler Art ist und

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | Kai BUTTNER

dass, dem gemiss, fiir eventuelle Abkiirzungen von Begriffswortern
Funktionsnamen wie >f(x)< zu gebrauchen sind. Und die Tatsache,
dass sowohl Logiker als auch sprachanalytische Philosophen an jener
Abhingigkeit interessiert sind, erklirt die Prominenz von Funktions-
namen und entsprechenden, mathematisch anmutenden Formeln in
deren Werken.

Funktionszeichen und Funktion

Neben den soeben dargestellten Erweiterungen des Funktionsbe-
griffs beschiftigte sich Frege ebenfalls mit dem Verhiltnis zwischen
Funktionszeichen und Funktion sowie der damit verbundenen phi-
losophischen Frage danach, was Funktionen sind. Die bis dato ge-
gebenen Antworten auf diese Frage — welche sich allerdings nur auf
mathematische Funktionen bezogen —, schienen ihm jedoch nicht
zufriedenstellend. Die nominalistische Antwort, welche Funktionen
mit ihrem Ausdruck — also mit dem Funktionszeichen — identifiziert,
hebt sich nach Freges schon oben genanntem Grundsatz selbst auf:
denn wenn Funktionszeichen iiberhaupt eine Bedeutung haben —
wovon ja auch der Nominalist ausgeht —, dann muss es laut Frege
auch etwas geben, das sie bezeichnen. Die gingige realistische Er-
klarung, wonach Funktionen verdnderliche Zahlen seien, schien aus
einem anderen Grund inadiquat: Abgesehen davon, dass Zahlen, wie
Frege bemerkt, ihrem Wesen nach unverdnderlich sind, werden sie
von Funktionszeichen ja gerade nicht bezeichnet, sondern lediglich
unbestimmt angedeutet. Da Frege aufgrund seines Grundsatzes eine
realistische Position — also eine, die zwischen dem Funktionszeichen
und der Funktion unterscheidet — dennoch unumginglich erschien,
erklirte er Funktionen durch Bezug auf ihren Ausdruck. Demnach
sind Funktionen das, was Funktionszeichen bezeichnen; und der Un-
gesittigtheit des Funktionszeichens entspricht eine Ungesittigtheit
der Funktion selbst.

Um in dieser Debatte Klarheit zu gewinnen, ist es nun wichtig zu
sehen, was an Freges eigener Erklirung die nominalistische Antwort
nicht lediglich negiert, sondern aufgrund beiderseits geteilter Voraus-
setzungen gegen sie spricht. Dies ist weder die von Freges Erklirung
implizierte ontologische These, wonach es neben den Funktionszei-
chen auch die Funktionen selbst gibt, noch die metaphysische These,

3 | G. Frege: »Was ist eine Funktion?«, in: M. Textor (Hg.), Funktion
— Begriff - Bedeutung, Géttingen 2007.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs FUNKTIONSZEICHEN | 195

dass diese Funktionen ebenfalls in irgendeinem Sinn ungesittigt sind.
Freges eigentlicher Punkt ist die grundlegendere logisch-semantische
These, dass Funktionszeichen etwas bezeichnen; und sein eigentli-
ches Argument, dass sie anderenfalls keine Bedeutung hitten. Was es
daher fiir eine Bewertung von Freges Argumentation zu kliren gilt, ist
die Verbindung zwischen dem Begriff des Bezeichnens und demjeni-
gen der Bedeutung.

Eine solche Klirung findet sich bei Wittgenstein.+ Nach Wittgen-
stein ist die Bedeutung eines Ausdrucks das, was die Erklirung seiner
Bedeutung erklirt; und insofern wir die Bedeutung eines Ausdrucks
erkliren, indem wir erkliren, wie er zu verwenden ist, kann man sa-
gen: Die Bedeutung eines Ausdrucks besteht in der Art und Weise sei-
nes Gebrauchs. Nun wird der Gebrauch mancher Ausdriicke dadurch
erklirt, dass man auf einen Gegenstand zeigt. Und in diesem Fall
kann man sagen, dass der fragliche Ausdruck bezeichnend gebraucht
werde und dass dasjenige, worauf gezeigt wird, das sei, was der Aus-
druck bezeichnet. Aber im Gegensatz zu Freges Grundsatz, ist es ge-
miss dieser Auffassung dafiir, dass ein Ausdruck eine Bedeutung hat,
zunichst nur wesentlich, dass sein Gebrauch erklirt ist, nicht notwen-
digerweise, dass der Ausdruck etwas bezeichnet. Demnach sollte in
unserem Fall die erste Frage auch nicht lauten, ob es etwas gibt, das
Funktionszeichen bezeichnen — oder ob es nichts dergleichen gibt —,
sondern: Werden Funktionszeichen bezeichnend gebraucht, oder wer-
den sie in anderer Weise gebraucht? Und die Antwort auf diese Frage
ist durch die Reflexion darauf zu finden, wie der Gebrauch von Funk-
tionszeichen erklirt wird.

Ich werde mich im Folgenden zu zeigen bemiihen, dass mathema-
tische Funktionszeichen nicht bezeichnend gebraucht werden. Meine
Ausfithrungen hierzu sind wesentlich inspiriert durch Uberlegungen
Wittgensteins.

Die Bedeutung mathematischer Funktionszeichen

Mathematische Funktionszeichen werden im Wesentlichen so er-
klart und gebraucht, wie zu Beginn dieses Aufsatzes dargestellt; d.h.:
Sie werden verbal definiert durch Operationszeichen, Ziffern und
Variablen; und sie werden rechnerisch gebraucht zum Ubergang von
einer Ziffer zu einer anderen. Dabei gestaltet sich dieser Ubergang

4 | Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, Frank-
furt/Main 1984. Insbesondere § 560 und § 370.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | Kai BUTTNER

wie gesehen derart, dass zunichst die Variable durch eine Ziffer er-
setzt wird, bevor dann die gesuchte Ziffer dadurch berechnet wird,
dass im resultierenden Rechenausdruck die Operationszeichen suk-
zessive eliminiert werden. Die Regeln, nach denen Operationszeichen
eliminiert werden, werden ihrerseits durch die Erklirungen der Ope-
rationszeichen gegeben. Dabei konnen die zentralen arithmetischen
Operationen aufbauend auf der elementaren Nachfolgeroperation er-
klirt werden: So erklirt man etwa die Potenzierung zum Exponenten
n durch n-fache Multiplikation der Basis, so dass also das Potenzzei-
chen in Rechenausdriicken durch eine Ersetzung von entsprechenden
Multiplikationszeichen eliminiert werden kann. Ebenso erklirt man
die Multiplikation mit dem Faktor m durch m-fache Addition und, in
einem letzten Schritt, die Addition mit dem Summanden k als die k-
fache Anwendung der elementaren Nachfolgeroperation »+1<. Daher,
so scheint mir, kénnte man von mathematischen Funktionszeichen
nur dann — und auch dann nur in einem abgeleiteten Sinn — sagen,
sie wiirden bezeichnend gebraucht, wenn das Symbol der Nachfolger-
operation bezeichnend gebraucht wiirde. Dass dies nicht der Fall ist,
zeigt sich nun aber, wenn wir zuletzt dariiber reflektieren, wie der Ge-
brauch des Symbols >+1«< erklirt wird. Denn dies geschieht nicht da-
durch, dass in irgendeinem Sinn auf etwas gezeigt wiirde, das dieses
Zeichen bezeichnet. — Und auch nicht dadurch, dass auf ein noch pri-
mitiveres Operationssymbol zuriickgegriffen wiirde, bei dem sich die
Frage nach etwas Bezeichnetem neuerlich stellte. — Vielmehr erkliren
wir die Nachfolgeroperation durch Riickgriff auf das Zihlen: Wir er-
kliren zunichst die Bildung der Grundzahlreihe »1,2,3,...<, indem wir
erkliren, wie man im entsprechenden Ziffernsystem von einer Zif-
fer zur nichsten tibergeht. Dann erkliren wir, wie man die einzelnen
Uberginge mittels des Symbols >+1< formuliert, indem wir erkliren,
wie man die Reihennotation, etwa »...,4,5,...<, in arithmetische Ausdri-
cke wie >4+1 ergibt 5< oder »4+1=5¢< iibertrigt. Man kénnte also sagen,
dass das Nachfolgersymbol die Technik des Zihlens arithmetisch ko-
difiziere: es gibt ihr eine neue sprachliche Form.

Es war daher zwar korrekt von Frege, Funktionen durch Bezug
auf ihren Ausdruck erkliren zu wollen; aber dies eben darum, weil
es in diesem Fall kein Bezeichnetes neben dem Zeichen gibt. Denn
wir haben nicht: hier das Funktionszeichen, da die Funktion; und
erkliren dann die Bedeutung des Ersteren, indem wir auf Letzteres
zeigen. Und es war ebenfalls korrekt, die Funktionszeichen anderen
Zeichen - insbesondere den Ziffern und Rechenausdriicken — gegen-
iiberzustellen. Doch, um es zu wiederholen: Die Funktionszeichen
zeichnen sich gegeniiber diesen anderen Zeichen nicht dadurch aus,

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das FUNKTIONSZEICHEN | 197

dass sie zur Bezeichnung anderer Dinge — oder Dingen anderer Art —
gebraucht werden, sondern dadurch, dass sie als Ersetzungsregeln im
Sinn von (1) gebraucht werden.

Wie die Betrachtung der Erklirung der Nachfolgeroperation zeigt,
gilt Analoges nun aber auch fiir den mathematischen Gebrauch von
Ziffern. Auch Ziffern zeichnen sich gegeniiber anderen Zeichen nicht
durch das aus, was sie bezeichnen; denn auch sie werden nicht be-
zeichnend gebraucht. Wir erwerben das Ziffernsystem, um mit Zif-
fern zu rechnen, nicht, um mit ihnen mathematische Gegenstinde
zu bezeichnen. Und dieser rechnerische Gebrauch von Ziffern inner-
halb arithmetischer Gleichungen wird wie gesehen letztlich durch das
Zihlen erklirt und nicht durch Hinweis auf etwas, das die Ziffern
vermeintlich bezeichnen. Denn dass z.B. >4+1=5¢< wahr ist, kann zwar
ebenso gut dadurch ausgedriickt werden, dass man sagt: »4+1< und »5<
bezeichnen dieselbe Zahl; aber die Geltung beider Sitze beruht darauf,
dass wir so zdhlen: »...,4,5,...<. Die Gleichungen der Arithmetik sind
keine Behauptungen iber den Bezug arithmetischer Zeichen, sondern
Formulierungen von Umformungsregeln fir arithmetische Zeichen.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838309408886 - am 14.02.2026, 09:38:25.



https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiinf Punkte unterstrichen.

Nahrung statt Zeichen

DoNATA SCHOELLER

Die Punkte, um die es hier gehen soll, stehen meistens mitten im
Satz bei einem Denker, dessen Texte durch diese fiinf Punkte schon
formal auffallen. Das Ungewdhnliche an den ..... ist nicht nur, dass
sie ein neues Zeichen sind, sondern dass sie von einem Philosophen
geschaffen worden sind. Dass sie meistens unterstrichen sind, betont
ihre Bedeutung. Als Zeichen dienen sie nicht der Satzstruktur und
zeigen auch nicht das Fehlen von Wortern an. Sie machen auf etwas
aufmerksam, was die Bedeutung unserer Sitze mit trigt, ohne dass
das wiederum ein Satz von Begriffen wire. Die fiinf Punkte sind ein
Zeichen eines philosophischen Grundgedankens, der in seiner sys-
tematischen Ausarbeitung eine Liicke in der sprachphilosophischen
Herangehensweise zu fiillen trachtet. Als Punkte deuten sie an, dass
im jeweiligen Kontext, in dem sie sich befinden, kein einzelner Fach-
begriff sie ersetzen kann. Das ist der springende Punkt dieser Punkte:
sie schaffen den Raum, um auf ein Geschehen hinzuweisen, das auf
keinen Begriff reduziert werden kann, das sich aber in alle unsere Be-
griffe bedeutend einbringt.

Wer sich auf die Wirkung der fiinf Punkte einlassen will, muss
bereit sein, seine routinierte Lesart zu entschleunigen. Er muss be-
reit sein, etwas beim Lesen zu erfahren, das so selbstverstindlich ist,
dass man meist dariiber hinweg liest und auch leicht dariiber hinweg
schreibt oder spricht, weil man meistens bereits damit liest, schreibt
oder spricht. Wenn man sich der Erfahrung, auf die die Punkte hin-
weisen, zuwendet, dann kann dies zu einem gewissen Staunen Anlass

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | DONATA SCHOELLER

geben. Als der Philosoph Eugene Gendlin — der Kreator der Punkte,
um die es hier geht — bemerkte, dass es Ausdrucksakte gibt, die mit
einem kérperlichen Gesptir einhergehen, das sich mit dem Ausdruck
verdndern oder gleich bleiben kann, hatte dies fiir ihn schwerwiegen-
de Konsequenzen sowohl fiir die Sprachphilosophie als auch fur die
Theorie und Praxis der Psychotherapie. Er packte den Stier bei den
Hoérnern — in diesem Fall in Form von fiinf Punkten — und suchte
Wege, tiber Sprache so nachzudenken, dass dieses zugleich subtile
und vitale Geschehen Beriicksichtigung in unserem Denken iiber
Sprechen und Sprache finden kann. Die funf Punkte wurden so zum
Anlass einer Philosophie, die sprachliche Bedeutung, Kérper und Si-
tuation zusammen denkt, um Erfahrungen gerecht zu werden, die wir
beim Sprechen und Schreiben machen kénnen.

1. Beispiel: Der Dichter

»The poet stops in midst of an unfinished poem. How to go on? Perhaps
there is only confusion. No leads.

The poet reads and re-reads the lines. Where they end something does co-
me! The poet (knows, reads, senses.....) what these lines need, want, de-
mand,imply ..... What the next line must say is now already here — in a

way. But how to say that? What is that? Itis ..... — the poet’s hand is siltently
rotating in the air. The rotating gesture says that.

The poet tries this line and that. Many lines come. Some seem good. The
poet listens into what each of those lines can say. Poets constantly listend
into an unexplored openness — what can this new phrasing say? A great
many such lines come and are rejected. The poet reads to the end of the
written lines again and again. Each time that ..... comes.

The lines that offer themselves try to say, but do not say — that. That seems
to lack word, but no. The ..... is very verbal: It knows the language well
enough to understand — and reject — all the lines that come. Theat blank is
not a bit pre-verbal; it knows what must be said, and it knows that the lines
which came don’t say that.

The blank is vague, but it is also more precise than the poet can as yet say.
Poetry creates new phrases to say something new. This ..... demands and

implies a new phrase that has not yet come. (...)
Of course, in a way the blank is said — by the lines leading up to it. The poet

and listenting to the already written lines — over and over. So they do seem

to say it, or, more precisely: They have a role in saying what is further to
be said. But when the next line does come, it nearly always forces some

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 203

revision of these already written lines. The written lines imply something
that will revise — those very lines.«!

Die Herausforderung

Das Beispiel beschreibt anhand des Dichters, der ein Gedicht schreibt,
einen Vorgang, der beim Schreiben der nichsten Zeile beteiligt ist.
Der Vorgang, der hier beschrieben wird, ist nicht auf die Dichtung
beschrinkt. Dennoch ist die Wahl des Beispiels nicht zufillig. Das
Beispiel ist bezeichnend fiir Gendlins Anliegen, auf etwas hinzuwei-
sen, das durch gewisse andere Beispiele nicht in der gleichen Weise
zum Vorschein kommt. Was beim Dichten geschieht, geschieht nicht,
wenn wir befehlen, wetten, versprechen, wenn wir logisch folgern,
wenn wir auf Sachverhalte wie »die Katze ist auf der Matte«* oder
»dass Peter rothaarig ist«3 hinweisen, oder vom glatzkopfigen Konig
von Frankreich sprechen, d.h. jene von der Philosophie viel beachteten
Sprechakte vollziehen. Gendlins Beispiele geben entsprechend andere
Fragestellungen auf, als beispielsweise die Unterscheidungskriterien
von Aussageklassen oder die Verifikations- oder Geltungsbedingun-
gen unserer konstativen oder performativen Propositionen.

Das philosophische Problem, auf das Gendlin hinweist, wird deutlich,
wenn das, was wir zum Ausdruck bringen wollen, nicht bereits klar
durch Beobachtung oder durch die Situation vorgegeben ist wie die
Katze auf der Matte oder der Taufspruch in der Kirche. Mit einer ge-
wissen Unklarheit dessen, was wir sagen wollen, sind wir stindig kon-
frontiert: sei dies im Gesprich tiber einen Film, der uns begeistert hat,
im Verbalisieren eines Zusammenhangs, der uns neu erscheint, im
personlichen Gesprich, wo wir nach dem adaquaten Ausdruck eines
Erlebens suchen, im Austausch mit unserem Partner, wo wir uns mit
der Aufgabe herumschlagen, festzustellen, wo wir eigentlich stehen.
In solchen Spielarten von Ausdrucksakten wird die Funktion der fiinf
Punkte deutlich. Denn obwohl das, was wir sagen, nicht vorgegeben

1 | Eugene Gendlin: »Thinking Beyond Patterns. Body, Language,
and Situations, in: B. den Ouden/M. Moen (Hg.), The Presence of Feeling
in Thought, New York 1991, S. 47.

2 | John L. Austin: Zur Theorie der Sprachakte, Stuttgart 2007, S.
113.

3 | Ernst Tugendhat: Egozentrizitit und Mystik, Miinchen 2006, S.

24.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | DONATA SCHOELLER

ist oder als nachpriifbarer Sachverhalt zu verifizieren ist, haben diese
Beispiele ihre eigene Art der Referenz. Sie lisst sich dadurch charakte-
risieren, dass sie so »nahe liegt« (als Begeisterung, neue Einsicht, eine
Erlebnisweise, ein Beziehungsgefiihl), dass wir uns davon nicht tren-
nen kénnen. Und gerade in diesen Fillen fillt es uns in der Regel nicht
leicht, zu sagen (oder zu schreiben), was wir meinen, denken, fithlen.
Wie kommt das? Wir haben, kennen, spiiren es doch, wird sind er-
fullt von der Begeisterung oder der Einsicht oder dem Erleben oder der
Beziehungsqualitit. Was geschieht hier beim Sprechen, so dass sich
solche Sprechakte allein schon aufgrund der damit einhergehenden
Herausforderung auszeichnen? Worin besteht die Herausforderung?
Sie erschopft sich offensichtlich nicht allein in jenen Moglichkeiten,
die Searle vor Augen hat, nimlich dass ich die Sprache »nicht genii-
gend kenne, oder der Sprache die Worter fehlen+. Eher scheint die
Herausforderung mit der Art der Referenz und ihrem Verhiltnis zur
Sprache zu tun zu haben, auf die sich diese Beispielklasse von Aus-
sagen bezieht. Das Beispiel des Dichters macht klar, dass die nichste
Zeile sich zwar auf die bereits vorhandenen Zeilen bezieht, aber nicht
nur. Sonst kénnte, wie Gendlin trocken bemerkt, jeder fiir jeden Ge-
dichte fertig schreiben. Etwas kommt hinzu, das nur der Dichter >hat,
der das Gedicht schreibt. Die Schwierigkeit der nichsten Zeile hat mit
dem Verhiltnis der Sprache dazu zu tun. Die Herausforderung, von
der hier die Rede ist, entsteht also nicht nur im Verhiltnis zu Anderen
(auf dieses Verhiltnis vor allem scheinen sich sprachphilosophische
Untersuchungen zu konzentrieren: inwieweit meine Ausdriicke ver-
stindlich, inwieweit sie tiberpriifbar, inwieweit sie kein Unsinn sind,
inwieweit sie den Sprachkonventionen entsprechen). Aus dem Verhilt-
nis von dem, was wir sagen wollen und den Worten, die es sagen, geht
die Herausforderung des hier behandelten Ausdrucks aus. Man kénn-
te meinen, dass dies nur eine personliche bzw. subjektive Angelegen-
heit sei. Aber diese Klassifizierung greift zu kurz. Denn dieses Ver-
hiltnis bringt einen Ausdruck hervor, der eine spezifische Form von
Tatsachen schafft. Wir wissen hiufig, wie der Dichter, erst nachdem
wir etwas formulieren konnten, was genau zu formulieren war. Diese
formulierten Tatsachen wieder fithren zu weiteren, anderen Tatsachen
— subjektiver, aber ebenso objektiver Arts Deshalb ist es angemessen

4 | John R. Searle: Sprechakte. Ein Sprachphilosophischer Essay,
Frankfurt/Main 1981, S. 35.

5 | Diese Unterscheidung von subjektiver und objektiver Tatsache
beruft sich auf Hermann Schmitz, der nachweist, wie objektive Tatsachen
eine Wirklichkeit auslassen, die sie nicht erfassen kénnen, die aber ebenso

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 205

zu sagen, dass diese Art des Ausdrucks kreativ in einem buchstib-
lichen Sinn ist. Er beschreibt und performiert nicht nur, was zu beob-
achten ist oder was in einer gewissen Situation angesagt ist, sondern
im schopferischen Verhiltnis von Ausdruck und Auszudriickendem
werden Welten kreiert: seien dies grossartige geistige Werke oder weite
Strecken unseres tiglichen Lebens, die dadurch entstehen und sich
verdndern, dass und vor allem wie wir uns in unseren Stimmungen,
Gedanken, Eindriicken, Einsichten, Anschauungsweisen, Befindlich-
keiten ..... iiber diese gegenseitig zum Ausdruck bringen kénnen.

Ordentliches Erleben

Aber was geschieht im Ausdruck, wenn darin zugleich eine kreative
Leistung liegt? Der Frage kann man sich mit Dilthey annihern, dessen
systematisches Bemiithen um einen Ausgangspunkt, der sich Reduk-
tionismen welcher Spielart auch immer widersetzt, in seiner Aktuali-
tit von einigen kontemporiren Denkern wiederentdeckt wird.® Dilthey
legt eine Basis unserer Ausdriicke frei, deren hartnickige Universali-
tit in keinem Begriindungs-System verankert ist: »Alle Formen des
Ausdrucks (...) entstammen aus dem Erleben selbst.«? Die Herausfor-
derung dieses Ursprungs liegt im Umgang damit, wenn dieser selbst
Gegenstand der Reflexion wird. Dilthey ringt in immer neuen Ansit-
zen, diesen Ausgangspunkt theoretisch zu fassen, ohne dass dieser
dadurch zugleich verdinglicht und >objektiviert« wird.® Gendlin geht
hier einen Schritt weiter. Er arbeitet damit. Die fiinf Punkte markie-
ren bei ihm den Ausgangspunkt der Ausdriicke aus dem Erleben im
jeweiligen Prozess des Ausdrucks selbst. Gendlin macht radikal ernst
mit dem so angesetzten Ausgangspunkt und den Konsequenzen, die
dieser Ausgangspunkt fiir das Denken haben kann. Denn der Ansatz
unterminiert jede Tendenz, diesen wiederum strukturell-begrifflich
ersetzen zu wollen. Jeder Versuch des Ersetzens miindet selbst wiede-
rum aus einem Erleben und kann in letzter Konsequenz zur Abklem-
mung des Erlebens fithren, wobei auch das erlebt ist. Den je erleb-

als Tatsache gefasst sein muss. Die Unterscheidung findet sich in dhnli-
cher Deutlichkeit bereits bei Dilthey in dessen Breslauer Ausarbeitung.

6 | Vgl. z.B. Jerome Bruner: Acts of Meaning, Cambridge London
1990, 35f.

7 | Wilhelm Dilthey, Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften, Frankfurt/Main 2006, 250.

8 | Vgl. zum Beispiel W. Dilthey: Aufbau, S. 248.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | DONATA SCHOELLER

ten Ausgangspunkt unserer Ausdriicke als solchen zuzulassen, geht
einher mit einer Entdeckung, die den Kernpunkt Gendlinscher Philo-
sophie ausmacht: die spezifische Ordnung, die in diesem Ausgangs-
punkt in spezifischer Weise gegeben ist. Gendlin entdeckt aufgrund
seiner phinomenologischen Untersuchungen sowohl in der kreativen
als auch in der wissenschaftlichen wie therapeutischen Praxis, dass
unser Erfahren und Erleben eine Ordnung mit sich bringen, die sich
in Begriffen, Kategorien und Strukturen fortsetzen lisst, dadurch al-
lein aber nicht hergestellt werden kann. Er macht somit auf zwei unter-
schiedliche Ordnungssysteme aufmerksam: das begriffliche und das
experiemtielle. Das Verhiltnis zwischen beiden steht im Brennpunkt
seines Interesses. Seine Texte erscheinen regelrecht mit diesem Ver-

zu experimentieren, um zu zeigen, welche Genauigkeit an Reaktion,
welche weiterfiilhrende Wechselwirkung, welche unauslotbare Kreati-
vitdt sich in dieser Beziehung abzuspielen vermag.

Die Eigenart dieses Verhiltnisses wird am Beispiel des Dichters ex-
emplarisch vorgefiihrt. Der Prozess des Dichtens macht wie mit dem
Vergrosserungsglas deutlich, wie die Suche nach dem entsprechenden
Ausdruck begleitet wird durch ....., das weder pri-verbal ist, noch be-

reits die Worte >hat«. Dieses ..... kann zur Ablehnung von vielen Aus-
drucksweisen fithren, es kann hartnickig bleiben als eine Art >For-
derung« — als ein Implizieren, wie Gendlin sagt. Es kann sich aber
auch mit einem gewissen Ausdruck oder einem Satz verindern, es
hort dann auf zu fordern bzw. zu implizieren. Dann wissen wir, dass
es gelungen ist, zu sagen oder schreiben, was wir meinten. Wir suchen
nicht weiter. Wenn dies jedoch nicht geschieht, kénnen wir auf .....
zuriickkommen und es mit anderen Worten versuchen. Ein analoger
Vollzug ist moglich, wenn wir nicht verstanden werden. Auch dann
koénnen wir das, was wir meinen, sagen wollen, mitzuteilen brauchen
..... in ginzlich anderen Worten ausdriicken?®. Die Forderung des >Zu-
Sagenden< und die Worte stehen nicht in einem eins zu eins Verhilt-
nis, und doch in einem ganz spezifischen, weil viele Worte eindeutig
nicht >gehen<. Wie geht das? Entscheidet hier lediglich ein vorgegebe-
nen Sprachgebrauch, oder eine Art Logik der sprachlichen Handlung

iiber unsere Wortwahl?

9 | Cavell denkt erginzend kritisch tiber jene Bedeutungstheorien
nach, die diese nur an den Worten festmachen und dabei den Punkt igno-
rieren, den die Worte machen wollen. Vgl. Stanley Cavell: Claim of Rea-
son, Oxford 1979, S. 208f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FiUNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 207

Gendlin bietet eine Betrachtungsweise fiir dieses Geschehen an,
die sich durch einen weiteren Ausgriff auszeichnet. Er lisst, wie be-
reits angedeutet, die Fixierung auf eine tragende Struktur — sei sie
pragmatisch-linguistisch oder logisch-analytisch zunichst beiseite,
um auf einen anderen Umgang mit der Fragestellung iiberzuleiten.
Die von ihm vorgenommene Verschiebung der philosophischen Auf-
merksamkeit ist ungewdShnlich wie am Beispiel des Dichters deutlich
wird. Denn Gendlin richtet die Aufmerksamkeit auf ein Geschehen,
das den sprachlichen Ausdruck begleitet und stellt dieses Geschehen
fur das Verstehen von Sprache in den Mittelpunkt. Das gerade macht
die Schwierigkeit der zu bewerkstelligenden Aufgabe aus. Er méch-
te dieses Geschehen so denken, dass es nicht wiederum unterfangen
wird durch eine Struktur — welcher Art auch immer. Dahinter steckt
eine Umkehrbewegung: selbst wenn wir eine Struktur hinter unse-
rem Sprechen und Schreiben freizulegen versuchen, ist dabei ein Ge-
schehen beteiligt, das die Bedeutung dieser Struktur mit trigt und was
nicht zur Struktur werden kann. Die Struktur, die dieses Geschehen
auszudriicken vermag, muss dieses also darin geschehen bzw. funk-
tionieren lassen. Was darin funktionieren kénnen muss, ist die, wie
Gendlin an vielfachen Beispielen zeigt, subtile und supra-komplexe,
wachstumsfihige und »responsive« Ordnung, die in dem Geschehen
des Ausdriickens jeweils mitwirkt'e.

2. Beispiel: Gesprach

»You have been listening to several people engaged in a complex theoreti-
cal argument. After a while you have a point to make. Yes, and it is a good
point! You indiciate that you want to enter in, and they stop and turn to
you.

Now you make your point smoothly, usually there is no moment of a stuck
blank. Perhaps you speak more slowly than usual; >picking your words
carefully«. Of course you are not bus checking, each of several hundred
thousand words, so you don't really pick them. Rather, you wait and — they
come.

Now let me change the story:

You have been listenting, you indicate that you want to speak, but now
others go on talking, longer and longer. By the time the others do at last

10 | Eugene Gendlin: Responsive Order, Man and World, 30 (3),1997,
S. 383-411 oder ders.: Experiencing and the Creation of Meaning, 1962
Evanston.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | DONATA SCHOELLER

turn to you — you have forgotten your point. >Uhm, uh, just a minute< s all
you can say. You had not rehearsed words to say your point. It was never in
words, or so it seems. It was only an about-to-say.

Of course; an about-to-say does not consist of actual words.

What is an about-to-say?

>Uh... wait — I've got it .....; I know what it was!< It came again. Now you can
speak, although even now there are not actual words.

If someone interrupts just then, you might lose it again, because — even the
second time, the point did not come as words.

Is it meaning, without words? Does the story show that an about to say (a

int is implicitly the words you are about to say. The words of the preceding
discussion are also implicit in it. But you point is a new focaling — after all
those words.«"

Was hat der Kérper damit zu tun?

Auch in diesem Beispiel wird deutlich, dass wir das, was wir sagen
wollen, in bestimmter Weise haben, bevor es ausformuliert ist. Wir
haben unseren Punkt, der aus der Diskussion, aber nicht nur aus ihr,
erwichst und sich anpasst, je nach der Windung des Gesprichsflus-
ses. Gendlin weist daraufhin, dass wir diesen Punkt nicht als ausfor-
mulierte Worte haben und dass wir ihn in einer gewissen Weise sogar
spiiren konnen. Wir >spiiren< den Punkt, den wir sagen wollen, und
wir kénnen dieses Gesplir verlieren und wieder gewinnen wihrend
einer Diskussion. Es kann sich sogar verstirken, fast dringlich wer-
den, wenn sich das Thema darauf zu bewegt, so dass es manchmal
sogar schwer fillt, mit dem, was wir sagen wollen, an uns zu halten.
Gendlin beschreibt:

»What is this »it« which you can lose, regain, and lose once more? How and
where do you have it? How do you know that you have lost it, or that it is
back again? Words and externals do not alone perform these functions.
They are functions of intricate implying.

The new phrases of the point and the situation-change they will make,
these are still only implicit. You feel: >Uhm, uh, I'lost it, uhms, or >Oh! .....,
there it is againl«< As you lose and regain it, you can keenly notice: you have
(feel, sense, are.....) the ..... in a bodily-sensed way.«'

11 | Eugene Gendlin: Thinking Beyond Patterns, S. 102.
12 | Vgl.ebd., S.103.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FiNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 209

Den Punkt implizit haben zu kénnen, macht Gendlin als ein raffinier-
tes Geschehen deutlich. Es ist kdrperlich in einer ganz gewissen Weise.
Was hat der Kérper damit zu tun? Gendlin vermutet, dass der Korper
mehr damit zu tun hat, als ihm bisher zugestanden worden ist. Mit
dem Korper meint er nicht nur das Gehirn. Body fillt auch nicht mit
der Charakterisierung von Leib zusammen im Sinne der Neuen Phi-
nomenologie von Hermann Schmitz. Gendlin bezieht sich konkret auf
den lebendigen Korper, der kann, was unser Korper kann: z.B. Dis-
kussionspunkte >spiiren<, Unbehagen im Gesprich empfinden, sich
durch einen (sogar abstrakten) Gedanken wohler fithlen oder durch
ein Wort gekrinkt. Gendlin macht mit Dewey darauf aufmerksam,
wie theoretische Probleme, sogar logisch-mathematische in gewisser
Weise einen spiirbaren Hof (felt meaning) haben, der unsere schluss-
folgernden Ziige leitets. Selbst Namen von Menschen, an die wir den-
ken, bringen eine Art Empfindung mit sich. Man kann dies bemerken,
wenn man sich beispielsweise die Namen seiner Nachbarn aufruft
und darauf achtet, was diese Namen auslésen. Verharren wir kurz da-
bei, so merken wir, wie viel darin implizit >steckt« — eine Art Gesamt-
eindruck unserer Beziehung zu dem Namenstriger. Den Korper so zu
denken, dass er nicht nur die (eher belanglose, hinderliche, pathische,
enge oder weite) >Unterlage< unseres kognitiven Bewusstseins ist, son-
dern dass er ein buchstiblicher Sprachkorper ist, dies wird an solchen
Beispielen beunruhigend deutlich. Wenn wir bemerken wie die Wor-
te kommen, allein durch den Bezug auf eine spiirbare Bedeutung, so
stellt diese Méglichkeit des Ubergangs von Kérpererleben zu Sprache
eine noch kaum beachtete Problemstellung fiir das Denken dar.

»The coming of words is so clever! They come specifically and newly
phrased to make just your point! The words come with their past uses tak-
en into account. Much that you have read and know is taken account of, as
well as the present situation, what you just heard these people say, what you
know of them from other times, even the peculiar way in which this group
uses certain words. Why are words and situations inherently together in
the bodily focaling that implies the right words? Every word has a great
many use-contexts each of which involves the use of other words as well.
Use-contexts are situations. (...) Any actual use of a word can happen only
as its many uses (many situations and their many words) cross to focally
imply a sense-making step in this situation. So, of course the focal imply-
ing of a situation-change is also an arranging of word. Language is always

13 | Vgl. Eugene Gendlin: Experiencing and the Creation of Mea-
ning, Evanston 1997, S. 46f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | DONATA SCHOELLER

focaled: actual speech newly focals the coming of each word. It must be so
since a word is a gigantic system of situation-changes and other words. In
the coming of words we can see that the body implies in this crossed and
focaled way.«'+

Das raffinierte Kommen eines Arrangements von Worten, das sowohl
mit als auch trotz des tiblichen Wortgebrauch der spezifischen, mo-
mentanen Bedeutungsanforderung genau entsprechen kann, wird zu
einem Geschehen, iiber das man sich mit Gendlin zurecht wundern
muss. Dieses Geschehen, das im Ausdruck stattfindet, macht deutlich,
wie unbefriedigend ein Sprachverstindnis mit diesem Geschehen um-
geht, das mit einer gegebenen Parallelitit von Bezeichnetem und Be-
zeichnendem vorlieb nimmt oder Bedeutungsentstehung vor allem zu
einer Sache von Regeln macht. Wiederum mit Dilthey kann man sa-
gen, dass in den Ausdruck unser personlicher Lebenszusammenhang
(als auch unsere menschliche Entwicklungsgeschichte!) pointiert hi-
nein wirkt, wobei diese pointierte Wirkung, wenn man ihren Strin-
gen nachzugehen versucht, in eine Fiille zu fithren vermag, in der
je nach Analyse Spuren der jeweiligen Kultur, Zeit, der persénlichen
Biographie enthalten sein kénnen, unserer Interessen und Vorlieben,
unserer Anliegen und Empfindlichkeiten, unserer Stimmung, bis hin
zum Erleben, wie gestern oder heute morgen war oder zur Erwartung,
was am Abend noch auf mich zukommt. Das Ereignen dieser poin-
tierten Wirkung, die Gendlin mit dem Zeichen der unterstrichenen
funf Punkte kennzeichnet, enthilt bereits die Moglichkeit des >fine
tunings< mit dem enormen System der unterschiedlichen Gebrauchs-
kontexte der Worte, so dass unser Ausdruck eine prizise Bedeutung
im entsprechenden Kontext und Moment haben kann.

Prozess

Wie aber wissen wir dann iiberhaupt noch, was wir sagen wollen?
Wie kommt es, dass wir durch diese ungeheuren Hintergriinde nicht
versinken in der Fiille der Moglichkeiten. Hier nun kommt Gendlins
Betonung des lebendigen Prozesses zum Tragen. Der korperliche Pro-
zess bringt eine Gerichtetheit in das Geschehen, das dieses ganz und
gar unbeliebig macht. Ein Ausdruck entsteht aus einem lebendigen
Hintergrund, der in einer spezifischen Weise sptirbar ist. Gendlin be-
zeichnet diesen stets wirksamen Hintergrund als »implicit intricacys,

14 | Eugene Gendlin: Thinking Beyond Patterns, S. 104f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUNF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 211

wodurch der Gedanke des Lebenszusammenhangs hinsichtlich seiner
supra-komplexen Plastizitit und Kérperimmanenz weiterentwickelt
wird. Entscheidend ist, dass der Ausdruck nicht nur aus einem Le-
benszusammenhang entsteht, sondern diesen Lebenszusammenhang
auch fortfiihrt. Diese Auffassungsweise fasst Gendlin in aller Knapp-
heit zusammen, wenn er darauf hinweist, dass: »The next bodily-im-
plied bit of human living is often something that we want to say.«*

Sprachliches Aussern wird bei Gendlin somit an ein Grundgesche-
hen gekoppelt, das lebendige Organismen charakterisiert. Das heraus-
ragende Merkmal dieses Geschehens beschreibt Gendlin so: »A bit of
life process is always also the implying of further bits. Right here >im-
plies< means just this well known and little understood fact.«'

Es ist gemiss Gendlin das eine grundsitzliche Prozessprinzip,
dass jedes Geschehen in ein Implizieren hinein geschieht, das sich
vom basalen Stoffwechsel- und Wachstumsprozessen bis zum abstrak-
ten Ausdruck vollzieht. In seinem Hauptwerk A Process Model zeich-
net er eine solche Prozessbewegung nach. Das Prinzip, das den Gang
der Untersuchung leitet, wird schliesslich als reflexiv in einem ausge-
zeichneten Sinn erkennbar: ndmlich dass das dargestellte Geschehen
in der jeweiligen Darstellung auch funktioniert. Dadurch wird in aller
Griindlichkeit demonstriert, welche enorme Entwicklung, die jeweils
je jetzt und je neu weiter wirkt, in regelhaften und reprisentativen
Strukturen >funktionieren< muss, um sprachliche Bedeutung zu ge-
nerieren.

Die funf Punkte Gendlins machen also auf einen grundlegenden
Prozess aufmerksam, der jegliche Strukturen und jegliche Zeichen-
systeme als lebendige Forderung, Implizieren, Brauchen, Meinen .....
hervorgehen lisst. Die Erforschung dieses Prozesses riickt fiir ihn an
die Stelle der traditionellen Suche nach dem »Wesen« der Sprache als
»Prisenz« hinter dem Zeichen, als »Seing, als »Gegenstand«”. Auf
Grund dieses Prozesses wird plausibel, dass es einen entscheidenden
(lebenswichtigen) Unterschied machen kann, ob es uns gelingt, zu sa-
gen, was wir meinen bzw. zu sagen brauchen. Die Relevanz unserer
Ausdrucksakte hat mit einem Prozess zu tun, der Leben charakteri-

15 | Eugene Gendlin: »How philosophy cannot appeal to experience,
and how it can, in: David M. Levine (Hg.), Language Beyond Postmodern-
ism Saying and Thinking in Gendlin’s Philosophy, Evanston 1997, S. 28.

16 | Eugene Gendlin: A Process Modell, University of Chicago 1997,
S.9.

17 | Vgl. Jacques Derrida: Die différance, Ausgewihlte Texte, Stutt-
gart 2004, S. 120.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | DONATA SCHOELLER

siert, wodurch auch verstindlich wird, was auf dem Spiel steht, wenn
es misslingt, zu sagen, was wir meinen®, oder andersrum, welche
Tragweite das Gelingen haben kann (z.B. in wissenschaftlichen, krea-
tiven, therapeutischen oder religiésen Kontexten).

Die Brisanz der fiinf Punkte liegt also im Auszug aus der iiblichen
Unterscheidungsgewohnheit, die Sprache nur iiber die Differenz von
Zeichen, Bezeichnetem, von Spur (von etwas), von Regelsystemen zu
erfassen sucht. Entsprechend sind Worte fiir Gendlin nicht mehr be-
friedigend als Zeichen, sondern als »Geschehnisse« (occurings) zu
denken. Das Geschehnis der Worte ist aus lebendigen Geschehnis-
sen, aus Verhaltensweisen, aus gelebten Situationen erwachsen. Un-
ser eigenes situatives korperlich-verhaltendes Dasein kann sie daher
implizieren. Damit kénnen Ausdriicke zu Geschehnissen innerhalb
eines lebendigen, hochkomplexen Gesamtkontinuums werden, das sie
zugleich weiterfiithren.

Wie weit Gendlins Prozess von reprisentativen, statischen Leitvor-
stellungen entfernt ist, wird schliesslich an jenem Geschehen sicht-
bar, das ihm als Analogie fiir den Sprachprozess dient:

»We have often said that an explication is not the same as what was im-
plicit. Implying is never to be equated with some structure. Loosely, if we
have often seen carry-forwarding by the same thing, we can say it is what
the previous moment implies. So hunger implies food. But something else
too might carrry forward in a new way. (For example, intravenous feeding.)
Even if new, carrying forward will be recognizable different. What was
implied will then no longer be. In contrast, there is always a vast variety of
events which would not carry forward and thus leave the implying unchan-
ged. You are hungry and you go out in the rain. Now you are still hungry.
If you are on the way to a restaurant, this going out might be a version of
your continuing same hunger which you are carrying forward in a special
way — but which must still be carried forward by feeding somewhere some

time.«'

Der Prozess, der sich zwischen »>implying< und >carrying forwards, z.B.
eines Wortes vollzieht, erhellt Gendlin durch eine Analogie, die jenseits
des Verhiltnisses von Zeichen und Bezeichnetem veranschlagt ist. Die
viel treffendere Analogie scheint das Verhiltnis von Hunger und Nah-

18 | Vgl. Christine Abbt: Der wortlose Suizid, Die literarische Ge-
staltung der Sprachverlassenheit als Herausforderung fiir die Ethik, Miin-
chen 2007.

19 | E. Gendlin: A Process Modell, S. 235.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FinF PUNKTE UNTERSTRICHEN | 213

rungsaufnahme zu sein. Auch hier besteht ein enger, gegenseitiger
Verweisungszusammenhang, ohne dass es parallele, statische Entiti-
ten wiren, die aufeinander bezogen wiren. Aber so wie der Hunger
zur Nahrung tendiert und mit ihr zusammenhingt, so strebt, braucht,
fordert impliziert ....., woraus wir sprechen, der weiteren Worte/Sym-
bole. Das Implizierte und das Wort gehoren nicht so sehr als Eingefal-
tetes und Ausgefaltetes, sondern vielmehr als ein Vollzug, ein Gesche-
hen zusammen. So wie auch die Bliite nicht als solche im Samen ent-
halten ist, so fithrt der Same zur Bliite. Das Beispiel mit dem Hunger
macht eine derartige Funktion des Implizierens sowohl hinsichtlich
seiner Offenheit wie Gerichtetheit augenscheinlich. Der Hunger kann
durch Jagen und Sammeln bis zur intravensser Erniherung — je nach
Umstinden und unterschiedlichen Rahmenbedingungen — >vorwirts
getragen< werden, von unzihligen unterschiedlichen >forward moving
steps<. Diese konnen jedoch nicht durch Beliebiges geschehen. Dies
macht die Herausforderung aus, der wir zu Beginn begegnet sind. Das
zu sagen, was wir sagen wollen, meinen, brauchen ..... muss prizise
der darin angesetzten Forderung entsprechen kénnen, damit es wei-
tergeht. So wie Hunger nicht vom Parkspaziergang im Regen, ausser
man geht in das Restaurant, oder vom Tippen in den Computer, ausser
man bestellt online eine Pizza, >befriedigt« werden kann mit all den
damit einhergehenden anderen Prozessen (Stoffwechsel und Wachs-
tum), so auch bedarf ...... eines Ausdrucks, der einer genauen An-
forderung geniigen muss (wie im Gedicht, in der wissenschaftlichen
Reflexion, im persénlichen Gesprich). Der Vergleich mit Hunger und
Nahrung verweist so auf die Notwendigkeit als auch auf die Prizision
des gelingenden Ausdrucksgeschehens, sogar auf die darin enthaltene
Moglichkeit der Heilung wie der damit verbundenen Mdéglichkeit zur
Gefihrdung, wenn das Verhiltnis von Implizieren und geschehenden
Worten in keinem weiterfithrenden Zusammenhang mehr steht.°
Der Rand des Textes, mit dem Derrida spielt, er ist fiir Gendlin

20 | Stanley Cavell beschiftigt sich ausgiebig mit der Entfremdungs-
gefahr, die in unserem Sprachgebrauch latent vorhanden ist. Er macht die-
se an der Analyse von Filmen, Theaterstiicken, wie philosophischen Dis-
kursen anschaulich. Seine Grundfrage fasst Maria-Sibylla Lotter folgend
zusammen »Wie ist es moglich, in einer Umgebung, die uns zu bestimm-
ten Konventionen verpflichtet, einen verlisslichen Zugang zu einem »>Ort
des Unerziehbaren und >Ungebildeten< zu finden — wie es Nietzsche be-
zeichnet — so etwas wie den >Ursinn« der Worte fiir uns zu entdecken?«
Maria-Sibylla Lotter: »Nietzsche in Amerika«, in: D. Gugerli, M. Hagner,
M. Hampe, B. Orland, P. Sarasin, J. Tanner (Hg.), Auf der Suche nach

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | DONATA SCHOELLER

nicht das grossartige Andere, sondern eher ein mdoglicher dauernder
»Sparring-Partner<, wenn wir ihn als solchen zulassen. Zu diesem un-
auffilligen, alltiglichen Rand soll Gendlin selbst ein Schlusswort sa-
gen. Es eignet sich als Schlusswort besonders, weil es die Emphase
wiederum nicht auf die Festlegung oder strukturelle Sicherung von
Bedeutung legt. Vielmehr betont das Zitat das offene und zugleich ge-
richtete Geschehen, das mit und zwischen den Worten an ihrer Bedeu-
tung beteiligt sein kann. Damit deutet sich eine weitere Folge fiir das
Entstehen von Bedeutung an: nidmlich die Bedeutung einer Praxis, die
so selbstverstindlich ist, dass man sie leicht tibersehen und tibergehen
kann. Gendlin entwickelte aus seiner Philosophie eine Methodik, die
zeigt, dass und wie man diese Praxis iben kann?®. Sie besteht zunichst
schlicht im Einlassen und Achten auf ..... Dadurch vermag eine Rele-
vanz unserer Ausdriicke zu erwachsen, die aus der prizisen Fortsetz-
barkeit eines reichhaltigen Lebenszusammenhangs entsteht:

»I seem to know a lot about the open ,since I argue that it is not only at the
outer edge of what can be thought, but everywhere, in any little thing and
any specific aspect of anyhting. Do [ really know this about the open? I had
better say there is an open which I do know, which is everyhwere and in
any little thing. These large edge-notions about a source sound too good.
That prevents people from finding it.

Let me return to what is new here: the intricacy in a felt sense, and the little
steps. They are not yet widely known. It is not widely known that one can
leta ... come, and that it is a space in which one can expect a small next

step to come. If it doesn’t come immediately, one can keep still and wait.
If one loses hold of the ....., one can let it come again and return to it again
and again, checking back with it, sensing that it gradually becomes a focal
implying, a sense for what has not yet come. Little steps come there, after

a while a large one too.«*?

der eigenen Stimme. Nach Feierabend. Ziircher Jahrbuch fiir Wissensge-
schichte, Ziirich, Berlin 2006, S. 45f.

21 | Vgl. Eugene Gendlin: Focusing, New York 1982.

22 | E. Gendlin: How philosophy cannot appeal to experience, and
how it can, S. 303.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Capital »l«.

Feminism, Language, Circulation

NAaTASHA HURLEY UND SUSANNE LUHMANN

In 1996, Sabine Etzold of the German weekly Die Zeit announced that
the German language was undergoing a »sex change«.' The surgeon’s
tool? The capital >I<. Known in linguistic circles as the interior majus-
kel or as the Binnen-I, this typographical character crops up to flag
nouns’ ability to be read as either masculine, feminine or both through
their suffix, as in the singular LehrerIn or the plural KollegInnen. The
construction sidesteps both the generic masculine default position of
German language and the cumbersomeness of compound nouns like
Lehrer und Lehrerinnen. The Binnen-I thus facilitates the print recogni-
tion of both genders in general or neutral contexts — and with typogra-
phical economy. But as Etzhold’s gloss of its emasculating, »sex-chan-
ging« power suggests, the >« tells a story beyond any neutral descrip-
tion that could possibly be composed of it. It comes laden with a history
of political and philosophical circulation whose power to inflame has
not dissipated since 1996, despite the >I<s usage in often pedestrian
contexts like advertisements and public service announcements.

If Etzold’s point was an acknowledgement of the »>I<s sometimes-
polemical reception, more than a decade later the >I< hasn’t lost its pow-
er to occasion hyperbole. As recently as 2008, German journalist Hen-

1 | See Sabine Etzold: »Glosse: Die Sprache wechselt ihr Ge-
schlecht, in: Die Zeit 15 (1996) n.p. http://www.zeit.de/1996/15/gloswiss.
txt.19960405.xml (accessed 12.12.2008); this and all further translations
by Susanne Luhmann.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | NaTAsHA HURLEY UND SUSANNE LUHMANN

ryk M. Broder attributed to the >I« single-handed responsibility for the
»feminization of the everyday«.? In the Swiss weekly Die Weltwoche, he
swiped at the >I< as the apotheosis of political correctness, the ortho-
graphical architect of a fundamentally feminine language structure
that has, in turn, feminized Germany as a whole. In resistance to the
»I<¢s feminizing power, Broder posits, some German men have begun
voicing support for totalitarian regimes like those in Iran and Russia.
He takes wry delight in observing that neither Ahmadinejad nor Putin
(unlike German men, he implies) would ever sacrifice their aggressive
masculinity to such purportedly nelly duties as changing diapers. Rus-
sia and Iran figure as bulwarks against the feminizing effects of the >«
in Broder’s mind. From being the scalpel of a language’s sex change
to a chief flame-fanner of totalitarianism, that small but tall letter >I<
seems to have had enormous, world-changing effects. It has seemingly
accomplished what many mass-movements before have been unable to
achieve: anarchy.

How did the rise of the >I«< garner such overdetermined press? And,
perhaps more importantly, to what end? Unlike many of the other
punctuation marks being discussed in this book, the Binnen-I has not
accrued its ideological or philosophical weight through circulation in
philosophy itself (although some philosophers do use it). It does not
carry with it a history in philosophy so much as it carries a philoso-
phical history of usage. On the back of the >I« is a surprising and so-
metimes even unpredictable history of language circulation that offers
fascinating insights into print manifestations of feminist thought in
German.

It may surprise some people to know, for instance, that the capi-
tal >I« was not, in its earliest appearance, the brain-child of feminists.
Although its use intersected with feminist theories and practices and
emerged within decidedly progressive contexts, its entrée into German
was rather more an accident of convenience. Moreover, its current uses
are far more variable, and often quite ordinary across German-spea-
king contexts. It is the strange and fascinating story of the >I<’s cultural
circulation — replete with its peculiar origins, its lingering successes
and failures, and its legacy of orthographic allegiances to a wide range
of speech acts — that this short essay purports to tell.

2 | Henryk M. Broder: »Das grofRe I der Idiotie«, in: Die Weltwo-
che 9.10.2008, http://www.achgut.com/dadgdx/index.php/dadgd/article/
das_grosse_i_der_idiotie/ (accessed 10.12.2008).

3 | See Sabine Etzold: »Glosse: Die Sprache wechselt ihr Geschlecht«.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE CAPITAL »l« | 217

Capitalizing the >I< to include the presence of women in person-de-
scriptive nouns emerged as a pragmatic solution to the lengthy typing
out of both masculine and feminine nouns. It first appeared in a 1981
book on pirate radio stations by male Swiss author, Christopher Busch.
Ironically, his explanation of the process is one many feminists might
find quite sexist. With a phallic flourish, Busch describes the emergen-
ce of the large I as a »sexual maturation of the »i< and its growth into
the >I«< because of its frequent contact with the long forward slash.«# He
was referring to the widely used »Hoérer/innen«. Given the resemblance
between the slash (/) and the >I¢, one imagines the discovery may even
have been the result of a typo. From Busch’s book, the Binnen-I migra-
ted either to a flyer or an ad by the Ziirich Free Radio Station LoRaJs In
1984, it was taken up by the Swiss alternative newspaper WOZ, where
itis still used regularly today. (Indeed, the capital >I< seems currently to
be used more widely in Switzerland than in Germany).® The journalist
Oliver Tomlin introduced it to the German alternative newspaper the
TAZ, which popularized its use in Germany.” The fact that feminists
came to appreciate the intervention made its circulation seem more
polemical than it actually was. But it was only after its initial introduc-
tion that the >I« became a feminist phenomenon as its actual history of
usage merged with the charged atmosphere of feminist thinking and
activism at the time.

If we restore the >I« to its initial historical context, it becomes easy to
understand why it has, for so long, been read as a product of feminist
politics. The Binnen-I seems like it ought to have been invented by fe-
minist linguists. In the 1970s and 8os, linguists such as Luise Pusch
and Senta Tromel-P16tz made it their explicit aim to correct the mascu-
linism of German language.® They argued that the German language

4 | Quoted. in Ute Scheub: »Der lange Marsch« n.p.

5 | There is little agreement regarding the precise details of this
history. See U. Scheub: »Der lange Marsch« but also Hiberlin, Susanna/
Schmid, Rachel/Wyss, Eva Lia: »Ubung macht die Meisterin«, Miinchen
1992, p- 93-

6 | See Alan Scott: »Land der DichterInnen und DenkerIlnnen? A
linguistic analysis of the controversial suffix —In«, in: German as a Foreign
Language Journal (GFL) 2 (2000), p. 3.

7 | See Oliver Tomlin: »Ein Zeichen erfreulichen Eigensinns«, in:
TAZ 11.9.2004. http://www.taz.de/index.php?id=archivseite&dig=2004/0
9/11/a0324 (accessed 30.12.2008).

8 | See Luise Pusch: Das Deutsche als Minnersprache. Aufsitze

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | NatAsHA HURLEY UND SUSANNE LUHMANN

with its use of the generic masculine does violence to women by tacitly
creating a language-world in which women were not represented. They
agitated for language reforms that would departriarchalise language
— and society along with it. The underlying assumption of Pusch and
Tromel-Pl6tz’s thinking — one shared also by many poststructuralist
thinkers — is that language determines and shapes reality. Changing
language could, in turn, change society. To the extent that its detrac-
tors up to and including Broder believe that the >I< helped to feminize
the German language and Germany, they locate it in this tradition of
feminist linguistic thought.

Indeed the feminization of language, if not of life altogether, as wri-
ters like Broder diagnosed and feared, is precisely what the fuss about
feminist linguistics was all about. But the >I< was not among the stra-
tegies feminist linguists proposed for feminizing the language (which
is not to say that they failed to appreciate its effects). Pusch’s program
for the feminization of German involved no making of compound or
fused nouns: she suggested a generic feminine should simply replace
the masculine generic.?

Ironically enough, it was only in the wake of the >I<s entrée into
the popular press that the generic feminine also got its foot in the door
of print culture. On September 11, 1987, for one day only, Pusch and
colleague Thérese Fliickiger co-edited an issue of the Swiss WOZ,in
which they used the generic feminine almost exclusively. The issue
generated heated discussion among the staff concerning when exactly
to use the generic feminine for this issue and when to demur. The lead
article featured vigilante committees and civil militias, which was not
feminized so as not to sridicule> this important topic. The choice not
to implement the generic feminine for an article on the South-Afri-
can musician Lois Moholo also generated controversy after the issue’s
publication. The article stood out for having more generic masculine
nouns, which the staff defended because it had been translated from
the relatively gender-neutral English. But using the generic and speci-
fic masculine made this Black musician look rather sexist. Wild deba-
tes ensued among the WOZ’s readers.”

und Glossen zur feministischen Linguistik, Frankfurt/Main 1984; Senta
Tromel-Plotz: Frauensprache. Sprache der Verinderung, Frankfurt/Main
1982.

9 | Luise Pusch: Das Deutsche als Minnersprache, p. 47.

10 | See Edith Krebs: »Alles halb so wild«, in: Die Wochenzeitung
(WOZ) 2.3.20006. http://www.woz.ch/artikel/inhalt/2006/nrog/Kultur/
13012.html (accessed 9.1.2009).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE CaPITAL »l« | 219

That the generic feminine also made its way into public instituti-
ons speaks to the power of feminism at the time. To much outcry from
the press, the issue was taken up by the city parliament of the Swiss
town of Widenswil in 1993. The city even proposed an ordinance to
institutionalize the use of a generic feminine." Biirgerinnen was suppo-
sed to also include Biirger — but it did not pass. The northern German
city of Eutin also used the generic feminine in 1998 (although the prac-
tice was abandoned after two months).” In light of feminist linguistic
critique of the generic masculine, it seemed to some that the >I< was
one way out of such controversies and impasses that seemed to require
recognizing either the masculine or the feminine as generic. The >I«
thus came to be understood as a gender equitable solution to the stan-
dard but exclusionary generic masculine.

Standing Tall For and Against the »l«

The >I<s implementation was greeted with open arms by feminists but
with skepticism by grammarians. It met the concerns of feminist lin-
guists, who had three major claims against the generic masculine: that
it reinforced outdated ideas of gender inequality; that it was confusing
because its use made it difficult to tell whether a noun included women
or referred exclusively to men; and that it rendered women invisible
and thus less thinkable.3 (The latter claim has since been substan-
tiated in several empirical psychological studies.)* The >I« gained an
acceptance among feminists as well as pragmatists. Other solutions to
the problems posed by the generic masculine were proposed but found

11 | Ann Peyer/Eva Lia Wyss: »JazzmusikerInnen weder Asketen
noch Miisli Fifis.« Feministische Sprachkritik in der Schweiz. Ein Uber-
blicke, in: Gisela Schoenthal (Hg.), Feministische Linguistik — linguisti-
sche Geschlechterforschung: Ergebnisse, Konsequenzen, Perspektiven,
Hildesheim 1998, p. 126.

12 | See Okamura Saburo: »Widenswil und Eutin: Wie das generi-
sche Femininum kam und ging«, in: Waseda Global Forum 1 (2005), pp.
47-59-

13 | See for example, Marlies Hellinger: Kontrastive feministische
Linguistik, Ismaning 1990; Luise Pusch; Das Deutsche als Minnerspra-
che; Senta Tromel-Plotz: Frauensprache. Sprache der Verinderung.

14 | Dagmar Stahlberg/Sabine Sczesny: »Effekte des generischen
Maskulinums und alternativer Sprachformen auf den gedanklichen Be-
zug von Frauen, in: Psychologische Rundschau 52: 3 (2001).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | NatasHA HURLEY UND SUSANNE LUHMANN

wanting by feminists (such as the inclusion of a footnote stating that
the generic masculine should be understood also to reference women,
the use of a bracket, Sdnger(innen), or the forward slash dash, Tanzer/-
innen.) While these other solutions conformed with the language rules
stipulated in the »Duden« (unlike the capital >I¢), guidelines for gen-
der-equitable language rejected both variations on the basis that they
both mark the secondary status of women.’s

Meanwhile dissent also mounted. Opponents of the capital >I< ar-
gued that it was not just aesthetically displeasing but orthographically
incorrect. The >I< has never garnered the support of the »Duden« team
and thus does not conform to either the old or the new language rules.
Others advanced the argument recently reprised by Broder: that the
>I< effectively leads to a feminization of language, particularly in its
spoken form. Because of the perceived difficulty to speak the capital >«
and thus not make it sound like the purely feminine form, opponents
argue that errors occur easily, particularly in the process of transcri-
bing speech to writing. Listening, transcribing or proofreading errors
thus lead to a complete feminization. A case in point for this argument
is the address given by the president of the University of Oldenburg to
incoming students in 1995. In its published form, probably due to a
printing or copyediting error, AbsolventInnen had become Absolventin-
nen und LehrerIn had turned into Lehrerin.®

Proponents of the >l« reject these rejections. To them the aesthe-
tic and orthographical argument against it seems without ground in
the face of widely used interior capitalizations in commercial product
names (such as BahnCard or PostGiro). They also point to the histori-
cal precedent of interior capitals in Baroque German.” The denial of
orthographical legitimacy of the >I< seems particularly curious since
the »Duden’s« editorial team does accept its alternatives, such as the
word-internal bracketed Kolleg(innen) or the forward slashed and das-
hed Verkiufer/-innen.’® Neither of these >acceptable« forms of gender inclu-
sive language is any more aesthetically pleasing than the Binnen-I and the

15 | See for example Donau-Universitit Krems (Hg.): »Leitfaden fur
geschlechtergerechtes Formulieren«, Krems n.d., www.donau-uni.ac.at/
imperia/md/content/frauennetzwerk/leitfaden_fr_geschlechtergerechtes_
formulieren.pdf (accessed 9.1.2009), p. 6.

16 | Sabine Etzold: »Glosse: Die Sprache wechselt ihr Geschlecht«.

17 | Gerhard Miiller: »Die grofen Buchstaben sind nur fir das Au-
ge«, in: Der Sprachdienst 35 (1991), p. 84.

18 | See Birgit Eickhoff: »Gleichstellung von Frauen und Minnern in
der Sprache, in: Sprachspiegel 55 (1999), pp. 2-6.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE CAPITAL »l« | 221

point stands that these constructions secure the representation, some
would say the dominance, of the masculine and keep the feminine
form securely in its (secondary) place.

Failures and Semi-Successes

Despite the high-stakes rhetoric of its proponents and detractors alike,
the Binnen-I’s effects on German language have actually been quite
modest. The interior >I< might not have lost its provocative power for
those like Broder, but it seems to have installed itself most successfully
in only the most mundane and pedestrian discursive contexts: want
ads, brochures, and the language of localized public administration.
In short texts, such as job ads and email messages, the >I< has arguably
found its most secure place. A note pinned to a small town message
board might announce a sports club’s search for additional Volleyballe-
rInnen. In newspaper ads where every letter costs money, the opening
of a position as GeschiftsfiihrerIn saves money. The >I< has also had
successful, if short-lived, runs within public administration and go-
vernmental institutions, mostly in those of the Social Democratic and
Green persuasions. For example, the >I< became government policy in
the Berlin Senate during the days of the Red/Green coalition in 1989.
It was introduced for all Senate communication under the watch of the
(male) Senator for Internal Security (on the urging of then-Senator for
Women, Anne Klein). The person who raised the protest against this
language reform was then-CDU politician Hanna-Renata Laurien. In
an official inquiry she asked whether the »Duden« was no longer the
measure of correct German but had been replaced by the fans of the
Green and Alternative parties.”® Of course the successor conservative
CDU-Senate abolished the use of the >I«.

In 2005, the Austrian city of Linz, to much media attention, deci-
ded to install a hundred new street signs that would use the Binnen-I
(for example RadfahrerInnen ausgenommen).>® Linz’s administration is
among those to have adopted the >I< in public communication.> The
institutionalization of the >I< has been most widely (and surprisingly,

19 | Ute Scheub: »Der lange Marsch« n.p.

20 | See ORF.at news 20.07.2005 http://ooe.orf.at/stories/46613/ (ac-
cessed 8.1.2009).

21 | »Magistrat Linz: Anteil der dlteren ArbeitnehmerInnen steigt,
press release 2.4.2008, http://www.linz.at/presse/politik_verwaltung_
top_news_38235.asp (accessed 10.1.2009).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | NATASHA HURLEY UND SUSANNE LUHMANN

in light of the Duden’s position) secured within universities and publi-
shing houses. The manuscript guidelines for the Vienna Universitits-
verlag (WUYV) explicitly require gender-inclusive language and offer
the >I«< as one of two acceptable practices — even though it breaks the
new German language rules, which are also mandated in the guideli-
nes.>* The >I< therefore seems to have the most currency in the most
benign and bureaucratic contexts. Where brevity matters, the capital
»I< can deliver: a sad fate for an intervention whose putative beginnings
hold hands with the goal to »de-patriarchalize« language. Where prag-
matism does not govern the deployment of the capital >I«, its use is
inconsistent at best, languishing at worst.

Regarding any more substantive interventionist power, the >I< has
failed. Despite its left-wing credentials, it never caught on in the GDR.
Indeed, Gisela Trempelmann found that in the new German federal
states it is still perceived as »West(frauen)-deutsch«.? General consen-
sus even has it that where it had gained footholds, use of the >I« is ac-
tually in decline, at least in Germany. Perhaps most damningly, at the
German newspaper TAZ, which widely is credited with popularizing
the >I<in Germany in the 1980s, nobody uses it any longer. Indeed, in
2003, in a randomly selected issue of the paper, former TAZ journalist
Ute Scheub, employed at the paper during its transition to using the
>I¢, could not find a single use of the word-interior capital.2+ In the wake
of the Berlin Senate controversy of 1989, and given the origins of the
»I< in Christopher Busch’s 1981 book, Scheub concluded pithily that
the capital >I« was »introduced by men and killed by women«.? She
argues that the waxing and waning of the >I« corresponds roughly with
the rhythm of the gender wars: woman-friendly public administrations
enacted language policies to address gender equity, but the changes
in language did not redress rampant societal antifeminism. For those
concerned with gender equity in and beyond language, the effects of
such policies were insignificant. At best, they raised some awareness of
and discussion about the role of language as a gender equity strategy.

Even the gender progressives and deconstructionists have moved

22 | Hinweise zur Manuskriptgestaltung und Zitierrichtlinien , Uni-
versitit Wien, 2002 http://homepage.univie.ac.at/Romantik.Germanistik/
parom_zit.pdf (accessed 1.12.2008).

23 | Gisela Trempelmann: »Leserinnen/LeserInnen Ost wie West.
Zu Bezeichnungen und Anredeformen in den 6stlichen Bundeslidndern,
in: Gisela Schoenthal (Hg.): Feministische Linguistik, p. 42.

24 | Ute Scheub: »Der lange Marsch« n.p.

25 | Ibid.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE CAPITAL »l« | 223

on: railing against the capital »I«< for not being genderqueer enough,
transfolks and their supporters, for instance, promote the gap-produ-
cing underline (Lehrer_In) as a signaling of gender diversity beyond the
homogenizing female/male binary. Without the blessing of either the
official language authorities or even of subcultural hipster enclaves,
the Binnen-I seems to have been abandoned by all but gender-mains-
tream professionals still on the march through the institutions. In the
online world, a program even exists for the Firefox internet browser
(»Binnen-I be gone«) designed to removes the interior majuskel from
all visited internet pages for the purposes of »better readability«.2¢

Minding the Gap: The Legacy of the »l«

Without the cachet of endorsement from even the leftish and alterna-
tive contexts in which it was championed to begin with, the >I¢, as an
orthographic mark, has been left in the dust of the radical spirit out of
which it emerged. And yet the linguistic idealism that popularized the
»I<¢s usage remains alive and well. The >I< has engendered (so to speak)
a whole new wave of responses to its legacy that point to a surprising
consonance of assumptions among the left and the right alike. Both
the next wave of leftist language activists as well as the >I<’s persistent
conservative detractors are united in their refusal of the >I<’s legitima-
cy, if not its efficacy. More importantly, they also share a belief that
language somehow organizes social order and confers legitimacy on
the phenomena it recognizes — however different their proposed alter-
natives to the >I« may be. A new generation of linguists has renewed
calls for a return to the generic masculine, having adopted a rhetorical
stance which suggests that the >I<’s and its alternative, the split Politike-
rinnen und Politiker, both constitute a form of “linguistic apartheid””
that sharpens gender differences (and thus promotes sexism).2® Broder,

26 | See»Binnen-Ibe gone 0.4.9«https://addons.mozilla.org/en-US/
firefox/addon/6822 (accessed 10.1.2009).

27 | Dagmar Lorenz: » Wider die sprachliche Apartheid der Ge-
schlechter. Anmerkungen zu einer feministischen Mode. In: Mutterspra-
che 101 (1991), pp. 272- 277.

28 | See for example Wolfgang Klein, director of the Max-Planck-In-
stitute for Psycholinguistic in Nijmegen, qtd. in Ulrich Dewald: »Kontro-
vers: Feministische Linguistik, in: wissenschaft.de vom 16.1.2008 http://
www.wissenschaft.de/wissenschaft/hintergrund/drucken/287303.html
(accessed 20.12.2008).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | NATASHA HURLEY UND SUSANNE LUHMANN

it would seem, has some linguistic allies. Meanwhile, moving in the
opposite direction, a new generation of gender and sexuality activists
(the rebellious children of feminism?) are exposing cracks in the gen-
der politics of the >I< so as to increase the range of gender recognition
in German language. Transgender activists reject, or at least modify,
the I« for embracing, rather than questioning, gender binaries and the
naturalness of a two-gender system. From the linguists, calling for a
retreat to the generic masculine, to the genderqueers, moving on to the
underscore gap, it would seem, to quote another newspaper headline,
that »The Binnen-I has competition«.?®

How this new wave of debate will settle out is not yet clear. The generic
masculine has not yet re-taken hold, although it is obviously finding
some sympathy in the press. Nor has the new punctuation that gender-
queers are proposing settled into established convention. The status of
the >I« vis a vis the underscore gap remains, fittingly, indeterminate.
Unlike the generic masculine, the very phenomenon of the underscore
requires some explanation (which helps constitute its maverick ortho-
graphical currency). According to activist and philosopher Steffen Kitty
Herrmann, the underscore gap is used »to mark a space that is not
permitted in our language, a room for playful erotic lustful gender,
which in our gender order cannot be. The gap in Leser_In, Freund_In,
Lieber_In is to build this space. Placed between the borders of a rigid
order, it is the room-making gesture of the invisible, the permanent
possibility of the impossibly. With this making visible, the axis of the
two-gender imaginary is de-centered onto the point at which the secu-
re feeling of normalcy is denied. It is a location of deviant and perverse
genderedness.« °

What is immediately striking about Herrmann’s statement is his
use of the >I«< alongside the underscore gap. Herrmann’s decision to
capitalize the >I« is not standard among genderqueers. Others more
emphatically choose to return the i« to its lower-case place in »Du-
den«-sanctioned grammar structure. They reject what they take to be

29 | »Raum fiir _! Das Binnen I bekommt Konkurrenz« in: diestan-
dard.at 26.10.2008 http://diestandard.at/text/?id=1224776349439 (ac-
cessed 30.12.2008).

30 | Steffen Kitty Herrmann: »Performing the Gap — Queer Gestal-
ten und geschlechtliche Aneignung, in: arranca! 28 (2003), p. 22.

31 | See for example Tania Witte: »Workshop oder: Die Sendung mit
der Mausx, in: Pia Thilmann/ Tania Witte/ Ben Rewald (Hg.): Drag Kings.
Bartkleber gegen das Patriarchat, Berlin 2007, p.10.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

THE CAPITAL »l« | 225

the relative gender normalcy of the >I¢, but in doing so unwittingly
embrace the normalcy of grammatical order. After all, the Duden does
permit internal punctuation for words where it does not permit inter-
nal majuskels. Herrmann’s combining of the underscore gap with the
»I< makes a deal of a different sort with established convention in hol-
ding on to the >I« whose limits it also exposes. How — or whether — the
usage will become conventional is anyone’s guess. (Luise Pusch, by the
way, is not convinced by the gap and remains unwavering in her con-
version to ways of the Binnen-I precisely because of its easily misread
femininity.?)

Radical efforts to recognize the social configurations of gender by
way of orthographical interventions may well falter by virtue of their
necessary proximity to established conventions of both gender and
grammar. But the extent of the success of punctual marks like the capi-
tal >I<and the underscore gap should not be judged only according their
widespread acceptance. The history of the Binnen-I illustrates that its
circulation both depends upon and creates new contexts for the recon-
figuration of its own meaning over time. What unites the contexts of
its usage is not any consistent, persistent, or even widespread use of the
orthographical mark itself. Its circulation contexts, which include its
supporters as well as its detractors, are brought together by a shared be-
lief in the power of language as a tool for social change and by a sense
of urgency about the gendered nature of that change. Even those who
prefer that things didn’t change and those who see virtue in a retreat
to the generic masculine share in these stakes. The new frontier of
this language war has been engendered on all sides by the circulation
history of >I<, which has wrought consequences that are both small and
tall. And whether that circulation history can effect — or even properly
represent — sex change of any kind is yet to be determined.

32 | »Raum fiir _! Das Binnen I bekommt Konkurrenz«.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/97838309408886 - am 14.02.2026, 09:38:25.



https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Smiley.

Der Trickster des World Wide Web

ULRICH JOHANNES BEIL

Sogenannte >Emoticonss, die millionenfach durch den globalen E-Mail-
Verkehr geistern, haben, so scheint es, kaum etwas mit Hochliteratur
und ihren Reprisentanten zu tun. Oder doch? In einem Interview
vom April 1969 sagte Vladimir Nabokov auf die Frage, wie er seinen
eigenen Rang im Vergleich mit anderen zeitgendssischen Autoren ein-
schitze: »I often think there should exist a special typographical sign
for a smile — some sort of concave mark, a supine round bracket, which
I would now like to trace in reply to your question«.!

Dieses von Nabokov gewiinschte »typographical sign for a smi-
le« — wir kennen es seit langem, nahezu seit es elektronische Kom-
munikation gibt: als das Smiley, das im Jahr 2007 bereits seinen 25.
Geburtstag gefeiert hat. So einfach wie der Kinderreim von »Punkt,
Punkt, Komma, Strich« wird dieses Emoticon,> wie heute (fast) jeder
weiss, aus nicht mehr als drei Satzzeichen gebildet: Doppelpunkt,
Strich, Klammer zu : - ). Das Smiley kann mittlerweile nicht nur auf
eine verzweigte Geschichte zuriickblicken, es verfiigt auch tiber eine
Vorgeschichte, einen Ursprungsmythos, iiber Fans, Institutionen,

1 | Vladimir Nabokov: Strong Opinions, New York 1990, S. 133f.

2 | »emotion + icon = emoticon«: Vgl. Ernest W.B. Hess-Liittich:
»Brief, E-Mail, Mailbox. Uber den Wandel der Briefkultur«, in: Peter
Delvaux/Jan Papior (Hg.), Eurovisionen. Vorstellungen von Europa in
Literatur und Philosophie, Amsterdam/Atlanta 1996, S. 244-260, hier
S. 252.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | ULRicH JoHANNES BEIL

Kritiker, Forschungsarbeiten, sogar tiber Patentanmeldungen’, man
mochte sagen: wie jedes >seritse« Medienphinomen. Das Motiv des
lachenden Gesichts lisst an den Gauner Hermes denken, den trun-
kenen Silen, mittelalterliche japanische No-Masken, auch an den Hal-
loween-Kiirbis oder an die exzessiv grinsenden halbnackten Minner
des zeitgendssischen chinesischen Malers Yue Minjun. Dariiber hi-
naus wird einem das Smiley vor dem >Smiley< in den Sinn kommen:
jener gelb lackierte Ansteckbutton mit zwei ovalen Augenpunkten und
einem gebogenen Strich, den der Werbegrafiker Harvey Ball 1963 fiir
eine Versicherungsgesellschaft aus Massachusetts entwarf, um das
Betriebsklima zu verbessern. Das Motiv wurde spiter unzihlige Ma-
le auf Tassen, T-Shirts, Stofftieren etc. nachgedruckt.4 Vor allem aber
spielen »Graphistheme« aller Art in diesem Zusammenhang eine
Rolle, die Arbeit an der dsthetisch-materialen Seite der Schrift, die von
der mittelalterlichen Initialornamentik tiber die Figurengedichte des
Barock bis hin zu Mallarmé, Apollinaire und zur Konkreten Poesie,
Ernst Jandl etwa, beobachtbar ist. Kurz: Man hat es mit einem doppel-
ten Ahnenstrang zu tun — einmal dem des Bild-Zeichens, in dem sich
eine alte Motivgeschichte verdichtet, und das andere Mal dem der gra-
phisch-materialen Schrift-Tradition, in der das Spiel mit der Asthetik
der Zeichen neue Semantiken erzeugt.

3 | Erstim Dezember 2008 scheiterte ein russischer Geschiftsmann
mit dem Versuch, sich den Zwinker-Smiley markenrechtlich schiitzen
zu lassen: http://www.manager-magazin.de/it/artikel/0,2828,596112,00.
html vom 4. Januar 2009. Diesen Hinweis verdanke ich Christian Kie-
ning.

4 | Zahlreiche Websites informieren {iber das urspriingliche Smiley,
u.a. www.leitfaden.net/kommunikation-medien/internet/smileys-emotio-
nen-mit-geschichte.html vom 3. Januar 2009. In Robert Zemeckis Film
Forrest Gump (1994) wird eine fiktive Version der Entstehung des Smiley
gezeigt, als sich der Hauptdarsteller sein schmutziges Gesicht an einem
gelben Hemd abwischt: Die Abbildung eines Smiley erscheint und das
berithmte Licheln ist erfunden, ohne dass der Erfinder davon weiss. Auch
eine ironisch-karikierende Anspielung auf die mittelalterliche Vera-Ikon-
Legende darf man hier vermuten, das Schweisstuch der Veronika. Diesen
Hinweis verdanke ich meinem Sohn Leander Beil.

5 | E. Hess-Littich: Brief, E-Mail, Mailbox, S. 252f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SMILEY | 231

Die Ursprungslegende

Das seigentliche< Smiley, das aus nichts als drei Satzzeichen des
ASCII-Codes zusammengesetzt ist, erlebt seine Geburtsstunde im
Herbst 1982. An der Carnegie Mellon University in Pittsburgh sit-
zen ein paar Informatiker vor ihren Rechnern und machen sich tiber
Physik-Experimente lustig. Der linke Fahrstuhl in seinem Gebiude-
trakt, mailt einer, sei auf Grund eines abenteuerlichen Versuchs »mit
Quecksilber verseucht«, auch gebe es »leichte Brandschiden«. Das ist
als Scherz gemeint — doch nicht jeder versteht ihn, und dies sorgt fiir
Verstimmungen. Die akademischen Witzbolde unterhalten sich da-
raufhin in einem Bulletin Board iiber die Frage, wie man derartige
Missverstindnisse in Zukunft vermeiden konne, und sie suchen in
einer so engagierten wie griindlichen Diskussion, die sich zwei Tage
lang hinzieht, nach einem Symbol fir Humor, fiir die Kennzeichnung
einer Botschaft als Witz oder Ironie. Originelle wie abwegige Vor-
schlige kommen zur Sprache. Man tiberlegt, ob ein Sternchen Abhilfe
schaffen kénnte, ein Asterisk kombiniert mit einem Prozentzeichen
oder auch mit dem »&«. Schliesslich trigt der Informatiker Scott E.
Fahlman den Sieg davon, der deshalb als der Erfinder dessen gilt, was
wir bis heute als Smiley bezeichnen. Am 19. September 1982 schreibt
er folgende legendire E-Mail:®

19-Sep-82 11:44 Scott E Fahlman :-)

From: Scott E Fahlman <Fahlman at Cmu-20c¢>

I propose that the following character sequence for joke markers:
)

Read it sideways. Actually, it is probably more economical to mark
things that are NOT jokes, given current trends. For this, use

x

Fahlmans Vorschlag bestach sofort, er liess alle anderen Optionen
linkisch und unpraktikabel erscheinen. In wenigen Wochen setzte er

6 | Zu dem Ursprungsmythos vgl. Konrad Lischka, »Ich bin :-)«, in:
http://www.spiegel.de/netzwelt/web/0,1518,498428,00.html vom 4. Janu-
ar 2009; die Debatte, die zur Erfindung des Smiley fithrte, wurde erst
um 2001/2002 von Microsoft im Rahmen eines »archeological dig« nach
den alten Originalbindern wiedergefunden und rekonstruiert. Sie findet
sich auf der Website http://www.cs.cmu.edu/~sef/Orig-Smiley.htm vom 4.
Januar 2009. Zu Scott E. Fahlmans eigener Darstellung des Sachverhalts
vgl. http://www.cs.cmu.edu/~sef/ vom 4. Januar 2009.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | ULRIcH JOHANNES BEIL

sich nicht nur an der Carnegie Mellon University durch, sondern auch
an anderen Forschungsinstituten, die damals schon via Arpanet ver-
netzt waren. Die Inflation der Seitwirts-Gesichter begann. Die Spann-
breite der meist auch >Smiley< genannten Emoticons reicht von sanften
Verinderungen der Urform, etwa in Richtung >winky smiley« ( ;-)), von
Ausserungen der Trauer (-() und der Verirgerung (> : - <) iiber Selbst-
charakterisierungen (als Pfeifenraucher :-?, Priester +:-)) bis hin zu vir-
tuellen Flirts (»Kiisschenl« :-*, »Du bist aber sexyl« 3 - >-, »Ich kann
nur an eines denken« 6-)).” Dass bei der graphischen Darstellung der
jeweiligen Gemdiitszustinde zum Teil betrichtliche kulturelle Unter-
schiede zu Tage treten, zeigt ein Blick auf fernéstliche Emoticons. Die
im Japanischen »Emoji« genannten Ideogramme, die vielfach mit tra-
ditionellen Schriftzeichen, insbesondere Katakana, gemischt werden,
behalten auch in diesem Zusammenhang die vertikale Richtung der
Kanji-/Kana-Schrift — von oben nach unten zu lesen — bei. Lachen oder
sgliickliches Gesicht< wird von daher mit den Zeichen A A oder A __ A
geschrieben, entsprechend sieht ein genervtes — __ — oder béses Ge-
sicht o__ 6 aus. Auf Grund der traditionell in der japanischen Kultur
gebotenen mimischen Zuriickhaltung konzentriert man sich, um die
Gefiihle des Gegeniibers zu erkunden, mehr auf die Augen, wihrend
man in Amerika mehr auf die Mundpartie achtet.®

Aber kehren wir zum Original-Smiley, zu Scott E. Fahlmans Er-
findung zuriick. Der Reiz der Konstellation : - ) liegt unter anderem
darin, dass sich hier Zeichen zu einem elementaren Bild fiigen,
Zeichen, die wir tagtiglich viele Male benutzen und tiber deren Ge-
brauch wir kaum je linger als ein paar Sekunden nachdenken. Sich
auf die syntaktische Funktion dieser Zeichen zu beschrinken, hies-
se zu beobachten, wie auf die vom Doppelpunkt erzeugte Erwartung
(aufgepasst, hier folgt etwas Wichtiges!<) ein Z6égern, eine Gedanken-
strich-Leere folgt (>ein wenig Geduld noch, gleich ist es so weit<), wie

7 | Zahlreiche Websites fiihren Varianten der Satzzeichen-Smileys
vor; ihre Anzahl ist kaum auszumachen, sie wichst fortwihrend (vgl. et-
wa http://www.desig-n.de/smileys-emoticons.htm vom 4. Januar 2009).
Die animierten Design-Smileys, die hier nicht zur Debatte stehen, gehen
in die Tausende. Karin Niedermeier (Emoticons :-). Kultkommunikation
ohne Worte, Mainz 2001) erhebt die Emoticons geradezu zur Kunstform.

8 | Vgl hierzu: Takahiko Masuda/William W. Maddux/Masaki Yuki:
»Are the windows to the soul the same in the East and West? Cultural
differences in using the eyes and mouth as cues to recognize emotions in
Japan and the United States«, in: Journal of Experimental Social Psycholo-

8Y 43 (2007), S. 303-311.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SMILEY | 233

schliesslich zugeklammert wird (>das war’s auch schon, vergesst es<),
ohne dass etwas auch nur irgendwie Greifbares iibermittelt worden
wire. Es scheint sich nur die quasi-dekonstruktivistische Botschaft
vom Ausfall der Botschaft mitzuteilen. Eine eher frustrierende Lek-
tlire — sofern man das Zeichen-Ternar noch nicht als Bild zu sehen
gelernt hat. Und wenn doch, was wire es dann? Ein flachgelegtes,
gedoppeltes Ausrufezeichen mit Airbag, ein Verbotsschild fiir Rechts-
hinder, ein Penis mit Fallschirm? Meist dauert es nicht lange, und
noch dem letzten Emoticon-Legastheniker entkommt ein Licheln, so-
bald er in dem Gebilde das erkennt, als das es gedacht ist: ein licheln-
des Gesicht. Aber allein dies, dass man ein Gesicht erkennen kann,
wenn man ein wenig Imagination zu investieren bereit ist, kann nicht
den ganzen Reiz dieses Zeichens ausmachen und fiir eine derart stu-
pende Wirkungsgeschichte gesorgt haben. Es muss Anderes hinzu-
kommen. Dies scheint zum einen die Dreiheit zu sein — fiir Ternires
und Trinitarisches hatte das Abendland seit je eine Neigung, fiir die
magische Macht der Zahl »Drei«; zum anderen die Kombination von
geometrischen Grundformen, dem Punkt, der Linie und dem (Halb-)
Kreis, mit denen das weite Feld jener Moglichkeiten abgesteckt ist, die
einem Stift auf einem Papier zur Verfiigung stehen. Zum dritten und
letzten die grosstmogliche Einfachheit dessen, was dargestellt werden
soll. Man darf an Reduktionisten wie Kasimir Malewitsch denken,
an moderne Tkonenmaler wie Alexej Jawlensky, auch an geometrisch
verfahrende Kiinstler wie Oskar Schlemmer oder Max Ackermann.
Eine weitere Reduktion scheint kaum vorstellbar, und selbst, wenn
man, was gelegentlich geschieht, den Nasen-Gedankenstrich fort-
lasst, bleibt die Dreiheit erhalten (Punkt/Punkt/Klammer-zu) und
das Gesicht (gerade noch) Gesicht.

Wenn hier — um die weltweite Wirkung nachzuvollziehen — das
Smiley zunichst stark gemacht und fast zu Minimal Art beférdert
wurde, so sei doch nicht verschwiegen, dass die Freude tiber Fahlmans
Kreation, um es milde auszudriicken, oft verhalten ist. Da niitzt der
Hinweis wenig, dass Emoticons sich inzwischen auch in handschrift-
liche Kommunikation verirren und dort getreulich kopiert werden.
Das Smiley wird mit desto stirkerem Stirnrunzeln betrachtet, je héher
man auf der akademischen Stufenleiter gestiegen ist bzw. je mehr Jahre
man sich von Jugend und Jugendsprache entfernt hat. Angela Merkels
Bekenntnis, sie finde Smileys »manchmal wirklich hilfreich«, diirfte

9 | Vgl Joachim Grzega: »Some Observations on E-Mail-Style vs. Tra-
ditional Style, in: Papiere zur Linguistik 69 (1999), S. 3-16.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | ULRicH JOHANNES BEIL

in dieser Altersgruppe zu den Ausnahmen gehéren.® Smileys gelten
den Kritikern als sprachliches Fast-Food, als leicht infantiler Versuch
der SMS-Generation, mangelnde stilistische Fihigkeiten durch den
Einschub simpler Ideogramme zu kompensieren. Menschen, die Smi-
leys gebrauchen, verkehren aus dieser Sicht mit Leuten, die nicht in
der Lage sind, sprachliche Ironiesignale zu erkennen oder eine wohl-
wollende von einer kritischen Botschaft zu unterscheiden. Gar nicht
zu reden davon, dass das Symbol verdichtig nach der in der kapita-
listisch globalisierten Welt allgegenwirtigen Frohlichkeitspflicht des
»Don't worry be happy« riecht, dass es jenen Werbegesichtern dhnelt,
die von den Plakaten licheln. Freilich sollte man nicht das Kind mit
dem Bade ausschiitten und den Humor gleich mit aus dem E-Mail-Ver-
kehr verbannen wollen. Es ist vielleicht kein Zufall, dass die meisten
Smileys, die mich erreichen, von meinen ehemaligen brasilianischen
und japanischen StudentInnen stammen, aus Lindern also, in deren
Alltag diister-verbiesterte Gesichter weit weniger verbreitet sind als in
Deutschland.

Zwischen Alphabet und Ideographie

Aber lassen wir die Bewertungsfragen. Stattdessen gilt es nun, die Rol-
le des Smileys im Rahmen des alphabetischen Schriftsystems und der
elektronischen Kommunikation kurz zu charakterisieren. Ich méchte
dies mit Hilfe von vier kontriren Begriffspaaren tun. Wenn die E-Mail
von Ernest W.B. Hess-Liittich zu Recht als »Hybridmedium« bezeich-
net wurde, das die »Grenzen zwischen audiovisuellen Medien« und
»schriftbasierten Medien wie dem Computer verschwinden« lasse,” so
erscheint ein Zeichen wie das Smiley als Paradebeispiel, da es zwar
von der Typographie her ganz dem ASCII-Code unserer Tastaturen an-
gehort, deren gewohnliche Moglichkeiten aber deutlich in Richtung
Graphik tiberschreitet. Ein erstes Begriffspaar, zwischen dessen Polen
das Smiley changiert, ist das von Miindlichkeit und Schriftlichkeit. Im
Anschluss an Peter Koch und Wulf Osterreicher, die je andere Kom-
munikationsformen auf einem zwischen den Polen »Nihe« und »Dis-
tanz« ausgespannten Kontinuum situieren, wurde die E-Mail-Sprache

10 | Vgl. [ase/AP], »Merkels kleine SMS-Philosophie«, in: http://
www.spiegel.de/politik/deutschland/o,1518,476291,00.html vom 2. Janu-
ar 2009.

11 | E. Hess-Liittich: Brief, E-Mail, Mailbox, S. 257.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs SMILEY | 235

schon friih als »konzeptionelle Miindlichkeit« bezeichnet.” Das heisst
nichts anderes, als dass man, vor dem Bildschirm sitzend, dem Gegen-
tiber schreibt, als ob man spriche, selbst wenn man nicht simultan
chattet, sondern stunden- oder gar tagelang auf eine Antwort war-
ten muss. Dieser Quasi-Sprechgestus in der E-Mail-Kommunikation
verschafft sich auf unterschiedliche Weise Ausdruck. So deuten die
zahlreichen Fliichtigkeitsfehler in diese Richtung (man schreibt fast
so schnell, wie man spricht), der knappe, notizhaft elliptische Satz-
bau (Nebensitze und komplizierte Konstruktionen stéren den raschen
Dialog), die Ausrufe, Slangausdriicke und Regionalismen (die man
sich in reiner Schriftsprache nicht erlauben diirfte).3 Denken wir nur
an Comicformeln wie »lall«, »knuddel«, an Akronyme wie 2F4U (»Too
fast for you«) oder Vokalreduplikationen wie in »hall666666chen!«.
Dariiber hinaus macht die konzeptuelle Miindlichkeit den Mangel
an Mimik und Gestus oft schmerzhaft spiirbar, da es zunichst ein-
mal nichts gibt, wodurch sich die notorische Unterkomplexitit >oraler<
Niederschriften kompensieren liesse. Die elektronische Face-to-Face-
Kommunikation erweist sich als eine simulierte: Wirkliche miindliche
Ausserungen werden von einem Licheln, einem Stirnrunzeln, einem
Augenzwinkern, einer Handbewegung begleitet, und selbst beim
Telefonieren vermag ein Rauspern, Hiisteln oder Kichern verbleiben-
de Zweifel zu beseitigen. Das Smiley und seine Varianten sollen dazu
dienen, dieses Defizit zu beheben, »das Fehlen non-verbaler Zeichen
auszugleichen und Missverstindnissen vorzubeugen«.# Insofern er-
scheint das Smiley als jener Teil einer konzeptionell-miindlichen
Kommunikation, der, auch wenn er >geschrieben« ist wie alles andere,

12 | Vgl. hierzu Georg Rehm: »Schriftliche Miindlichkeit in der
Sprache des World Wide Webx, in: Arne Ziegler/Christa Diirscheid (Hg.),
Kommunikationsform E-Mail, Tiibingen 2002, S. 263-308, mit einem
Forschungsiiberblick. Vgl. auch Angelika Storrer: »Schriftverkehr auf der
Datenautobahn. Besonderheiten der schriftlichen Kommunikation im
Internet«, in: G. Giinter Voss/Werner Holly/Klaus Boehnke (Hg.), Neue
Medien im Alltag. Begriffsbestimmungen eines interdiszipliniren For-
schungsfeldes, Opladen 2000, S. 151-175.

13 | Vgl. hierzu: Ernest W.B. Hess-Liittich/Eva Wilde: »Der Chat
als Textsorte und/oder als Dialogsorte?«, in: Linguistik online 13,1 (2003)
(http://www.linguistik-online.com/13_o1/hessLuettichWilde.pdf vom 4.
Januar 2009).

14 | Kathrin Meder: E-Mail-Kommunikation. Zwischen Individuali-
tit und Konvention — Eine Untersuchung des Nutzerverhaltens im Alltag,
Saarbriicken 2006, S. 52.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | ULRicH JOHANNES BEIL

paradoxerweise gerade die nicht zu verschriftlichenden Momente in
den Dialog hintiberretten soll.

Fur das, was nicht zu verschriftlichen ist, bleibt nur das Bild.
Aleida Assmann spricht einmal davon, dass mit der Einfithrung der
Alphabetschrift im Abendland eine »kulturelle Option abgeschnit-
ten« worden sei und dass dieses Faktum einen »Phantomschmerz«
hinterlassen habe. Man muss nicht lange iiberlegen, um das zweite
Begriffspaar zu erraten, mit dem wir es hier zu tun haben: Alphabet
und Ideographie.® Der alte Traum der alphabetischen Schriftlichkeit,
dereinst jenen Ding- und Weltbezug wiederzugewinnen, der die dgyp-
tischen Hieroglyphen oder die chinesischen Kanji auszeichnet, wurde
bereits von Romantikern wie Novalis und Schlegel, dann aber vor al-
lem von den Avantgarden der Zwischenkriegszeit getrdumt, und seine
Realisierung riickt im Computerzeitalter in noch greifbarere Nihe.
Es ist der Traum, im Rahmen des arbitriren Codes wenigstens hin
und wieder ein unmittelbar-mimetisches Zeichen aufblitzen lassen
zu konnen, das die blosse Instrumentalitit der Buchstaben durch et-
was, das gesehen und nicht bloss entziffert werden will, unterbricht.
An eben diesem Punkt kommt das Smiley ins Spiel. Es stellt nicht
schlichtweg ein Bild oder eine Illustration im Text dar, auch nicht
eines der tiblichen, mehr und mehr sich verbreitenden Piktogramme
(fur Toilette, Ausgang, Vorfahrt, Windows-Funktionen etc.). Seine Ge-
nese ist komplexer. Weit entfernt davon, Sonderzeichen- oder Graphik-
programme zu beanspruchen, nutzt es lediglich im System der alpha-
betischen Schrift tibliche Satzzeichen, montiert diese von links nach
rechts aneinander und kippt sie, sofern man >richtig« imaginiert, aus
der Horizontale nach oben in die Vertikale. Indem das Smiley-Zeichen
sich in der Phantasie des Lesers gleichsam aufrichtet, sich gegen die
>flache« Neutralitit der Buchstaben und ihre Leserichtung erhebt, wird
aus zunichst bedeutungslosen ASCII-Interpunktionszeichen eine vi-

15 | Aleida Assmann: »Alte und neue Voraussetzungen der Hiero-
glyphen-Faszination«, in: Aleida Assmann/Jan Assmann (Hg.), Hiero-
glyphen. Stationen einer anderen abendlindischen Grammatologie, Miin-
chen 2003, S. 261-280, hier S. 262.

16 | Den Begriff des >Ideogramms« fiir das Emoticon zu verwenden,
ist ein Vorschlag von: Martin Haase/Michael Huber/Alexander Krumeich/
Georg Rehm: »Internetkommunikation und Sprachwandel, in: Rudiger
Weingarten (Hg.), Sprachwandel durch Computer, Opladen 1997, S. 51-85,
hier S. 64f: »[...] Ideogramme befinden sich nahe an der konzeptionellen
Miindlichkeit, und zwar in einem Bereich, in dem die eigentliche Schrift-
sprache als unzureichend empfunden wird.«

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SmILEY | 237

suell erkennbare Verbindung, verwandeln sich arbitrire Symbole in
ein kratylisches Ideogramm. Ein Kippen, eine Drehung gentigt — und
sonst nahezu unsichtbare Zeichen entbergen ihre hieroglyphische Di-
mension.” Umcodierungen via Internet erscheinen uiberfliissig. Bei
vielen E-Mail-Empfingern, denen der Absender das klassische Dop-
pelpunkt-Strich-Klammer-Licheln zugeschickt hat, kommt bekannt-
lich Anderes an: ein fertiger gelber Kreis mit zihnebleckendem Ge-
sicht. Das Programm hat die vermeintlich ungelenke Interpunktions-
visage im Akt der medialen Ubertragung in ein >richtiges, >schénes«
Bild(-Zeichen) transformiert — fiir Puristen allerdings (und Erfinder
Fahlman zihlt zu ihnen) ein Argernis, ein unerlaubtes Hilfsmittel.
Die Smiley-Hieroglyphe bleibt freilich in verschiedener Hinsicht un-
igyptisch-abendlindisch: unter anderem auch, weil sie nicht primir
nach »aussens, auf ein Ding, auf den Kosmos, auf einen Gott verweist,
sondern nach >innens, auf das Subjekt der Aussage, seine emotiona-
le Befindlichkeit. Emoticons dienen zumeist der Autor-Selbstdarstel-
lung, gilt es doch, die Stimmung zum Ausdruck bringen, in der der
Schreibende sich gerade befand, als er schrieb, und von der er glaubt,
dass sie auch sein Gegeniiber interessieren sollte — ebenso wie »the
writer’s original intent«.®

Von daher geht es in der elektronischen Kommunikation nicht nur
um ein Bekenntnis zur »allmdhlichen Verfertigung der Gedanken«
beim quasi-oralen Schreiben, um eine >authentisch« wirkende Feh-
ler- und Sprunghaftigkeit, sondern auch und vor allem darum, tiber
manifeste sprachliche Botschaften hinaus mitzuteilen, wie der Autor
sich fiihlt, wie er es gemeint hat: eine mehr oder weniger kalkulierte,
dennoch spontan erscheinende Offenbarung von mimischen und ges-
tischen Momenten, kurz: der non-verbalen korperlichen Dimension.
Emoticons sollen wenigstens andeutungsweise zwischen Text und
Korper — unserem dritten Begriffspaard — vermitteln, sie sollen zei-
gen, dass der Text nicht nur Text ist, sondern dass sich ein lebendiger

17 | Dass Schriftlichkeit als solche in Zeiten des World Wide Web
»Eigenschaften von Bildern« annimmt und »Koalitionen mit ihnen« ein-
geht, arbeitet Ulrich Schmitz tiberzeugend heraus: »Schriftbildschirme.
Tertidre Schriftlichkeit im World Wide Web«, in: Germanistische Linguis-
tik 186-187 (2000), S. 184-208, hier S. 192f.

18 | David Angell/Brent Heslopp: The elements of e-mail style, Rea-
ding u.a. 1994, S. 1.

19 | Vgl. Christiane Funken: »Koérpertext oder Textkorper«, in: Bar-
bara Becker/Irmela Schneider (Hg.), Was vom Korper tibrig bleibt. Media-
litat - Korperlichkeit - Identitit, Frankfurt/Main 2000, S. 103-129.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | ULRicH JoHANNES BEIL

Mensch mit Launen, Ticks und einer empfindsamen Psyche dahinter
verbirgt. Das Smiley ist Kind seiner Zeit, einer Zeit der zunehmenden
»Emotionalisierung des 6ffentlichen Raums« (Ute Frevert), es spiegelt
den Narzissmus des elektronischen Zeitalters ebenso wie das Bediirf-
nis nach Nihe und Mitteilung.>° Doch auch hier vollzieht es einen Ba-
lanceakt: denn es bildet ja nicht nur Kérperliches oder Emotionales
ab, es ist auch in den Ablauf des Textes selbst integriert, dhnlich einer
Fussnote oder einer Parenthese. In Deleuze/Guattaris Mille Plateaux
erscheint das Gesicht als »Oberfliche, die einerseits im Blick auf den
tibrigen Korper und seine Funktionen deterritorialisierend wirkt und
andererseits das Inhumane des Menschen zum Ausdruck bringt. In-
dem die Autoren das Gesicht dem System »weifle Wand — schwarzes
Loch« zuordnen und eine »abstrakte Maschine« aus ihm machen, re-
duzieren sie es auf dhnliche Weise, wie das Smiley eine Reduktion ist,
und sie siedeln es an der Grenze von Kérper und Signifikant, Kérper
und Subjektivation an.* Das Smiley scheint gerade das latent Bedroh-
liche, das von Gesichtern ausgehen kann — »Er hatte zwei Pistolen und
seine Augen waren schwarz und weifs« heisst ein Theaterstiick von
Dario Fo —, vermeiden und eine >angenehme, sozial vertrigliche At-
mosphire herstellen zu wollen. Es streichelt gleichsam die Augen des
Empfingers, versichert ihn des Einverstindisses und der Solidaritit
dessen, der mit ihm in Kontakt tritt: >Sei mir bitte nicht bése...<, »Du
weisst ja, wie es gemeint ist<.

Die Gutenberg-Galaxis, in der Autoren und Leser meist durch gros-
se raumliche und zeitliche Distanzen getrennt sind, kennt die Schrift
mit Oswald Spengler als das »grof3e Symbol der Ferne«. Hier formten
alle Schriftzeichen die »Abwesenheit« (Edmond Jabeés), negative Theo-
logien und Differenztheorien bestitigten das in diesem Schriftbegriff
Angelegte, die Prasenz der Stimme hinter der Schrift, der >Phonozent-
rismuss<, wurde dekonstruiert. Mit all dem Indirekt-Umweghaften, den
Aufschiiben und sikularen Parousieverzégerungen aber scheint die

20 | Zum emotionalen Moment in der elektronischen Kommunika-
tion vgl. Claudia Tamme: »Emotionen via E-Mail. Uberlegungen zum text-
sortenspezifischen Emotionsausdruck in informellen E-Mails«, in: Lothar
Bredella/Herbert Christ/Michael K. Legutke (Hg.), Fremdverstehen zwi-
schen Theorie und Praxis, Tiibingen 2000, S. 215-242. Zur hochaktuellen
Frage der Emotionalitit in den Medien vgl. Siegfried J. Schmidt (Hg.): Me-
dien und Emotionen, Miinster 2005.

21 | Gilles Deleuze/Félix Guattari: Tausend Plateaus. Kapitalismus
und Schizophrenie, aus dem Franzgdsischen von G. Ricke u. R. Voullié,
Berlin 1992 (Orig. Paris 1980), S. 229-262.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das SmILEY | 239

Schriftauffassung des Internet-Zeitalters brechen zu wollen. Die Mog-
lichkeit der sofortigen Ubertragung, der simultanen und doch schrift-
lichen Kommunikation, die ein Maximum an Distanz mit einem Ma-
ximum an Nihe zu verbinden erlaubt, lisst die Revolutionierung der
iiberkommenen Paradigmen, die noch bevorsteht, bereits erahnen.
Wenn diese Schrift oral konzipiert, mit Ideogrammen durchsetzt, mi-
misch-gestisch aufgeladen ist, so kann dies nichts anderes heissen,
als dass sie Ferne in Nihe — unser letztes Begriffspaar — iibersetzen,
Absenz in Prisenz zu verwandeln sucht.

Das Smiley und die Literatur

Um Beispiele zu geben dafiir, ob und wie dies funktioniert, erlaube
ich mir zum Schluss — ankntipfend an Nabokovs anfangs zitiertes De-
siderat — einen Blick in die einst so genannte >schéne« Literatur. Ja,
selbst dort, wo sprachliche Fast-Food-Happen normalerweise verpont
sind, taucht das Smiley gelegentlich auf. Zum Beispiel in dem E-Mail-
Roman Gut gegen Nordwind des Osterreichischen Autors Daniel Glat-
tauer, als sich eine Liebesbeziehung zwischen Leo Leike und Emmi
Rothner, die sich zufillig per E-Mail kennengelernt (aber nie gesehen)
haben, anzubahnen beginnt. Man spiirt, dass Leo noch unsicher ist,
auf welcher Sprachebene er sich seiner neuesten Bekanntschaft ni-
hern soll. Er beginnt seine Mail entsprechend ungelenk, indem er vor
einem Humor-Moment in seinen Zeilen warnt, als miisse er sich sol-
che Momente in der Regel verkneifen: »Vorsicht, aufkeimender Hu-
morl« Geschmeichelt fiihlt er sich davon, dass sie »per >Google« nach
ihm geforscht hat; weniger passt ihm allerdings, dass sie ihm zutraut,
von Beruf »Professor« zu sein: »Sie halten mich fiir einen alten Sack,
stimmt’s? Steif, pedantisch, besserwisserisch. [...] Vermutlich schreibe
ich derzeit einfach ilter, als ich bin.« Daraufhin gibt er zu, als Kom-
munikationsberater und Assistent fiir Sprachpsychologie an einer
Universitit beschiftigt zu sein und »an einer Studie {iber den Einfluss

22 | Zur Paradoxie von Intensitit und Distanz in der Kommunika-
tion virtueller Gruppen vgl. Bettina Heinz: »Gemeinschaft ohne Nihe?
Virtuelle Gruppen und reale Netze«, in: Udo Thiedecke (Hg.), Virtuelle
Gruppen. Charakteristika und Problemdimensionen. 2., iiberarbeitete
und aktualisierte Auflage, Opladen 2003, S.180-210.

23 | Daniel Glattauer: Gut gegen Nordwind. Roman, Miinchen 2008
(Orig. 20006). Die folgenden Zitate aus dem Roman finden sich auf den
Seiten 12f.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | ULRicH JoHANNES BEIL

der E-Mail auf unser Sprachverhalten« und »als Transportmittel von
Emotionen« zu arbeiten. Nach dieser geradezu wissenschaftlichen Be-
glaubigung seiner Fihigkeit zum E-Mail-Verkehr schliesst er seinen
Haupttext mit dem Satz: »Dann tiberstehen Sie einmal die Faschings-
feierlichkeiten gut! Wie ich Sie einschitze, haben Sie sich bestimmt
ein schénes Kontingent an Pappnasen und Troten zugelegt. :-)«. Hier
versucht er nicht nur, lockerer zu wirken als am Anfang seiner Mail,
sondern er lisst auch das Licheln, das wenig zuvor noch einem ver-
balen Zihneknirschen glich, endlich zu — und zwar mit Hilfe des
jugendlich->unprofessoralen< Smileys. Nachdem Emmi Rothner ihm
den Verzicht auf dieses Emoticon nahegelegt hat (»Trauen Sie mir aber
ruhig zu, ihre Ironie zu erkennen), bildet im weiteren Verlauf des
Romans die vom Smiley hinterlassene Leerstelle geradezu den Ort, an
dem das Phantasma des jeweils anderen Gesichts Platz nehmen, sich
aufblihen und tibermenschliche Ausmasse annehmen kann. Denn
nichts erscheint den immerfort Schreibenden verlockender, als dem/
der anderen endlich in die Augen sehen, sie/ihn sprechen héren und
— kiissen zu kénnen. Aber zu einer Begegnung der beiden Liebenden
kommt es nie. Es ist, als réche sich die elektronisch entstellte Schrift
auf subtile Weise, als solle die extrem aufgeladene Nihe, der Schein
des intimsten Gesprichs, den das E-Mail-Schreiben erweckt, durch
ein aus der Situation erwachsendes Dogma der Distanz sabotiert wer-
den. Diese Distanz wirkt hirter und grausamer als vieles von dem, was
man in der Gutenberg-Kultur gewohnt war. Das Medium der Prisenz
wird vom Medium der Absenz eingeholt oder ausgehohlt, jenem Me-
dium, in dem der Roman selbst, auf biederes Papier gedruckt, verfasst
ist.

Dass die Suggestion von Nihe und Intimitit auch ihren Preis ha-
ben kann, wenn jemand diese Moglichkeit nur dazu nutzt, einen ande-
ren zu tduschen, fuhrt die niederlindische Autorin Jessica Durlacher
in ihrem Roman Emoticon vor, und zwar bis zum tragischen Ende.>+
Im Zentrum dieser komplex angelegten Familien- und Beziehungsge-
schichte, die auf einem realen Fall basiert, stehen Daniel, ein nieder-
lindisch-jiidischer Jugendlicher, der an zionistischen Ideen Gefallen
findet und nach Israel geht — auch, um endlich seinen Vater, einen
Israeli, kennenzulernen — und Aischa, eine junge palistinensische
Aktivistin. Sie, die einst von ihrem Bruder misshandelt wurde, hat,
zunehmend frustriert, weil sie kaum Gelegenheit zu wirksamen poli-

24 | Jessica Durlacher: Emoticon. Roman, aus dem Niederlindischen
von H. Ehlers, Ziirich 2008 (Orig. 2004). Die folgenden Zitate finden sich
auf den Seiten 402-405 sowie 44o0.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAs SMILEY | 241

tischen Aktionen fand, als Journalistin gearbeitet und sich vor allem
per Internet mit der Aussenwelt verstindigt. Als sie auf Daniels Web-
site stosst, auf der er seine politischen Ideen von zwei eigenstindigen
Staaten Israel und Palistina entwickelt, heckt sie einen morderischen
Plan aus. Zunichst schreibt sie ihm eine E-Mail, die mit der flirtenden
Anrede »Hallo Daniel Klein :)« beginnt. Sie bekundet Sympathie fiir
seine Ideen, fithlt sich mit ihm geistig »verwandt«, findet Israel »toll,
lobt Daniels Foto — »es kommt mir vor, als wiirde ich dich schon ken-
nen« — und schligt ein Treffen vor. Am Ende unterzeichnet, natiirlich
mit falschem Namen, »Miriam Ahavi (Mischa) *« Nicht zuletzt mit
den Emoticons, dem Licheln am Anfang und dem Kiisschen am Ende
der Mail, gewinnt sie sofort Daniels Vertrauen, der seine begeisterte
Erwiderung mit einem beiderseitigen Kuss-Symbol » (:**:)« kront. Der
E-Mail-Verkehr intensiviert sich, die Botschaften werden intimer und
dringender: »((Dani))** Ich kann es gar nicht mehr erwarten, dich zu
sehen. P*« Oder: »8-O Du bist so nah, es ist, als kénnte ich dich vor
mir sehen, hier in meinem Zimmer:*.« Schliesslich lockt Aischa den
ahnungslosen Daniel mit einer unmissverstindlich erotischen E-Mail,
die sich zu einem dreifachen Kusssternchen steigert, in einen Hinter-
halt. Sie treffen sich, er steigt in ihren Wagen. Als er Aischa/Mischa
mit einem bewaffneten Mann arabisch sprechen hért und bemerkt,
dass sie ihn getduscht hat, ist es zu spit. Palistinenser erschiessen
ihn, seinen Vater wird er niemals kennenlernen.

Keine Frage also, Smileys haben ihr Debiit in hochkulturellen Tex-
ten bereits hinter sich. Wahrend sie, als blosse Zeichenfolge von links
nach rechts gelesen, sinnlos sind oder, bestenfalls, als Botschaft vom
Ausfall der Botschaft gelten kénnen, feiern sie ihre Auferstehung in
der Phantasie des Lesers, die sie von der Horizontale in die Vertikale
dreht und so ihr bildhaft-emotionales Potential freisetzt. An die Stelle
der Botschaften tritt ein Gefiihl, eine Stimmung, ein >Hier-bin-ich-.
Smileys sind Signaturen des Augenblicks ebenso wie Ironiemaskott-
chen und hypostasierte Anfithrungszeichen, die Adorno als solche ver-
schmiht hitte.> Sie sind die charmanten Parasiten des alphabetischen
Schriftsystems, Zeichenabfall, der neu montiert, als Ideogramm zu
Ehren kommt. Sie erinnern die lateinischen Lettern nicht nur an ihren
chronischen Phantomschmerz, die Arbitraritit, sondern laborieren
schalkhaft an deren Uberwindung. Ihr narrenkappenartiges, schwan-
kendes Dasein macht sie nirgendwo fest zugehorig, denn wo immer

25 | »Anfiithrungszeichen« seien als »Mittel der Ironie« zu »ver-
schmiheny, schreibt Adorno in: »Satzzeichen, in: Noten zur Literatur I,
Frankfurt/Main 19778 (Orig. 1958), S. 163-174, hier S.169.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | ULRICH JOHANNES BEIL

man glaubt, sie verorten zu konnen — diese Trickster des electronic age
sind schon woanders. Auch wenn sie ihr Dasein einer Reoralisierung
durch die neuen Medien verdanken, bleiben sie schriftlich, auch wenn
sie korperlich scheinen, bleiben sie im Text, wo sie Nihe suggerieren,
kehrt die Ferne umso nachhaltiger wieder. Ein immer stirkeres Ver-
langen nach Authentizitit, Intimitit, Prisenz, das den Abschied von
der Gutenberg-Galaxis begleitet, mag die Emoticons mit hervorge-
bracht haben. Befriedigen kénnen sie es freilich nur zum Schein. >Ich
lichle, also bin ichs, sagen sie, aber es ist nicht ernst gemeint, genauso
wenig wie Lichtenbergs »to bih or not to bih, that is the question« oder
Oswald de Andrades brasilianische Variante »Tupi or not Tupi...« —um
wenigstens halbwegs philosophisch zu enden :-).

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Christine Abbt, Dr. phil., Studium der Germanistik, Philosophie und
Religionswissenschaften in Ziirich und Tiibingen. Seit 2006 wiss.
Assistentin und Dozentin am Lehrstuhl Politische Philosophie der
Universitit Ziirich, Habilitationsprojekt zur Bedeutung des Verges-
sens fiir das Denken seit der Aufkliarung. Publikationen: Im Zeichen
der Religion, hg. zus. mit Donata Schoeller, Frankfurt/Main 2009;
Zweifelsfille, hg. zus. mit Oliver Diggelmann, Bern und Baden-Baden
2007; Der wortlose Suizid. Die literarische Gestaltung der Sprachverlas-
senheit als Herausforderung fiir die Ethik, Miinchen 2007.

Marc Bauer, Kiinstler, geboren 1975 in Genf, lebt und arbeitet nach
Aufenthalten in Amsterdam, Rom und Peking heute in Berlin. Publi-
kationen: History of Masculinity, attitudes édition Genf 2007; Across the
Great Channel, Art Books International 2000. Ausstellungen u.a. in:
mamco, Genf 2009; Art Statements, Art 39 Basel 2008; Shifting Identi-
ties, Kunsthaus Ziirich 2008. www.marcbauer.ch

Ulrich Johannes Beil, PD Dr. phil., Studium der Germanistik, Kompa-
ratistik, Philosophie, Theologie und Politologie. Lehr- und Forschungs-
titigkeiten an den Universititen Miinchen und Géttingen, von 1988-
1991 an der Hokkaido University in Sapporo/Japan, von 2000-2004 an
der Universidade de Sao Paulo/Brasilien. Derzeit Forschungstitigkeit
am NFS >Medienwandel-Medienwechsel-Medienwissen: Historische
Perspektiven< der Universitit Ziirich. Forschungsschwerpunkte u.a.
Medien- und Filmtheorie, Klassische Moderne, literarische Gattun-
gen, Asthetik, Postkolonialismus. Zuletzt erschien der zusammen mit

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | PunkT, PunkT, KommA, STRICH

Christian Kiening herausgegebene Band: Rudolf Kurtz, Expressionis-
mus und Film, Ziirich 2007.

Christian Benne, Dr. phil., Germanist und Komparatist an der Siiddi-
nischen Universitit in Odense, deutscher Honorarkonsul auf Fiinen,
Mitherausgeber von Orbis Litterarum. International Review of Litera-
ry Studies; das Verhiltnis von Philosophie, Philologie und Literatur
gehort zu seinen Schwerpunkten, gerade erschienen ist der neu (u.
gemeinsam mit Thomas Schirren) herausgegebene Klassiker von Ri-
chard Honigswald, Die Skepsis in Philosophie und Wissenschaft.

Kai Biittner, geb. 1979 in Potsdam, studierte bis 20077 Mathematik und
Philosophie an der Freien Universitit Berlin und promoviert seit 2008
an der Universitit Ziirich zu Wittgensteins Philosophie der Mathema-
tik. Seit 2008 wissenschaftlicher Mitarbeiter am Philosophischen Se-
minar der Universitit Ziirich, Forschungsschwerpunkte: Philosophie
der Mathematik, Sprachphilosophie, Wittgenstein.

Corina Caduff, Prof. Dr., Literatur- und Kulturwissenschaftlerin, Pro-
fessorin an der Ziircher Hochschule der Kiinste. Arbeitsschwerpunkte:
Verhiltnis der Kiinste, Gegenwartsliteratur, Kiinstlerische Forschung.
Jungste Publikationen: Land in Aufruhr: Die Kiinste und ihre Schau-
plitze, Basel 2007; Die Kiinste im Gesprich: Zum Verhiltnis von Kunst,
Musik, Literatur und Film, (Ko-Autorin), Miinchen 2008; Schmerz in
den Kiinsten (Hg.), Ziirich 2009.

Thomas Forrer, Dr. des., Studium der Germanistik und Philosophie
in Ziirich, Leipzig und an der TU Berlin. 2003-05 Lehrbeauftragter an
der Ziircher Hochschule der Kiinste, seit 2005 wiss. Assistent fiir Neu-
ere deutsche Literatur an der Universitit Ziirich. 2008 Dissertation:
Schauplatz /Landschaft — Orte der Genese von Wissenschaften und Kiin
sten um 1750. Forschungsschwerpunkte: Literatur, dsthetische Theorie
und Naturwissenschaften im 18. Jahrhundert; Kulturtheorie; Theatra-
litdt; Rhythmus und Wiederholung.

Kurt W. Forster hat an der Stanford University, am M.L.T., an der ETH
Ziirich und an der Bauhaus Universitit Weimar unterrichtet und ist seit
2005 Scully Visiting Professor an der Architekturschule Yale. Er war
Griindungsdirektor des Getty Research Instituts (Los Angeles), Leiter
des Canadian Centre for Architecture und Direktor der Architektur-
Biennale Venedig in 2004. Seine Publikationen behandeln Architektur
und Kunst der Renaissance und der Neuzeit, methodische Aspekte von

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 245

Riegl zu Warburg (Erstausgabe der Schriften Warburgs in englischer
Sprache, Los Angeles, 1999) und Sebald, Kritik zeitgendssischer Bauten
von Eisenman zu Gehry und Sejima sowie analytische Kommentare
zur zeitgendssischen Photographie. Er organisierte Ausstellungen zum
Werk von Karl Friedrich Schinkel (Chicago, 1994), Carlo Scarpa (Vicen-
za und Verona, 2000) und Herzog & de Meuron (Montreal, 2002).

Thomas Fries, Prof. Dr., Titularprofessor fiir Allgemeine und Verglei-
chende Literaturwissenschaft und Neuere Deutsche Literatur an der
Universitdt Ziirich. Forschungsschwerpunkte: Dialog, Literaturtheo-
rie, Rhetorik, deutsch-jiidische Literatur. Letzte Publikationen: »Der
Jongleur als Erzihler, der Erzihler als Jongleur. Walter Benjamin,
>Rastelli erzihlt... «, in: Hans-Georg von Arburg et al. (eds.), Virtuosi-
tit: Kult und Krise der Artistik in Literatur und Kunst der Moderne (2000);
»Von der Krise der Historie zum Prozess des Schreibens: Nietzsches
zweite Unzeitgemdisse Betrachtung« (mit Glenn Most), in: Peter Hughes
et al. (eds.), Schreibprozesse (2008); »Ich will dir alles erzihlen« Inti-
mitit zwischen Frau und Mann in Gottfried Kellers Sinngedicht und
Arthur Schnitzlers Traumnovelle«, in: Ingrid Tomkowiak, Werner Egli
(eds.), Intimitdt (2008).

Hans Ulrich Gumbrecht, Prof. Dr., Albert Guérard Professor in Litera-
ture at Stanford University, teaching in the Departments of Compara-
tive Literature and French and Italian. He is also Professeur Associé to
the Département de Littérature Comparée at the Université de Montré-
al, Directeur d’études associé at the Ecole des Hautes Etudes en Scien-
ces Sociales, and Professeur attaché au College de France. His most re-
cent book-publications are: In 1926 — Living at the Edge of Time, Harvard
University Press 1997; The Powers of Philology, University of Illinois
Press 2003; Production of Presence, Stanford University Press 2004; In
Praise of Athletic Beauty, Harvard University Press 2006, Dimensionen
und Grenzen der Begriffsgeschichte, Miinchen 2007; Geist und Materie
— Was ist Leben? Zur Aktualitdt von Erwin Schrodinger, Frankfurt/Main
2008.

Natasha Hurley, Ph.D., Studium der Englischen und Amerikanischen
Literatur an der Mount St. Vincent Universitit (Halifax, Kanada) und
der University of Western Ontario (London, Kanada). Promotion an
der Rutgers Universitit (New Brunswick, USA). Seit 2007 Killam Post-
doktorandin im Fachbereich Englisch und Filmstudien an der Uni-
versity of Alberta in Edmonton (Kanada). Forschungsschwerpunkte:
literarische Zirkulation von Amerikanischer und Kinderliteratur so-

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | Punkt, Punkt, Komma, STRICH

wie queer theory. Mitherausgeberin von Curiouser: On the Queerness
of Children (Minnesota 2004) sowie Veréffentlichungen in English
Studies in Canada, Blackwell's Companion to Henry James, und Ame-
rican Literature.

Tim Kammasch, Dr. phil., Habilitationsprojekt zum Thema Lektiire-
theorie. Lehrtitigkeiten am Philosophischen Seminar der Universitit
Zirich und als Dozent fiir Architekturtheorie an der Hochschule fiir
Architektur Bern. Publikationen: Reading the Gap — The Undoing of
Theory, in: Architektur Konkret. Jahrbuch der Abt. fiir Architektur
der BFH, Ziirich 2009; Politik der Ausnahme — Jean-Frangois Lyotards
»politique philosophique« und ihr Widerstreit mit Kant, in: Texts and Stu-
dies in the History of Humanities, Bd. 2, Cambridge u. Mandelbachtal
2004; Menschenrechte, Neuer Pauly — Lexikon der Altertumswissen-
schaften und Rezeptionsgeschichte (gemeinsam mit St. Schwarz),
2001 (engl. Ubers. bei Brill, Leiden 2007).

Andrea Kohler studierte Germanistik und Philosophie. Sie ist Redak-
teurin der Neuen Ziircher Zeitung und zur Zeit als Kulturkorrespon-
dentin fiir die NZZ in New York. 2007 erschien in der Insel-Reihe Bib-
liothek der Lebenskunst der Essay Lange Weile. Uber das Warten, 2008
die literarische Anthologie Das Tier und wir (Hoffmann und Campe).

Georg Kohler, Prof. Dr., Ordinarius fiir Philosophie mit besonderer
Beriicksichtigung der Politischen Philosophie an der Universitit Zii-
rich. Letzte Publikation: Als Hg. (zusammen mit St. Miiller-Doohm):
Wozu Adorno? Beitrdge zur Kritik und zum Fortbestand einer Schliissel-
theorie des 20. Jahrhunderts, Weilerswist 2008.

Susanne Luhmann, Ph.D., Assistenzprofessorin an der University of
Alberta, Edmonton (Kanada), im Bereich Women’s und Gender Stu-
dies. Arbeits-und Veréffentlichungsschwerpunkte: TaterInnenerin-
nerung in Film, Memoire und Fiktion der zweiten und dritten Nach-
kriegsgeneration; feministische Subjekttheorien; kritische Sexuali-
tatsforschung; queer theory, Pidagogik und kulturelle Produktion; In-
stitutionalisierungsgeschichte(n) der nordamerikanischen Women’s
und Gender Studies.

Angelo Maiolino, Studium der Geschichte, Philosophie und Politik-
wissenschaft in Ziirich und Perugia. Historiker, wissenschaftlicher
Assistent am Lehrstuhl fiir politische Philosophie der Universitat
Zirich. Arbeitet an einer Dissertation {iber die Zusammenhinge von

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 247

Politischer Kultur, Okonomie und Identititskonstruktionen. Arbeits-
und Forschungsschwerpunkte: politische Theorien, Kulturtheorien,
Poststrukturalismus, kulturelle Identititskonstruktionen, soziale In-
klusions- und Exklusionsmechanismen, Migrationsgeschichte.

Daniel Miiller Nielaba, Prof. Dr., Lehrstuhl fiir Neuere deutsche Litera-
turwissenschaft an der Universitdt Ziirich. Lehrt und forscht schwer-
punktmissig in den Bereichen Asthetik und Darstellungstheorie, Lite-
ratur und Rhetorik, Epistemologie des Literarischen, Theorien des Le-
sens; mit Akzenten im 18. und frithen 19. Jahrhundert und Fokus auf
eine >histoire de longue durée«< der romantischen Konstellation. Publi-
kationen u.a. zu G.E. Lessing, F. Schiller, G. Biichner, J. v. Eichendorff.
Das laufende Forschungsvorhaben im NCCR »Mediality« befasst sich
mit den poetologischen Aspekten einer »Rhetorik der Ubertragung«.

Michael Schmid, 1970 in Chur geboren, lebt und arbeitet in Ziirich.
Kunstwissenschaftler, Archivar und Schriftsteller. Gedichte und Kurz-
geschichten in Literaturzeitschriften, Kunstkritiken in Tageszeitungen
und Fachzeitschriften, kunstwissenschaftliche Texte und Interviews
in Sammlungskatalogen, Kiinstlerlexika und in der Online-Prisenta-
tion des Archivs von SIK-ISEA. 2006 erschien der Erzihlband Fallende
Sonne im Dorlemann-Verlag, Ziirich.

Peter Schnyder, PD Dr. phil., Privatdozent am Deutschen Seminar
der Universitit Ziirich. Forschungsschwerpunkte: Deutsche Literatur
des 17. bis 20. Jahrhunderts im europidischen Kontext; Asthetik und
Politik; Literatur und Wissenschaft. Publikationen: ALEA. Zihlen und
Erzihlen im Zeichen des Gliicksspiels (1650-1850), Gottingen 2009; Kol-
lektive Gespenster. Die Masse, der Zeitgeist und andere unfassbare Korper,
hg. zus. mit Michael Gamper, Freiburg/Br. 2006; »Schillers »Pastoral-
technologie<. Individualisierung und Totalisierung im Konzept der dsthe-
tischen Erziehunge, in: Jahrbuch der Deutschen Schiller-Gesellschaft
50, 2000, S. 234-262.

Donata Schoeller, Dr. phil., Studium der Philosophie und vergleichen-
den Religionswissenschaft in Wien, Oxford und Ziirich. Promotion in
Ziirich. Zur Zeit habilitiert sie {iber das philosophische Werk von Euge-
ne Gendlin und ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Professur fiir
Philosophie, ETH. Verdftentlichungen: Im Zeichen der Religion, hg. zus.
mit Christine Abbt, Frankfurt/Main 2009; Grenzen des Denkens, hg.
zus. mit Matthias Michel, Weimar 2007; Enthohter Gott —vertiefter Men-
schen, Freiburg 1999; Gottesgeburt und Selbstbewusstsein, Berlin 1992.

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Ir1s DARMANN, HAarALD LEMKE (Hg.)

Die Tischgesellschaft

Philosophische und kulturwissenschaftliche
Anniherungen

2008, 244 Seiten, kart., 24,80 €,
ISBN 978-3-89942-694-6

CHRISTIAN FILK

Giinther Anders lesen

Der Ursprung der Medienphilosophie aus dem
Geist der >Negativen Anthropologie<

September 2009, ca. 150 Seiten, kart., ca. 16,80 €,
ISBN 978-3-89942-687-8

A1EXANDER GARCiA DUTTMANN
Derrida und ich
Das Problem der Dekonstruktion

2008, 198 Seiten, kart., 21,80 €,
ISBN 978-3-89942-740-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839408886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

MARTIN GESSMANN
Wittgenstein als Moralist
Eine medienphilosophische Relektiire

August 2009, ca. 216 Seiten, kart., ca. 23,80 €,
ISBN 978-3-8376-1146-5

Craus P1as (He.)
Abwehr
Modelle — Strategien — Medien

Juli 2009, 230 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-876-6

JORG VOLBERS

Selbsterkenntnis und Lebensform
Kritische Subjektivitidt nach Wittgenstein
und Foucault

Mai 2009, 290 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-925-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839408886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

EMMANUEL ALLOA,

Atvice Lagaay (Ha.)

Nicht(s) sagen

Strategien der Sprachabwendung im
20. Jahrhundert

2008, 308 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-89942-828-5

RaLF KrAUSE, MARC R61LLI (Ha.)
Macht

Begriff und Wirkung in der
politischen Philosophie der Gegenwart

2008, 286 Seiten, kart., 27,80 €,
ISBN 978-3-89942-848-3

MiriaM MESQUITA SAMPAIO

DE MADUREIRA

Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivitit
im Anschluss an Hegel
Dezember 2009, ca. 224 Seiten, kart.,

ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

PRAVU MAZUMDAR

Der archiologische Zirkel
Zur Ontologie der Sprache in
Michel Foucaults Geschichte
des Wissens

2008, 598 Seiten, kart., 45,80 €,
ISBN 978-3-89942-847-6

WALTRAUD MEINTS, MICHAEL DAXNER,
GERHARD KraIkER (HG.)

Raum der Freiheit

Reflexionen iiber Idee und
Wirklichkeit

Juli 2009, ca. 330 Seiten, kart., ca. 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1143-4

MARIA MUHLE

Eine Genealogie der Biopolitik

Zum Begriff des Lebens bei Foucault
und Canguilhem

2008, 306 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-858-2

PETER NICKL,

GEeoraIos TERr1zakIs (Ha.)
Die Seele:

Metapher oder Wirklichkeit?
Philosophische Ergriindungen.

Texte zum ersten Festival der Philosophie

in Hannover 2008

November 2009, ca. 210 Seiten, kart.,
ca. 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

ULRICH RICHTMEYER

Kants Asthetik im Zeitalter

der Photographie

Analysen zwischen Sprache und Bild

Februar 2009, 250 Seiten, kart., 27,80 €,
ISBN 978-3-8376-1079-6

KURT ROTTGERS
Kritik der kulinarischen Vernunft
Ein Menii der Sinne nach Kant

Mai 2009, 256 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1215-8

EckARD ROLF

Der andere Austin

Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion
performativer Auerungen —

von Searle iiber Derrida zu Cavell
und dariiber hinaus

April 2009, 258 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1163-2

Mirjam ScHAUB (HG.)
Grausamkeit und Metaphysik
Figuren der Uberschreitung in
der abendlindischen Kultur
September 2009, ca. 374 Seiten, kart.,
ca. 32,80 €,

ISBN 978-3-8376-1281-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839408886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830409886 - am 14.02.2026, 09:38:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839409886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Punkt, Punkt, Komma, Strich?
	Inhalt
	Die Zeichensetzung der Gefühle. Punkt, Punkt, Komma, Strich: zur Genese des hingeworfenen Gesichts
	Philosophische Zeichensetzung. Eine Einleitung
	Das Fragezeichen. Stimmführer im Buchstabengestöber
	Das Ausrufezeichen. Von sichtbaren und unsichtbaren Imperativen
	Der Punkt. Vom Sinn des reinen Fürsichseins
	Der Doppelpunkt. Rund, kantig und umpolend
	Das Komma. Vom geheimen Ursprung der Philosophie
	Das Semikolon. Geistreiche Zutat
	Die Auslassungspunkte. Spuren subversiven Denkens
	Die Klammer. Ausgeklammert
	Der Gedankenstrich. »stille Ekstase«
	Das doppelte Anführungszeichen. „Gänsefüsschen“ oder „Hasenöhrchen“?
	Das einfache Anführungszeichen. Zeichen auf Distanz
	Nachdenken über Satzzeichen
	Die Leerstelle. Der Zwischenraum
	Die Tilde. Verschleifen des Kontrasts
	Das Funktionszeichen. Zur Logik der Rede von Funktionen in Mathematik und Philosophie
	Fünf Punkte unterstrichen. Nahrung statt Zeichen
	The Capital »I«. Feminism, Language, Circulation
	Das Smiley. Der Trickster des World Wide Web
	Autorinnen und Autoren

