
166 Biography Matters

3.3 KREISEN II25

»What matters is itself an effect of proxim-

ities: we are touched by what comes near,

just as what comes near is affected by direc-

tions we have already taken. […] Orientations

shape how the world coheres around me. […]

To be oriented in a certain way is how certain

things come to be significant, come to be ob-

jects for me.«

(Ahmed 2010: 234f.)

Ahmeds Aussage birgt viele Anschlusspunkte für die Analyse der Anfangsrunde. Nach

der Phase des Kreuzens und Ankommens im Raum, gibt es ein gemeinsames ›Anfan-

gen‹mit der Gruppe. Ein Kreis konstituiert sich wie automatisch, fastmagnetisch, nach

den ersten 15 Minuten im Zentrum des Raums, entweder durch das Abklingen der Mu-

sik oder weil Teilnehmer*innen auch die Uhr ›im Blick‹ haben und sich selbstständig

zusammensetzen. Der so initiierte Austausch ist ein lange bestehendes Ritual, das von

den Teilnehmer*innenwertgeschätzt und auch eingefordert wird. So wurde ich als Teil-

nehmer*in, wie alle neuen Teilnehmer*innen, in der ersten Begegnung damit bekannt

und wurde auch als Leiter*in darauf hingewiesen, dass es diesen Austausch braucht.

Zum Teil noch im Gespräch, zum Teil still werdend, setzen sich alle und ich begrüße

die Teilnehmer*innen. Manchmal ist Organisatorisches zu klären, meist aber frage ich

direkt in die Runde: »Wie seid ihr heute da?Was bringt ihr mit?« Daraufhin entsteht ein

kurzer Moment der Stille und des abwartenden Schauens. Die Teilnehmer*innen sitzen

in verschiedenen Positionen, im Schneidersitz, auf den Schienbeinen,mit ausgestreck-

ten Beinen aufrecht, seitlich abgestützt etc., jedoch alle die Körperfront und das Gesicht

der Kreismitte zugewandt. Nach dem freien Bewegungsbeginn sind die Bewegungen

der Einzelnen in der Kreisformation sichtbar reduziert: eine dreht sich noch auf den

Zehen in der Hocke, eine andere kreist die Schultern, eine andere dehnt sich leicht im

Sitzen und doch zeigt sich eben durch die verhältnismäßig kleineren Bewegungen und

in den vermehrten Blickkontakten ein intensivierter Fokus auf das Kreisgeschehen. Im

ersten Moment nach der Frage entstehen viele Blickbewegungen: Jede* richtet ihren

Blick auf verschiedene andere im Kreis, lässt den Blick unbestimmt ›weich‹ werden

und entzieht sich so jedem Blickkontakt oder blickt mich als Fragesteller*in an – bis

eine der Teilnehmer*innen das Wort ergreift. Nachdem eine Teilnehmer*in das Wort

ergriffen hat, wandert es meistens in einer Runde durch den Kreis.

Das Sprechen selbst ist ein sinnlich-leiblicher Vorgang, in dem das Befinden des

eigenen Körpers in symbolisierende, kommunikative Laute geformt wird. Es ist zu-

gleich ein sinnlich-leiblicherWahrnehmungsprozess, nicht nur des Sprechens, auch des

(sich selbst) Zuhörens, des (Sich-)Berührens oder des gestisch-mimischen Ausdrucks.

Es kann als körperlicher Vorgang mit seinen klanglichen, mimisch-gestischen, Blick-

25 Deses Kapitel ist eine neu bearbeitete Version des bereits veröffentlichten Beitrags »Des/Orien-

tierung« (vgl. Spahn 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 167

und Ganzkörper-Bewegungen wahrgenommen bzw. beobachtet werden.26 Seitens der

Zuhörer*innen lässt sich gleichzeitig und re-aktiv ein ›Ver-Halten‹, ein Halten zu der

Sprecher*in oder dem Gesagten oder ein ›Haltung einnehmen‹ wahrnehmen. Ein Pro-

zess, in dem konstant (minimale) Bewegungsveränderungen zu beobachten sind.Wohl-

gleich nach der ersten Äußerung eine Person nach der anderen einsetzt – sprechend

und bewegend in den Fokus gerät –, wiederholt sich die zu beobachtende Abfolge durch

den Kreis, sodass die Abfolgemehr als Rhythmus vonOrientierungen erscheint: alle Au-

gen schauen in die Richtung der Sprecher*in, orientieren sich hin zu diesem Körper,

der dadurch kollektiv fokussiert wird. Die Sprache setzt ein, die Augen der Sprecher*in

blicken Einzelne an, wandern durch die Kreisform oder bleiben auf einen Ort im Um-

raum gerichtet. Das Gesprochene löst durch das Gestikulieren und Blicken eine körper-

liche Resonanz aus. In der Gruppe der Hörenden entsteht eine Blickrichtung, Körper

lehnen sich vor oder entspannen sich in eine neue Position, lachen auf oder fokussie-

ren einzelne Körperteile – es entsteht eine Aufmerksamkeit, die auf die Einzelnen der

Gruppe gerichtet ist und zugleich wandert.Was die Einzelne äußert, sprechend und be-

wegend, macht sie dadurch zum Aufmerksamkeitsfokus einer Mehrzahl vonWahrneh-

menden, die durch den kreisenden Rhythmus der Situation selbst auch zum Fokus von

Wahrnehmungwerden (oder bereits waren). Es ist eine Situation wechselseitigerWahr-

nehmung, jedoch nicht auf zwei Seiten beschränkt. Die Gruppensituation macht es zu

einer Situation von Vielheit; einerseits, da die Blicke und Gesten eine wechselnde Ge-

richtetheit zeigen. Diese Vielheit impliziert andererseits eine Situation von Differenz,

gedacht als Wahrnehmungs-Unterscheidungen. Unterscheiden markiert Momente von

Differenz auf der Ebene sinnlich-leiblicher Wahrnehmung. Dies ist relevant, insofern

das sich ausdrückende, sich veräußernde ›Da-Sein‹ der Einzelnen in der sinnlich-leibli-

chen Ko-Präsenzmit Anderen performativ zur Aufführung kommt. Erst die Ko-Präsenz

der Anwesenden bringt das Eigene und das, was als sinnlich-leiblicher Resonanzraum

als Anderes entsteht, in einem ›Zwischen‹ hervor.

In dieser Runde erzählen manche über ihren Tag, manche über die Woche seit dem

letzten Treffen, wie eine Überbrückung zum letzten Treffen; manche haben Themen,

26 Ich werde in diesem Artikel die laut-klangliche Dimension des Sprechens in seiner Unterschied-

lichkeit und auch imWechsel mit Stille und auch die genaue Betrachtung individueller Bewegun-

gen, die zum Teil auch körperliche Bewegungsballungen oder Stillstellungen umfassen wenig be-

trachten, da der analytische Fokus vor allemauf Kollektivität, Des/Orientierungen und Leiblichkeit

liegt. Für eine Auseinandersetzung mit dem Thema Sprechen, vgl. Abraham (2017); zum Thema

Stimme, vgl. insbesondere König/Patch (2018), die einen komplexen Einblick in »voice and vocali-

ty« (2018: 32) geben, in dem poststrukturalistischen, materialistischen und phänomenologischen

Theorien zueinander in Beziehung gesetzt werden; auch in diesem Zugang ist die Verschränkung

von phänomenologisch-materialistischem Forschen und politisch-sozialem Wandel präsent. Von

Relevanz ist auch Butlers Performativitätstheorie, in der Sprechen bzw. Adressierung eine zentrale

Rolle spielt: »Die Beziehung zwischen Sprechen und Körper ist chiastisch. Sprechen ist körperlich,

aber der Körper geht über das Sprechen hinaus, das er hervorbringt, und das Sprechen läßt sich

nicht auf die körperlichen Mittel seiner Äußerung reduzieren« (Butler 2016: 243). Die Figur des

Chiasmus bezeichnet eine Verschränkung, die dennoch nicht in eins fällt: In diesem Zitat wird

die Macht von Sprache benannt, über einen körperlichen Vorgang hinaus Wirkung zu entfalten

und zugleich, dass Körper über das, was sie sprechen (können) hinaus gehen. Ich deute dies als

körperliche Erfahrungs- und Ausdrucksdimension.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Biography Matters

die sie beschäftigen oder sind in einer Stimmung da. Oft entsteht auch ein Hinwenden

zu mir mit Äußerungen wie: »ich brauche heute …«, »mir würde es gut tun …«, »heute

ist mir nach …«, was dann wiederum Anlässe für andere Teilnehmer*innen bietet daran

anzuknüpfen oder auch ein anderes Bedürfnis ›in den Raum zu stellen‹.

Mit Merleau-Ponty ließe sich dieser Prozess des ›Einstimmen‹ als Situation zwi-

schenleiblicher Begegnung konturieren (vgl. 1984): neben dem Sprachaustausch, dem

aufeinander abfolgenden Reden der Teilnehmer*innen, sind vor allem die (Blick-)Be-

wegungen von Bedeutung als Resonanzgeschehen.Die Sprecher*in hat einen Umraum,

in den sie spricht und eine Gruppe, die sie (an-)hört; sie kann entscheiden, was sie er-

zählen will und das ist von körperlichen Bewegungen und Gesten begleitet und durch

Blicke gerichtet – sowohl in einen unbestimmten Raum, wenn der Blick sich nicht auf

etwas Bestimmtes oder direkt auf Personen richtet, die Augen der Zuhörer*innen auf-

suchend oder abwechselnd anschauend. Die Blick-Interaktionen sind von Bedeutung,

da für denMoment des geteilten Blicks ein direkter Kontakt entsteht. Der geteilte Blick

scheint auch manchmal eine Art orientierender Halt zu sein, wenn die Sprecherin ver-

weilt und (scheinbar) etwas nur mit einer Blickpartner*in teilt.

Zugleich sind die Blicke stehts durch körperliche Wendungen sowie Hand- und

Armbewegungen begleitet: Im Sprechen wandert der Blick durch den Raum oder die

Kreisrunde der Teilnehmenden.Dabei bewegt sich der Oberkörpermit und wendet sich

dadurch stehts zu etwas bzw. jemandem hin oder ab. Im Kreisen wird der Sprecher*in

für den Moment des Sprechens die Aufmerksamkeit der gesamten Gruppe im Kreis

zuteil. Alle Blicke und Körper richten sich auf sie. Dabei ist es nicht entscheidend, dass

die ganze Zeit Augenkontakt besteht, vielmehr ist dies einMoment leiblicherWahrneh-

mung; die Ko-Präsenz der anderen Teilnehmer*innen ist ausschlaggebend: sie bildet

den Anlass und die Aufforderung für den Moment sich sprechend zum Ausdruck zu

bringen. Einerseits entsteht dadurch ein Wahrgenommen-Sein – und auch potentiell

ein ›Den-Blicken-ausgeliefert-Sein‹ – und andererseits kann die Sprecher*in bestim-

men, was sie sagen will oder auch nicht (z.B.: wenn jemand direkt ›weitergibt‹ an eine

andere).

Darüber hinaus ist die gestische Begleitung des Sprechens, wie auch die Reaktio-

nen der anderenmikrologisch interessant: DieHände, Arme und Rumpf ›sprechenmit‹.

Die begleitenden Bewegungen des Sprechens sind wie eine körperliche Ausweitung des

Laut-Sprachlichen in den geteilten Raum. Ähnlich wie der Blick und auch die Stimme

›aus‹ dem Resonanzraum Körper in den Resonanz-Umraum treten, kann die Bewegung

als räumliche Ausdehnung des Körpers gelesen werden. Würde eine Kamera über dem

Körper der Sprecher*in aus der Vogelperspektive filmen, dann wäre eine Veränderung

zwischen dem Sitzbild in einer wahrnehmend-aufmerksamen, wenig-bewegten Posi-

tion und dem Beginn des Sprechens zu beobachten: ein Aufrichten des Körpers, raum-

greifende Gestiken in den Umraum, wechselnde Blickrichtungen. Zugleich steht der

sich bewegende, sprechende Körper im Kontrast zu den überwiegend stillen Körpern,

die zuhören.

Einmal hat eine Teilnehmer*in ihr Befinden als dem einer Schnecke ähnlich

beschrieben und dabei beide Zeigefinger ausgestreckt, die zu den Fühlern ihres

Schnecken-Körpers wurden und ihre Such- bzw. Orientierungsbewegungen zeigen.

Dabei entwickelte die Bewegung eine Eigendynamik: die Sprecher*in blieb in dieser

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 169

Bewegung und die nachfolgende Person griff die Bewegungen auf und nahm sie

selbst als Ansatzpunkt ihres Sprechens. So fungieren die Bewegungen nicht nur als

Untermalung, sondern unterstützen den Prozess Worte zu finden, zu explizieren und

sich-bewegend zu erspüren. Die Bewegungen und das Gesprochene sind Ausdruck des

leibkörperlichen Befindens. Dieses Befinden, wie das kurze Beispiel zeigen sollte, ist

nicht auf den einen Sprechkörper begrenzt. Vielmehr ist es dem Kreisgeschehen eigen,

dass sich über die Blicke, Bewegungen und die Sprach- oder Geräuschäußerungen ein

Kollektivkörper als zwischenleiblicher Raum konstituiert.

Verspätete Teilnehmer*innen sind üblicherweise spätestens um 18:15 Uhr da, um

den Kreis noch mit zu bekommen und setzen sich direkt dazu oder es wird kurz ge-

wartet. Den Kreis gemeinsam körperlich zu konstituieren und leiblich zu erleben im

Blicken, Zuhören, Zuwenden, Sprechen – das alles formiert einen kollektiv geteilten

Raum im Raum.

3.3.1 Sprechen aus dem ›Hier‹ und die Konstitution

zwischenleiblicher Kollektivität

Sobald eine Teilnehmerin* im Kreis spricht, sind die Anderen in das Nicht-Sprechen

gestellt. Jedes Tun in diesem Anfangskreis, bedeutet auch ein Nicht-Tun der Anderen

für den Moment. Dabei sind kleine Regungen und Resonanzbewegungen sichtbar und

zum Teil kommt es sogar zu Einwürfen, jedoch ist die implizite, den Kreis leitende

Regel: eine Person ist an der Reihe, die anderen lassen der Person ihre Aufmerksamkeit

zuteilwerden.

Dieses Geschehen kann phänomenologisch auf der Ebene der Erfahrung undWahr-

nehmung als »Kohabitation« (vgl. Waldenfels 2016: 299) – im Sinne eines gemeinsamen

Wohnens in der Welt – bezeichnet werden und ist zugleich ein wechselseitiges Ant-

wortgeschehen:

»In der Erfahrung des Dialogs konstituiert sich zwischen mir und dem Anderen ein

gemeinsamer Boden, mein Denken und seines bilden ein einziges Geflecht, meine

Worte wie die meines Gesprächspartners sind hervorgerufen je durch den Stand der

Diskussion und zeichnen sich in ein gemeinsames Tun ein, dessen Schöpfer keiner

von uns beiden ist. Das ergibt ein Sein zu zweien« (Merleau-Ponty 1966: 406).

Der sinnbildlich benannte ›gemeinsame Boden‹ kann hier sowohl materiell berücksich-

tigt werden, als auch im Sinne eines zwischenleiblichen Raums ausgedeutet werden.

Der Anfangskreis, in dem sich jede* äußern kann, ist zwar kein dialogisches Gespräch,

jedoch lässt sich Merleau-Pontys Bild des gemeinsamen Bodens übertragen: Im Mo-

ment leiblicher Ko-präsenz und dem kreisenden Sprechen jeder einzelnen Teilnehme-

rin* entsteht ein Geflecht zwischen allen Anwesenden. Es ist eine dialogische Situation

insofern, als dass immer eine zu allen anderen spricht. Zugleich ist das Gegenüber, zu

dem gesprochen wird, nicht nur ein Gegenüber, sondern viele. Durch die wandernden

Blicke, direkte Bezugnahme oder sogar Berührungen der Nachbar*innen löst sich die

Vielheit der anderen nicht auf, wohlgleich sie nicht vordergründig wird. Der gemein-

same Boden kann jedoch auch wörtlich gedeutet werden als der Boden, auf dem alle

sitzen, sich (ver-)orten und der nach dem Anfangskreis als Startpunkt dient, von dem

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Biography Matters

aus der gemeinsame Bewegungsprozess begonnen wird. Der Anfangskreis ist somit

konstituierend; aus ihm heraus entsteht der »Tanzraum« als relationaler Raum – ins-

besondere zwischen den Teilnehmer*innen, da der materielle Raum und anwesende

Dinge oft zu Anfang weniger explizit fokussiert werden.

Phänomenologisch gesprochen, geht es im Kreisen der Teilnehmer*innen also ein-

mal um den Prozess desWahrnehmens und zugleich auch umMomente der Schöpfung

bzw. Unterscheidung in Momenten der Bestimmung. Im Selbst-Empfinden, erlebt sich

das leibliche Selbst in und mit der Welt und verweist zugleich auf die leibliche Positio-

nierung, das Hiersein: »Das ›Hier‹ tritt auf als der Ort des Sprechers[, der Sprecher*in],

der sich ohne ein leibliches Hiersein überhaupt nicht ausdrücken lässt« (Waldenfels

2016: 119). Wenn also eine Teilnehmer*in im Kreis äußert: »Ich in heute hier mit …«, ist

das eine Positionierung im Hier und Jetzt. Das »Ich bin« ist eine Selbstverortung des

Ich im Hier und ist nur verständlich, wenn das Ich leibkörperlich, d.h. intentional-per-

spektivisch, anwesend ist – und damit auch eine Situation ko-konstituiert. Es verweist

auf einen Ort, an dem andere mit-seinmüssen, um das Hier nachvollziehen zu können.

Das Hier ist folglich ein rekursiv-zeigendes Sprechen (vgl. Brinkmann 2015) und – mit

Ahmed (2006) gesprochen – ein (sich) orientierendes Sprechen.

Mit der Aufmerksamkeit auf die Anwesenden, die noch nicht oder nicht mehr

sprechen, und die Interaktion zwischen den Teilnehmer*innen, kommen intersubjek-

tive bzw. zwischenleibliche Ereignisse erneut in den Fokus. In diesen mikrologischen

Momentbeobachtungen gewinnt die leiblich-verflochtene Ko-Präsenz oder Zwischen-

leiblichkeit Gewicht. So können diese sozialen Vollzüge in Bezug auf die Materialität

des Leibes hin betrachtet als leibliches »Ereignis [gedeutet werden], das sich der

Dekodierung im Symbolischen entzieht, das aber gleichwohl eine Antwort verlangt«

(Brinkmann 2016: 11). Der leibliche Ausdruck hat als Wahrnehmungsgegenstand Auf-

forderungscharakter, ohne bereits einer symbolischen Eindeutigkeit zu unterliegen.

Für die Analyse dessen, wie aus diesem Hier auch ein Kollektiv entsteht und sich

aufrechterhält, ist eine Unterscheidung Ahmeds instruktiv. Sie unterscheidet »to be

oriented toward« und »to be oriented around« (vgl. 2006: 115). Verankert im Hier ist

›towardness‹ »what we face, or what is available to us within our field of vision. What

we are oriented toward is determined by our location; it is a question of the phenom-

enality of space« (ebd.). Es ist ein Modus des Gerichtet-Seins, was sich auch als In-

tentionalität auslegen lässt: »it is about the direction I face when facing an other, as a

direction that can refer to motion and position« (ebd.). Das, was ich aus dieser Hier-

Perspektive wahrnehme, ist zwar vormir, jedoch dort, wo ich nicht bin. In diesem Sinne

konturiert das Hier einerseits etwas »in Reichweite« (ebd., Übersetzung LS), anderer-

seits fungiert es als ein Spiegel, der das leibliche Selbst an die eigene (andere) Position

erinnert und darauf verweist. In diesem phänomenalen Raummarkiert das Hier auch,

wie oben angedeutet wurde, eine Reichweite im Sinne einer horizonthaften Extension

des leiblichen Selbst (vgl. ebd.).

Der Bezug zum »around« hingegen kann als Brücke dienen um zu fragen, wie Kör-

per verbunden sind (Ahmed 2006: 115f., i.O.: »how bodies cohere«). Auf Gruppen über-

tragen, kann dieses ›around‹ aufzeigen, wie sich Gruppen bilden: »[W]e can […] rethink

how groups are formed out of shared direction. To put this in simple terms, a ›we‹

emerges as an effect of a shared direction toward an object« (Ahmed 2006: 117). Sie hebt

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 171

hier das Moment hervor, in dem ein Kollektiv durch die Wiederholung geteilter Aus-

richtungen entsteht. Diese geteilte Gerichtetheit bildet demnach in und aus ihrer Wie-

derholung und Performativität auch ein Wir. »Groups are formed through their shared

orientation toward an object. […] In a way, ›what‹ is faced by a collective is also what

brings it into existence. As such, the object ›in front‹ of the ›we‹ might be better de-

scribed as ›behind‹ it, as what allows the ›we‹ to emerge« (Ahmed 2006: 119). Zu fragen

wäre also: ›Worum‹ versammeln sich die Teilnehmer*innen als Gruppe?

Der Kreis bildet einen dynamischen Knotenpunkt der Situationen, in dem dort und

darin verhandelt wird: sich positionieren,Differenzenmarkieren, Ähnlichkeiten aufgrei-

fen, sich äußern, anderen zuhören etc. – dies in einer mehr oder weniger deutlichen

Kreisform, in der Wahrnehmung auf andere/s gerichtet wird.

»Es ist also die Wahrnehmung, die zwischen Zeichenhaftigkeit und Phänomenalität,

Konstitution von Bedeutung und somatischer Erfahrung oszillierend hin- und her-

gleitend einen performativen Prozess erst als einen solchen erscheinen lässt bzw. zu

einem solchenmacht. DieWahrnehmung erscheint daher selbst als ein performativer

Prozess« (Fischer-Lichte 2016: 67).

Wahrnehmen und Sich-wahrnehmen konstituieren das Kreisgeschehen. Dabei mar-

kiert die Praxis des Kreisens eine Doppelbewegung: ›sich in das Hier sprechen‹ und

›zum Teil des Hier innerhalb der Gruppe werden‹. Sich auf diese Weise leibkörperlich

in das (geteilte) Hier zu sprechen, bedingt zugleich eine Selbstkonstitution. Dieses Hier

wird zum Ausgangspunkt der Improvisationspraxis.

Während zunächst der Anfangskreis Betrachtung fand, ist das Bilden eines Kreises

ein sich wiederholendes Merkmal der beobachtend-erlebten Improvisationsprozesse.

So ist es weniger ein ritualisierter Ablauf, sondern im Sinne eines Rhythmus zu verste-

hen27 – sowohl innerhalb einer Stunde, als auch trans-situativ, da über den Anfangs-

kreis zeitliche Brücken zu vergangenen oder zukünftigen Ereignissen sowie auch Bezüge

innerhalb der Gruppe entstehen. Unter Rhythmus versteht Fischer-Lichte ein »dyna-

misches Prinzip, das unterwegs ist und bleibt: immer mit Herstellung und Darstellung

bestimmter Verhältnisse beschäftigt und immer auch in der Lage, die Verhältnisse neu

zu entwerfen« (vgl. ebd.: 64).28 In diesem Sinn bildet das Kreisen einen Rhythmus der

Selbstkonstitution, in der sich aus dem Hier innerhalb des kollektiven Kreisens jede

Woche aufs Neue ein Ich und ein Wir entwirft und performativ realisiert. Das Spre-

cher*innen-Ich entsteht dabei aus dem leiblich-somatischen Selbstbezug und durch

die wahrnehmende Ko-Präsenz der Anderen.

Daraus entsteht die Frage, wie hier biographietheoretisch angeknüpft werden kann

bzw. wie dieser Selbstbezug konzipiert wird. Praxistheoretisch werden Subjektivie-

rungsprozesse Gegenstand empirischer Forschungen, statt der Beforschung von Subjek-

ten. Daher folgt hier ein Exkurs zu Subjektivierungstheorien, die sich diesen Prozessen

der Subjektbildung als Gleichzeitigkeit von Unterwerfung und Produktivität widmet.

27 Ich beziehe mich hier auf Fischer-Lichte 2016, Kap. Aspekte der Aufführung.

28 Rhythmus entsteht dabei nicht nur durch Wiederholung, sondern durch die Abweichung vom

Wiederholten (vgl. Fischer-Lichte 2016:).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Biography Matters

3.3.2 Subjektivierung – praxeologische und phänomenologische Perspektiven

»Eine theoretische Perspektive auf Subjekti-

vierung […] wird das Werden von Subjekten

als einen Konstitutionsprozess beschreiben,

in dem Subjekte in und aus einer Praxis oder

in und aus Praktiken entstehen. […] Das Sub-

jekt wird es selbst im Schnittpunkt episte-

mischer, praktisch-sozialer und selbstbezo-

gener Praktiken.«

(Saar 2013: 26)

Die Frage nach dem Subjekt in seinen Entstehungsbedingungen, Subjektivierungsprozes-

sen und der Frage nach (Un)Möglichkeiten, wie sich Subjekte und Sozialität zueinander

ins Verhältnis setzten lassen, wird gegenwärtig – und insbesondere in Auseinanderset-

zungmit den Arbeiten Foucaults und Butlers – in den Kultur- und Sozialwissenschaften

verhandelt (Alkemeyer et al. 2013; Gelhard et al. 2013; Reckwitz 2012; Ricken et al. 2019).

Dabei verzahnen sich philosophische und (erkenntnis-)theoretische Zugängemit diver-

sen empirisch-methodologischen Zugängen im Versuch gesellschaftliche (Macht)Ord-

nungen, ihre Veränderungen und die damit einhergehenden Selbstverhältnisse analy-

tisch zu beschreiben. Durch einen praxeologischen Zugang zu Sozialität werden dabei

»Zusammenhänge zwischen demWandel der Sozialpolitik und den Formen der Verge-

sellschaftung von Subjektivität« (Alkemeyer et al. 2013: 11) nicht nur diskursiv analysiert,

vielmehr lässt sich die Komplexität von Subjektivierungsprozessen in ihren Ambivalen-

zen und Brüchen durch eben diesen Zugang leisten – und zwar als »Verklammerung

vonGesellschafts- undDiskursanalysen auf der einenmit Rekonstruktionen alltäglicher

Selbst-Bildungsprozesse auf der anderen Seite« (ebd.: 15). Folglich kann eine Beschrei-

bung der »Epigenesis des Selbst« (Ricken 2013a: 29) nur als relationaler Prozess angelegt

sein: Für eine Untersuchung der Prozesse, in denen Subjekte konstruiert werden und

sich auch selbst formen ist daher der analytische Bezugsrahmen aufgespannt zwischen

Wissensordnungen, Machtbeziehungen und Selbstverhältnisse (vgl. Saar 2013: 26).

In diesem Sinne nimmt auch diese Untersuchung eine relationale Perspektive ein,

in der Subjektivierung als eine analytische Perspektive auf Praktiken angewendet wird,

in und durch die Menschen sich in Auseinandersetzung mit ihrer Umwelt und den

darin wirkenden Ordnungen lernen »als ein ›Subjekt‹ zu begreifen und zu gestalten«

(Ricken 2013a: 34). »[A]ls historisch und kulturell bedingte (Selbst-)Auslegungsformen

und -figuren« (ebd.: 33) spannen Subjektivierungsprozesse demnach den Rahmen auf,

innerhalb dessen sich soziale Positionierungen bilden und formieren.

Mit der Hinwendung zu den Praktiken der Subjektivierung, ist der Versuch unter-

nommen,

»den Prozess zu benennen und zu beschreiben, in dem Menschen bzw. Individuen

sich in Wissens-, Macht- und Selbstpraktiken als ein Subjekt zu verstehen lernen, d.h.

die Deutungsfigur des ›Subjekts‹ auf sich zu beziehen lernen, von anderen für sich

selbst – in Handlungen und Selbstverständnissen – verantwortlich gemacht werden

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 173

und schließlich sich selbst entlang dieser Vorgaben zu verstehen und zu gestalten«

(ebd.: 33).

Mit Blick auf den Anfangskreis lässt sich dies in einem ersten Analysefokus herausar-

beiten: Im Kreis sitzen alle Teilnehmer*innen zusammen, die einzelnen Körper sind

den anderen zugewandt und auch für alle in Gänze sichtbar; Blicke sind meist in den

Kreis gerichtet und dann auf die sprechende Person oder sie suchen sich einen Ho-

rizont, wenden sich Richtung Decke, Wand oder Fenster, wobei in dem Fall die Augen

eher ›weichgestellt‹ wirken – dies,weil jemandmit der Aufmerksamkeit abschweift, um

zuzuhören oder auch, um eigenen Gedanken oder Bildern folgen zu können, die quasi

›aus der Distanz in den Kreis geholt‹ werden müssen. In dem Kreis wird gesprochen; es

ist, wie bereits beschrieben, eine ritualisierte Rahmung der Improvisationspraxis, um

veräußern zu können, wie sie ›da ist‹ und auch um Organisatorisches zu besprechen.

In der Art, wie sich das Sprechen im Kreis vollzieht, erhält jede Teilnehmer*in einen

ununterbrochenen Raum zum Sprechen und gibt diesen dann durch Blickkontakt oder

eine Geste an die folgende Person weiter. Das Sprechen kann eine direkte Antwort auf

die Frage nach dem ›Da-Sein‹ geben – im Sinne von »Mir geht es heute gut, ich bin zu

allem bereit« oder »Ich bin heute sehr schlapp, ich brauche heute Langsamkeit« oder

»Mir tut mein Knie wieder weh, ich muss mal schauen, wie ich mitmachen kann«, »Ich

bin voller Energie« – oder in Verbindung mit einem Wunsch an die Stunde verbunden

sein. Das Sprechen kann auch ein Bericht sein, in dem die Person davon erzählt, was

sie in der letzten Woche erlebt hat und (mit-)teilen möchte, was sie heute beschäftigt,

bspw. »Ich bin von der Arbeit noch richtig aufgewühlt« oder »Ich bin heute wütend

hier«. Wenngleich sich die Einzelnen sehr unterschiedlich zur Frage äußern bzw. auf

sie reagieren, stellt das »Zur-Sprache-bringen« eine Voraussetzung für das Improvisie-

ren dar. Auch wenn es etwas wenig körper-bezogenes ist, bezieht es sich doch immer

auf den leiblich erlebten Moment-Zustand.

Es scheint, als leite die Frage im Zuhören und Sprechen einen Prozess ein, in dem

sich jede Einzelne in diesem kollektiven Rahmen vergegenwärtigt: Das Sprechen ist ein

›Sich-Sprechen‹, welches erst durch die geteilte Gegenwart der anderen im Kreis sei-

ne Performanz entfaltet, das kollektive Zuhören findet seinen Ausdruck in einer die

Sprechende fokussierenden Aufmerksamkeit und Zu-Wendung, sodass sich auch viele

Augen auf sie richten. Dieses kollektive Zuhören generiert die Bedingung, aus dem das

Sprechen entstehen kann; Im Prozess des Sprechens ›findet‹ die Einzelne die Worte,

die ihren leiblichen Zustand zu fassen vermögen und dadurch, dass diese in den Kreis

›gestellt‹ werden, ereignet sich eine Veräußerung. Die Zuhörenden bilden einen Reso-

nanzraum, durch den die Sprechende sich ›in die Existenz spricht‹, was mit Butlers

linguistischer Performativitätstheorie auch als Subjektivierung qua (Selbst-)Anrufung

beschreibbar ist.

Damit wird relevant, auf welche Worte die Sprechenden rekurrieren bzw. mit wel-

chen (Selbst-)Bezeichnungen sie umgehen. Die Performativität von Sprache im Sin-

ne einer Inszenierung von hegemonialem/diskursivem Wissen und damit der (Wie-

der-)Herstellung von Ordnungen (vgl. Butler 2016: 36) kann hier analysiert werden, da-

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Biography Matters

durch dass diskursive Praktiken »durch die regulierte Wiederholung von Bezeichnun-

gen« (Lorey 2017a: 56) performativ Bedeutungen produzieren und inszenieren.29

Butlers kritische Untersuchung der Regulierungsverfahren, in denen ›Körper‹ kon-

struiert werden, zeigt gerade »die Genealogie ›des Körpers‹ in seiner diskreten Be-

stimmtheit« (2019a: 196) auf. Die Frage danach, was den manifesten und latenten Text

der Körperpolitik bestimmt (vgl. ebd.: 199), beantwortet Butler folglich mit der These,

dass »Identifizierung als inszenierte Phantasie oder als Einleibung« zu verstehen sei:

»[D]ie Akte, Gesten und Begehren erzeugen den Effekt eines inneren Kerns oder ei-

ner inneren Substanz; doch erzeugen sie ihn auf der Oberfläche des Körpers, und zwar

durch das Spiel der bezeichnenden Abwesenheiten, die zwar auf das organisierende

Identitätsprinzip verweisen, aber es niemals enthüllen. Diese im allgemeinen kon-

struierten Akte, Gesten und Inszenierungen erweisen sich insofern als performativ, als

dasWesen oder die Identität, die sie angeblich zumAusdruck bringen, vielmehr durch

leibliche Zeichen und andere diskursive Mittel hergestellte und aufrechterhaltene Fa-

brikationen/Erfindungen sind« (ebd.: 200, Herv.i.O.).

Im Anschluss an dieses Zitat interessieren im Rahmen dieser Arbeit sowohl die leibli-

chen Zeichen als auch diskursive Mittel, durch die sich Subjekte in Bezug auf ›die be-

zeichnenden Abwesenheiten‹ performativ hervorbringen, während diese zugleich die

konstitutiven Bedingungen für eben diesen Konstruktionsprozess bilden.

Performanz verweist für Butler auf eine »inszenierte, kontingente Konstruktion der

Bedeutung […], die regelmäßig ihre Genese verschleiert« (ebd.: 205). Performative Ak-

te fabrizieren in diesem Sinne die Effekte, durch die sie konstituiert sind – und zwar

»als fortdauernder, wiederholter leiblicher Entwurf« (ebd.). Die Wiederholung ist But-

ler zufolge eine »Re-Inszenierung und einWieder-Erleben eines bereits gesellschaftlich

etablierten Bedeutungskomplexes – und zugleich die mundane, ritualisierte Form sei-

ner Legitimation« (ebd.: 206). Die wiederholenden Akte sind öffentlich und haben da-

durch auch eine zeitliche und kollektive Dimension, sodass das (geschlechtliche) Selbst

durch wiederholte Akte strukturiert wird, wodurch »in ihrer bedingten Diskontinuität,

gerade die zeitliche und kontingente Grundlosigkeit dieses ›Grundes‹« (ebd.: 207) of-

fenbart wird.Die politische Dimension Butlers Argumentation zeigt sich darin, dass sie

letztlich auch Subjektbildungsprozesse in den Blick rückt: Insbesonderemit Blick auf die

machtvolle Performativität derWiederholung, die sichmimetisch entlang von phantas-

matischen Idealen vollzieht, jedoch dabei immer Verschiebungen materialisiert, bleibt

zu fragen: »Ist also eine Wiederholung denkbar, die den Sprechakt von den ihn stüt-

zenden Konventionen ablösen kann und damit seine verletzende Wirksamkeit eher in

Verwirrung bringt als konsolidiert?« (2016: 38). So betrachtet, bildet der Kreis auch einen

Möglichkeitsraum der Re-Signifizierung und Re-Kontextualisierung in der Performa-

tivität der Akte, Gesten und Inszenierungen.

29 Butler entwickelt ihre Subjekttheorie in einer kritischen Analyse des Phänomens »Geschlechts-

identität«. Ihr zufolge liegt »[h]inter den Äußerungen der Geschlechtsidentität (gender) […] keine

geschlechtlich bestimmte Identität (gender identity). Vielmehr wird diese Identität gerade per-

formativ durch diese ›Äußerungen‹ konstituiert, die angeblich ihr Resultat sind« (2019a: 49).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 175

Die Kraft der sprachlichen Performanz verweist damit auch auf eine »vorgängige

Verletzbarkeit durch die Sprache, die uns anhaftet, insofern wir als gleichsam ›ange-

rufene Wesen‹ von der Anrede des anderen abhängen, um zu sein« (ebd.: 48) – und sie

gewinnt subjektivierende Kraft im wiederholten Vollzug der Anrufung. Die konstitu-

tive Verwicklung in diskursive Ordnungen bedeutet, dass Sprechpraktiken Subjekte in

die Existenz rufen und auf einer Sprache basieren, »deren Geschichtlichkeit eine Vergan-

genheit und Zukunft umfasst, die diejenigen des Subjekts übersteigen« (ebd.: 51). Und

dennoch verortet sich im performativen Charakter des Sprechens die Möglichkeit, sich

zu den machtvollen Normen, die intelligible Subjektpositionen durch ihr konstitutives

Außen generieren, in ein Verhältnis zu setzen: So entsteht durch den ritualisierten Rah-

men der Improvisationspraxis anfangs immer die Situation, dass die Teilnehmer*innen

sich selbst adressieren. Vor allem dadurch, dass sich diese Situation wöchentlich wie-

derholt, bildet sich darin auch ein Möglichkeitsraum, in dem unterschiedliche Subjekt-

positionen und erlebte Subjektivitäten anklingen und Raum greifen können. Entschei-

dend ist jedoch gerade die Kollektivität dieses Kreisens, die eine Art Vielstimmigkeit

hervorbringt, in der (hegemoniale) Sprechpraktiken (re-)inszeniert und (de-)konstru-

iert werden. Die Vielstimmigkeit zeigt die Brüchigkeit und Kontingenz der Diskurse

auf, in der ein Möglichkeitsraum generiert wird, (sich) auch anders zu bezeichnen.30

Zugleich – und dies ist für die weitere Analyse ausschlaggebend – gilt es, »die

körper-leibliche Dimension der ko-konstitutiven Prozesse von Ordnungsbildung (als

kontingenten Vollzug) und Subjektivierung« (Alkemeyer/Michaeler 2013: 216) einzu-

beziehen. Die Improvisationspraxis, als eine tänzerische Bewegungspraxis, vermag

Aufschluss über die Verschränkung der ›doings and sayings‹ zu geben, über die nicht

nur routinierte Bewegungsvollzüge und eingekörpertes Wissen fokussiert werden

kann, sondern auch das »Vermögen und kritisch-reflexive[…] Operationen […], die die

Handlungsträgerschaft menschlicher Ko-Akteure« (ebd.: 214) auszeichnet. Dadurch

werden in den Praktiken Subjektivierungsprozesse analytisch zugänglich, die die

Körperlichkeit und das leibliche Erleben dieser mikroanalytisch einbeziehen und dabei

insbesondere das »Engagement« (vgl. Alkemeyer 2014) der menschlichen Subjekte im

Sinne einer aktiven Mit- und Ausgestaltung berücksichtigt. Dies zeigt sich beispiels-

weise daran, dass das Improvisieren ein hohes Maß an situativem und praktischem

Reflexionsvermögen erfordert, weil der eigene Bewegungsvollzug in Relation zu ande-

ren Körpern und Materialitäten von Moment zu Moment entsteht und trans/formiert

wird.

Darüber hinaus stellte sich durch die langjährige und prozessuale Auseinander-

setzung mit dem beobachteten Feld die Frage, wie im Rahmen von Subjektivierungs-

prozesen ›doing biography‹ einen weiteren Analysefokus darstellen kann, durch welche

die Temporalität und Verletzlichkeit leib-körperlicher Existenzen in den subjektkonsti-

tuierenden (Sprech-)Praktiken explizit Berücksichtigung findet. Durch die analytische

Hinwendung zu ›doing biography‹ erscheint das Selbst als ein im Werden begriffenes

30 Während Butler in ihrer Performativitätstheorie zunächst vornehmlich Sprachpraktiken zum Ge-

genstand hatte, änderte sich dies im Verlauf ihrer Schriften; sie hat sich zunehmend ethischen

Fragen gewidmet, die sie vor allem durch die Begriffe der Verletzbarkeit und Prekarität entwickelt

wurden (vgl. bspw. 2016), vgl. auch Saar (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Biography Matters

Geflecht aus Subjektivitäten, das sich als verletzliches, relationales und endliches in

der Verwiesenheit auf andere/s entwirft, wie es auch in normativen Ordnungen posi-

tioniert und mit diesen verflochten ist.31 Die unterschiedlichen Materialsorten zeigen

einerseits sich wiederholende, routinierte Abläufe auf, die sich als erkennbare Prakti-

ken bestimmen lassen; zugleich sind es gerade die Körper der Teilnehmer*innen, die

eben jede Woche ›als andere‹ leiblich involviert sind und insbesondere über den Verlauf

mehrerer Jahre auch somatische Veränderungen durchlaufen.

Die wöchentlichen Treffen markieren eine Praxis, in der in spezifischer Weise ein

Selbstbezug praktiziert wird – diskursiv und sich leibkörperlich bewegend, sowohl in-

dividuell als auch kollektiv. Der Selbstbezug wird durch das Zusammentreffen in diesem

Setting initiiert. (Tanz-)Improvisation stellt in diesem Sinne den Anlass, ›sich‹ imMedi-

um des Sich-Bewegens leib-körperlich zu konstituieren. Das Erleben des eigenen Kör-

pers spannt sich dabei auf zwischen diskursiver Bezugnahme im kollektiven Austausch,

(zwischen-)leiblichem Erleben, den koextensiven leib-körperlichen Praktikenmit ande-

ren materialen und immateriellen Akteuren sowie der transsituativen Ähnlichkeit bzw.

Differenz zu bereits Erlebtem und Erinnertem, auch in Bezug auf das Improvisations-

setting.32

Damit ist ›doing biography‹ als ein ›doing biography as corporeality‹ zu spezifizie-

ren, welches ermöglicht durch die analytische Differenzierung von Körper und Leib

sowohl Körper als Teil komplexer Diskurs- und Praxisgefüge zu untersuchen als auch

die leibkörperliche Dimension des (Selbst-)Erlebens einzubeziehen. Im Rahmen der

Untersuchung war darüber hinaus auch die somatische Eigensinnigkeit körperlicher

Materialität von Relevanz (Wuttig 2016; 2020; Gregor 2020; Villa 2010a).

In diesem Unternehmen die Subjektivierungsprozess zu analysieren waren die

Denkangebote Ahmeds und Loreys richtungsweisend, um die Frage zu verfolgen, wie

sich Konstitutionsprozesse von Subjekten denken lassen, in denen Subjekten auch

als Produzent*innen »der sie konstituierenden Verhältnisse« (Lorey 2017a: 201) zu

konzipieren sind. Ahmeds Schriften kreisen immer wieder um die Möglichkeit wider-

ständiger bzw. eigenwillige (i.O. willful) Subjekte, die sich – wie auch von Foucault als

Kunst der Entunterwerfung konzipiert – den machtvollen Anrufungen widersetzen;

diese Kunst zeigt sich in der Zurückweisung »to cover what is missing, a refusal to

aspire to be whole. […] There can be nothing more willful than the refusal to be aspi-

rational, or at least, to refuse to aspire for the right things in the right way, a refusal

to miss what you deemed to be missing« (Ahmed 2014: 184). Sich der Aufforderung

›ein Ganzes zu sein‹ zu widersetzen wie auch, dies anzustreben, generiert einen

politischen Raum: In der Zurückweisung hegemonialer Normen des ›richtigen‹ Lebens

und Wollens entsteht demnach ein Raum, sich auch als unabgeschlossenes Subjekt zu

erleben bzw. als eine Pluralität (vgl. Alkemeyer/Michaeler 2013: 213).

Das empirische Material dieser Arbeit leuchtet Subjektivierungsprozesse aus, in-

dem es die kollektiven, materiell-diskursiven Praktiken scharfstellt, in und durch die

31 Zum Begriff des Werdens, vgl. u.a. Wuttig 2016; Braidotti 2001. Werden wird darin zumeist in

Bezug auf die Schriften von Deleuze und Guattari begrifflich gerahmt (vgl. May 2003).

32 Dies wird im Kap. Reflektieren, wie auch im Kap. 4 differenziert dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Improvising Biography 177

sich Subjekte (selbst) bilden. Darin war es gerade die Länge der forschenden Anwe-

senheit im Feld, durch die Subjektivierungsprozesse sowohl als relationale Prozesse im

Angewiesen- und Bezogensein auf soziale, materiale und symbolische Ordnungen wie

auch in ihrer Dimension leibkörperlichen Erlebens und somatischer Materialität ana-

lytisch rekonstruiert werden konnten. Gerade diese Verschränkung wurde durch den

Begriff der Leib-Körper-Differenzwie auch durch den Rekurs auf feministisch-materia-

listische Konzeptionierungen analysier- und beschreibbar (Bedorf 2015; 2017; Alkemey-

er/Michaeler 2013; Coole 2010; Ahmed 2006). Gerade die Verschränkung verschiedener

Analyseperspektiven verdeutlicht Subjektivierung als einen so machtvollen wir unab-

schließbaren Prozess, in dem unterschiedliche Subjektformen zueinander relationiert

sind, sich also sowohl miteinander verschränken, als dass sie auch in Widerspruch zu-

einanderstehen können oder ›nebeneinander‹ stehen (vgl. Lorey 2017a). Dies generiert

zugleich auch einen Bezug zu biographietheoretischen Positionen, die die Konstrukti-

onsleistung betonen, in der Individuen sich zu gesellschaftlichen Ordnungen, biogra-

phischen Situationen und subjektivierenden (Mehrfach-)Adressierungen ins Verhältnis

setzen (müssen) (vgl. Griese 2010). In diesem Sinne geht es vielleicht weniger um das

Anders-Werden, als darum, das Selbst als Vielheit von Subjektivitäten in der wieder-

holten und wiederholenden Praxis immer wieder zu re-konfiguieren, und zwar in der

die Fokussierung auf das Selbst als leib-körperliche Bündelung der verschiedenen Sub-

jektivitäten, in die die Teilnehmer*innen sich gestellt sehen bzw. die sie (er)leben. Die

Äußerungen der Teilnehmer*innen, dass im leibkörperlichen Vollzug eine unmittelbare

Dimension des Seins erlebbar wird, ist dabei ebenso entlang historisch-kulturell spe-

zifischer sinnlicher Wahrnehmungs- und Wissensordnungen kontextualisiert werden.

Es gilt zu fragen, wie dieses Verständnis entsteht und was die jeweiligen Selbstkon-

struktionen sind, die diesem Erleben seine Wertigkeit oder Wahrheit geben.

Subjektivitäten, so die These, werden durch den biographischen Selbstbezug in ein

(diachrones und relationales) Verhältnis zueinander gesetzt; dabei vermag der biogra-

phietheoretische Fokus Praktiken als Selbstverhältnisse (bzw. Selbst-Bezüge) in den

Blick zu bringen, die ihren Ausgang im ›In-der-Welt-sein‹ im Sinne einer leibkörper-

lichen Existenz nehmen. Die leibkörperliche Existenz erscheint so als biographische

(Gestaltungs-)Aufgabe – was in dem Begriff der Biographizität (vgl. Alheit 2010; Al-

heit/Dausien 2000) evoziert wird –, die sich stets entlang und in gesellschafts-histo-

risch spezifischen Subjektivierungsprozessen stellt.33

Biographie erscheint so als eine zeitgenössische Form der Selbst-Konstitution in

Gesellschaften, in denenMenschen verschiedene Subjektivitäten gleichzeitig leben und

vor der Aufgabe stehen, diese für sich zu orchestrieren. Mit dieser Denkfigur ist die

Möglichkeit gegeben, die Konstruktionsprozesses, in dem sich ›biographische Selbste‹

als eine Vielheit von Subjektpositionen verstehen lernen in den Blick zu nehmen und

33 Ein Ausgangspunkt subjektivierungstheoretischer Forschung ist diese spezifische Selbst-

Bezüglichkeit genealogisch nachzuvollziehen, Subjektverständnisse also als historisch spezifisch

wie kontingent zu verstehen. Dabei verweist Duttweiler kritisch auf die zeitgenössische soziale

und politische Forderung nach »sich selbst bewusste[n], selbstbestimmte[n] und handlungs-

mächtige[n] Individuen« (2013: 258), die diese Selbstverständnisse und -verhältnisse auch als

neoliberale Responsibilisierungsstrategie und Individualisierung ausweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Biography Matters

sie innerhalb dieses ›Rahmens‹ in ein Verhältnis zu setzen. Damit wird die Situiertheit

ihres Selbst imRahmen lebbarer Option sichtbarwie auchMomente derMit-Gestaltung

analytisch re-konstruiert werden können.

Diese These wird im Folgenden weiter entlang des Materials bearbeitet. Nachdem

zuvor KREUZEN II und KREISEN II als konstitutive Praktiken des Improvisierens dis-

kutiert wurden, wird im folgenden Kapitel die Improvisationspraxis selbst und damit

›doing biography as corporeality‹ zum Gegenstand.

3.4 SPÜREN II

In der Analyse der teilnehmenden Beobachtungen, der videographischen Sequenzen

und auch der den Prozess begleitenden Interviews und (Gruppen-)Diskussionen war

ein markanter begrifflicher Bezugspunkt das »Spüren«, welches im Folgenden ent-

lang exemplarischer Materialausschnitte in seiner Vieldeutigkeit aufgefächert werden

soll. Durch die Verschränkung praxistheoretischer und phänomenologischer Analysen

soll Spüren – als zentraler Bezugspunkt der Teilnehmer*innen – sowohl als Beobach-

tungsphänomen als auch Erlebensweise des Improvisierens konturiert werden.34 Da-

mit wird »die Bedeutsamkeit kommunikativ nicht zu erschließender, leiblicher Ver-

haltensdimensionen« (Antony 2019: 328) in zweierlei Hinsicht aufgegriffen: Als Praxis

kann Improvisieren einerseits in seiner performativen Dimension entlang von Prak-

tiken aufgeschlüsselt werden, insofern es sich über unterschiedliche Akteure verteilt

im Vollzug ereignet und als leib-körperliche und diskursiv-materielle Konstellationen

materialisiert; dies stets in Relation zu sozialen Ordnungen, die in Praktiken einge-

lassen sind und die diese zugleich mitgestalten. Andererseits wird die performative

Dimension des Sich-Bewegens als Erfahrung seitens der Teilnehmer*innen relevant,

die den Bewegungsvollzug mit Sinnbezügen versehen und sich als »bewegt« erfahren

und »spüren« – also eine spezifische leib-körperliche Spürsinnigkeit im Improvisieren

kultivieren (wollen).35

Spüren wird im Folgenden durch vier Praktiken ausdifferenziert, die im Analyse-

prozess generiert wurden und Kennzeichen der erforschten Improvisationspraxis auf-

zeigen: Brührungspraktiken, Zeigen und Zuschauen, Abbrechen und Aufhören sowie

Reflektieren.

Die Analyse der einzelnen Praktiken in diesem Kapitel wird anschließend theore-

tisch gebündelt und diskutiert in Bezug auf ›doing biography as corporeality‹.

34 Wie diese Analyse durch eine transsituative Brille zudem theoretisierend auf Biographie bezogen

werden kann, wird in Kap.4 entlang der Dimensionen der Verletzlichkeit, des Alter(n)s und der

Weiblichkeit als heterotopischen Raum ausgedeutet und als eine Praxis verkörperter Kritik disku-

tiert.

35 Zu Bewegung als sozial- und kulturwissenschaftliche Kategorie, vgl. Klein 2004; zum Sich-

Bewegen, vgl. Waldenfels 2007 und Huschka 2002; 2012a. Dass dies in hohem Maße auch durch

die sich verändernden Körper – durch Verletzungen und Alterungsprozesse – beeinflusst ist, wird

in Kap. 4 methodologisch reflektiert und theoretisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014 - am 14.02.2026, 20:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

