
„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“1

Politisierende Argumentationsstrategien im 
bundesdeutschen Folk-Revival 1975-1985
Marcus Bühler

1. 	 Einleitung: Unterschiedliche Akteur*innen,  
parallele Argumentationsmuster

Im Juli 1976 zog der Journalist Thomas Rothschild für die Leser*innen der Wo-
chenzeitung Die Zeit eine Bilanz zu einem Phänomen, das in der zweiten Hälfte 
der 1970er in der popkulturellen Landschaft der Bundesrepublik Deutschland zu-
nehmend an Popularität gewann: 

„1976 ist das Jahr der Folkfestivals. […] Auffallendste Tendenz: die Renaissance 
des deutschen Volkslieds. Wer kann sich noch die Namen all der Gruppen 
merken, der Fiedel Michel und der Elster Silberf lug, der Scheytholz, Zupfgei-
genhansel und Rumpelstilz. Da gibt es nebeneinander irisch intonierte mit-
telhochdeutsche Lyrik und die demokratischen Lieder, die [die Liedermacher] 
Peter Rohland oder Hein und Oss Kröher populär gemacht haben. Eine am-
bivalente Angelegenheit. Ist das Resignation, oder ist das die Besinnung auf 
progressive Traditionen unserer Geschichte?“ (Rothschild 1976: 29)

Rothschild verwies hier nicht nur auf einen Folk-Festivalboom in der BRD, er be-
tonte auch eine sich „neuerdings explosiv verbreitende Beschäftigung“ (ebd.: 30) 
mit (deutschen) Volksliedern, die seit den 1960er Jahren durch ein internationales 
Folk-Revival (Hill/Bithell 2014; Ronström 2014: 43f.; Simmeth 2016: 32-36; Morgen-
stern 2017: 32f.) v.a. aus dem anglophonen Raum angestoßen worden war. Der 
Artikel präsentierte der Leser*innenschaft sogleich auch die zentrale Frage der 
Auseinandersetzung, die sich um die zeitgenössisch als Deutsch-Folk zusammen-
gefassten und weitere Bands entspann (Steinbiß 1984; Anon. 1975a; Anon. 1975c; 

1 �  	 Aus der im Folk-Magazin namentlich nicht gekennzeichneten Besprechung des Albums ‚Ich fahr 
dahin‘ von Elster Silberflug (Anon.: 1975a). 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler166

James 1977b: 117; Gillig 1978b): War das wiederauf lebende Interesse an deutschen 
Folklore-Adaptionen ein romantischer, ja konservativer Rückzug in die Innerlich-
keit oder bot diese neue Folk-Musik ein progressives, ein (basis-)demokratisches 
Potenzial?

Die Debatte wurzelte bereits in den politisierenden Auseinandersetzungen im 
Umfeld des Folk-Festivals auf der Burg Waldeck (1964-1969, s. dazu Siegfried 2017: 
582-600), bei dessen fünfter Ausgabe im Jahr 1968 prägnant gefordert wurde: 

„Stellt die Gitarren in die Ecke und diskutiert!“ (Basisgruppe Waldeck-Festival, in 
ebd.: 589). Eine Vielzahl an Autor*innen, Journalist*innen und Redakteur*innen, 
sowohl im folk- und rockmusikalischen wie auch im wissenschaftlichen Kontext, 
hatten dann in den 1970er Jahren dieses Credo der Unterordnung des Musika-
lischen gegenüber dem Politischen verinnerlicht. Dies schlug sich u.a. in einem 
Diskurs um die Authentizität und Legitimität von Folk-Musik nieder. Dominiert 
wurde dieser von Vorstellungen über die politischen Funktionen von (Folk-)Musik. 
Es kristallisierte sich eine v.a. von Folk-Journalist*innen behauptete Deutungs-
hoheit heraus, die die Fronten zwischen einer vermeintlich politischen und einer 
vermeintlich unpolitischen Folk-Musik verhärten ließ. Ästhetische Werturteile 
spielten dabei eine untergeordnete Rolle oder wurden meist im Zusammenhang 
politischer Funktionen gelesen.

Ab der zweiten Hälfte der 1970er Jahre wandte sich diese Debatte – etwa mit 
dem kommerziellen Erfolg der Folk-Bands Zupfgeigenhansel und Ougenweide 
(Leyn 2016: 139; Siniveer 1981: 289), aber auch dem einsetzenden Festival-Boom 
(Anon. 1975b: 17) – zunehmend dem neuen Phänomen Deutsch-Folk und seinen 
Akteur*innen mit ebenjener von Rothschild formulierten Infragestellung des 
politischen Engagements zu. 

Der Begriff Deutsch-Folk ist ein bereits zeitgenössisch verwendeter Termi-
nus.2 Im Jahr 1978 bezeichnete der Sounds-Autor Manfred Gillig diesen Begriff 
als eine „unglückliche Verlegenheitslösung“ (Gillig 1978b: 53), denn eigentlich sei 
alle deutschsprachige Folk-Musik als Deutsch-Folk zu bezeichnen (ebd.). Es lie-
ßen sich jedoch einige Merkmale ausmachen, die diese Musik v.a. von Lieder-
macher*innen (Götsch 2007: 9f.) abgrenze, nämlich 

„die mehr oder weniger starke Betonung der instrumentalen Elemente, die von 
irisch-keltischen Zitaten über Blues bis hin zum Rock besonders mannigfaltig 

2 �  	 Es spricht einiges dafür, dass dieser Begrif f durch die Zeitschrif t Folk-Magazin im Diskurs etab-
liert wurde. In der April-Ausgabe von 1975, in der sich dem geäußerten Leserwunsch gewidmet 
wurde, mehr über die „deutsche traditionelle Folk-Scene [sic]“ (Anon. 1975c: 3) zu berichten, tritt 
der Terminus erstmals mit dem Nebensatz „wie wir ihn mal provokatorisch genannt haben“ 
(ebd.) auf. Im Verlauf der nächsten Ausgaben tritt er dort gehäuf t auf (vgl. bspw. Anon. 1975a: 
40). Von dort an wird dieser Begrif f bis weit in die 1980er Jahre hinein in verschiedenen Zeit-
schrif ten und Textsorten verwendet (vgl. bspw. mik 1989: 23; Hanneken 1990).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 167

vorhanden sind, und […] die Aufarbeitung alten Volksgutes in Musik und Text“ 
(Gillig 1978b: 53).

Abseits von Gilligs Erläuterung wurden Deutsch-Folk-Musiker*innen eher mit 
dem exponierten Gebrauch von historischen oder historisierenden Instrumenten 
(z.B. Drehleiern, Krummhörnern, Dudelsäcken und Lauten-Instrumenten), und 
dem Zusammenschluss zur Band als Komponier- und Musiziergrundlage in Ver-
bindung gebracht (James 1977b: 117).

Gegenüber dem Begriff Folk, unterstrich Deutsch-Folk v.a. die hauptsächli-
che Verwendung deutscher Sprache, ergänzt durch deutsche Dialekte oder his-
torische Sprachen wie das Mittelhochdeutsche und die Aneignung eines deutsch-
sprachigen Repertoires, welches sich hauptsächlich aus Liedern speiste, die aus 
dem 16. bis frühen 20. Jahrhundert stammten.

Den Diskurs, der mit Rothschilds Artikel erstmals an ein größeres, bun-
desweites Publikum herangetragen wurde, führten und formten verschiedene 
Akteur*innen des bundesdeutschen Folk-Revivals, der Popularkultur und der 
Wissenschaft u.a. in den von ihnen produzierten Printmedien und Veröffent-
lichungen. Im Rahmen der diesem Text vorrausgehenden Masterarbeit wurde 
dieser printmediale Austausch diskursanalytisch untersucht.3 In der Abschluss-
arbeit wurde der Forschungsgegenstand (Printmedien des BRD-Folk-Revivals) 
wesentlich detailreicher untersucht und ein stärkerer Fokus auf unterschiedliche 
Textsorten und Dichotomien des Diskurses gelegt. Hier wird nun der Aspekt der 
Politisierung von Folk-Musik herausgegriffen und sich mit der Frage auseinan-
dergesetzt, ob und inwiefern sich in den Argumentationsstrategien verschiedener 
Akteur*innen parallele Muster aufzeigen lassen.

Dieser Schwerpunkt gibt nicht nur einen Einblick darin, wie sich im bundes-
deutschen Folk-Revival politisches Engagement mit Musik verquickte. Die Aus-
einandersetzung mit dem Phänomen Deutsch-Folk zeigt auch eine bedeutende 
Nuancierung und Gleichzeitigkeit von Rechtfertigungsmustern abseits der zu 
dieser Zeit und in diesem Genre viel debattierten Trennung von Hedonismus und 
Politik (Siegfried 2017: 730-733). Der gewählte Forschungszeitraum (1975-1985) 
stellt einerseits eine pragmatische Eingrenzung dar, andererseits trägt er auch 
der zeitgenössisch wahrgenommenen Popularität der Folk-Musik in der BRD und 

3 �  	 Für die Masterarbeit, die diesem Aufsatz zugrunde liegt, wurden folgende Hauptquellen 
untersucht: Eiserne Lerche (versch. Untertitel, 1976-1987), Folk-Magazin (versch. Untertitel, 1974-
1982), Jahrbuch für Volksliedforschung (1970-1985), Lied. Chanson. Folklore (1977), Michel bzw. Folk-
Michel (versch. Untertitel, 1977-1990), Musikexpress (1969-1983), Musikexpress. Sounds (1983-1985), 
Sing In. Magazin für Kabarett Song Chanson (1972-1973), Song (versch. Untertitel, 1966-1969), Sounds 
(versch. Untertitel, 1966/67-1983), Troubadoura. Frauenmusikzeitung (1978-1981), Unsere Stimme. 
Zeitung für eine Musik, die von unten kommt (1976-1977). Vgl. hierzu das Literaturverzeichnis, 
außerdem Bühler 2020: 2-5, 15-44.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler168

den Dynamiken des Austauschs Rechnung (u.a. nachzuvollziehen bei James 1976: 
240; James 1977a: 204; Jauch 1977: 48; Hanneken 1984: 41).

Aus den rar gesäten Aussagen und Interventionen von Deutsch-Folk-Ak-
teur*innen lässt sich ableiten, dass diese sich ebenfalls (links-)politisch und basis-
demokratisch engagiert verstanden wissen wollten. Diesem Selbstverständnis lag 
die Argumentation zugrunde, dass Folk-Musik ob ihrer leichten Verständlichkeit 
und ihres kommunikativen Charakters inhärent demokratisch sei, womit sich 
ihre Argumentation an denselben Grundsujets orientierte wie die der printme-
dialen Folk-Akteur*innen. Es deutet sich also eine Parallelführung in der Begrün-
dung von Standpunkten an, die es nun genauer zu untersuchen gilt. 

Zeitgleich manifestierte sich die Argumentationsbasis für eine kritische Aus-
einandersetzung mit Folk-Musik, mit der dann über Deutsch-Folk und den mit 
diesem Begriff in Verbindung gebrachten Bands diskutiert und geurteilt wurde. 
Deswegen ist es zunächst zielführend, die besonders relevanten Aspekte und 
Narrative des Diskurses eingehend nachzuvollziehen, bevor die Verengung auf 
Deutsch-Folk-Bands beschrieben werden kann.

2. 	 Gegen Musikanalphabetismus, für Volkstümlichkeit –  
Zum Einfluss Hanns Eislers und Bertolt Brechts

Der linkspolitische Anspruch, der an Folk-Musik herangetragen wurde, hatte ver-
schiedene, auch nationalspezifische Ursprünge. Hierzu zählt die Rezeption der 
Ideen, Schriften und des Repertoires von Bertolt Brecht und Hanns Eisler. Zu-
erst fanden ihre Theorien über den Umweg der Jugendbewegung Eingang in das 
Waldeck-Umfeld (Holler 2014: 223-226). Dort wurden sie neben Heinrich Heine 
als „deutsche Tradition“ (Kaiser 1968: 31) rezipiert (Kerbs 1977: 4). In der Folk-Musik 
der 1970er Jahre wurde ihr Œuvre dann vermehrt aufgegriffen und fand sich im 
Repertoire von Liedermacher*innen, Folk-Bands, sogenannten fortschrittlichen 
Chören (Faure 1981: 14f.) und Songgruppen wieder (Funk-Hennings 1995; Hippen 
1977: 8; Willach 1979: 7).

Eisler propagierte ab den 1920ern in seinen Kompositionen eine „agitation 
and elightenment of a proletarian audience“ (Robb 2007: 55) die sich einerseits 
kritisch mit einer in Eislers Augen sowohl elitären wie apolitischen bürgerlichen 
Musik-Tradition (E-Musik) und andererseits mit einer auf Zerstreuung und Mani-
pulation sinnenden Massenkultur (U-Musik) auseinandersetze.

Explizit wurde Eisler in der Zeitschrift Eiserne Lerche rezipiert. Ausgangs-
punkt für die Eisler-Rezeption bildete dort die 1973 posthum veröffentlichte 
Schrift Materialien zu einer Dialektik der Musik (Eisler 1973), welche in den meisten 
relevanten Artikeln als Quelle genannt und zitiert wurde. Im Wesentlichen bezog 
man sich auf die von Eisler propagierte „planmäßige Liquidierung des Gegensat-

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 169

zes zwischen ‚ernster‘ und ‚leichter‘ Musik“ (Eisler, in Sponheuer 1977: 5), um eine 
politisierende Musik für die „arbeitende Bevölkerung“ (Reddig/Nyffeler 1976: 14) 
zu schaffen. Dies fußte auf Eislers historisch abgeleiteter Dichotomie beider Kul-
turformen, die er auch auf die gesamte Gesellschaftsstruktur bezog (Sponheuer 
1977: 6; Grünberg 1977; Gillig 1978a: 50). Die Funktionen von U- und E-Musik, so 
gab Bernd Sponheuer 1977 Eislers Erfahrungen in der Eisernen Lerche wieder, wür-
den für sich allein genommen wenig nützen: 

„die U-Musik erfüllt eine soziale Funktion – aber nur um den Preis musikali-
scher Differenziertheit, die E-Musik genügt den Ansprüchen an musikalische 
Differenziertheit – aber nur um den Preis ihrer sozialen Funktion“ (Sponheu-
er 1977: 5). 

Um diese Dichotomie aufzulösen, führte Sponheuer als ästhetisches Ideal Eis-
lers Begriff der „neuen Volkstümlichkeit“ (ebd.: 6) ein, welche „ein Umschlag des 
Neuen in das Einfache [sei]. […] Der historische Widerspruch zwischen Kunst und 
Unterhaltung wird aufgehoben, und seine Elemente werden sich in einer neuen 
Einheit wechselseitig durchdringen“ (Eisler, in ebd.).

Um eine „totale Umfunktionierung der Musik“ (Adamek 1978: 10) zu erreichen, 
solle sie – so zitierte Karl Adamek 1978 in einem anderen Eiserne-Lerchen-Artikel 
Eisler – das „praktische Verhalten der Zuhörer“ (Eisler, in ebd.) beeinf lussen. Dies 
setze, so Adamek, eine textierte Musik voraus. Um eine Volkstümlichkeit „im In-
teresse des ganzen Volkes“ (Stöhr 1978: 10) zu erreichen, so stellte der Autor Wil-
libald Stöhr eine Ausgabe später fest, liege es an den Musiker*innen, Volksmusik 
historisch aufzuarbeiten und in einen aktuellen Bezug zu setzen (ebd.: 11). Die Au-
tor*innen der Eisernen Lerche propagierten in ihrer Auseinandersetzung mit Eisler 
also konkrete Handlungsanweisungen für (Folk-)Musiker*innen.

Trotz des Plädoyers für eine Verbindung beider Kompositionsweisen und Äs-
thetiken wurde der kritischen bis pejorativen Haltung Eislers gegenüber Popu-
larmusik ein großer Raum zuteil. Wenn dies auch nicht immer ganz unkritisch 
abgenickt wurde (Adamek 1978: 10; Redaktion 1978b: 2), unterstrich man etwa das 

„suchtartige Bedürfnis“ (Sponheuer 1977: 6) der Massen nach Popularmusik sowie 
deren „Rauschgift und Fluchtfunktion“ (Adamek 1978: 10) und bemühte Eislers 
Begriff des „Musikanalphabetismus“ (Sponheuer 1977: 6) der Arbeiterklasse, um 
die angestrebte auf klärerische Funktion von Musik zu verdeutlichen (ebd.; Re-
daktion 1978a: 2).

Der Begriff Volkstümlichkeit fand auch durch die Schriften Brechts Ein-
gang in den Diskurs. In der Eisernen Lerche unterstrich man 1976 anhand Brechts 
Schrift „Volkstümlichkeit und Realismus“ (1938) jedoch stärker dessen „klare Absage 
an einen klassenneutralen Begriff von Volkstümlichkeit“ (Reddig/Nyffeler 1976: 
16). Diese soziale Definition von Volk und deren verschiedenen Kulturformen sei-

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler170

en durch die Kulturindustrie zementiert worden.4 Ziel der Argumentation war es, 
die Brauchbarkeit von Schlager-Adaptionen, aber auch des Arbeiterliedes und des 
bürgerlichen Erbes auszuloten (ebd.). Volkstümliche Musik grenze sich von einer 
populären Musik ab. Popularität wurde dabei als „das Ergebnis einer rücksichts-
losen ‚Promotion‘ der großen Konzerne der Unterhaltungsindustrie“ (ebd.) defi-
niert und mit Schlagersänger*innen wie Heino assoziiert:

„Eine Figur wie Heino hat gleichzeitig zwei Aufgaben zu erfüllen: Die Profit-
rate des Unternehmens zu garantieren und die kulturellen Bedürfnisse der 
Bevölkerung mit minderwertigen Produkten, die sich aus Abfallresten der 
‚oberen‘ bürgerlichen Kultur und korrumpiertem Volksliedgut zusammen-
setzen, zu befriedigen. Die realistische Darstellung der gesellschaftlichen 
Verhältnisse, an der die Bevölkerung objektiv interessiert ist, geht in Heinos 
Liedern unter in einer Welt des falschen Scheins, der verborgenen Ideale und 
der falschen Versprechungen“ (ebd.).

Somit findet sich hier eine sehr deutliche Ablehnung kommerzieller Musikpro-
duktionen, die als degeneriert gesehen wurden. Die „realistische Darstellung der 
gesellschaftlichen Verhältnisse“, die Heinos Musik abgesprochen wurde, stünde 
dem angestrebten volkstümlichem Ideal gegenüber, welches mit Brechts Text 
durch Begriffe wie Verständlichkeit und Einfachheit erweitert wurde (Brecht 
1967). Der Unterschied von Volkstümlichkeit und Popularität sei in der Schlager-
musik bereits in den Texten bemerkbar, jedoch nicht so einfach für die Musik 
zu bestimmen. Auch wenn Schlagermusik (auch erweitert auf Popularmusik im 
Allgemeinen) in der Eisernen Lerche als „süße, herbe oder pikante, meist aber un-
charakteristische breiige Einheitssoße, am Laufmeter produziert in den Studios 
der Konzerne“ (Reddig/Nyffeler 1976: 14) beschrieben wurde, sei die instrumenta-
le Seite dieser Musik eher neutral. Instrumentale Musik ließe sich grundsätzlich 
etwa mittels Brechts Verfremdungseffekts (ebd.: 14f.; Dümling 2003: 797) durch 
neue oder abgeänderte Texte umfunktionieren, um somit „dem Zuhörer […] Er-
kenntnisse [zu] vermittel[n], zu denen er, wenn Text und Musik deckungsgleich 
sind, nicht befähigt wird“ (Reddig/Nyffeler 1976: 15). Dies sollten sich Musiker*in-
nen nach einer vorgeschobenen kritischen Betrachtung der Lied-Quelle zunutze 
machen (ebd.: 15f.). In den Ausführungen der Folk-Akteur*innen ergänzten sich 
somit Brechts Vorstellungen von Volkstümlichkeit mit Eislers Dichotomie der 

4 �  	 Wenn dies so auch nie explizit benannt wurde, ist davon auszugehen, dass sich viele der in den 
Zeitschrif ten zu Wort meldenden Autor*innen auch auf den kapitalismuskritischen Ansatz von 
Max Horkheimer und Theodor W. Adorno Bezug nahmen. So z.B. auf deren Begrif f der Kultur-
industrie und dem Verständnis von Kultur als Ware (Horkheimer/Adorno 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 17 1

Musikkultur zu einem bestimmten Adaptionsideal, das quellenkritisch war und 
auf einen subversiven Umgang mit Liedtexten abzielte.

3. 	 Die klassengesellschaftliche Umdeutung des Volks-Begriffs

Der zentrale Begriff Volk wurde innerhalb des Folk-Revivals allgemein nur sehr 
selten ethnisch oder nationalistisch definiert. Stattdessen wurde er in der Regel 
auf der Basis von Eislers und Brechts Argumentation als klassengesellschaft-
liches Konzept begriffen. Zwar hatte sich in den 1970er Jahren Folk(-Musik) als 
allumfassender Oberbegriff auch in der Bundesrepublik etabliert, zunächst stell-
ten viele Zeitschriften-Akteur*innen aber die Begriffe Volksmusik und -lied als 
Selbstbezeichnung für die Musik des Folk-Revivals zur Diskussion. Die Intention 
dahinter war nicht selten eine Abgrenzung oder auch ein Reclaiming gegenüber 
der institutionalisierten Volksmusikpf lege und der Schlagermusik, die eben-
falls mit diesen Begriffen umgingen. Somit sah man eine Begriffsdefinition des 
Wortes Volk als selbstverständlich und notwendig an. Bereits 1966 in der ersten 
Ausgabe der Zeitschrift Song setzte der Autor Arno Klönne im Kontext der deut-
schen Revolution von 1848 Volk mit Klassengesellschaft gleich (Klönne 1966: 20f.). 
Diese Einteilung der Gesellschaft in Klassen wurde, wie oben gezeigt, eine De-
kade später wieder verstärkt aufgenommen, wobei mal mehr, mal minder strikt 
in ein Oben – Staat, Bürgertum, Kirche, institutionalisierte Politik, Herrschende 

– und ein Unten – Arbeiterklasse, werktätige Bevölkerung, Beherrschte – unter-
schieden wurde (u.a. Maske 1977b: 10; Anon. 1977; Frahm/Alber 1978: 46). Das Bür-
gertum bildete oft eine dritte separate Klasse (Vogel 1978a: 5). Erweitert wurde 
dieses Verständnis mit Rekurrieren auf Eisler auch auf den Kulturbetrieb. Die 

„Massenmedien“ (Holzrädchen 1976: 8) und die Musikindustrie galten als mächti-
ge Entscheider, die dem Volk Medien und Kultur entrissen hätten, es in eine pas-
sive Konsumhaltung drängen würden und im Allgemeinen für eine kommerzielle, 
manipulative und unpolitische Massenkultur verantwortlich seien (Maske 1977b: 
9; Vogel 1979: 17; Ahlbrand 1980).

In der Zeitschrift Michel wurde in den ersten Ausgaben eine Volkslied-Defini-
tionsdebatte geführt. Dazu steuerte Hans-Günther Vogel eine vierteilige Artikel-
Reihe bei. Laut Vogel existierten zwei wesentliche Definitionen des Wortes Volk. 
Auf den ostdeutschen Ethnologen Wolfgang Steinitz Bezug nehmend definierte 
er die „träger der volksliedkultur [als] jene unterdrückten schichten, auf deren 
kosten die herrschenden schichten ihre ‚hohe kultur‘ auf bauen“ (Vogel 1978a: 5). 
Dem gegenüber stünden „die konservativen kräfte (vor allem in unseren medien)“, 
die „darunter immer noch die traute volksgemeinschaft, unabhängig von her-
kunft und schichtzugehörigkeit – so richtig ein einig volk von brüdern“ (ebd.) 
verstünden. Die Definition von Volk sei für Vogel aber „nur innerhalb einer so-

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler172

ziologisch-ökonomischen diskussion machbar“ (ebd.). Er unterstrich zudem die 
gesonderte Stellung des Bürgertums: 

„[F]ür mich steht VOLK als gegenpol zu den herrschenden, seien es nun feudal-
adel oder kirche, industriekapital oder finanzoligarchie […]. der bürgerliche 
mittelstand spielt dabei eine eigene rolle […], tendiert aber nach einer anfäng-
lich revolutionären phase eher dazu, sich mit den herrschenden schichten zu 
arrangieren“ (ebd.). 

Gleichzeitig verwies er aber auch darauf, dass das Volk „kein einheitliches gebilde 
ist und daß damit auch seine kulturellen äußerungen uneinheitlich sind“ (ebd.).

Im Verlauf der nächsten Ausgaben zeigte sich in den Leserbriefen, dass einige 
Folk-Revival-Akteur*innen mit dogmatischem Marxismus und insbesondere mit 
in dieser Hinsicht ideologisch gefärbter Sprache wenig anfangen konnten.5 Der 
Münsteraner Liedermacher Manfred Kehr, der die Autorenschaft von Vogel kurz-
zeitig übernommen hatte, vertrat die Meinung, dass das Volk sich nur mit einer 

„Klassenanalyse der jeweiligen Gesellschaft“ (Kehr 1978: 9) identifizieren ließe und 
dass sich eine dichotome Teilung der Gesellschaft in Klassen durch die Mensch-
heitsgeschichte zöge. 

„Die eine Klasse verfügte stets über die Produktionsmittel, kontrollierte den 
Produktionsvorgang, unterwarf sich die Arbeitskraft der anderen Klasse und 
beutete sie aus. […] Diese beiden Klassen stehen durch ihre Rolle in der Gesell-
schaft grundsätzlich in Widerspruch zueinander. […] Um darüber hinaus ihre 
Herrschaft über die Produktionsmittel aufrecht halten zu können, hält sich 
die Bourgeoisie heute einen großen Staatsapparat in Form von Parlamenten, 
Armee und Polizei, Justizapparat, Kirche, Gewerkschaftsführung etc. […] Das 
Volk ist erst einmal die Arbeiterklasse und die kleinen und mittleren Bauern, 
daneben all diejenigen, die bereit sind, […] sich für die Interessen der Arbei-
terklasse einzusetzen und sich damit gegen die Ausbeuterklasse zu richten“ 
(ebd.: 9f.). 

Auch wenn sich Kehrs Text hauptsächlich im Vokabular von Vogels Ausführungen 
unterschied, kam dieser Artikel bei den Leser*innen des Michel nicht gut an. Man 
warf Kehr „politische Pauschalisierung und geistige Kleinmeierei übelster Sorte“ 
(Wenicker 1978: 12) vor. Dazu entgegnete man ihm mit einer holistischeren Defini-
tion, die jedoch das Konzept der Klassengesellschaft nicht negierte: 

5 �  	 Zu Kritik an „wortradikalistisch reagierende[r] linke[r] Revoluzzerei“ (Klönne 1967: 50) und so-
zialistischen Ideen v.a. in Form institutionalisierter Politik der Partei DKP vgl. bspw. Kamp 1977: 
11; Meyer 1978: 15.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 173

„Volk stellt wohl ähnlich wie Gesellschaft eine Gesamtheit organisierten Zu-
sammenlebens der Menschen in einem bestimmten räumlichen Verband ein-
zuschließen allem Positiven und Negativen dar. Das heißt […] auch, daß die 
Kultur aus den Merkmalen aller Klassen zusammengesetzt ist“ (ebd.: 13).

In den 1980er Jahren war die soziale Definition bereits mehr oder minder allge-
mein akzeptiert (u.a. UHe 1983). Dies deutet sich etwa in einer Artikel-Serie über 
ungarische Folklore-Instrumente von Róbert Mandel im Folk-Magazin an. In der 
Einleitung betonte der Musikwissenschaftler die kulturpolitischen Implikatio-
nen, die historisch gewachsen seien: 

„Volksmusik und Kunstmusik trennten sich mit der Zuspitzung der gesell-
schaftlichen Gegensätze. Die Reichen erhoben auf die neue Musik und die 
neuen Instrumente Anspruch, während sich die armen Bauern und die noch 
ärmeren Tagelöhner mit den bis dahin gebräuchlichen Musikinstrumenten 
begnügen mußten“ (Mandel 1982: 106). 

Zudem verwies man in der neuen Dekade auch weiterhin auf die Korrumpierung 
des Begriffs Volksmusik in der Schlagermusik. Als 1983 die Zeitschrift Michel 
ihren Untertitel „Folkzeitung“ durch „Zeitschrift für Volksmusik“ ersetzte, war 
man sich in der Redaktion durchaus dessen bewusst, dass man sich mit dem ne-
gativ behafteten Begriff Volksmusik in eine „angreif bare Position“ (wb 1983) be-
gab. Der damalige Chefredakteur Walter Bast argumentierte, dass es nicht Sinn 
der Sache sei: 

„die 894., garantiert richtige Definition des Begriffs ‚Volksmusik‘ [zu erläu-
tern]. […] Weil wir auch begriff lich die Volksmusik nicht mehr Heino, Gott-
hilf Fischer, Mosch und Konsorten überlassen wollen. Weil wir aber auch nie 
vergessen dürfen, daß die Diskussion nicht um Begriffe, sondern Inhalte ge-
hen muß. Weil hierzulande der Hinweis darauf, daß wir unsere eigene Volks-
musik immer noch nicht kennen, eine Provokation ist. Und weil irgendwann 
mal z.B. [der Liedermacher] Walter Mossmann unser Titelbild sein wird und 
obendrüber steht der MICHEL-Untertitel Zeitschrift für Volksmusik“ (ebd.). 

So wurde einerseits auf die Unschärfe des Begriffs und die national-spezifische 
Situation der Volksmusik verwiesen, andererseits griff man auf die gängige Legi-
timationsstrategie der bundesdeutschen Folk-Akteur*innen zurück, indem man 
sich scharf von den als kommerziell und unauthentisch verfemten Folklore-Ad-
aptionen der Schlagermusik abgrenzte, um den Begriff Volksmusik umzudeuten 
und mit Musiker*innen des Folk-Revivals zu assoziieren.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler174

Selbst in der Tendenz zum Regionalismus, der in der Bundesrepublik etwa 
durch ein wiedererstarkendes Interesse an regionalen Dialekten und Sprachen (v.a. 
Plattdeutsch, Schwäbisch, Pfälzisch) Platz im Folk-Revival fand, spielte eine ethni-
sche Definition quasi keine Rolle. Auch hier stand das politische Engagement gegen 
eine Obrigkeit, die mit hochdeutscher Sprache assoziiert wurde, im Vordergrund.6 
Durch die soziale Definition von Volk unterstrich man also das angestrebte links-
politische Engagement der Folk-Musik gegen eine (meist staatliche) Herrschaftsge-
walt. Gleichzeitig setzte man sich von dem als museal, pädagogisch und nationa-
listisch empfundenen Volks-Verständnis der Romantik, etwa bei Johann Gottfried 
Herder (Baumann 1996: 72-74), und der rassistischen Blut-und-Boden-Ideologie des 
Nationalsozialismus ab, gegen die man sich ohnehin scharf abgrenzte.

4. Legitimierungen deutscher Folklore-Adaptionen in Abgrenzung
zu Faschismus und Konservatismus

Der Ersatz eines ethnisch definierten Volkes durch eine Klassengesellschaft und 
die Betonung einer historisch ref lektierten und aktualisierten Wiedergabe von 
Lied-Quellen standen nicht nur im Zusammenhang eines durch Eisler und ande-
re linkspolitische Vordenker*innen propagierten politischen Bewusstseins durch 
Musik. Vor dem Hintergrund der nationalsozialistischen Diktatur dienten diese 
Argumente auch als notwendige Strategie zur Legitimierung von insbesondere 
deutschsprachigen Folklore-Adaptionen.

Der Liedermacher Franz Josef Degenhardt hatte bereits 1966 die problema-
tische Beziehung der bundesdeutschen Gesellschaft zu ihrer Folklore in seinem 
Lied „Die alten Lieder“ pointiert verbalisiert: „Tot sind unsre Lieder,/unsre alten 
Lieder./Lehrer haben sie zerbissen,/Kurzbehoste sie verklampft,/Braune Horden 
totgeschrien,/Stiefel in den Dreck gestampft“ (Degenhardt zit. n. Sygalski 2011: 
37). Im Forschungszeitraum wurden in den Folk-Zeitschriften deutsche Lied-
Quellen und die eigene Tradition als tot empfunden, ein Modernisierungsbedarf 
festgestellt oder darauf hingewiesen, dass eine faschistische oder konservative 

„Pervertierung“ (Maske 1977b: 10) überwunden werden müsse. Gemäß Degen-
hardts Zeilen wurden verschiedene Ursprünge für diesen Tod ausgemacht: ins-
titutionalisierte Brauchtumspflege durch Museen, Vereine und Schulen (Thym-
Hochrein 1985: 33; Borg 1979: 15; Löppmann/Reusch 1981: 36), die problematische 
Vergangenheit der Volksmusik während der NS-Diktatur und mit Abstrichen 
auch in deren nationalistischen, romantischen Deutungen im 18. und 19. Jahr-
hundert (Alpha 1973: 22; Vogel 1978b: 3; Roßmann 1973: 34) sowie die Adaptionen 

6 �  	 Zu Dialekt und Regionalismus im Folk-Revival vgl. bspw. Maier 1978; Fritz 1980; Debus 1980; 
Roßmann 1978.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 175

von Schlagermusiker*innen – wie Maria Hellwig, den Fischer Chören und v.a. 
dem bereits genannten Heino, der sich ab spätestens 1973 zum primären Feindbild 
entwickelt hatte (Kröher 1974: 35; Limpinsel 1975: 34). Zusätzlich sah man sich auch 
mit anderen faschistischen, rechten oder konservativen bzw. so eingeschätzten 
Musiker*innen und Akteur*innen konfrontiert: Im Falle der Zeitschrift Song etwa 
mit der Sing-Out-Deutschland-Bewegung, in den 1970er Jahren mit den anti-
kommunistischen Folk-Musik-Kritiken des Journalisten und Jazz-Kritikers Regi-
nald Rudorf und um den Dekaden-Wechsel mit dem CDU-nahen Liedermacher 
Gerd Knesel (Siegfried 2017: 581; ga 1977b;  Cless 1980).

Grundsätzlich wurde im Forschungszeitraum von Folk-Akteur*innen – be-
reits beginnend mit der ersten Hälfte der 1970er Jahre – von einer „gebrochenen 
Kulturtradition“ (Wader, in Maske 1977a: 39) oder einem „verdrängten eigenen Ge-
schichtsbewußtsein“ (Lipping 1977: 18) gesprochen. Insbesondere die nationalso-
zialistische Diktatur, in der man, wie man 1973 im Sing In vermerkte, „diese Lieder 
dem Volke geraubt, gereinigt und umfunktioniert“ (Alpha 1973: 22) hatte, habe zu 
diesem Bruch und daraus folgend einem kulturellen Vakuum geführt. 

Ab 1977 zentrierten sich die Argumentationen zunehmend um den Begriff 
der Identität. In einer Analyse des aktuellen „Volksliedbooms“ (Maske 1977b: 9) in 
der Eisernen Lerche führte man dies wie folgt aus: Bezüglich „eigener Kultur und 
Tradition“ (ebd.), mit der der Autor Ulrich Maske in erster Linie deutschsprachige 
und politisierende Musik meinte, sei die BRD in einem „ausgehungerten Zustand“ 
(ebd.). Dies würde die Menschen grundsätzlich unkritischer im Konsumieren von 
Musik (und Medien) machen. Deutsche hätten in der Vergangenheit entweder nur 
Schlagermusik oder englischsprachige Musik zu hören bekommen. Zu beiden 
hätten sie jedoch „eigentlich keine verständnisvolle Beziehung“ (ebd.). Dennoch 
bestünde ein Bedürfnis nach eigener Kultur, was Maske am Erfolg Udo Linden-
bergs festmachte. Grundsätzlich sei 

„[d]as Geschichtsbewußtsein, das in unseren Schulen vermittelt wird, […] in 
der Regel nicht geeignet, die eigene Tradition zu verarbeiten. Durch idealis-
tische Geschichtsschreibung, die Kriege auf krankhafte Unzulänglichkeiten 
Einzelner zurückführt, die Unterdrücker und Unterdrückte, Faschisten und 
Kommunisten in die Kategorie Extremisten einordnet, die also eine Geschich-
te zusammenlügt, daß sich die Balken biegen“ (ebd.), 

würden „besonders junge Leute ihrer Tradition systematisch entfremdet, über 
ihre historische und soziale Lage beschwindelt“ (ebd.) werden. Dies und der Um-
stand, dass Volkslieder von „Herrschenden okkupiert“ (ebd.) seien, führten Maske 
zu einer Prognose unter Vorbehalten und aufgeworfenen Fragen: 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler176

„[O]b unsere Volkslieder von allen zu verstehen sind, ihre Inhalte noch ein-
deutig wahrgenommen werden können, ohne erklärt zu werden […] [?] Oder 
werden sie wertfrei empfunden, vielleicht als etwas Exotisches, vermitteln sie 
ein neues Hippie-Feeling […]? Oder eine neue Latsch-latsch-die-Heide-blüht-
Emotion? Oder gelingt es einigen wieder, ihre perverse Brauntönung anzu-
bringen[?]“ (ebd.).

Auch der Liedermacher Hannes Wader kam in jenem Jahr in seinen Interviews 
mit der Eisernen Lerche und dem Sounds auf dieses Thema zu sprechen. Noch ex-
pliziter als Maske zielte er dabei auf einen „amerikanischen Kulturimperialismus“ 
(Wader, in Schwedes/Flacke/Sponheuer 1977: 12): „[D]er Amerikaner […] [ist] hier 
eingebrochen, so daß für die Aufarbeitung eigener Traditionen überhaupt kein 
Platz mehr war“ (ebd.). Weiter bettete er die Ursachen in die geopolitischen Zu-
sammenhänge nach 1945 ein. Zu dieser Zeit hätte sich in der BRD ein kulturelles 
Vakuum aufgetan, das von US-amerikanischer Kultur gefüllt wurde, durch den 
Vietnam-Krieg sei jedoch das Vertrauen in die USA wieder verloren gegangen. 
Dieses neuerliche Vakuum wiederum werde nun mit Folk-Musik gefüllt (ebd.).

Durch die nationalsozialistische Vergangenheit der BRD wurde die gebroche-
ne Tradition der bundesdeutschen Kultur als nationales Spezifikum wahrgenom-
men. Das Schamgefühl zu singen sei verantwortlich für eine theoretische Heran-
gehensweise, welche nach 1945 quasi unausweichlich gewesen war. Dies führte 
auch Bernhard Hanneken 1981 im Michel aus: 

„Man darf […] nicht vergessen, daß gerade die deutsche Folkszene von vornhe-
rein mehr einen theoretischen Anspruch gehabt haben mußte. Wir haben seit 
1945 vor allem eine gebrochene Tradition. Bei uns wird sehr wenig in Familien 
gesungen, bei uns gibt es eine große Scheu, in der Öffentlichkeit zu singen. 
[…] Da die Engländer bspw. eine ungebrochene Tradition haben, fällt es ihnen 
sehr viel leichter, neue Einf lüsse zu verarbeiten. Bei uns war die Folkmusik 
immer schon intellektuell, und sämtliche Einf lüsse sind theoretischer Natur“ 
(Hanneken 1981: 6).

Letztendlich, so wird an Hannekens Worten deutlich, sei es in der BRD gegenüber 
Ländern mit vermeintlich ungebrochenen Traditionen wie Großbritannien oder 
etwa Irland ob der nationalsozialistischen Vergangenheit sehr schwer bis unmög-
lich, eine eigene, vergleichbare und auch ebenbürtige Folk-Musik zu spielen und 
eine Tradition zu etablieren.7 Diese sei jedoch notwendig, um neue (musikalische) 
Impulse aufzunehmen. Die Korrumpierung durch den Nationalsozialismus habe 

7 �  	 Zum Topos der Ebenbürtigkeit vgl. auch Schwedes/Flacke/Sponheuer 1977: 13; Kannmacher 
1982; Schöntges/Kannmacher: 1977: 18.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 177

nicht nur zu einem schwierigen Umgang mit dem Repertoire geführt, sondern 
auch mit dem Musizieren selbst. Welche Schlüsse wurden nun aus dieser schwie-
rigen Aufgabe gezogen, sich von einer faschistischen und konservativen Perver-
tierung zu lösen und ein politisches Engagement nach dem Vorbilde Eislers und 
Brechts zu vermitteln?

5. 	 Die Diskussion um (klangliche) Ideale und Adaptionsstrategien

So gut wie alle Ansätze, ein politisches Engagement innerhalb einer selbstbe-
wussten, bundesdeutschen Folk-Musik zu schaffen, einte in den 1970er Jahren 
das Ideal einer Gebrauchsmusik (Gillig 1978a: 50). So griff man z.B. die politi-
sche Funktion 1973 im Sing In auf. Volkslieder schilderten „vergebliche Versuche 
der Auf lehnung gegen die Obrigkeit“ (Alpha 1973: 21), womit der Ausdruck vom 
Wunsch nach Veränderung und Verbesserung der Lebenssituation des Volkes 
dieser Musik inhärent sei. So gesehen seien Volkslieder ein „wichtiges politisches 
Medium und erfüllen eine besondere kommunikative Funktion“ (ebd.). Gerade 
dieses vermittelnde Element, welches sich auf die Kommunikation von Inhalten 
zwischen Musiker*innen und Publikum bezog, wurde von mehreren Autor*innen 
betont und als wichtige Voraussetzung dafür gesehen, dass „folk nicht nur konsu-
miert werden sollte“ (Gliniorz 1977: 3; vgl. außerdem Brocker 1978).

Die viel beschriebene Funktion der Bildung eines historischen und letztend-
lich politischen Bewusstseins, ob nun Teil einer eislerischen Volkstümlichkeit 
oder einer anti-faschistischen Haltung, konnte in den Augen der Folk-Akteur*in-
nen durch unterschiedliche Mittel erreicht werden.8 Redakteur*innen wie Ulrich 
Maske sprachen sich etwa für die brechtsche Verfremdungstechnik als probates 
Mittel aus. AG Song-Mitglied Peter Kühn betonte 1982 im Folk-Magazin, dass bei 
der Adaption historischer Liedquellen eine Einordnung dieser v.a. in der Konzert-
Situation selbst notwendig sei: 

„Historische Lieder müssen in ihrem historischen Zusammenhang angesagt 
werden. So ist es notwendig, über ihre Entstehung und Verbreitung etwas zu 
wissen, über die jeweilige Herrschaftsform und die Rolle der Zensur etwas 
aussagen zu können. Sonst kann ein Lied wie ‚Oh König von Preußen‘ zur 
munteren und textvernebelnden Fingerpick-Orgie oder eines wie die ‚Moor-
soldaten‘ zum Happy-Mitklatsch-Sound degenerieren“ (Kühn 1982).

8 �  	 Bspw. Thomas Kannmachers internationalistischer und an hohe spieltechnische Fertigkeiten 
geknüpf ter sogenannter Impro-Folk-Ansatz (Kannmacher 1982), oder die Forderung, dass Folk-
Musik zu revitalisieren sei, indem man auf das kulturelle Kapital älterer, traditioneller Musi-
ker*innen zurückzugreife (Thym-Hochrein 1985).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler178

Die zu vermeidenden Fingerpick-Orgien und Happy-Mitklatsch-Sounds verdeut-
lichen die Abwertung des musikalisch-instrumentalen Aspekts der Folk-Musik. 
Darüber hinaus zeigt sich hier auch eine kritische Haltung gegenüber einer Musik, 
die bei Hörer*innen übermäßige körperliche und emotionale Reaktionen hervor-
rufen würde. Demnach konsumiere das Publikum dabei nur, ohne nachzuden-
ken. Diese Argumente waren dann auch ein Sprungbrett für eine sehr pejorative 
Kritik an Musiker*innen, denen dieses Kompositions- bzw. Adaptionsideal unter-
stellt wurde – diese Kritik fasste sich ab 1974 auch in dem Begriff Happy-Folk zu-
sammen (Lipping 1977: 16f.; Anon. 1974: 24; Rögner 1976).

Das „rauschhafte“ (Lipping 1977: 15) und „zwanglos[e]“ (ebd.), das gemein-
schaftliche und sinnliche Erleben von Musik, welches im Zusammenhang mit Mu-
siker*innen und Hörer*innen von Happy-Folk betont wurde, haftete bestimmter 
Folk-Musik bis in die 1980er Jahre hinein an (Kannmacher 1982: 44; Zellner 1981: 
23). Neben Deutsch-Folk-Bands wurde dieser Begriff im Laufe der 1970er Jahre 
zunehmend auch mit Irish-Folk-Bands assoziiert, deren Musik nun zunehmend 
als kommerziell und deshalb in der bestehenden Logik von Folk-Akteur*innen als 
entpolitisiert wahrgenommen wurde (Kröher 1974; ga 1979).

Musik, die „ausschließlich der Geldvermehrung oder psychologischen Strate-
gie (Werbung, deutscher Schlager, Rock, Musikbox)“ (Kannmacher 1975: 31) diene, 
wie es der Musiker Thomas Kannmacher 1975 im Folk-Magazin schrieb, könne keine 
Volksmusik sein. Die hier von Kannmacher erwähnte Rockmusik9 im Besonderen 
entfachte über den gesamten Forschungszeitraum kontroverse Diskussionen, die 
meist auf eine Kapitalismus- bzw. Kommerzialisierungskritik abzielten. Damit 
setzte man sich von der in den 1960er Jahren noch durchaus positiven Rockmusik-
Rezeption, wie es sie bspw. im Umfeld der Zeitschrift Song gab, ab (Kuhnke 1968). 
Später dann wurde eine kritische Haltung gegenüber Rockmusik – mit einem ge-
wissen Dogmatismus – v.a. in der Eisernen Lerche perpetuiert.

Neben dem Argument der Kommerzialität äußerte man sich dort auch kri-
tisch zum klanglichen Charakter (Verzerrung und Lautstärke), der die Vermitt-
lung einer politischen Botschaft unmöglich machen und das Publikum bzw. die 
Hörer*innen in eine konsumierende, unaufmerksame Haltung drängen würde 
(Fleischmann 1982). Dem gegenüber stellte man ein Hör-Ideal der „Wachheit und 
Aufmerksamkeit“ (Stern 1977). Beide Punkte lassen sich an einem Eiserne-Lerche-
Artikel von 1977 über Punk-Rock exemplifizieren. Punk-Rock wurde dort als Mode 
entlarvt, die ihren Ursprung zwar in der Perspektivlosigkeit Jugendlicher habe. 
Doch es ging in dieser Kritik v.a. darum, dass „Punk-Fans […] nicht nur finan-
ziell geschröpft [werden], sondern […] auch geistig verarmen“ (Schumann 1977: 11) 

9 �  	 In der Kritik standen v.a. die sich in den 1980er Jahren ausdif ferenzierenden popularmusikali-
schen Genres wie Hard-Rock, Punk-Rock, Reggae sowie Neue Deutsche Welle (vgl. bspw. wgr 
1981; Fleischmann 1982; Weyer 1982).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 179

sollten. Das Klangbild wurde als „Form der substanzlosen, harten und schnellen 
Musik […] [, die] durch Monotonität des Rhythmus, der Griffe auf Baß-, Rhyth-
mus- und Lead-Gitarre gekennzeichnet“ (ebd.: 10) sei, beschrieben.

Darüber hinaus wurden auch Gender-kritische Argumentationen angeführt, 
in denen etwa die fehlende Partizipation von Frauen in der Rockmusik kritisiert 
wurde (Weyer 1984; Barbara 1978, Anon. 1981). Ebenso wandte man sich gegen eine 
Sexualisierung von Frauen sowie die Zurschaustellung „aggressiver [männlicher] 
Sexualität“ (Rosenegger 1979) und polemisierte gegen einen „Sexprotzkult“ (ebd.). 
Die Performance, welche als „(sexuelle) Freiheit“ (ebd.) verkauft würde, diene 
allein dazu, Aufmerksamkeit zu generieren, und somit letztendlich nur zur Ge-
winnmaximierung (ebd.).

Auch im Folk-Magazin wurden trotz einer anti-puristischen, Rockmusik in-
kludierenden Haltung immer wieder kritische Töne laut. Diese trafen Folk-Rock-
Bands10 und Rockmusiker*innen, die mit folkloristischen Versatzstücken spielten. 
So wurden die rockmusikalischen Folklore-Adaptionen des Hamburger Musikers 
Achim Reichel vom Folk-Magazin-Herausgeber Heinz Mees als „Joke“ (hm 1978) be-
zeichnet und in einem Portrait über die Folk-Rock-Band Reifrock vermerkte man 
dort, dass diese Band es verstehe, „mit den Elementen der Rockmusik den volks-
liedhaften Charakter ihrer Texte nicht zu zerstören“ (Anon. 1980: 31). Der hier ge-
zeichnete Gegensatz zwischen Rockmusik und Volksliedhaftigkeit deutet noch-
mals darauf hin, dass Rockmusik als problematischer Einf luss in der Folk-Musik 
gesehen wurde.11 

6. 	 „Frei schwebende mystifizierende Sangeslust“ (Rebscher 1976: 12) – 
Der Diskurs um Deutsch-Folk-Bands

Die besondere Aufmerksamkeit, die Deutsch-Folk-Bands ab der zweiten Hälfte 
der 1970er Jahre erfuhren, verwandelte sich nicht zwangsweise in Kritik (hm 1977; 
Redaktion/mk/bh 1982; wb, mk 1984), jedoch lässt sich insbesondere in Schall-
platten-Rezensionen und Festival-Berichten ein skeptisches bis negatives Narra-
tiv ausmachen. Eine gewichtige Rolle innerhalb dieses Narrativs spielten v.a. das 
Argument der Gebrauchsmusik, eine Kapitalismus- und Rockmusik-Kritik sowie 
der Reaktionismus- und Happy-Folk-Vorwurf. So wurde Deutsch-Folk in die Nähe 

10 �  	Der Begrif f Folk-Rock wird in den Quellen häufig synonym zu Deutsch-Folk verwendet (Gillig 
1978b: 54; hm 1979).

11 �  	Nicht alle Akteur*innen fassten dies so auf. Dies zeigt sich u.a. in der Rezeption von Peter Wickes 
Nobilitierung der Rockmusik in der DDR als dezidiert volkstümliche Musik. An anderer Stelle 
wurde Rockmusik als ein Genre verstanden, das Folk-Musik als neue Volksmusik abgelöst hatte 
(Hanneken 1981: 6; Frey/Legath 1978: 39; Wicke 1982a; 1982b).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler180

der unliebsamen, konservativen und kommerziellen Schlagermusik gerückt. Be-
sonders stark traf dies die 1971 in Heidelberg gegründete Band Elster Silberf lug. 
Das Folk-Magazin veröffentlichte 1975 eine Rezension des ein Jahr zuvor erschiene-
nen Albums „Ich fahr dahin“. Diese Rezension enthält den Topos der Abwertung 
des Musikalischen gegenüber dem Inhalt. Zunächst wurde nämlich die „hervor-
ragende musikalische Interpretation“ (Anon. 1975a) – also die instrumentalen und 
kompositorischen Fähigkeiten – der Band gelobt, doch:

„Kritisch wird die Sache lediglich bei der Zusammenstellung der Liedauswahl. 
Und da muß man feststellen, daß praktisch kein einziges politisches oder de-
mokratisches Lied ausgewählt wurde. Mag das nun Absicht oder Zufall sein: 
es stimmt nachdenklich, wenn heute die deutschen traditionellen Lieder äs-
thetisch schön, aber völlig geschichtslos dargeboten werden. Die Liedauswahl 
für eine Platte mit ‚Deutsch-Folk‘ ist auch immer eine politische Auswahl und 
eine Frage des Bewußtseins“ (ebd.).

Elster Silberf lug, deren Musik in einer anderen Folk-Magazin-Rezension als „sch..-
reaktionär“ (ga 1977a) bezeichnet wurde, wurde hier das (politische) Bewusst-
sein abgesprochen. Diese vermeintlich apolitische Adaption deutscher Folklore 
wurde als geschichtslos verstanden. Dieses Zitat zeigt, dass Abweichungen vom 
Verständnis Folk-Musik gleich politisches Engagement als äußerst negativ emp-
funden wurden. Der hier problematisierte (bundes-)deutsche Kontext zeigt zu-
dem, dass die NS-Vergangenheit implizit noch eine Rolle spielte. Elster Silberf lug 
wurde mit dieser letzten Bemerkung implizit vorgeworfen, auf der falschen Seite 
zu stehen, auf der die demokratische und anti-konservative Vergangenheit deut-
scher Volkslieder (und gleichzeitig deutscher Geschichte) negiert würde. Deutsch 
zu sein hieße, so die Auffassung des Folk-Magazins, demokratisch zu sein. Diese 
Einstellung wurde so auch noch einmal in einer Rezension zu einem Album der 
Göttinger Band Lilienthal wiederholt. Deren demokratische Texte hätten ledig-
lich eine „Alibi-Funktion“ (hmt 1978: 11), und man fuhr weiter fort, dass „demokra-
tisch [zu sein] doch geradezu eine Verpf lichtung für jeden Deutsch Folker“ (ebd.) 
sei. Somit etablierte sich die Meinung, dass Deutsch-Folk-Bands professionell 
und ästhetisch ansprechend musizieren würden, deren Texte jedoch nicht dem 
politischen Anspruch des bundesdeutschen Folk-Revivals entsprechen würden.

Wie verhielten sich nun Deutsch-Folk-Bands zu dieser hervorgebrachten Kri-
tik und dem hier herausgearbeiteten Diskurs im Allgemeinen? Zunächst ist es 
wichtig zu vermerken, dass sie sich in den untersuchten Printmedien quasi nicht 
dazu äußerten. Es sticht lediglich die zwischen 1975 und 1977 im Folk-Magazin ver-
öffentlichte Deutsch-Folk-Kolumne heraus. Neben anderen Autor*innen steuer-
ten als Vertreter des Deutsch-Folk die Bands Fiedel Michel (Münster), Limpinsel 
(Essen), Holzrädchen (Gießen), Larynx (Fürth/Odenwald) und Queskedatdann 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 181

(Mainz u. Wiesbaden) Artikel bei. Diese geben einen Einblick in ihr Selbstver-
ständnis im auch kritischen Umgang mit deutscher traditioneller Folk-Musik.

Die Band Fiedel Michel führte drei Punkte als Begründung für ihre Ausein-
andersetzung mit deutscher Volksmusik an: zunächst den Spaß am Spielen die-
ser Musik, zu der man über schottische und irische Folk-Musik leicht Zugang 
gefunden hätte, und den Umstand, dass die Musiker*innen deutsch seien und 
Deutsch sprechen würden. Zweitens unterstrich die Band, dass Volksmusik „eine 
ursprüngliche Art des Musizierens […] in nicht entfremdeter Form“ (Fiedel Michel 
1975: 33) sei. Ein „wesentliches Merkmal“ (ebd.) sei, „daß man etwas gemeinsam 
macht und sich gegenseitig mitteilt“ (ebd.). Fiedel Michels Intention sei es, die Hö-
rer*innen „zum Selbermachen, Nachdenken, Singen, Tanzen etc.“ (ebd.) zu brin-
gen. Diesem kommunikativen Element maß man ein dezidiert demokratisches 
Potenzial bei. „[T]raditionelle Musik“ (ebd.) sei nicht nur ihrer „Struktur“ (ebd.) 
nach demokratisch, sondern darüber hinaus auch in ihren Inhalten. Dabei be-
zogen sich Fiedel Michel auf eine „jahrhundertelange demokratische Liedtradi-
tion“ (ebd.), die von den „Bauernkriegen bis zum 2. Weltkrieg“ (ebd.) reiche. An 
dieser Stelle knüpften Fiedel Michel an das von Steinitz beeinf lusste Verständnis 
von (deutscher) Folklore als primär in einer demokratischen Tradition stehend 
an. Diese Tradition sei „nicht zufällig vergessen“ (ebd.) worden und müsse wieder 
popularisiert werden. Der Band ging es nicht nur um konkrete politische Inhalte, 
sondern sie erweiterte das Politikverständnis auf die „Vermittlung von Möglich-
keiten zur Selbstverwirklichung oder Freude am gemeinsamen Mitmachen“ (ebd.: 
34). Dabei spiele Volksmusik eine zentrale Rolle, da sie keine „Kunst im bourgeois 
entfremdeten Sinne, sondern Kommunikationsform unter Menschen“ (ebd.) sei. 
Die Band gab jedoch zu, dass dieser Anspruch in den meisten Fällen noch ein 
Wunschtraum sei (ebd.). 

Auf Schlagermusik bezugnehmend beklagte die Band Limpinsel den Zustand 
des deutschen Volkslieds bzw. das Bild, das von deutscher Folklore in der BRD 
existiere (Limpinsel 1975: 34). Außerdem würden der „Mißbrauch“ (ebd.), der 
während der NS-Diktatur mit Folklore stattgefunden hatte, „mit den modernen 
Mitteln der Medien weiter betrieben“ und immer noch „systematische[…] Miß-
bräuche der Neo-Faschisten“ (ebd.) stattfinden. Dies seien Gründe genug, sich 
mit deutscher Folklore auseinanderzusetzen. In ihrer Volkslied-Definition bezo-
gen sich auch Limpinsel auf Steinitz. Volkslieder hätten ungeachtet ihrer Inten-
tion grundsätzlich einen „politischen, demokratischen Charakter, vorausgesetzt 
es handelt sich wirklich um Volkslieder“ (ebd.: 35). Solch ein wirkliches Volkslied, 
so die Band Steinitz paraphrasierend, sei ein „Lied beliebiger Herkunft, das von 
der Gemeinschaft, dem Kollektiv aufgenommen und dabei im Laufe seiner Ent-
wicklung vom Volke schöpferisch geformt wird“ (ebd.). Insofern begrüße es die 
Band, dass man sich mittlerweile wieder mit deutscher Folklore beschäftige. So 
könnten „möglichst viele Diskussionen auf breiter Basis entstehen und […] somit 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler182

ein potenter Gegenpol zu den rein wirtschaftlichen Interessen und den verloge-
nen Absichten der Plattenkonzerne“ (ebd.) gebildet werden.

Die Band Holzrädchen gab zwar zu, dass sie von „Rucki-Zucki-Folk“ (Holz-
rädchen 1976: 7) wenig begeistert sei, doch die Intentionen der meisten Deutsch-
Folk-Bands seien andere als etwa die der verfemten Band Elster Silberf lug. So wie 
Holzrädchen würden die meisten Bands sich den Ideen des US-amerikanischen 
Liedermachers Pete Seeger verpf lichtet fühlen, Folklore in Archiven und im Feld 
zu sammeln und wiederzubeleben, damit die „eigene […]Musik“ (ebd.) und das 
demokratische Repertoire nicht unwiderruf lich vergessen würden. Gleiches gelte 
für die historische Einordung der Musik. Das Repertoire solle jedoch nicht allein 
aus politischen Liedern bestehen, sondern auch aus Liebesliedern, Tanzliedern 
und „Reißer[n]“ (ebd.: 8). 

Dies solle sicherstellen, dass man solche Musik nicht der „Schallplattenindus-
trie“ (ebd.: 9) überlasse, und möglichst viele Menschen dazu bringen (politische) 
Folk-Musik zu hören. Wie auch schon Limpinsel ging es Holzrädchen darum, 
gegenüber der „bequem dargebotenen U-Musik eine echte Alternative“ (ebd.) zu 
sein. Ebenso wie Fiedel Michel unterstrich die Band das kommunikative Element 
von Folk-Musik bzw. Musik im Allgemeinen. Durch die Erhaltung der „Traditio-
nen“ (ebd.) könne dazu beigetragen werden, dem Volk die von Massenmedien und 
Musikindustrie vereinnahmte Musik als „Kommunikationsmedium“ (ebd.) wie-
der zu eigen zu machen. 

Die Band Larynx wandte sich gegen eine Pauschalisierung von Deutsch-Folk-
Bands, nach der diese „ein Haufen haschvernebelter, bestickte Gewänder-tragen-
der, meterweise über dem Boden schwebender armer Irrer“ (Larynx 1976: 10) seien. 
Solche Vorwürfe, „im altdeutschen Tandaradei […] das Publikum zu unkritischen 
Traumtänzern [zu] machen“ (ebd.), schlügen Larynx oft entgegen. Gerade bei der 
Adaption von Liebesliedern sei zu hinterfragen, wie inaktuell oder unpolitisch sie 
seien:12 

„Ist Liebe eigentlich verwerf lich, reaktionär, vernebelnd – oder sind die Pro-
bleme in Zweierbeziehungen nicht mit die aktuellsten Probleme, mit denen 
sich Besucher unserer Festivals, Clubs und Jugendzentren und wir selber 
rumschlagen, sind alle Liebeslieder nur Tandaradei?“ (ebd.) 

Wenn Politik allein bedeute, „dem Publikum mit dem musikalischen (oder un-
musikalischen) Holzhammer den Unterschied zwischen Kapital und Arbeit 
einzuhämmer[…][n]“ (ebd.: 11), so schlossen Larynx, dann „können (und wollen) 
Deutschfolker wie wir nicht mit“ (ebd.).

12 �  	Die Abwertung von Liebesliedern und sentimentaler Musik war ebenfalls eine weit verbreitete 
Kritik (vgl. bspw. Degenhardt 1974).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 183

Die rheinländische Band Queskedatdann äußerte in der Kolumne, dass sich 
ein „bedenklicher Trend in der deutschen Volksmusik-Scene breitgemacht“ (Krö-
her/Queskedatdann 1977: 11) hätte. Deutsch-Folk-Musiker*innen würden „ledig-
lich romantisierende alte deutsche Volkslieder“ (ebd.) adaptieren. Die Band ver-
merkte, dass „deutsche Folklore […] musikalisch gesehen, auf einem Höhepunkt“ 
(ebd.: 12) und mittlerweile anglophoner Folk-Musik ebenbürtig sei. Dies treffe je-
doch nicht auf den inhaltlichen Aspekt zu. Zentral für die Band seien Liebeslieder, 
die, wie schon zuvor Larynx vermerkt hatten, nicht unbedingt unpolitisch zu sein 
hätten, doch leider, so Queskedatdann, häufig „Gefühlsklischees, die schon an 
den Schlagerkommerz heranreichen“ (ebd.), vermitteln würden. Diesen Liedern 
fehle ein zwar nicht zwangsweise politischer, aber doch „realistische[…][r] Bezug“ 
(ebd.), der sie davor bewahre der „Reaktion [zu] dienen“ (ebd.). Einerseits wür-
de solche Folk-Musik „fast nahtlos in das Ideologiegebäude derjenigen [passen], 
die ein Interesse an der Verdummung und Entmündigung der jungen Genera-
tion haben“ (ebd.). Andererseits stehe sie durch „die Musikindustrie“ (ebd.) unter 
einem Kommerzialisierungsdruck, welcher zuvor bereits Jazz und Rockmusik 
unkommunikativ gemacht und einer „formale[n] und inhaltliche[n] Entschär-
fung“ (ebd.) unterzogen habe. Das beste Beispiel hierfür seien Diskotheken, „wo 
von der kommunikativen Aufgabe der Musik aufgrund der bis zur Ohramputa-
tion eingestellten Lautstärke keine Rede sein“ (ebd.) könne. Und so könne „Musik 
als Rauschmittel und Ersatz für das Gespräch, […] doch wohl nicht die Aufgabe 
der Deutsch-Folkies sein“ (ebd.).

7. 	 Zusammenfassung: Legitimierungsstrategien und Deutungshoheiten 
im bundesdeutschen Folk-Revival

In dieser hier vorgenommenen Analyse zeigt sich, dass sich im Forschungszeit-
raum verschiedene Aspekte im Diskurs des bundesdeutschen Folk-Revivals 
herauskristallisierten: Eine besondere Bedeutung erhielt die Unterscheidung 
politische vs. apolitische (Folk-)Musik. Ästhetische Werturteile waren an diese 
Einteilung gebunden, spielten generell aber eine untergeordnete Rolle. Den Ideen 
Eislers und Brechts und anderer linkspolitischer Vordenker*innen folgend wur-
de der Fokus auf ein klassengesellschaftliches Gesellschaftskonzept gelegt, das 
sich explizit auch auf Musik bezog. Dies führte zu mehreren Überlegungen und 
Schlussfolgerungen: eine Abwertung entpolitisierter und kommerzieller Popular-
musik (besonders Rock- und Schlagermusik), die Erwirkung einer neuen Volks-
tümlichkeit in der Musik und damit das Aufwerfen von Fragen nach der Politisie-
rung der Gesellschaft, sowie nach dem Text-Musik-Verhältnis, bei der dem Text 
eindeutig die größere Bedeutung zugesprochen wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler184

In den Diskussionen um Rockmusik wurde der Einf luss des Klanges auf die 
Fähigkeit der Hörer*innen, politische Botschaften aufzunehmen, kritisch hinter-
fragt. Dabei spielte die Befürchtung, dass das Publikum durch eine Betäubung 
der Sinne in eine konsumierende Haltung gedrängt werde, eine nicht unwichti-
ge Rolle. Mit dem Begriff Happy-Folk wurde dies auch auf bestimmte Folk-Mu-
siker*innen erweitert, denen unterstellt wurde, durch schwungvolle Musik das 
Publikum in einen als passiv verstandenen Zustand zu versetzen.

Im Hinblick auf die NS-Vergangenheit wurde noch bis in die 1970er Jahre von 
einer Kontaminierung der Folklore durch die Nutzung der Nationalsozialisten 
ausgegangen. Erweitert wurde dies zuweilen auch auf den Gebrauch in nationa-
listischen, völkischen Kontexten der Romantik – und in der als deren Fortfüh-
rung verstandenen institutionalisierten Volksmusikpf lege und Schlagermusik. 
Dieser gebrochenen Tradition nach 1945 könne man nur Herr werden, indem 
man deutsche Volksmusik linkspolitisch und demokratisch kontextualisiere und 
interpretiere.

Dieser sich ab der zweiten Hälfte der 1970er Jahre zunehmend auf Deutsch-
Folk-Bands verengende Diskurs offenbart in den Reaktionen dieser Bands, dass 
deren Argumente sich im Wesentlichen mit denen der Zeitschriften-Akteur*innen 
deckten. Man sah zwar durchaus Romantisierungstendenzen innerhalb der Ad-
aption deutschsprachiger Folklore. Deutsch-Folk-Akteur*innen wehrten sich 
aber gegen eine Verfemung als Schlagermusik oder Happy-Folk, sowie gegen den 
Vorwurf, sie stünden für eine massenmedial-kommerzielle, rechts-konservative 
bzw. reaktionäre Interpretation deutschsprachiger Folklore. Gerade wegen der 
Korrumpierung durch die NS-Diktatur sei es notwendig, sich mit deutschspra-
chiger Folklore auseinanderzusetzen, um sie demokratisch umzudeuten. Auch 
aufgrund der (vermeintlichen) Vereinnahmung durch die Musikindustrie und 
die Massenmedien sei es eben notwendig, Folk-Musik diesen Institutionen zu 
entreißen und dem Volk als Mittel der Kommunikation zur Verfügung zu stel-
len und somit zu einer Verbreitung von Basisdemokratie und einer politischen 
Partizipation beizutragen. Gekontert wurde damit auch gegen den Vorwurf, 
Deutsch-Folk-Bands böten dem Publikum allein Musik zum Konsumieren dar. 
Diese Politisierung solle sich auch auf die in Folk-Revival-Kreisen skeptisch ge-
sehenen Liebeslieder erstrecken, wobei implizit mit Brechts Politisierung aller 
Lebensbereiche für eine Aufwertung sentimentaler Inhalte argumentiert wurde.13 
Deutsch-Folk-Bands deuteten somit – wohl auch vor dem Hintergrund gleicher 
politischer und musikalischer Sozialisation – die Argumentationsstrategien des 
sich besonders zwischen 1975 und 1985 ausgetragenen Diskurses um, um sich 
gegen Ausschlussmechanismen und auch gegen eine vehement bis dogmatisch 
formulierte Deutungshoheit zu behaupten.

13 �  	An anderer Stelle auch Knoll 1966: 4; Kachler et al. 1975: 33.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 185

Literatur

Primärliteratur14

Adamek, Karl (1978). „Musikalische Bedürfnisse und Verhaltensweisen von Arbei-
terjugendlichen und Entwicklungsprobleme einer demokratischen Musikkul-
tur“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Musikkultur 3 (1), S. 9–13.

Ahlbrand, Klaus (1980). „Nach eigener Wahl…“ In: Michel. Folkzeitung 3 (6), S. 36f.
Alpha, Burt (1973). „Volkslied heute. Ein Beitrag zur Diskussion um das Volkslied 

und seiner Funktion.“ In: Sing In. Magazin für Kabarett Song Chanson 2 (3), S. 21–23.
Anon. (1974). „Meinung.“ In: Folk-Magazin 1 (3), S. 23f.
Anon. (1975a). „15. & 16. Elster Silberf lug: ‚Ich fahr dahin‘, Hansa, der andere song 

88 708 OU,17.90 DM und Singspiel: ‚Singspiel‘, RCA PPL 1-4056, 22.- DM.“ In: 
Folk-Magazin 2 (5), S. 40.

Anon. (1975b). „Festival.“ In: Folk-Magazin 2 (3), S. 17–19.
Anon. (1975c). „Inhalt.“ In: Folk-Magazin 2 (2), S. 3.
Anon. (1977). „Konzept. 2. Tübinger Folk- und Liedermacher-Festival. 1000 Jahre 

Unrecht machen noch keine Stunde Recht.“ In: Lied. Chanson. Folklore 1 (3), S. 25f.
Anon. (1980). „Reifrock.“ In: Folk Magazin. Zeitschrif t für Folk Song Kabarett 7 (4), S. 31.
Anon. (1981). „Frauen in der Rockmusik – Ein kurzer Überblick über die geschicht-

liche Entwicklung“ In: Troubadoura. Frauenmusikzeitung 4 (1), S. 4f.
Barbara [Bauermeister, Barbara] (1978). „Darf Frauenmusik aggressiv sein?“ In: 

Troubadoura. Frauenmusikzeitung 1 (1), S. 5f.
Borg, Gabi (1979). „...dann stopf ich sie inʼn Habersack... Frauenfeindlichkeit im 

deutschen Volkslied.“ In: Troubadoura. Frauenmusikzeitung 2 (3), S. 14f.
Brocker, Michael (1978). „Folk oder nicht Folk?“ In: Michel. Folkzeitung 1 (3), S. 3.
Cless, Olaf (1980). „Der Fall Knesel oder Seit 5 Uhr 45 wird zurückgesungen. Wie 

die Plattenfirma RCA schwarzbraune Pennälerverse salonfähig machen will.“ 
In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Musikkultur 5 (1), S. 7.

Debus, Helmut (1980). „Frisia – non cantat?“ In: Michel. Folkzeitung 3 (6), S. 16f.
Degenhardt, F. J. [Franz Josef] (1974). „Meinung. Zum Thema: Polit-Lied. Vorsicht 

vor privaten Liedern!“ In: Folk-Magazin 1 (4), S. 24–26.
Faure, Jean (1981). „Die neue Chorbewegung.“ In: Michel. Folkzeitung 4 (6), S. 14f.
Fiedel Michel (1975). „Warum spielen wir deutsche Volksmusik?“ In: Folk-Magazin 

2 (2), S. 33f.
Fleischmann, Hans (1982). „Die autoritäre heile Welt des Bum-Tschacka-Bum-

bum-Tschack. Musik als Desensibilisierung. Eine Polemik gegen den Hard 
Rock.“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Musikkultur 7 (2), S. 5f.

14 �  	Die hier in eckigen Klammern aufgeführten Namen weisen auf die vermute Autor*innenschaf t 
(Klarnamen) hin.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler186

Frahm, Eckhart/Alber, Wolfgang (1978). „An den Mischpulten der Volkskultur. An-
merkungen und Thesen zur Folk-Szene ʼ77.“ In: Jahrbuch für Volksliedforschung 
23. Hg. v. Rolf Wilhelm Brednich. Berlin: Erich Schmidt, S. 43–68.

Frey, Jürgen/Legath, Jürgen (1978). „Achim Reichel. Deutscher Rock bei vollem Be-
wußtsein Teil II.“ In: Sounds. Das Musik-Magazin 12 (1), S. 36–43.

Fritz, Uwe (1980). „So ist das mit Deutsch.“ In: Michel. Folkzeitung 3 (4), S. 7f. und 10f.
ga [Alexander, Gerhard] (1977a). „13. & 14. Elster Silberf lug: ‚Komm in meinen Ro-

sengarten‘, Stockfisch LP 5005, Fiedel Michel: ‚Live‘, Stockfisch LP 5008, beide 
Normalpreis.“ In: Folk-Magazin 4 (2), S. 37.

ga [Alexander, Gerhard] (1977b). „Ach, Reginald, du weißtʼs doch besser!“ In: Folk-
Magazin 4 (4), S. 15f.

ga [Alexander, Gerhard] (1979). „Wildgänse.“ In: Folk Magazin. Zeitschrif t für Folk 
Song Kabarett 6 (3), S. 31.

Gillig, Manfred (1978a). „Die deutsche Folk-Szene. Rückzug in die Innerlichkeit, 
neues Selbstbewusstsein oder was?“ In: Sounds. Das Musik-Magazin 12 (4), S. 
48–52 und 54f.

Gillig, Manfred (1978b). „Die deutsche Folk-Szene, Teil III und Schluß. Folk fürs 
Volk und was sonst?“ In: Sounds. Das Musik-Magazin 12 (6), S. 52–54 und 56f.

Gliniorz, Gert (1977). „FOLK! Was ist das?“ In: Michel. Folkzeitung 1 (0), S. 2f.
Grünberg, Ingrid (1977). „Neue Musik statt alte Kategorien. Bemerkungen zum 

historischen Verhältnis von Ernster und Unterhaltender Musik.“ In: Eiserne 
Lerche. Hef te für eine demokratische Musikkultur 2 (1), S. 6–9.

Hanneken, Bernhard (1981). „Die Folkszene in der BRD. Eine ‚Experten‘-Diskus-
sion.“ In: Michel. Folkzeitung 4 (1), S. 4–6 und 8.

Hanneken, Bernhard (1984). „Folk… Volksmusik… Musik der Völker… Ein Gespräch 
mit Dr. Jan Reichow (WDR). Funk-Folk Teil 2.“ In: Michel. Zeitschrif t für Volks-
musik 7 (6), S. 38–41.

Hanneken, Bernhard (1990). „Deutschfolk ʼ90. Gedanken zu einem Thema“. In: 
Folk Michel 13 (1), S. 37f.

Hippen, Reinhard (1977). „Zur Entstehungsgeschichte der deutschen ‚Chanson- 
und Folklorefestivals‘.“ In: Lied. Chanson. Folklore 1 (3), S. 6–12.

hm [Mees, Heinz] (1977). „‚Zupfgeigenhansel 2‘, Pläne S 19 F 902, Normalpreis.“ In: 
Folk-Magazin 4 (3), S. 33.

hm [Mees, Heinz] (1978). „Achim Reichel ‚Regenballade‘. LP, Nova 6.23431, Nor-
malpreis.“ In: Folk Magazin. Zeitschrif t für Folk Song Kabarett 5 (6), S. 31.

hm [Mees, Heinz] (1979). „Besser nur instrumental.“ In: Folk Magazin. Zeitschrif t für 
Folk Song Kabarett 6 (3), S. 32.

hmt (1978). „6. Lilienthal: ‚Lieder und Tänze‘, FolkFreak/Stockfisch FF 1001, LP, 
Mittelpreis.“ In: Folk Magazin. Zeitschrif t für Folk Song Kabarett 5 (3), S. 11.

Holzrädchen (1976). „Deutsch-Folk.“ In: Folk-Magazin 3 (5), S. 7–9.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 187

James, Barbara (1976). „Fiedel Michel. Deutsche Folkgruppe. Folkshop. AllP 191. 
Fiedel Michel. No. 4. Folkshop. AllP 199. Singspiel. Wolfgang Leyh, Wolfgang 
Klumb Jörg Suckow, RCA PPL 1-4056 (26.21484 AS).“ In: Jahrbuch für Volkslied-
forschung 21, Hg. v. Rolf Wilhelm Brednich. Berlin: Erich Schmidt, S. 239f.

James, Barbara (1977a). „Fiedel Michel live. Braunschweig, Stockfisch, 1977. SF 
5008. Zupfgeigenhansel. Volkslieder 1. Dortmund, Pläne, 1976. S 19 F 901, F. 
Liederjan. Deutsche Volkslieder aus 5 Jahrhunderten. Live aus der Fabrik. 
Hamburg, Elektra, 1976. ELK 52 042 (B). Tom Kannmacher & Jürgen Schöntges 

… Wer jetzig Zeiten leben will … Dortmund, Pläne, 1976. TK/JS – 01/76. Per-
ry Friedmann, Passing through. Dortmund, Pläne, 1976. (Serie Folk 8) S 18 F 
8000.“ In: Jahrbuch für Volksliedforschung 22. Hg. v. Rolf Wilhelm Brednich. Ber-
lin: Erich Schmidt, S. 204f.

James, Barbara (1977b). „Versuch einer Beschreibung der deutschen Folk-Szene 
76.“ In: Jahrbuch für Volksliedforschung 22, Hg. v. Rolf Wilhelm Brednich. Berlin: 
Erich Schmidt, S. 113–118.

Jauch, Eric Oluf (1977). „Wieder die alte (Dreh)leier?“ In: Sounds. Das Musik-Magazin 
11 (4), S. 48–50.

Kachler, Helmut/Groß, Karl-Heinz/Vogt, Hans/Mauch, Reinhard (1975). „Rein-
hard Mey.“ In: Folk-Magazin 2 (4), S. 33–35.

Kaiser, Rolf-Ulrich (1968). „Materialien. Zu einem Buch, das ich nie schreiben 
wollte.“ In: Song. Deutsche Underground-Zeitschrif t 3 (2), S. 30f.

Kamp, Michael (1977). „Hannes Wader singt Arbeiterlieder.“ In: Michel. Folkzeitung 
1 (0), S. 11.

Kannmacher, Tom [Thomas] (1975). „Gibt es noch ein deutsches Volkslied?“ In: 
Folk-Magazin 2 (2), S. 31–33.

Kannmacher, Tom [Thomas] (1982). „Es lässt mir keine Ruhe. Gedanken eines 
Folk-Instrumentalisten in der BRD.“ In: Michel. Folkzeitung 5 (3), S. 44–46.

Kehr, Manfred (1978). „Das Volkslied. Versuch einer Begriffserklärung.“ In: Michel. 
Folkzeitung 1 (5), S. 9–11.

Kerbs, Diethart (1977). „Eröffnungsrede beim ersten Waldeckfestival 1964.“ In: 
Lied. Chanson. Folklore 1 (3), S. 4f.

Klönne, Arno (1966). „Brennpunkt 1848.“ In: Song. Chanson Folklore Bänkelsang 1 (1), 
S. 20f.

Klönne, Arno (1967). „Anmerkungen zum politischen Lied.“ In: Song. Chanson Folk-
lore Bänkelsang 2 (2), S. 48–50.

Knoll, Joachim H. (1966). „Politisch Lied – ein garstig Lied.“ In: Song. Chanson Folk-
lore Bänkelsang 1 (1), S. 4–7.

Kröher, Hein (1974). „Praxis. Gesangstil. Gesangstechniken. Vorbilder und Leit-
sterne.“ In: Folk-Magazin 1 (4), S. 35–37.

Kröher, Michael/Queskedatdann (1977). „Deutsch-Folk.“ In: Folk-Magazin 4 (1), S. 
10–13.

ʼ

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler188

Kröher, Oss (1974). „Oss Kröhers Meinung.“ In: Folk-Magazin 1 (1), S. 5.
Kühn, Peter (1982). „Wenn die Soldaten... Soldatenlieder. Teil 6.“ In: Folk Magazin. 

Zeitschrif t für Folk Song Kabarett 9 (5), S. 66.
Kuhnke, Klaus (1968). „Pop.“ In: Song. Deutsche Underground-Zeitschrif t 3 (2), S. 27–29.
Larynx (1976). „[Ohne Titel].“ In: Folk-Magazin 3 (5), S. 10f.
Limpinsel (1975). „Die Notwendigkeit, sich heute noch mit deutschsprachigen 

Volksliedern zu Beschäftigen.“ In: Folk-Magazin 2 (2), S. 34f.
Lipping, Margitta (1977). „Zwischen politischem Anspruch und Showbusiness? Be-

merkungen zum Phänomen des... bundesdeutschen Folklore-Booms.“ In: Lied. 
Chanson. Folklore 1 (3), S. 15–21.

Löppmann, Horst/Reusch, Jürgen (1981). „Plattdeutsche Szene.“ In: Michel. Folkzei-
tung 4 (3), S. 36–39.

Maier, Rainer (1978). „‚mund art ‚78‘.“ In: Folk Magazin. Zeitschrif t für Folk Song Ka-
barett 5 (5), S. 5f.

Mandel, Róbert (1982). „Ungarische Volksmusikinstrumente.“ In: Folk Magazin. 
Zeitschrif t für Folk Song Kabarett 9 (7), S. 106–107.

Maske, Ulrich (1977a). „Hannes Wader. Nicht singen wie die Vögelein.“ In: Sounds. 
Das Musik-Magazin 11 (1), S. 38–40.

Maske, Ulrich (1977b). „Wo man singt, da laß dich ruhig nieder. Aber: auch böse 
Menschen singen Volkslieder.“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische 
Musikkultur 2 (2), S. 9–12.

Meyer, Michel (1978). „Emma Myldenberger.“ In: Michel. Folkzeitung 1 (5), S. 15 und 17.
mik [Kleff, Michael] (1989). „Folk im Radio“. In: Folk Michel 12 (1), S. 20–23.
Rebscher, Reno [Rainer] (1976). „Und noch einmal Reno:“ In: Folk-Magazin 3 (5), S. 11f.
Redaktion (1978a). „Lieber Leser.“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Mu-

sikkultur 3 (2), S. 2.
Redaktion (1978b). „Lieber Leser.“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Mu-

sikkultur 3 (4), S. 2.
Redaktion/mk [Kamp, Michael]/bh [Hanneken, Bernhard] (1982). „Michel-LP des 

Jahres.“ In: Michel. Folkzeitung 5 (2), S. 20f.
Reddig, Christa/Nyffeler, Max (1976). „Volkstümlichkeit – Popularität. Einige 

Überlegungen zum Umgang mit Schlagern und Unterhaltungsmusik.“ In: 
Eiserne Lerche. Textdienst mit Noten Texten Information Diskussion 1 (1), S. 14–16.

Rögner, Stephan (1976). „Nachlese. Festivals mit Alternativprogrammen.“ In: 
Eiserne Lerche. Textdienst mit Noten Texten Information Diskussion 1 (4), S. 5f.

Rosenegger, Elvira (1979). „Der schlimme Sexprotzkult auf der Bühne. Polemische 
Einladung zur Diskussion.“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Mu-
sikkultur 4 (2), S. 8.

Roßmann, Andreas (1973). „Steeleye Span. Portrait einer Folkrock~Gruppe.“ In: 
Sounds. Das Musik-Magazin 7 (5), S. 30–34.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 189

Roßmann, Andreas (1978). „Wie provinziell ist Kunst aus der Provinz. Anmerkun-
gen zur Dialektkultur anlässlich des Festivals ‚mund art 78‘ in Schifferstadt.“ 
In: Sounds. Das Musik-Magazin 12 (7), S. 14f.

Rothschild, Thomas (1976). „Die Wiederkehr des Volksliedes. Fazit einer sanges-
seeligen Saison.“ In: Die Zeit 31 (32) (Sg.: DKA LN/Bb/2), S. 29f.

Schöntges, Jürgen/Kannmacher, Tom (1977). „Jürgen Schöntges Tom Kannma-
cher.“ In: Folk-Magazin 4 (1), S. 17–25.

Schumann, Gerd (1977). „‚Punk-Rock‘ – das neue Geschäft mit Verzweif lung und Ag-
gression.“ In: Eiserne Lerche. Hefte für eine demokratische Musikkultur 2 (4), S. 9–11.

Schwedes, Birgit/Flacke, Uschi/Sponheuer, Bernd (1977). „‚Das ist regelrechte 
Drecksarbeit‘. Gespräch mit Hannes Wader über die gegenwärtige Volksliedbe-
wegung.“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Musikkultur 2 (2), S. 12–15.

Siniveer, Kaarel (1981). Folk Lexikon, Reinbek: Rowohlt Taschenbuch.
Sponheuer, Bernd (1977). „U- und E-Musik. Zum allgemeinen Verhältnis von 

Kunst- und Unterhaltungsmusik bei Hanns Eisler.“ In: Eiserne Lerche. Hef te für 
eine demokratische Musikkultur 2 (1), S. 5f.

Steinbiß, Florian (1984). Deutsch-Folk. Auf der Suche nach der verlorenen Tradition. Die 
Wiederkehr des Volksliedes. Frankfurt am Main: Fischer.

Stern, Dietrich (1977). „Der Sound raunt im Background. Über ästhetische und poli-
tische Konsequenzen eines Musik-Schlagworts. Vorspiel in (auf?) der Eisernen 
Lerche.“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine kritische Musikkultur 2 (4), S. 11f.

Stöhr, Willibald (1978). „Volksmusik und Volkstümlichkeit. Zur Aktualität Eislers.“ 
In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Musikkultur 3 (2), S. 9–11.

Thym-Hochrein, Nancy (1985). „Die Kunst des Findens.“ In: Michel. Zeitschrif t für 
Volksmusik 8 (4), S. 31–33.

UHe [Hetscher, Ulrich] (1983). „‚...kämpfen, um Arbeiter zu sein‘. Vorschau aufs 
Victor Jara-Treffen vom 14.–21. August.“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demo-
kratische Musikkultur 8 (2), S. 13.

Vogel, H. G. [Hans-Günther] (1978a). „Zum Thema VOLKSLIED.“ In: Michel. Folk-
zeitung 1 (3), S. 4f.

Vogel, H. G. [Hans-Günther] (1978b). „Zum Thema VOLKSLIED. Teil 2.“ In: Michel. 
Folkzeitung 1 (4), S. 3f.

Vogel, Hans-Günther (1979). „Volkslied. Teil 4 (Schluß).“ In: Michel. Folkzeitung 2 (3), 
S. 16f.

wb [Bast, Walter] (1983). „Intern.“ In: Michel. Zeitschrif t für Volksmusik 6 (6), S. 2.
wb [Bast, Walter], mk [Kamp, Michael] (1984). „MICHEL-LP des Jahres 1983.“ In: 

Michel. Zeitschrif t für Volksmusik 7 (2), S. 8–9.
Wenicker, Peter [Klaus Peter] (1978). „[Ohne Titel].“ In: Michel. Folkzeitung 1 (6), S. 

12–13.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler190

Weyer, Johannes (1982). „Da, da, da – Ich lieb dich nicht, du liebst mich nicht – was 
ist los mit der bundesdeutschen Rockmusik? NDW auf dem Weg in die Belang-
losigkeit?“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Musikkultur 7 (2), S. 7f.

Weyer, Johannes (1984). „Rockmusik – Männersache?“ In: Eiserne Lerche. Hef te für 
eine demokratische Musikkultur 9 (1), S. 12f.

wgr [Reinheimer, Wilhelm Gustav] (1981). „Reggae Summernight.“ In: Folk Maga-
zin. Zeitschrif t für Folk Song Kabarett 8 (3), S. 38.

Wicke, Peter (1982a). „Der Stoff, aus dem die sieben Brücken sind. Der eigene Weg 
der DDR-Rockmusik (1).“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Musik-
kultur 7 (3), S. 22f.

Wicke, Peter (1982b). „Der Stoff, aus dem die sieben Brücken sind. Der eigene Weg 
der DDR-Rockmusik (2).“ In: Eiserne Lerche. Hef te für eine demokratische Musik-
kultur 7 (4), S. 20f.

Willach, Michael (1979). „5. Tübinger Folk-Jazz-Rock-Kammermusik-Festival, 1.-
3.6.1979.“ In: Michel. Folkzeitung 2 (4), S. 7.

Zellner, Rainer (1981). „Ist es aus mit den Cowboys???“ In: Michel. Folkzeitung 4 (5), 
S. 22f.

Sekundärliteratur

Baumann, Max Peter (1996). „Folk Music Revival: Concepts Between Regression 
and Emancipation.“ In: Journal of the international Institute for Traditional Music 
(IITM) 38 (3), S. 71–85.

Brecht, Bertolt (1967). „Volkstümlichkeit und Realismus.“ In: Bertolt Brecht. Gesam-
melte Werke. Hg. v. Suhrkamp und Elisabeth Hauptmann (= Schriften zur Lite-
ratur und Kunst 2). Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 322–338.

Bühler, Marcus (2020). „ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“. Deutsch-Folk-Bands 
im popularmusikalischen Diskurs der BRD 1975-1985. Unveröffentlichte Master-
arbeit. Universität Hamburg, Institut für Historische Musikwissenschaft.

Dümling, Albrecht (2003). „Brecht, Bertolt.“ In: Die Musik in Geschichte und Gegen-
wart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik. Hg. v. Ludwig Finscher. Kassel u.a.: 
Bärenreiter u.a. (2. Auf lage), Sp. 793–798.

Eisler, Hanns (1973). Materialien zu einer Dialektik der Musik. Hg. v. Manfred Grabs. 
Leipzig: Reclam.

Funk-Hennings, Erika (1995). „Die Agitpropbewegung als Teil der Arbeiterkultur 
der Weimarer Republik.“ In: „Es liegt in der Luf t was Idiotisches…“. Populäre Musik 
zur Zeit der Weimarer Republik. Hg. v. Helmut Rösing (= Beiträge zur Popular-
musikforschung 15/16), S. 82–117.

Götsch, Katharina (2007). Linke Liedermacher. Innsbruck: Limbus.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ästhetisch schön, aber völlig geschichtslos“ 191

Hill, Juniper/Bithell, Caroline (2014). „An Introduction to Music Revival as Con-
cept, Cultural Process, and Medium of Change.“ In: The Oxford Handbook of Mu-
sic Revival. Hg. v. Juniper Hill und Caroline Bithell. Oxford: Oxford University 
Press, S. 3–42.

Holler, Eckard (2014). „Linke Strömungen in den Jungenschaften in der dj.1.11-
Tradition nach 1945.“ In: 50 Jahre danach – 50 Jahre davor. Der Meißnertag von 1963 
und seine Folgen. Hg. v. Jürgen Reulecke (= Jugendbewegung und Jugendkultu-
ren. Jahrbuch 9). Göttingen: V & R Unipress, S. 223–244.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (2015). Kulturindustrie. Auf klärung als Mas-
senbetrug. Hg. v. Ralf Kellermann. Stuttgart: Reclam.

Leyn, Wolfgang (2016). Volkes Lied und Vater Staat. Die DDR-Folkszene 1976–1990. 
Berlin: Ch. Links.

Morgenstern, Felix (2017). Folk Music in the German Democratic Republic. Exploring 
Lived Musical Experience and Post-War German Folk Music Discourses. Master-
arbeit. University of Limerick, Irish World Academy of Music and Dance.

Robb, David (Hg.) (2007). Protest Songs in East and West Germany since the 1960s. Ro-
chester: Camden House.

Ronström, Owe (2014). „Traditional Music, Heritage Music.“ In: The Oxford Hand-
book of Music Revival. Hg. v. Caroline Bithell und Juniper Hill. Oxford: Oxford 
University Press, S. 43–59.

Siegfried, Detlef (2017). Time Is on My Side. Konsum und Politik in der westdeutschen 
Jugendkultur der 60er Jahre. Hg. v. d. Forschungsstelle für Zeitgeschichte Ham-
burg, Göttingen: Wallstein (3. Auf lage).

Simmeth, Alexander (2016). Krautrock Transnational. Die Neuerfindung der Popmusik 
in der BRD, 1968–1978. Bielefeld: transcript.

Sygalski, Marc (2011). Das ‚politische Lied‘ in der Bundesrepublik Deutschland zwischen 
1964 und 1989. Am Beispiel von Franz Josef Degenhardt, Hannes Wader und Reinhard 
Mey (= eScripta. Göttinger Schriften für studentische Germanistik 1). Göttin-
gen: Seminar für Deutsche Philologie Georg-August-Universität Göttingen.

Abstract

This chapter explores the debate over the political commitment and role of Deutsch 
Folk (German folk) music in the West German folk revival movement from the 
mid-1970s to the mid-1980s, focusing on its parallel structures. Based on a dis-
course analysis of a large corpus of historical sources, particularly contemporary 
magazines from folk revival and popular music protagonists as well as academic 
publications, this chapter presents the different core themes that shape this dis-
course. These include the folk revival‘s reference to the ideas of Hanns Eisler and 
Bertold Brecht, the progressive reframing of the term „people,“ the legitimation of 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marcus Bühler192

German folk music in the face of conservative readings as well as the former Nazi 
usurpation and the dispute around how to adopt (German) folklore, with an emp-
hasis on criticizing rock music (inf luences) and sentimental music genres such 
as Schlager. By the mid to late 1970s, this discourse increasingly focused on the 
popular so-called Deutsch Folkbands, arguing over them and denying them a pro-
gressive and grassroots democratic commitment. In return, these bands claimed 
these attributes for themselves and their music, referencing the communicative 
and therefore democratic nature of folk music. At the same time, they emphasi-
zed a historical responsibility towards a more progressive reading of folk and a 
historically evolved democratic repertoire of German folk music (as gathered by 
the East German ethnologist Wolfgang Steinitz), making the same arguments as 
their magazine peers.

Biographische Information

Marcus Bühler ist Doktorand der Musikwissenschaften an der HfMT München. 
Von 2013 bis 2021 studierte er historische Musikwissenschaft an der Universität 
Hamburg. Dort schloss er sein Masterstudium mit einer Arbeit zum bundesdeut-
schen Folk-Revival ab. Während des Studiums arbeitete der Musikwissenschaftler 
als wissenschaftliche Hilfskraft im DFG-geförderten Projekt „Das Musikerexil in 
Shanghai 1938-1949“ von Dr. Sophie Fetthauer und unterstützte das Projekt „Lexi-
kon verfolgter Musiker und Musikerinnen der NS-Zeit“. Die 2021 begonnene Dok-
torarbeit an der HfMT trägt den Arbeitstitel „Musik durch die ‚Blume der Historizi-
tät‘. Das Folk-Revival in der DDR 1976-1990“. Kontakt: Marcus-Bueh@gmx.de

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007 - am 14.02.2026, 08:29:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

