
Die Ästhetik der Existenz im Streit der Fakultäten

Der Leibnizianer Alexander Gottlieb Baumgarten sieht in der Ästhetik eine wenn auch

niedereWissenschaft,weil sie bei allemvon ihmanerkanntenUnterschied imsinnlichen

Ausgangspunkt genausowie bei Leibniz vonder Logik der Abstraktion ausgeht,umOrd-

nungen zu bilden.Wissenschaft wie Kunst kommt das gemeinsameMittel der lesenden

Abstraktion und damit der lesenden Reinigung von Sinnlichkeit durch das lesende Sub-

jekt zu:

»So entstehen die Gegenstände methodischen Denkens und wissenschaftlicher Dar-

stellung, und zwar in Form von Allgemeinbegriffen. Und es erwächst daraus im Geist

der wissenschaftlich gebildeten eine durchaus vollkommene, oft schöne und auch in

engerem Sinne logischeWahrheit. […]. Ich wenigstens glaube, daß nur mit einem gro-

ßen und bedeutenden Verlust an materialer Vollkommenheit das hat erkauft werden

müssen, was in der Erkenntnis und in der logischenWahrheit an besonderer formaler

Vollkommenheit enthalten ist. Denn was bedeutet Abstraktion anders als einen Ver-

lust? Man kann, um einen Vergleich heranzuziehen, aus einem Marmorblock von un-

regelmäßiger Gestalt nur dann eine Marmorkugel herausarbeiten, wenn man einen

Verlust anmaterialer Substanz in Kauf nimmt, der zummindesten dem höherenWert

der regelmäßigen Gestalt entspricht.«1

Wissenschaft gilt damit zwar als vom Volk distinguierte Wissensform, ist aber im

Subjekt jenseits seines wissenschaftlichen Gegenstandes in jeder menschlichen Exis-

tenz als Streben zur Vollkommenheit in einer ästhetischen Erfahrung der reinen sich

überall durchhaltenden Identität schon angelegt. Wenn Geschmack somit anders als

in Frankreich zwar kein höfisches Wissen der gentils hommes, dafür aber ebenso nach

Baumgarten zumindest eine niedere Wissensform ist, dann ist diese Wendung im

deutschsprachigen Bereich anders als in Frankreich als Wendung zum Subjekt auch als

Kritik an der Privilegierung von Wissenschaft durch Ästhetik des Hofes motiviert: Es

ist eine demokratischere Variante, weil es weniger als Vorbild des Streites zwischen Hof

1 AlexanderGottlieb Baumgarten, TheoretischeÄsthetik, hg.v.Hans Rudolf Schweizer, Hamburg 1988,

S. 144f. (§ 560).

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

und zentraler Stadt für das Volk, sondern als Opposition gegen das Vorbild einesMacht-

feldes in alltäglichen Geschmacksformen als höhere Legitimation angesehen wird. Bei

allem Unterschied zu Baumgarten und Kant: Mit Baumgartens Ästhetik setzt der von

Kant fortgesetzte Niedergang der Allegorie ein. Setzt im deutschsprachigen Raum der

Massenmarkt an Lesern besonders massiv ein,2 weil es keine einheitliche Position der

Kontrolle an Spracherzeugnissen durch zentral kontrollierte königliche Privilegien wie

in Frankreich gab, konnte eben diese Bedrohung des Autors durch einen damit sich frei

bildenden Massenmarkt der Leser im zerstückelten ohne zentrale Macht kontrollierten

politisch deutschsprachigen Bereich zugleich deutlicher als in anderen Sprachen ne-

ben der durchaus wahrgenommenen Bedrohung des Autors durch den Massenmarkt

zugleich auch als Befreiung des Autors von einer staatlichen Kontrolle ohne vorherige

Prüfung durch den Salon empfunden werden. Gerade die politische Rückständigkeit

der deutschsprachigen Gebiete konnte als Vorteil einer Autonomisierung der Kunst in

der gegenüber dem âge classique Frankeichs fast ein Jahrhundert verspäteten deutschen

Klassik entstehen. Friedrich Schiller konnte als Autor der Räuber Stuttgart nach Andro-

hung der Zensur verlassen, ohne die Sprache aufzugeben. Und aufgrund der Kontrolle

in Frankreich waren einige Schriften von Diderot nicht erhältlich, aber wegen ihrer

Übersetzung ins Deutsche für die deutsche Aufklärung entscheidend, sowie deutsche

Aufklärung bei Lessing, Herder, Kant, Goethe und Hegel nicht ohne Diderot zu denken

ist. Subjektivierung ist also nie gleich Subjektivierung. Nicht die Autonomie ist dabei

das Problem, wie es schon einem Benjamin erscheinen mag, sondern die darin ver-

steckte Form der Reinheitsnorm, die auch Max Weber später in seiner Theorie reiner

Wertsphären verkennt. Existenz in Abstraktion von der Gesellschaft wird dann zum

Vorbild der sozial gereinigten Existenz für Gesellschaft. In der Ästhetik der Existenz

wird die existenzielle Distinktion von der Allgemeinheit zur vorbildlichen Reinheit der

Allgemeinheit, worauf Hegel seine Rechtsphilosophie als Realisierung der abstrakten

Rechtsperson im preußischen Staat als Vorbild für das Ende der Geschichte aller Ge-

sellschaften aufbaut. Zumindest hat Merleau-Pontys an Kants mit Ästhetik orientierten

Existenzialismus daher gesehen, dass Ästhetik nicht ein Nebenschauplatz der sie darin

verdrängenden Logik der Philosophie ist.

Baumgarten jedenfalls führt im 18. Jahrhundert nicht nur den Geschmack (gustus)

bezeichnenderweise einmal als einzelnen Sinn des Schmeckens (sapor) im Alltag an, der

jeden existenziell betrifft, sondern daher auch zugleich jede Existenz betreffende Tä-

tigkeit einer Abstraktion.3 Schmecken (sapor) durch den Mund und Haltung des Ge-

2 Martha Woodmansee, The Author, Art, and the Market. Rereading the History of Aesthetics, New York

1994, S. 11ff.

3 Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysik, in: Texte zur Grundlegung der Ästhetik, hg.v. Hans Ru-

dolf Schweizer, Hamburg 1983, S. 56/57 (§607): »Das sinnliche Urteilsvermögen [eigentlich falsche

Übersetzung, weil dies im Text mit facultatis diiudicandi im selben Paragraph an anderer Stel-

le richtig übersetzt ist, hier aber etwas anderes steht: Iudicium sensitivum und damit eigentlich:

das Sinnenurteil und nicht das Vermögen, Th.B.] ist der Geschmack [gustus] im weitesten Sinne

(Geschmack [hier steht dann aber: sapor, daher besser zu übersetzen mit: das Schmecken], Gau-

men, feine Nase). Die Kritik in der weitesten Bedeutung ist die Kunst der Beurteilung. Daher ist

die Kunst, denGeschmack zu bilden (ars formandi gustum) oder die Kunst, sinnlich zu urteilen und

das Urteil darzulegen, die kritische Ästhetik.«

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ästhetik der Existenz im Streit der Fakultäten 305

schmacks (gustus)werden zwar von ihmtheoretisch imNameneinerwissenschaftlichen

Ästhetik vor allem im lateinischenText unterschieden,aber umzuzeigen,dass ein gustus

als reinigende Abstraktion in jeder partikulären Sinnlichkeit des alltäglichen sapor vor-

handen ist. Die Voraussetzung für eine niedereWissensform der Ästhetik innerhalb der

Akademie sowie dennoch gegenüber dem Massenmarkt höhere Wissensform der aka-

demischenWissenschaft einer Ästhetik liegt nicht in den Objekten, sondern allein in ei-

nem Streben aller Individuen nach Abstraktion schon jenseits derWissenschaft, so dass

jedoch dann Ästhetik als soziale und daher noch nicht ganz reine Grundlage einer Hal-

tung zu höheremWissen verstanden werden muss. Daher ist für Baumgarten die Wis-

senschaft vom Schönen gegenüber dem Alltag auch eine Schönheit der Wissenschaft in

der Akademie, was von heute aus nicht einfach als Aufwertung, sondern in Doppelung

seiner Autorschaft verstanden werdenmuss: als Aufwertung des Alltags zur Distinktion

in der Akademie gegen den Hof und zugleich als bescheidene Abwertung seiner sozial

zu wenig von Logik geprägte Wissenschaft innerhalb der Institution der Akademie als

niedere Form des Wissens aber unter dem gemeinsamen Dach der Wissenschaften in

Opposition zum Hof. Es ist daher eine doppelte Synchronisierung der Abstraktion von

Gesellschaft als Vorbild fürReinheit einer Existenz zurGesellschaft imAlltag und auf der

Ebene imStreit der Fakultäten derWissensgesellschaften umdie sozial beste Vertretung

durch die Einnahme der niederen Position unter denWissenschaften, womit Kants Lö-

sung im Streit der Fakultäten vorgezeichnet ist.

Um sich jedoch als Wissenschaftsdisziplin einer institutionellen Institution wie der

Akademie als Prinzip der Anerkennung gemeinsamerWissenschaftlichkeit zu legitimie-

ren, bezeichnet Baumgarten die Poesie als die höchste vereinigende Spitze des ästheti-

schenBegehrens,weil das Lesen von Poesie allemöglichenBegehren in fiktionale Erzäh-

lung verschieben kann, so dass im Begehren nach Lesen das Begehren nach einer Abs-

traktion von allen Begehren sich als Ziel von jedem gustus zu geben scheint,was noch ein

letzter Rest der Allegorie ist.Wie in allenWissenschaften ist daher die Ästhetik eineWis-

senschaft,weil siewie alleWissenschaft auf dieReinheit einerEinheit imWissendrängt.

Aber dieser Logozentrismus hat den Preis, dass dann das Geschmacksurteil nicht allein

von einer Fähigkeit zur Reinheit im Subjekt, sondern von einem Gegenstand der kultu-

rellen Legitimation, nämlich der Poesie abhängig ist, womit wieder die Aufwertung des

Subjekts jenseits des Hofes im Namen seriöserWissenschaft etwas gekappt wird. Denn

damit ist die Analogie zwischen einer Scala der beiden Pole Reflexion und Sinnlichkeit

keine Scala der Reinigung allein der Existenz jenseits ihres sozialen Status mehr, weil

Baumgarten demHang nachWissenschaft nachgeben will. Kant richtet sich daher ein-

deutig gegen denWissenschaftsanspruch Baumgartens schon in einer Fußnote zum § 1

seiner Kritik der reinen Vernunft, wie auch in der späteren Kritik der Urteilskraftmit der Be-

gründung des reinen Geschmacks, in dem er keineWissenschaft unter den Gliedern der

Fakultät sehenkann,weil esnochzusehr vomsinnlichenObjekt abhängt,also in ihrer In-

teresselosigkeit nicht in demselbenSinne rein sein kannwie eine kritischeVernunft.Da-

für aber sieht Kant trotz Baumgartens Trennung von hoher und niederer Akademieposi-

tion sehrwohl deutlicher noch als Leibniz undBaumgartendieEinheit vonWissenschaft

mit Geschmacksurteilen allein in der Reinheit, die sich gegen den höfisch motivierten

Geschmacksdiskurs Frankreichs als Reinheit eines jeden Subjekts zeigen soll. Kurz: Die

Entsozialisierung Kants ist also dann historisch gesehen zugleich ein Soziologismus der

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


306 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Existenz, weil die Abstraktion von sozialer Anerkennung eines menschlichen Autors im

Naturschönen sich umso mehr als Disposition zur Reinheit einer Autorschaft für Ge-

sellschaftlichkeit schlechthin in seiner Aufklärung auszubreiten hat, wozu ihm Moritz

Begriff der Andacht verholfen hat.Hier und nicht in der Antike entsteht die Ästhetik der

Existenz als eine Art Haltung zur sozialen Hegemonie, weil Kant die Abstraktion von

sozialer Anerkennung jeder Existenz mit der Ausbreitung einer stilistisch reinen Sozia-

bilität der Existenz in seinerTheorie des reinenGeschmacksurteils als Synchronizität im

sensus communis zusammenführt, um damit allen Gesellschaften eine hegemoniale Auf-

klärung vorgeben zu können.

Daher steht Kantmit seiner drittenKritik in der humanistischen Tradition der Rein-

heit der Renaissance, so dass bei aller Transformation nicht das Ideal des quattrocentowie

beim frühen Panofsky von Kant her zu interpretieren ist, sondern Kant von der Renais-

sance: FürKant ist dieZeichnunghöher zubewertenals jedeMusikwie schonbei Leonar-

do, so dass er die Reinigung der Ästhetik auch wieder gegen die Aufwertung der Poesie

bei Baumgartens wenden kann. Er lehnt also Baumgartens Ästhetik eigentlich nicht ab,

sondern radikalisiert dessen Reinigung, indem er Lesen von einem phonetischen Lesen

der Poesie auf das ästhetische Lesen der Natur hin monopolisiert, die damit erst eine

Propädeutik für die Reinheit des Wissens ohne Objekt der Kunstproduktion im Alltag

für jeden und jede sein kann.

Bourdieu kritisiert im Nachwort seiner Feinen Unterschiede den Unterschied von Re-

flexions- und Sinnengeschmack in Kants der Urteilskraft als entsozialisierte Norm zwar,

aber sie versteht sich zugleich als eine sozial berechtigte Norm der Reinheit gegenüber

Frankreich. In ihrer historischen Stellung wird die sozial unterschiedliche Motivierung

nicht einfach nur als Negation von Sozialität, sondern als Synchronie von Entsozialisie-

rung und Soziologismus zur historischen Formationsregel der sozialen Reinheit für die

eigene Existenz zur Gesellschaft. Aufgrund Bourdieus Neukantianismus in Opposition

zumnietzscheanischen Foucault übersieht er, dass die Unterscheidung Kants historisch

vielmehr von Frankreich ausgeht.4 Denn schon Diderot macht die Unterscheidung des

Sinnengeschmacks von einem Geschmack der geistigen Reflexion.

»[…] und so besteht wieder eine Ähnlichkeit zwischen diesem geistigen Geschmack,

diesem Geschmack für die Künste, und dem sinnlichen Geschmack: denn wie der

Feinschmecker sofort die Mischung zweier Liköre empfindet und erkennt, so sieht

der Mann von Geschmack, der Kenner, mit einem kurzen Blick die Mischung zweier

Stilarten.«5

Diderot erinnert zwar in gewisserWeise noch an die verdrängte Ähnlichkeit von sexuell

eindeutig leiblich erfahrener Erotik mit dem scheinbar davor getrennten und damit

4 DieseMangel an historischer Hermeneutik wird an Bourdieus Verstoßwegen seines Kantianismus

eben von heute aus auch bei Herder deutlich, den er des »nationalisme réactionel« anklagt. Pierre

Bourdieu,Méditations pascaliennes, Paris 1997, S. 94. Von heute ausgehen kann in der Tat Herder für

Nationalismen gewonnen werden, ist aber klar von der Aufklärungstradition in seiner Zeit davon

zu unterscheiden.

5 Diderots Enzyklopädie. Eine Auswahl, hg.v. Manfred Naumann, Helga Bergmann u. Roland Erb, Leip-

zig 2001, S. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ästhetik der Existenz im Streit der Fakultäten 307

rein geistigen Kunstgeschmack im Feld der Macht: Auch der sozial erhöhte Geschmack

des Geistes ist eine Erotik in der Anreizung des Gegenstandes, aber daher auch anders

als später im deutschen Sprachbereich nie vollkommen gelöst vom ›Objekt‹. Diderots

Unterscheidung liegt schon die Ähnlichkeit der geistigen mit sinnlich leiblichen Ge-

schmacksformen zugrunde, um in der für beide reinigenden Abstraktion von sozial

geltender Anerkennung den Grund für die von jedem anzuerkennende Stilreinheit für

das Geschmacksurteil eines Mannes vonWelt zu sehen. Die Unterscheidung der beiden

Geschmacksformen in Sinnen- und Reflexionsgeschmack6 hat Kant daher nicht einfach

selbst als Norm aufgestellt, sondern die von Diderot angesprochene Synchronie einer

Abstraktion von sozialer Anerkennung als Norm für sozial anerkannte habitualisierte

Stilreinheit konsequenter als Diderot und Baumgartens zur Frage der Reinheit des

Subjekts gemacht, indem Sinnlichkeit umso weniger einem reinem Geschmack ent-

spricht, je mehr sie von einem gesellschaftlich legitimierten Objekt abhängt. Indem

Kant Sinngengeschmack und soziale Anerkennung wie Moritz identifiziert und damit

als Gegensatz zur Glorifizierung einsamer wahrer und damit reiner Andacht versteht,

kann allein die von Menschen nicht für ein Publikum gemachte Naturschönheit die

Maßgabe dieser Reinheit der Kommunikabilität sein. Die eigentliche Erfindung Kants

gegenüber Baumgarten, Schaftsbury oder der französischen Ästhetiker ist daher kei-

neswegs die Reinheit des interesselosen Wohlgefallens als reflexive Zurückdrängung

von Interessen, sondern die Radikalisierung der Stilreinheit von Diderot, die allein

im Subjekt als Ästhetik der stilreinen Existenz liegen soll. Dann wird jede Abstraktion

von Sinnlichkeit an der eigenen Existenz zur Ausrichtung auf eine stilistisch habituelle

Reinheit der Existenz zum Grund eines sich für jeglichen sensus communis reinigende

Form des sozialen Verhaltens.

Der Existenzialist Merleau-Ponty hat daher im Grunde verstanden, dass der mo-

derne Existenzialismus keineswegsmit Kierkegaards Subjektivismus erst entsteht, son-

dern mit Kants von jedem Inhalt abstrahierende ästhetische Erfahrung einer existen-

ziellen Stilreinheit des Sozialen, die mit der modernen Auflösung des Werkes für Äs-

thetik ebenso scheinbar modern wie nach rein autorloser Intersubjektivität im Tod des

produzierenden Kunstautors klingt. Kierkegaards existenzielle Verzweiflung als Grund

von Selbstsein ist daher nichts anderes als die Abstraktion durch Zweifel an sozial aner-

kannter protestantischer Religion, um den für Protestanten wahren Glauben der Kom-

munikabiltät aller Glaubenden zu begründen, der allein in privater Existenz des Zwei-

felns an anerkannter Gesellschaft erreichbar ist. Daher hat Kierkegaard dies zumindest

nicht alsÄsthetik, sondernals Sprung indenGlaubenbezeichnet.Es lässt jedochauch im

Rückblick auf Kant das Verhältnis vomPietistenMoritz und demAufklärer Kant die Am-

bivalenz von Religiosität und Ästhetik nur klarer hervortreten. Baudelaire hat nämlich

später in der Mitte des 19. Jahrhunderts die Austauschbarkeit von Ästhetik der Existenz

undReligiositätmit seinen Paradis artificiels im katholischen Bereich als Grundlage eines

modernen Glaubens im Existenzialismus erkannt. Eine Gesellschaft ist für den gläubi-

gen Kierkegaard eine Generation vor Baudelaire im rein protestantischen Bereich nur

so rein, wie man selbst ein existenzieller Meister des Zweifels an gesellschaftlichen Vor-

gaben ist, so dass der rastlose Arbeiter Webers im Protestantismus Kierkegaards zum

6 Im § 8 seiner dritten Kritik unterscheidet Kant »Sinnen-Geschmack vom »Reflexions-Geschmack«.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


308 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

rastlosen Zweifler des Subjekts für ideale Gesellschaft wird. Schon in Kants Postulat der

Unsterblichkeit seinerEthikzeigt sich,dassderMenschüber seinenTodhinausanseiner

Vervollkommnung rastlos weiterarbeiten muss, so dass Unendlichkeit seiner individu-

ellen Existenz angehört. In der Tat hat Foucault sehr spät erfasst, dass die Ästhetik der

Existenz in ihrerParadoxie vonEntsozialisierungundSoziologismuseinKernabendlän-

discher Hegemonie sein kann, aber er hat sie von der Moderne in die Antike projiziert,

um sie zum determinierenden Gesetz der Subjektivierung des Abendlandes zumachen.

Die Demokratie der Polis krankt nicht an der Ästhetik des Einzelnen als Vorbild für

die Gesellschaft, so wie im modernen Existenzialismus die verabsolutierte Suche nach

Selbstverwirklichungauchnicht allein fürHegemonie verantwortlich ist, sondern ander

mangelnden Gewaltenteilung im Glauben an die Reinheit der Mehrheit, welche die Ju-

risten im 19. Jahrhundertwiederholen.Nicht diemoderne existenzialistische Individua-

lisierung ist daher das Problem der Antike bis in die Moderne, sondern die Vorstellung

von einer allein durch Mehrheit ohne Gewaltenteilung funktionierenden Gesellschaft,

womit die Polis mit einer elektoralen Demokratie diese hintergeht. Schon Hegel glaub-

te, die Praxis einer Ästhetik für den tragischen Untergang der Polis verantwortlich ma-

chen zu müssen, womit er die moderne Ästhetik in die Polis projizierte, um die allein

juristisch im Staat abgesicherte abstrakte Person zum unüberbietbaren, weil dauerhaf-

ten Ziel der Geschichte erklären zu können. An der Individualisierung entzündet sich

dieses Problem eines Zusammenspiels von elektoraler Wahl und Gewaltenteilung, aber

die abstrakte Individualisierung ist gerade nicht das eigentliche Problem, sondern ihre

Nutzbarmachung für die Ablehnung von Gewaltenteilung mit einer profanen Ästhetik

der Existenz, die damit eine Grundlage einer Kritik an Hierarchie wie zur konservati-

ven Revolution sein kann: allodoxe Verwechslung von Bestätigung von Macht mit einer

Kritik an der unreinen, weil stets repressivenMacht.

Dass Kants in seiner Ästhetik des Geschmacksurteils die Abstraktion von Sinnlich-

keitmit Abstraktion vonderGesellschaft als Ästhetik derReinheit identifiziert, gibtKant

besonders deutlich in seiner ästhetischenWertung von Farben zu verstehen:

»Das Reine aber einer einfachen Empfindungsart, bedeutet: daß die Gleichförmigkeit

derselben durch keine fremdartige Empfindung gestört und unterbrochen wird, und

gehört bloß zur Form; weil man dabei von der Qualität jener Empfindungsart (ob, und

welche Farbe, oder ob, undwelcher Ton sie vorstelle) abstrahieren kann. Daher werden

alle einfachen Farben, sofern sie rein sind, für schön gehalten; die gemischten haben

diesen Vorzug nicht: eben darum, weil, da sie nicht einfach sind, man keinenMaßstab

der Beurteilung hat, ob man sie rein oder unrein nennen solle.«7

Rein ist die Wahrnehmung hier, weil die Bestimmung von Farben sich durch die Mög-

lichkeit allerVermischungendurchReduktionnachNewtonaufwenigeFarbenwie inder

ordnenden Wissenschaft erfassen lässt. Schön ist diese Reinheit, weil die vollkommen

apersonale Natur unserem subjektiven Verlangen nach orientierender Ordnung durch

Vernunft schon in der menschlich sinnlichen Wahrnehmung durch Abstraktion entge-

genzukommen scheint, als ob die Natur schon die für jedes Subjekt notwendige Fähig-

7 Kant, Kritik der Urteilskraft, ebd., S. 140 (§ 14).

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ästhetik der Existenz im Streit der Fakultäten 309

keit der reinigenden Reduktion der Empirie für Wissenschaft vollzogen hätte, wiewohl

für den transzendentalen KantNatur niemals als handelnde Person gelten kann,weil sie

kein empirischer Gegenstand, sondern nur eine subjektive Vorstellung ist. Folglich kann

eine Ästhetik der Reinheit keineWissenschaft sein.Das Entgegenkommen der vollkom-

men reinen, von Personalität gereinigtenNatur kann nur ein ›Als Ob‹ desHandelns sein,

als stünde dahinter ein intellectus archetypus, der von sozialer Anerkennung nicht abhän-

gigunddaher reinernochals diemenschlicheVernunft unddamit alsVorbild verstanden

werdenmuss.Aber darin zeigt sich auch ebenso deutlich die Einbettung der Abstraktion

von Interesse anSinnlichkeit indieTradition vomVorrangdes stummen,vonKommuni-

kation des öffentlichen Redens gereinigtes privates Lesen seit der Renaissance,wie einst

der disegno im quattrocento für das von der Stimme gereinigte rein retinale Lesen zum sen-

sus communis: »In der Malerei, Bildhauerkunst, ja allen bildenden Künsten, in der Bau-

kunst, Gartenkunst, sofern sie schöne Künste sind,« so Kant in seiner letzten Kritik, »ist

die Zeichnung dasWesentliche, in welcher nicht,was in der Empfindung vergnügt, son-

dern bloß,was durch seine Formgefällt, denGrund aller Anlage für denGeschmack aus-

macht. Die Farben, welche den Abriß illuminieren, gehören zum Reiz […].«8 Foucault

hat diese genuinmoderne Ästhetik der reinen Existenz leider auf die antikeKalokagathia

projiziert.

Essen lässt sich zwar funktional auf den subjektiven Körper als Sinnlichkeit verste-

hen,aberdies ist schoneineProjektion einerReinheitsvorstellung,weil es nie einfachdie

Sinnlichkeit gibt. So konnte Lévi-Strauss die klassisch marxistische Interpretation von

Essen als reine Formen der bloßen Befriedigung und damit als Gegenpol zu sozialer An-

erkennung verwerfen,weil eben das abstrahierendeDenken imAlltag des Essens immer

schon als Grundlage von symbolischer Kultur durch eine ArtWissen imwilden, vonWis-

senschaft noch unberührten Denken geformt ist, so dass das wilde Denken keineswegs

als reinesBegehrenbezeichnetwerdenkann. »Endlich begreiftman,daßdie natürlichen

Gattungen nicht ausgewählt werden, weil sie gut zu essen sind, sondern weil sie gut zu

denken sind.«9 Kultur ist im sozialen Sinn immer schon geformtes Begehren, so dass

die Vorstellung von reiner Sinnlichkeit der Bedürfnisbefriedung als Gegenpol zur Re-

flexion schon eine Monopolvorstellung der Reinheitsvorstellungmoderner Existenz ist,

die Kant mit seiner Unterscheidung von Sinn- und Reflexionsgeschmack radikaler zum

dauerhaften Stil der soziablen Existenz für jeden und jede zumachen versucht hat. Und

dies ist ebenso ein Grund, warum Foucault Lacans Unterscheidung von Begehren und

Bedürfnis als Gesetz für eine sozialeMachtanalyse 1976 im ersten Band seiner Geschich-

te der Sexualität zu Recht verwirft: Die verschiedenenBegehrensformen in unterschied-

lichen Kulturen sind in der Tat keine Verbesserungsformen der Befriedigung, so dass es

daher auch äußerst fraglich ist, ob es immer nur das eine Begehren gibt, das Foucault zu

Recht als Verlängerung eines Schattens desMonotheismus ins Begehren auch bei Lacan

kritisiert.

Geht man von sozial immer grundlegend verschiedenen ästhetischen Erfahrungen

aus, die keine Norm für Ausführungen von Befriedigung als Begehren rechtfertigt, ist

in der Tat die Anklage der Massenkultur als Mangel an ästhetischer Erfahrung von der

8 Kant, Kritik der Urteilskraft, ebd., S. 141 (§14).

9 Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt a.M. 1977, S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


310 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Position institutionell legitimerKulturbzw.desWissensnichts anderesalsdieKonstruk-

tion einer Hierarchie der Geschmacksformen als reines Begehren durch die Hierarchie

des Wissens, was Eco als apokalyptische Ablehnung von Massenästhetik zu Recht nicht

vonAdorno übernehmenwollte. Aber leider identifiziert Eco sogar selbst dieNormeines

Wissens mit einer angeblichen dannmonopolen Norm der Ästhetik.

»Wenn Depero auf futuristische Malweisen zurückgreift, um Plakate für die Produk-

te von Campari zu gestalten, oder wenn der Komponist von Timpan Alley Beethovens

Thema Für Elise übernimmt, um ein angenehmes Tanzstückchen zu machen, sind Kri-

terien des täglichenGebrauchs undVerbrauchs amZuge, nicht solche der ästhetischen

Erfahrung.«10

Im Gegenteil, dieser alltägliche Gebrauch ist sehr wohl geprägt von einer bestimmten

ästhetischen Erfahrung, aber eben nicht von einer privilegierten Norm des Wissen von

Entwicklung der Autor:innen imKunstfeld.Eco identifiziert hier dasmangelndeWissen

um Legitimierung der Kunst mit mangelnder Legitimität ästhetischer Erfahrung, was

definitiv nicht der Fall ist. Die imWissen hergestellte Norm versteht sich dann als Rein-

heit des Geschmacks, so dass selbst Eco dieser Fehler der versteckten Monopolisierung

durch Reinheit der Reflexion imWissen unterläuft.

Die Kritik an einer universalen Norm für Bedürfnisbefriedigung bedeutet keines-

wegs, dass Normen immer unberechtigt sind. So wie es kein Sprachspiel aller Sprach-

spiele gibt, so folgt daraus jedoch nicht, dass es keine Regeln in den Sprachspielen gibt.

Sprache hat zwar eine Logik, aber Sprache ist nie nur die Logik der Sprache, sondern

eben wieWittgenstein festhält, immer auch Gebrauch der Sprache und daher nicht nur

von interner Logik der grammatikalischen Ordnung der Sprache her zu verstehen. Fou-

caultsTheorie von derWissen-Macht-Spirale ist eine Vereinfachung in der Entwicklung

moderner Wissenschaften, weil es nie die eine Spirale gibt. Er übergeht die gedoppelte

Differenz in der modernen Entwicklung zwischen Wissen und Macht einerseits als Le-

gitimation im Feld und andererseits als Legitimation des Feldes unter Feldern, die kei-

neswegs dasselbe sind. Da in der ästhetischen Feier einer ursprünglichen Reinheit für

jegliche Kommunikation gerade der sozial unterschiedliche Gebrauch verschleiert wird,

konnte es selbst Eco in seinerKritik anAdornounterlaufen,diemedialeKommunikation

durchDifferenzierungdesWissens alsÄsthetikderReinheit rechtfertigenzumüssen.So

berechtigt Foucaults Kritik an der Seriosität des Wissens ist, so wenig ist dies ein Pro-

blem des Willens zum Wissen als vielmehr eines Hangs zur ästhetischen Reinheit der

Existenz, die jedoch schon bei Nietzsche zwischen Ästhetik und Religion der Reinheit

oszilliert.

Es ist nun diese Differenz zwischen ästhetisch reinem Ausstellungswert und Wis-

sensakkumulation, die in einer modernen disziplinär-philosophischen Ästhetik nach

wie vor mit Kant als universale Reinheit der Ästhetik für jede Existenz gewertet wird:

»Wir können einen Menschen anschauen, um zu sehen, wie er heute drauf ist,« so ein

Buch des philosophischenWissens zur zeitgenössischen Disziplin der Ästhetik,

10 Umberto Eco, Apokalyptiker und Integrierte. Zur kritischen Kritik der Massenkultur, Frankfurt a.M.

1984, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ästhetik der Existenz im Streit der Fakultäten 311

»oder in der Betrachtung seines Aussehens verweilen. Wir können beim Zuschlagen

der Autotür hören, ob sich die Tür geschlossen hat oder den ›satten‹ Klang der Tür ge-

nießen. […]. Wir können eine Bagatelle von Webern als Hupsignal benutzen oder als

ein hochdramatisches Musikstück hören.Wir können in einer Beuysschen Badewanne

ein Reinigungsproblem sehen oder eine plastische Arbeit.«11

Selbstverständlich verfügt jeder über die Fähigkeit zur ästhetischenWahrnehmung,wie

auch medizinische Forschungen zu Gehirnleistungen bestätigen.12 Aber aus dieser be-

rechtigten Annahme lässt sich genauso wenig die Norm eines Geschmacks für alle ab-

leiten, wie es auch laut Wittgenstein zu Recht nicht möglich ist, von einer gemeinsa-

men Fähigkeit zu sprechen das Sprachspiel für alle soziale Gebrauchsformen in grund-

legend sich immer unterscheidenden Sprachspielen abzuleiten.Die Beschreibung eines

geeintenWir ästhetischer Erfahrung übergeht dann den hermeneutischen Unterschied

des wissenden Beobachters zu den Beobachteten, indem das Sprachspiel des Beobach-

ters zur Norm wird, die sich von den realen Gebrauchsformen der Ästhetik als Norm

der Reinheit zu abstrahieren weiß: Niemals handelt es sich jedoch um dieselbe Positi-

on desjenigen, der banales Hupsignal ästhetisch hört und der Position des wissenden

Hörens von Zwölftonmusik: Die gleichsetzende Wertung von banalem Hupton und an-

strengendemHören als Ästhetik entspricht dem intellektuellen Beobachter und seinem

genuin intellektuellen Geschmack, der auch als sogenannter ›Allesfresser‹ in der Rezep-

tion gilt, weil er z.B. Comic und Kafka, Techno und Zwölftonmusik oder ebenHupe und

Zwölftonmusik zugleich ästhetisch zu bewerten vermag,um sichmit dieser Rezeptions-

haltung gerade von jenem massenhaften Geschmack im sozialen Sinne als reinere und

damit normative Ästhetik gegen diejenigen abzugrenzen, die nur Comics, Techno oder

einHupsignal rezipieren.Der ›triviale‹ und sozial verschmutzte Leser verfügt nicht über

den durch Arbeit angeeigneten Schlüssel desWissens etwa für Zwölftonmusik, das ihm

zu wenig ästhetisches Vergnügen bereitet, weil er in seinem wenig gebildeten Notwen-

digkeitsgeschmack (Bourdieu) nie etwas anderes erfahren hat als das, was die ökonomi-

sche Notwendigkeit des Alltags ihm zur Rezeption in seiner existenziellen Lebensform

vorgegeben hat. Spätestens bei den die Beuysschen Badewanne reinigenden SPD-Frau-

en ist ihre Handlung daher gar nicht mit einer allen Menschen gleich befähigten Ästhe-

tik zu entschuldigen, sondern damit, dass die Frauen nicht das privilegierteWissen zur

Entschlüsselung eines Kunstwerks haben konnten, das selbstverständlich sozial erlernt

werden kann und daher gar nichts mit einer allen Menschen möglichen Kompetenz zur

Ästhetik entschuldigt werden muss. So sehr es zur Aufklärung gehört, dass jeder und

jede seinen/ihren eigenen Geschmack hat, so sehr prägt Wissen nur einen bestimmten

Geschmack und ist nicht quaWissen normativ für jeden Geschmack. AberWissen kann

sehr wohl für das Verstehen von Kunstproduktion eine Norm sein, weil diese immer auf

Wissen sozialer und historischer Relationen aufbaut.

Daher existiert nun heute die Reinheit in der Ästhetik der Existenz nicht nur als Abs-

traktion von sozialer Position, sondern ebenso in ihrem Gegenteil eines Soziologismus.

»Im Falle des Kunstfeldes,« so der Soziologe Andreas Reckwitz,

11 Martin Seel, Ästhetik des Erscheinens, München u. Wien 2000, S. 63.

12 Semir Zeki, Inner Vision. An Exploration of Art and the Brain, Oxford, 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


312 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

»ist das amNeuen interessierte Publikum jedoch ein ästhetisch orientiertes: Nicht das

kognitive Neue der Theorien oder Entscheidungen, nicht der Fortschritt der Wissen-

schaften oder gesellschaftliche Reformen bilden den Fokus der Aufmerksamkeit, son-

dern künstlerische Originalität.«13

Bourdieus empirische Studien zur Kulturproduktion dagegen belegen mit qualitativer

Empirie das Gegenteil, dass jede künstlerische Avantgarde des Neuen dazu gedrängt

wird, ihre Position imFeldderKunst zu reflektierenunddamit über das sichdifferenzie-

rendeWissen der historischen Folgen der aufeinander aufbauenden neuen Innovationen

gegenüber dem Markt der ästhetischen Gefälligkeiten zu verfügen.14 Reckwitz be-

schreibt daher keineswegs die dem Kunstfeld eigene soziale Differenzierung im Kampf

um die Norm für Innovationen, sondern identifiziert das Kunstfeld lediglich in quan-

titativer statistischer Manier mit demjenigen Teil, welcher die in den Grenzen des

Massenmarkts eingeschlossenen gefälligen Variationenmehrheitlich bedient. Kunst ist

dann das, was ästhetisch als originell gefällt und hat nichts mit einer Akkumulation an

kulturellem Kapital im Feld zu tun, in dem es keineswegs mehr um das ästhetische Ge-

fallen geht.Das ist aber dann die umgekehrte Allodoxie zu Adornos Kulturpessimismus,

nach der zwar ästhetische Vorstellungen außerhalb der legitimen Wissenschaft nicht

mehr abgelehnt werden, aber dafür das Feld der Kunst eben nichtmehr als eigeneNorm

der Wissensproduktion verstanden wird. Innovation wird zum Anhängsel der durch

mediale Aufmerksamkeitsökonomie gemachten mehrheitlichen Rezeption erklärt, um

es damit zum angeblich orthodoxen Gegenstand einer Soziologie der reinen Sozialität

erklären zu können.Damit kannman zwar demKulturpessimismus Adornos entgehen,

aber dieserwird dannmit einem für Soziologie typischen Pessimismus gegenüber Auto-

nomisierungen von Kultur ersetzt, wie schon Benjamin die Autonomie des l’art pour l’art

als undemokratische Bürgerlichkeit verwirft, die es angeblich zu überwinden gelte. Die

Verleugnung des Sozialen kann also nicht nur eben gerade ein fait social des autonomen

Kunstfeldes sein, wie Adorno einst zu Recht gegen Kulturalismus anmahnte.15 Ebenso

kann jedoch umgekehrt auch der betonte Soziologismus den historischen fait social in

der Differenzierung übersehen lassen, wie auch Kants Subjektivismus nicht einfach

entsozialisierend, sondern zugleich sozialisierend sein will.

Die angebliche demokratische Wertung der Kunst als vorbildliche Demokratie der

Ästhetik für jeden Geschmack definierte auch lange Zeit den Kolonialismus der west-

lichen Moderne, die sich als unschuldiges Vorbild für jeden Ausstellungswert weltwei-

ter Kunst empfand. Ästhetiken aus ehemals kolonialen Ländern sind daher nicht wegen

der anderen Ästhetik kritisch, wie so manche Medien ohne Kenntnis der Produktions-

verhältnisse allein aufgrund von Wahrnehmung schließen, sondern weil sie sich gegen

den Glauben einer dissonanzfreien Identifikation von westlichemWissen der Moderne

mit vorbildlicher Ästhetik für alle richten, so dass aus kolonialen Ländern stammende

13 Andreas Reckwitz, Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher Ästhetisierung, Berlin

2012, S. 65.

14 Pierre Bourdieu,Die Regeln der Kunst.Genese und Struktur des literarischen Feldes, Frankfurt a.M. 2001,

S. 471.

15 TheodorW. Adorno,Ästhetische Theorie, hg.v. Gretel Adorno u. Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 1973,

S. 340.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ästhetik der Existenz im Streit der Fakultäten 313

Autor:innen sehr wohl antikoloniale Kunst in Kunstzentren wie New York produzieren

können.

DieDoppelung vonReligiosität und Ästhetik bzw.Entsozialisierung und Soziologis-

mus wird besonders am Feiern der Ähnlichkeit deutlich, wennman die Beurteilung von

Kasimir Malewitsch und Anni Albers im Bauhaus vergleicht. Zu Recht wurde etwa das

SchwarzeQuadrat vonMalewitsch vomBauhaus nur unter Protest angenommen,weil die

Begründung seines Autors, es handele sich um eine Religion fast zur Ablehnung geführt

hätte,16 weil gerade der dissonante Abstand derWissenskontexte in der Differenzierung

zwischen Religion und Kunst in der Gleichheit der ähnlichen Zeichen bzw. des ästheti-

schen Ausstellungswertes vomAutor negiert wurde.Gleichwohl ist dieserModernismus

in seiner Kritik des religiösen Kultwertes noch vom Fetischismus des Ursprungs im rein

wahrnehmbarenAusstellungswert für jedenbefangen,weil er zwargegenden Inhalt kul-

tischer Religion gerichtet ist, aber doch wieder als neue Reinheit des Ursprungs in der

Ästhetik des Ausstellungswertes für Gleichheit wieder feiert. Dieselbe Kritik an Male-

witsch wurde nämlich im modernistischen Bauhaus bei der Wertung von Anni Albers

imumgekehrterWeisewieder übersehen: »Wenn einWerk aus Fäden gemacht wird,« so

Anni Albers mit ihrer Kunst aus vernetzten Fäden dagegen, »hält man es für Handwerk,

wenn es auf Papier ist, gilt es als Kunst.«17 Entscheidend ist nicht das ästhetische Aus-

sehen für Ähnlichkeit im Ausstellungswert, sondern die differente praktische Position

des/der Autor:in im Kunstfeld der Produktion, die im Falle Anni Albers spät erst gegen

den Ausstellungswert als eigenständige Art der Produktion imWissen als Norm erkannt

und anerkannt wurde.

Die bei Kant im Subjekt angelegte Scala von der Sinnen- zur Reflexionsästhetik bil-

det die subjektive Fähigkeit zur stilistischen Reinheit jeder Existenz ab, die dann in der

Nachfolge Kants durch Schopenhauer und Nietzsche zwar die Kritik eines leibfernen

Willens zum theoretischen Wissen zur Folge hat, aber damit die Reinheit der Existenz

nicht mehr als Propädeutik fürWissen sieht, sondern bei Erhaltung der Opposition von

Wissen und Ästhetik eine Umkehrung im Verhältnis von Religiosität und Ästhetik zur

Erhaltung der Reinheit vollzieht: Nicht die objektivierendeWissenschaft ist nun das Ziel

der bloß zu ihr propädeutisch geltenden Reinheit in einer ästhetischen Leserschaft bei

Kant, sondern umgekehrt ist Wissen allenfalls die Propädeutik zur reinen Ästhetik der

Existenz gegendie objektfixierteWissenschaft. So schreibt denn auchder auf und gegen

Kant bauendeSchopenhauer gegenüber der ebenso reinenwiewissenschaftlich funktio-

nal verfahrendenMedizineinesXavierBichats,dassdieser schonmitWissendesObjekts

jene Richtung der Reinheit erfasst habe, was sich letztlich in der Reinigung durch sub-

jektiv selbstreflexive Erfahrung der Existenz ohne medizinische Objektivität des Leibes

nur noch deutlicher und reiner in der reflexiven Philosophie ausspreche.

»Er [der vitalistischeMediziner Bichat, Erg. Th. Becker] geht dabei als Anatomund Phy-

siolog vomObjektiven, d.h. vomBewusstsein anderer Dinge aus; ich als Philosoph vom

Subjektiven, dem Selbstbewusstsein; und da ist es nun eine Freude zu sehn, wie wir

16 Den Hinweis verdanke ich der nicht veröffentlichen empirischen Analyse über Alexander Rodt-

schenko aus der Masterarbeit von Vanessa Wodniczak.

17 https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers, zuletzt aufgerufen, 13.1.23.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers


314 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

gleich den zwei Stimmen im Duetto in Harmonie miteinander fortschreiten, obgleich

jeder etwas anderes vernehmen läßt. Daher lese, wermich verstehenwill, ihn; undwer

ihn gründlicher verstehn will, als er sich selbst verstand, lese mich.«18

Bichat grenzte in seiner gegenüber Schopenhauer mehr als dreißig Jahre früheren Re-

cherche sur la vie et lamort den Körper desMenschen nach den damalig vor allem seit dem

MedizinerHaller des 18. Jahrhunderts bekannten Funktionen Irritabilität und Sensibili-

tät ein.19 Irritabel bedeutet danach Fähigkeit des Lebens zur Reizbarkeit, aber ohne be-

wusst empfindende Sensibilität, wie z.B. die Leber oder nach dem Tod durch elektri-

sche Reizung für eine gewisse Zeit noch mögliche Verursachung von Bewegungen ein-

zelner dann von jeder lebendigen Sensibilität offensichtlich gelösten totenGlieder durch

Elektrizität (in den ExperimentenHallers). Je symmetrischer der lebendige Körper nach

Bichat wie bei den Ohren und den Augen wird, desto sensibler und reflexiver wird der

Leib nach Bichat. Gedärme und Leber sind ebenso rein irritabel wie asymmetrische äl-

tere Systeme des Lebens, was für Schopenhauer heißt: näher am anonymenWeltwillen,

so dass der sensibleMensch umsomehr seinen schmerzhaften Kampf der Individualität

gegenden irreflexiven anonymenWeltwillen empfindet, je sensibler und individueller er

wird. Daher ist die menschliche Existenz für Schopenhauer grundlegend von Schmerz

bestimmt, je intelligenter er ist. Er kann allem Leben vorhandenen unpersönlichen irri-

tablenWeltwillen nur in ästhetischer Selbstreflexion durchVergessen demLeiden seiner

leiblichen Existenz in rein subjektiver Reflexion als individuelle Existenz entfliehen.Die

Ästhetik ist das Beruhigungsmittel der Intelligenz gegen ihre Krankheit in der Bindung

an den zeitlichen Leib, was bei Nietzsche in bewusst heroischer Bejahung von zeitlicher

Existenz allein durch Auflösung gefestigter Subjektivität in der strömenden Musik er-

fahren werden kann. Essen ist dann nach Bichats Einteilung besonders schmutzig, weil

derMundkeine stereometrischeZweiheit aufweistwiedienachaußengerichtetenSinne

desHörensundSehens, sodass derMundeher zuden irritablenFunktionendesnach in-

nen gewendeten Stoffwechsel einer Verinnerlichung in die leiblich gebundene Existenz

führt. Das medizinische von jeder Kultur abstrahierende Wissen des Gattungskörpers

mit seinen fünf unterschiedenen Sinnen ist dann nur die Propädeutik für eine philoso-

phische Reinigung der Existenz durch Vergessen des Leidens an der biologischen Exis-

tenz durch reine vomLeib gelöste Reflexivität.Nietzsche hebt die Identität von Sinnlich-

keit und Anerkennung nicht auf, sondern reinigt sie nur vom statischen Bild bei Kant

und der von ihmübernommenen humanistischen Tradition, indem allein die in der Zeit

strömende Musik die von jeder Statik gelösten Sinnlichkeit des sterblichen Leibes auch

die Reinheit der von Gott imaginär versprochene Reinigung von leiblicher Existenz dar-

stellen kann. Ist bei Kant noch eine Art Religiosität der Natur die Grundlage einer reinen

Ästhetik der Existenz, so wird von Schopenhauer zu Nietzsche die Ästhetik der Exis-

18 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Bd. II, Frankfurt a.M. 1986, S. 338ff.

19 Zur EntstehungderGewebetheorie undTheorie desWahnsinns in der Zusammenarbeit vonBichat

und des in Montpellier ausgebildeten Pinel: Thomas Becker,Mann undWeib, schwarz und weiß. Die

wissenschaftliche Konstruktion von Geschlecht und Rasse 1650– 1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005,

S. 241ff.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ästhetik der Existenz im Streit der Fakultäten 315

tenz zur Grundlage einer reinen Religion zunächst ohne christlichenGott der Person bei

Schopenhauer und dann ohne jeden Gott bei Nietzsche.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046 - am 14.02.2026, 17:33:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

