Die Asthetik der Existenz im Streit der Fakultiten

Der Leibnizianer Alexander Gottlieb Baumgarten sieht in der Asthetik eine wenn auch
niedere Wissenschaft, weil sie bei allem von ihm anerkannten Unterschied im sinnlichen
Ausgangspunkt genauso wie bei Leibniz von der Logik der Abstraktion ausgeht, um Ord-
nungen zu bilden. Wissenschaft wie Kunst kommt das gemeinsame Mittel der lesenden
Abstraktion und damit der lesenden Reinigung von Sinnlichkeit durch das lesende Sub-
jekt zu:

»So entstehen die Gegenstinde methodischen Denkens und wissenschaftlicher Dar-
stellung, und zwar in Form von Allgemeinbegriffen. Und es erwachst daraus im Ceist
der wissenschaftlich gebildeten eine durchaus vollkommene, oft schone und auch in
engerem Sinne logische Wahrheit. [...]. Ich wenigstens glaube, dafs nur mit einem gro-
Ren und bedeutenden Verlust an materialer Vollkommenheit das hat erkauft werden
miissen, was in der Erkenntnis und in der logischen Wahrheit an besonderer formaler
Vollkommenheit enthalten ist. Denn was bedeutet Abstraktion anders als einen Ver-
lust? Man kann, um einen Vergleich heranzuziehen, aus einem Marmorblock von un-
regelmafliger Gestalt nur dann eine Marmorkugel herausarbeiten, wenn man einen
Verlust an materialer Substanz in Kauf nimmt, der zum mindesten dem héheren Wert
der regelmafigen Gestalt entspricht.«'

Wissenschaft gilt damit zwar als vom Volk distinguierte Wissensform, ist aber im
Subjekt jenseits seines wissenschaftlichen Gegenstandes in jeder menschlichen Exis-
tenz als Streben zur Vollkommenbheit in einer dsthetischen Erfahrung der reinen sich
tiberall durchhaltenden Identitit schon angelegt. Wenn Geschmack somit anders als
in Frankreich zwar kein hofisches Wissen der gentils hommes, dafiir aber ebenso nach
Baumgarten zumindest eine niedere Wissensform ist, dann ist diese Wendung im
deutschsprachigen Bereich anders als in Frankreich als Wendung zum Subjekt auch als
Kritik an der Privilegierung von Wissenschaft durch Asthetik des Hofes motiviert: Es
ist eine demokratischere Variante, weil es weniger als Vorbild des Streites zwischen Hof

1 Alexander Gottlieb Baumgarten, Theoretische Asthetik, hg.v. Hans Rudolf Schweizer, Hamburg 1988,
S.144f. (§ 560).

14.02.2026, 17:33:23. - (o=


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

304 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

und zentraler Stadt fiir das Volk, sondern als Opposition gegen das Vorbild eines Macht-
feldes in alltiglichen Geschmacksformen als hohere Legitimation angesehen wird. Bei
allem Unterschied zu Baumgarten und Kant: Mit Baumgartens Asthetik setzt der von
Kant fortgesetzte Niedergang der Allegorie ein. Setzt im deutschsprachigen Raum der
Massenmarkt an Lesern besonders massiv ein,” weil es keine einheitliche Position der
Kontrolle an Spracherzeugnissen durch zentral kontrollierte konigliche Privilegien wie
in Frankreich gab, konnte eben diese Bedrohung des Autors durch einen damit sich frei
bildenden Massenmarkt der Leser im zerstiickelten ohne zentrale Macht kontrollierten
politisch deutschsprachigen Bereich zugleich deutlicher als in anderen Sprachen ne-
ben der durchaus wahrgenommenen Bedrohung des Autors durch den Massenmarkt
zugleich auch als Befreiung des Autors von einer staatlichen Kontrolle ohne vorherige
Pritfung durch den Salon empfunden werden. Gerade die politische Riickstindigkeit
der deutschsprachigen Gebiete konnte als Vorteil einer Autonomisierung der Kunst in
der gegeniiber dem dge classique Frankeichs fast ein Jahrhundert verspiteten deutschen
Klassik entstehen. Friedrich Schiller konnte als Autor der Riuber Stuttgart nach Andro-
hung der Zensur verlassen, ohne die Sprache aufzugeben. Und aufgrund der Kontrolle
in Frankreich waren einige Schriften von Diderot nicht erhiltlich, aber wegen ihrer
Ubersetzung ins Deutsche fiir die deutsche Aufklirung entscheidend, sowie deutsche
Aufklirung bei Lessing, Herder, Kant, Goethe und Hegel nicht ohne Diderot zu denken
ist. Subjektivierung ist also nie gleich Subjektivierung. Nicht die Autonomie ist dabei
das Problem, wie es schon einem Benjamin erscheinen mag, sondern die darin ver-
steckte Form der Reinheitsnorm, die auch Max Weber spiter in seiner Theorie reiner
Wertsphiren verkennt. Existenz in Abstraktion von der Gesellschaft wird dann zum
Vorbild der sozial gereinigten Existenz fiir Gesellschaft. In der Asthetik der Existenz
wird die existenzielle Distinktion von der Allgemeinheit zur vorbildlichen Reinheit der
Allgemeinheit, worauf Hegel seine Rechtsphilosophie als Realisierung der abstrakten
Rechtsperson im preufischen Staat als Vorbild fir das Ende der Geschichte aller Ge-
sellschaften aufbaut. Zumindest hat Merleau-Pontys an Kants mit Asthetik orientierten
Existenzialismus daher gesehen, dass Asthetik nicht ein Nebenschauplatz der sie darin
verdringenden Logik der Philosophie ist.

Baumgarten jedenfalls fithrt im 18. Jahrhundert nicht nur den Geschmack (gustus)
bezeichnenderweise einmal als einzelnen Sinn des Schmeckens (sapor) im Alltag an, der
jeden existenziell betrifft, sondern daher auch zugleich jede Existenz betreffende Ti-
tigkeit einer Abstraktion.?> Schmecken (sapor) durch den Mund und Haltung des Ge-

2 Martha Woodmansee, The Author, Art, and the Market. Rereading the History of Aesthetics, New York
1994, S. 11ff.

3 Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysik, in: Texte zur Grundlegung der Asthetik, hg.v. Hans Ru-
dolf Schweizer, Hamburg 1983, S. 56/57 (§607): »Das sinnliche Urteilsvermégen [eigentlich falsche
Ubersetzung, weil dies im Text mit facultatis diiudicandi im selben Paragraph an anderer Stel-
le richtig iibersetzt ist, hier aber etwas anderes steht: ludicium sensitivum und damit eigentlich:
das Sinnenurteil und nicht das Vermogen, Th.B.] ist der Geschmack [gustus] im weitesten Sinne
(Geschmack [hier steht dann aber: sapor, daher besser zu iibersetzen mit: das Schmecken], Gau-
men, feine Nase). Die Kritik in der weitesten Bedeutung ist die Kunst der Beurteilung. Daher ist
die Kunst, den Geschmack zu bilden (ars formandi gustum) oder die Kunst, sinnlich zu urteilen und
das Urteil darzulegen, die kritische Asthetik.«

14.02.2026, 17:33:23. - (o=


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Asthetik der Existenz im Streit der Fakultaten

schmacks (gustus) werden zwar von ihm theoretisch im Namen einer wissenschaftlichen
Asthetik vor allem im lateinischen Text unterschieden, aber um zu zeigen, dass ein gustus
als reinigende Abstraktion in jeder partikuliren Sinnlichkeit des alltiglichen sapor vor-
handen ist. Die Voraussetzung fiir eine niedere Wissensform der Asthetik innerhalb der
Akademie sowie dennoch gegeniiber dem Massenmarkt hohere Wissensform der aka-
demischen Wissenschaft einer Asthetik liegt nicht in den Objekten, sondern allein in ei-
nem Streben aller Individuen nach Abstraktion schon jenseits der Wissenschaft, so dass
jedoch dann Asthetik als soziale und daher noch nicht ganz reine Grundlage einer Hal-
tung zu héherem Wissen verstanden werden muss. Daher ist fiir Baumgarten die Wis-
senschaft vom Schénen gegeniiber dem Alltag auch eine Schonheit der Wissenschaft in
der Akademie, was von heute aus nicht einfach als Aufwertung, sondern in Doppelung
seiner Autorschaft verstanden werden muss: als Aufwertung des Alltags zur Distinktion
in der Akademie gegen den Hof und zugleich als bescheidene Abwertung seiner sozial
zu wenig von Logik gepragte Wissenschaft innerhalb der Institution der Akademie als
niedere Form des Wissens aber unter dem gemeinsamen Dach der Wissenschaften in
Opposition zum Hof. Es ist daher eine doppelte Synchronisierung der Abstraktion von
Gesellschaft als Vorbild fiir Reinheit einer Existenz zur Gesellschaft im Alltag und auf der
Ebene im Streit der Fakultiten der Wissensgesellschaften um die sozial beste Vertretung
durch die Einnahme der niederen Position unter den Wissenschaften, womit Kants Lo-
sung im Streit der Fakultiten vorgezeichnet ist.

Um sich jedoch als Wissenschaftsdisziplin einer institutionellen Institution wie der
Akademie als Prinzip der Anerkennung gemeinsamer Wissenschaftlichkeit zu legitimie-
ren, bezeichnet Baumgarten die Poesie als die hochste vereinigende Spitze des stheti-
schen Begehrens, weil das Lesen von Poesie alle moglichen Begehren in fiktionale Erzih-
lung verschieben kann, so dass im Begehren nach Lesen das Begehren nach einer Abs-
traktion von allen Begehren sich als Ziel von jedem gustus zu geben scheint, was noch ein
letzter Rest der Allegorie ist. Wie in allen Wissenschaften ist daher die Asthetik eine Wis-
senschaft, weil sie wie alle Wissenschaft auf die Reinheit einer Einheit im Wissen dringt.
Aber dieser Logozentrismus hat den Preis, dass dann das Geschmacksurteil nicht allein
von einer Fihigkeit zur Reinheit im Subjekt, sondern von einem Gegenstand der kultu-
rellen Legitimation, nimlich der Poesie abhingig ist, womit wieder die Aufwertung des
Subjekts jenseits des Hofes im Namen serioser Wissenschaft etwas gekappt wird. Denn
damit ist die Analogie zwischen einer Scala der beiden Pole Reflexion und Sinnlichkeit
keine Scala der Reinigung allein der Existenz jenseits ihres sozialen Status mehr, weil
Baumgarten dem Hang nach Wissenschaft nachgeben will. Kant richtet sich daher ein-
deutig gegen den Wissenschaftsanspruch Baumgartens schon in einer Fufinote zum § 1
seiner Kritik der reinen Vernunft, wie auch in der spateren Kritik der Urteilskraft mit der Be-
griindung des reinen Geschmacks, in dem er keine Wissenschaft unter den Gliedern der
Fakultit sehen kann, weil es noch zu sehr vom sinnlichen Objekt abhingt, also in ihrer In-
teresselosigkeit nicht in demselben Sinne rein sein kann wie eine kritische Vernunft. Da-
fiir aber sieht Kant trotz Baumgartens Trennung von hoher und niederer Akademieposi-
tion sehr wohl deutlicher noch als Leibniz und Baumgarten die Einheit von Wissenschaft
mit Geschmacksurteilen allein in der Reinheit, die sich gegen den héfisch motivierten
Geschmacksdiskurs Frankreichs als Reinheit eines jeden Subjekts zeigen soll. Kurz: Die
Entsozialisierung Kants ist also dann historisch gesehen zugleich ein Soziologismus der

14.02.2026, 17:33:23. - (o=

305


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

306

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Existenz, weil die Abstraktion von sozialer Anerkennung eines menschlichen Autors im
Naturschénen sich umso mehr als Disposition zur Reinheit einer Autorschaft fir Ge-
sellschaftlichkeit schlechthin in seiner Aufklirung auszubreiten hat, wozu ihm Moritz
Begriff der Andacht verholfen hat. Hier und nicht in der Antike entsteht die Asthetik der
Existenz als eine Art Haltung zur sozialen Hegemonie, weil Kant die Abstraktion von
sozialer Anerkennung jeder Existenz mit der Ausbreitung einer stilistisch reinen Sozia-
bilitit der Existenz in seiner Theorie des reinen Geschmacksurteils als Synchronizitit im
sensus communis zusammentfithrt, um damit allen Gesellschaften eine hegemoniale Auf-
klarung vorgeben zu konnen.

Daher steht Kant mit seiner dritten Kritik in der humanistischen Tradition der Rein-
heit der Renaissance, so dass bei aller Transformation nicht das Ideal des quattrocento wie
beim frithen Panofsky von Kant her zu interpretieren ist, sondern Kant von der Renais-
sance: Fiir Kantist die Zeichnung héher zu bewerten als jede Musik wie schon bei Leonar-
do, so dass er die Reinigung der Asthetik auch wieder gegen die Aufwertung der Poesie
bei Baumgartens wenden kann. Er lehnt also Baumgartens Asthetik eigentlich nicht ab,
sondern radikalisiert dessen Reinigung, indem er Lesen von einem phonetischen Lesen
der Poesie auf das dsthetische Lesen der Natur hin monopolisiert, die damit erst eine
Propadeutik fiir die Reinheit des Wissens ohne Objekt der Kunstproduktion im Alltag
fiir jeden und jede sein kann.

Bourdieu kritisiert im Nachwort seiner Feinen Unterschiede den Unterschied von Re-
flexions- und Sinnengeschmack in Kants der Urteilskraft als entsozialisierte Norm zwar,
aber sie versteht sich zugleich als eine sozial berechtigte Norm der Reinheit gegeniiber
Frankreich. In ihrer historischen Stellung wird die sozial unterschiedliche Motivierung
nicht einfach nur als Negation von Sozialitit, sondern als Synchronie von Entsozialisie-
rung und Soziologismus zur historischen Formationsregel der sozialen Reinheit fiir die
eigene Existenz zur Gesellschaft. Aufgrund Bourdieus Neukantianismus in Opposition
zum nietzscheanischen Foucault iibersieht er, dass die Unterscheidung Kants historisch
vielmehr von Frankreich ausgeht.* Denn schon Diderot macht die Unterscheidung des
Sinnengeschmacks von einem Geschmack der geistigen Reflexion.

»[..] und so besteht wieder eine Ahnlichkeit zwischen diesem geistigen Geschmack,
diesem Geschmack fiir die Kiinste, und dem sinnlichen Geschmack: denn wie der
Feinschmecker sofort die Mischung zweier Likére empfindet und erkennt, so sieht
der Mann von Geschmack, der Kenner, mit einem kurzen Blick die Mischung zweier
Stilarten.<

Diderot erinnert zwar in gewisser Weise noch an die verdringte Ahnlichkeit von sexuell
eindeutig leiblich erfahrener Erotik mit dem scheinbar davor getrennten und damit

4 Diese Mangel an historischer Hermeneutik wird an Bourdieus Verstofd wegen seines Kantianismus
eben von heute aus auch bei Herder deutlich, den er des »nationalisme réactionel«anklagt. Pierre
Bourdieu, Méditations pascaliennes, Paris 1997, S. 94. Von heute ausgehen kann in der Tat Herder fiir
Nationalismen gewonnen werden, ist aber klar von der Aufklarungstradition in seiner Zeit davon
zu unterscheiden.

5 Diderots Enzyklopidie. Eine Auswahl, hgv. Manfred Naumann, Helga Bergmann u. Roland Erb, Leip-
zig 2001, S. 213.

14.02.2026, 17:33:23. - (o=


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Asthetik der Existenz im Streit der Fakultaten

rein geistigen Kunstgeschmack im Feld der Macht: Auch der sozial erhéhte Geschmack
des Geistes ist eine Erotik in der Anreizung des Gegenstandes, aber daher auch anders
als spiter im deutschen Sprachbereich nie vollkommen gelst vom >Objekt<. Diderots
Unterscheidung liegt schon die Ahnlichkeit der geistigen mit sinnlich leiblichen Ge-
schmacksformen zugrunde, um in der fir beide reinigenden Abstraktion von sozial
geltender Anerkennung den Grund fir die von jedem anzuerkennende Stilreinheit fir
das Geschmacksurteil eines Mannes von Welt zu sehen. Die Unterscheidung der beiden
Geschmacksformen in Sinnen- und Reflexionsgeschmack® hat Kant daher nicht einfach
selbst als Norm aufgestellt, sondern die von Diderot angesprochene Synchronie einer
Abstraktion von sozialer Anerkennung als Norm fiir sozial anerkannte habitualisierte
Stilreinheit konsequenter als Diderot und Baumgartens zur Frage der Reinheit des
Subjekts gemacht, indem Sinnlichkeit umso weniger einem reinem Geschmack ent-
spricht, je mehr sie von einem gesellschaftlich legitimierten Objekt abhingt. Indem
Kant Sinngengeschmack und soziale Anerkennung wie Moritz identifiziert und damit
als Gegensatz zur Glorifizierung einsamer wahrer und damit reiner Andacht versteht,
kann allein die von Menschen nicht fiir ein Publikum gemachte Naturschénheit die
Mafgabe dieser Reinheit der Kommunikabilitit sein. Die eigentliche Erfindung Kants
gegeniiber Baumgarten, Schaftsbury oder der franzésischen Asthetiker ist daher kei-
neswegs die Reinheit des interesselosen Wohlgefallens als reflexive Zuriickdringung
von Interessen, sondern die Radikalisierung der Stilreinheit von Diderot, die allein
im Subjekt als Asthetik der stilreinen Existenz liegen soll. Dann wird jede Abstraktion
von Sinnlichkeit an der eigenen Existenz zur Ausrichtung auf eine stilistisch habituelle
Reinheit der Existenz zum Grund eines sich fiir jeglichen sensus communis reinigende
Form des sozialen Verhaltens.

Der Existenzialist Merleau-Ponty hat daher im Grunde verstanden, dass der mo-
derne Existenzialismus keineswegs mit Kierkegaards Subjektivismus erst entsteht, son-
dern mit Kants von jedem Inhalt abstrahierende dsthetische Erfahrung einer existen-
ziellen Stilreinheit des Sozialen, die mit der modernen Auflésung des Werkes fiir As-
thetik ebenso scheinbar modern wie nach rein autorloser Intersubjektivitit im Tod des
produzierenden Kunstautors klingt. Kierkegaards existenzielle Verzweiflung als Grund
von Selbstsein ist daher nichts anderes als die Abstraktion durch Zweifel an sozial aner-
kannter protestantischer Religion, um den fiir Protestanten wahren Glauben der Kom-
munikabiltit aller Glaubenden zu begriinden, der allein in privater Existenz des Zwei-
felns an anerkannter Gesellschaft erreichbar ist. Daher hat Kierkegaard dies zumindest
nichtals Asthetik, sondern als Sprung in den Glauben bezeichnet. Eslisstjedoch auch im
Rickblick auf Kant das Verhiltnis vom Pietisten Moritz und dem Aufklirer Kant die Am-
bivalenz von Religiositit und Asthetik nur klarer hervortreten. Baudelaire hat nimlich
spiter in der Mitte des 19. Jahrhunderts die Austauschbarkeit von Asthetik der Existenz
und Religiositit mit seinen Paradis artificiels im katholischen Bereich als Grundlage eines
modernen Glaubens im Existenzialismus erkannt. Eine Gesellschaft ist fiir den gliubi-
gen Kierkegaard eine Generation vor Baudelaire im rein protestantischen Bereich nur
so rein, wie man selbst ein existenzieller Meister des Zweifels an gesellschaftlichen Vor-
gaben ist, so dass der rastlose Arbeiter Webers im Protestantismus Kierkegaards zum

6 Im § 8 seiner dritten Kritik unterscheidet Kant »Sinnen-Geschmack vom »Reflexions-Geschmack«.

14.02.2026, 17:33:23. - (o=

307


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

308

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

rastlosen Zweifler des Subjekts fiir ideale Gesellschaft wird. Schon in Kants Postulat der
Unsterblichkeit seiner Ethik zeigt sich, dass der Mensch iiber seinen Tod hinaus an seiner
Vervollkommnung rastlos weiterarbeiten muss, so dass Unendlichkeit seiner individu-
ellen Existenz angehort. In der Tat hat Foucault sehr spit erfasst, dass die Asthetik der
Existenz inihrer Paradoxie von Entsozialisierung und Soziologismus ein Kern abendlin-
discher Hegemonie sein kann, aber er hat sie von der Moderne in die Antike projiziert,
um sie zum determinierenden Gesetz der Subjektivierung des Abendlandes zu machen.

Die Demokratie der Polis kranke nicht an der Asthetik des Einzelnen als Vorbild fiir
die Gesellschaft, so wie im modernen Existenzialismus die verabsolutierte Suche nach
Selbstverwirklichung auch nicht allein fiir Hegemonie verantwortlich ist, sondern an der
mangelnden Gewaltenteilung im Glauben an die Reinheit der Mehrheit, welche die Ju-
risten im 19. Jahrhundert wiederholen. Nicht die moderne existenzialistische Individua-
lisierung ist daher das Problem der Antike bis in die Moderne, sondern die Vorstellung
von einer allein durch Mehrheit ohne Gewaltenteilung funktionierenden Gesellschaft,
womit die Polis mit einer elektoralen Demokratie diese hintergeht. Schon Hegel glaub-
te, die Praxis einer Asthetik fiir den tragischen Untergang der Polis verantwortlich ma-
chen zu miissen, womit er die moderne Asthetik in die Polis projizierte, um die allein
juristisch im Staat abgesicherte abstrakte Person zum uniiberbietbaren, weil dauerhaf-
ten Ziel der Geschichte erkliren zu kénnen. An der Individualisierung entziindet sich
dieses Problem eines Zusammenspiels von elektoraler Wahl und Gewaltenteilung, aber
die abstrakte Individualisierung ist gerade nicht das eigentliche Problem, sondern ihre
Nutzbarmachung fiir die Ablehnung von Gewaltenteilung mit einer profanen Asthetik
der Existenz, die damit eine Grundlage einer Kritik an Hierarchie wie zur konservati-
ven Revolution sein kann: allodoxe Verwechslung von Bestitigung von Macht mit einer
Kritik an der unreinen, weil stets repressiven Macht.

Dass Kants in seiner Asthetik des Geschmacksurteils die Abstraktion von Sinnlich-
keit mit Abstraktion von der Gesellschaft als Asthetik der Reinheit identifiziert, gibt Kant
besonders deutlich in seiner dsthetischen Wertung von Farben zu verstehen:

»Das Reine aber einer einfachen Empfindungsart, bedeutet: daf} die Gleichférmigkeit
derselben durch keine fremdartige Empfindung gestort und unterbrochen wird, und
gehort blofR zur Form; weil man dabei von der Qualititjener Empfindungsart (ob, und
welche Farbe, oder ob, und welcher Ton sie vorstelle) abstrahieren kann. Daher werden
alle einfachen Farben, sofern sie rein sind, fiir schén gehalten; die gemischten haben
diesen Vorzug nicht: eben darum, weil, da sie nicht einfach sind, man keinen Mafsstab
der Beurteilung hat, ob man sie rein oder unrein nennen solle.«’

Rein ist die Wahrnehmung hier, weil die Bestimmung von Farben sich durch die M6g-
lichkeit aller Vermischungen durch Reduktion nach Newton auf wenige Farben wie in der
ordnenden Wissenschaft erfassen lisst. Schén ist diese Reinheit, weil die vollkommen
apersonale Natur unserem subjektiven Verlangen nach orientierender Ordnung durch
Vernunft schon in der menschlich sinnlichen Wahrnehmung durch Abstraktion entge-
genzukommen scheint, als ob die Natur schon die fiir jedes Subjekt notwendige Fihig-

7 Kant, Kritik der Urteilskraft, ebd., S. 140 (§ 14).

14.02.2026, 17:33:23. - (o=


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Asthetik der Existenz im Streit der Fakultaten

keit der reinigenden Reduktion der Empirie fiir Wissenschaft vollzogen hitte, wiewohl
fiir den transzendentalen Kant Natur niemals als handelnde Person gelten kann, weil sie
kein empirischer Gegenstand, sondern nur eine subjektive Vorstellung ist. Folglich kann
eine Asthetik der Reinheit keine Wissenschaft sein. Das Entgegenkommen der vollkom-
men reinen, von Personalitit gereinigten Natur kann nur ein >Als Ob< des Handelns sein,
als stiinde dahinter ein intellectus archetypus, der von sozialer Anerkennung nicht abhin-
gig und daher reiner noch als die menschliche Vernunft und damit als Vorbild verstanden
werden muss. Aber darin zeigt sich auch ebenso deutlich die Einbettung der Abstraktion
von Interesse an Sinnlichkeit in die Tradition vom Vorrang des stummen, von Kommuni-
kation des 6ffentlichen Redens gereinigtes privates Lesen seit der Renaissance, wie einst
der disegno im quattrocento fiir das von der Stimme gereinigte rein retinale Lesen zum sen-
sus communis: »In der Malerei, Bildhauerkunst, ja allen bildenden Kiinsten, in der Bau-
kunst, Gartenkunst, sofern sie schone Kiinste sind,« so Kant in seiner letzten Kritik, »ist
die Zeichnung das Wesentliche, in welcher nicht, was in der Empfindung vergniigt, son-
dern bloR, was durch seine Form gefillt, den Grund aller Anlage fiir den Geschmack aus-
macht. Die Farben, welche den Abrif} illuminieren, gehéren zum Reiz [..].«® Foucault
hat diese genuin moderne Asthetik der reinen Existenz leider auf die antike Kalokagathia
projiziert.

Essen lasst sich zwar funktional auf den subjektiven Kérper als Sinnlichkeit verste-
hen, aber diesist schon eine Projektion einer Reinheitsvorstellung, weil es nie einfach die
Sinnlichkeit gibt. So konnte Lévi-Strauss die klassisch marxistische Interpretation von
Essen als reine Formen der blofien Befriedigung und damit als Gegenpol zu sozialer An-
erkennung verwerfen, weil eben das abstrahierende Denken im Alltag des Essens immer
schon als Grundlage von symbolischer Kultur durch eine Art Wissen im wilden, von Wis-
senschaft noch unberithrten Denken geformt ist, so dass das wilde Denken keineswegs
als reines Begehren bezeichnet werden kann. »Endlich begreift man, da die natiirlichen
Gattungen nicht ausgewihlt werden, weil sie gut zu essen sind, sondern weil sie gut zu
denken sind.«’ Kultur ist im sozialen Sinn immer schon geformtes Begehren, so dass
die Vorstellung von reiner Sinnlichkeit der Bediirfnisbefriedung als Gegenpol zur Re-
flexion schon eine Monopolvorstellung der Reinheitsvorstellung moderner Existenz ist,
die Kant mit seiner Unterscheidung von Sinn- und Reflexionsgeschmack radikaler zum
dauerhaften Stil der soziablen Existenz fiir jeden und jede zu machen versucht hat. Und
dies ist ebenso ein Grund, warum Foucault Lacans Unterscheidung von Begehren und
Bediirfnis als Gesetz fiir eine soziale Machtanalyse 1976 im ersten Band seiner Geschich-
te der Sexualitit zu Recht verwirft: Die verschiedenen Begehrensformen in unterschied-
lichen Kulturen sind in der Tat keine Verbesserungsformen der Befriedigung, so dass es
daher auch duflerst fraglich ist, ob es immer nur das eine Begehren gibt, das Foucault zu
Recht als Verlingerung eines Schattens des Monotheismus ins Begehren auch bei Lacan
kritisiert.

Geht man von sozial immer grundlegend verschiedenen dsthetischen Erfahrungen
aus, die keine Norm fiir Ausfithrungen von Befriedigung als Begehren rechtfertigt, ist
in der Tat die Anklage der Massenkultur als Mangel an dsthetischer Erfahrung von der

8 Kant, Kritik der Urteilskraft, ebd., S.141 (§14).
9 Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt a.M. 1977, S.102.

14.02.2026, 17:33:23. - (o=

309


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Position institutionell legitimer Kultur bzw. des Wissens nichts anderes als die Konstruk-
tion einer Hierarchie der Geschmacksformen als reines Begehren durch die Hierarchie
des Wissens, was Eco als apokalyptische Ablehnung von Massenisthetik zu Recht nicht
von Adorno ttbernehmen wollte. Aber leider identifiziert Eco sogar selbst die Norm eines
Wissens mit einer angeblichen dann monopolen Norm der Asthetik.

»Wenn Depero auf futuristische Malweisen zurlickgreift, um Plakate fiir die Produk-
te von Campari zu gestalten, oder wenn der Komponist von Timpan Alley Beethovens
Thema Fiir Elise ibernimmt, um ein angenehmes Tanzstiickchen zu machen, sind Kri-
terien des tiglichen Gebrauchs und Verbrauchs am Zuge, nicht solche der dsthetischen
Erfahrung.«°

Im Gegenteil, dieser alltigliche Gebrauch ist sehr wohl geprigt von einer bestimmten
asthetischen Erfahrung, aber eben nicht von einer privilegierten Norm des Wissen von
Entwicklung der Autor:innen im Kunstfeld. Eco identifiziert hier das mangelnde Wissen
um Legitimierung der Kunst mit mangelnder Legitimitat dsthetischer Erfahrung, was
definitiv nicht der Fall ist. Die im Wissen hergestellte Norm versteht sich dann als Rein-
heit des Geschmacks, so dass selbst Eco dieser Fehler der versteckten Monopolisierung
durch Reinheit der Reflexion im Wissen unterlduft.

Die Kritik an einer universalen Norm fiir Bediirfnisbefriedigung bedeutet keines-
wegs, dass Normen immer unberechtigt sind. So wie es kein Sprachspiel aller Sprach-
spiele gibt, so folgt daraus jedoch nicht, dass es keine Regeln in den Sprachspielen gibt.
Sprache hat zwar eine Logik, aber Sprache ist nie nur die Logik der Sprache, sondern
eben wie Wittgenstein festhilt, immer auch Gebrauch der Sprache und daher nicht nur
von interner Logik der grammatikalischen Ordnung der Sprache her zu verstehen. Fou-
caults Theorie von der Wissen-Macht-Spirale ist eine Vereinfachung in der Entwicklung
moderner Wissenschaften, weil es nie die eine Spirale gibt. Er iibergeht die gedoppelte
Differenz in der modernen Entwicklung zwischen Wissen und Macht einerseits als Le-
gitimation im Feld und andererseits als Legitimation des Feldes unter Feldern, die kei-
neswegs dasselbe sind. Da in der dsthetischen Feier einer urspriinglichen Reinheit fiir
jegliche Kommunikation gerade der sozial unterschiedliche Gebrauch verschleiert wird,
konnte es selbst Eco in seiner Kritik an Adorno unterlaufen, die mediale Kommunikation
durch Differenzierung des Wissens als Asthetik der Reinheit rechtfertigen zu miissen. So
berechtigt Foucaults Kritik an der Seriositit des Wissens ist, so wenig ist dies ein Pro-
blem des Willens zum Wissen als vielmehr eines Hangs zur dsthetischen Reinheit der
Existenz, die jedoch schon bei Nietzsche zwischen Asthetik und Religion der Reinheit
oszilliert.

Es ist nun diese Differenz zwischen dsthetisch reinem Ausstellungswert und Wis-
sensakkumulation, die in einer modernen disziplinir-philosophischen Asthetik nach
wie vor mit Kant als universale Reinheit der Asthetik fiir jede Existenz gewertet wird:
»Wir kdnnen einen Menschen anschauen, um zu sehen, wie er heute drauf ist,« so ein
Buch des philosophischen Wissens zur zeitgendssischen Disziplin der Asthetik,

10 Umberto Eco, Apokalyptiker und Integrierte. Zur kritischen Kritik der Massenkultur, Frankfurt a.M.
1984, S. 68.

14.02.2026, 17:33:23. - (o=


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Asthetik der Existenz im Streit der Fakultaten

»oder in der Betrachtung seines Aussehens verweilen. Wir kdnnen beim Zuschlagen
der Autotiir horen, ob sich die Tiir geschlossen hat oder den>satten<Klang der Tiir ge-
niefen. [...]. Wir kénnen eine Bagatelle von Webern als Hupsignal benutzen oder als
ein hochdramatisches Musikstiick héren. Wir kénnen in einer Beuysschen Badewanne
ein Reinigungsproblem sehen oder eine plastische Arbeit.«"

Selbstverstandlich verfiigt jeder tiber die Fihigkeit zur dsthetischen Wahrnehmung, wie
auch medizinische Forschungen zu Gehirnleistungen bestitigen.” Aber aus dieser be-
rechtigten Annahme lasst sich genauso wenig die Norm eines Geschmacks fiir alle ab-
leiten, wie es auch laut Wittgenstein zu Recht nicht moglich ist, von einer gemeinsa-
men Fahigkeit zu sprechen das Sprachspiel fiir alle soziale Gebrauchsformen in grund-
legend sich immer unterscheidenden Sprachspielen abzuleiten. Die Beschreibung eines
geeinten Wir dsthetischer Erfahrung tibergeht dann den hermeneutischen Unterschied
des wissenden Beobachters zu den Beobachteten, indem das Sprachspiel des Beobach-
ters zur Norm wird, die sich von den realen Gebrauchsformen der Asthetik als Norm
der Reinheit zu abstrahieren weif3: Niemals handelt es sich jedoch um dieselbe Positi-
on desjenigen, der banales Hupsignal dsthetisch hort und der Position des wissenden
Hoérens von Zwolftonmusik: Die gleichsetzende Wertung von banalem Hupton und an-
strengendem Héren als Asthetik entspricht dem intellektuellen Beobachter und seinem
genuin intellektuellen Geschmack, der auch als sogenannter >Allesfresser< in der Rezep-
tion gilt, weil er z.B. Comic und Kafka, Techno und Zwolftonmusik oder eben Hupe und
Zwolftonmusik zugleich dsthetisch zu bewerten vermag, um sich mit dieser Rezeptions-
haltung gerade von jenem massenhaften Geschmack im sozialen Sinne als reinere und
damit normative Asthetik gegen diejenigen abzugrenzen, die nur Comics, Techno oder
ein Hupsignal rezipieren. Dertriviale« und sozial verschmutzte Leser verfiigt nicht iiber
den durch Arbeit angeeigneten Schliissel des Wissens etwa fiir Zwolftonmusik, das ihm
zu wenig dsthetisches Vergniigen bereitet, weil er in seinem wenig gebildeten Notwen-
digkeitsgeschmack (Bourdieu) nie etwas anderes erfahren hat als das, was die 6konomi-
sche Notwendigkeit des Alltags ihm zur Rezeption in seiner existenziellen Lebensform
vorgegeben hat. Spitestens bei den die Beuysschen Badewanne reinigenden SPD-Frau-
en ist ihre Handlung daher gar nicht mit einer allen Menschen gleich befihigten Asthe-
tik zu entschuldigen, sondern damit, dass die Frauen nicht das privilegierte Wissen zur
Entschliisselung eines Kunstwerks haben konnten, das selbstverstindlich sozial erlernt
werden kann und daher gar nichts mit einer allen Menschen méglichen Kompetenz zur
Asthetik entschuldigt werden muss. So sehr es zur Aufklirung gehért, dass jeder und
jede seinen/ihren eigenen Geschmack hat, so sehr prigt Wissen nur einen bestimmten
Geschmack und ist nicht qua Wissen normativ fiir jeden Geschmack. Aber Wissen kann
sehr wohl fiir das Verstehen von Kunstproduktion eine Norm sein, weil diese immer auf
Wissen sozialer und historischer Relationen aufbaut.

Daher existiert nun heute die Reinheit in der Asthetik der Existenz nicht nur als Abs-
traktion von sozialer Position, sondern ebenso in ihrem Gegenteil eines Soziologismus.
»Im Falle des Kunstfeldes,« so der Soziologe Andreas Reckwitz,

1 Martin Seel, Asthetik des Erscheinens, Miinchen u. Wien 2000, S. 63.
12 Semir Zeki, Inner Vision. An Exploration of Art and the Brain, Oxford, 1999.

14.02.2026, 17:33:23. - (o=

3n


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

»ist das am Neuen interessierte Publikum jedoch ein dsthetisch orientiertes: Nicht das
kognitive Neue der Theorien oder Entscheidungen, nicht der Fortschritt der Wissen-
schaften oder gesellschaftliche Reformen bilden den Fokus der Aufmerksamkeit, son-
dern kiinstlerische Originalitit.«'

Bourdieus empirische Studien zur Kulturproduktion dagegen belegen mit qualitativer
Empirie das Gegenteil, dass jede kiinstlerische Avantgarde des Neuen dazu gedringt
wird, ihre Position im Feld der Kunst zu reflektieren und damit iiber das sich differenzie-
rende Wissen der historischen Folgen der aufeinander aufbauenden neuen Innovationen
gegenitber dem Markt der isthetischen Gefilligkeiten zu verfiigen."* Reckwitz be-
schreibt daher keineswegs die dem Kunstfeld eigene soziale Differenzierung im Kampf
um die Norm fiir Innovationen, sondern identifiziert das Kunstfeld lediglich in quan-
titativer statistischer Manier mit demjenigen Teil, welcher die in den Grenzen des
Massenmarkts eingeschlossenen gefilligen Variationen mehrheitlich bedient. Kunst ist
dann das, was dsthetisch als originell gefillt und hat nichts mit einer Akkumulation an
kulturellem Kapital im Feld zu tun, in dem es keineswegs mehr um das dsthetische Ge-
fallen geht. Das ist aber dann die umgekehrte Allodoxie zu Adornos Kulturpessimismus,
nach der zwar dsthetische Vorstellungen aufierhalb der legitimen Wissenschaft nicht
mehr abgelehnt werden, aber dafiir das Feld der Kunst eben nicht mehr als eigene Norm
der Wissensproduktion verstanden wird. Innovation wird zum Anhingsel der durch
mediale Aufmerksamkeitsékonomie gemachten mehrheitlichen Rezeption erklirt, um
es damit zum angeblich orthodoxen Gegenstand einer Soziologie der reinen Sozialitit
erkliren zu kénnen. Damit kann man zwar dem Kulturpessimismus Adornos entgehen,
aber dieser wird dann mit einem fiir Soziologie typischen Pessimismus gegeniiber Auto-
nomisierungen von Kultur ersetzt, wie schon Benjamin die Autonomie des lart pour l'art
als undemokratische Biirgerlichkeit verwirft, die es angeblich zu iiberwinden gelte. Die
Verleugnung des Sozialen kann also nicht nur eben gerade ein fait social des autonomen
Kunstfeldes sein, wie Adorno einst zu Recht gegen Kulturalismus anmahnte.” Ebenso
kann jedoch umgekehrt auch der betonte Soziologismus den historischen fait social in
der Differenzierung iibersehen lassen, wie auch Kants Subjektivismus nicht einfach
entsozialisierend, sondern zugleich sozialisierend sein will.

Die angebliche demokratische Wertung der Kunst als vorbildliche Demokratie der
Asthetik fiir jeden Geschmack definierte auch lange Zeit den Kolonialismus der west-
lichen Moderne, die sich als unschuldiges Vorbild fiir jeden Ausstellungswert weltwei-
ter Kunst empfand. Asthetiken aus ehemals kolonialen Lindern sind daher nicht wegen
der anderen Asthetik kritisch, wie so manche Medien ohne Kenntnis der Produktions-
verhiltnisse allein aufgrund von Wahrnehmung schliefien, sondern weil sie sich gegen
den Glauben einer dissonanzfreien Identifikation von westlichem Wissen der Moderne
mit vorbildlicher Asthetik fiir alle richten, so dass aus kolonialen Lindern stammende

13 Andreas Reckwitz, Die Erfindung der Kreativitdt. Zum Prozess gesellschaftlicher Asthetisiemng, Berlin

2012, S. 65.

14  Pierre Bourdieu, Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Feldes, Frankfurt a.M. 2001,
S.471.

15 Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie, hg.v. Gretel Adorno u. Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 1973,
S.340.

14.02.2026, 17:33:23. - (o=


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Asthetik der Existenz im Streit der Fakultaten

Autor:innen sehr wohl antikoloniale Kunst in Kunstzentren wie New York produzieren
konnen.

Die Doppelung von Religiositit und Asthetik bzw. Entsozialisierung und Soziologis-
mus wird besonders am Feiern der Ahnlichkeit deutlich, wenn man die Beurteilung von
Kasimir Malewitsch und Anni Albers im Bauhaus vergleicht. Zu Recht wurde etwa das
Schwarze Quadrat von Malewitsch vom Bauhaus nur unter Protest angenommen, weil die
Begriindung seines Autors, es handele sich um eine Religion fast zur Ablehnung gefiihrt
hitte,'® weil gerade der dissonante Abstand der Wissenskontexte in der Differenzierung
zwischen Religion und Kunst in der Gleichheit der dhnlichen Zeichen bzw. des dstheti-
schen Ausstellungswertes vom Autor negiert wurde. Gleichwohl ist dieser Modernismus
in seiner Kritik des religiésen Kultwertes noch vom Fetischismus des Ursprungs im rein
wahrnehmbaren Ausstellungswert fiir jeden befangen, weil er zwar gegen den Inhalt kul-
tischer Religion gerichtet ist, aber doch wieder als neue Reinheit des Ursprungs in der
Asthetik des Ausstellungswertes fiir Gleichheit wieder feiert. Dieselbe Kritik an Male-
witsch wurde namlich im modernistischen Bauhaus bei der Wertung von Anni Albers
im umgekehrter Weise wieder iibersehen: »Wenn ein Werk aus Fiden gemacht wird,« so
Anni Albers mit ihrer Kunst aus vernetzten Fiden dagegen, »hilt man es fiir Handwerk,
wenn es auf Papier ist, gilt es als Kunst.«7 Entscheidend ist nicht das dsthetische Aus-
sehen fiir Ahnlichkeit im Ausstellungswert, sondern die differente praktische Position
des/der Autor:in im Kunstfeld der Produktion, die im Falle Anni Albers spit erst gegen
den Ausstellungswert als eigenstindige Art der Produktion im Wissen als Norm erkannt
und anerkannt wurde.

Die bei Kant im Subjekt angelegte Scala von der Sinnen- zur Reflexionsisthetik bil-
det die subjektive Fihigkeit zur stilistischen Reinheit jeder Existenz ab, die dann in der
Nachfolge Kants durch Schopenhauer und Nietzsche zwar die Kritik eines leibfernen
Willens zum theoretischen Wissen zur Folge hat, aber damit die Reinheit der Existenz
nicht mehr als Propideutik fiir Wissen sieht, sondern bei Erhaltung der Opposition von
Wissen und Asthetik eine Umkehrung im Verhiltnis von Religiositit und Asthetik zur
Erhaltung der Reinheit vollzieht: Nicht die objektivierende Wissenschaft ist nun das Ziel
der blof3 zu ihr propadeutisch geltenden Reinheit in einer dsthetischen Leserschaft bei
Kant, sondern umgekehrt ist Wissen allenfalls die Propideutik zur reinen Asthetik der
Existenz gegen die objektfixierte Wissenschaft. So schreibt denn auch der auf und gegen
Kant bauende Schopenhauer gegeniiber der ebenso reinen wie wissenschaftlich funktio-
nalverfahrenden Medizin eines Xavier Bichats, dass dieser schon mit Wissen des Objekts
jene Richtung der Reinheit erfasst habe, was sich letztlich in der Reinigung durch sub-
jektiv selbstreflexive Erfahrung der Existenz ohne medizinische Objektivitit des Leibes
nur noch deutlicher und reiner in der reflexiven Philosophie ausspreche.

»Er [dervitalistische Mediziner Bichat, Erg. Th. Becker] geht dabei als Anatom und Phy-
siolog vom Objektiven, d.h. vom Bewusstsein anderer Dinge aus; ich als Philosoph vom
Subjektiven, dem Selbstbewusstsein; und da ist es nun eine Freude zu sehn, wie wir

16  Den Hinweis verdanke ich der nicht veroffentlichen empirischen Analyse (iber Alexander Rodt-
schenko aus der Masterarbeit von Vanessa Wodniczak.
17 https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers, zuletzt aufgerufen, 13.1.23.

14.02.2026, 17:33:23. - (o=

313


https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers
https://www.vogue.de/lifestyle/artikel/anni-albers

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

gleich den zwei Stimmen im Duetto in Harmonie miteinander fortschreiten, obgleich
jeder etwas anderes vernehmen |afRt. Daher lese, wer mich verstehen will, ihn; und wer
ihn griindlicher verstehn will, als er sich selbst verstand, lese mich.«'®

Bichat grenzte in seiner gegeniiber Schopenhauer mehr als dreiig Jahre fritheren Re-
cherche surlavie et la mort den Kérper des Menschen nach den damalig vor allem seit dem
Mediziner Haller des 18. Jahrhunderts bekannten Funktionen Irritabilitit und Sensibili-
tit ein.” Irritabel bedeutet danach Fihigkeit des Lebens zur Reizbarkeit, aber ohne be-
wusst empfindende Sensibilitit, wie z.B. die Leber oder nach dem Tod durch elekeri-
sche Reizung fuir eine gewisse Zeit noch mogliche Verursachung von Bewegungen ein-
zelner dann von jeder lebendigen Sensibilitit offensichtlich geldsten toten Glieder durch
Elektrizitit (in den Experimenten Hallers). Je symmetrischer der lebendige Kérper nach
Bichat wie bei den Ohren und den Augen wird, desto sensibler und reflexiver wird der
Leib nach Bichat. Gedirme und Leber sind ebenso rein irritabel wie asymmetrische il-
tere Systeme des Lebens, was fitr Schopenhauer heifdt: niher am anonymen Weltwillen,
so dass der sensible Mensch umso mehr seinen schmerzhaften Kampf der Individualitit
gegen den irreflexiven anonymen Weltwillen empfindet, je sensibler und individueller er
wird. Daher ist die menschliche Existenz fiir Schopenhauer grundlegend von Schmerz
bestimmt, je intelligenter er ist. Er kann allem Leben vorhandenen unpersénlichen irri-
tablen Weltwillen nur in dsthetischer Selbstreflexion durch Vergessen dem Leiden seiner
leiblichen Existenz in rein subjektiver Reflexion als individuelle Existenz entfliehen. Die
Asthetik ist das Beruhigungsmittel der Intelligenz gegen ihre Krankheit in der Bindung
an den zeitlichen Leib, was bei Nietzsche in bewusst heroischer Bejahung von zeitlicher
Existenz allein durch Auflésung gefestigter Subjektivitit in der stromenden Musik er-
fahren werden kann. Essen ist dann nach Bichats Einteilung besonders schmutzig, weil
der Mund keine stereometrische Zweiheit aufweist wie die nach aufien gerichteten Sinne
des Hérens und Sehens, so dass der Mund eher zu den irritablen Funktionen des nach in-
nen gewendeten Stoffwechsel einer Verinnerlichung in die leiblich gebundene Existenz
fithrt. Das medizinische von jeder Kultur abstrahierende Wissen des Gattungskorpers
mit seinen fiinf unterschiedenen Sinnen ist dann nur die Propadeutik fiir eine philoso-
phische Reinigung der Existenz durch Vergessen des Leidens an der biologischen Exis-
tenz durch reine vom Leib geloste Reflexivitit. Nietzsche hebt die Identitit von Sinnlich-
keit und Anerkennung nicht auf, sondern reinigt sie nur vom statischen Bild bei Kant
und der von ihm iitbernommenen humanistischen Tradition, indem allein die in der Zeit
stromende Musik die von jeder Statik gelosten Sinnlichkeit des sterblichen Leibes auch
die Reinheit der von Gott imaginir versprochene Reinigung von leiblicher Existenz dar-
stellen kann. Ist bei Kant noch eine Art Religiositit der Natur die Grundlage einer reinen
Asthetik der Existenz, so wird von Schopenhauer zu Nietzsche die Asthetik der Exis-

18 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Bd. 11, Frankfurt a.M. 1986, S. 338ff.

19 ZurEntstehung der Gewebetheorie und Theorie des Wahnsinns in der Zusammenarbeit von Bichat
und des in Montpellier ausgebildeten Pinel: Thomas Becker, Mann und Weib, schwarz und weif3. Die
wissenschaftliche Konstruktion von Geschlecht und Rasse 1650—1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005,
S. 247ff.

14.02.2026, 17:33:23. - (o=


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Asthetik der Existenz im Streit der Fakultaten 315

tenz zur Grundlage einer reinen Religion zunichst ohne christlichen Gott der Person bei
Schopenhauer und dann ohne jeden Gott bei Nietzsche.

14.02.2026, 17:33:23. - (o=


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 17:33:23.


https://doi.org/10.14361/9783839476512-046
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

