
125djbZ 3-4/2024

Daniela Bankier Jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft heute | Fokus

lassung.43 Später wurde in der Zulassungspraxis ein Zustellbe-
vollmächtigter akzeptiert, ohne dass hieraus ein Anspruch auf 
Genehmigung des Zuzugs nach Berlin hergeleitet werden durfte,44 
damit die amerikanische Staatsangehörigkeit nicht entzogen 
werden konnte.45 Mit dieser Konstruktion waren Lilli Seligsohn 
jedoch, wie auch anderen jüdischen Kolleg*innen, finanzielle 
Unterstützungen für den Aufbau einer Kanzlei in Deutschland 
verwehrt.46 Alle jüdischen Kolleg*innen wurden in die Rolle der 
Ehefrau gedrängt. Ob dies ein „wiedergutmachungsrelevanter“ 
Tatbestand sei, urteilte das LG Karlsruhe, dass die Ehefrau zwar 
„durch die Ausschaltung“ des jüdischen Ehemannes „mittelbar 
geschädigt worden“ sei. Hierfür werde jedoch „in keinem der 
Entschädigungsgesetze eine Wiedergutmachung vorgesehen.“47 
Familienrechtliche Verpflichtungen (§ 1356 BGB), auch als un-
entgeltliche Mitarbeit im Geschäft des Mannes, konnten kein 
Unrecht sein. Lilli Seligsohn starb im April 1990.48

IV.	 Fazit
Lilli Seligsohns Leben und Berufsweg offenbart Diskriminierung 
als Frau, als Ehefrau, als Juristin, als Hinterbliebene, als Holo-
caust-Opfer, als Geflüchtete in signifikanter perfider Kontinuität 
vom Nationalsozialismus bis in das sogenannte Wiedergutma-
chungsrecht hinein. Ein spät deklinierter gesetzlicher Anspruch 
verhinderte beständige Hilfe während wichtigster Zeit. Nicht 
nur das Wohnsitzerfordernis stand im Widerspruch zur Verfol-
gungswirklichkeit, sondern auch die Unübersichtlichkeit alliierten 
Rechts beförderten Unsicherheit, Resignation und Angst unter 
den Opfern. Viele, wie auch Lilli Seligsohn, stellten Anträge nicht. 

Viele Tatbestände der „Wiedergutmachung“ knüpften an den 
Antrieb nationalsozialistischer Täter an, sodass in einem Wech-
selspiel, einmal die Verfolgung und das andere Mal die Sicht der 
Täter den Anspruch im Einzelfall regulierte, wie das Verfahren 
einer verdrängten Richterin zeigte. Der Begriff der „Billigkeit“ 
steuerte nach einem „natürlichen“ Gerechtigkeitsempfinden die 
Anwendung positiven Rechts in der Abwägung im Einzelfall, 
überantwortet an Behörden, von denen bekannt war, dass ihre 
Mehrzahl den Opfern gleichgültig bis ablehnend gegenüberstand. 
Das „degenerative“ 49 „Wiedergutmachungsrecht“ beförderte 
eine Chronifizierung intersektionalen Unrechts, auch Mithilfe 
manifester familienrechtlicher Leitbilder des 19. Jahrhunderts. 
Es gibt kein Unrecht, das nur einem gilt. Sehen wir uns die Welt 
heute an: Europa, Thüringen, Sachsen und Brandenburg haben 
gewählt. Es geht nicht nur darum was war, sondern darum, was 
wir jetzt tun.

DOI: 10.5771/1866-377X-2024-3-125

Jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft 
heute

Einsatz für Gleichstellung von Frauen in Europa

Mag. Dr. Daniela Bankier LL.M. (University of Michigan)1

Gleich vorweg: Ich bin Juristin und ich bin jüdisch, allerdings 
in Österreich aufgewachsen und sozialisiert. Also nicht ganz 
genau zum Deutschen Juristinnenbund passend. Aber irgend-
etwas passt in meinem Werdegang nie genau zum Muster und 
das ist, bereits zu Beginn dieses kurzen Aufsatzes über jüdische 
Juristinnen, vielleicht auch schon eine conclusio.

Zum Jusstudium in Wien habe ich mich Mitte der 1980er 
Jahre entschieden. Zusammen mit einem befreundeten Kommi-
litonen waren wir damals genau zwei jüdische Studierende an 
der Juridischen Fakultät der Universität Wien. Das Jusstudium 
war im Kreis der jüdischen gleichaltrigen in Wien damals nicht 
attraktiv: zu frisch hatten wir alle noch die Warnungen unserer 
Eltern im Ohr: mit einem Jurastudium seid ihr zu stark an ein 

Land (Österreich) gebunden! Nicht flexibel genug, um das Land 
verlassen zu können, falls Gefahr droht! Ihr müsst eine Ausbil-
dung machen, die es Euch jederzeit erlaubt, überall auf der Welt 
Fuß fassen zu können! Diese Warnungen und Ratschläge waren 
natürlich Ausdruck der zutiefst traumatischen Erfahrungen, die 
meine Eltern wie die Eltern von vielen meiner Freund*innen 
und Bekannten im zweiten Weltkrieg gemacht hatten, die Ver-
folgung als Juden, die Ermordung von Geschwistern und Eltern, 
die Auslöschung ihrer Kindheit und ihrer Familien. Ausdruck 
auch der daraus zu ziehenden Lehren: nie wieder. Sich nie zu 
stark binden oder Wurzeln schlagen. Immer in der Lage sein 

42	 Ferid, Murad: Das Staatsangehörigkeitsrecht der Vereinigten 
Staaten von Nordamerika, Fr. a. M. 1951, S. 92 ff.

43	  §§ 18, 21 letzter Satz der Rechtsanwaltsordnung in der gemäß 
Artikel I des Gesetzes über vorläufige Maßnahmen auf dem 
Gebiete des Anwaltsrechts v. 06.05.1952 anzuwendenden Fassung, 
in: GVOBl. Berlin, 8. Jg. Nr. 34 v. 17.05.1952, S. 312 f.

44	 Zulassungspraxis RAK Berlin, in: LAB B Rep. 068.
45	 Murad Ferid (Fn. 42), S. 98 f. mit Zitat aus Sec. 404 (USC 8, 804).
46	 § 33 Abs. 3 Berl-EG, (Fn. 29), S. 83.
47	  Urteil v. 25.11.1954, Az. WG II 2015, in: GLA B.- W. 480 Nr. 1835 (2), 

Bl. 4 f. Kursiver Akzent nicht im Original.
48	 New York Times, Apr. 24, 1990, p. D23.
49	 Entschädigung, aber kein Ende der Diskriminierung.

1	 Die Autorin hat in Wien, Paris und den USA Rechtswissenschaften 
studiert und an der Universität Wien in Europarecht promoviert. 
Sie begann ihre berufliche Karriere bei der Oesterreichischen 
Nationalbank und ist seit 1999 in leitender Funktion für die 
Europäische Kommission tätig. Daniela Bankier lebt mit ihrem 
Mann und ihren drei Kindern in Brüssel und Wien.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125


djbZ 3-4/2024126

Fokus | Daniela Bankier Jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft heute 

zu fliehen, falls Gefahr droht. Ich habe mich über die Warnun-
gen meiner Eltern hinweggesetzt, wenn auch zögerlich, und in 
Österreich Jura studiert. Vielleicht wurde mir das durch die 
Tatsache erleichtert, dass meine beiden älteren Geschwister den 
Ratschlägen der Eltern gefolgt waren und Mediziner wurden. 

Am Jurastudium gefiel mir die Struktur, das Lösen von Auf-
gaben und Problemen anhand einer Methode, der Halt und die 
Klarheit, die ich im Studium gefunden habe. Ich habe schnell 
eine Präferenz für das öffentliche Recht und die „großen“ recht-
lichen Fragen entwickelt: die Grund- und Freiheitsrechte, die 
Demokratie, der Rechtsstaat, Internationales und Europäisches 
Recht – letzteres steckte damals in Wien noch in Kinderschuhen. 
Ich las Hans Kelsen und war fasziniert von seiner Sprache, von 
der Klarheit und Prägnanz seiner Abhandlungen. Viel weniger 
Geduld oder Affinität hatte ich mit dem Zivilrecht oder dem 
Verfahrensrecht, das mir immer zu kleinlich erschien. 

Die Juridische Fakultät der Universität Wien war in den 
1980er Jahren sehr konservativ und männlich dominiert. Es 
gab zu meiner Studienzeit nur eine weibliche Professorin, die 
den Lehrstuhl für Kirchenrecht, ein Randthema, innehatte. Alle 
anderen Professoren waren Männer und viele dieser Professoren 
waren Mitglieder von konservativen, „men only“ Studentenver-
bindungen. Immer wieder gab es auch Aufregung über einzelne 
Professoren im Juridicum, die sogenannten „schlagenden“ Stu-
dentenverbindungen, die oftmals rechtsextrem und antisemitisch 
sind, zugerechnet wurden. Der Sponsionsfeier zu meinem Ma-
gister Juris Abschluss bin ich ferngeblieben, weil der damalige, 
die Sponsion2 durchführende Rektor, als solch schlagender 
Burschenschaftler bekannt war und ich meinen Studienabschluss 
nicht von so jemanden überreicht bekommen wollte.  

Während meines Studiums der Rechtswissenschaften in Wien 
gab es also praktisch keine weiblichen Vorbilder, schon gar 
keine jüdischen, dafür sehr traditionelle, hierarchisch-frontale 
Unterrichtsmethoden, und eine sehr konservative und männlich 
geprägte Professorenschaft.

Anregender fand ich meine Auslandsstudien in Paris und 
insbesondere in den USA, wo ich 1991 meinen LL.M. an der 
University of Michigan Law School absolvierte. Das war für 
mich wie ein Ankommen, wie wenn man etwas lange sucht und 
endlich findet. Hier waren sie nun, die Professoren, die Gesetze 
hinterfragten, die endlich Fragen stellten, Recht in politische 
Zusammenhänge stellten, Kritik und Diskussionen zuließen und 
uns aufforderten, es ihnen nachzutun: ist diese Bestimmung ge-
recht? Ist diese Entscheidung des Supreme Courts in dieser causa 
richtig? Haben die Richter*innen in diesem Urteil alle Facetten 
des Falles durchleuchtet? Plötzlich waren da auch Frauen, die 
wichtige Lehrstühle innehatten, zum Beispiel die beeindruckende 
Catharine MacKinnon, die feministische Rechtstheorie lehrte. 
Aber auch die männlichen Professoren waren aufgeschlossen 
und sensibel gegenüber Gleichstellungsthemen, was sich in der 
allgemeinen Stimmung an der Fakultät widerspiegelte, die so 
viel offener und lebendiger war, als was ich aus Wien kannte.    

Was hat mein Studium und mein akademischer und beruf-
licher Werdegang als Juristin mit meinem Judentum zu tun? 
Wie jeder Mensch bin ich stark von meiner Kindheit geprägt 

und diese wiederum war sehr stark von meinen Eltern geprägt, 
die beide während des zweiten Weltkrieges sehr gelitten haben, 
insbesondere mein Vater, der als junger Mann höllische Jahre 
der Verfolgung, mehrere Konzentrationslager, Hunger, Not und 
Folter überlebte und seine ganze Familie verlor. Ich denke, dass 
mein sehr ausgeprägter Sinn für Gerechtigkeit, mein Studium 
der Rechtswissenschaften, mein Hang zu Recht und Ordnung, 
mein Einsatz für Gleichstellung und gesellschaftliche Fairness, 
mein Berufsleben, durch das sich der Einsatz für die Schwachen 
gegen die Stärkeren wie ein roter Faden zieht, viel mit meinem 
Elternhaus und meiner Familiengeschichte zu tun hat. Auch sind 
jüdische Tradition und Religion wichtige Teile meiner Identität, 
also eine Tradition, die das Lernen, das Hinterfragen, und das 
In-Frage-Stellen als Wesenskern hat. Auch dem jüdischen Gebot 
des „Tikkun Olam“, der Verpflichtung jedes Einzelnen, die Welt 
zu heilen und besser zu machen, fühle ich mich stark verpflichtet.   

Beruflich habe ich an der Europäischen Idee und dem Eu-
ropäischen Projekt angedockt und in Europa meine berufliche 
Heimat gefunden. Meine Europäische „Berufung“ hat, denke 
ich, vermutlich auch mit meinem Judentum zu tun. Das Europa 
der Gründerväter und -mütter der Europäischen Union ist ein 
zutiefst humanistisches, vom Willen getragen, Krieg und Zer-
störung zu überwinden, mit dem Ziel der „ever closer Union 
of the peoples“ und der Orientierung an den Grundwerten der 
Menschenwürde und der Demokratie. Darin kann ich mich als 
Jüdin gut wiederfinden. 

Ich hatte das große Privileg und Glück, zunächst in der ös-
terreichischen Notenbank und dann in der Europäischen Kom-
mission an spannenden europäischen Projekten und Themen zu 
arbeiten. Für die Notenbank war ich an vorderster Front in die 
Arbeiten zur Errichtung der Wirtschafts- und Währungsunion 
und der gemeinsamen Währung, des Euro, tätig. 

Mein Wechsel in die Europäische Kommission erfolgte di-
rekt ins Kabinett der deutschen Haushaltskommissarin Dr. 
Michaele Schreyer, die nicht nur in Sachen EU-Budget, sondern 
auch gesellschaftspolitisch und ökonomisch sehr engagiert und 
ambitioniert war. 

Im Anschluss an meine Kabinettszeit entschied ich mich, 
die Themen Arbeitsmarkt und Gleichstellung („Equality“) in 
meinen Mittelpunkt zu stellen und baute die Abteilung für 
Anti-Diskriminierungs- und Gleichbehandlungsrecht auf, in 
der wir mit meinem Team mehrere europäische Richtlinien 
etwa zur besseren Vereinbarkeit von Beruf und Familie oder 
zum Schutz vor Diskriminierung vorlegten und mit Rat und 
Parlament verhandelten. 

Danach übernahm ich die Abteilung für die Gleichstellung 
von Frauen und Männern in der Europäischen Union, die ich 
sieben Jahre leiten durfte. In dieser Zeit haben wir viel zum 
Gender Pay Gap und zum Gender Pension Gap gearbeitet und 
weitergebracht, zur wirtschaftlichen Unabhängigkeit von Frauen 
in Europa, zur besseren Vereinbarkeit von Beruf und Familie 
für Mütter und Väter, zu mehr Frauen in Führungspositionen 

2	 Anm. d. Red.: Die Sponsion bezeichnet in Österreich die Verleihung 
eines akademischen Grades.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125


127djbZ 3-4/2024

Hannah Blum Jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft heute | Fokus

und zur Bekämpfung von Gewalt gegen Frauen. In dieser Zeit 
habe ich auch regelmäßig mit dem Deutschen Juristinnenbund 
zusammengearbeitet. Das hervorragende Engagement und 
die Klugheit der djb-Kolleginnen habe ich sehr geschätzt, und 
tue das bis heute. Zusammen haben wir mehrere bedeutende 
Projekte auf den Weg gebracht, wie zum Beispiel zu Frauen in 
Aufsichtsräten.

Derzeit bin ich in der Europäischen Kommission und ihrer 
Generaldirektion Justiz für die europäische Verbraucherpolitik 
zuständig, und somit wieder in einem Themenfeld, in dem es 
stark „menschelt“, und in dem es um asymmetrische Macht-
verhältnisse und Gerechtigkeit geht. Es gibt in meinem derzei-
tigen Aufgabenbereich auch viele verbraucherrechtliche Fragen 
für mein Team und mich zu lösen sowie einige europäische 
Rechtsetzungsverfahren zu gestalten, etwa zum Schutz von 
Verbraucher*innen in unserer zunehmend digitalen Welt oder 
zur Sicherstellung der Verlässlichkeit von „grünen“ Labels und 
Produktinformationen zur Nachhaltigkeit. 

Als Juristin und bekennende und praktizierende Jüdin bin 
ich weiterhin stolz und empfinde es als Chance und Ehre, das 
Europäische Projekt und überhaupt die Welt, in der wir leben 
und die sich so schnell verändert, mitgestalten zu dürfen. In den 
letzten Monaten und seit dem Überfall der Hamas auf Israel 
am 7. Oktober 2023 und der für mich unerwarteten Welle des 
Antisemitismus in Europa, die dadurch ins Rollen kam, wachsen 
allerdings auch meine Zweifel, ob es für Jüdinnen und Juden 
und somit auch für meine Kinder in Europa eine erstrebenswerte 
Zukunft gibt. 

Geschichten teilen

Hannah Blum
Volljuristin und Kulturanthropologin (M.A.), Frankfurt am Main1

Um das Jahr 2015 herum entschloss ich mich, endlich gezielt 
nach der Lebensgeschichte meiner jüdischen Großmutter väter-
licherseits zu recherchieren, die 1945 aus den Sowjetgebieten 
nach Westdeutschland geflohen und als DP (displaced person) 
nach Bayern verbracht worden war. Mein Vater, bereits 2009 
verstorben, hatte nur Vermutungen über ihre Erfahrungen in 
der Nazizeit geäußert. Meine Mutter wollte mich bei meiner 
Recherche gerne unterstützen. Auch in ihrer Familie sind jüdische 
Verwandte in der Nazizeit ermordet worden. Sie hatte sich kurz 
zuvor dafür eingesetzt, dass im Frankfurter Westend vor dem 
ehemaligen Wohnsitz von zwei dieser Verwandten Stolpersteine 
gelegt und ihre Geschichten in Yad Vashem in Jerusalem aufge-
nommen werden. Heribert, ein Cousin ihres Vaters wurde als 
politisch Verfolgter und „Halbjude“ in Ausschwitz ermordet – 
mit Zwischenstationen unter anderem im Frankfurter Polizei-
gefängnis Klapperfeld und im KZ Buchenwald. Die Geschichte 
seiner Mutter Kathinka weicht in der Familienüberlieferung 
von den Archiven ab. Für uns war Kathinka von der Gestapo 
vergiftet worden, die Nachforschungen einer Historikerin, die 

von der Initiative Stolpersteine 
damit beauftragt wurde, erga-
ben, dass sie von der Gestapo 
mit Todesfolge misshandelt 
worden war.

Ich fahre also zu meinen vie-
len Cousinen und Tanten nach 
Bayern. Meine Großmutter 
Ruth hatte in der Nachkriegs-
zeit neun Kinder geboren. Wie 
zum Trotz, denke ich immer. 
Trotz gegen den immer wie-
derkehrenden Vernichtungs-
wahn gegen jüdisches Leben. 
Meine Cousinen und Tanten 
sind hilfsbereit und freundlich 
und unterstützen mich bei der 
Recherche, sind aber selbst an 
dem Thema nicht besonders interessiert. Fast alle Tanten berich-
ten schließlich, dass es schwierig war mit meiner Großmutter. In 
Israel gibt es Forschungen zu den Auswirkungen der Nazizeit 
auf die psychische Gesundheit der Überlebenden und ihrer 
Kinder, die Verständnis in der Familie bewirken konnten. Hier 
in Deutschland fehlt das völlig, meine Tanten und Onkel sind 
noch heute verletzt und überfordert vom übermäßig strengen 
Verhalten meiner längst verstorbenen Großmutter. Ich selbst 
habe sie nur als Kleinkind zweimal gesehen. Auch das Verhältnis 
meines Vaters zu seinen Eltern war gespalten.

Meine ersten Unterlagen erhalte ich von dem Standesamt, 
an dem meine Großmutter ihren bayrischen Mann geheiratet 
hatte. Meine Großmutter hatte im Krieg alles verloren, auch ihre 
Geburtsurkunde. Die notwendigen Personenstammdaten, die 
ihre Heirat ermöglichen sollten, stammten aus eidesstattlichen 
Zeugenaussagen von anderen jüdischen Überlebenden aus Polen 
auf Polnisch. Eine polnische Bekannte übersetzt für mich. Mit 
den neuen Informationen und Unterlagen kann ich schließlich 
genauer in den Arolsen Archiven nachfragen und erhalte nach 
ein paar Monaten noch ein paar zusätzliche Daten. Als ich die 
lange Todesliste mit den unzähligen deutschsprachig-jüdischen 
Namen des Arbeitslagers für Jüdinnen und Juden in Mark-
städt (heute Polen) durchlese, in dem meine Großmutter zwei 
Jahre Zwangsarbeit leisten musste, kommen mir die Tränen. 
Ich bezweifle, dass wir uns unter der Zahl 6 Millionen über-
haupt etwas vorstellen können. Deswegen sammelt Israel in 
Yad Vashem alles, was übriggeblieben ist: Hand (bzw. Handzei-
chen, sprich: Denkmal) und Name heißt der Museumsname ins 
Deutsche übersetzt. Das ist ein Ansatz, dem sich viele politische 
Bewegungen, die sich für Aufarbeitung von Gewaltverbrechen 
einsetzen, – wenn vielleicht auch unbewusst – angeschlossen 
haben: Say their names. 

1	 Ihr Interesse an Gerechtigkeit und sozialen Fragen führte die 
Autorin von der Geflüchtetenhilfe in Deutschland über die 
feministische Entwicklungszusammenarbeit nach Niger und 
schließlich zurück nach Deutschland in die Kulturverwaltung.

 S Großmutter Ruth Vogel, kurz nach 

der Befreiung 1945/1946. Quelle: 

privat/Kopie aus der eidesstattlichen 

Versicherung. 

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125


djbZ 3-4/2024128

Fokus | E.H. Jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft heute 

Und deswegen gebe ich hier diesen kurzen Einblick in meine 
Familiengeschichte. Es gibt Namen und Gesichter zu den Ver-
brechen. Und es gibt Überlebende, wie meine Großmutter Ruth, 
und ihre Nachkommen.

Ich schreibe das für Menschen, die diese Ausgabe lesen und 
sich fragen, was es heute heißen kann, deutsche Juristin zu sein 
und jüdische Familie zu haben, wenn die Familie nicht erst in der 
Nachkriegszeit nach Deutschland eingewandert ist. Motiviert 
dazu meine Geschichte zu teilen hat mich auch ein Artikel von 
Mirna Funk in der Jüdischen Allgemeinen vom Februar 2024.2 
Sie schreibt, „dass diese Geschichte – die Geschichte der europä-
ischen Juden – eine Geschichte des Bruchs ist.“ Meine jüdische 
Familiengeschichte ist geprägt von Begriffen wie Verfolgung, 
KZ, Arbeitslager und Gestapo. Gleichzeitig ist meine Familie 
nicht religiös und keiner Gemeinde angeschlossen. Zwar begleite 
ich gerne meine Mutter zu Veranstaltungen wie Sprach- und 
Kochkursen oder Vorträgen in den jüdischen Gemeinden in 
Wiesbaden und Frankfurt, reise mit ihr gemeinsam nach Israel 
oder allein in „meinen“ Kibbuz zum Freiwilligendienst. Ganz 
selten, zu Jom Kippur zum Beispiel, war ich auch schon mal in 
der Synagoge. Doch im Grunde gibt es einen unüberbrückbaren 
Bruch in meiner Familiengeschichte, mütterlicherseits und väter-
licherseits. Ein nur noch säkularer Bezug zur jüdischen Welt, der 
mich in der jüdischen Gemeinde immer nur ein Gast sein lässt. 
Für meinen Alltag im säkularen deutschen Mainstream bleibt 
mir aber das Wissen, dass wir von Menschen abstammen, die 
über Jahrhunderte wegen ihrer Religionszugehörigkeit verfolgt 
wurden und es begleitet mich eine tiefste Sensibilität und ein als 
völlig neu erlebtes Entsetzen für den immer offener werdenden 
Antisemitismus. Und es wächst ein Schmerz über das Wissen, 
dass sehr viele Menschen um uns herum das nicht genauso 
sehen und fühlen.

Über meine juristische Ausbildung könnte ich erzählen, wie 
dort unreflektiert, zumindest zu meiner Zeit in den sogenannten 

„Nullerjahren“, Nazi-Juristen immer noch für ihre Errungen-
schaften für das Zivil- und Verwaltungsrecht gepriesen wurden 
und wie meine kritischen Nachfragen von Mitstudierenden 
abgetan wurden – mit dem Hinweis, ich solle doch einen Kurs 
zu Rechtsgeschichte besuchen. Ich könnte hier auch über die 
fehlende Auseinandersetzung mit Antisemitismus in der Kultur-
anthropologie und in der postkolonialen Theorie sprechen. Doch 
stattdessen möchte ich an dieser Stelle Namen und Gesichter 
teilen: Ruth, Kathinka und Heribert.

Wenn wir unsere Werte schützen wollen, dürfen wir 
nicht schweigen

E.H.1

Ich habe lange gezögert, diesen Text über mich als „jüdische 
Juristin“ zu schreiben. Warum ich gezögert und mich am Ende 
dafür entschieden habe, möchte ich versuchen, zu erklären.

Gezögert habe ich, weil ich mich eigentlich nicht als jüdische 
Juristin sehe. Sondern nur als Juristin. Religion ist für mich 
Privatsache und hat mit meiner Berufstätigkeit gar nichts zu 
tun. Wir sprechen ja auch nicht über „christliche Juristinnen“. 
Aber es gibt doch Unterschiede, wenn man genauer hinschaut. 
Zum Beispiel diesen:   

Ich habe mich damals entschieden, Jura zu studieren, weil das 
Studium interessant klang und darüber hinaus die Möglichkeit 
bot, nach erfolgreichem Abschluss viele unterschiedliche Berufe 
zu ergreifen. Das klang gut, fand mein 19jähriges Ich, auch 
weil man sich noch nicht so früh auf einen bestimmten Beruf 
festlegen musste. Meine Mutter – Kind von zwei Holocaust-
Überlebenden und als Elfjährige mit meinen Großeltern nach 
Deutschland zurückgekehrt – fand das nicht. Sie meinte: „Bist Du 
sicher? Dann kannst Du Deinen Beruf doch nur in Deutschland 
ausüben!“ Hinter dieser Frage stand unausgesprochen: „Was, 
wenn Du fliehen musst?“. Fliehen? Aus Deutschland? Nie wieder, 
dachte ich damals. Wir sind doch eine gefestigte Demokratie, 
ganz anders als die Weimarer Republik damals und überhaupt 
heute viel weiter, als wir damals waren! Das dachte ich damals. 
Ich fühlte mich sicher in Deutschland, obwohl auch damals 
schon die Synagogen immer von Polizei und gemeindeeigenem 
Sicherheitsdienst geschützt werden mussten und man – heute 
wie damals – die Synagogen und Gemeindezentren nur durch 
eine Sicherheitsschleuse betreten kann und nur eingelassen wird, 
wenn man bekannt oder angemeldet ist. 

Nicht nur, aber auch, um meiner Mutter zu zeigen, dass Jura 
auch international oder wenigstens europäisch sein kann, habe 
ich das Studium mit einer fremdsprachlichen Zusatzausbildung 
und einem Masterstudium in England verbunden, bin nach dem 
Referendariat dann aber sehr klassisch erst Rechtsanwältin und 
dann vor mehr als zehn Jahren Richterin geworden. Ich arbeite an 

2	 Online: https://www.juedische-allgemeine.de/meinung/
beaengstigende-empathielosigkeit/ (12.09.2024).

 S Heribert Adam und Mutter Kathinka Adam, geb. Kahn (in der Bildmitte) 

und Familie, ca. 1927, Quelle: privat

1	 Die Autorin schreibt unter Pseudonym. Der Name ist der Redaktion 
bekannt.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125


129djbZ 3-4/2024

Sophia Krickelberg Jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft heute | Fokus

einem Landgericht in einer Großstadt. Als sich vor einigen Jahren 
in einem Strafverfahren die Polizei bei mir meldete und mitteilte, 
der Angeklagte habe sich möglicherweise radikalisiert und es seien 
Sicherheitsvorkehrungen für die Hauptverhandlung zu treffen, 
fragte ich einen Kollegen um Rat. Das erste, was er fragte, war: 
„Kann der Angeklagte herausfinden, dass Du jüdisch bist?“. 
Nein, konnte er nicht. Mein Name klingt nicht jüdisch. Bei einer 
google-Suche findet man keinen Zusammenhang zwischen mir 
und dem Judentum, ich bin nicht aktiv in der jüdischen Gemeinde 
meiner Heimatstadt tätig und habe Anfragen, mein Judentum 
in die Öffentlichkeit zu tragen, bisher immer abgelehnt. Bei ent-
sprechenden Nach- oder Anfragen antwortete ich bisher – siehe 
oben –, dass meine Religionszugehörigkeit meine Privatsache sei. 
Das ist aber nur ungefähr ein Drittel der Wahrheit. Das zweite 
Drittel liegt in der Frage des besorgten Kollegen versteckt: Es 
kann unangenehme oder auch gefährliche Folgen haben, die 
Zugehörigkeit zum Judentum offen zu legen. Ich entgehe dieser 
Gefahr, solange ich nicht von mir aus mitteile, dass ich jüdisch 
bin. Denn – und das ist das dritte Drittel der Wahrheit – da 
man weder mir noch meinem Namen mein Judentum ansieht, 
werde ich als Teil der Mehrheitsgesellschaft angesehen. Das ist 
angenehm. Es entspricht darüber hinaus meinem Bild von mir 
selbst in der deutschen Gesellschaft: vollständig integriert, hier 
zuhause. Daran ändert für mich die Tatsache, dass ich jüdisch 
bin, gar nichts. Der – unangenehmen – Frage, ob es für andere 
etwas ändert, gehe ich aus dem Weg, solange ich schweige. 

Meine Ablehnung, in der Öffentlichkeit über meine Religi-
onszugehörigkeit zu sprechen, bedeutet im Übrigen nicht, dass 
ich sie geheim halten würde. Meine Freunde wissen es natürlich. 
Auch der Gerichtspräsident und alle Kolleg*innen, mit denen 
ich länger als ein Jahr zusammengearbeitet habe, wissen es, 
denn für die hohen Feiertage Rosch Haschana und Jom Kippur 
beantrage – und bekomme – ich Sonderurlaub. Meine Familie ist 
nicht religiös, im täglichen Leben spielt die Religion keine Rolle. 
Aber wir gehen an den hohen Feiertagen und auch ab und an 
am Schabbat in die Synagoge, wir feiern zuhause Pessach und 
Channukka und starten Freitagabends mit Kerzenanzünden und 
besonderem Essen in den Schabbat und ins Wochenende. Es ist 
mir und uns als Familie wichtig, diese Traditionen fortzusetzen, 
damit wir nicht vergessen, wer wir sind.

Bisher war ich mit meiner Zurückhaltung, öffentlich über 
meine Religionszugehörigkeit zu sprechen, durchaus im Reinen. 
Im Übrigen liegt darin nur die Fortführung einer Haltung, die 
wir – ich glaube wirklich, fast alle – als Kinder beigebracht be-
kommen haben und die ich seither befolgt habe. Sag nicht von 
Dir aus, dass Du jüdisch bist. Überleg Dir vorher, wem Du es 
erzählst. Und bleib nicht zu lange vor der Synagoge stehen! Ich 
habe darüber nie wirklich nachgedacht, sondern mich einfach so 
verhalten. Dadurch bin ich potenziell unangenehmen Situationen 
relativ konsequent aus dem Weg gegangen und habe das vor 
mir damit begründet, dass ich darauf verzichten könnte, mich 
mit ein paar fehlgeleiteten Ewiggestrigen auseinanderzusetzen. 
Heute denke ich indes anders über meine Zurückhaltung nach. 
Ich frage mich, ob es nicht, anstatt auszuweichen, vielmehr 
erforderlich ist, sich zu zeigen. Damit die anderen erkennen, 

dass auch wir Teil der deutschen Gesellschaft sind und nicht 
eine abstrakte Zahl in einem Geschichtsbuch.  Dabei fühle ich 
mich heute weniger sicher als früher. 

Und das liegt an den Reaktionen der deutschen Mehrheits-
gesellschaft auf die Ereignisse des 7. Oktober 2023. Die Be-
völkerungsgruppe, der ich mich zugehörig fühle, schloss mich 
auf einmal aus, weil sie das Leid der getöteten, verletzten und 
verschleppten Israelis viel zu gleichgültig hinnahm. Weil sie viel 
zu oft den Terror der Hamas rechtfertigte. Und weil viel zu oft 
nicht nur von der Hamas und ihren Sympathisanten, sondern 
auch von den Linken und Rechten hier zuhause „die Juden“ 
insgesamt „Schuld“ waren. Es wurden Klischees bemüht und 
Ansichten geäußert, von denen ich dachte, dass wir sie längst 
überwunden hatten. Natürlich gilt das nicht für alle. Das wäre 
stark verkürzt und auch unfair. Ich habe von vielen Freunden 
bestärkende Worte gehört. Es kamen Mitmenschen auf mich zu 
und fragten, wie es mir geht, von denen ich nicht wusste, dass 
ihnen bekannt war, dass ich jüdisch bin. Als Anfang des Jahres 
die vielen Demonstrationen gegen rechts stattfanden, ging ich 
hin und fühlte mich getröstet. So viele Menschen! Und wenn 
die rote Linie für diese Demonstranten dann überschritten ist, 
wenn die „Remigration“ von Mitmenschen gefordert wird, 
dann ist das doch ausreichend, dachte ich. Und dennoch. Die 
Verunsicherung, die ich in den ersten Wochen nach dem 7. 
Oktober sehr stark gespürt habe, ist nach wie vor da. Ich habe 
das Gefühl – und ich hoffe sehr, dass ich mich täusche –, dass 
unsere Demokratie, die mir am Anfang meines Studiums so 
sicher schien, im Augenblick gefährdet ist. Das hat (natürlich) 
nicht nur mit dem Umgang mit den in Deutschland lebenden 
Jüdinnen und Juden zu tun. Es hat aber etwas damit zu tun, dass 
diejenigen, die dagegenhalten könnten, viel zu oft schweigen. 
Aus Bequemlichkeit. Aus Gleichgültigkeit. Mitunter auch aus 
Angst. Aber wenn wir unsere Werte schützen wollen, dürfen wir 
nicht schweigen. Wir müssen uns zeigen und diskutieren und 
die Demokratie verteidigen. Und das ist der Grund, warum ich 
mich entschieden habe, diesen Text zu schreiben. 

Als jüdische Jurastudentin in Deutschland 

Sophia Krickelberg
Jurastudentin an der Humboldt-Universität zu Berlin

Ich bin in der Nähe von Bonn als Tochter einer jüdischen Israelin 
und eines nichtjüdischen Deutschen geboren und aufgewachsen. 
Die Familie meiner Mutter stammt ursprünglich aus Polen und 
Bulgarien. Mein Großvater mütterlicherseits wurde 1935 in 
Polen in eine jüdische Familie geboren und überlebte gemeinsam 
mit seinem Vater den Holocaust, verlor jedoch seine Mutter 
und seinen Bruder sowie zahlreiche andere Familienmitglieder. 
Nach dem Krieg fand er zunächst Zuflucht in einem Displaced 
Persons Camp in München und wanderte dann nach Israel aus, 
wo er Militärdienst leistete, heiratete und Kinder bekam, bevor er 
1967 mit seiner Familie aus beruflichen Gründen nach Köln zog. 

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125


djbZ 3-4/2024130

Fokus | Sophia Krickelberg Jüdische Juristinnen und Juristinnen jüdischer Herkunft heute 

Obwohl meine Familie nicht religiös war, vermittelte mir 
meine Mutter bereits im frühen Kindesalter eine tiefe Verbun-
denheit zu unserer jüdischen Identität. Die jährliche Teilnahme 
an jüdischen Ferienfreizeiten, der Besuch der Synagoge zu hohen 
Feiertagen und der Kontakt zur jüdischen Gemeinde Bonn 
verstärkten dieses Gefühl der Zugehörigkeit. Im Alltag und in 
der Schule war ich mir stets bewusst, dass ich mich von meinen 
Mitschülern – wenn auch nur kulturell – unterschied. Ich lernte 
früh, stolz auf meine Herkunft und Traditionen zu sein, auch 
wenn ich oft die einzige jüdische Person in meinem Umfeld war. 
Trotz der geringen jüdischen Präsenz in meiner Heimatstadt 
fühlte ich mich in meiner Kultur und Herkunft verwurzelt 
und lernte, dies als Bereicherung und nicht als Hindernis zu 
sehen. Auf der anderen Seite wurde ich aber auch sehr früh 
schon mit den negativen Seiten des Jüdischseins konfrontiert. 
So wurde zuhause schon früh über unsere Familiengeschichte 
in der Shoah und dem immer stärker wachsenden Antisemitis-
mus gesprochen. Auch bei der Wahl meines Studienfachs riet 
mir meine Mutter dann, eine Karriere anzustreben, die ich im 
Notfall auch im Ausland fortsetzen könnte. Sie befürchtete, 
dass jüdisches Leben in Deutschland eines Tages nicht mehr 
möglich sein könnte.

Nach dem Abitur zog ich nach Berlin, um an dem jüdi-
schen Gap-Year-Programm “JAcademy” teilzunehmen. Dieses 
Programm, das der beruflichen und persönlichen Weiterent-
wicklung dient, war eine prägende Erfahrung für mich. Die 
jüdische Gemeinde in Berlin bot mir zum ersten Mal einen 
Raum, in dem ich meine jüdische Identität völlig frei ausleben 
und gleichzeitig Teil der modernen deutschen Gesellschaft sein 
konnte. Das Programm bestand aus verschiedenen Klassen, die 
sich mit jüdischer Philosophie, Halacha (jüdischem Recht) und 
Geschichte befassten sowie aus Kursen, die auf die persönli-
che berufliche Entwicklung abzielten. Besonders bereichernd 
waren für mich die Praktika, die ich sowohl in Berlin als auch 
in London absolvierte und bei denen ich Einblicke in eine 
Zahnarztpraxis, eine Wohltätigkeitsorganisation und einen 
politischen Think Tank sammeln konnte. “JAcademy” bot mir 
somit nicht nur eine Gelegenheit zur beruflichen Orientierung, 
sondern auch die Möglichkeit, mich mit zentralen Fragen 

des Judentums auseinanderzusetzen und so meine (jüdische) 
Identität zu festigen. 

Heute spielt das Judentum eine wichtige Rolle in meinem 
Alltag. Ich ernähre mich koscher und halte Schabbat, weshalb 
ich samstags von typischer Wochentagsarbeit Abstand nehme 
und unter anderem kein Handy benutze. Diese wöchentliche 
Auszeit vom akademischen Stress und Alltag ist für mich nicht 
nur religiöse Pflicht, sondern auch eine Quelle der Kraft und 
Inspiration.

In meiner Freizeit engagiere ich mich in der jüdischen Studie-
rendenorganisation Olami Germany. Gemeinsam organisieren 
wir Schabbat-Essen, Feiern und Diskussionsrunden, um junge 
jüdische Personen aus verschiedensten religiösen Strömungen 
und Ländern zusammen und in einen Austausch zu bringen. Zu 
sehen, dass Menschen mit ganz unterschiedlichen Lebensweisen 
und Ansichten durch ihre jüdische Herkunft und Tradition zu-
sammenkommen können, stärkt meine jüdische Identität und 
inspiriert mich, die Vielfalt und den Zusammenhalt innerhalb 
des Judentums zu schätzen.

Die Ereignisse vom 7. Oktober 2023 und die darauffolgenden 
Entwicklungen haben mich schwer erschüttert und prägen mich 
weiterhin. Die zunehmenden Spannungen und die steigende Zahl 
antisemitischer Vorfälle in Deutschland und auf der ganzen Welt 
machen mir große Angst und lassen bei mir existenzielle Fragen 
aufkommen: Ist Deutschland langfristig eine sichere Heimat für 
Jüdinnen und Juden? Hindert mich mein sehr auf Deutschland 
ausgerichtetes Studium daran, dauerhaft in einem anderen Land 
zu leben? Die Möglichkeit, nach Israel oder woanders hin zu 
gehen, steht im Raum, auch wenn ich mich dem nicht leichten 
Herzens zuwende.

Für die nahe Zukunft plane ich vorerst, mein Jurastudium er-
folgreich abzuschließen. Ob Deutschland auch langfristig meine 
Heimat sein wird, lässt sich allerdings nicht einfach beantworten.  
Die jüngsten Ereignisse haben alte Wunden aufgerissen und 
neue Fragen aufgeworfen. Meine jüdische Identität wird aber 
immer ein wesentlicher Teil von mir sein, egal wo ich lebe. Sie 
ist eine Quelle der Stärke, der Gemeinschaft und der Tradition. 
Gleichzeitig sehe ich mich als Teil der deutschen Gesellschaft 
und möchte bestmöglich zu ihrem positiven Wandel beitragen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125

	Einsatz für Gleichstellung von Frauen in Europa
	Geschichten teilen
	Wenn wir unsere Werte schützen wollen, dürfen wirnicht schweigen
	Als jüdische Jurastudentin in Deutschland

