Daniela Bankier Jiidische Juristinnen und Juristinnen judischer Herkunft heute | Fokus

lassung.*® Spater wurde in der Zulassungspraxis ein Zustellbe-
vollmichtigter akzeptiert, ohne dass hieraus ein Anspruch auf
Genehmigung des Zuzugs nach Berlin hergeleitet werden durfte,*
damit die amerikanische Staatsangehorigkeit nicht entzogen
werden konnte.* Mit dieser Konstruktion waren Lilli Seligsohn
jedoch, wie auch anderen judischen Kolleg*innen, finanzielle
Unterstiitzungen fur den Aufbau einer Kanzlei in Deutschland
verwehrt.* Alle jiidischen Kolleg*innen wurden in die Rolle der
Ehefrau gedrangt. Ob dies ein ,,wiedergutmachungsrelevanter®
Tatbestand sei, urteilte das LG Karlsruhe, dass die Ehefrau zwar
»durch die Ausschaltung® des judischen Ehemannes ,,mittelbar
geschadigt worden* sei. Hierfiir werde jedoch ,,in keinem der
Entschiadigungsgesetze eine Wiedergutmachung vorgesehen.“4”
Familienrechtliche Verpflichtungen (§ 1356 BGB), auch als un-
entgeltliche Mitarbeit im Geschift des Mannes, konnten kein
Unrecht sein. Lilli Seligsobn starb im April 1990.4

IV. Fazit

Lilli Seligsohns Leben und Berufsweg offenbart Diskriminierung
als Frau, als Ehefrau, als Juristin, als Hinterbliebene, als Holo-
caust-Opfer, als Gefliichtete in signifikanter perfider Kontinuitit
vom Nationalsozialismus bis in das sogenannte Wiedergutma-
chungsrecht hinein. Ein spat deklinierter gesetzlicher Anspruch
verhinderte bestindige Hilfe wihrend wichtigster Zeit. Nicht
nur das Wohnsitzerfordernis stand im Widerspruch zur Verfol-
gungswirklichkeit, sondern auch die Untibersichtlichkeit alliierten
Rechts beférderten Unsicherheit, Resignation und Angst unter
den Opfern. Viele, wie auch Lilli Seligsohn, stellten Antrige nicht.

Viele Tatbestinde der ,,Wiedergutmachung® kniipften an den
Antrieb nationalsozialistischer Titer an, sodass in einem Wech-
selspiel, einmal die Verfolgung und das andere Mal die Sicht der
Tater den Anspruch im Einzelfall regulierte, wie das Verfahren
einer verdrangten Richterin zeigte. Der Begriff der ,,Billigkeit“
steuerte nach einem ,,natiirlichen “ Gerechtigkeitsempfinden die
Anwendung positiven Rechts in der Abwigung im Einzelfall,
uberantwortet an Behorden, von denen bekannt war, dass ihre
Mehrzahl den Opfern gleichgiiltig bis ablehnend gegeniiberstand.

« 49

Das ,,degenerative » Wiedergutmachungsrecht“ beforderte

eine Chronifizierung intersektionalen Unrechts, auch Mithilfe
manifester familienrechtlicher Leitbilder des 19. Jahrhunderts.
Es gibt kein Unrecht, das nur einem gilt. Sehen wir uns die Welt
heute an: Europa, Thiiringen, Sachsen und Brandenburg haben
gewdhlt. Es geht nicht nur darum was war, sondern darum, was
Wwir jetzt tun.

42 Ferid, Murad: Das Staatsangehorigkeitsrecht der Vereinigten
Staaten von Nordamerika, Fr.a. M. 1951, S. 92 fT.

43 §§18, 21 letzter Satz der Rechtsanwaltsordnung in der gemaR
Artikel | des Gesetzes liber vorlaufige MaBnahmen auf dem
Gebiete des Anwaltsrechts v. 06.05.1952 anzuwendenden Fassung,
in: GVOBI. Berlin, 8.Jg. Nr. 34v.17.05.1952, S. 312 f.

44 Zulassungspraxis RAK Berlin, in: LAB B Rep. 068.

45 Murad Ferid (Fn. 42), S. 98 f. mit Zitat aus Sec. 404 (USC 8, 804).

46§33 Abs. 3 Berl-EG, (Fn. 29), S. 83.

47  Urteil v. 25.11.1954, Az. WG 11 2015, in: GLA B.- W. 480 Nr. 1835 (2),
Bl. 4 f. Kursiver Akzent nicht im Original.

48 New York Times, Apr. 24,1990, p. D23.

49 Entschadigung, aber kein Ende der Diskriminierung.

DOI: 10.5771/1866-377X-2024-3-125

Judische Juristinnen und Juristinnen judischer Herkunft

heute

Einsatz fiir Gleichstellung von Frauen in Europa
Mag. Dr. Daniela Bankier LL.M. (University of Michigan)'

Gleich vorweg: Ich bin Juristin und ich bin judisch, allerdings
in Osterreich aufgewachsen und sozialisiert. Also nicht ganz
genau zum Deutschen Juristinnenbund passend. Aber irgend-
etwas passt in meinem Werdegang nie genau zum Muster und
das ist, bereits zu Beginn dieses kurzen Aufsatzes uiber jiidische
Juristinnen, vielleicht auch schon eine conclusio.

Zum Jusstudium in Wien habe ich mich Mitte der 1980er
Jahre entschieden. Zusammen mit einem befreundeten Kommi-
litonen waren wir damals genau zwei jiidische Studierende an
der Juridischen Fakultdt der Universitit Wien. Das Jusstudium
war im Kreis der judischen gleichaltrigen in Wien damals nicht
attraktiv: zu frisch hatten wir alle noch die Warnungen unserer
Eltern im Ohr: mit einem Jurastudium seid ihr zu stark an ein

djbz 3-4/2024

Land (Osterreich) gebunden! Nicht flexibel genug, um das Land
verlassen zu konnen, falls Gefahr droht! Ihr miisst eine Ausbil-
dung machen, die es Euch jederzeit erlaubt, iiberall auf der Welt
Fuf$ fassen zu konnen! Diese Warnungen und Ratschlige waren
naturlich Ausdruck der zutiefst traumatischen Erfahrungen, die
meine Eltern wie die Eltern von vielen meiner Freund*innen
und Bekannten im zweiten Weltkrieg gemacht hatten, die Ver-
folgung als Juden, die Ermordung von Geschwistern und Eltern,
die Ausloschung ihrer Kindheit und ihrer Familien. Ausdruck
auch der daraus zu ziehenden Lehren: nie wieder. Sich nie zu
stark binden oder Wurzeln schlagen. Immer in der Lage sein

1 Die Autorin hat in Wien, Paris und den USA Rechtswissenschaften
studiert und an der Universitat Wien in Europarecht promoviert.
Sie begann ihre berufliche Karriere bei der Oesterreichischen
Nationalbank und ist seit 1999 in leitender Funktion fiir die
Europdische Kommission tatig. Daniela Bankier lebt mit ihrem
Mann und ihren drei Kindern in Briissel und Wien.

125

1P 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Inalt.
I

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125

Fokus | Daniela Bankier Jiidische Juristinnen und Juristinnen jiidischer Herkunft heute

zu fliehen, falls Gefahr droht. Ich habe mich iiber die Warnun-
gen meiner Eltern hinweggesetzt, wenn auch zogerlich, und in
Osterreich Jura studiert. Vielleicht wurde mir das durch die
Tatsache erleichtert, dass meine beiden dlteren Geschwister den
Ratschldgen der Eltern gefolgt waren und Mediziner wurden.

Am Jurastudium gefiel mir die Struktur, das Losen von Auf-
gaben und Problemen anhand einer Methode, der Halt und die
Klarheit, die ich im Studium gefunden habe. Ich habe schnell
eine Priferenz fiir das 6ffentliche Recht und die ,,groflen recht-
lichen Fragen entwickelt: die Grund- und Freiheitsrechte, die
Demokratie, der Rechtsstaat, Internationales und Europaisches
Recht - letzteres steckte damals in Wien noch in Kinderschuhen.
Ich las Hans Kelsen und war fasziniert von seiner Sprache, von
der Klarheit und Prignanz seiner Abhandlungen. Viel weniger
Geduld oder Affinitit hatte ich mit dem Zivilrecht oder dem
Verfahrensrecht, das mir immer zu kleinlich erschien.

Die Juridische Fakultit der Universitait Wien war in den
1980er Jahren sehr konservativ und miannlich dominiert. Es
gab zu meiner Studienzeit nur eine weibliche Professorin, die
den Lehrstuhl fiir Kirchenrecht, ein Randthema, innehatte. Alle
anderen Professoren waren Manner und viele dieser Professoren
waren Mitglieder von konservativen, ,,men only“ Studentenver-
bindungen. Immer wieder gab es auch Aufregung tiber einzelne
Professoren im Juridicum, die sogenannten ,,schlagenden® Stu-
dentenverbindungen, die oftmals rechtsextrem und antisemitisch
sind, zugerechnet wurden. Der Sponsionsfeier zu meinem Ma-
gister Juris Abschluss bin ich ferngeblieben, weil der damalige,
die Sponsion? durchfiithrende Rektor, als solch schlagender
Burschenschaftler bekannt war und ich meinen Studienabschluss
nicht von so jemanden tiberreicht bekommen wollte.

Wihrend meines Studiums der Rechtswissenschaften in Wien
gab es also praktisch keine weiblichen Vorbilder, schon gar
keine judischen, dafiir sehr traditionelle, hierarchisch-frontale
Unterrichtsmethoden, und eine sehr konservative und mannlich
gepragte Professorenschaft.

Anregender fand ich meine Auslandsstudien in Paris und
insbesondere in den USA, wo ich 1991 meinen LL.M. an der
University of Michigan Law School absolvierte. Das war fir
mich wie ein Ankommen, wie wenn man etwas lange sucht und
endlich findet. Hier waren sie nun, die Professoren, die Gesetze
hinterfragten, die endlich Fragen stellten, Recht in politische
Zusammenhinge stellten, Kritik und Diskussionen zulieflen und
uns aufforderten, es ihnen nachzutun: ist diese Bestimmung ge-
recht? Ist diese Entscheidung des Supreme Courts in dieser causa
richtig? Haben die Richter*innen in diesem Urteil alle Facetten
des Falles durchleuchtet? Plotzlich waren da auch Frauen, die
wichtige Lehrstiihle innehatten, zum Beispiel die beeindruckende
Catharine MacKinnon, die feministische Rechtstheorie lehrte.
Aber auch die mannlichen Professoren waren aufgeschlossen
und sensibel gegeniiber Gleichstellungsthemen, was sich in der
allgemeinen Stimmung an der Fakultdt widerspiegelte, die so
viel offener und lebendiger war, als was ich aus Wien kannte.

Was hat mein Studium und mein akademischer und beruf-
licher Werdegang als Juristin mit meinem Judentum zu tun?
Wie jeder Mensch bin ich stark von meiner Kindheit gepragt

126

und diese wiederum war sehr stark von meinen Eltern geprigt,
die beide wihrend des zweiten Weltkrieges sehr gelitten haben,
insbesondere mein Vater, der als junger Mann hollische Jahre
der Verfolgung, mehrere Konzentrationslager, Hunger, Not und
Folter tiberlebte und seine ganze Familie verlor. Ich denke, dass
mein sehr ausgepragter Sinn fiir Gerechtigkeit, mein Studium
der Rechtswissenschaften, mein Hang zu Recht und Ordnung,
mein Einsatz fir Gleichstellung und gesellschaftliche Fairness,
mein Berufsleben, durch das sich der Einsatz fiir die Schwachen
gegen die Starkeren wie ein roter Faden zieht, viel mit meinem
Elternhaus und meiner Familiengeschichte zu tun hat. Auch sind
judische Tradition und Religion wichtige Teile meiner Identitit,
also eine Tradition, die das Lernen, das Hinterfragen, und das
In-Frage-Stellen als Wesenskern hat. Auch dem jiidischen Gebot
des ,, Tikkun Olam*, der Verpflichtung jedes Einzelnen, die Welt
zu heilen und besser zu machen, fihle ich mich stark verpflichtet.

Beruflich habe ich an der Europaischen Idee und dem Eu-
ropdischen Projekt angedockt und in Europa meine berufliche
Heimat gefunden. Meine Europdische ,,Berufung® hat, denke
ich, vermutlich auch mit meinem Judentum zu tun. Das Europa
der Grinderviter und -miitter der Europdischen Union ist ein
zutiefst humanistisches, vom Willen getragen, Krieg und Zer-
storung zu iiberwinden, mit dem Ziel der ,,ever closer Union
of the peoples“ und der Orientierung an den Grundwerten der
Menschenwiirde und der Demokratie. Darin kann ich mich als
Judin gut wiederfinden.

Ich hatte das grofe Privileg und Gliick, zunichst in der 6s-
terreichischen Notenbank und dann in der Européischen Kom-
mission an spannenden europaischen Projekten und Themen zu
arbeiten. Fiir die Notenbank war ich an vorderster Front in die
Arbeiten zur Errichtung der Wirtschafts- und Wahrungsunion
und der gemeinsamen Wihrung, des Euro, titig.

Mein Wechsel in die Europdische Kommission erfolgte di-
rekt ins Kabinett der deutschen Haushaltskommissarin Dr.
Michaele Schreyer, die nicht nur in Sachen EU-Budget, sondern
auch gesellschaftspolitisch und 6konomisch sehr engagiert und
ambitioniert war.

Im Anschluss an meine Kabinettszeit entschied ich mich,
die Themen Arbeitsmarkt und Gleichstellung (,,Equality) in
meinen Mittelpunkt zu stellen und baute die Abteilung fiir
Anti-Diskriminierungs- und Gleichbehandlungsrecht auf, in
der wir mit meinem Team mehrere europaische Richtlinien
etwa zur besseren Vereinbarkeit von Beruf und Familie oder
zum Schutz vor Diskriminierung vorlegten und mit Rat und
Parlament verhandelten.

Danach tibernahm ich die Abteilung fiir die Gleichstellung
von Frauen und Miannern in der Europdischen Union, die ich
sieben Jahre leiten durfte. In dieser Zeit haben wir viel zum
Gender Pay Gap und zum Gender Pension Gap gearbeitet und
weitergebracht, zur wirtschaftlichen Unabhingigkeit von Frauen
in Europa, zur besseren Vereinbarkeit von Beruf und Familie
fiir Mutter und Viter, zu mehr Frauen in Fithrungspositionen

2 Anm.d.Red.: Die Sponsion bezeichnet in Osterreich die Verleihung
eines akademischen Grades.

djbz 3-4/2024

1P 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Inalt.
I

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125

Hannah Blum Jiidische Juristinnen und Juristinnen jludischer Herkunft heute | Fokus

und zur Bekampfung von Gewalt gegen Frauen. In dieser Zeit
habe ich auch regelmafSig mit dem Deutschen Juristinnenbund
zusammengearbeitet. Das hervorragende Engagement und
die Klugheit der djb-Kolleginnen habe ich sehr geschatzt, und
tue das bis heute. Zusammen haben wir mehrere bedeutende
Projekte auf den Weg gebracht, wie zum Beispiel zu Frauen in
Aufsichtsriten.

Derzeit bin ich in der Europiischen Kommission und ihrer
Generaldirektion Justiz fiir die europdische Verbraucherpolitik
zustindig, und somit wieder in einem Themenfeld, in dem es
stark ,,menschelt“, und in dem es um asymmetrische Macht-
verhiltnisse und Gerechtigkeit geht. Es gibt in meinem derzei-
tigen Aufgabenbereich auch viele verbraucherrechtliche Fragen
fiir mein Team und mich zu l6sen sowie einige europdische
Rechtsetzungsverfahren zu gestalten, etwa zum Schutz von
Verbraucher*innen in unserer zunehmend digitalen Welt oder
zur Sicherstellung der Verlisslichkeit von ,,griinen* Labels und
Produktinformationen zur Nachhaltigkeit.

Als Juristin und bekennende und praktizierende Judin bin
ich weiterhin stolz und empfinde es als Chance und Ehre, das
Europdische Projekt und tiberhaupt die Welt, in der wir leben
und die sich so schnell verandert, mitgestalten zu diirfen. In den
letzten Monaten und seit dem Uberfall der Hamas auf Israel
am 7. Oktober 2023 und der fur mich unerwarteten Welle des
Antisemitismus in Europa, die dadurch ins Rollen kam, wachsen
allerdings auch meine Zweifel, ob es fiir Jidinnen und Juden
und somit auch fiir meine Kinder in Europa eine erstrebenswerte
Zukunft gibt.

Geschichten teilen

Hannah Blum
Volljuristin und Kulturanthropologin (M.A.), Frankfurt am Main’

Um das Jahr 2015 herum entschloss ich mich, endlich gezielt
nach der Lebensgeschichte meiner jiidischen GrofSmutter vater-
licherseits zu recherchieren, die 1945 aus den Sowjetgebieten
nach Westdeutschland geflohen und als DP (displaced person)
nach Bayern verbracht worden war. Mein Vater, bereits 2009
verstorben, hatte nur Vermutungen tiber ihre Erfahrungen in
der Nazizeit geduflert. Meine Mutter wollte mich bei meiner
Recherche gerne unterstiitzen. Auch in ihrer Familie sind jiidische
Verwandte in der Nazizeit ermordet worden. Sie hatte sich kurz
zuvor dafur eingesetzt, dass im Frankfurter Westend vor dem
ehemaligen Wohnsitz von zwei dieser Verwandten Stolpersteine
gelegt und ihre Geschichten in Yad Vashem in Jerusalem aufge-
nommen werden. Heribert, ein Cousin ihres Vaters wurde als
politisch Verfolgter und ,,Halbjude in Ausschwitz ermordet —
mit Zwischenstationen unter anderem im Frankfurter Polizei-
gefiangnis Klapperfeld und im KZ Buchenwald. Die Geschichte
seiner Mutter Kathinka weicht in der Familienuberlieferung
von den Archiven ab. Fur uns war Kathinka von der Gestapo
vergiftet worden, die Nachforschungen einer Historikerin, die

djbz 3-4/2024

von der Initiative Stolpersteine
damit beauftragt wurde, erga-
ben, dass sie von der Gestapo
mit Todesfolge misshandelt
worden war.

Ich fahre also zu meinen vie-
len Cousinen und Tanten nach
Bayern. Meine GrofSmutter
Ruth hatte in der Nachkriegs-
zeit neun Kinder geboren. Wie
zum Trotz, denke ich immer.
Trotz gegen den immer wie-
derkehrenden Vernichtungs-
wahn gegen judisches Leben. GroRmutter Ruth Vogel, kurz nach
Meine Cousinen und Tanten  der Befreiung 1945/1946. Quelle:
sind hilfsbereit und freundlich
und unterstutzen mich bei der
Recherche, sind aber selbst an

dem Thema nicht besonders interessiert. Fast alle Tanten berich-

privat/Kopie aus der eidesstattlichen

Versicherung.

ten schliefSlich, dass es schwierig war mit meiner GrofSmutter. In
Israel gibt es Forschungen zu den Auswirkungen der Nazizeit
auf die psychische Gesundheit der Uberlebenden und ihrer
Kinder, die Verstiandnis in der Familie bewirken konnten. Hier
in Deutschland fehlt das vollig, meine Tanten und Onkel sind
noch heute verletzt und iiberfordert vom iibermifSig strengen
Verhalten meiner lingst verstorbenen Grofsmutter. Ich selbst
habe sie nur als Kleinkind zweimal gesehen. Auch das Verhiltnis
meines Vaters zu seinen Eltern war gespalten.

Meine ersten Unterlagen erhalte ich von dem Standesamt,
an dem meine GrofSmutter ihren bayrischen Mann geheiratet
hatte. Meine GrofSmutter hatte im Krieg alles verloren, auch ihre
Geburtsurkunde. Die notwendigen Personenstammdaten, die
ihre Heirat ermoglichen sollten, stammten aus eidesstattlichen
Zeugenaussagen von anderen jiidischen Uberlebenden aus Polen
auf Polnisch. Eine polnische Bekannte uibersetzt fur mich. Mit
den neuen Informationen und Unterlagen kann ich schliefslich
genauer in den Arolsen Archiven nachfragen und erhalte nach
ein paar Monaten noch ein paar zusitzliche Daten. Als ich die
lange Todesliste mit den unzahligen deutschsprachig-jiidischen
Namen des Arbeitslagers fir Judinnen und Juden in Mark-
stidt (heute Polen) durchlese, in dem meine GrofSmutter zwei
Jahre Zwangsarbeit leisten musste, kommen mir die Tranen.
Ich bezweifle, dass wir uns unter der Zahl 6 Millionen iiber-
haupt etwas vorstellen kénnen. Deswegen sammelt Israel in
Yad Vashem alles, was tibriggeblieben ist: Hand (bzw. Handzei-
chen, sprich: Denkmal) und Name heifst der Museumsname ins
Deutsche tibersetzt. Das ist ein Ansatz, dem sich viele politische
Bewegungen, die sich fur Aufarbeitung von Gewaltverbrechen
einsetzen, — wenn vielleicht auch unbewusst — angeschlossen
haben: Say their names.

1 lhrinteresse an Gerechtigkeit und sozialen Fragen fiihrte die
Autorin von der Gefliichtetenhilfe in Deutschland iiber die
feministische Entwicklungszusammenarbeit nach Niger und
schlieRlich zuriick nach Deutschland in die Kulturverwaltung.

127

1P 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Inalt.
I

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125

Fokus | E.H. Jiidische Juristinnen und Juristinnen jlidischer Herkunft heute

Heribert Adam und Mutter Kathinka Adam, geb. Kahn (in der Bildmitte)

und Familie, ca. 1927, Quelle: privat

Und deswegen gebe ich hier diesen kurzen Einblick in meine
Familiengeschichte. Es gibt Namen und Gesichter zu den Ver-
brechen. Und es gibt Uberlebende, wie meine Grofimutter Ruth,
und ihre Nachkommen.

Ich schreibe das fiir Menschen, die diese Ausgabe lesen und
sich fragen, was es heute heifsen kann, deutsche Juristin zu sein
und jiidische Familie zu haben, wenn die Familie nicht erst in der
Nachkriegszeit nach Deutschland eingewandert ist. Motiviert
dazu meine Geschichte zu teilen hat mich auch ein Artikel von
Mirna Funk in der Judischen Allgemeinen vom Februar 2024.2
Sie schreibt, ,,dass diese Geschichte — die Geschichte der europi-
ischen Juden — eine Geschichte des Bruchs ist.“ Meine jiidische
Familiengeschichte ist geprigt von Begriffen wie Verfolgung,
KZ, Arbeitslager und Gestapo. Gleichzeitig ist meine Familie
nicht religios und keiner Gemeinde angeschlossen. Zwar begleite
ich gerne meine Mutter zu Veranstaltungen wie Sprach- und
Kochkursen oder Vortragen in den judischen Gemeinden in
Wiesbaden und Frankfurt, reise mit ihr gemeinsam nach Israel
oder allein in ,,meinen“ Kibbuz zum Freiwilligendienst. Ganz
selten, zu Jom Kippur zum Beispiel, war ich auch schon mal in
der Synagoge. Doch im Grunde gibt es einen uniiberbriickbaren
Bruch in meiner Familiengeschichte, miitterlicherseits und viter-
licherseits. Ein nur noch sikularer Bezug zur judischen Welt, der
mich in der jidischen Gemeinde immer nur ein Gast sein lasst.
Fiir meinen Alltag im sikularen deutschen Mainstream bleibt
mir aber das Wissen, dass wir von Menschen abstammen, die
uber Jahrhunderte wegen ihrer Religionszugehorigkeit verfolgt
wurden und es begleitet mich eine tiefste Sensibilitat und ein als
vollig neu erlebtes Entsetzen fiir den immer offener werdenden
Antisemitismus. Und es wichst ein Schmerz iiber das Wissen,
dass sehr viele Menschen um uns herum das nicht genauso
sehen und fiihlen.

Uber meine juristische Ausbildung kénnte ich erzihlen, wie
dort unreflektiert, zumindest zu meiner Zeit in den sogenannten

2 Online: https://www.juedische-allgemeine.de/meinung/
beaengstigende-empathielosigkeit/ (12.09.2024).

128

Erlaubnis

»Nullerjahren®, Nazi-Juristen immer noch fiir ihre Errungen-
schaften fur das Zivil- und Verwaltungsrecht gepriesen wurden
und wie meine kritischen Nachfragen von Mitstudierenden
abgetan wurden — mit dem Hinweis, ich solle doch einen Kurs
zu Rechtsgeschichte besuchen. Ich konnte hier auch tber die
fehlende Auseinandersetzung mit Antisemitismus in der Kultur-
anthropologie und in der postkolonialen Theorie sprechen. Doch
stattdessen mochte ich an dieser Stelle Namen und Gesichter
teilen: Ruth, Kathinka und Heribert.

Wenn wir unsere Werte schiitzen wollen, diirfen wir
nicht schweigen

E.H!

Ich habe lange gezogert, diesen Text tiber mich als ,jidische
Juristin® zu schreiben. Warum ich gezogert und mich am Ende
dafiir entschieden habe, mochte ich versuchen, zu erkliren.

Gezogert habe ich, weil ich mich eigentlich nicht als jiidische
Juristin sehe. Sondern nur als Juristin. Religion ist fiir mich
Privatsache und hat mit meiner Berufstitigkeit gar nichts zu
tun. Wir sprechen ja auch nicht tber ,,christliche Juristinnen*.
Aber es gibt doch Unterschiede, wenn man genauer hinschaut.
Zum Beispiel diesen:

Ich habe mich damals entschieden, Jura zu studieren, weil das
Studium interessant klang und dartiber hinaus die Moglichkeit
bot, nach erfolgreichem Abschluss viele unterschiedliche Berufe
zu ergreifen. Das klang gut, fand mein 19jahriges Ich, auch
weil man sich noch nicht so frith auf einen bestimmten Beruf
festlegen musste. Meine Mutter — Kind von zwei Holocaust-
Uberlebenden und als Elfjiahrige mit meinen GrofSeltern nach
Deutschland zurtickgekehrt — fand das nicht. Sie meinte: ,,Bist Du
sicher? Dann kannst Du Deinen Beruf doch nur in Deutschland
ausiuiben!“ Hinter dieser Frage stand unausgesprochen: ,,Was,
wenn Du fliehen musst?“. Fliechen? Aus Deutschland? Nie wieder,
dachte ich damals. Wir sind doch eine gefestigte Demokratie,
ganz anders als die Weimarer Republik damals und iiberhaupt
heute viel weiter, als wir damals waren! Das dachte ich damals.
Ich fithlte mich sicher in Deutschland, obwohl auch damals
schon die Synagogen immer von Polizei und gemeindeeigenem
Sicherheitsdienst geschiitzt werden mussten und man — heute
wie damals — die Synagogen und Gemeindezentren nur durch
eine Sicherheitsschleuse betreten kann und nur eingelassen wird,
wenn man bekannt oder angemeldet ist.

Nicht nur, aber auch, um meiner Mutter zu zeigen, dass Jura
auch international oder wenigstens europaisch sein kann, habe
ich das Studium mit einer fremdsprachlichen Zusatzausbildung
und einem Masterstudium in England verbunden, bin nach dem
Referendariat dann aber sehr klassisch erst Rechtsanwiltin und
dann vor mehr als zehn Jahren Richterin geworden. Ich arbeite an

1 Die Autorin schreibt unter Pseudonym. Der Name ist der Redaktion
bekannt.

djbz 3-4/2024

1P 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Inalt.
I

untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125

Sophia Krickelberg Jiidische Juristinnen und Juristinnen jlidischer Herkunft heute | Fokus

einem Landgericht in einer GrofSstadt. Als sich vor einigen Jahren
in einem Strafverfahren die Polizei bei mir meldete und mitteilte,
der Angeklagte habe sich moglicherweise radikalisiert und es seien
Sicherheitsvorkehrungen fiir die Hauptverhandlung zu treffen,
fragte ich einen Kollegen um Rat. Das erste, was er fragte, war:
»Kann der Angeklagte herausfinden, dass Du judisch bist?.
Nein, konnte er nicht. Mein Name klingt nicht judisch. Bei einer
google-Suche findet man keinen Zusammenhang zwischen mir
und dem Judentum, ich bin nicht aktiv in der judischen Gemeinde
meiner Heimatstadt tatig und habe Anfragen, mein Judentum
in die Offentlichkeit zu tragen, bisher immer abgelehnt. Bei ent-
sprechenden Nach- oder Anfragen antwortete ich bisher — siche
oben —, dass meine Religionszugehorigkeit meine Privatsache sei.
Das ist aber nur ungefahr ein Drittel der Wahrheit. Das zweite
Drittel liegt in der Frage des besorgten Kollegen versteckt: Es
kann unangenehme oder auch gefihrliche Folgen haben, die
Zugehorigkeit zum Judentum offen zu legen. Ich entgehe dieser
Gefahr, solange ich nicht von mir aus mitteile, dass ich judisch
bin. Denn — und das ist das dritte Drittel der Wahrheit — da
man weder mir noch meinem Namen mein Judentum ansieht,
werde ich als Teil der Mehrheitsgesellschaft angesehen. Das ist
angenehm. Es entspricht dariiber hinaus meinem Bild von mir
selbst in der deutschen Gesellschaft: vollstindig integriert, hier
zuhause. Daran andert fir mich die Tatsache, dass ich jidisch
bin, gar nichts. Der — unangenehmen — Frage, ob es fur andere
etwas andert, gehe ich aus dem Weg, solange ich schweige.

Meine Ablehnung, in der Offentlichkeit iiber meine Religi-
onszugehorigkeit zu sprechen, bedeutet im Ubrigen nicht, dass
ich sie geheim halten wiirde. Meine Freunde wissen es nattirlich.
Auch der Gerichtsprisident und alle Kolleg*innen, mit denen
ich langer als ein Jahr zusammengearbeitet habe, wissen es,
denn fiir die hohen Feiertage Rosch Haschana und Jom Kippur
beantrage — und bekomme —ich Sonderurlaub. Meine Familie ist
nicht religios, im tiglichen Leben spielt die Religion keine Rolle.
Aber wir gehen an den hohen Feiertagen und auch ab und an
am Schabbat in die Synagoge, wir feiern zuhause Pessach und
Channukka und starten Freitagabends mit Kerzenanziinden und
besonderem Essen in den Schabbat und ins Wochenende. Es ist
mir und uns als Familie wichtig, diese Traditionen fortzusetzen,
damit wir nicht vergessen, wer wir sind.

Bisher war ich mit meiner Zuriickhaltung, 6ffentlich uber
meine Religionszugehorigkeit zu sprechen, durchaus im Reinen.
Im Ubrigen liegt darin nur die Fortfithrung einer Haltung, die
wir — ich glaube wirklich, fast alle — als Kinder beigebracht be-
kommen haben und die ich seither befolgt habe. Sag nicht von
Dir aus, dass Du jiidisch bist. Uberleg Dir vorher, wem Du es
erzdhlst. Und bleib nicht zu lange vor der Synagoge stehen! Ich
habe dartiber nie wirklich nachgedacht, sondern mich einfach so
verhalten. Dadurch bin ich potenziell unangenehmen Situationen
relativ konsequent aus dem Weg gegangen und habe das vor
mir damit begriindet, dass ich darauf verzichten kénnte, mich
mit ein paar fehlgeleiteten Ewiggestrigen auseinanderzusetzen.
Heute denke ich indes anders tiber meine Zuriickhaltung nach.
Ich frage mich, ob es nicht, anstatt auszuweichen, vielmehr
erforderlich ist, sich zu zeigen. Damit die anderen erkennen,

djbz 3-4/2024

dass auch wir Teil der deutschen Gesellschaft sind und nicht
eine abstrakte Zahl in einem Geschichtsbuch. Dabei fiihle ich
mich heute weniger sicher als frither.

Und das liegt an den Reaktionen der deutschen Mehrheits-
gesellschaft auf die Ereignisse des 7. Oktober 2023. Die Be-
volkerungsgruppe, der ich mich zugehorig fiihle, schloss mich
auf einmal aus, weil sie das Leid der getoteten, verletzten und
verschleppten Israelis viel zu gleichgiiltig hinnahm. Weil sie viel
zu oft den Terror der Hamas rechtfertigte. Und weil viel zu oft
nicht nur von der Hamas und ihren Sympathisanten, sondern
auch von den Linken und Rechten hier zuhause ,,die Juden*
insgesamt ,,Schuld“ waren. Es wurden Klischees bemiiht und
Ansichten gedufSert, von denen ich dachte, dass wir sie langst
tiberwunden hatten. Natiirlich gilt das nicht fiir alle. Das wire
stark verkiirzt und auch unfair. Ich habe von vielen Freunden
bestarkende Worte gehort. Es kamen Mitmenschen auf mich zu
und fragten, wie es mir geht, von denen ich nicht wusste, dass
ihnen bekannt war, dass ich judisch bin. Als Anfang des Jahres
die vielen Demonstrationen gegen rechts stattfanden, ging ich
hin und fithlte mich getrostet. So viele Menschen! Und wenn
die rote Linie fiir diese Demonstranten dann iiberschritten ist,
wenn die ,,Remigration® von Mitmenschen gefordert wird,
dann ist das doch ausreichend, dachte ich. Und dennoch. Die
Verunsicherung, die ich in den ersten Wochen nach dem 7.
Oktober sehr stark gespiirt habe, ist nach wie vor da. Ich habe
das Gefiihl — und ich hoffe sehr, dass ich mich tiusche —, dass
unsere Demokratie, die mir am Anfang meines Studiums so
sicher schien, im Augenblick gefahrdet ist. Das hat (natiirlich)
nicht nur mit dem Umgang mit den in Deutschland lebenden
Jidinnen und Juden zu tun. Es hat aber etwas damit zu tun, dass
diejenigen, die dagegenhalten konnten, viel zu oft schweigen.
Aus Bequemlichkeit. Aus Gleichgiltigkeit. Mitunter auch aus
Angst. Aber wenn wir unsere Werte schiitzen wollen, diirfen wir
nicht schweigen. Wir mussen uns zeigen und diskutieren und
die Demokratie verteidigen. Und das ist der Grund, warum ich
mich entschieden habe, diesen Text zu schreiben.

Als judische Jurastudentin in Deutschland

Sophia Krickelberg
Jurastudentin an der Humboldt-Universitat zu Berlin

Ich bin in der Ndhe von Bonn als Tochter einer jidischen Israelin
und eines nichtjidischen Deutschen geboren und aufgewachsen.
Die Familie meiner Mutter stammt urspriinglich aus Polen und
Bulgarien. Mein Grofsvater miitterlicherseits wurde 1935 in
Polen in eine judische Familie geboren und tiberlebte gemeinsam
mit seinem Vater den Holocaust, verlor jedoch seine Mutter
und seinen Bruder sowie zahlreiche andere Familienmitglieder.
Nach dem Krieg fand er zunichst Zuflucht in einem Displaced
Persons Camp in Minchen und wanderte dann nach Israel aus,
wo er Militirdienst leistete, heiratete und Kinder bekam, bevor er
1967 mit seiner Familie aus beruflichen Griinden nach Kéln zog.

129

1P 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Inalt.
I

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125

Fokus | Sophia Krickelberg Jiidische Juristinnen und Juristinnen jlidischer Herkunft heute

Obwohl meine Familie nicht religios war, vermittelte mir
meine Mutter bereits im frithen Kindesalter eine tiefe Verbun-
denheit zu unserer jidischen Identitit. Die jahrliche Teilnahme
an judischen Ferienfreizeiten, der Besuch der Synagoge zu hohen
Feiertagen und der Kontakt zur judischen Gemeinde Bonn
verstarkten dieses Gefiithl der Zugehorigkeit. Im Alltag und in
der Schule war ich mir stets bewusst, dass ich mich von meinen
Mitschiilern — wenn auch nur kulturell — unterschied. Ich lernte
friih, stolz auf meine Herkunft und Traditionen zu sein, auch
wenn ich oft die einzige jiidische Person in meinem Umfeld war.
Trotz der geringen judischen Prdsenz in meiner Heimatstadt
fuhlte ich mich in meiner Kultur und Herkunft verwurzelt
und lernte, dies als Bereicherung und nicht als Hindernis zu
sehen. Auf der anderen Seite wurde ich aber auch sehr frith
schon mit den negativen Seiten des Judischseins konfrontiert.
So wurde zuhause schon frith tiber unsere Familiengeschichte
in der Shoah und dem immer starker wachsenden Antisemitis-
mus gesprochen. Auch bei der Wahl meines Studienfachs riet
mir meine Mutter dann, eine Karriere anzustreben, die ich im
Notfall auch im Ausland fortsetzen konnte. Sie befiirchtete,
dass judisches Leben in Deutschland eines Tages nicht mehr
moglich sein konnte.

Nach dem Abitur zog ich nach Berlin, um an dem judi-
schen Gap-Year-Programm “JAcademy” teilzunehmen. Dieses
Programm, das der beruflichen und personlichen Weiterent-
wicklung dient, war eine priagende Erfahrung fiir mich. Die
jidische Gemeinde in Berlin bot mir zum ersten Mal einen
Raum, in dem ich meine jiidische Identitat vollig frei ausleben
und gleichzeitig Teil der modernen deutschen Gesellschaft sein
konnte. Das Programm bestand aus verschiedenen Klassen, die
sich mit judischer Philosophie, Halacha (judischem Recht) und
Geschichte befassten sowie aus Kursen, die auf die personli-
che berufliche Entwicklung abzielten. Besonders bereichernd
waren fiir mich die Praktika, die ich sowohl in Berlin als auch
in London absolvierte und bei denen ich Einblicke in eine
Zahnarztpraxis, eine Wohltitigkeitsorganisation und einen
politischen Think Tank sammeln konnte. “JAcademy” bot mir
somit nicht nur eine Gelegenheit zur beruflichen Orientierung,
sondern auch die Moglichkeit, mich mit zentralen Fragen

130

des Judentums auseinanderzusetzen und so meine (jiidische)
Identitat zu festigen.

Heute spielt das Judentum eine wichtige Rolle in meinem
Alltag. Ich erndhre mich koscher und halte Schabbat, weshalb
ich samstags von typischer Wochentagsarbeit Abstand nehme
und unter anderem kein Handy benutze. Diese wochentliche
Auszeit vom akademischen Stress und Alltag ist fiir mich nicht
nur religiose Pflicht, sondern auch eine Quelle der Kraft und
Inspiration.

In meiner Freizeit engagiere ich mich in der judischen Studie-
rendenorganisation Olami Germany. Gemeinsam organisieren
wir Schabbat-Essen, Feiern und Diskussionsrunden, um junge
judische Personen aus verschiedensten religiosen Stromungen
und Lindern zusammen und in einen Austausch zu bringen. Zu
sehen, dass Menschen mit ganz unterschiedlichen Lebensweisen
und Ansichten durch ihre jiidische Herkunft und Tradition zu-
sammenkommen konnen, starkt meine judische Identitit und
inspiriert mich, die Vielfalt und den Zusammenhalt innerhalb
des Judentums zu schitzen.

Die Ereignisse vom 7. Oktober 2023 und die darauffolgenden
Entwicklungen haben mich schwer erschiittert und pragen mich
weiterhin. Die zunehmenden Spannungen und die steigende Zahl
antisemitischer Vorfille in Deutschland und auf der ganzen Welt
machen mir grofSe Angst und lassen bei mir existenzielle Fragen
aufkommen: Ist Deutschland langfristig eine sichere Heimat fir
Judinnen und Juden? Hindert mich mein sehr auf Deutschland
ausgerichtetes Studium daran, dauerhaft in einem anderen Land
zu leben? Die Moglichkeit, nach Israel oder woanders hin zu
gehen, steht im Raum, auch wenn ich mich dem nicht leichten
Herzens zuwende.

Fiir die nahe Zukunft plane ich vorerst, mein Jurastudium er-
folgreich abzuschlieflen. Ob Deutschland auch langfristig meine
Heimat sein wird, l4sst sich allerdings nicht einfach beantworten.
Die jiingsten Ereignisse haben alte Wunden aufgerissen und
neue Fragen aufgeworfen. Meine jidische Identitdt wird aber
immer ein wesentlicher Teil von mir sein, egal wo ich lebe. Sie
ist eine Quelle der Stirke, der Gemeinschaft und der Tradition.
Gleichzeitig sehe ich mich als Teil der deutschen Gesellschaft
und mochte bestmoglich zu ihrem positiven Wandel beitragen.

djbz 3-4/2024

1P 216.73.216.96, am 15.01.2026, 06:48:31. © Inalt.
I

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-3-4-125

	Einsatz für Gleichstellung von Frauen in Europa
	Geschichten teilen
	Wenn wir unsere Werte schützen wollen, dürfen wirnicht schweigen
	Als jüdische Jurastudentin in Deutschland

