152

Die unertrigliche Leichtigkeit des Konsums und die Biirde
der Moral’

CHRISTOPH M. PARET "

The Unbearable Lightness of Consumption and the Moral Load

,»Wenn die Menschen nur einkaufen gehen wiirden, weil sie etwas brauchen, und wenn
sie nur kaufen wiirden, was sie brauchen, wire die kapitalistische Wirtschaft lingst zu-
sammengebrochen® (Bolz 2002: 97), hat der Medienwissenschaftler Norbert Bolz
einmal formuliert. Angesichts eines solchen schwerelosen Konsumierens jenseits
handfester Bediirftigkeit bringt die Moralisierung des Konsumenten einen ungewohnt
ernsten Ton ins Spiel. Aus dem Konsumakt wird plétzlich eine ethische Entschei-
dung. Dass der Konsument als Adressat moralischer Forderungen entdeckt wird, ist
nun allerdings nicht weiter verwunderlich.

Wo die moralischen Anforderungen der Politiker in Form von rechtlichen Auflagen
und die moralischen Anforderungen der kritischen Massenmedien in Form von Skan-
dalisierungen den Unternehmen regelmiBig nur Gewinnausfille bescheren, treten in
Gestalt des Kunden dem Unternehmen moralische Anforderungen nicht als Kosten,
sondern als Gewinnaussichten entgegen. Und auch liberale Ethiker dirften zufrieden
sein: Plotzlich erscheint Ethik nicht mehr in der problematischen Form staatlicher
Freiheitseinschrinkungen (wie etwa beim Korrekturmechanismus des Sozialstaats),
sondern ist mit freien Kaufentscheidungen kompatibel.

Bevor man aber allzu grole Hoffnungen in eine Moralisierung des Konsumierens
steckt, sollte man sich Gedanken Uber das Ritsel des Konsumierens machen. Dieses
Ritsel stellt den blinden Fleck der liberalen Weltsicht dar. Die liberale E#biké hat tber
der Frage warum was gekauft wird, mit dem dezenten Hinweis auf den drohenden
Paternalismus ein Schweigegebot verhingt: Was Konsumenten kaufen, das soll allein
ihre Sache sein. Und die liberale Wirtschafistheorie bewegt sich nun schon seit tiber hun-
dert Jahren munter in dem Zirkel, der da besagt: ,,Nuzzen ist diejenige Eigenschaft der
Giiter, die den Individuen ihren Erwerb winschenswert erscheinen lisst, und die
Tatsache, dass die Individuen Giiter zu kaufen wiinschen, zeigt wiederum, dass sie
Nutzen haben® (Robinson 1968: 60). Wenn man also fragt: Warum die Menschen dies
und jenes konsumieren, bekommt man zur Antwort: Weil es ihnen Nutzen bringt.

Der vorliegende Beitrag wurde im Rahmen eines Essay-Wettbewerbs der V. Bayreuther Dialoge
2008 zum Thema ,,Die Moralisierung der Mirkte — Neue ohnMacht des Konsumenten?* mit
dem ersten Essaypreis der Bayreuther Dialoge ausgezeichnet.

o Christoph M. Paret, Jahrgang 1985, studiert seit 2005 Philosophie, Psychologie und Geschichte
an der Eberhard Karls Universitdt Tiibingen. 2008 gewann er den St. Gallen Wings of Excellence
Award. Kontakt: Christoph M. Paret, A.-Lauterbach-Weg 8, D-74538 Rosengarten, Tel.: +49-
(0)791-51637, E-Mail: ChristophParet@gmx.de.

216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:50. @ Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-1-152

Will man dann weiterhin wissen, warum es ihnen Nutzen bringt, wird einem beschie-
den: Sonst hitten sie es ja nicht gekauft!

Gegentiber solchen normativen und theoretischen Blockaden einer Theorie des Kon-
sums kommt es zundchst einmal darauf an, einen Sinn zu gewinnen fir die Frage nach
der Motivlage des Konsumenten. Diese Frage gewinnt umso mehr an Brisanz, wenn
man eine Beobachtung beriicksichtigt, die der Soziologe Niklas Luhmann tber einen
Unterschied moderner zu vormodernen Gesellschaften gemacht hat. Gerade in vor-
modernen Gesellschaften kann man ,fiir Geld so gut wie alles kaufen (...): auch
Freunde und Frauen, auch Seelenheil und politischen Einfluss und sogar Staaten, auch
Steuereinnahmen, Kanzleitaxen, Adelstitel und so weiter” (Luhmann 1988: 239). Wa-
rum also kauft und kauft und kauft man, wo doch im Kapitalismus eingestandener-
mafBen Geld ,nicht alles ist?

Die standardmifBige Kulturkritik konnte sich die Tatsache, dass sich das kapitalistische
System bester Gesundheit erfreut, nur dadurch erkliren, dass sie seine Teilnehmer als
verblendete, hohle Masse abqualifizierte. Ihr Rezept (wenn es denn eines gegeben hat)
lautete: Aufklirung. Je linger sie aber aufklirte, desto mehr wurde die Kulturkritik sich
dariiber klar, dass ihre Aufklirung keinen Unterschied machte: Die Leute waren auf-
geklirt und — kauften weiter. Im Konsum scheint sich das Bonmot Oscar Wildes zu
materialisieren, dass es nichts Notwendigeres gebe als das Uberfliissige. Die entschei-
dende Frage in diesem Zusammenhang lautet: Gibt es Illusionen, die ihre Wirkkraft
nicht einbuflen, wenn sie enttarnt werden? Gibt es Phinomene, die ernst werden,
obwohl sie niemand ernst nimmt? Ja. Etwa im Spiel, das gut als Erkldrungsprinzip des
Konsumierens herhalten kann.

Seit einigen Jahren wird von Leuten wie Slavoj Zizek (vgl. Zizek 1991: 49) oder Ro-
bert Pfaller (vgl. Pfaller 2002) wieder dariiber nachgedacht, was es eigentlich bedeutet
zu spielen. Zwei Dinge sind dabei besonders interessant. Erstens: Spiel ist ernster als
das Leben. Gerade beim Spielen werden Leidenschaften entfesselt, die weit iiber das
alltigliche Normalmal} hinausgehen: Gute Freunde, die sich im Alltag nie streiten
wirden, geraten sich beim Kartenspielen in die Haare. Renommierte Boxer bringen
sich um Titel, Ehre und Preisgeld, wenn sie im Spielrausch anfangen, ihren Kontra-
henten die Ohren abzubeillen. Zweitens: Obwohl es doch ernster als das Leben ist,
nehmen die Spieler das Spiel gar nicht so ernst. Kein Spieler vergisst, dass es ,blof3 ein
Spiel® ist. Vom groflen Kulturhistoriker Johan Huizinga stammt die Anekdote eines
Vaters, der sein 4-jihriges S6hnchen dabei antrifft, wie es auf dem vordersten einer
Reihe von Stiihlen sitzt und ,,Eisenbahn® spielt. Er hitschelt das Kind, dies aber sagt:
,» Vater, du darfst die Lokomotive nicht kiissen, sonst denken die Wagen, es wire nicht
echt (Huizinga 1987: 17). Nicht das Kind ist so bld sich ernsthaft mit einer Eisen-
bahn zu verwechseln, die Wagen sind so naiv. Spieler geraten also nicht deshalb in
Rage, weil sie fiir einen Moment den Unernst des Spiels mit dem Ernst des Lebens
verwechseln wiirden — das wiirde ja auch gar nicht erkliren, warum das Spiel einen
mebr in Beschlag nehmen kann als das Leben, nein: Spieler sind dulBerst aufgeklirte
Menschen: sie vergessen nie, dass sie blof3 Beteiligte eines bléden Spiels sind, und sind
dennoch mit Feuereifer dabei. Robert Pfaller spricht in einer paradoxen Wendung von
»llusionen ohne Subjekt*.

zfwu 10/1 (2009), 152-154 153

216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:50. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-1-152

154

Kann uns dieses Paradox des Spielens — dass es einerseits Leidenschaften entfesselt,
die weit diber Sinn und Verstand hinausgehen, dass es aber andererseits selbst nie fir
voll genommen wird — nicht das Geheimnis des Konsumrausches schlagend erkliren?
Konsumfreude ist, so meine These, also sehr wohl kompatibel mit einer distanzierten
Einstellung gegentiber dem Konsum. Unter diesem Blickwinkel werden auch erst das
ganze Ausmal} und die Begrenztheit der Moralisierung des Konsums deutlich. Dahin-
ter verbirgt sich nidmlich der Versuch, dem Konsum seine Schwerelosigkeit in der
Schwebe zwischen Ernst und Unernst zu nehmen, indem man aus ithm eine ganz und
gar ernste, nimlich eine moralische, Angelegenheit macht. Fraglich ist, ob dieses Un-
terfangen nicht auf einem Missverstindnis der Motivlage beim Konsumieren beruht. —
Wollen die Verfechter eines moralischen Konsums einen anderen Konsum oder nicht
lieber gar einen, weil ithnen die Leichtigkeit des Konsums unertriglich ist?

Literaturverzeichnis

Bolz, N. (2002): Das konsumistische Manifest, Miinchen: Wilhelm Fink.
Huizinga, J. (1987): Homo Ludens, Reinbeck: Rowohlt.

Lubmann, N. (1988): Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Pfaller, R. (2002): Die Illusionen der anderen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Robinson, ]. (1968): Doktrinen der Wirtschaftswissenschaft, Minchen: Beck.
Zizek, S. (1991): Liebe dein Symptom wie Dich selbst!, Berlin: Merve.

216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:50. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2009-1-152

