POSITIONEN UND DEBATTEN

Tobias Albrecht

Die Urteilskraft der Paria
Zum Standpunkt der Theoretikerin (bei) Hannah Arendt!

1. Einleitung

Obwohl die Arendt-Forschung seit mittlerweile 30 Jahren boomt,? sind
Auseinandersetzungen mit der Methode ihres Denkens erst verhiltnismafSig
spat auf die Agenda gesetzt worden.? Das mag einer der Griinde dafiir sein,
dass die Frage, »wie sie zu ihren Urteilen und Behauptungen kommt«,*
immer noch nicht abschlieflend geklart ist.” Insbesondere »wo die Autorin
steht«, das heiflt, »von welchem Ort aus [...] sie urteilt«,® ist in Arendts
Fall immer noch etwas umstrittener, als es bei vielen anderen dhnlich gut
erforschten Denker*innen der Fall ist.

Zu ihren Lebzeiten wurde Arendt haufiger vorgeworfen, eine Art AufSen-
perspektive auf die von ihr kritisierten gesellschaftlichen Ereignisse zu bean-
spruchen. Thre meinungsstarken und selbstbewusst vorgetragenen Eingriffe
als offentliche Intellektuelle seien aus der Perspektive eines »Blick[s] von

1 Ich danke meinen Miinsteraner Studierenden, die im Sommersemester 2022 iiber (Politische)
Urteilskraft: Kant und Arendt mit mir diskutiert haben. Fiir wertvolle Verbesserungsvorschlige
zu fritheren Versionen dieses Beitrags danke ich Regina Schidel und den anonymen Gutach-
ter*innen. Eva Deitert gilt Dank fiir die umsichtige Lektiire des Manuskripts.

2 Arendts Denken ist ein so beliebtes Thema von Qualifikationsarbeiten und Fachveroffentlichun-
gen, dass Linda Zerilli mal von einer regelrechten »Arendtindustrie« (Zerilli 2003, S. 7) gespro-
chen hat. Die Anzahl der Biicher und Aufsitze, die verschiedene Aspekte ihres Denkens beleuch-
ten, diirfte ohne Ubertreibung in die Tausende gehen. Interpretationen ihres Werks bilden die
Grundlage von wissenschaftlichen Karrieren, es werden Forschungsgelder in ihrem Namen bean-
tragt, und seit 2018 erscheint eine zweisprachige Kritische Gesamtausgabe ihrer Schriften.

3 Wolfgang Heuer und Stefanie Rosenmiiller (2022, S. XII) zihlen »die Erforschung der Methode
des Arendt’schen Denkens« auch in der gerade erschienenen Neuauflage des Arendt-Handbuchs
noch zu den wenigen verbliebenen »Desiderata«. Jedoch ist hier in den vergangenen Jahren viel
grundlegende Forschung geleistet worden (vgl. zum Beispiel Hyvonen 2014; Hyvonen 2021;
Knott 2017; Loidolt 2018 a; Loidolt 2020; Robaszkiewicz 2017; WeiSpflug 2014; Weillpflug
2019).

4 Konig 2022, S. 464; Hervorhebung T.A.

5 Eine zusitzliche Schwierigkeit diirfte in dieser Methode selbst liegen. So hat die Rezeption lange
gebraucht, um »das scheinbar unsystematische Vorgehen Arendts als ihre bewusst eingesetzte
Methode zu verstehen« (Schulze Wessel 2006, S. 37). Dass sich Arendt selbst kaum zu methodi-
schen Fragen geduflert hat, hat die Auseinandersetzung zusitzlich erschwert.

6 Konig 2022, S. 464.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023, S. 206 — 231, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-2-206

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 207

nirgendwo«’ gewonnen, so liele sich die Kritik zusammenfassen. Arendt
spreche mit »olympische[r] Autoritidt«, warf ihr beispielsweise Ralph Ellison
nach ihrem Kommentar zu den Ereignissen in Little Rock vor.8 Und im Rah-
men der Eichmann-Kontroverse wurde von ganz verschiedenen Seiten der
Vorwurf vorgebracht, dass es Arendt »an einem festen Boden mangele«.’
Heute ist Arendt zwar eine wesentlich weniger polarisierende Autorin und
der Blick auf ihr Denken trotz der blinden Flecken und interpretatorischen
Schwierigkeiten, die es manchmal bereitet, insgesamt eher wohlwollend.?
Doch hilt sich auch heute noch vereinzelt das Bild einer Theoretikerin,
die »von oben« auf die Gesellschaft herabblickt und »ohne Gelander«!!
urteilt, zum Beispiel wenn Arendt — nun freilich in affirmativer Absicht
— mit der Figur einer »freischwebenden Intellektuellen«!2 assoziiert wird.
Diese Ansicht ist nicht vollig aus der Luft gegriffen. So hat Arendt selbst
immer wieder betont, dass sie ganzlich unabhingig denke und nur fur sich
selbst spreche.!3

Auf der anderen Seite steht diese Interpretation in Spannung zur ausfiihr-
lichen Kritik an der Idee eines wie auch immer gearteten archimedischen
Punktes, die Arendt in der Vita Activa iibt.1* Es ist daher vielleicht nicht
uberraschend, dass viele jingere Arbeiten zur Methodenfrage bei Arendt
mittlerweile eine beinah gegensitzliche Ansicht stark machen. So betont
beispielsweise Jurgen Forster mit Nachdruck, dass Arendt jegliche »privi-

7 Nagel 1992.

8 Ellison, zitiert nach Rebentisch 2022, S. 90. Ob Ellison damit in diesem spezifischen Fall einen
validen Punkt gehabt haben mag — wofiir einiges spricht (vgl. dazu jlingst Rebentisch 2022,
S.77-95, oder Knott 2022) —, kann an dieser Stelle zunichst ausgeklammert werden.

9 Konig 2022, S.464. So kritisierte der Literaturwissenschaftler (und ehemalige SS-Mann) Hans
Egon Holthuber die von Arendt beanspruchte Unabhingigkeit und mahnte an, dass die Theore-
tikerin ein »konkretes politisches Substrat unter den Fiiflen« brauche (Holthuber, zitiert nach
ebd.). Auch Gershom Scholems Vorwurf der mangelnden Loyalitdt gegeniiber dem judischen
Volk kann - freilich von einer ganz anderen Warte kommend — dhnlich verstanden werden. Fiir
einen hervorragenden Uberblick iiber die zeitgendssischen Reaktionen auf und die Debatte um
das Eichmann-Buch vgl. das ausfiihrliche neue Nachwort von Helmut Konig in der von
Thomas Meyer herausgegebenen Studienausgabe von Arendts Schriften.

10 Vgl. Fusnote 2.
11 Arendt 2012 [1954], S. 37.

12 Zum Beispiel bei Auer 2012, S. 230; oder Meyer 2018, S. 53. Insbesondere die (Selbst-)Stilisie-
rung Arendts, sie denke vollkommen »ohne Geldnder«, wird, wie ich im Verlauf dieses Aufsat-
zes noch genauer zeigen werde, in der Sekundairliteratur gerne iibernommen.

13 So zum Beispiel in ihrer Entgegnung auf Scholems Kritik an ihrer Meinung in Bezug auf Eich-
mann (vgl. Fullnote 9): »Was Sie dabei verwirrt, ist, daff meine Argumente und meine Denk-
weise nicht vorgesehen sind. Oder mit anderen Worten, dafs ich unabhingig bin. Und damit
meine ich einerseits, daf$ ich keiner Organisation angehore und immer nur im eigenen Namen
spreche; und andererseits, daf§ es darauf ankommt, selbst zu denken, und dafs, was immer Sie
gegen die Resultate einzuwenden haben, Sie selbige nicht verstehen werden, wenn Ihnen nicht
klar ist, daf§ sie die meinigen sind und niemandes sonst.« (Arendt 2013 [1963], S. 37).

14 Arendt 2020 [1958], S. 366-380.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

208 Tobias Albrecht

legierte Beobachterposition«!S kategorisch abgelehnt habe. Ganz dhnlich
schreibt Maike WeifSpflug ausdriicklich, dass die Theoretikerin (bei) Arendt
»Uber keinen privilegierten Standort« verfuge, »von dem aus die Welt
erschlossen werden kann«.'® Im Gegenteil habe sich Arendt doch immer
wieder und »hiufig mit scharfer Zunge«!” gerade gegen jene »Zweige |...]
der Gesellschaftswissenschaften« gewendet, »deren Sinn und Ziel die Ent-
larvung ist«.!8 Forster und WeifSpflug grenzen Arendt damit beide von der
marxistischen Ideologiekritik ab. Das von Marx und Engels in Die deut-
sche Ideologie entwickelte Kritikverstandnis sei aus Arendt’scher Perspek-
tive gerade deshalb problematisch, weil die Gesellschaftskritik hier fiir sich
beanspruche, etwas »sehen« zu konnen, was den beteiligten und verstrick-
ten (und daher in ihrem »falschen Bewusstsein« gefangenen) Gesellschafts-
mitgliedern verborgen bleibt.?

Auch Sophie Loidolt, die in den vergangenen Jahren in wichtigen Interpre-
tationen wiederholt dafiir pladiert hat, Arendt als Phianomenologin ernst
zu nehmen,?? betont, dass diese auf keinen Fall mit einer »Dritte-Person-
Perspektive«?! assoziiert werden diirfe. Vielmehr impliziere Arendts phiano-
menologische Methode eine Sichtweise, »die nicht >von auflen< oder >von
oben« auf die Vielzahl der Menschen blickt [...], sondern von innen, aus
der Erfahrungs- und Interaktionsperspektive heraus [...]«.22 Und Wolfgang
Heuer, der der Frage nach »Arendts Standort«23 jiingst einen eigenen Auf-
satz gewidmet hat, geht davon aus, dass sie stets nur aus der (Binnen-)Per-

15 Forster 2016, S. 449.

16 Weiflpflug 2014, S. 211; Hervorhebung T.A.
17 WeiSpflug 2019, S. 105.

18 Zum Beispiel Arendt 2020 [1963], S. 13.

19 Tatsichlich hat sich Arendt an mehreren Stellen gegen dieses Kritikverstindnis gewendet. So
kritisiert sie Marx ausdriicklich fiir seine »Weigerung, das ernst zu nehmen, was jede Epoche
>von sich selbst sagt und sich einbildet«« (Arendt 2012 [1953], S. 313). Es ist allerdings fraglich,
ob je eine Sozialtheorie ganz frei von »entlarvenden« Tendenzen sein kann. Und so finden sich
solche durchaus auch bei Arendt selbst. In der Einleitung zu Uber die Revolution beispielsweise
kritisiert sie zwar zunichst eben jene »Zweige [...] der Gesellschaftswissenschaften, deren Sinn
und Ziel die Entlarvung ist« (Arendt 2020 [1963], S. 13). Doch einige Seiten weiter will sie in
der Debatte um Kommunismus und Antikommunismus »beiden Seiten [...] einen geheimen
Vorbehalt nachweisen« und erklirt, was diese doch »in Wirklichkeit« und »in Wahrheit« (ebd.,
S.16) meinen. Spiter bemerkt sie auch mit Bezug auf die Ideen der amerikanischen Griinderva-
ter, man konne »niemals sicher sein, ob solche Worte im Ernst gemeint oder konventionell
dahingesagt sind« (ebd., S. 210 f.). Daher beschiftigt sich Arendt mehr als einmal in dem Buch
mit der Frage, was »[i]Jn Wahrheit« (ebd., S. 288) gemeint war oder was eine bestimmte Formu-
lierung unter der Oberfliche »verrit« (ebd., S. 191).

20 Loidolt 2018 a; Loidolt 2020.

21 Loidolt 2018 b, S. 5.

22 Ebd.

23 Heuer 2020.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 209

spektive der »kritisch urteilende[n] Biirgerin«24 gesprochen habe. Dies weist
Arendt fir Heuer gar »als Nichtakademikerin und Nichtintellektuelle«2>
aus. Damit meint er ausdriicklich nicht nur, dass sie »keine Philosophin
herkommlicher Art«2¢ war, sondern er empfindet es auch als »mehr als
unpassend, Arendt als public intellectual zu bezeichnen«.?” Selbst wenn
ihre offentlichen Interventionen zumeist die Form von Aufsidtzen oder gar
Biichern gehabt haben mogen, schrieb Arendt diese Heuer zufolge »nicht als
Intellektuelle, sondern als citizen, als Biirgerin«,28 die immer »mehr an der
Welt als an politischer Theorie interessiert«2? gewesen sei.

So unterschiedlich die hier versammelten neueren Interpretationen in Vor-
gehen und Anliegen sein mogen, sie alle eint, dass sie wichtige Korrekturen
gegeniiber denjenigen (eher alteren) Lesarten darstellen, die die Tendenz
hatten, Arendt eine Version dessen zu unterstellen, was Donna Haraway
mal als den »god trick of seeing everything from nowhere «30 bezeichnet hat.
Allerdings habe ich den Verdacht, dass sie in ihrem Eifer etwas uber das Ziel
hinausschiefSen, wenn sie Arendt im Umkehrschluss jeglichen »Bruch mit
der Teilnehmerperspektive«3! kategorisch absprechen. Vielmehr, so mochte
ich im Folgenden plausibel machen, erachtete Arendt eine AufSenperspek-
tive auf die von ihr kritisierte politische und gesellschaftliche Praxis durch-
aus fur notwendig; auch wenn diese gebrochen und durch den Bezug auf
die Welt immer wieder eingeholt wird. Eine AufSenperspektive zumal, die
gerade durch die Beschiftigung mit der Theorie — also durch den Abstand
zur Praxis, den die vita contemplativa verschafft — hergestellt wird.

Der vorliegende Aufsatz mochte vor allem zeigen, dass und inwiefern das
der Fall ist. Hierzu werde ich an diejenigen Momente in Arendts Denken
erinnern, in denen sie eine solche AufSen- oder Beobachterinnenperspektive
affirmiert und/oder selbst beansprucht hat. Im ersten Schritt werde ich
den Blick auf die Figur des »bewussten Parias« werfen, die Arendt vor
dem Hintergrund ihrer eigenen Flucht- und Exilerfahrung als »verborgene
Tradition« aus der judischen Assimilationsgeschichte entwickelt. Es geht
mir vor allem darum, zu zeigen, dass Arendt in der AufSenseiterrolle, die
dem Paria zunichst von den Umstinden aufgezwungen wird, (potenziell)
auch einen Vorteil sieht. In einem zweiten Schritt werde ich an die in der

24 Ebd., S.121.

25 Ebd., S.105.

26 Ebd.,S.119.

27 Ebd., S.120f.

28 Ebd., S.121.

29 Ebd., S.109.

30 Haraway 1988, S. 581. Zur Abgrenzung Arendts von dieser Figur vgl. Weiffpflug 2014, S. 212.
31 Forster 2016, S. 449.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

210 Tobias Albrecht

Forschung eigentlich wohlbekannte Tatsache erinnern, dass Arendt uber
die Position der Paria nicht nur schriftlich reflektiert, sondern diese auch
selbst verkorpert hat. Ich gehe uiber die existierende Literaturlage jedoch
insofern hinaus, als ich zeigen werde, dass sie das nicht nur, wie bereits oft
herausgestellt wurde, als politisch intervenierende offentliche Intellektuelle
tat, sondern den Standpunkt der Paria auch fir ihre Arbeit als Theoretikerin
beanspruchte. Arendt, so meine ich, kann das vor allem deshalb plausibel
tun, weil sie eine klare Trennung zwischen Theorie und Praxis vornimmt.
Fur das Denken, als der Tatigkeit der Theoretikerin, ist ein Mindestmaf$ an
Abstand zur Praxis konstitutiv, den es zugleich auch benétigt, um seine Auf-
gabe zu erfiillen. Denn fir Arendt befdhigt erst dieser Abstand die Theorie
zu ihren Urteilen tiber die Praxis.

Hierbei geht es mir keinesfalls um eine Zurtickweisung, sondern ledig-
lich um eine Korrektur der oben angefithrten neueren Lesarten. Denn dass
Arendt in und durch ihre(r) Praxis als Theoretikerin eine Beobachterinnen-
perspektive einnahm, heif$t tatsachlich nicht, dass sie eine »Vogelperspek-
tive«32 fur sich beanspruchte. In einem dritten Schritt werde ich das deutlich
machen, indem ich zum einen zeige, dass Arendt nicht ganz so freischwe-
bend oder »gelinderlos« denkt, wie es von vielen Interpretationen und auch
Arendt selbst zuweilen suggeriert wird. Zum anderen bleibt auch Arendts
theoretisches Nachdenken stets auf die politische Praxis bezogen; in dieser
Hinsicht haben die neueren Lesarten vollkommen recht. Ja, Arendts politi-
sche Theorie kann sogar als ein einziges Plidoyer dafiir gelesen werden,
»selbst die Zuriickgezogenheit der geistigen Tatigkeiten in einem welthaften
und weltzugewandten Sinne aufzufassen«.33 Mit anderen Worten: Arendt
steht weder fur eine reine Innen- noch fiir eine reine AufSenperspektive. Viel-
mehr nimmt sie eine Position ein, die zwischen Teilnahme und Beobachtung
changiert.3*

Das vorrangige Ziel dieses Aufsatzes ist es, dies herauszustellen, damit
eine Korrektur an der aktuellen Arendt-Interpretation vorzunehmen und

32 Loidolt 2018 b, S. 5.

33 Kurbacher 2018, S. XXXIX. In ihrer Einleitung zu Arendts Der Liebesbegriff bei Augustin
scheint Frauke Kurbacher in dieser Frage eine ganz dhnliche Intuition zu haben wie ich.

34 Maike Weiflpflug sieht das, wenn sie von einem »reflexiven Verweisungszusammenhang von
Beobachter- und Akteursperspektive« in Arendts politischer Theorie spricht, will darin aber
ausdriicklich »keinen >epistemologischen Bruch«« (Weifpflug 2014, S. 211; Hervorhebung T.A.)
erkennen. In ihrer umfangreichen Studie Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die
Zirkulation des Politischen hat Stefania Maffeis zudem in dhnlicher Manier die »hybride Zwi-
schenlage« (Maffeis 2018, S. 84; Hervorhebung im Original) herausgestellt, die Arendt zwi-
schen akademischer Philosophie und der Position einer »kritischen Biirgerin« eingenommen
habe. Auch wenn ich mit dieser Interpretation im Groflen und Ganzen einverstanden bin, werde
ich argumentieren, dass Arendts »hybride Lage« tatsichlich noch etwas akkurater als ein Chan-
gieren (im Sinne eines wechselnden Modus der Weltzuwendung) beschrieben werden kann.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 211

so zu einem angemesseneren Verstindnis ihres Denkens beizutragen. Mein
Vorschlag hat aber auch daruber hinaus einen systematischen Wert. Denn er
macht Arendt, wie zum Abschluss noch angedeutet werden soll, zugleich
anschlussfahig an neuere Debatten tiber den Standpunkt der Theoretiker*in,
wie sie (zum Beispiel im Umfeld der kritischen Theorie) aktuell wieder
gefithrt werden.

2. Die Perspektive der »bewussten Paria«

Dass Arendts Sympathie fiir AufSenperspektiven in der jiingsten Rezeption
immer weniger Beachtung findet, ist verwunderlich, steht doch die intensive
Auseinandersetzung mit einer AufSen(seiter)position am Anfang ihrer politi-
schen Philosophie. So beginnt Arendt vor dem Hintergrund ihrer eigenen
Flucht- und Exilerfahrung tiber die Figur des »bewussten Parias« nachzu-
denken. An der Pariafigur, die Arendt aus der judischen Assimilationsge-
schichte gewinnt, interessiert sie besonders, dass hier eine AufSenseiterstel-
lung, die den Betroffenen zunichst aufgezwungen wird, angenommen und
in einen Vorteil umgemiinzt wird. Denn aus dem »Paria-Dasein« kann im
besten Fall nicht nur politisches Selbstbewusstsein erwachsen, sondern die
Position »aufSerhalb der Gesellschaft«33 geht auch mit epistemischen Vor-
teilen wie einer grofleren Distanz und der daraus resultierenden Fahigkeit
zum unabhingigeren Urteilen einher. Die Entwicklung dieser Figur, die fur
Arendt Zeit ihres Schaffens eine »Schlusselkategorie des unabhingigen Den-
kens«3¢ bleiben sollte, soll hier zunichst etwas ausfiihrlicher rekonstruiert
werden.

Arendt, die 1906 in eine Familie assimilierter Konigsberger Jidinnen und
Juden hineingeboren wurde, floh 1933 nach ihrer Verhaftung durch die
Gestapo »tiber die griine Grenze«3” aus Deutschland. Sie lebte sieben Jahre
als Staatenlose im Pariser Exil, bevor sie nach dem Uberfall der Deutschen
auf Polen ein zweites Mal verhaftet wurde; dieses Mal nicht, weil sie Judin,
sondern weil sie Deutsche war. Als »feindliche Auslinderin« wurde sie
im Mai 1940 zusammen mit anderen Frauen ins stidfranzosische Internie-
rungslager nach Gurs gebracht. Sie konnte aus diesem noch im selben Jahr
wieder fliehen und entging so nur knapp der Ubergabe des Lagers an die
Deutschen.?® Arendts Fluchtroute fihrte sie uiber die Pyrenden und nach
Lissabon. Im Mai 1941 gelang ihr von dort zusammen mit Heinrich Bliicher
schlieSlich die Ausreise in die USA. Thre Mutter folgte den beiden wenige

35 Arendt 2019 [1944], S. 51.
36 Nordmann 1994, S. 15.

37 Arendt 2013 [1964], S. 52.
38 Young-Bruehl 2004, S. 153 ff.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

212 Tobias Albrecht

Wochen spater nach, und die drei begannen eine zunichst unsichere Flicht-
lingsexistenz in New York. Vor diesem Hintergrund dachte Arendt schon
frith iiber Fragen politischer und gesellschaftlicher Zugehorigkeit nach. Am
Ende dieses Nachdenkens steht die Figur des bewussten Parias.

Die Sekundarliteratur nimmt bisweilen geradezu emphatisch auf die Paria-
Figur Bezug.?® Doch ist diese durchaus ambivalent. »Paria« — ohne den
Zusatz »bewusst« — meint zunichst einmal nichts anderes als AufSensei-
ter*in. Der Ausdruck kommt aus dem indischen Kastensystem und bedeu-
tet frei Ubersetzt »jemand, der keiner Kaste angehort«. Arendt nutzt den
Begriff, um die Position der Judinnen und Juden in Europa seit der Aufkla-
rung zu beschreiben. Denn trotz der seit dieser Zeit fortschreitenden Eman-
zipation blieben diese in den europaischen Mehrheitsgesellschaften AufSen-
seiter “innen, die nie ganz akzeptiert wurden. Auch »[iJn den 150 Jahren, in
denen Juden wirklich inmitten und nicht nur in der Nachbarschaft europai-
scher Volker lebten, haben sie stets mit politischem Elend fiir gesellschaft-
lichen Glanz und mit gesellschaftlicher Verachtung fiir politische Erfolge
gezahlt«, heiflt es in Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft.*0 Laut
Arendt sind wahrend dieser kollektiven Erfahrung des AufSenseitertums
zwei soziale Typen entstanden: zum einen die Parvenus, die versuchen, in
der nichtjiidischen Mehrheitsgesellschaft aufzugehen und den eigenen Wur-
zeln trotzdem nie richtig entkommen.*! Glauben wir Arendts Einschitzung,
dann kommen Parveniis in der Realitat wesentlich haufiger vor. Sie traumen
»nie von einer Anderung schlechter Zustinde, sondern von einem Personal-
wechsel zu ihren Gunsten«.*2 Das Gegenstiick dazu bilden nach Arendt

39 Vgl. Shklar 2020, S. 79 ff.
40 Arendt 2011 [1951], S. 141.

41 Im Aufsatz »Wir Fliichtlinge« wird diese Figur von einem Mitfliichtling mit dem Namen Cohn
verkorpert. Besagter Herr Cohn, erkldrt uns Arendt, fand 1933 »Zuflucht in Prag und wurde
umgehend ein tiberzeugter tschechischer Patriot — ein so treu ergebener tschechischer Patriot,
wie er vorher ein deutscher gewesen war. Die Zeit verging, und ungefihr 1937 begann die
tschechische Regierung, die schon einigem Druck der Nazis ausgesetzt war, damit, die jiidischen
Fluchtlinge auszuweisen, ohne auf die Tatsache, dafs sich die Fluchtlinge als kunftige tschechi-
sche Staatsbiirger fiihlten, Riicksicht zu nehmen. Unser Herr Cohn ging daraufhin nach Wien;
um sich dort anzupassen, war ein eindeutiger osterreichischer Patriotismus erforderlich. Der
deutsche Einmarsch zwang Herrn Cohn, auch dieses Land zu verlassen. Er kam in Paris zu
einem ungiinstigen Zeitpunkt an und erhielt niemals eine regulire Aufenthaltsgenehmigung. Da
er es im Wunschdenken bereits zu grofler Geschicklichkeit gebracht hatte, lehnte er es ab, blofe
VerwaltungsmafSnahmen ernst zu nehmen, denn er war davon iiberzeugt, er werde sein kiinfti-
ges Leben in Frankreich verbringen. Deshalb bereitete er seine Anpassung an die franzosische
Nation dadurch vor, daf§ er sich mit >unserem« Vorfahren Vercingetorix identifizierte« (Arendt
2016 [1943], S.27f.). Arendt sieht es schliefflich als zwecklos an, sich weiter iiber die Aben-
teuer von Herrn Cohn auszulassen. Denn »[s]olange sich Herr Cohn nicht entscheiden kann,
das zu sein, was er tatsichlich ist, nimlich ein Jude, kann keiner all die verriickten Verwandlun-
gen voraussagen, die er noch durchmachen mufS« (ebd., S. 28).

42 Arendt 2016 [1957], S. 211.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 213

zum anderen die Parias, die die eigene Auflenseiterrolle nicht verdringen,
sondern bewusst annehmen.

Die Figur der Paria wird von Arendt das erste Mal in ihrer sogenannten
Rahel-Biographie erldutert. Rahel Varnhagen — Lebensgeschichte einer deut-
schen Jiidin aus der Romantik wurde von Arendt 1929 begonnen, aber
erst 1938 im Pariser Exil fertiggestellt. Oberflachlich betrachtet legt Arendt
mit dem Buch genau das vor, was sie im Untertitel ankiindigt: Sie erzdhlt
die »Lebensgeschichte« Rahel Varnhagens, die 1771 als Rahel Levin in
Berlin geboren wurde. Als judische Frau — »nicht reich, nicht gebildet und
nicht schon«® — ist sie »eigentlich ohne Waffen, den groffen Kampf um
Anerkanntsein in der Gesellschaft, um soziale Existenz, um ein Stiickchen
Gliick, um Sicherheit und biirgerliche Situation zu unternehmen«.* Den-
noch gelingt es Rahel, in ihrem Berliner Salon zumindest fiir eine kurze Zeit
eine der diversesten und talentiertesten Gruppen der preufSischen Gesell-
schaft zu versammeln.

Unter der Oberfliche dieser Biographie erzahlt das Buch aber noch eine
zweite Geschichte, eine, fiir die Rahels Leben eher »Vehikel«** denn Gegen-
stand ist. Diese Geschichte handelt vom judischen Kampf um Anerkennung.
Im Vorwort schreibt Arendt dazu: »Ich hatte niemals die Absicht, ein Buch
itber die Rahel zu schreiben, tiber ihre Personlichkeit, die man psycholo-
gisch und in Kategorien, die der Autor von auflen mitbringt, so oder anders
interpretieren und verstehen kann.«4¢ Eher handelt es sich um den Versuch,
die Ambivalenz der judischen Assimilation im 19. Jahrhundert am Beispiel
einer Person herauszustellen. Was Arendt nach eigener Aussage interessiert,
ist »Rahels Lebensgeschichte so nachzuerzihlen, wie sie selbst sie hitte
erzihlen konnen«,*7 und das meint hier: als die Geschichte einer Parvenii,
die zur Paria wird.*8

In elf von 13 Kapiteln kimpft Rahel mit ihrer »Infamie der Geburt«.4’
Sie kdmpft um Anerkennung durch Anpassung. Sie heiratet einen Nichtju-
den, ldsst sich taufen und dndert ihren Namen. Sie wird deutsche Patriotin
und pflegt wihrend der Befreiungskriege Verwundete. Folgen wir Arendts

43 Ebd., S.20.

44 Ebd.

45 Bernstein 1996, S. 19.

46 Arendt 2016 [1957],S.12.
47 Ebd.

48 Ob diese Interpretation auch Rahels eigenem Selbstverstindnis entspricht, sei hier dahingestellt.
Es besteht der Verdacht, dass »die Judenfrage« fiir Rahel vielleicht nicht so zentral war, wie uns
Arendt glauben machen will. In den Worten Richard Bernsteins (1996, S. 29): » Arendt does not
really >narrate the story of Rahel’s life as she herself might have told it«, but rather as Arendt
thinks she should have told it.«

49 Arendt 2016 [1957], S. 24.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

214 Tobias Albrecht

Darstellung, dann ldsst Rahel also weniges unversucht. Aber: »Aus dem
Judentum kommt man nicht heraus.«39 Soll heifSen: »Als Jidin geboren zu
sein, das mag fur Rahel nur auf lingst Vergangenes hindeuten, mag im
Denken ganz und gar ausgeloscht sein; als Vorurteil in den Kopfen andere[r]
wird es eben doch zur leidigsten Gegenwart.«’! Und so wird Rahels Kampf
gegen ihre judische Herkunft zu einem Kampf gegen sich selbst: »Sich selbst
muss sie den Konsens verweigern, sich selbst, die Benachteiligte, verleugnen,
verindern, umliigen.«°2 Assimilation, so will uns Arendt hier mitteilen,
bedeutet immer auch, die eigene Identitit auszuloschen. Das kann so weit
gehen, dass man sich noch den Antisemitismus der Mehrheitsgesellschaft
einverleibt. Die Judinnen und Juden assimilierten sich, so Arendt, an die
»Emanzipationstheorien der Aufklirung«, damit aber »gestehen [sie] mit
Begeisterung ihre eigene Minderwertigkeit zu«.53

Erst als sie diesen Weg schon fast zu Ende gegangen ist, realisiert Rahel,
dass er eigentlich nicht gangbar ist.>* Und so wird sie am Ende ihres Lebens
doch noch zur Paria. Von dieser Wandlung erzihlen die letzten beiden Kapi-
tel, die Arendt nachtriglich im Exil hinzugefigt hat. Was ihr die meiste
Zeit ihres Lebens »die grofSte Schmach, das herbste Leid und Unglick
war, eine Judin geboren zu sein«, das mochte Rahel auf ihrem Sterbebett
»um keinen Preis [...] jetzt missen«.”® Ja, eigentlich habe sie schon immer
geahnt, so zumindest Arendts Interpretation, dass der Paria »mehr Wirk-
lichkeit besitzt als der Parvenu, der, ein Scheindasein zu fiithren verurteilt,
von allen Gegenstianden einer nicht fur ihn eingerichteten Welt nur wie im
Maskeradenspiel Besitz ergreift«.5¢ Ganz zum Schluss des Buches berichtet
Arendt dann von einer Unterhaltung, die Rahel kurz vor ihrem Tod 1821
mit Heinrich Heine hatte. Dieser verspricht ihr »fir die Sache der Juden
und ihrer burgerlichen Gleichstellung enthusiastisch« zu sein«,>” woraufhin
Rahel ihren Frieden findet: »Sie hinterlifst einen Erben, dem sie viel zu
vermachen hat, die Geschichte eines Bankrotts und ein rebellisches Herz. «8
Wer mochte, kann hierin ein etwas erzwungenes Ende bildungsbiirgerlicher
Pratention sehen. Der zu dem Zeitpunkt 23-jahrige Heine spielt — von der
Begegnung abgesehen — namlich ansonsten keine grofsere Rolle in Rahels

50 »Aus dem Judentum kommt man nicht heraus« ist der Titel des letzten, 1938 in Paris hinzuge-
tugten Kapitels.

51 Ebd.,S.23f.

52 Ebd., S.26f.

53 Ebd.,S.22.

54 Vgl. ebd., S. 133-143.
55 Ebd.,S.17.

56 Ebd., S.235.

57 Ebd., S.237.

58 Ebd.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 215

Lebensgeschichte. Man kann dieses Ende aber auch als Verweis auf eine
andere Idee Arendts deuten. Eine Idee, der zufolge die judischen Parias eine
»verborgene Tradition« darstellen.

Um diese Spur weiterzuverfolgen, muss man sich Arendts Essay The
Jew as Pariab: A Hidden Tradition zuwenden. Der Text, der sechs Jahre
nach dem Verfassen der eben zitierten Zeilen entstand, beginnt seinerseits
mit der Beschreibung Heines. Blieb Rahels Pariatum noch recht diffus, so
stellen Heinrich Heine, Charlie Chaplin, Franz Kafka und Bernard Lazare
fiir Arendt hier »vier geradezu idealtypische Paria-Figuren«? dar. Jeder in
diesem Quartett lebt »sein« Pariatum auf ganz eigene Weise. Besonders
Lazares Variante sollte fur Arendt wichtig werden. Hatten Heine, Chaplin
und Kafka ihr Paria-Dasein in der einen oder anderen Art und Weise im
Bereich der Literatur oder der darstellenden Kunst entwickelt,®9 so stellt
Lazare einen genuin politischen Paria dar. Nach Arendt war es der franzo-
sische Journalist, »der im Frankreich der Dreyfus-Zeit Gelegenheit fand,
die Pariaqualitdt als spezifisch fur die Existenz des judischen Volkes zu
entdecken«.®! Lazare »entdeckte« die »Pariaqualitit« dabei in zweifacher
Hinsicht. Zum einen hat er sie selbst verkorpert: Lazare, der sich 6ffentlich
fur die Unschuld des Hauptmanns Dreyfus aussprach, ist ein bewusster
Paria. Zum anderen hat er sie auf begrifflicher Ebene — als eine politiktheo-
retische Terminologie — eingefithrt. Durch die Verwendung des Begriffs des
»bewussten Parias« sei es Lazare gelungen, »aus der Grundtatsache der
politischen Existenz des Volkes [der Jidinnen und Juden; T.A.] eine neue
politische Kategorie zu machen«.62

Die Vorzuge dieser »neuen politischen Kategorie« erwachsen direkt aus
der Auflenseiterstellung der Parias. Denn den bewussten Paria zeichnet aus,
dass er die Unmoglichkeit der Assimilation nicht bedauert, sondern die
Auflenseiterrolle, die ihm von der Gesellschaft ohnehin aufgezwungen wird,
annimmt, ausdriicklich vertritt und darin sogar einen Vorteil zu erkennen
beginnt. Die Distanz zur Gesellschaft wird in der Folge nicht nur als Ver-
wehrung begriffen (die sie zweifelsohne ist), sondern auch als »grofes Privi-
leg«.63 Denn dass der Paria »auflerhalb der Gesellschaft steht und gewohnt
ist, ein von ihr unkontrolliertes Leben zu fithren«,%* ermoglicht ihm zugleich

59 WeiRpflug 2019, S. 47.

60 Eine aufschlussreiche Rekonstruktion der vier Idealtypen findet sich in ebd., S. 47-61.
61 Arendt 2019 [1944], S.71.

62 Ebd.,S.73.

63 Arendt 2012 [1959], S. 24.

64 Arendt 2019 [1944], S.75.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

216 Tobias Albrecht

einen »sorglosen«®> oder »unbelastet[eren]«%¢ Blick auf ebendiese. Anders
gewendet: Dass er in der Gesellschaft, in der er lebt, »nie eigentlich zu
Hause ist«,%7 befihigt ihn auch zur kritischen Distanz (zum Beispiel zu tiber-
kommenen Traditionen und hegemonialem Denken, zur vorherrschenden
Kultur oder, wie im Fall von Lazares Verteidigung des Hauptmanns Drey-
fus, zu unhinterfragten Mehrheitsmeinungen) und erlaubt dadurch ein
unabhingigeres Urteil und eine grofSere Vorurteilslosigkeit als aus der unge-
brochenen Teilnehmerperspektive.

Sich dieser Stellung bewusst zu werden kann sogar zu grofSerem Selbstbe-
wusstsein — bis hin zu einem Gefiihl der »Uberlegenheit«68 — fiihren. Die
(wortlich und sprichwortlich zugleich zu verstehende) Abgehobenheit des
Parias ist daher immer nur »zu rechtfertigen, solange die Wirklichkeit nicht
ignoriert wird, sondern als das, wovor man flieht, in der stindigen Pri-
senz gehalten wird«,%” wie Arendt in ihrer Auseinandersetzung mit Lessing
schreibt, den sie, obwohl nichtjudisch, ausdriicklich in die Gemeinschaft
der Parias aufnimmt. Wo dies aber gelingt, da kann sich der Paria der
Welt mit einer Art »unverstellten Aufmerksamkeit« zuwenden. Es ist gerade
sein Abstand, so das nur scheinbar paradoxe Argument, aus der seine —
wohlgemerkt stets prekire — »eigenwillige Realitiatsnahe« folgt.”?

3. Die Theoretikerin als Paria oder vom »Vorteil, auf etwas von auf3en zu
sehen«

Arendt ist der Figur des bewussten Parias aber nicht nur in ihren Schriften
nachgegangen und hat zber diese nachgedacht, sondern sie hat sie auch
selbst verkorpert. Wie Lazare war auch Arendt eine bewusste Paria. Als
politisch engagierte Intellektuelle hat sie diese Haltung bei zahlreichen Gele-
genheiten unter Beweis gestellt: Die Kontroverse um Eichmann in Jerusa-
lem, wahrend der sie zum »rebel among her own people«’! wurde, ist

65 Ebd.,S.67.

66 Arendt 2012 [1959], S. 24.
67 Arendt 2019 [1944], S. 71.
68 Shklar 2020, S. 81.

69 Arendt 2012 [1959], S. 34. Ich werde im letzten Abschnitt dieses Textes ausfiihrlicher darauf
zurtickkommen, dass Arendt diesem Imperativ in ihrer Rolle als Theorie-Paria auch selbst
gefolgt ist.

70 Paradox scheint diese zunichst, weil es gerade ein Abstand ist, der diese Nihe ermoglicht:
»Alle Parias, die Arendt zur verborgenen Tradition zihlt, zeichnen sich durch eine eigenwillige
Realitatsnihe aus, durch die [...] erkimpfte individuelle Fihigkeit, sich in Distanz zur Realitit
zu begeben, die trennt und zugleich dazu befihigt, sich in einer unverstellten Aufmerksamkeit
ihr zuzuwenden« (Nordmann 1994, S. 22).

71 Feldmann 2007, S. xliv.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 217

nur ein besonders prominentes Beispiel dafiir.”? Arendt praktizierte stets
ein »politiktheoretisches Problemdenken«,”3 das heift, ihre Theoriebildung
ging meistens von konkreten politischen Ereignissen aus, kommentierte
diese und griff in ihre Deutung ein — nicht selten mit Positionen, die jenseits
der vorherrschenden Mehrheitsmeinung lagen. Das gilt fiir einen Text wie
200 Jabre Amerikanische Revolution, in dem sie mit der Nixon-Administra-
tion ins Gericht geht, ebenso wie fir den als direkte Reaktion auf die Pen-
tagon-Papiere geschriebenen Aufsatz »Die Luige in der Politik«. Einer ihrer
heute bekanntesten Texte, Macht und Gewalt, geht auf Arendts Auseinan-
dersetzung mit den international aufkommenden Studierendenbewegungen
der 1960er Jahre zuriick. Und selbst Arendts grofSter Irrtum, ihr Kommen-
tar zu Little Rock, kann, wenn man ihm uberhaupt etwas abgewinnen
mochte, sinnvoll nur als — gleichwohl fehlgeleitetes — Exempel fir »eine
Haltung der Kritik und des freien Urteilens«74 verstanden werden.

Die Tatsache, dass Arendt selbst eine bewusste Paria war, ist in der
Sekundarliteratur schon oft (und ausfihrlicher, als es hier getan werden
kann) herausgestellt worden.”> Vor diesem Hintergrund ist es umso erstaun-
licher, dass der spezifischen Perspektive, die damit einhergeht, in der Regel
wesentlich weniger Beachtung geschenkt wird.”¢ Dabei hat Arendt diese
bei verschiedenen Gelegenheiten selbst immer wieder herausgestellt. So zum
Beispiel auf der ersten zu ihren Ehren veranstalteten Konferenz »Diskussion
mit Freunden und Kollegen in Toronto« (1972). Hier ubertriagt sie die
vorteilhaften Aufenseiterqualitidten der Paria-Figur ganz ausdriicklich auch
auf ihre eigene Position als Theoretikerin. Auf die Frage ihres kanadischen
Kollegen Crawford McPherson nach dem Verhiltnis von Denken und Han-
deln antwortet Arendt vielsagend, »wenn es um die Politik ging«, habe
sie »diesen Vorteil, auf etwas von aufsen zu sehen«, gerade weil sie »von
Natur aus kein Handlungsmensch« sei.”” Gerade weil sie eigentlich aus dem
»Geschift des Denkens«”8 kommt, so die Behauptung hier, kann sie zu
neuen Einsichten in der Sphire des Politischen kommen. Genau wie es dem

72 Dass Arendt auch gegeniiber jiidischen Meinungen in Opposition ging, ist ihrer Paria-Idee
gemall nur folgerichtig. Denn der bewusste Paria fithrt immer einen »Doppelkampf« (Knott
2022, S. 58). Er rebelliert sowohl gegen die Mehrheitsgesellschaft als auch gegen die jiidischen
Parveniis.

73 Straflenberger 2020, S. 13.
74 Weillpflug 2013, S. 66.
75 Vgl. zum Beispiel Heller 1995, S. 18; Shklar 2020, S. 79-113; oder Young-Bruehl 2004, S. 85-92.

76 Fiir eine Ausnahme siehe jlingst Knott (2022, S. 63): »Arendts Rede war die Rede einer politi-
schen Paria [...], deren Denken daraus lebte, dass sie nicht in die inneren Loyalititen und
Abhingigkeiten ihrer Ankunftsgesellschaft verstrickt war. «

77 Arendt 2013 [1972], S. 79.
78 Ebd.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

218 Tobias Albrecht

Paria vom Rand der Gesellschaft aus moglich ist, Missstinde zu sehen, die
den vollstindig in sie integrierten (und damit eben auch: in sie verstrickten)
Gesellschaftsmitgliedern versperrt bleiben, wird hier von Arendt auch die
»randstindige Position«, die die Theorie gegeniiber der Praxis einnimmt,
»als epistemologische Chance«”? begriffen.

Interessant an dieser Antwort ist aber nicht nur, dass »der epistemologische
Bruch mit der Akteursperspektive«80 hier gerade als Chance begriffen wird,
sondern auch, dass die spezifische Aktivitit der Theoretikerin, das Denken,
hier als eigenstindige Tatigkeitsweise vorgestellt wird. Fur Arendt hingen
diese beiden Dinge, die ich selbst nur der tibersichtlicheren Darstellung halber
trenne, eng miteinander zusammen. Denn sie reklamiert hier nicht nur, dass
ihr personlich — gleichsam als durch kontingente biographische Umstinde
»Begunstigte«, die sich »in der Jugend weder fur Geschichte noch fiir Politik
interessiert«8! hat — eine AufSenperspektive auf das Handeln zukommt.
Sondern die Behauptung ist vielmehr, dass jede theorieschaffende Person
zumindest wihrend der Tatigkeit des Theoretisierens eine AufSenperspektive
auf die Praxis einnimmt und dieser Auflenperspektive zugleich auch bedarf.

Zur Begriindung betont Arendt an dieser Stelle zunichst, »dass Denken
und Handeln nicht dasselbe sind«.82 Im Einklang mit ihrer topologisieren-
den Vorgehensweise$3 bestimmt sie das Denken vielmehr als eigene »Tatig-
keitsweise«, die von der des Handelns abzugrenzen sei. Das Denken habe
einen eigenen Wert und Sinn und weise eine distinkte Handlungslogik auf,
die »in der Natur der Sache selbst«3* liege oder dieser »entspricht«.85 Als
McPherson, der sich von Arendsts strikter Trennung von Theorie und Praxis
irritiert zeigt, noch einmal nachfragt, fithrt sie daher erlduternd aus:

»Sie wissen, dass bei all den modernen Philosophen irgendwo in ihrem Werk
ein ziemlich apologetischer Satz steht, der lautet: Denken ist auch handeln. Oh
nein, das ist es eben nicht! Dies zu behaupten ist ziemlich unehrlich. Ich meine,
wir sollten den Tatsachen ins Gesicht sehen: Es ist nicht dasselbe! Im Gegenteil.

Ich muss weitgehend aufs Teilnehmen, auf das Eingehen von Verpflichtungen
verzichten. «86

79 Rieger-Ladisch 2020, S. 110.
80 Forster 2016, S.451.
81 Arendt 2013 [1963], S. 31.

82 Arendt 2013 [1972], S.76. Und sie schiebt mit Nachdruck hinterher: »Und an dieser Unter-
scheidung muss festgehalten werden — im Namen der Ehrlichkeit, wenn schon in keinem ande-
ren.« (Ebd.)

83 Arendts Neigung zum Topologisieren ist in der Sekundirliteratur oft herausgestellt worden.
Eine besonders empfehlenswerte Darstellung findet sich bei Markell 2011.

84 Arendt 2020 [1958], S. 112.
85 Ebd., S.23.
86 Arendt 2013 [1972], S. 76.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 219

Denn nur wenn die Theoretikerin aufs Teilnehmen verzichtet, so nimmt
Arendt an, kann sie das Geschehen gut uberblicken. Solange sie involviert
bleibt, ist das hingegen nicht moglich. Es sind »diejenigen, die zuschauen
[...], die das Wesentliche mitbekommen«, wie Arendt in Anlehnung an eine
»dem Pythagoras zugeschriebene Geschichte tiber die Menschen, die zu den
olympischen Spielen gehen«, sagt.8”

Dies ist fur Arendt nicht nur eine rhetorische, im Gesprach zugespitzte
These. Vielmehr greift sie das Argument in ihrem Spatwerk wieder auf.88
Sowohl im ersten mit Das Denken tiberschriebenen Band ihres Werkes Vom
Leben des Geistes als auch im nicht mehr vollendeten dritten Teil Das
Urteilen wird diese Idee in der exakt gleichen Metaphorik wieder angefiihrt.
Auch hier wird von Arendt jeweils der »Vorteil« herausgestellt, »den der
Zuschauer hat [...], daf§ er das Spiel als ein Ganzes sieht, wihrend der
Akteur nur seine Rolle kennt oder, wenn er aus der Perspektive des Han-
delns urteilen soll, nur den Teil des Ganzen, der ihn betrifft«.8° Laut Ernst
Vollraths zwar in kritischer Absicht formulierter, doch treffender Zusam-
menfassung spricht Arendt hier »das Vermogen des Urteilens nicht dem
Handelnden, sondern dem Zuschauer, also dem Theoretiker zu. Nur der
Zuschauer, beziehungsweise die Zuschauer vermogen den Sinn des Ganzen
zu uberblicken und einzusehen, weil und sofern sie nicht als Agenten in das
Spiel verwickelt sind. «%°

Der zumindest voriibergehende Riickzug aus dem Handeln ist fur Arendt
sogar eine Grundvorausetzung — eine sine qua non — fir das Denken.
Denn im Gegensatz zum Handeln, das sich immer nur »zwischen Menschen
abspielt«,”1 benotigt das Denken eine gewisse Form von Zuriickgezogen-
heit, ja Einsamkeit: »Ich glaube wirklich, dass Sie nur >im Konzert¢, in
Gemeinschaft mit anderen handeln konnen, und ich glaube wirklich, dass

87 Die ganze Stelle lautet: »Es gibt eine alte, dem Pythagoras zugeschriebene Geschichte tiber
die Menschen, die zu den olympischen Spielen gehen. Und Pythagoras sagt: Die einen gehen
dorthin als Wettkampfer, andere, um ihrem Gewerbe nachzugehen, und die Besten [sic!] sitzen
dort in Olympia, im Amphitheater, um zuzuschauen. Das heiflt, daf§ letztlich diejenigen, die
zuschauen, das Wesentliche mitbekommen.« (Ebd.)

88 In der Antwort auf MacPherson erklirt Arendt bereits, sie »versuche derzeit, dariiber zu schrei-
ben« (ebd., S. 78), und kiindigt »einen zweiten Band« (ebd., S. 79) der Vita activa an.

89 Arendt 2020, S. 107.

90 Vollrath 1992, S.195f. Vollrath gehort zu einer Reihe von Leser*innen, die glauben, dass
Arendt eigentlich »two theories< of political judgment« (Yar 2000) vorgelegt habe. In ihren frii-
hen Schriften sei sie demnach eher an der Akteurs-, in ihren spéteren eher an der Beobachter-
perspektive interessiert. An meinem Versuch, Arendts Vorliebe fiir Auflenperspektiven bis zur
Paria-Figur zuriickzudatieren, sollte deutlich werden, dass ich es hingegen fiir treffender halte,
Arendsts frithere, stirker auf politisches Handeln abstellende Theorie und ihr stirker am Den-
ken und der Urteilskraft interessiertes Spatwerk als »two sides of the same coin« (Ucnik 2021)
zu sehen.

91 Arendt 2020 [1958], S. 24.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

220 Tobias Albrecht

Sie nur allein, mit sich selbst denken konnen.«%2 Solange Menschen titig
sind, sei es politisch oder auf andere Weise, konnen sie nicht nachdenken.?3

Das Argument hier ist philosophisch zunichst einmal gar nicht besonders
anspruchsvoll und deckt sich mit unserer Alltagserfahrung. Die Behauptung
ist lediglich, dass ich, wihrend ich mit Anderen oder Anderem beschaftigt
bin, nicht in Ruhe nachdenken kann. Das Denken erfordert eine »Unter-
brechung aller anderen Tatigkeiten«,”* weil ich nur im Stillen in mich hin-
einhorchen kann. Nur in der Ruhe ist das stumme Gesprich »zwischen
mir und mir selbst«®> moglich, als das sich Arendt — Sokrates und Platon
folgend — den Denkprozess vorstellt.”¢ In einer philosophisch etwas ambitio-
nierteren Variante dieses Arguments geht sie sogar noch einen Schritt weiter
und bringt diese Intuition mit der Kantischen Idee der »Einbildungskraft«
oder dem »Vermogen der Reprisentation«®” in Verbindung. Demnach ist es
fiir die Moglichkeit guten Urteilens vorteilhaft, »nicht direkt affiziert«%8 zu
sein und sich den zu beurteilenden (abwesenden) Gegenstand mithilfe der
Einbildungskraft nur in der Vorstellung zu vergegenwartigen. Nur so konne
der Gegenstand, wie Arendt es mit Kant formuliert, mit »uninteressiertem
Wohlgefallen« betrachtet und unter der »Bedingung der Unparteilichkeit«
beurteilt werden.?®

Auflenperspektive und Theoriearbeit bedingen sich fiir Arendt dabei
gegenseitig. Nicht nur erfordert das Denken einen Riickzug aus dem Han-

92 Arendt 2013 [1972], S. 77.

93 Vgl. auch Arendt 2012 [1971 b], S. 133.
94 Ebd., S.143.

95 Ebd., S.151.

96 Arendt, die sich gerne alltiglicher Redewendungen bediente, weil sie davon ausging, dass
kollektive menschliche Erfahrungen in diesen gleichsam sedimentiert mitiiberliefert wiirden,
hat das einmal auf die folgende Formel gebracht: »Es gibt im Englischen einen idiomatischen
Ausdruck: >stop and think< — halt an und denk nach. Kein Mensch kann nachdenken, ohne
anzuhalten.« (Arendt 2007 [1964])

97 Arendt 2020, S. 122.
98 Ebd., S.107.

99 Ebd. Auch diese im Riickzug ausgefithrten Titigkeiten des Denkens und Urteilens bleiben in
zweierlei Hinsicht auf Andere bezogen. Zum einen bedarf der Denkprozess selbst der Perspekti-
ven der Anderen, die, wenn auch nur als geistig vergegenwirtigte, immer mitgedacht werden
missen. Ein und derselbe Gegenstand muss im Denken von moglichst vielen unterschiedlichen
Standpunkten aus betrachtet werden, um das eigene Urteil — auch hier schliefSt Arendt an Kant
an — durch diese »erweiterte Denkungsart« wachsen zu lassen und von unserem festgefahrenen
und eingeschrinkten eigenen Meinen zu »befreien« (ebd., S.113). Zum anderen muss das
Ergebnis dieses Denkprozesses den (dieses Mal: realen) Anderen am Ende auch wieder kommu-
nizierbar sein. Denn ob die Befreiung von unseren eigenen nur »subjektiven Privatbedingun-
gen« (Kant 2014 [1790], S.225) gelungen ist, konnen wir immer erst sehen, wenn wir unser
Urteil Anderen »ansinnen« (ebd., S.223). Die Theoretikerin muss um Zustimmung zu ihrem
Urteil aber nur deswegen tiberhaupt werben, weil sie eben keine philosophische (und schon gar
keine verbindliche) Wahrheit verkiindet, sondern politische (und das heifst stets vorlaufige und
potenziell fehlbare) Urteile.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 221

deln, sondern umgekehrt gilt auch, dass das Denken selbst alle anderen
Tatigkeiten unterbricht. Das Denken stellt die von ihm benotigte AufSenper-
spektive auf die Praxis also auch selbst her. Das ist ein wichtiger Unter-
schied zur Position der Paria: Im Fall der Theoretikerin ist die AufSenstel-
lung selbstgewihlt und, wichtiger noch, temporir begrenzt. Sie ist kein
Dauerzustand, die der Theoretikerin qua ihrer gesellschaftlichen Stellung
zukommt, sondern eine Perspektive, die sie wiahrend der »Denktitigkeit«100
einnimmt. Denn
»das Hauptmerkmal des Denkens ist, daf$ es alles Tun unterbricht — alle
gewohnlichen Tatigkeiten, gleichgiiltig um welche es sich jeweils handeln mag.
Was immer die Fallstricke der Zwei-Welten-Theorie gewesen sein mogen, sie
sind aus genuinen Erfahrungen hervorgegangen. Denn es stimmt, daf§ wir in
dem Augenblick, in dem wir tiber etwas, ganz gleich was es ist, nachzudenken
beginnen, alles andere anhalten. «101

4. Denken mit wechselnden Gelandern

Trotz ihres Beharrens darauf, dass das Denken nur in Distanz zum Handeln
moglich ist, nimmt Arendt aber auch keine freischwebende Vogelperspektive
ein, wie es die frithe Kritik teilweise unterstellte. Denn weder verlduft ihr
Denken, wie ich in diesem Abschnitt noch zeigen mochte, vollig freischwe-
bend, noch ist ihre AufSenperspektive vollstindig von der Welt entkoppelt.
Eine von Arendts wenigen methodologischen Selbstauskiinften besteht
in der recht schwammigen Formulierung, sie betreibe ein »Denken ohne
Geldander«.192 Die Rezeption hat diese Metapher gerne aufgenommen.!03
Anders als durch das Zitieren der schillernden Phrase suggeriert wird,
schwebt aber auch Arendts Denken nicht im luftleeren Raum; insoweit
haben die eingangs besprochenen jiingeren Arendt-Interpretationen voll-
kommen recht. Es ist daher auch irrefihrend, sie mit Figuren wie Karl
Mannheims »freischwebendem Intellektuellen« oder Max Webers »Paria-
Intellektualismus« gleichzusetzen,19* auf dessen Begriff des »Paria-Volkes«
Arendt in Die verborgene Tradition gleichwohl lose Bezug nimmt.!05 Eher
ist die Theorie-Paria Arendt »an outsider and yet never completely an
outsider«.19 Diese changierende Position kann sie aber nur deshalb ein-

100 Arendt 2012 [1971 b}, S. 136.
101 Ebd., S.133.
102 Arendt 2012 [1954], S. 37.

103 So zum Beispiel Frauke Kurbacher (2018, S. XLII), fiir die Arendts Denken »per se nur ein
»Denken ohne Gelander« sein kann«.

104 Zur Abgrenzung von Arendts und Webers Figuren siche Weifspflug 2019, S. 40.
105 Arendt 2019 [1944], S. 65.
106 Matveev 2007, S. 316.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

222 Tobias Albrecht

nehmen, weil sie sich eben doch einiger »Gelinder« bedient.107 Arendts
Auswahl und Kombination von Autor*innen mag ungewohnlich sein, doch
hat sie einen (iibrigens tiber die Jahre relativ stabilen) eigenen Kanon an
Referenzen, die ihr als (wechselnde) Gelinder dienen. Fine dhnliche Ansicht
scheint auch Ron H. Feldmann zu haben. In seiner Einleitung zu Arendts
Jewish Writings hat er die Frage, wo sie als Theoretikerin steht, wie folgt
beantwortet:
»Als Paria ist ihr Werk durch die dialektische Spannung zwischen [...] ihrer
modernen jidischen Erfahrung einerseits und ihrer europaischen [...] Erfahrung
in der Moderne andererseits gekennzeichnet. Daraus entsteht eine besondere
Perspektive sowohl auf judische als auch auf europdische Angelegenheiten [...].
Weder ausschlieSlich innerhalb noch auflerhalb ihres jidischen oder europa-
ischen Erbes stehend, nutzt Hannah Arendt beide als Plattform, von der aus
sie kritische FEinsichten in die jeweils andere Seite gewinnt. Auf der einen
Seite steht sie bewusst aufSerhalb der jiidischen Tradition und unterzieht die
Erfahrung der Juden in der modernen Welt einer kritischen Betrachtung aus
Sicht einer in den europdischen Klassikern verwurzelten deutschen Philosophin
[...]. Auf der anderen Seite nutzt Arendt ihre Erfahrung als Judin und ihre
Perspektive als bewusste Paria, die aufSerhalb des Mainstreams der westlichen
Gesellschaft steht, um diese Gesellschaft zu analysieren und zu verstehen. «108

Und Arendt nutzt nicht immer nur diese beiden Gelinder oder, wie Feld-
mann es nennt, Plattformen: Sie schaut nicht nur von der judischen Warte
auf die deutsche Philosophie und umgekehrt. Vielmehr liegt diese changie-
rende oder oszillierende Denkhaltung ithrem Umgang mit samtlichen Tradi-
tionen, Texten und Ideen zugrunde. So kann Arendts hiufiger Bezug auf
die Antike als Versuch gedeutet werden, eine AufSenperspektive auf die zeit-
genossische Gesellschaft herzustellen: »Gerade weil sie so ganz anders ist
als die modernen Gesellschaften, soll die Beschaftigung mit der griechischen
Polis den >Modernen< dabei helfen, die Verhaltnisse ihrer eigenen Zeit ver-
mittels des Kontrasts zur Antike neu zu betrachten.«1%? Und so erklart sich
zumindest teilweise auch ihre manchmal auf den ersten Blick etwas unge-
wohnlich anmutende Kombination von Theoriereferenzen. Arendt bringt in
ihren Texten bekanntermaflen »auch Menschen [zusammen], die im realen
Leben moglicherweise nie miteinander gesprochen haben, nie miteinander
hitten sprechen wollen oder konnen«.'10 Und sie tut auch dies, so meine
Vermutung hier, gerade weil diese so verschieden sind. Weil sie so verschie-

107 Diesen Punkt macht auch Forst 2011, S. 196.
108 Feldmann 2007, S. xliv; Ubersetzung T.A.
109 Rebentisch 2022, S. 51.

110 Knott 2017, S. 106.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 223

den sind, konnen sie ihr als Gelinder dienen, von denen aus die jeweils
andere Position aus einer neuen Perspektive betrachtet werden kann.!11

Es gilt meinen Vorschlag noch in einer zweiten Hinsicht zu qualifizieren.
Nicht nur »schwebt« Arendts Denken nicht frei in der Luft, sondern ebenso
ist die von ihr priferierte AufSenperspektive nicht vollstindig von der Welt
entkoppelt. So sollte ihr Insistieren auf einer Trennung von Denken und
Handeln tatsachlich nicht als Pladoyer fir einen Riickzug ins reine Denken
oder eine Riickkehr in die akademische Philosophie verstanden werden, aus
der Arendt auch dem eigenen Selbstverstindnis nach entstammte.!!2 Gegen-
tber denjenigen, die sie mit Kant »gewerbsmifSige« Denker«!13 nannte,
sollte sie zeitlebens skeptisch bleiben. Vielmehr schwebte Arendt ein Denken
vor, das »der Welt auch dann noch verpflichtet bleibt, wenn man [wie die
Paria; T.A.] aus ihr verjagt ist oder sich [wie die Theoretikerin; T.A.] aus ihr
zuriickgezogen hat«. 114

Arendt hatte schon in ihrer Auseinandersetzung mit der Paria-Figur
betont, dass das »Vorrecht« der Paria »oft teuer genug bezahlt«115 wird.
Zum einen, weil die Paria-Existenz, wie ich zu Beginn des Textes gezeigt
hatte, nicht auf einer freiwilligen Entscheidung beruht und mit einer Lei-
denserfahrung einhergeht. Zum anderen und an dieser Stelle noch wichtiger,
weil die AufSenseiterstellung des Parias auch von der stindigen Gefahr eines
»radikale[n] Weltverlusts« begleitet wird. Ein solcher Weltverlust birgt das
Risiko, die stets prekidre »Menschlichkeit«, welche die Parias eigentlich fur
sich reklamieren konnen, »zu einer Phrase oder einem Phantom werden
zu lassen«.!1® Der im ersten Teil dieses Textes beschriebene Idealfall des
gesteigerten Realitdtssinns ist namlich auch deshalb eine »verborgene« Tra-
dition, weil er historisch in den allermeisten Fillen nicht eingetreten ist.
Viel hdufiger folgt aus dem Paria-Dasein im Gegenteil »eine so furchtbare
Verkimmerung aller Organe, mit denen wir der Welt zugewandt sind — von
dem Gemeinsinn oder gesunden Menschenverstand angefangen, mit dem
wir uns in einer gemeinsamen Welt orientieren [...], dass man in extremen

111 Dies stellt auch Grit Stralenberger (2020, S.12; Hervorhebung T.A.) heraus, wenn sie
schreibt: »Ungewdohnlich ist indes nicht allein die Auswahl der Referenzautoren, sondern auch
die Art und Weise, wie Arendt sie miteinander ins Gesprach bringt. So werden etwa der
Begriinder der abendliandischen Politikwissenschaft Aristoteles, der umstrittene Florentiner
Firstenberater Niccoldo Machiavelli und der franzésische Sozialwissenschaftler Alexis de Toc-
queville zu ideengeschichtlichen Referenzen fiir ein um Freiheit zentriertes politisches Hand-
lungskonzept, wihrend Séren Kierkegaard, Karl Marx und Friedrich Nietzsche als >Wegweiser
zu einer Vergangenheit« vorgestellt werden, »die ihre Autoritit verloren hat«.«

112 Vgl. Hill 2021, S. 33-49.

113 Arendt 2012 [1971 b], S. 136.

114 Arendt 2012 [1959], S. 34.

115 Ebd., S.23.

116 Ebd., S.34.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

224 Tobias Albrecht

Fillen, in denen das Pariatum iiber Jahrhunderte angedauert hat, von wirk-
licher Weltlosigkeit sprechen kann«.117

Und der Gefahr der Weltlosigkeit setzt sich auch die Theoretikerin
potenziell immer aus, das hat die Geschichte der Philosophie fir Arendt
gezeigt. Auch die besondere Perspektive der Theoretikerin kann daher nur
gerechtfertigt werden, solange die Welt »in der stindigen Priasenz gehalten
wird«.118 Das wird sie bei Arendt in zweierlei Weise: Zum einen darf der
»Riickzug aus dem Handeln auf das Denken«!1? stets nur ein vortibergehen-
der sein, er darf also stets nur im und fiir den Moment des Nachdenkens
erfolgen. Zum anderen muss der Blick der Theoretikerin dabei auf die Welt
gerichtet bleiben, muss das Denken auch in seiner »Zuriickgezogenheit«!20
auf die Welt bezogen bleiben.

Ich denke sogar, dass Arendt genau dies im Fernsehgespriach mit Gunther
Gaus zum Ausdruck bringen wollte, als sie darauf insistierte, sie »gehore
nicht in den Kreis der Philosophen«.!2! Hiufig wird diese Aussage gerade
als Beleg fur Arendts absolute Teilnehmerinnenperspektive herangezogen.
Dies unterschlagt jedoch den zweiten Teil ihrer Aussage; namlich dass ihr
»Beruf« die »politische Theorie«122 sei. Der vorliegende Beitrag kann als
Pladoyer dafiir gelesen werden, auch den zweiten Teil des Satzes ernst zu
nehmen.

Anders als die philosophische Tradition lehnt Arendt die Giiltigkeit
abschlieSender Wahrheiten fiir den Raum menschlichen Zusammenlebens
zwar ab und ist stattdessen vor allem an Pluralitit und Politik interessiert.
Aber sie interessiert sich dafiir eben aus der Perspektive der Theoretikerin:
Ja, Arendt war eine »streitbare« offentliche Intellektuelle, die sich oft zu
politischen Entwicklungen und zum Tagesgeschehen dufSerte und auf diese
Weise auch politisch eingriff. Aber es fillt doch auf, dass diese Eingriffe
nicht, wie es damals gar nicht uniiblich war, durch Auftritte im Radio
oder in Fernseh-Talkshows, sondern fast ausschlieflich in Textform erfolg-
ten.'23 Und diese eingreifenden Texte sind (wie zum Beispiel im Fall von
200 Jahre Amerikanische Revolution oder Macht und Gewalt) Theorietexte
oder (wie im Fall von Eichmann in Jerusalem oder Little Rock) zumindest
durch Theorie informierte Texte. Theoretische Texte, die Arendt deshalb

117 Ebd., S.23.

118 Ebd., S.34.

119 Ebd., S.18.

120 Kurbacher 2018, S. XXXIX.
121 Arendt 2013 [1964], S. 46.
122 Ebd.

123 Grundsitzlich zur Praxis »Medien-Intellektueller« zwischen Kriegsende und den spiten
1960er Jahren vgl. Schildt 2020.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 225

verfassen konnte, weil sie sich in ihrer Rolle als Theoretikerin zumindest
fir den Moment des Nachdenkens aus dem Handeln zurtickgezogen hatte,
das Gedachte aufschrieb'?* und gerade aus diesem Abstand die eine oder
andere neue Einsicht beizusteuern konnen glaubte. Umgekehrt sind auch
ihre umfangreichen theoretischen Biicher, wie die Vita activa oder Uber
die Revolution, indirekter verfahrende und grundsitzlicher angelegte Ein-
griffe, in denen es Arendt zwar nicht um den Kommentar eines konkreten
zeitgenossischen Ereignisses, aber sehr wohl um eine »Kritik dominanter
Wahrnehmungskategorien«125 und eine grundsitzliche »Neuerzihlung des
Politischen«12¢ geht. Deswegen kann sie ihr Vorhaben in der Vita activa
auch als »eine Art Besinnung«!?” beschreiben. Es geht ihr um ein Anhalten
oder Zurucktreten im oben beschriebenen Sinne, um »dem nachzudenken,
was wir eigentlich tun, wenn wir titig sind«.128 Den Grenzen dieses Unter-
nehmens in Bezug auf seine praktische Wirkmachtigkeit ist sich Arendt
dabei durchaus bewusst. Denn »[s]olch eine Besinnung«, schreibt sie, »ver-
bleibt natiirlich im Bereich des Denkens und Nachdenkens, und praktisch
gesprochen vermag sie nichts, als zu weiterer Besinnung anregen«.!2? Auch
als politische Theoretikerin bleibt Arendt daher letztendlich einem »Primat
der Kritik «130 verhaftet.

5. Ausblick

Das Anliegen dieses Aufsatzes war eine Intervention in die Arendt-For-
schung. Es ging mir hauptsiachlich darum, die jingst vermehrt aufgekom-
mene These, Arendt lehne jeglichen Bruch mit der Akteurs- oder Teilneh-
mer”*innenperspektive kategorisch ab, mit einem Fragezeichen zu versehen.
Demgegentiber habe ich aufgezeigt, dass Arendt die AufSen(seiter)perspek-
tive, die sie schon wihrend ihrer Beschiftigung mit der Paria-Figur zu schit-
zen gelernt hatte, auch fiir ihre Arbeit als Theoretikerin fruchtbar macht.
Wahrend die randstindige Position der Paria von den dufSeren Umstinden

124 Auch Denken und Schreiben sind fiir Arendt »geschiedene Titigkeiten« (Arendt 2020 [1958],
S.124). Wihrend Denken — hierin dem Arbeiten dhnlich — prozesshaft und tendenziell endlos
ist, erinnert das Schreiben laut der in der Vita activa vorgenommenen Einteilung eher an den
Prozess des Herstellens. Schreiben dient der »Verdinglichung« (ebd.) des Gedachten: »[U]m
der Welt den >Gehalt< seiner Gedanken mitzuteilen, muf$ der Denkende vor allem aufhéren zu
denken und anfangen, sich des bereits Gedachten zu erinnern.« (Ebd.)

125 Straflenberger 2020, S. 54.
126 Ebd., S.12.

127 Arendt 2020 [1958], S. 19.
128 Ebd., S. 20.

129 Ebd., S.19.

130 Sollner 2018, S.207.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

226 Tobias Albrecht

aufgezwungen und hier sozusagen nur aus der Not eine Tugend gemacht
wird, stellt die Theoretikerin ihre AufSenperspektive gerade durch die Tatig-
keit des Denkens selbst her. Diese durch den theoretischen Zugang erst
ermoglichte AufSenperspektive steht jedoch auch nicht vollstandig aufSerhalb
der Gesellschaft, so weit haben die angesprochenen neueren methodologi-
schen Auseinandersetzungen wiederum recht. Zum einen ist der Rickzug
der Theoretikerin ins Denken immer nur ein voriibergehender, zum anderen
muss auch das theoretische Denken fiir Arendt stets auf die politische Welt
bezogen bleiben.

Das vorrangige Anliegen dieses Aufsatzes war es, diesen Zusammenhang
aufzuzeigen, um so zu einem differenzierteren Verstindnis von Arendts
Denken beizutragen. Ich denke aber, dass diese Re-Lektiire der Frage,
wo die Theoretikerin (bei) Hannah Arendt steht, auch systematisch inter-
essant ist. Denn mein Vorschlag macht Arendt anschlussfihig an neuere
Diskussionen im Feld der kritischen Gesellschaftstheorie und Sozialphiloso-
phie, die die Fragen nach dem »Standpunkt [...], von dem aus eine Kri-
tik der gesellschaftlichen Zustinde zu formulieren sei«,!3! in den vergange-
nen Jahren wieder verstirkt auf die Agenda gesetzt haben. Ja, in groben
Zugen kann die Debatte um den Standpunkt der Kritikerin innerhalb der
Sozialphilosophie sogar als analog zum eingangs skizzierten Verlauf der
Arendt-Rezeption zur gleichen Frage erzdhlt werden. Die frithe kritische
Theorie hat die Frage, »von welchem Standpunkt aus die Kritik erfolgt
und in welchem Verhiltnis sie zu ihren Adressaten steht«,132 ebenfalls
zunidchst mit einem »Modell des Bruchs« beantwortet.!33 Hierfiir ist vor
allem die in der Einleitung dieses Aufsatzes schon angesprochene klassische
Variante der Ideologiekritik exemplarisch. In ihr kann die Kritikerin aus
einer »epistemisch privilegierten Beobachterperspektive«134 problematische
gesellschaftliche Arrangements erkennen und kritisieren, die aus der in
die gesellschaftlichen Verhiltnisse verstrickten (und ideologisch »verblende-
ten«) Teilnehmer*innenperspektive verborgen bleiben miissen. Die Position
der Kritik bleibt ausschliefSlich der »aufSerhalb der Ideologie stehenden
Beobachterin«!35 vorbehalten. Die Betroffenen, in deren Namen die Kritik
eigentlich getibt wird, konnen sie gar nicht einnehmen. Daher ist fiir die-

131 Honneth 2009, S. 9.
132 Celikates 2009, S. 29.

133 Ebd., S.39. Dieser groflen und teilweise fichertibergreifenden Debatte kann ich im Rahmen
eines Ausblicks nicht annihernd gerecht werden. Ich stiitze mich hier, wo es nur darum geht,
Arendts Anschlussfihigkeit anzudeuten, daher vollstindig auf die Darstellung von Robin Celi-
kates (2009).

134 Ebd., S. 20.

135 Ebd., S.21.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 227

ses Kritikmodell sogar eine gewisse »Gleichgiiltigkeit gegentiber der Teilneh-
merperspektive«13¢ charakteristisch.

Diese paternalistische Sichtweise wird heute allerdings — zumindest in
dieser starken Form — kaum mehr ernsthaft vertreten. Sie wurde von »inter-
pretativen und pragmatischen Ansitzen«!37 abgelost, die »die Teilnehmer-
perspektive« und »das Selbstverstindnis der Akteure und seine Artikulation
in Selbstdeutungen [...] als irreduzibel oder sogar grundlegend«!38 ansehen.
Genau wie ich es den neueren methodologischen Auseinandersetzungen
zu Arendt vorgeworfen hatte, schiefSen aber auch diese eigentlich als Kor-
rekturen intendierten Anldufe, die ein kategorisches »Primat der Praxis,
der Teilnehmerperspektive und des Selbstverstindnisses der Akteure«!3?
propagieren, dabei iiber das Ziel hinaus. Denn sie laufen Gefahr, »blof3
zu duplizieren, was die Akteure sowieso schon sagen und tun«,'40 und
damit der Theorie jegliche (kritische) Rolle oder Funktion abzusprechen,
wie es beispielsweise auch in Heuers Arendt-Interpretation anklang. Dem-
gegentiber hat sich in den vergangenen Jahren daher zunehmend ein »>post-
pragmatisches< Verstindnis«!4! kritischer Theorie herausgebildet, das um
einen Mittelweg zwischen rein extern verfahrender und rein intern ver-
fahrender Kritik bemiht ist. So nehmen neuere Formen der Gesellschafts-
kritik Akteurs- oder Teilnehmer*innenperspektiven als »gleichberechtigte
Dialogpartner«!42 ernst und fragen nach ihrer Relevanz »fiir die Theoriebil-
dung«,!*3 ohne dem spezifischen Zugang kritischer Theorie in der Folge
seinen Eigenwert abzusprechen.

Wenn mein Vorschlag, Arendt zu lesen, plausibel ist, wire ihr Anliegen
dem durchaus vergleichbar. Auch sie stiinde dann fiir eine Position, die den
Eigenwert der Theorie betont, Theoriebildung aber immer in einem der Plu-
ralitat der Welt zugewandten Sinne betrieben wissen will. Thre changierende
Haltung zwischen beiden Positionen stellt zudem eine Erinnerung daran dar,
dass die Perspektive der Theoretikerin weniger mit ihrer gesellschaftlichen
Stellung zu tun hat, sondern sich aus einem spezifischen Modus der Weltzu-
wendung ergibt. Es handelt sich, wie Arendt ausdriicklich schreibt, um eine
»Fahigkeit«, die »jedermann zuerkannt werden«!4* muss. So stellt Sokrates’

136 Ebd.

137 Ebd., S.23.

138 Ebd., S.22.

139 Ebd.

140 Ebd., S.23.

141 Ebd., S. 36.

142 Ebd.

143 Ebd., S. 35; Hervorhebung T.A.
144 Arendt 2012 [1971 b], S. 135.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

228 Tobias Albrecht

Denkpraxis auch deshalb ein »Modell« mit exemplarischer Giiltigkeit fir
sie dar, weil er »dachte, ohne Philosoph zu werden«, und dabei — pace
Heuer — »Biirger unter Biirgern«!4> blieb.

Literatur

Arendt, Hannah 2007 [1964]. »Hannah Arendt im Gespriach mit Joachim Fest. Eine Rund-
funksendung aus dem Jahr 1964«, in HannahArendt.net. Zeitschrift fiir politisches
Denken 1, 3.

Arendt, Hannah 2010 [1963]. Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des
Bdésen. Munchen: Piper.

Arendt, Hannah 2011 [1951]. Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, totale Herrschaft. Minchen: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1953]. »Rehg10n und Politik«, in Hannah Arendt: Zwischen Vergan-
genhezt und Zukunft. Ubungen im politischen Denken S.305-326. Miinchen: Piper.
Arendt, Hannah 2012 [1954]. »Tradition und Neuzeit«, in Hannah Arendt: Zwischen Ver-
gangenheit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken S.23-35. Miinchen: Piper.
Arendt, Hannah 2012 [1959]. »Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren
Zelten« in Hannab Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im politi-

schen Denken S. 11-45. Minchen: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1961]. »Vorwort: Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft,
in Hannab Arendt: Zwischen Vergangenbeit und Zukunft. Ubungen im politischen Den’
ken, S. 7-19. Munchen: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1971 a]. »Walter Benjamin«, in Hannah Arendt: Menschen in finste-
ren Zeiten, S. 195-258. Munchen: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1971 b]. »Uber den Zusammenhang von Denken und Moral«, in
Hannab Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im politischen Den-
ken, S.128-155. Munchen: Piper.

Arendt, Hannah 2013 [1963]. »Brief an Gerhard Scholem«, in Hannah Arendt: Ich will ver-
stehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk, S. 31-38. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah 2013 [1964]. »Fernsehgesprach mit Gunter Gaus«, in Hannah Arendt: Ich
will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk, S. 46-72. Minchen: Piper.

Arendt, Hannah 2013 [1972]. »Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto«, in Han-
nah Arendt: Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk, S.73-115. Miin-
chen: Piper.

Arendt, Hannah 2016 [1943]. Wir Fliichtlinge. Ditzingen: Reclam.

Arendt, Hannah 2016 [1957]. Rabel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jiidin aus
der Romantik. Minchen: Piper.

Arendt, Hannah 2019 [1944]. »Die verborgene Tradition«, in Hannah Arendt: Sechs Essays.
Die verbogene Tradition. Kritische Gesamtausgabe, Band 3, S. 64-85. Gottingen: Wall-
stein.

Arendt, Hannah 2020 [1958]. Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah 2020 [1963]. Uber die Revolution. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah 2020. Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hrsg. v. Beiner,
Roland. Miinchen: Piper.

Auer, Dirk 2012. »Theorists in Exile. Adorno’s and Arendt’s Reflections on the Place of the
Intellectual«, in Arendt and Adorno. Political and Philosophical Investigations, hrsg. v.
Rensmann, Lars; Gandesha, Samir, S. 229-2435. Stanford: Stanford University Press.

Bernstein, Richard 1996. Hannah Arendt and the Jewish Question. Cambridge: Polity Press.

Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverstindigung und
kritische Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

145 Ebd., S.137.

7321611, 8 12.012026, T7:57:37. © Uihebarmachilh geschatar nhat 3
Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 229

Feldmann, Ron H. 2007. »Introduction: The Jew as Pariah: The Case of Hannah Arendt«, in
Hannah Arendt: The Jewish Writings, S. xli-xxx. New York: Schocken.

Forst, Rainer 2011. Kritik der Rechtfertigungsverhdltnisse. Perspektiven einer kritischen
Theorie der Politik. Berlin: Suhrkamp.

Forster, Jurgen 2016. »Metakritische Reflexionen des Realismus. Hannah Arendt und das
Problem der Ideologiekritik«, in Leviathan 44, 3, S. 447-475.

Haraway, Donna 1988. »Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the
Privilege of Partial Perspective«, in Feminist Studies 14, 3, S. 575-599.

Heller, Agnes 1995. »Eine Frau in finsteren Zeiten«, in Hannah Arendt: » Lebensgeschichte
einer deutschen Jiidin ...«, hrsg. v. Alte Synagoge, S. 13-22. Essen: Klartext-Verlag.
Heuer, Wolfgang 2020. »Jenseits der akademischen und intellektuellen Welten. Arendts
Standort«, in Hannab Arendt. Lektiiren zur politischen Bildung, hrsg. v. Oeftering,

Tonio; Meints-Stender, Waltraud; Lange, Dirk, S. 105-123. Wiesbaden: Springer VS.

Heuer, Wolfang; Rosenmiiller, Stefanie 2022. »Einleitung«, in Arendt-Handbuch: Leben —
Wer/el— Wirkung, hrsg. v. Heuer, Wolfang; Rosenmiiller, Stefanie, S. XI-XIV. Stuttgart:
Metzler.

Honneth, Axel 2009. »Vorwort«, in Robin Celikates: Kritik als soziale Praxis. Gesellschaft-
liche Selbstverstandigung und kritische Theorie, S. 9-13. Frankfurt a. M.: Campus.

Hill, Samantha Rose 2021. Critical Lives. Hannah Arendt. London: Reaktion Books.

Hyvonen, Ari-Elmeri 2014. »Tentative Lessons of Experience: Arendt, Essayism, and >The
Social« Reconsidered«, in Political Theory 42, 5, S. 569-589.

Hyvonen, Ari-Elmeri 2021. »Genealogy of Experiential Frames: Methodological Notes on
Arendt«, in Genealogy 42, 5, S. 1-14.

Kant, Immanuel 2014 [1790]. Kritik der Urteilskraft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Knott, Marie Luise 2017. Verlernen: Denkwege bei Hannah Arendt. Berlin: Matthes &
Seitz.

Knott, Marie Luise 2022. 370 Riverside Drive, 730 Riverside Drive. Hannah Arendt und
Ralph Waldo Ellison. Berlin: Matthes & Seitz.

Konig, Helmut 2022. »Ein faszinierendes Buch und zahlebige Missverstindnisse. Hannah
Arendt iiber Eichmann, das Verbrechen gegen die Menschheit und die Gerechtigkeit —
Nachwort«, in Hannab Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit
des Bosen, hrsg. v. Meyer, Thomas, S. 455-552. Miinchen: Piper.

Kurbacher, Frauke 2018. »Einleitung«, in Hannab Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin.
Versuch einer philosophischen Interpretation, hrsg. v. Kurbacher, Frauke, S. VII-XLVIL.
Hamburg: Meiner.

Loidolt, Sophie 2018 a. Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersub-
jectivity. New York: Routledge.

Loidolt, Sophie 2018 b. »Hannah Arendts Phinomenologie der Pluralitit: Sozialontologi-
sche, politische und ethische Aspekte«, in HannahArendt.net — Zeitschrift fiir politisches
Denken 1, 9, S. 1-20.

Loidolt, Sophie 2020. »Sinnraume: Ein phinomenologisches Analyseinstrument, am Beispiel
von Hannah Arendts Vita activa«, in Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 68, 2,S. 167-
188.

Maffeis, Stefania 2018. Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die Zirkulationen
des Politischen. Frankfurt a. M.: Campus.

Matveev, Julia 2007. »Hannah Arendt on Action and Exile«, in Naharaim. Zeitschrift fiir
deutsch-jiidische Literatur und Kulturgeschichte 1,2, S.298-318.

Markell, Patchen 2011. »Arendt’s Work: On the Architecture of >The Human Condition««,
in College Literature 38, 1, S. 15-44.

Meyer, Thomas 2018. »Nachwort: Hannah Arendt oder die Revolution des Denkens«, in
Hannah Arendt: Die Freibeit, frei zu sein, S. 45-61. Minchen: dtv.

Nagel, Thomas 1992. Der Blick von nirgendwo. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Nordmann, Ingeborg 1994. Hannah Arendt. Frankfurt a. M.: Campus.

Rebentisch, Juliane 2022. Der Streit um Pluralitit. Auseinandersetzungen mit Hannah
Arendt. Berlin: Suhrkamp.

Rieger-Ladisch, Markus 2020. Bildungstheorien zur Einfiihrung. Hamburg: Junius Verlag.

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

230 Tobias Albrecht

Robaszkiewicz, Maria 2017. Ubungen im politischen Denken. Hannah Arendts Schriften als
Einleitung der politischen Praxis. Wiesbaden: Springer VS.

Schildt, Axel 2020. Medien-Intellektuelle in der Bundesrepublik. Gottingen: Wallstein.

Shklar, Judith 2020. Uber Hannah Arendt. Berlin. Matthes & Seitz.

Sollner, Alfons 2018. »Der Essay als Form politischen Denkens. Die Anfinge von Hannah
Arendt und Theodor W. Adorno nach dem Zweiten Weltkrieg«, in Alfons Sollner: Poli-
tical Scholar. Zur Intellektuellengeschichte des 20. Jabrhunderts, S.203-221. Hamburg:
Europiische Verlagsgesellschaft.

StrafSenberger, Grit 2020. Hannah Arendt zur Einfiibrung. Hamburg: Junius Verlag.

Schulze Wessel, Julia 2006. Ideologie der Sachlichkeit. Hannah Arendts politische Theorie
des Antisemitismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ucnik, Lenka 2021. »Hannah Arendt’s Action and Contemplation: Two Sides of the Same
Coin«, in Journal of Social Philosophy 5, 1, S. 76-92.

Vollrath, Ernst 1992. »Handeln und Urteilen. Zur Problematik von Hannah Arendts Lektiire
von Kants Kritik der Urteilskraft unter einer politischen Perspektive«, in Filosofski Vest-
nik 2, S.183-203.

WeiSpflug, Maike 2013. »Es gibt keine zeitlose Wahrheit. Hannah Arendt. Eine Neubewer-
tung«, in The Germans 4, S. 62-69.

WeiSpflug, Maike 2014. »Erzihlen und Urteilen. Narrative politische Theorie nach Hannah
Arendt«, in Narrative Formen der Politik, hrsg. v. Hofmann, Wilhelm; Renner, Judith;
Teich, Katja, S. 209-225. Wiesbaden: Springer VS.

WeifSpflug, Maike 2019. Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken. Berlin: Matthes &
Seitz.

Yar, Majid 2000. »From Actor to Spectator. Hannah Arendt’s »Two Theories< of Political
Judgement«, in Philosophy and Social Criticism 26, S. 1-27

Young-Bruehl, Elisabeth 2004. Hannah Arendt. For Love of the World. 2. Auflage. New
Haven: Yale University Press.

Zerilli, Linda 2005. »Vorwort«, in Oliver Marchart: Neu beginnen. Hannah Arendt, die
Revolution und die Globalisierung, S. 7-12. Wien: Turia+Kant.

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

Die Urteilskraft der Paria 231

Zusammenfassung: Die jiingste Arendt-Forschung betont mit Nachdruck, dass Arendt
jeglichen Bruch zwischen Teilnehmer- und Beobachterperspektive kategorisch abgelehnt
habe. Der vorliegende Beitrag erinnert demgegeniiber an diejenigen Momente in ihrem
Denken, an denen sie eine AufSenperspektive durchaus affirmiert und/oder selbst bean-
sprucht hat. Fur das Denken — als der Tatigkeit der Theoretikerin — ist ein Mindestmaf$
an Abstand zur Praxis sogar konstitutiv, den es zugleich auch bendétigt, um seine Aufgabe
zu erfiillen. Denn fur Arendt befahigt erst dieser Abstand die Theorie zu ihren Urteilen
uber die Praxis.

Stichworte: Hannah Arendt, Immanuel Kant, Standpunkt, Paria, Urteilskraft, Theorie
und Praxis, Methode der politischen Theorie, 6ffentliche Intellektuelle

The Judgment of the Pariah. The Perspective of the Theorist (in) Hannah
Arendt

Summary: Recent Arendt scholarship emphatically stresses that Arendt categorically
rejected any distinction between the perspectives of participants and observers. This
article, however, recalls those moments in her thought in which she affirmed and/or even
claimed an outside perspective for herself. For thinking — as the activity of the theorist —
a certain distance from practice is even constitutive, which it also needs in order to fulfill
its task. For Arendt, only this distance enables theory to make judgments about practice.

Keywords: Hannah Arendt, Immanuel Kant, viewpoint, pariah, judgment, theory and
practice, methodology of political theory, public intellectual

Autor

Tobias Albrecht

Universitat Miinster

Institut fiir Politikwissenschaft
Scharnhorststr. 100

48151 Minster

Deutschland
tobias.albrecht@uni-muenster.de

Leviathan, 51.Jg., 2/2023

.73.216:11, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

