
POSITIONEN UND DEBATTEN

Tobias Albrecht

Die Urteilskraft der Paria

Zum Standpunkt der Theoretikerin (bei) Hannah Arendt1

Einleitung

Obwohl die Arendt-Forschung seit mittlerweile 30 Jahren boomt,2 sind 
Auseinandersetzungen mit der Methode ihres Denkens erst verhältnismäßig 
spät auf die Agenda gesetzt worden.3 Das mag einer der Gründe dafür sein, 
dass die Frage, »wie sie zu ihren Urteilen und Behauptungen kommt«,4 

immer noch nicht abschließend geklärt ist.5 Insbesondere »wo die Autorin 
steht«, das heißt, »von welchem Ort aus […] sie urteilt«,6 ist in Arendts 
Fall immer noch etwas umstrittener, als es bei vielen anderen ähnlich gut 
erforschten Denker*innen der Fall ist.

Zu ihren Lebzeiten wurde Arendt häufiger vorgeworfen, eine Art Außen­
perspektive auf die von ihr kritisierten gesellschaftlichen Ereignisse zu bean­
spruchen. Ihre meinungsstarken und selbstbewusst vorgetragenen Eingriffe 
als öffentliche Intellektuelle seien aus der Perspektive eines »Blick[s] von 

1.

 
1 Ich danke meinen Münsteraner Studierenden, die im Sommersemester 2022 über (Politische) 

Urteilskraft: Kant und Arendt mit mir diskutiert haben. Für wertvolle Verbesserungsvorschläge 
zu früheren Versionen dieses Beitrags danke ich Regina Schidel und den anonymen Gutach­
ter*innen. Eva Deitert gilt Dank für die umsichtige Lektüre des Manuskripts.

2 Arendts Denken ist ein so beliebtes Thema von Qualifikationsarbeiten und Fachveröffentlichun­
gen, dass Linda Zerilli mal von einer regelrechten »Arendtindustrie« (Zerilli 2005, S. 7) gespro­
chen hat. Die Anzahl der Bücher und Aufsätze, die verschiedene Aspekte ihres Denkens beleuch­
ten, dürfte ohne Übertreibung in die Tausende gehen. Interpretationen ihres Werks bilden die 
Grundlage von wissenschaftlichen Karrieren, es werden Forschungsgelder in ihrem Namen bean­
tragt, und seit 2018 erscheint eine zweisprachige Kritische Gesamtausgabe ihrer Schriften.

3 Wolfgang Heuer und Stefanie Rosenmüller (2022, S. XII) zählen »die Erforschung der Methode 
des Arendtʼschen Denkens« auch in der gerade erschienenen Neuauflage des Arendt-Handbuchs 
noch zu den wenigen verbliebenen »Desiderata«. Jedoch ist hier in den vergangenen Jahren viel 
grundlegende Forschung geleistet worden (vgl. zum Beispiel Hyvönen 2014; Hyvönen 2021; 
Knott 2017; Loidolt 2018 a; Loidolt 2020; Robaszkiewicz 2017; Weißpflug 2014; Weißpflug 
2019).

4 König 2022, S. 464; Hervorhebung T.A.
5 Eine zusätzliche Schwierigkeit dürfte in dieser Methode selbst liegen. So hat die Rezeption lange 

gebraucht, um »das scheinbar unsystematische Vorgehen Arendts als ihre bewusst eingesetzte 
Methode zu verstehen« (Schulze Wessel 2006, S. 37). Dass sich Arendt selbst kaum zu methodi­
schen Fragen geäußert hat, hat die Auseinandersetzung zusätzlich erschwert.

6 König 2022, S. 464.

Leviathan, 51. Jg., 2/2023, S. 206 – 231, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-2-206

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


nirgendwo«7 gewonnen, so ließe sich die Kritik zusammenfassen. Arendt 
spreche mit »olympische[r] Autorität«, warf ihr beispielsweise Ralph Ellison 
nach ihrem Kommentar zu den Ereignissen in Little Rock vor.8 Und im Rah­
men der Eichmann-Kontroverse wurde von ganz verschiedenen Seiten der 
Vorwurf vorgebracht, dass es Arendt »an einem festen Boden mangele«.9 

Heute ist Arendt zwar eine wesentlich weniger polarisierende Autorin und 
der Blick auf ihr Denken trotz der blinden Flecken und interpretatorischen 
Schwierigkeiten, die es manchmal bereitet, insgesamt eher wohlwollend.10 

Doch hält sich auch heute noch vereinzelt das Bild einer Theoretikerin, 
die »von oben« auf die Gesellschaft herabblickt und »ohne Geländer«11 

urteilt, zum Beispiel wenn Arendt – nun freilich in affirmativer Absicht 
– mit der Figur einer »freischwebenden Intellektuellen«12 assoziiert wird. 
Diese Ansicht ist nicht völlig aus der Luft gegriffen. So hat Arendt selbst 
immer wieder betont, dass sie gänzlich unabhängig denke und nur für sich 
selbst spreche.13

Auf der anderen Seite steht diese Interpretation in Spannung zur ausführ­
lichen Kritik an der Idee eines wie auch immer gearteten archimedischen 
Punktes, die Arendt in der Vita Activa übt.14 Es ist daher vielleicht nicht 
überraschend, dass viele jüngere Arbeiten zur Methodenfrage bei Arendt 
mittlerweile eine beinah gegensätzliche Ansicht stark machen. So betont 
beispielsweise Jürgen Förster mit Nachdruck, dass Arendt jegliche »privi­
 

7 Nagel 1992.
8 Ellison, zitiert nach Rebentisch 2022, S. 90. Ob Ellison damit in diesem spezifischen Fall einen 

validen Punkt gehabt haben mag – wofür einiges spricht (vgl. dazu jüngst Rebentisch 2022, 
S. 77–95, oder Knott 2022) –, kann an dieser Stelle zunächst ausgeklammert werden.

9 König 2022, S. 464. So kritisierte der Literaturwissenschaftler (und ehemalige SS-Mann) Hans 
Egon Holthuber die von Arendt beanspruchte Unabhängigkeit und mahnte an, dass die Theore­
tikerin ein »konkretes politisches Substrat unter den Füßen« brauche (Holthuber, zitiert nach 
ebd.). Auch Gershom Scholems Vorwurf der mangelnden Loyalität gegenüber dem jüdischen 
Volk kann – freilich von einer ganz anderen Warte kommend – ähnlich verstanden werden. Für 
einen hervorragenden Überblick über die zeitgenössischen Reaktionen auf und die Debatte um 
das Eichmann-Buch vgl. das ausführliche neue Nachwort von Helmut König in der von 
Thomas Meyer herausgegebenen Studienausgabe von Arendts Schriften.

10 Vgl. Fußnote 2.
11 Arendt 2012 [1954], S. 37.
12 Zum Beispiel bei Auer 2012, S. 230; oder Meyer 2018, S. 53. Insbesondere die (Selbst-)Stilisie­

rung Arendts, sie denke vollkommen »ohne Geländer«, wird, wie ich im Verlauf dieses Aufsat­
zes noch genauer zeigen werde, in der Sekundärliteratur gerne übernommen.

13 So zum Beispiel in ihrer Entgegnung auf Scholems Kritik an ihrer Meinung in Bezug auf Eich­
mann (vgl. Fußnote 9): »Was Sie dabei verwirrt, ist, daß meine Argumente und meine Denk­
weise nicht vorgesehen sind. Oder mit anderen Worten, daß ich unabhängig bin. Und damit 
meine ich einerseits, daß ich keiner Organisation angehöre und immer nur im eigenen Namen 
spreche; und andererseits, daß es darauf ankommt, selbst zu denken, und daß, was immer Sie 
gegen die Resultate einzuwenden haben, Sie selbige nicht verstehen werden, wenn Ihnen nicht 
klar ist, daß sie die meinigen sind und niemandes sonst.« (Arendt 2013 [1963], S. 37).

14 Arendt 2020 [1958], S. 366–380.

Die Urteilskraft der Paria 207

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


legierte Beobachterposition«15 kategorisch abgelehnt habe. Ganz ähnlich 
schreibt Maike Weißpflug ausdrücklich, dass die Theoretikerin (bei) Arendt 
»über keinen privilegierten Standort« verfüge, »von dem aus die Welt 
erschlossen werden kann«.16 Im Gegenteil habe sich Arendt doch immer 
wieder und »häufig mit scharfer Zunge«17 gerade gegen jene »Zweige […] 
der Gesellschaftswissenschaften« gewendet, »deren Sinn und Ziel die Ent­
larvung ist«.18 Förster und Weißpflug grenzen Arendt damit beide von der 
marxistischen Ideologiekritik ab. Das von Marx und Engels in Die deut­
sche Ideologie entwickelte Kritikverständnis sei aus Arendtʼscher Perspek­
tive gerade deshalb problematisch, weil die Gesellschaftskritik hier für sich 
beanspruche, etwas »sehen« zu können, was den beteiligten und verstrick­
ten (und daher in ihrem »falschen Bewusstsein« gefangenen) Gesellschafts­
mitgliedern verborgen bleibt.19

Auch Sophie Loidolt, die in den vergangenen Jahren in wichtigen Interpre­
tationen wiederholt dafür plädiert hat, Arendt als Phänomenologin ernst 
zu nehmen,20 betont, dass diese auf keinen Fall mit einer »Dritte-Person-
Perspektive«21 assoziiert werden dürfe. Vielmehr impliziere Arendts phäno­
menologische Methode eine Sichtweise, »die nicht ›von außen‹ oder ›von 
oben‹ auf die Vielzahl der Menschen blickt […], sondern von innen, aus 
der Erfahrungs- und Interaktionsperspektive heraus […]«.22 Und Wolfgang 
Heuer, der der Frage nach »Arendts Standort«23 jüngst einen eigenen Auf­
satz gewidmet hat, geht davon aus, dass sie stets nur aus der (Binnen-)Per­

 
15 Förster 2016, S. 449.
16 Weißpflug 2014, S. 211; Hervorhebung T.A.
17 Weißpflug 2019, S. 105.
18 Zum Beispiel Arendt 2020 [1963], S. 13.
19 Tatsächlich hat sich Arendt an mehreren Stellen gegen dieses Kritikverständnis gewendet. So 

kritisiert sie Marx ausdrücklich für seine »Weigerung, das ernst zu nehmen, was jede Epoche 
›von sich selbst sagt und sich einbildet‹« (Arendt 2012 [1953], S. 313). Es ist allerdings fraglich, 
ob je eine Sozialtheorie ganz frei von »entlarvenden« Tendenzen sein kann. Und so finden sich 
solche durchaus auch bei Arendt selbst. In der Einleitung zu Über die Revolution beispielsweise 
kritisiert sie zwar zunächst eben jene »Zweige […] der Gesellschaftswissenschaften, deren Sinn 
und Ziel die Entlarvung ist« (Arendt 2020 [1963], S. 13). Doch einige Seiten weiter will sie in 
der Debatte um Kommunismus und Antikommunismus »beiden Seiten […] einen geheimen 
Vorbehalt nachweisen« und erklärt, was diese doch »in Wirklichkeit« und »in Wahrheit« (ebd., 
S. 16) meinen. Später bemerkt sie auch mit Bezug auf die Ideen der amerikanischen Gründervä­
ter, man könne »niemals sicher sein, ob solche Worte im Ernst gemeint oder konventionell 
dahingesagt sind« (ebd., S. 210 f.). Daher beschäftigt sich Arendt mehr als einmal in dem Buch 
mit der Frage, was »[i]n Wahrheit« (ebd., S. 288) gemeint war oder was eine bestimmte Formu­
lierung unter der Oberfläche »verrät« (ebd., S. 191).

20 Loidolt 2018 a; Loidolt 2020.
21 Loidolt 2018 b, S. 5.
22 Ebd.
23 Heuer 2020.

208 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


spektive der »kritisch urteilende[n] Bürgerin«24 gesprochen habe. Dies weist 
Arendt für Heuer gar »als Nichtakademikerin und Nichtintellektuelle«25 

aus. Damit meint er ausdrücklich nicht nur, dass sie »keine Philosophin 
herkömmlicher Art«26 war, sondern er empfindet es auch als »mehr als 
unpassend, Arendt als public intellectual zu bezeichnen«.27 Selbst wenn 
ihre öffentlichen Interventionen zumeist die Form von Aufsätzen oder gar 
Büchern gehabt haben mögen, schrieb Arendt diese Heuer zufolge »nicht als 
Intellektuelle, sondern als citizen, als Bürgerin«,28 die immer »mehr an der 
Welt als an politischer Theorie interessiert«29 gewesen sei.

So unterschiedlich die hier versammelten neueren Interpretationen in Vor­
gehen und Anliegen sein mögen, sie alle eint, dass sie wichtige Korrekturen 
gegenüber denjenigen (eher älteren) Lesarten darstellen, die die Tendenz 
hatten, Arendt eine Version dessen zu unterstellen, was Donna Haraway 
mal als den »god trick of seeing everything from nowhere«30 bezeichnet hat. 
Allerdings habe ich den Verdacht, dass sie in ihrem Eifer etwas über das Ziel 
hinausschießen, wenn sie Arendt im Umkehrschluss jeglichen »Bruch mit 
der Teilnehmerperspektive«31 kategorisch absprechen. Vielmehr, so möchte 
ich im Folgenden plausibel machen, erachtete Arendt eine Außenperspek­
tive auf die von ihr kritisierte politische und gesellschaftliche Praxis durch­
aus für notwendig; auch wenn diese gebrochen und durch den Bezug auf 
die Welt immer wieder eingeholt wird. Eine Außenperspektive zumal, die 
gerade durch die Beschäftigung mit der Theorie – also durch den Abstand 
zur Praxis, den die vita contemplativa verschafft – hergestellt wird.

Der vorliegende Aufsatz möchte vor allem zeigen, dass und inwiefern das 
der Fall ist. Hierzu werde ich an diejenigen Momente in Arendts Denken 
erinnern, in denen sie eine solche Außen- oder Beobachterinnenperspektive 
affirmiert und/oder selbst beansprucht hat. Im ersten Schritt werde ich 
den Blick auf die Figur des »bewussten Parias« werfen, die Arendt vor 
dem Hintergrund ihrer eigenen Flucht- und Exilerfahrung als »verborgene 
Tradition« aus der jüdischen Assimilationsgeschichte entwickelt. Es geht 
mir vor allem darum, zu zeigen, dass Arendt in der Außenseiterrolle, die 
dem Paria zunächst von den Umständen aufgezwungen wird, (potenziell) 
auch einen Vorteil sieht. In einem zweiten Schritt werde ich an die in der 

 
24 Ebd., S. 121.
25 Ebd., S. 105.
26 Ebd., S. 119.
27 Ebd., S. 120 f.
28 Ebd., S. 121.
29 Ebd., S. 109.
30 Haraway 1988, S. 581. Zur Abgrenzung Arendts von dieser Figur vgl. Weißpflug 2014, S. 212.
31 Förster 2016, S. 449.

Die Urteilskraft der Paria 209

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Forschung eigentlich wohlbekannte Tatsache erinnern, dass Arendt über 
die Position der Paria nicht nur schriftlich reflektiert, sondern diese auch 
selbst verkörpert hat. Ich gehe über die existierende Literaturlage jedoch 
insofern hinaus, als ich zeigen werde, dass sie das nicht nur, wie bereits oft 
herausgestellt wurde, als politisch intervenierende öffentliche Intellektuelle 
tat, sondern den Standpunkt der Paria auch für ihre Arbeit als Theoretikerin 
beanspruchte. Arendt, so meine ich, kann das vor allem deshalb plausibel 
tun, weil sie eine klare Trennung zwischen Theorie und Praxis vornimmt. 
Für das Denken, als der Tätigkeit der Theoretikerin, ist ein Mindestmaß an 
Abstand zur Praxis konstitutiv, den es zugleich auch benötigt, um seine Auf­
gabe zu erfüllen. Denn für Arendt befähigt erst dieser Abstand die Theorie 
zu ihren Urteilen über die Praxis.

Hierbei geht es mir keinesfalls um eine Zurückweisung, sondern ledig­
lich um eine Korrektur der oben angeführten neueren Lesarten. Denn dass 
Arendt in und durch ihre(r) Praxis als Theoretikerin eine Beobachterinnen­
perspektive einnahm, heißt tatsächlich nicht, dass sie eine »Vogelperspek­
tive«32 für sich beanspruchte. In einem dritten Schritt werde ich das deutlich 
machen, indem ich zum einen zeige, dass Arendt nicht ganz so freischwe­
bend oder »geländerlos« denkt, wie es von vielen Interpretationen und auch 
Arendt selbst zuweilen suggeriert wird. Zum anderen bleibt auch Arendts 
theoretisches Nachdenken stets auf die politische Praxis bezogen; in dieser 
Hinsicht haben die neueren Lesarten vollkommen recht. Ja, Arendts politi­
sche Theorie kann sogar als ein einziges Plädoyer dafür gelesen werden, 
»selbst die Zurückgezogenheit der geistigen Tätigkeiten in einem welthaften 
und weltzugewandten Sinne aufzufassen«.33 Mit anderen Worten: Arendt 
steht weder für eine reine Innen- noch für eine reine Außenperspektive. Viel­
mehr nimmt sie eine Position ein, die zwischen Teilnahme und Beobachtung 
changiert.34

Das vorrangige Ziel dieses Aufsatzes ist es, dies herauszustellen, damit 
eine Korrektur an der aktuellen Arendt-Interpretation vorzunehmen und 

 
32 Loidolt 2018 b, S. 5.
33 Kurbacher 2018, S. XXXIX. In ihrer Einleitung zu Arendts Der Liebesbegriff bei Augustin 

scheint Frauke Kurbacher in dieser Frage eine ganz ähnliche Intuition zu haben wie ich.
34 Maike Weißpflug sieht das, wenn sie von einem »reflexiven Verweisungszusammenhang von 

Beobachter- und Akteursperspektive« in Arendts politischer Theorie spricht, will darin aber 
ausdrücklich »keinen ›epistemologischen Bruch‹« (Weißpflug 2014, S. 211; Hervorhebung T.A.) 
erkennen. In ihrer umfangreichen Studie Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die 
Zirkulation des Politischen hat Stefania Maffeis zudem in ähnlicher Manier die »hybride Zwi­
schenlage« (Maffeis 2018, S. 84; Hervorhebung im Original) herausgestellt, die Arendt zwi­
schen akademischer Philosophie und der Position einer »kritischen Bürgerin« eingenommen 
habe. Auch wenn ich mit dieser Interpretation im Großen und Ganzen einverstanden bin, werde 
ich argumentieren, dass Arendts »hybride Lage« tatsächlich noch etwas akkurater als ein Chan­
gieren (im Sinne eines wechselnden Modus der Weltzuwendung) beschrieben werden kann.

210 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


so zu einem angemesseneren Verständnis ihres Denkens beizutragen. Mein 
Vorschlag hat aber auch darüber hinaus einen systematischen Wert. Denn er 
macht Arendt, wie zum Abschluss noch angedeutet werden soll, zugleich 
anschlussfähig an neuere Debatten über den Standpunkt der Theoretiker*in, 
wie sie (zum Beispiel im Umfeld der kritischen Theorie) aktuell wieder 
geführt werden.

Die Perspektive der »bewussten Paria«

Dass Arendts Sympathie für Außenperspektiven in der jüngsten Rezeption 
immer weniger Beachtung findet, ist verwunderlich, steht doch die intensive 
Auseinandersetzung mit einer Außen(seiter)position am Anfang ihrer politi­
schen Philosophie. So beginnt Arendt vor dem Hintergrund ihrer eigenen 
Flucht- und Exilerfahrung über die Figur des »bewussten Parias« nachzu­
denken. An der Pariafigur, die Arendt aus der jüdischen Assimilationsge­
schichte gewinnt, interessiert sie besonders, dass hier eine Außenseiterstel­
lung, die den Betroffenen zunächst aufgezwungen wird, angenommen und 
in einen Vorteil umgemünzt wird. Denn aus dem »Paria-Dasein« kann im 
besten Fall nicht nur politisches Selbstbewusstsein erwachsen, sondern die 
Position »außerhalb der Gesellschaft«35 geht auch mit epistemischen Vor­
teilen wie einer größeren Distanz und der daraus resultierenden Fähigkeit 
zum unabhängigeren Urteilen einher. Die Entwicklung dieser Figur, die für 
Arendt Zeit ihres Schaffens eine »Schlüsselkategorie des unabhängigen Den­
kens«36 bleiben sollte, soll hier zunächst etwas ausführlicher rekonstruiert 
werden.

Arendt, die 1906 in eine Familie assimilierter Königsberger Jüdinnen und 
Juden hineingeboren wurde, floh 1933 nach ihrer Verhaftung durch die 
Gestapo »über die grüne Grenze«37 aus Deutschland. Sie lebte sieben Jahre 
als Staatenlose im Pariser Exil, bevor sie nach dem Überfall der Deutschen 
auf Polen ein zweites Mal verhaftet wurde; dieses Mal nicht, weil sie Jüdin, 
sondern weil sie Deutsche war. Als »feindliche Ausländerin« wurde sie 
im Mai 1940 zusammen mit anderen Frauen ins südfranzösische Internie­
rungslager nach Gurs gebracht. Sie konnte aus diesem noch im selben Jahr 
wieder fliehen und entging so nur knapp der Übergabe des Lagers an die 
Deutschen.38 Arendts Fluchtroute führte sie über die Pyrenäen und nach 
Lissabon. Im Mai 1941 gelang ihr von dort zusammen mit Heinrich Blücher 
schließlich die Ausreise in die USA. Ihre Mutter folgte den beiden wenige 

2.

 
35 Arendt 2019 [1944], S. 51.
36 Nordmann 1994, S. 15.
37 Arendt 2013 [1964], S. 52.
38 Young-Bruehl 2004, S. 153 ff.

Die Urteilskraft der Paria 211

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Wochen später nach, und die drei begannen eine zunächst unsichere Flücht­
lingsexistenz in New York. Vor diesem Hintergrund dachte Arendt schon 
früh über Fragen politischer und gesellschaftlicher Zugehörigkeit nach. Am 
Ende dieses Nachdenkens steht die Figur des bewussten Parias.

Die Sekundärliteratur nimmt bisweilen geradezu emphatisch auf die Paria-
Figur Bezug.39 Doch ist diese durchaus ambivalent. »Paria« – ohne den 
Zusatz »bewusst« – meint zunächst einmal nichts anderes als Außensei­
ter*in. Der Ausdruck kommt aus dem indischen Kastensystem und bedeu­
tet frei übersetzt »jemand, der keiner Kaste angehört«. Arendt nutzt den 
Begriff, um die Position der Jüdinnen und Juden in Europa seit der Aufklä­
rung zu beschreiben. Denn trotz der seit dieser Zeit fortschreitenden Eman­
zipation blieben diese in den europäischen Mehrheitsgesellschaften Außen­
seiter*innen, die nie ganz akzeptiert wurden. Auch »[i]n den 150 Jahren, in 
denen Juden wirklich inmitten und nicht nur in der Nachbarschaft europäi­
scher Völker lebten, haben sie stets mit politischem Elend für gesellschaft­
lichen Glanz und mit gesellschaftlicher Verachtung für politische Erfolge 
gezahlt«, heißt es in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft.40 Laut 
Arendt sind während dieser kollektiven Erfahrung des Außenseitertums 
zwei soziale Typen entstanden: zum einen die Parvenüs, die versuchen, in 
der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft aufzugehen und den eigenen Wur­
zeln trotzdem nie richtig entkommen.41 Glauben wir Arendts Einschätzung, 
dann kommen Parvenüs in der Realität wesentlich häufiger vor. Sie träumen 
»nie von einer Änderung schlechter Zustände, sondern von einem Personal­
wechsel zu ihren Gunsten«.42 Das Gegenstück dazu bilden nach Arendt 

 
39 Vgl. Shklar 2020, S. 79 ff.
40 Arendt 2011 [1951], S. 141.
41 Im Aufsatz »Wir Flüchtlinge« wird diese Figur von einem Mitflüchtling mit dem Namen Cohn 

verkörpert. Besagter Herr Cohn, erklärt uns Arendt, fand 1933 »Zuflucht in Prag und wurde 
umgehend ein überzeugter tschechischer Patriot – ein so treu ergebener tschechischer Patriot, 
wie er vorher ein deutscher gewesen war. Die Zeit verging, und ungefähr 1937 begann die 
tschechische Regierung, die schon einigem Druck der Nazis ausgesetzt war, damit, die jüdischen 
Flüchtlinge auszuweisen, ohne auf die Tatsache, daß sich die Flüchtlinge als künftige tschechi­
sche Staatsbürger fühlten, Rücksicht zu nehmen. Unser Herr Cohn ging daraufhin nach Wien; 
um sich dort anzupassen, war ein eindeutiger österreichischer Patriotismus erforderlich. Der 
deutsche Einmarsch zwang Herrn Cohn, auch dieses Land zu verlassen. Er kam in Paris zu 
einem ungünstigen Zeitpunkt an und erhielt niemals eine reguläre Aufenthaltsgenehmigung. Da 
er es im Wunschdenken bereits zu großer Geschicklichkeit gebracht hatte, lehnte er es ab, bloße 
Verwaltungsmaßnahmen ernst zu nehmen, denn er war davon überzeugt, er werde sein künfti­
ges Leben in Frankreich verbringen. Deshalb bereitete er seine Anpassung an die französische 
Nation dadurch vor, daß er sich mit ›unserem‹ Vorfahren Vercingetorix identifizierte« (Arendt 
2016 [1943], S. 27 f.). Arendt sieht es schließlich als zwecklos an, sich weiter über die Aben­
teuer von Herrn Cohn auszulassen. Denn »[s]olange sich Herr Cohn nicht entscheiden kann, 
das zu sein, was er tatsächlich ist, nämlich ein Jude, kann keiner all die verrückten Verwandlun­
gen voraussagen, die er noch durchmachen muß« (ebd., S. 28).

42 Arendt 2016 [1957], S. 211.

212 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


zum anderen die Parias, die die eigene Außenseiterrolle nicht verdrängen, 
sondern bewusst annehmen.

Die Figur der Paria wird von Arendt das erste Mal in ihrer sogenannten 
Rahel-Biographie erläutert. Rahel Varnhagen – Lebensgeschichte einer deut­
schen Jüdin aus der Romantik wurde von Arendt 1929 begonnen, aber 
erst 1938 im Pariser Exil fertiggestellt. Oberflächlich betrachtet legt Arendt 
mit dem Buch genau das vor, was sie im Untertitel ankündigt: Sie erzählt 
die »Lebensgeschichte« Rahel Varnhagens, die 1771 als Rahel Levin in 
Berlin geboren wurde. Als jüdische Frau – »nicht reich, nicht gebildet und 
nicht schön«43 – ist sie »eigentlich ohne Waffen, den großen Kampf um 
Anerkanntsein in der Gesellschaft, um soziale Existenz, um ein Stückchen 
Glück, um Sicherheit und bürgerliche Situation zu unternehmen«.44 Den­
noch gelingt es Rahel, in ihrem Berliner Salon zumindest für eine kurze Zeit 
eine der diversesten und talentiertesten Gruppen der preußischen Gesell­
schaft zu versammeln.

Unter der Oberfläche dieser Biographie erzählt das Buch aber noch eine 
zweite Geschichte, eine, für die Rahels Leben eher »Vehikel«45 denn Gegen­
stand ist. Diese Geschichte handelt vom jüdischen Kampf um Anerkennung. 
Im Vorwort schreibt Arendt dazu: »Ich hatte niemals die Absicht, ein Buch 
über die Rahel zu schreiben, über ihre Persönlichkeit, die man psycholo­
gisch und in Kategorien, die der Autor von außen mitbringt, so oder anders 
interpretieren und verstehen kann.«46 Eher handelt es sich um den Versuch, 
die Ambivalenz der jüdischen Assimilation im 19. Jahrhundert am Beispiel 
einer Person herauszustellen. Was Arendt nach eigener Aussage interessiert, 
ist »Rahels Lebensgeschichte so nachzuerzählen, wie sie selbst sie hätte 
erzählen können«,47 und das meint hier: als die Geschichte einer Parvenü, 
die zur Paria wird.48

In elf von 13 Kapiteln kämpft Rahel mit ihrer »Infamie der Geburt«.49 

Sie kämpft um Anerkennung durch Anpassung. Sie heiratet einen Nichtju­
den, lässt sich taufen und ändert ihren Namen. Sie wird deutsche Patriotin 
und pflegt während der Befreiungskriege Verwundete. Folgen wir Arendts 

 
43 Ebd., S. 20.
44 Ebd.
45 Bernstein 1996, S. 19.
46 Arendt 2016 [1957], S. 12.
47 Ebd.
48 Ob diese Interpretation auch Rahels eigenem Selbstverständnis entspricht, sei hier dahingestellt. 

Es besteht der Verdacht, dass »die Judenfrage« für Rahel vielleicht nicht so zentral war, wie uns 
Arendt glauben machen will. In den Worten Richard Bernsteins (1996, S. 29): »Arendt does not 
really ›narrate the story of Rahel’s life as she herself might have told it‹, but rather as Arendt 
thinks she should have told it.«

49 Arendt 2016 [1957], S. 24.

Die Urteilskraft der Paria 213

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Darstellung, dann lässt Rahel also weniges unversucht. Aber: »Aus dem 
Judentum kommt man nicht heraus.«50 Soll heißen: »Als Jüdin geboren zu 
sein, das mag für Rahel nur auf längst Vergangenes hindeuten, mag im 
Denken ganz und gar ausgelöscht sein; als Vorurteil in den Köpfen andere[r] 
wird es eben doch zur leidigsten Gegenwart.«51 Und so wird Rahels Kampf 
gegen ihre jüdische Herkunft zu einem Kampf gegen sich selbst: »Sich selbst 
muss sie den Konsens verweigern, sich selbst, die Benachteiligte, verleugnen, 
verändern, umlügen.«52 Assimilation, so will uns Arendt hier mitteilen, 
bedeutet immer auch, die eigene Identität auszulöschen. Das kann so weit 
gehen, dass man sich noch den Antisemitismus der Mehrheitsgesellschaft 
einverleibt. Die Jüdinnen und Juden assimilierten sich, so Arendt, an die 
»Emanzipationstheorien der Aufklärung«, damit aber »gestehen [sie] mit 
Begeisterung ihre eigene Minderwertigkeit zu«.53

Erst als sie diesen Weg schon fast zu Ende gegangen ist, realisiert Rahel, 
dass er eigentlich nicht gangbar ist.54 Und so wird sie am Ende ihres Lebens 
doch noch zur Paria. Von dieser Wandlung erzählen die letzten beiden Kapi­
tel, die Arendt nachträglich im Exil hinzugefügt hat. Was ihr die meiste 
Zeit ihres Lebens »die größte Schmach, das herbste Leid und Unglück 
war, eine Jüdin geboren zu sein«, das möchte Rahel auf ihrem Sterbebett 
»um keinen Preis […] jetzt missen«.55 Ja, eigentlich habe sie schon immer 
geahnt, so zumindest Arendts Interpretation, dass der Paria »mehr Wirk­
lichkeit besitzt als der Parvenu, der, ein Scheindasein zu führen verurteilt, 
von allen Gegenständen einer nicht für ihn eingerichteten Welt nur wie im 
Maskeradenspiel Besitz ergreift«.56 Ganz zum Schluss des Buches berichtet 
Arendt dann von einer Unterhaltung, die Rahel kurz vor ihrem Tod 1821 
mit Heinrich Heine hatte. Dieser verspricht ihr »›für die Sache der Juden 
und ihrer bürgerlichen Gleichstellung enthusiastisch‹ zu sein«,57 woraufhin 
Rahel ihren Frieden findet: »Sie hinterläßt einen Erben, dem sie viel zu 
vermachen hat, die Geschichte eines Bankrotts und ein rebellisches Herz.«58 

Wer möchte, kann hierin ein etwas erzwungenes Ende bildungsbürgerlicher 
Prätention sehen. Der zu dem Zeitpunkt 23-jährige Heine spielt – von der 
Begegnung abgesehen – nämlich ansonsten keine größere Rolle in Rahels 
 
50 »Aus dem Judentum kommt man nicht heraus« ist der Titel des letzten, 1938 in Paris hinzuge­

fügten Kapitels.
51 Ebd., S. 23 f.
52 Ebd., S. 26 f.
53 Ebd., S. 22.
54 Vgl. ebd., S. 133–143.
55 Ebd., S. 17.
56 Ebd., S. 235.
57 Ebd., S. 237.
58 Ebd.

214 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Lebensgeschichte. Man kann dieses Ende aber auch als Verweis auf eine 
andere Idee Arendts deuten. Eine Idee, der zufolge die jüdischen Parias eine 
»verborgene Tradition« darstellen.

Um diese Spur weiterzuverfolgen, muss man sich Arendts Essay The 
Jew as Pariah: A Hidden Tradition zuwenden. Der Text, der sechs Jahre 
nach dem Verfassen der eben zitierten Zeilen entstand, beginnt seinerseits 
mit der Beschreibung Heines. Blieb Rahels Pariatum noch recht diffus, so 
stellen Heinrich Heine, Charlie Chaplin, Franz Kafka und Bernard Lazare 
für Arendt hier »vier geradezu idealtypische Paria-Figuren«59 dar. Jeder in 
diesem Quartett lebt »sein« Pariatum auf ganz eigene Weise. Besonders 
Lazares Variante sollte für Arendt wichtig werden. Hatten Heine, Chaplin 
und Kafka ihr Paria-Dasein in der einen oder anderen Art und Weise im 
Bereich der Literatur oder der darstellenden Kunst entwickelt,60 so stellt 
Lazare einen genuin politischen Paria dar. Nach Arendt war es der franzö­
sische Journalist, »der im Frankreich der Dreyfus-Zeit Gelegenheit fand, 
die Pariaqualität als spezifisch für die Existenz des jüdischen Volkes zu 
entdecken«.61 Lazare »entdeckte« die »Pariaqualität« dabei in zweifacher 
Hinsicht. Zum einen hat er sie selbst verkörpert: Lazare, der sich öffentlich 
für die Unschuld des Hauptmanns Dreyfus aussprach, ist ein bewusster 
Paria. Zum anderen hat er sie auf begrifflicher Ebene – als eine politiktheo­
retische Terminologie – eingeführt. Durch die Verwendung des Begriffs des 
»bewussten Parias« sei es Lazare gelungen, »aus der Grundtatsache der 
politischen Existenz des Volkes [der Jüdinnen und Juden; T.A.] eine neue 
politische Kategorie zu machen«.62

Die Vorzüge dieser »neuen politischen Kategorie« erwachsen direkt aus 
der Außenseiterstellung der Parias. Denn den bewussten Paria zeichnet aus, 
dass er die Unmöglichkeit der Assimilation nicht bedauert, sondern die 
Außenseiterrolle, die ihm von der Gesellschaft ohnehin aufgezwungen wird, 
annimmt, ausdrücklich vertritt und darin sogar einen Vorteil zu erkennen 
beginnt. Die Distanz zur Gesellschaft wird in der Folge nicht nur als Ver­
wehrung begriffen (die sie zweifelsohne ist), sondern auch als »großes Privi­
leg«.63 Denn dass der Paria »außerhalb der Gesellschaft steht und gewohnt 
ist, ein von ihr unkontrolliertes Leben zu führen«,64 ermöglicht ihm zugleich 

 
59 Weißpflug 2019, S. 47.
60 Eine aufschlussreiche Rekonstruktion der vier Idealtypen findet sich in ebd., S. 47–61.
61 Arendt 2019 [1944], S. 71.
62 Ebd., S. 73.
63 Arendt 2012 [1959], S. 24.
64 Arendt 2019 [1944], S. 75.

Die Urteilskraft der Paria 215

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


einen »sorglosen«65 oder »unbelastet[eren]«66 Blick auf ebendiese. Anders 
gewendet: Dass er in der Gesellschaft, in der er lebt, »nie eigentlich zu 
Hause ist«,67 befähigt ihn auch zur kritischen Distanz (zum Beispiel zu über­
kommenen Traditionen und hegemonialem Denken, zur vorherrschenden 
Kultur oder, wie im Fall von Lazares Verteidigung des Hauptmanns Drey­
fus, zu unhinterfragten Mehrheitsmeinungen) und erlaubt dadurch ein 
unabhängigeres Urteil und eine größere Vorurteilslosigkeit als aus der unge­
brochenen Teilnehmerperspektive.

Sich dieser Stellung bewusst zu werden kann sogar zu größerem Selbstbe­
wusstsein – bis hin zu einem Gefühl der »Überlegenheit«68 – führen. Die 
(wörtlich und sprichwörtlich zugleich zu verstehende) Abgehobenheit des 
Parias ist daher immer nur »zu rechtfertigen, solange die Wirklichkeit nicht 
ignoriert wird, sondern als das, wovor man flieht, in der ständigen Prä­
senz gehalten wird«,69 wie Arendt in ihrer Auseinandersetzung mit Lessing 
schreibt, den sie, obwohl nichtjüdisch, ausdrücklich in die Gemeinschaft 
der Parias aufnimmt. Wo dies aber gelingt, da kann sich der Paria der 
Welt mit einer Art »unverstellten Aufmerksamkeit« zuwenden. Es ist gerade 
sein Abstand, so das nur scheinbar paradoxe Argument, aus der seine – 
wohlgemerkt stets prekäre – »eigenwillige Realitätsnähe« folgt.70

Die Theoretikerin als Paria oder vom »Vorteil, auf etwas von außen zu 
sehen«

Arendt ist der Figur des bewussten Parias aber nicht nur in ihren Schriften 
nachgegangen und hat über diese nachgedacht, sondern sie hat sie auch 
selbst verkörpert. Wie Lazare war auch Arendt eine bewusste Paria. Als 
politisch engagierte Intellektuelle hat sie diese Haltung bei zahlreichen Gele­
genheiten unter Beweis gestellt: Die Kontroverse um Eichmann in Jerusa­
lem, während der sie zum »rebel among her own people«71 wurde, ist 

3.

 
65 Ebd., S. 67.
66 Arendt 2012 [1959], S. 24.
67 Arendt 2019 [1944], S. 71.
68 Shklar 2020, S. 81.
69 Arendt 2012 [1959], S. 34. Ich werde im letzten Abschnitt dieses Textes ausführlicher darauf 

zurückkommen, dass Arendt diesem Imperativ in ihrer Rolle als Theorie-Paria auch selbst 
gefolgt ist.

70 Paradox scheint diese zunächst, weil es gerade ein Abstand ist, der diese Nähe ermöglicht: 
»Alle Parias, die Arendt zur verborgenen Tradition zählt, zeichnen sich durch eine eigenwillige 
Realitätsnähe aus, durch die […] erkämpfte individuelle Fähigkeit, sich in Distanz zur Realität 
zu begeben, die trennt und zugleich dazu befähigt, sich in einer unverstellten Aufmerksamkeit 
ihr zuzuwenden« (Nordmann 1994, S. 22).

71 Feldmann 2007, S. xliv.

216 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


nur ein besonders prominentes Beispiel dafür.72 Arendt praktizierte stets 
ein »politiktheoretisches Problemdenken«,73 das heißt, ihre Theoriebildung 
ging meistens von konkreten politischen Ereignissen aus, kommentierte 
diese und griff in ihre Deutung ein – nicht selten mit Positionen, die jenseits 
der vorherrschenden Mehrheitsmeinung lagen. Das gilt für einen Text wie 
200 Jahre Amerikanische Revolution, in dem sie mit der Nixon-Administra­
tion ins Gericht geht, ebenso wie für den als direkte Reaktion auf die Pen­
tagon-Papiere geschriebenen Aufsatz »Die Lüge in der Politik«. Einer ihrer 
heute bekanntesten Texte, Macht und Gewalt, geht auf Arendts Auseinan­
dersetzung mit den international aufkommenden Studierendenbewegungen 
der 1960er Jahre zurück. Und selbst Arendts größter Irrtum, ihr Kommen­
tar zu Little Rock, kann, wenn man ihm überhaupt etwas abgewinnen 
möchte, sinnvoll nur als – gleichwohl fehlgeleitetes – Exempel für »eine 
Haltung der Kritik und des freien Urteilens«74 verstanden werden.

Die Tatsache, dass Arendt selbst eine bewusste Paria war, ist in der 
Sekundärliteratur schon oft (und ausführlicher, als es hier getan werden 
kann) herausgestellt worden.75 Vor diesem Hintergrund ist es umso erstaun­
licher, dass der spezifischen Perspektive, die damit einhergeht, in der Regel 
wesentlich weniger Beachtung geschenkt wird.76 Dabei hat Arendt diese 
bei verschiedenen Gelegenheiten selbst immer wieder herausgestellt. So zum 
Beispiel auf der ersten zu ihren Ehren veranstalteten Konferenz »Diskussion 
mit Freunden und Kollegen in Toronto« (1972). Hier überträgt sie die 
vorteilhaften Außenseiterqualitäten der Paria-Figur ganz ausdrücklich auch 
auf ihre eigene Position als Theoretikerin. Auf die Frage ihres kanadischen 
Kollegen Crawford McPherson nach dem Verhältnis von Denken und Han­
deln antwortet Arendt vielsagend, »wenn es um die Politik ging«, habe 
sie »diesen Vorteil, auf etwas von außen zu sehen«, gerade weil sie »von 
Natur aus kein Handlungsmensch« sei.77 Gerade weil sie eigentlich aus dem 
»Geschäft des Denkens«78 kommt, so die Behauptung hier, kann sie zu 
neuen Einsichten in der Sphäre des Politischen kommen. Genau wie es dem 

 
72 Dass Arendt auch gegenüber jüdischen Meinungen in Opposition ging, ist ihrer Paria-Idee 

gemäß nur folgerichtig. Denn der bewusste Paria führt immer einen »Doppelkampf« (Knott 
2022, S. 58). Er rebelliert sowohl gegen die Mehrheitsgesellschaft als auch gegen die jüdischen 
Parvenüs.

73 Straßenberger 2020, S. 13.
74 Weißpflug 2013, S. 66.
75 Vgl. zum Beispiel Heller 1995, S. 18; Shklar 2020, S. 79–113; oder Young-Bruehl 2004, S. 85–92.
76 Für eine Ausnahme siehe jüngst Knott (2022, S. 63): »Arendts Rede war die Rede einer politi­

schen Paria […], deren Denken daraus lebte, dass sie nicht in die inneren Loyalitäten und 
Abhängigkeiten ihrer Ankunftsgesellschaft verstrickt war.«

77 Arendt 2013 [1972], S. 79.
78 Ebd.

Die Urteilskraft der Paria 217

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Paria vom Rand der Gesellschaft aus möglich ist, Missstände zu sehen, die 
den vollständig in sie integrierten (und damit eben auch: in sie verstrickten) 
Gesellschaftsmitgliedern versperrt bleiben, wird hier von Arendt auch die 
»randständige Position«, die die Theorie gegenüber der Praxis einnimmt, 
»als epistemologische Chance«79 begriffen.

Interessant an dieser Antwort ist aber nicht nur, dass »der epistemologische 
Bruch mit der Akteursperspektive«80 hier gerade als Chance begriffen wird, 
sondern auch, dass die spezifische Aktivität der Theoretikerin, das Denken, 
hier als eigenständige Tätigkeitsweise vorgestellt wird. Für Arendt hängen 
diese beiden Dinge, die ich selbst nur der übersichtlicheren Darstellung halber 
trenne, eng miteinander zusammen. Denn sie reklamiert hier nicht nur, dass 
ihr persönlich – gleichsam als durch kontingente biographische Umstände 
»Begünstigte«, die sich »in der Jugend weder für Geschichte noch für Politik 
interessiert«81  hat  –  eine  Außenperspektive  auf  das  Handeln  zukommt. 
Sondern die  Behauptung ist  vielmehr,  dass  jede  theorieschaffende  Person 
zumindest während der Tätigkeit des Theoretisierens eine Außenperspektive 
auf die Praxis einnimmt und dieser Außenperspektive zugleich auch bedarf.

Zur Begründung betont Arendt an dieser Stelle zunächst, »dass Denken 
und Handeln nicht dasselbe sind«.82 Im Einklang mit ihrer topologisieren­
den Vorgehensweise83 bestimmt sie das Denken vielmehr als eigene »Tätig­
keitsweise«, die von der des Handelns abzugrenzen sei. Das Denken habe 
einen eigenen Wert und Sinn und weise eine distinkte Handlungslogik auf, 
die »in der Natur der Sache selbst«84 liege oder dieser »entspricht«.85 Als 
McPherson, der sich von Arendts strikter Trennung von Theorie und Praxis 
irritiert zeigt, noch einmal nachfragt, führt sie daher erläuternd aus:

»Sie wissen, dass bei all den modernen Philosophen irgendwo in ihrem Werk 
ein ziemlich apologetischer Satz steht, der lautet: Denken ist auch handeln. Oh 
nein, das ist es eben nicht! Dies zu behaupten ist ziemlich unehrlich. Ich meine, 
wir sollten den Tatsachen ins Gesicht sehen: Es ist nicht dasselbe! Im Gegenteil. 
Ich muss weitgehend aufs Teilnehmen, auf das Eingehen von Verpflichtungen 
verzichten.«86

 
79 Rieger-Ladisch 2020, S. 110.
80 Förster 2016, S. 451.
81 Arendt 2013 [1963], S. 31.
82 Arendt 2013 [1972], S. 76. Und sie schiebt mit Nachdruck hinterher: »Und an dieser Unter­

scheidung muss festgehalten werden – im Namen der Ehrlichkeit, wenn schon in keinem ande­
ren.« (Ebd.)

83 Arendts Neigung zum Topologisieren ist in der Sekundärliteratur oft herausgestellt worden. 
Eine besonders empfehlenswerte Darstellung findet sich bei Markell 2011.

84 Arendt 2020 [1958], S. 112.
85 Ebd., S. 23.
86 Arendt 2013 [1972], S. 76.

218 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Denn nur wenn die Theoretikerin aufs Teilnehmen verzichtet, so nimmt 
Arendt an, kann sie das Geschehen gut überblicken. Solange sie involviert 
bleibt, ist das hingegen nicht möglich. Es sind »diejenigen, die zuschauen 
[…], die das Wesentliche mitbekommen«, wie Arendt in Anlehnung an eine 
»dem Pythagoras zugeschriebene Geschichte über die Menschen, die zu den 
olympischen Spielen gehen«, sagt.87

Dies ist für Arendt nicht nur eine rhetorische, im Gespräch zugespitzte 
These. Vielmehr greift sie das Argument in ihrem Spätwerk wieder auf.88 

Sowohl im ersten mit Das Denken überschriebenen Band ihres Werkes Vom 
Leben des Geistes als auch im nicht mehr vollendeten dritten Teil Das 
Urteilen wird diese Idee in der exakt gleichen Metaphorik wieder angeführt. 
Auch hier wird von Arendt jeweils der »Vorteil« herausgestellt, »den der 
Zuschauer hat […], daß er das Spiel als ein Ganzes sieht, während der 
Akteur nur seine Rolle kennt oder, wenn er aus der Perspektive des Han­
delns urteilen soll, nur den Teil des Ganzen, der ihn betrifft«.89 Laut Ernst 
Vollraths zwar in kritischer Absicht formulierter, doch treffender Zusam­
menfassung spricht Arendt hier »das Vermögen des Urteilens nicht dem 
Handelnden, sondern dem Zuschauer, also dem Theoretiker zu. Nur der 
Zuschauer, beziehungsweise die Zuschauer vermögen den Sinn des Ganzen 
zu überblicken und einzusehen, weil und sofern sie nicht als Agenten in das 
Spiel verwickelt sind.«90

Der zumindest vorübergehende Rückzug aus dem Handeln ist für Arendt 
sogar eine Grundvorausetzung – eine sine qua non – für das Denken. 
Denn im Gegensatz zum Handeln, das sich immer nur »zwischen Menschen 
abspielt«,91 benötigt das Denken eine gewisse Form von Zurückgezogen­
heit, ja Einsamkeit: »Ich glaube wirklich, dass Sie nur ›im Konzert‹, in 
Gemeinschaft mit anderen handeln können, und ich glaube wirklich, dass 

 
87 Die ganze Stelle lautet: »Es gibt eine alte, dem Pythagoras zugeschriebene Geschichte über 

die Menschen, die zu den olympischen Spielen gehen. Und Pythagoras sagt: Die einen gehen 
dorthin als Wettkämpfer, andere, um ihrem Gewerbe nachzugehen, und die Besten [sic!] sitzen 
dort in Olympia, im Amphitheater, um zuzuschauen. Das heißt, daß letztlich diejenigen, die 
zuschauen, das Wesentliche mitbekommen.« (Ebd.)

88 In der Antwort auf MacPherson erklärt Arendt bereits, sie »versuche derzeit, darüber zu schrei­
ben« (ebd., S. 78), und kündigt »einen zweiten Band« (ebd., S. 79) der Vita activa an.

89 Arendt 2020, S. 107.
90 Vollrath 1992, S. 195 f. Vollrath gehört zu einer Reihe von Leser*innen, die glauben, dass 

Arendt eigentlich »›two theories‹ of political judgment« (Yar 2000) vorgelegt habe. In ihren frü­
hen Schriften sei sie demnach eher an der Akteurs-, in ihren späteren eher an der Beobachter­
perspektive interessiert. An meinem Versuch, Arendts Vorliebe für Außenperspektiven bis zur 
Paria-Figur zurückzudatieren, sollte deutlich werden, dass ich es hingegen für treffender halte, 
Arendts frühere, stärker auf politisches Handeln abstellende Theorie und ihr stärker am Den­
ken und der Urteilskraft interessiertes Spätwerk als »two sides of the same coin« (Ucnik 2021) 
zu sehen.

91 Arendt 2020 [1958], S. 24.

Die Urteilskraft der Paria 219

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Sie nur allein, mit sich selbst denken können.«92 Solange Menschen tätig 
sind, sei es politisch oder auf andere Weise, können sie nicht nachdenken.93

Das Argument hier ist philosophisch zunächst einmal gar nicht besonders 
anspruchsvoll und deckt sich mit unserer Alltagserfahrung. Die Behauptung 
ist lediglich, dass ich, während ich mit Anderen oder Anderem beschäftigt 
bin, nicht in Ruhe nachdenken kann. Das Denken erfordert eine »Unter­
brechung aller anderen Tätigkeiten«,94 weil ich nur im Stillen in mich hin­
einhorchen kann. Nur in der Ruhe ist das stumme Gespräch »zwischen 
mir und mir selbst«95 möglich, als das sich Arendt – Sokrates und Platon 
folgend – den Denkprozess vorstellt.96 In einer philosophisch etwas ambitio­
nierteren Variante dieses Arguments geht sie sogar noch einen Schritt weiter 
und bringt diese Intuition mit der Kantischen Idee der »Einbildungskraft« 
oder dem »Vermögen der Repräsentation«97 in Verbindung. Demnach ist es 
für die Möglichkeit guten Urteilens vorteilhaft, »nicht direkt affiziert«98 zu 
sein und sich den zu beurteilenden (abwesenden) Gegenstand mithilfe der 
Einbildungskraft nur in der Vorstellung zu vergegenwärtigen. Nur so könne 
der Gegenstand, wie Arendt es mit Kant formuliert, mit »uninteressiertem 
Wohlgefallen« betrachtet und unter der »Bedingung der Unparteilichkeit« 
beurteilt werden.99

Außenperspektive und Theoriearbeit bedingen sich für Arendt dabei 
gegenseitig. Nicht nur erfordert das Denken einen Rückzug aus dem Han­
 
92 Arendt 2013 [1972], S. 77.
93 Vgl. auch Arendt 2012 [1971 b], S. 133.
94 Ebd., S. 143.
95 Ebd., S. 151.
96 Arendt, die sich gerne alltäglicher Redewendungen bediente, weil sie davon ausging, dass 

kollektive menschliche Erfahrungen in diesen gleichsam sedimentiert mitüberliefert würden, 
hat das einmal auf die folgende Formel gebracht: »Es gibt im Englischen einen idiomatischen 
Ausdruck: ›stop and think‹ – halt an und denk nach. Kein Mensch kann nachdenken, ohne 
anzuhalten.« (Arendt 2007 [1964])

97 Arendt 2020, S. 122.
98 Ebd., S. 107.
99 Ebd. Auch diese im Rückzug ausgeführten Tätigkeiten des Denkens und Urteilens bleiben in 

zweierlei Hinsicht auf Andere bezogen. Zum einen bedarf der Denkprozess selbst der Perspekti­
ven der Anderen, die, wenn auch nur als geistig vergegenwärtigte, immer mitgedacht werden 
müssen. Ein und derselbe Gegenstand muss im Denken von möglichst vielen unterschiedlichen 
Standpunkten aus betrachtet werden, um das eigene Urteil – auch hier schließt Arendt an Kant 
an – durch diese »erweiterte Denkungsart« wachsen zu lassen und von unserem festgefahrenen 
und eingeschränkten eigenen Meinen zu »befreien« (ebd., S. 113). Zum anderen muss das 
Ergebnis dieses Denkprozesses den (dieses Mal: realen) Anderen am Ende auch wieder kommu­
nizierbar sein. Denn ob die Befreiung von unseren eigenen nur »subjektiven Privatbedingun­
gen« (Kant 2014 [1790], S. 225) gelungen ist, können wir immer erst sehen, wenn wir unser 
Urteil Anderen »ansinnen« (ebd., S. 223). Die Theoretikerin muss um Zustimmung zu ihrem 
Urteil aber nur deswegen überhaupt werben, weil sie eben keine philosophische (und schon gar 
keine verbindliche) Wahrheit verkündet, sondern politische (und das heißt stets vorläufige und 
potenziell fehlbare) Urteile.

220 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


deln, sondern umgekehrt gilt auch, dass das Denken selbst alle anderen 
Tätigkeiten unterbricht. Das Denken stellt die von ihm benötigte Außenper­
spektive auf die Praxis also auch selbst her. Das ist ein wichtiger Unter­
schied zur Position der Paria: Im Fall der Theoretikerin ist die Außenstel­
lung selbstgewählt und, wichtiger noch, temporär begrenzt. Sie ist kein 
Dauerzustand, die der Theoretikerin qua ihrer gesellschaftlichen Stellung 
zukommt, sondern eine Perspektive, die sie während der »Denktätigkeit«100 

einnimmt. Denn

»das Hauptmerkmal des Denkens ist, daß es alles Tun unterbricht – alle 
gewöhnlichen Tätigkeiten, gleichgültig um welche es sich jeweils handeln mag. 
Was immer die Fallstricke der Zwei-Welten-Theorie gewesen sein mögen, sie 
sind aus genuinen Erfahrungen hervorgegangen. Denn es stimmt, daß wir in 
dem Augenblick, in dem wir über etwas, ganz gleich was es ist, nachzudenken 
beginnen, alles andere anhalten.«101

Denken mit wechselnden Geländern

Trotz ihres Beharrens darauf, dass das Denken nur in Distanz zum Handeln 
möglich ist, nimmt Arendt aber auch keine freischwebende Vogelperspektive 
ein, wie es die frühe Kritik teilweise unterstellte. Denn weder verläuft ihr 
Denken, wie ich in diesem Abschnitt noch zeigen möchte, völlig freischwe­
bend, noch ist ihre Außenperspektive vollständig von der Welt entkoppelt.

Eine von Arendts wenigen methodologischen Selbstauskünften besteht 
in der recht schwammigen Formulierung, sie betreibe ein »Denken ohne 
Geländer«.102 Die Rezeption hat diese Metapher gerne aufgenommen.103 

Anders als durch das Zitieren der schillernden Phrase suggeriert wird, 
schwebt aber auch Arendts Denken nicht im luftleeren Raum; insoweit 
haben die eingangs besprochenen jüngeren Arendt-Interpretationen voll­
kommen recht. Es ist daher auch irreführend, sie mit Figuren wie Karl 
Mannheims »freischwebendem Intellektuellen« oder Max Webers »Paria-
Intellektualismus« gleichzusetzen,104 auf dessen Begriff des »Paria-Volkes« 
Arendt in Die verborgene Tradition gleichwohl lose Bezug nimmt.105 Eher 
ist die Theorie-Paria Arendt »an outsider and yet never completely an 
outsider«.106 Diese changierende Position kann sie aber nur deshalb ein­

4.

 
100 Arendt 2012 [1971 b], S. 136.
101 Ebd., S. 133.
102 Arendt 2012 [1954], S. 37.
103 So zum Beispiel Frauke Kurbacher (2018, S. XLII), für die Arendts Denken »per se nur ein 

›Denken ohne Geländer‹ sein kann«.
104 Zur Abgrenzung von Arendts und Webers Figuren siehe Weißpflug 2019, S. 40.
105 Arendt 2019 [1944], S. 65.
106 Matveev 2007, S. 316.

Die Urteilskraft der Paria 221

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


nehmen, weil sie sich eben doch einiger »Geländer« bedient.107 Arendts 
Auswahl und Kombination von Autor*innen mag ungewöhnlich sein, doch 
hat sie einen (übrigens über die Jahre relativ stabilen) eigenen Kanon an 
Referenzen, die ihr als (wechselnde) Geländer dienen. Eine ähnliche Ansicht 
scheint auch Ron H. Feldmann zu haben. In seiner Einleitung zu Arendts 
Jewish Writings hat er die Frage, wo sie als Theoretikerin steht, wie folgt 
beantwortet:

»Als Paria ist ihr Werk durch die dialektische Spannung zwischen [...] ihrer 
modernen jüdischen Erfahrung einerseits und ihrer europäischen [...] Erfahrung 
in der Moderne andererseits gekennzeichnet. Daraus entsteht eine besondere 
Perspektive sowohl auf jüdische als auch auf europäische Angelegenheiten [...]. 
Weder ausschließlich innerhalb noch außerhalb ihres jüdischen oder europä­
ischen Erbes stehend, nutzt Hannah Arendt beide als Plattform, von der aus 
sie kritische Einsichten in die jeweils andere Seite gewinnt. Auf der einen 
Seite steht sie bewusst außerhalb der jüdischen Tradition und unterzieht die 
Erfahrung der Juden in der modernen Welt einer kritischen Betrachtung aus 
Sicht einer in den europäischen Klassikern verwurzelten deutschen Philosophin 
[...]. Auf der anderen Seite nutzt Arendt ihre Erfahrung als Jüdin und ihre 
Perspektive als bewusste Paria, die außerhalb des Mainstreams der westlichen 
Gesellschaft steht, um diese Gesellschaft zu analysieren und zu verstehen.«108

Und Arendt nutzt nicht immer nur diese beiden Geländer oder, wie Feld­
mann es nennt, Plattformen: Sie schaut nicht nur von der jüdischen Warte 
auf die deutsche Philosophie und umgekehrt. Vielmehr liegt diese changie­
rende oder oszillierende Denkhaltung ihrem Umgang mit sämtlichen Tradi­
tionen, Texten und Ideen zugrunde. So kann Arendts häufiger Bezug auf 
die Antike als Versuch gedeutet werden, eine Außenperspektive auf die zeit­
genössische Gesellschaft herzustellen: »Gerade weil sie so ganz anders ist 
als die modernen Gesellschaften, soll die Beschäftigung mit der griechischen 
Polis den ›Modernen‹ dabei helfen, die Verhältnisse ihrer eigenen Zeit ver­
mittels des Kontrasts zur Antike neu zu betrachten.«109 Und so erklärt sich 
zumindest teilweise auch ihre manchmal auf den ersten Blick etwas unge­
wöhnlich anmutende Kombination von Theoriereferenzen. Arendt bringt in 
ihren Texten bekanntermaßen »auch Menschen [zusammen], die im realen 
Leben möglicherweise nie miteinander gesprochen haben, nie miteinander 
hätten sprechen wollen oder können«.110 Und sie tut auch dies, so meine 
Vermutung hier, gerade weil diese so verschieden sind. Weil sie so verschie­

 
107 Diesen Punkt macht auch Forst 2011, S. 196.
108 Feldmann 2007, S. xliv; Übersetzung T.A.
109 Rebentisch 2022, S. 51.
110 Knott 2017, S. 106.

222 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


den sind, können sie ihr als Geländer dienen, von denen aus die jeweils 
andere Position aus einer neuen Perspektive betrachtet werden kann.111

Es gilt meinen Vorschlag noch in einer zweiten Hinsicht zu qualifizieren. 
Nicht nur »schwebt« Arendts Denken nicht frei in der Luft, sondern ebenso 
ist die von ihr präferierte Außenperspektive nicht vollständig von der Welt 
entkoppelt. So sollte ihr Insistieren auf einer Trennung von Denken und 
Handeln tatsächlich nicht als Plädoyer für einen Rückzug ins reine Denken 
oder eine Rückkehr in die akademische Philosophie verstanden werden, aus 
der Arendt auch dem eigenen Selbstverständnis nach entstammte.112 Gegen­
über denjenigen, die sie mit Kant »›gewerbsmäßige‹ Denker«113 nannte, 
sollte sie zeitlebens skeptisch bleiben. Vielmehr schwebte Arendt ein Denken 
vor, das »der Welt auch dann noch verpflichtet bleibt, wenn man [wie die 
Paria; T.A.] aus ihr verjagt ist oder sich [wie die Theoretikerin; T.A.] aus ihr 
zurückgezogen hat«.114

Arendt hatte schon in ihrer Auseinandersetzung mit der Paria-Figur 
betont, dass das »Vorrecht« der Paria »oft teuer genug bezahlt«115 wird. 
Zum einen, weil die Paria-Existenz, wie ich zu Beginn des Textes gezeigt 
hatte, nicht auf einer freiwilligen Entscheidung beruht und mit einer Lei­
denserfahrung einhergeht. Zum anderen und an dieser Stelle noch wichtiger, 
weil die Außenseiterstellung des Parias auch von der ständigen Gefahr eines 
»radikale[n] Weltverlusts« begleitet wird. Ein solcher Weltverlust birgt das 
Risiko, die stets prekäre »Menschlichkeit«, welche die Parias eigentlich für 
sich reklamieren können, »zu einer Phrase oder einem Phantom werden 
zu lassen«.116 Der im ersten Teil dieses Textes beschriebene Idealfall des 
gesteigerten Realitätssinns ist nämlich auch deshalb eine »verborgene« Tra­
dition, weil er historisch in den allermeisten Fällen nicht eingetreten ist. 
Viel häufiger folgt aus dem Paria-Dasein im Gegenteil »eine so furchtbare 
Verkümmerung aller Organe, mit denen wir der Welt zugewandt sind – von 
dem Gemeinsinn oder gesunden Menschenverstand angefangen, mit dem 
wir uns in einer gemeinsamen Welt orientieren […], dass man in extremen 
 
111 Dies stellt auch Grit Straßenberger (2020, S. 12; Hervorhebung T.A.) heraus, wenn sie 

schreibt: »Ungewöhnlich ist indes nicht allein die Auswahl der Referenzautoren, sondern auch 
die Art und Weise, wie Arendt sie miteinander ins Gespräch bringt. So werden etwa der 
Begründer der abendländischen Politikwissenschaft Aristoteles, der umstrittene Florentiner 
Fürstenberater Niccolò Machiavelli und der französische Sozialwissenschaftler Alexis de Toc­
queville zu ideengeschichtlichen Referenzen für ein um Freiheit zentriertes politisches Hand­
lungskonzept, während Sören Kierkegaard, Karl Marx und Friedrich Nietzsche als ›Wegweiser 
zu einer Vergangenheit‹ vorgestellt werden, ›die ihre Autorität verloren hat‹.«

112 Vgl. Hill 2021, S. 33–49.
113 Arendt 2012 [1971 b], S. 136.
114 Arendt 2012 [1959], S. 34.
115 Ebd., S. 23.
116 Ebd., S. 34.

Die Urteilskraft der Paria 223

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Fällen, in denen das Pariatum über Jahrhunderte angedauert hat, von wirk­
licher Weltlosigkeit sprechen kann«.117

Und der Gefahr der Weltlosigkeit setzt sich auch die Theoretikerin 
potenziell immer aus, das hat die Geschichte der Philosophie für Arendt 
gezeigt. Auch die besondere Perspektive der Theoretikerin kann daher nur 
gerechtfertigt werden, solange die Welt »in der ständigen Präsenz gehalten 
wird«.118 Das wird sie bei Arendt in zweierlei Weise: Zum einen darf der 
»Rückzug aus dem Handeln auf das Denken«119 stets nur ein vorübergehen­
der sein, er darf also stets nur im und für den Moment des Nachdenkens 
erfolgen. Zum anderen muss der Blick der Theoretikerin dabei auf die Welt 
gerichtet bleiben, muss das Denken auch in seiner »Zurückgezogenheit«120 

auf die Welt bezogen bleiben.
Ich denke sogar, dass Arendt genau dies im Fernsehgespräch mit Günther 

Gaus zum Ausdruck bringen wollte, als sie darauf insistierte, sie »gehöre 
nicht in den Kreis der Philosophen«.121 Häufig wird diese Aussage gerade 
als Beleg für Arendts absolute Teilnehmerinnenperspektive herangezogen. 
Dies unterschlägt jedoch den zweiten Teil ihrer Aussage; nämlich dass ihr 
»Beruf« die »politische Theorie«122 sei. Der vorliegende Beitrag kann als 
Plädoyer dafür gelesen werden, auch den zweiten Teil des Satzes ernst zu 
nehmen.

Anders als die philosophische Tradition lehnt Arendt die Gültigkeit 
abschließender Wahrheiten für den Raum menschlichen Zusammenlebens 
zwar ab und ist stattdessen vor allem an Pluralität und Politik interessiert. 
Aber sie interessiert sich dafür eben aus der Perspektive der Theoretikerin: 
Ja, Arendt war eine »streitbare« öffentliche Intellektuelle, die sich oft zu 
politischen Entwicklungen und zum Tagesgeschehen äußerte und auf diese 
Weise auch politisch eingriff. Aber es fällt doch auf, dass diese Eingriffe 
nicht, wie es damals gar nicht unüblich war, durch Auftritte im Radio 
oder in Fernseh-Talkshows, sondern fast ausschließlich in Textform erfolg­
ten.123 Und diese eingreifenden Texte sind (wie zum Beispiel im Fall von 
200 Jahre Amerikanische Revolution oder Macht und Gewalt) Theorietexte 
oder (wie im Fall von Eichmann in Jerusalem oder Little Rock) zumindest 
durch Theorie informierte Texte. Theoretische Texte, die Arendt deshalb 

 
117 Ebd., S. 23.
118 Ebd., S. 34.
119 Ebd., S. 18.
120 Kurbacher 2018, S. XXXIX.
121 Arendt 2013 [1964], S. 46.
122 Ebd.
123 Grundsätzlich zur Praxis »Medien-Intellektueller« zwischen Kriegsende und den späten 

1960er Jahren vgl. Schildt 2020.

224 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


verfassen konnte, weil sie sich in ihrer Rolle als Theoretikerin zumindest 
für den Moment des Nachdenkens aus dem Handeln zurückgezogen hatte, 
das Gedachte aufschrieb124 und gerade aus diesem Abstand die eine oder 
andere neue Einsicht beizusteuern können glaubte. Umgekehrt sind auch 
ihre umfangreichen theoretischen Bücher, wie die Vita activa oder Über 
die Revolution, indirekter verfahrende und grundsätzlicher angelegte Ein­
griffe, in denen es Arendt zwar nicht um den Kommentar eines konkreten 
zeitgenössischen Ereignisses, aber sehr wohl um eine »Kritik dominanter 
Wahrnehmungskategorien«125 und eine grundsätzliche »Neuerzählung des 
Politischen«126 geht. Deswegen kann sie ihr Vorhaben in der Vita activa 
auch als »eine Art Besinnung«127 beschreiben. Es geht ihr um ein Anhalten 
oder Zurücktreten im oben beschriebenen Sinne, um »dem nachzudenken, 
was wir eigentlich tun, wenn wir tätig sind«.128 Den Grenzen dieses Unter­
nehmens in Bezug auf seine praktische Wirkmächtigkeit ist sich Arendt 
dabei durchaus bewusst. Denn »[s]olch eine Besinnung«, schreibt sie, »ver­
bleibt natürlich im Bereich des Denkens und Nachdenkens, und praktisch 
gesprochen vermag sie nichts, als zu weiterer Besinnung anregen«.129 Auch 
als politische Theoretikerin bleibt Arendt daher letztendlich einem »Primat 
der Kritik«130 verhaftet.

Ausblick

Das Anliegen dieses Aufsatzes war eine Intervention in die Arendt-For­
schung. Es ging mir hauptsächlich darum, die jüngst vermehrt aufgekom­
mene These, Arendt lehne jeglichen Bruch mit der Akteurs- oder Teilneh­
mer*innenperspektive kategorisch ab, mit einem Fragezeichen zu versehen. 
Demgegenüber habe ich aufgezeigt, dass Arendt die Außen(seiter)perspek­
tive, die sie schon während ihrer Beschäftigung mit der Paria-Figur zu schät­
zen gelernt hatte, auch für ihre Arbeit als Theoretikerin fruchtbar macht. 
Während die randständige Position der Paria von den äußeren Umständen 

5.

 
124 Auch Denken und Schreiben sind für Arendt »geschiedene Tätigkeiten« (Arendt 2020 [1958], 

S. 124). Während Denken – hierin dem Arbeiten ähnlich – prozesshaft und tendenziell endlos 
ist, erinnert das Schreiben laut der in der Vita activa vorgenommenen Einteilung eher an den 
Prozess des Herstellens. Schreiben dient der »Verdinglichung« (ebd.) des Gedachten: »[U]m 
der Welt den ›Gehalt‹ seiner Gedanken mitzuteilen, muß der Denkende vor allem aufhören zu 
denken und anfangen, sich des bereits Gedachten zu erinnern.« (Ebd.)

125 Straßenberger 2020, S. 54.
126 Ebd., S. 12.
127 Arendt 2020 [1958], S. 19.
128 Ebd., S. 20.
129 Ebd., S. 19.
130 Söllner 2018, S. 207.

Die Urteilskraft der Paria 225

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


aufgezwungen und hier sozusagen nur aus der Not eine Tugend gemacht 
wird, stellt die Theoretikerin ihre Außenperspektive gerade durch die Tätig­
keit des Denkens selbst her. Diese durch den theoretischen Zugang erst 
ermöglichte Außenperspektive steht jedoch auch nicht vollständig außerhalb 
der Gesellschaft, so weit haben die angesprochenen neueren methodologi­
schen Auseinandersetzungen wiederum recht. Zum einen ist der Rückzug 
der Theoretikerin ins Denken immer nur ein vorübergehender, zum anderen 
muss auch das theoretische Denken für Arendt stets auf die politische Welt 
bezogen bleiben.

Das vorrangige Anliegen dieses Aufsatzes war es, diesen Zusammenhang 
aufzuzeigen, um so zu einem differenzierteren Verständnis von Arendts 
Denken beizutragen. Ich denke aber, dass diese Re-Lektüre der Frage, 
wo die Theoretikerin (bei) Hannah Arendt steht, auch systematisch inter­
essant ist. Denn mein Vorschlag macht Arendt anschlussfähig an neuere 
Diskussionen im Feld der kritischen Gesellschaftstheorie und Sozialphiloso­
phie, die die Fragen nach dem »Standpunkt […], von dem aus eine Kri­
tik der gesellschaftlichen Zustände zu formulieren sei«,131 in den vergange­
nen Jahren wieder verstärkt auf die Agenda gesetzt haben. Ja, in groben 
Zügen kann die Debatte um den Standpunkt der Kritikerin innerhalb der 
Sozialphilosophie sogar als analog zum eingangs skizzierten Verlauf der 
Arendt-Rezeption zur gleichen Frage erzählt werden. Die frühe kritische 
Theorie hat die Frage, »von welchem Standpunkt aus die Kritik erfolgt 
und in welchem Verhältnis sie zu ihren Adressaten steht«,132 ebenfalls 
zunächst mit einem »Modell des Bruchs« beantwortet.133 Hierfür ist vor 
allem die in der Einleitung dieses Aufsatzes schon angesprochene klassische 
Variante der Ideologiekritik exemplarisch. In ihr kann die Kritikerin aus 
einer »epistemisch privilegierten Beobachterperspektive«134 problematische 
gesellschaftliche Arrangements erkennen und kritisieren, die aus der in 
die gesellschaftlichen Verhältnisse verstrickten (und ideologisch »verblende­
ten«) Teilnehmer*innenperspektive verborgen bleiben müssen. Die Position 
der Kritik bleibt ausschließlich der »außerhalb der Ideologie stehenden 
Beobachterin«135 vorbehalten. Die Betroffenen, in deren Namen die Kritik 
eigentlich geübt wird, können sie gar nicht einnehmen. Daher ist für die­

 
131 Honneth 2009, S. 9.
132 Celikates 2009, S. 29.
133 Ebd., S. 39. Dieser großen und teilweise fächerübergreifenden Debatte kann ich im Rahmen 

eines Ausblicks nicht annähernd gerecht werden. Ich stütze mich hier, wo es nur darum geht, 
Arendts Anschlussfähigkeit anzudeuten, daher vollständig auf die Darstellung von Robin Celi­
kates (2009).

134 Ebd., S. 20.
135 Ebd., S. 21.

226 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


ses Kritikmodell sogar eine gewisse »Gleichgültigkeit gegenüber der Teilneh­
merperspektive«136 charakteristisch.

Diese paternalistische Sichtweise wird heute allerdings – zumindest in 
dieser starken Form – kaum mehr ernsthaft vertreten. Sie wurde von »inter­
pretativen und pragmatischen Ansätzen«137 abgelöst, die »die Teilnehmer­
perspektive« und »das Selbstverständnis der Akteure und seine Artikulation 
in Selbstdeutungen […] als irreduzibel oder sogar grundlegend«138 ansehen. 
Genau wie ich es den neueren methodologischen Auseinandersetzungen 
zu Arendt vorgeworfen hatte, schießen aber auch diese eigentlich als Kor­
rekturen intendierten Anläufe, die ein kategorisches »Primat der Praxis, 
der Teilnehmerperspektive und des Selbstverständnisses der Akteure«139 

propagieren, dabei über das Ziel hinaus. Denn sie laufen Gefahr, »bloß 
zu duplizieren, was die Akteure sowieso schon sagen und tun«,140 und 
damit der Theorie jegliche (kritische) Rolle oder Funktion abzusprechen, 
wie es beispielsweise auch in Heuers Arendt-Interpretation anklang. Dem­
gegenüber hat sich in den vergangenen Jahren daher zunehmend ein »›post­
pragmatisches‹ Verständnis«141 kritischer Theorie herausgebildet, das um 
einen Mittelweg zwischen rein extern verfahrender und rein intern ver­
fahrender Kritik bemüht ist. So nehmen neuere Formen der Gesellschafts­
kritik Akteurs- oder Teilnehmer*innenperspektiven als »gleichberechtigte 
Dialogpartner«142 ernst und fragen nach ihrer Relevanz »für die Theoriebil­
dung«,143 ohne dem spezifischen Zugang kritischer Theorie in der Folge 
seinen Eigenwert abzusprechen.

Wenn mein Vorschlag, Arendt zu lesen, plausibel ist, wäre ihr Anliegen 
dem durchaus vergleichbar. Auch sie stünde dann für eine Position, die den 
Eigenwert der Theorie betont, Theoriebildung aber immer in einem der Plu­
ralität der Welt zugewandten Sinne betrieben wissen will. Ihre changierende 
Haltung zwischen beiden Positionen stellt zudem eine Erinnerung daran dar, 
dass die Perspektive der Theoretikerin weniger mit ihrer gesellschaftlichen 
Stellung zu tun hat, sondern sich aus einem spezifischen Modus der Weltzu­
wendung ergibt. Es handelt sich, wie Arendt ausdrücklich schreibt, um eine 
»Fähigkeit«, die »jedermann zuerkannt werden«144 muss. So stellt Sokratesʼ 

 
136 Ebd.
137 Ebd., S. 23.
138 Ebd., S. 22.
139 Ebd.
140 Ebd., S. 23.
141 Ebd., S. 36.
142 Ebd.
143 Ebd., S. 35; Hervorhebung T.A.
144 Arendt 2012 [1971 b], S. 135.

Die Urteilskraft der Paria 227

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Denkpraxis auch deshalb ein »Modell« mit exemplarischer Gültigkeit für 
sie dar, weil er »dachte, ohne Philosoph zu werden«, und dabei – pace 
Heuer – »Bürger unter Bürgern«145 blieb.

Literatur

Arendt, Hannah 2007 [1964]. »Hannah Arendt im Gespräch mit Joachim Fest. Eine Rund­
funksendung aus dem Jahr 1964«, in HannahArendt.net. Zeitschrift für politisches 
Denken 1, 3.

Arendt, Hannah 2010 [1963]. Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des 
Bösen. München: Piper.

Arendt, Hannah 2011 [1951]. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, 
Imperialismus, totale Herrschaft. München: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1953]. »Religion und Politik«, in Hannah Arendt: Zwischen Vergan­
genheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken, S. 305–326. München: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1954]. »Tradition und Neuzeit«, in Hannah Arendt: Zwischen Ver­
gangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken, S. 23–35. München: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1959]. »Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren 
Zeiten«, in Hannah Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politi­
schen Denken, S. 11–45. München: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1961]. »Vorwort: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft«, 
in Hannah Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Den­
ken, S. 7–19. München: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1971 a]. »Walter Benjamin«, in Hannah Arendt: Menschen in finste­
ren Zeiten, S. 195–258. München: Piper.

Arendt, Hannah 2012 [1971 b]. »Über den Zusammenhang von Denken und Moral«, in 
Hannah Arendt: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Den­
ken, S. 128–155. München: Piper.

Arendt, Hannah 2013 [1963]. »Brief an Gerhard Scholem«, in Hannah Arendt: Ich will ver­
stehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk, S. 31–38. München: Piper.

Arendt, Hannah 2013 [1964]. »Fernsehgespräch mit Günter Gaus«, in Hannah Arendt: Ich 
will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk, S. 46–72. München: Piper.

Arendt, Hannah 2013 [1972]. »Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto«, in Han­
nah Arendt: Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk, S. 73–115. Mün­
chen: Piper.

Arendt, Hannah 2016 [1943]. Wir Flüchtlinge. Ditzingen: Reclam.
Arendt, Hannah 2016 [1957]. Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin aus 

der Romantik. München: Piper.
Arendt, Hannah 2019 [1944]. »Die verborgene Tradition«, in Hannah Arendt: Sechs Essays. 

Die verbogene Tradition. Kritische Gesamtausgabe, Band 3, S. 64–85. Göttingen: Wall­
stein.

Arendt, Hannah 2020 [1958]. Vita activa oder Vom tätigen Leben. München: Piper.
Arendt, Hannah 2020 [1963]. Über die Revolution. München: Piper.
Arendt, Hannah 2020. Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hrsg. v. Beiner, 

Roland. München: Piper.
Auer, Dirk 2012. »Theorists in Exile. Adorno’s and Arendt’s Reflections on the Place of the 

Intellectual«, in Arendt and Adorno. Political and Philosophical Investigations, hrsg. v. 
Rensmann, Lars; Gandesha, Samir, S. 229–245. Stanford: Stanford University Press.

Bernstein, Richard 1996. Hannah Arendt and the Jewish Question. Cambridge: Polity Press.
Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung und 

kritische Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

 
145 Ebd., S. 137.

228 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Feldmann, Ron H. 2007. »Introduction: The Jew as Pariah: The Case of Hannah Arendt«, in 
Hannah Arendt: The Jewish Writings, S. xli-xxx. New York: Schocken.

Forst, Rainer 2011. Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse. Perspektiven einer kritischen 
Theorie der Politik. Berlin: Suhrkamp.

Förster, Jürgen 2016. »Metakritische Reflexionen des Realismus. Hannah Arendt und das 
Problem der Ideologiekritik«, in Leviathan 44, 3, S. 447–475.

Haraway, Donna 1988. »Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 
Privilege of Partial Perspective«, in Feminist Studies 14, 3, S. 575–599.

Heller, Ágnes 1995. »Eine Frau in finsteren Zeiten«, in Hannah Arendt: »Lebensgeschichte 
einer deutschen Jüdin ...«, hrsg. v. Alte Synagoge, S. 13–22. Essen: Klartext-Verlag.

Heuer, Wolfgang 2020. »Jenseits der akademischen und intellektuellen Welten. Arendts 
Standort«, in Hannah Arendt. Lektüren zur politischen Bildung, hrsg. v. Oeftering, 
Tonio; Meints-Stender, Waltraud; Lange, Dirk, S. 105–123. Wiesbaden: Springer VS.

Heuer, Wolfang; Rosenmüller, Stefanie 2022. »Einleitung«, in Arendt-Handbuch: Leben – 
Werk – Wirkung, hrsg. v. Heuer, Wolfang; Rosenmüller, Stefanie, S. XI-XIV. Stuttgart: 
Metzler.

Honneth, Axel 2009. »Vorwort«, in Robin Celikates: Kritik als soziale Praxis. Gesellschaft­
liche Selbstverständigung und kritische Theorie, S. 9–13. Frankfurt a. M.: Campus.

Hill, Samantha Rose 2021. Critical Lives. Hannah Arendt. London: Reaktion Books.
Hyvönen, Ari-Elmeri 2014. »Tentative Lessons of Experience: Arendt, Essayism, and ›The 

Social‹ Reconsidered«, in Political Theory 42, 5, S. 569–589.
Hyvönen, Ari-Elmeri 2021. »Genealogy of Experiential Frames: Methodological Notes on 

Arendt«, in Genealogy 42, 5, S. 1–14.
Kant, Immanuel 2014 [1790]. Kritik der Urteilskraft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Knott, Marie Luise 2017. Verlernen: Denkwege bei Hannah Arendt. Berlin: Matthes & 

Seitz.
Knott, Marie Luise 2022. 370 Riverside Drive, 730 Riverside Drive. Hannah Arendt und 

Ralph Waldo Ellison. Berlin: Matthes & Seitz.
König, Helmut 2022. »Ein faszinierendes Buch und zählebige Missverständnisse. Hannah 

Arendt über Eichmann, das Verbrechen gegen die Menschheit und die Gerechtigkeit – 
Nachwort«, in Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität 
des Bösen, hrsg. v. Meyer, Thomas, S. 455–552. München: Piper.

Kurbacher, Frauke 2018. »Einleitung«, in Hannah Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin. 
Versuch einer philosophischen Interpretation, hrsg. v. Kurbacher, Frauke, S. VII-XLVI. 
Hamburg: Meiner.

Loidolt, Sophie 2018 a. Phenomenology of Plurality. Hannah Arendt on Political Intersub­
jectivity. New York: Routledge.

Loidolt, Sophie 2018 b. »Hannah Arendts Phänomenologie der Pluralität: Sozialontologi­
sche, politische und ethische Aspekte«, in HannahArendt.net – Zeitschrift für politisches 
Denken 1, 9, S. 1–20.

Loidolt, Sophie 2020. »Sinnräume: Ein phänomenologisches Analyseinstrument, am Beispiel 
von Hannah Arendts Vita activa«, in Deutsche Zeitschrift für Philosophie 68, 2, S. 167–
188.

Maffeis, Stefania 2018. Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die Zirkulationen 
des Politischen. Frankfurt a. M.: Campus.

Matveev, Julia 2007. »Hannah Arendt on Action and Exile«, in Naharaim. Zeitschrift für 
deutsch-jüdische Literatur und Kulturgeschichte 1, 2, S. 298–318.

Markell, Patchen 2011. »Arendt’s Work: On the Architecture of ›The Human Condition‹«, 
in College Literature 38, 1, S. 15–44.

Meyer, Thomas 2018. »Nachwort: Hannah Arendt oder die Revolution des Denkens«, in 
Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein, S. 45–61. München: dtv.

Nagel, Thomas 1992. Der Blick von nirgendwo. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Nordmann, Ingeborg 1994. Hannah Arendt. Frankfurt a. M.: Campus.
Rebentisch, Juliane 2022. Der Streit um Pluralität. Auseinandersetzungen mit Hannah 

Arendt. Berlin: Suhrkamp.
Rieger-Ladisch, Markus 2020. Bildungstheorien zur Einführung. Hamburg: Junius Verlag.

Die Urteilskraft der Paria 229

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Robaszkiewicz, Maria 2017. Übungen im politischen Denken. Hannah Arendts Schriften als 
Einleitung der politischen Praxis. Wiesbaden: Springer VS.

Schildt, Axel 2020. Medien-Intellektuelle in der Bundesrepublik. Göttingen: Wallstein.
Shklar, Judith 2020. Über Hannah Arendt. Berlin. Matthes & Seitz.
Söllner, Alfons 2018. »Der Essay als Form politischen Denkens. Die Anfänge von Hannah 

Arendt und Theodor W. Adorno nach dem Zweiten Weltkrieg«, in Alfons Söllner: Poli­
tical Scholar. Zur Intellektuellengeschichte des 20. Jahrhunderts, S. 203–221. Hamburg: 
Europäische Verlagsgesellschaft.

Straßenberger, Grit 2020. Hannah Arendt zur Einführung. Hamburg: Junius Verlag.
Schulze Wessel, Julia 2006. Ideologie der Sachlichkeit. Hannah Arendts politische Theorie 

des Antisemitismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Ucnik, Lenka 2021. »Hannah Arendt’s Action and Contemplation: Two Sides of the Same 

Coin«, in Journal of Social Philosophy 5, 1, S. 76–92.
Vollrath, Ernst 1992. »Handeln und Urteilen. Zur Problematik von Hannah Arendts Lektüre 

von Kants Kritik der Urteilskraft unter einer politischen Perspektive«, in Filosofski Vest­
nik 2, S. 183–203.

Weißpflug, Maike 2013. »Es gibt keine zeitlose Wahrheit. Hannah Arendt. Eine Neubewer­
tung«, in The Germans 4, S. 62–69.

Weißpflug, Maike 2014. »Erzählen und Urteilen. Narrative politische Theorie nach Hannah 
Arendt«, in Narrative Formen der Politik, hrsg. v. Hofmann, Wilhelm; Renner, Judith; 
Teich, Katja, S. 209–225. Wiesbaden: Springer VS.

Weißpflug, Maike 2019. Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken. Berlin: Matthes & 
Seitz.

Yar, Majid 2000. »From Actor to Spectator. Hannah Arendt’s ›Two Theories‹ of Political 
Judgement«, in Philosophy and Social Criticism 26, S. 1–27

Young-Bruehl, Elisabeth 2004. Hannah Arendt. For Love of the World. 2. Auflage. New 
Haven: Yale University Press.

Zerilli, Linda 2005. »Vorwort«, in Oliver Marchart: Neu beginnen. Hannah Arendt, die 
Revolution und die Globalisierung, S. 7–12. Wien: Turia+Kant.

230 Tobias Albrecht

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206


Zusammenfassung: Die jüngste Arendt-Forschung betont mit Nachdruck, dass Arendt 
jeglichen Bruch zwischen Teilnehmer- und Beobachterperspektive kategorisch abgelehnt 
habe. Der vorliegende Beitrag erinnert demgegenüber an diejenigen Momente in ihrem 
Denken, an denen sie eine Außenperspektive durchaus affirmiert und/oder selbst bean­
sprucht hat. Für das Denken – als der Tätigkeit der Theoretikerin – ist ein Mindestmaß 
an Abstand zur Praxis sogar konstitutiv, den es zugleich auch benötigt, um seine Aufgabe 
zu erfüllen. Denn für Arendt befähigt erst dieser Abstand die Theorie zu ihren Urteilen 
über die Praxis.

Stichworte: Hannah Arendt, Immanuel Kant, Standpunkt, Paria, Urteilskraft, Theorie 
und Praxis, Methode der politischen Theorie, öffentliche Intellektuelle

The Judgment of the Pariah. The Perspective of the Theorist (in) Hannah 
Arendt

Summary: Recent Arendt scholarship emphatically stresses that Arendt categorically 
rejected any distinction between the perspectives of participants and observers. This 
article, however, recalls those moments in her thought in which she affirmed and/or even 
claimed an outside perspective for herself. For thinking – as the activity of the theorist – 
a certain distance from practice is even constitutive, which it also needs in order to fulfill 
its task. For Arendt, only this distance enables theory to make judgments about practice.

Keywords: Hannah Arendt, Immanuel Kant, viewpoint, pariah, judgment, theory and 
practice, methodology of political theory, public intellectual

Autor

Tobias Albrecht
Universität Münster
Institut für Politikwissenschaft
Scharnhorststr. 100
48151 Münster
Deutschland
tobias.albrecht@uni-muenster.de

Die Urteilskraft der Paria 231

Leviathan, 51. Jg., 2/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-2-206

