
ANTHROPOS

105.2010: 73–91

De la calle a la Web 2.0

La danza del altiplano boliviano como generadora de identidad y etnicidad
– Un estudio ciberantropológico –

Eveline Sigl Rocha Torrez

Abstract. – In colonial times, the dances of the Bolivian Alti-
plano that accompany religious processions (danzas de entrada)
were important expressions of the indigenous identity and resis-
tance against the Spanish domination. In the second half of the
20th century, they became an element of mass culture, especially
in relation to the nation-building process in post-revolutionary
Bolivia. Moreover, due to the phenomena of migration and glob-
alization, as well as the development of new means of com-
munication, today those dances are present in the World Wide
Web, in the form of various web pages, blogs, and on portals
of social networking, such as Facebook, Orkut, MySpace. One
can also find about 5,000 relevant videos on YouTube. The ar-
ticle summarizes the results of a cyberanthropological research
concerning relations between the dances of the Altiplano and
the cultural identity of Bolivian migrants worldwide. [Bolivian
identity, ethnicity, ciberanthropology, Web 2.0, Youtube, social
networking sites]

Eveline Sigl Rocha Torrez, nació en Viena (Austria) y terminó
sus estudios de bioquímica, comercio internacional y pedagogía
de economía antes de empezar a dedicarse a la antropología so-
cial y cultural. Es la fundadora y directora de un grupo de danzas
folklóricas de Bolivia en Austria (www.bolivia.at.tf) y publicó
su tésis “Para Bolivia y el mundo. La danza como generadora de
identidad y etnicidad en los contextos online y offline” (Oruro
2008). Actualmente está escribiendo su disertación acerca de la
danza boliviana y las cuestiones de poder, etnicidad y distinción
social, en las que éstas se ven involucradas.

1 Introducción

Las danzas del altiplano boliviano, que acompa-
ñan a las procesiones religiosas (danzas de entrada)
eran ya en tiempos de la conquista española una

expresión importante de la identidad y resistencia
indígena en contra del dominio colonial. Muchas de
las danzas hoy practicadas surgieron y comenzaron
a difundirse también en los sectores urbanos duran-
te la época republicana, luego de la declaración de
la independencia de la corona española en el año
1825. Sin embargo, recién en la segunda mitad del
siglo XX las danzas “de entrada” se transformaron
en un fenómeno masivo con una fuerte conexión
con el “Nation State Building” post-revolucionario
y con las cuestiones de identidad y etnicidad (véase
Guss 2000; Abercrombie 1992). Debido a los fenó-
menos de globalización y migración el correspon-
diente discurso se trasladó a muchos otros países:
En muchos lugares del mundo donde hay residen-
tes bolivianos se han establecido grupos de danza
folklórica que tratan de reafirmar la identidad cul-
tural de los migrantes y sus descendientes al mismo
tiempo que establecer y/o reafirmar las diferencias
con la gente nativa del lugar. Como pude compro-
bar en el transcurso de mi investigación estos gru-
pos no sólo existen en los países vecinos como Ar-
gentina sino también en lugares tan remotos como
Japón, Taiwan, Alemania, Gran Bretania y Suecia
(véase Rocha Torrez 2008).

El desarrollo de los nuevos medios de comu-
nicación posibilitó que las danzas del altiplano bo-
liviano se hagan presentes también en las redes
sociales de la Web 2.0 donde el correspondiente
discurso transnacional se manifiesta en una am-
plia gama de páginas web, blogs, perfiles de sitios

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


74 Eveline Sigl Rocha Torrez

web de interacción social (i.e., Facebook, Orkut,
MySpace) y en los comentarios sobre unos 5,000
videos relevantes en el YouTube. Es así que han
llegado a formar parte de los mediascapes (pai-
sajes mediáticos) transnacionales, donde no sólo
las imagenes de “en casa” (i.e., videos de entradas
bolivianas), sino también las imaginaciones de “en
casa” y sus reproducciones “en otro lugar” (i.e. vi-
deos de grupos de danzas bolivianas fuera de Boli-
via) se convierten en partes de los diasporic public
spheres (ámbitos públicos de diáspora; Appadurai
1996: 10) en donde estas danzas para muchos bo-
livianos representan una parte de su identidad pro-
pia. En estos diasporic public spheres no sólo se
mueven las imagenes, sino también los danzarines
bolivianos, mitad bolivianos y no bolivianos, que
empiezan a bailar en diferentes partes del mundo y
que muchas veces, recién por haber aprendido las
danzas, viajan a Bolivia o que, siendo bolivianos,
recién después de haber bailado en el extranjero,
participan en el carnaval o en otras entradas durante
sus vacaciones en la patria. Desde mi punto de vista
se podría hablar de una ethnoscape (paisaje étnico),
“grupos de danzas bolivianas en el extranjero” que
en conexión con los mediascapes correspondientes
presenta el campo de investigación del presente es-
tudio.

2 Procedimiento

2.1 Primeros pasos y orientación en las páginas
de redes sociales online

Mi investigación de campo comenzó con el regis-
tro en los sitios web de interacción social: Orkut,
FlickR, MySpace y Facebook. Una vez hecho el re-
gistro exploré diariamente dichas redes en busca de
perfiles, grupos y comunidades existentes relacio-
nadas con las danzas bolivianas. Todos los perfiles,
grupos y comunidades de Facebook, MySpace y
Orkut encontrados fueron contactados a través de
un sistema inmanente de “solicitud de amistad”. En
los grupos abiertos y en las comunidades de FlickR,
Orkut y Facebook pude registrarme directamente,
no así para los contactos personales donde tuve que
esperar a ser habilitada.

Para evitar por una parte una posición de “es-
pía” (lurker) y para facilitar por otra el acceso a
datos de mi persona y actividad en el campo, puse
a disposición contenidos (fotos y videos) en todos
los grupos y perfiles creados por mí misma. Como
usuario o nombre de perfil utilicé siempre “eveli-
nerochatorrez”, lo que también debería posibilitar
mi fácil identificación, un punto de especial impor-

tancia para mí en virtud de mi posición activa en
el campo (como directora de un grupo de danzas
y operadora de uno de los sitios web más amplios
acerca de la danza boliviana) y que pronto se ma-
nifestó también como muy relevante para el campo
de investigación.

Las primeras semanas de uso sirvieron para la
orientación y literalización con respecto a las di-
ferentes funciones como friending, walls, blogs in-
ternos y mini-aplicaciones (Facebook) de los sitios
web de interacción social. Así mismo debí acos-
tumbrarme a las abreviaturas de expresiones y pala-
bras frecuentemente utilizadas (véase Boyd 2006)
como por ejemplo: “tb” (también), “xD” (por Dios),
“q” (que), “=” (igual) etc., e igualmente tuve que
acostumbrarme al uso en parte excesivo de expre-
siones lingüísticas de sonido, y también de mayús-
culas y minúsculas.

2.2 Activación de la presencia en YouTube

El proceso en YouTube fué algo diferente. Después
de haber creado una cuenta el 17. 02. 2007 (hasta
el 19. 05. 08: 57 videos, 126,681 vistas de video y
2,340 vistas de canal), el sistema ya me era familiar
y me limité en principio a cargar nuevos videos,
estructurar con mayor fuerza los canales y contac-
tos, utilizar un par de nuevas funciones del sistema
(creación de un grupo, un bulletin board y un video
log) y modificar los colores de la página.

2.3 Procedimiento sucesivo

En la fase temprana de registración y contactación
se demostró como útil el desistir a la anonimidad:
algunos de mis contactos nuevos me “reconocie-
ron” debido a los videos y comentarios enviados
algunos meses atrás lo que facilitó la comunicación.
En el transcurso de las entradas diarias a los sitios
web de interacción social y de los primeros análisis
de los comentarios en YouTube me dí cuenta que
los contactos de YouTube, MySpace y Facebook
eran en parte los mismos y que entre los amantes
de las danzas bolivianas existe por lo visto una gran
serie de redes transnacionales que se basan tanto en
contactos personales como en amistades online. En
un caso descubrí un grupo de activistas que dirigen
un flaming war (guera de flames) en contra del su-
puesto saqueo del patrimonio cultural de Bolivia.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


De la calle a la Web 2.0 75

2.4 Análisis de comentarios en YouTube

Para un primer análisis busqué de un total de apro-
ximadamente 5,000 videos en YouTube que tie-
nen que ver con las danzas bolivianas los videos
con mayor número de comentarios y que al mismo
tiempo muestran danzas bolivianas en el exterior.
Codifiqué los 577 comentarios escogidos según la
“Grounded Theory” (Strauss und Corbin 1996) que
en el transcurso del estudio permanentemente fue-
ron complementados, revisados, densificados y re-
finados hasta llegar a un total de 300 códigos. Del
complicado campo de relaciones resultante escogí
los nodos y relaciones aparentemente centrales para
el planteamiento y los utilicé como base para la
configuración de un catálogo de preguntas para las
encuestas online planeadas.

2.5 Presencia en las redes sociales
y encuestas online individualizadas

En el transcurso de tres meses, mi red personal se
amplió de tal manera que llegué a tener 55 amigos
en MySpace y 166 en Facebook, así como también
a formar parte de 42 grupos en Facebook. Des-
pués de haber establecido un contacto más cercano
con mis “amigos” comencé a pedirles que rellenen
cuestionarios personalizados que consistían de al-
rededor de 30 preguntas abiertas. Las respuestas
son vistas de manera ambivalente. Por una parte
representan para mí la síntesis de aquello que la
persona interrogada quería comunicar y contienen
en algunos casos, a pesar de ser compactas, mucha
información o indicaciones claras referentes a con-
cepciones y presunciones de los interrogados. Por
otra parte me pareció que el diálogo abierto o bien
el flujo de asociación que se produce a través de las
entrevistas cara a cara y también por teléfono, se
coarta bastante debido a la asincronía y a la necesi-
dad de escribir.

Los porcentajes de respuestas obtenidas varia-
ron: de los informantes con los que me había puesto
en contacto a través de páginas web de grupos de
danzas bolivianas o a través de sus perfiles de Face-
book un 65 % contestó mis preguntas. De las perso-
nas contactadas exclusivamente a través del sistema
de mensajes internos de Facebook un 36 % llenó el
cuestionario, mientras que en MySpace tan sólo lo
hizo un 28 %. De las 75 personas que expresamen-
te estaban dispuestos a contestar las preguntas, en
total contestaron 44, lo que equivale a una cuota
de un 59 %. Cabe mencionar que el número total
de los posibles informantes, que fueron contactados
personalmente a través de emails y los sistemas de

mensajes internos de Facebook y MySpace, sobre-
pasa los 300.

2.6 Entrevistas por MSN

Según mi punto de vista el chatear conduce no a
narraciones extensas, sino mas bien a una comu-
nicación en parte reducida al uso de emoticones
y palabras animadas insertadas. Sin embargo, a
través de la interacción pueden generarse “mini-
narraciones”, en las cuales los participantes del chat
no están limitados sólo a las preguntas hechas sino
que también ellos pueden preguntar en cualquier
momento. Al chatear me pareció en parte relativa-
mente fácil mantener el interés de la otra persona,
ya que al mismo tiempo podía proporcionarles in-
formaciones y contenidos al parecer también in-
teresantes para ellos. Si bien esta manera de pro-
ceder no responde a las definiciones usuales de
entrevistas cualitativas, narrativas y generadoras de
relato, me parece que se justifica en especial desde
el punto de vista postmoderno, que exige una igual-
dad de derechos del sujeto investigado. Para mí en
dichas entrevistas fué especialmente interesante ob-
servar la posibilidad de complementar el diálogo de
manera hipermedial, a través del envío de archivos
de fotos, links y videos y proporcionarle a lo habla-
do un mayor contexto. En otros casos el chatear se
mostró en cierta forma como problemático al dar-
me la impresión de que el estilo de comunicación,
enormemente plagado por el uso de emoticones y
exclamaciones, no se concordaba con las preguntas
planteadas.

2.7 Entrevistas por teléfono (Skype)

Como se comprobó durante las entrevistas por
Skype (telefonia VoIP) era más fácil que los infor-
mantes mencionaran o tematizaran problemas ha-
blando, cosa que pasó con mucho menos frecuen-
cia cuando las respuestas fueron llevadas al papel.
Además en las entrevistas por Skype para mí fue
más fácil superar la problemática de la construcción
de una identidad online. Sin embargo, estas entre-
vistas fueron muy diferentes debido a las circun-
stancias técnicas como así también a la estructura
de la conversación, aún teniendo el mismo punto
de partida: primer contacto vía email, ningún cono-
cido personal. Sobre todo cuando se trataba de pro-
blemas técnicos debidos en parte a la mala cali-
dad de la transmisión sentí una mayor presión para
mantener la comunicación a través de comentarios
propios, pero también hubo entrevistas que casi no

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


76 Eveline Sigl Rocha Torrez

fueron afectadas por distorsiones acústicas y donde
el flujo de la conversación casi no se podía frenar,
tanto que la situación recordaba a una entrevista
cara a cara.

2.8 Entrevistas cara a cara

En virtud de mi plan de investigación realicé so-
lamente dos entrevistas clásicamente narrativas, la
primera con una integrante de mi propio grupo de
baile y la segunda con otra integrante de un segundo
grupo de baile activo en Viena.

2.9 Puntos problemáticos en la ciberetnografía

2.9.1 Problemática online–offline

Si bien se teoriza bastante la problemática de los
espacios online y offline, en la práctica el asunto se
está complicando, ya que las interconexiones entre
los dos ámbitos son cada vez más complejas. A
pesar de que una entrevista hecha a través de la
telefonía VoIP (Skype), que por la tecnología de
internet empleada se diferencia fuertemente de una
entrevista telefónica convencional y que permite la
transmisión de datos y el chat durante la conversa-
ción, la charla puede transcurrir también como una
llamada internacional usando la tecnología análoga
disponible desde hace décadas. Los cuestionarios
enviados por mi persona vía email podrían haber
sido repartidos igualmente durante un ensayo con
una petición de respuesta escrita. Por el otro lado,
sin el uso del internet hubiera sido imposible llevar
a cabo esa clase de encuestas transnacionales en el
transcurso de un par de meses.

El creciente entrelazamiento de las tecnologías
de información basadas en texto, audio y video pa-
rece facilitar por una parte la múltiple contextua-
lización de investigaciones online, frecuentemente
exigida y aprobada por mi parte, pero también con-
duce a la colección de una infinidad de datos, que
por su cantidad inducen fácilmente a confundir can-
tidad con calidad. En el caso concreto de mi investi-
gación de campo son las incontables fotos, miles de
videos, numerosas páginas web y un creciente nú-
mero de sitios web de interacción social con las que
se presentan internacionalmente los grupos de baile
bolivianos, que al contemplarse reiteradamente dan
un sentimiento ilusorio de familiaridad o “de haber
estado ahí”. Por el otro lado, a través de la búsque-
da en la www es posible encontrar informaciones
(posiblemente) relevantes para la contextualización
en el espacio offline. Mi propio currículum, mis

comentarios, y las “huellas” digitales de activida-
des profesionales y de tiempo libre offline pueden
ser encontradas fácilmente al igual que los datos de
muchos informantes a través de las buscadoras en
internet, y si bien en algunos casos pueden conside-
rarse como informaciones de valor, en otros casos
pueden ser incompletas o distorsionadas y por lo
tanto deben ser observadas críticamente.

Mi decisión de realizar la investigación tanto en
el contexto online como offline no se basaba en el
deseo de verificar conceptos y comentarios encon-
trados en línea, sino en la convicción de que, enfo-
cando un 100 % en el ciberespacio, algunos aspec-
tos de la temática manejada no serían explorables
o sólo lo serían con mucha dificultad. Sin embargo,
con excepción de dos entrevistas cara a cara, mi in-
vestigación de campo offline se efectuó en el punto
medio entre online y offline: la telefonía vía Skype.

En general tiendo a considerar los escenarios
etnográficos más y más como un continuo online–
offline, contrariamente a una dicotomía online–off-
line, cuyos desarrollos oscilan entre los dos polos;
una tendencia que posiblemente se fortalezca en los
siguientes años.

2.9.2 Construcción de una identidad online
propia

A pesar de la euforia inicial, debida en parte a mis
actividades online realizadas hasta el presente (di-
seño y mantenimiento de una página web, coloca-
ción de videos propios en el YouTube) y el poder
vincularme rápidamente con bailarines presentes en
las páginas de redes sociales, he llegado a calificar
como problemática la construcción de una identi-
dad online propia. Como se reveló en el transcurso
de los muchos contactos vía email, debido a mi
apellido, mis buenos conocimientos de español y
el hecho de ser directora de un grupo de danzas bo-
livianas fuí identificada inmediatamente como bo-
liviana emigrada o al menos boliviana de segunda
generación. Aparentemente esta presunción de mu-
chos informantes llevó a una fuerte disposición de
apoyar mi proyecto, hecho que entre otros destaca
la importancia de la autorepresentación y del lla-
mado “Impression Management” en los contextos
ciberantropológicos.

2.9.3 Las posibilidades de participación

La posibilidad de crear una identidad propia en las
páginas de redes sociales, de mandar correos, men-
sajes, comentarios, archivos, enlaces e invitaciones

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


De la calle a la Web 2.0 77

de amistad no debe hacer perder de vista el hecho
de que ese tipo de participación está limitada a una
subárea probablemente muy pequeña del campo de
investigación propio. Tomando en cuenta la argu-
mentación de Hannerz (2003: 34) se hace necesaria
la interrogante de si realmente es necesario el con-
tacto estrecho para la investigación planteada. En
el caso concreto de mi estudio creo que el grado de
conocimiento alcanzado fue totalmente satisfacto-
rio. Aún así, de igual manera que en el campo off-
line los contactos deben iniciarse y cuidarse, aun-
que las barreras de entrada en las redes sociales
me parecieron mucho menores en comparación con
las experiencias offline. De mis 250 peticiones de
amistad solo dos personas me preguntaron de dón-
de nos conocíamos y más de 200 me añadieron a su
lista de amigos sin hacer preguntas. En todo caso
por medio de las innovaciones en la Web 2.0 es
posible ser participante del campo y de interactuar
transnacionalmente con informantes.

2.9.4 Puntos problemáticos en cuanto
a la correspondencia online

Al igual que Kivits y Orgad creo que hay que cuidar
que las relaciones entre los informantes y los inves-
tigadores se mantengan en un marco adecuado. La
correspondencia por email siempre puede oscilar
entre una charla informal y una entrevista y como
investigador uno tiene que mantener el balance ade-
cuado (Kivits 2005: 43). Como describe con mu-
cha acuracia Orgad y como pude comprobar en el
transcurso de mi investigación estos contactos pue-
den volverse muy personales en muy poco tiempo.
Puede pasar que una es visto como amiga mucho
más rápido de lo que quisiera y puede ocasionar
un montón de correspondencia “amigable” que uno
tiene que contestar aparte de su actual proyecto,
lo que rápidamente puede sobrepasar las disponi-
bilidades de tiempo personales (Orgad 2005: 56s.).
Otro factor importante es la problemática de la ex-
presión escrita mencionada por Orgad (2005: 59):
puede haber distorciones que se deben al dominio
del lenguaje escrito y así indirectamente al nivel de
educación del mismo, hecho que si hizo notar espe-
cialmente en mis entrevistas por chat/MSN (Micro-
soft Network). El factor tiempo también puede ju-
gar un rol importante: hay gente que simplemen-
te no tiene ni las ganas ni el tiempo de rellenar
un cuestionario largo si no recibe ningún incentivo
interesante, y de hecho varios de mis informantes
tematizaron estos problemas.

3 Análisis

Las afirmaciones analizadas frecuentemente im-
plican que la danza sirve como una herramien-
ta para la creación y presentación de identidades.
Muchas veces el discurso apunta al oscilar entre
el self (uno mismo) y el other (otro) descrito por
Gingrich (2004: 6, 13), Baumann (2004: 19) y Hall
(1994: 29s.) en el que los fenómenos de identidad
y alteridad se definen mutuamente. Dado que un
texto lineal difícilmente puede expresar esa simul-
taneidad y que forzosamente tiene que recurrir a
hacer categorizaciones, quiero poner énfasis en que
las partes del fenómeno danza-identidad-alteridad-
etnicidad analizadas y a continuación descritas por
separado en la realidad están por supuesto fuerte-
mente entrelazadas.

3.1 Las danzas bolivianas y la identidad étnica

3.1.1 La danza y el origen en común

El origen común pertenece a los marcadores de de-
limitación más importantes entre los grupos étnicos
(véase Hutchinson and Smith: 1996: 6s.; Zurawski
2000: 23: citando Weber). En el discurso acerca de
las danzas bolivianas y los grupos de danza boli-
viana en el extranjero el origen común y la resul-
tante “bolivianidad” son tematizados en diferentes
formas: no sólo los bailarines bolivianos sino tam-
bién los no bolivianos coinciden muchas veces en
que los bolivianos llevan el ritmo y la danza “en
la sangre”. Según estas afirmaciones parece existir
una razón biológica que lleva a la opinión generali-
zada de que los bolivianos bailan mejor o diferente
a los demás y que esta es la causa por la que se
identifican tanto con estas danzas.

La presentación de diferencias culturales como
“hechos” biológicamente determinados se transfor-
ma rápidamente en generalizaciones y construccio-
nes de alteridad. También repercute en la legiti-
mación en cuanto a la presentación de las danzas
bolivianas que es en todo caso un “asunto de la
sangre compartida” (Baumann 1999: 66), que es
atrozmente discutida una y otra vez sobre todo en
la región andina limítrofe (véase capítulo 3.1.3).
Sin embargo, cada tanto se pone énfasis en que
los países de Bolivia, Perú y Chile tendrían raíces
(culturales) en común o que tendrían la misma des-
cendencia y que por lo tanto el conflicto acerca de la
pertenencia de ciertas danzas reclamada por alguno
de esos tres países no tendría ningún sentido.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


78 Eveline Sigl Rocha Torrez

3.1.2 Delimitaciones a causa del estrato social,
del estátus y de la etnicidad

Dado que en Bolivia la clasificación de las personas
como indios, campesinos, cocaleros, cholos, mes-
tizos y blancos o blancoides sigue siendo impor-
tante y ocupa un rol importante en los discursos
acerca de la danza boliviana, quiero proporcionar
al menos en este lugar una información básica para
la mejor comprensión de esta temática sumamente
compleja.

Hay diferentes estratos sociales que usan de for-
ma despectiva la palabra “indio” para englobar en
una superétnia a las personas que pertenecen a una
de las 36 étnias reconocidas como tal pobres, de tez
más oscura y poco formados. En este caso se trata
de una delimitación rasista por la ropa, la (supuesta)
diferencia cultural y el státus social, ya que en Boli-
via el hecho de hablar un idioma indígena o de tener
cierto color de piel no lleva automáticamente a la
pertenencia a un determinado grupo étnico. Hay
personas que no hablan ningún idioma indígena y
a pesar de ello son denominados “indios”. Y tam-
bién hay personas que sí tienen conocimientos de
idiomas autóctonos, pero que ni se consideran ori-
ginarios ellos mismos ni son considerados como
tales por los demás, sino que se sienten campesinos,
cocaleros, cholos o mestizos. En estas clasificacio-
nes hay una fuerte correlación entre la etnicidad
y la pertenencia de clase (Eriksen 2002: 49s.). La
categoría de los mestizos es especialmente difícil
de definir, ya que este grupo grande no se diferen-
cia por la apariencia física sino por características
como la ropa, la educación, el státus social, el modo
de hablar, las autoadscripciones y las adscripcio-
nes por los demás. Sin embargo estas “mezclas”
son consideradas como un grupo étnico (Eriksen
2002: 64), que incluso en la actualidad y debido a
una politización proindígena se siente discriminado
como noindígenas. Cholas o mujeres de pollera y
sus esposos representan un estrato social propio,
el “sector popular”, que es otro grupo étnico fic-
ticio que está estratificado en sí mismo. El “chola-
je” comprende tanto a vendedores callejeros como
a adineradas familias de comerciantes mayoristas
que haciendo de prestes/pasantes gastan miles de
dólares financiando entradas religiosas con desfi-
les de danzas, pero que aún así son despreciados
por la capa mestiza y la blancoide. En este caso
los marcadores de etnicidad son el estilo de vestir
(las polleras que originalmente fueron llevadas a
Bolivia por las españolas, las mantas con flecos y,
desde los años 1930, el sombrero borsalino origi-
nario de Italia) y el peinado (dos trenzas eventual-
mente complementadas con pelo postizo) y, para

ambos géneros, la forma de hablar y de moverse.
Los comentarios mayoritariamente despectivos en
el internet muestran que las polleras son realmente
un surface pointer (véase Nash 1996: 25s.) y no
cualquier prenda de vestir. Ahí la descendencia (fic-
ticia) de uno de los sectores mencionados se vuelve
relevante sobre todo en las peleas entre los bolivia-
nos y en los insultos entre bolivianos y peruanos.

A causa de esta estigmatización existen muy
pocos individuos pertenecientes al estrato mestizo,
vestido de manera occidental que aparentan estar
orgullosos de sus antepasados cholos y que ni en
Bolivia ni en el extranjero lo niegan, por lo que
parece bastante notable lo dicho por Laura:

. . . al vestir el traje de Chola pacenia rindo un homenaje
a la mujer tradicional de mi tierra y a mi abuela que con
mucho orgullo fue chola . . . en la paz la mayoria de la
gente de estrato medio se averguenza de sus parientes
cholas! cuando yo lo decia con perfecta naturalidad la
gente se sentia rara . . . es extranio! aca lo mismo . . .
parece q prefieren ovbiar esa parte de su pasado . . . es
muy decepcionante . . . pa mi en cambio es un motivo de
orgullo . . . y parte de mi . . . (05. 03. 08).

Si uno toma en cuenta el desprecio descripto hacia
partes de la sociedad boliviana resulta aún más
sorprendente como la participación en las entradas,
que hasta hace algunas décadas atrás se consideraba
como una “cosa de indios y de poco valor”, hoy se
ha convertido en un hobby que brinda prestigio a
los jóvenes “ricos y bellos”.

Sin embargo, en el extranjero esta tendencia no
prosigue de la misma manera. Allí de repente para
muchos la adquisición de trajes de baile propios y
el participar en un grupo de danzas están al alcance
– a pesar de que son de familias pobres o de haber
sido estigmatizados como “indios” en su patria. En
el extranjero muchos grupos muestran una actitud
más abierta en cuanto a aceptar nuevos integrantes
por la falta de una cantidad suficiente de bolivianos.
En la mayoría de los casos todos los que quieren
bailar están bienvenidos y sobre todo los grupos
grandes cuentan con integrantes de diferentes na-
cionalidades. Atributos como el apellido “apropia-
do”1 y la correspondiente etnicidad impuesta por
la adscripción ajena (Eriksen 2002: 65) o la perte-
nencia a un determinado estrato social o a una pro-
fesión ya no tienen importancia.

1 En Bolivia apellidos como Mamani, Quispe o Choque son
asociados con los indios descriptos, lo que lleva a que mu-
chas personas sacrifican el dinero para cambiarse de apellido
y de esta manera liberarse de un estigma.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


De la calle a la Web 2.0 79

. . . en Alemania hay un cambio de lo que es el estatus
porque como migrantes somos la minoría y siendo mino-
ría pues no sé, en algún momento es igual si alguno es
del norte, del sur, es rico o pobre no tiene bonitas piernas
o eres chuiquito o grande, estamos fuera intentando de
buscar unanimidad, una identidad donde digas bueno no
no soy la única boliviana e igual si el otro seguido de x
o no se cuanto y no sé que o igual la acepto en mi grupo
porque es boliviana y baila, eso es por lo menos lo que
yo veo no? (Gloria, 16. 03. 08).

Incluso ahora algunos de estos bailarines pueden
permitirse el lujo de viajar y participar en el “Car-
naval de Oruro” o en la “Entrada de la Virgen de
Urkupiña” en Quillaqollo/Cochabamba, lo que ha-
ce que en las comunidades diáspora uno adquiera
gran prestigio. Sobre todo en EE.UU existen mu-
chos grupos organizados por una o varias familias
que en su organización se asemejan al sistema de
prestes/pasantes, funciones que igualmente otorgan
un alto grado de prestigio social.

3.1.3 Las danzas de Bolivia y Perú
vistas como objeto de un conflicto nacional

Tanto en los discursos online como offline se pue-
den observar delimitaciones en parte muy fuertes
entre los ciudadanos de Bolivia, Perú y Chile. Es-
pecialmente en el YouTube y en otras plataformas
de intercambio de videos se encuentran discusio-
nes altamente emocionales y “guerras de flames”,
concentradas en la pertenencia de las diferentes
danzas que son reclamadas como suyas por estos
países; disputa que decidi agrupar bajo el término
de “conflicto de danzas”. Este discurso parte de
una comprensión de “cultura” altamente esencia-
lista (véase Baumann 1996, 1999). Según este con-
cepto, las danzas y su correspondiente música son
algo palpable y por ende parte de “lo nuestro” que
puede ser reclamado, copiado, apropiado e incluso
ser patentado por los otros países, los que de igual
manera las reclaman como parte de su patrimonio
cultural. Las discusiones resultantes se concentran
sobre todo en las cuestiones de pertenencia y pro-
piedad como también en la evaluación calificativa.
Sin embargo, observando los comentarios acerca
de los videos más detalladamente, uno empieza a
sospechar que en realidad no se trata tanto de las
danzas y de la protección de una identidad propia,
sino que (al menos en parte) se trata de conflictos
nacionales y reclamos de restitución territorial en
los que las danzas sólo sirven como excusa para
ciertas declaraciones. Muy raras veces se reclaman
“pruebas” o resultados de investigaciones científi-
cas acerca del origen y de la “pertenencia” de las

danzas o estos son simplemente negados. En estos
casos la etnicidad se define principalmente a través
de la cultura. Las danzas cumplen con una función
de índice y hay un gran esfuerzo en cuanto a man-
tener y resaltar las supuestas diferencias culturales
(Barth 1970: 18; Eriksen 2002: 19s. y 67: citando
Harrison).

En el tema de la “pertenencia” ambos lados en-
frentados suelen argumentar con afirmaciones pri-
mordiales:

. . . esto es la diablada boliviana y punto y nada de
huevadas (YouTube).

. . . claro como el agua la diablada es de Bolivia (You-
Tube).

El “otro” es construido muchas veces a través de
generalizaciones y estereotipos; en los que es muy
es común encontrar insultos mutuos y acusaciones
de robo de cultura.

. . . Denunciamos: El peru sufre robo y saqueo sistemati-
co de su patrimonio musical y cultural!! nos roban: musi-
ca, danzas, emblema (bandera del Tawantinsuyo) idioma,
instrumentos autoctonos, ponen nombre quechua a bailes
q’ dizq’ lo crearon (YouTube).

. . . malditos peruanos roba culturas (YouTube).

Las generalizaciones se extienden frecuentemente a
los propios países, los que son retratados como los
más bellos y espectaculares mientras por supuesto
los países ajenos tienen mucho menos para ofrecer.
En el YouTube, el “conflicto de danzas”, el orgullo
nacional y el extrañar a la patria se combinan en
un discurso en el que los símbolos nacionales son
comparados y evaluados de forma altamente com-
petitiva.

Bolivia es lo mas bello de este planeta (Adriana,
04. 03. 08).

. . . peru es un pais pobre no tienen nada nosotros tenemos
mucho petroleo somos los mayores vendedores de gas en
sud america, los peruanos lo unico que venden sons sus
mujeres asquerosas como la tigresa mal oliente, las agua
estancada, las muy chanchitas del amor. Peruanos mejor
vayan a bailar en baile del gorila. Que todo el mundo sabe
que son simios asquerosos come ratas y palomas. Que
asco da ser peruasno los repudio de corazon (YouTube).

Oruro-bolivia, para el mundo los invitamos al carnaval
majestuoso de la bella bolivia, el carnaval reconocido a
nivel mundial como obra maestra del patrimonio oral e
intangible de la humanidad, esta es una muestra del bello
folclore de bolivia unica y verdadera los invitamos con el
corazon abierto.

Además de los insultos nacionalistas también se
encuentran en el YouTube interesantes ejemplos de

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


80 Eveline Sigl Rocha Torrez

racismo cultural o socialmente determinado (Erik-
sen 2000: 52: citando Balibar), i.e., cuando jóve-
nes migrantes bolivianos, que aparentemente no sa-
ben qué significa lo que están escribiendo se insul-
tan mutuamente usando palabras como “india/o”,
“colla/o” o “chola/o”. Me parece notable cómo es-
tos adolescentes que se fueron de Bolivia a una
edad muy temprana hablen tan despectivamente de
“étnias” que al parecer no existen en su entorno
social pero que son las tergiversaciones del imagi-
nario colectivo de sus padres.

Compatriota tu ???? ajajaj Los Cochalos, Los Pacenos,
Los cambas tambien no queremos mucho a los collas. No
molestes colla. Ni Perucha puedes ser. Eso seria insultar-
les a ellos. Pregunta a quen queras. Ya para de molestar
colla. Nunca me avergonzare de mi pais. Y nunca com-
partire mi tierra ni mi nacionalidad con racistas. Vos eres
Collinga pero las puras. Chau colla . . . (YouTube).

siii que viva el peru la mierda de los inkas karas de kulo y
qliaos por la madre natura hijos de cholaaaaaaaaaaaaaa-
aaaa hediondas hijas de putaaaaaa meca o caca de los in-
kas karas de piedraaaaaaaa como el inka7yupanquiiiiiii.
a este pobre indio cholo peruano awenao no le den
chokolate porke por negro se muerde el dedo el weon.
por q no te vas a la mierda india altiplanica cara de llama?

Una y otra vez hay manifestaciones de solidaridad
y expresiones de unión simbólica entre los autores
web emigrados de Bolivia, muchas veces acompa-
ñadas por un llamado para defender “lo nuestro” y,
a través de eso, la propia identidad. Una activista
de la “guerra de flames” instaló incluso una peti-
ción online en la que convoca a la defensa de “lo
nuestro”. Cuando algunos autores web moderados
tratan de calmar las emociones señalando que las
danzas forman parte de una cultura compartida por
“todo el ande” mayormente sólo provocan réplicas
enfurecidas.

q ue compratamos el lago no quiere decir que nuestras
danzas bolivianas sean de ladrones peruanos que todavia
tan feo bailannnnnnnn (YouTube).

Uno de los argumentos por los que las danzas en
realidad serían de Perú se basa en que el territorio
de la actual Bolivia anteriormente formaba parte
del Tawantinsuyu incaico y del Virreinato del Perú.
(Los peruanos se identifican frecuentemente y con
gusto con los incas.) Esta argumentación, según
las “Gramáticas de identidad y alteridad” de Bau-
mann, llegaría a ser un ejemplo para la “gramática
englobadora” (grammar of encompassment; véase
Baumann 2004: 25ss.). Bolivia es retratada como
una pequeña parte del poderoso y antíguo imperio
incaico o también es presentada como un niño o

un hermano pequeño, el que por fín debería com-
prender que pertenece a un todo más amplio en el
cual las diferencias postuladas por los bolivianos se
esfuman.

Las danzas que supuestamente son “exclusivas” de Boli-
via le pertenecen al altiplano en general porque cuando
secrearon bolivia no existia, era el alto Peru o El alto
Argentina, es por eso que esas danzas se difundieron en
todo el altiplano como si fueran de un solo pais o estado
(YouTube).

. . . si recuerdas bolivia era el alto Perú asi q en todo
caso nosotros le dejamos nuestra cultura a ustedes . . .
(YouTube).

. . . jajajaja digan lo q digan esta en le historia fueron
parte del PERU salieron de nuestro territorio . . . son
nuestros hijos (YouTube).

Es notable que no sólo Perú (con referencia a Bo-
livia) sino también Bolivia (con referencia a Chile)
utiliza un “concepto territorialista” para remarcar
su opinión: lo que anteriormente surgió en tierra
peruana/boliviana ahora pertenece a Perú/Bolivia
aún cuando las fronteras se han trasladado. El odio
entre los bolivianos y los chilenos surge a raíz de la
Guerra del Pacífico del año 1879, cuando Bolivia
perdió el Departamento del Litoral y con ello el
acceso al mar. Esta pérdida no sólo es comemorada
todos los años con el Día del Mar, sino que es trata-
da en la actualidad una y otra vez en negociaciones
bilaterales entre ambos estados. Cada vez que los
chilenos hacen sus presentaciones de “Morenada” y
“Diablada” diciendo que estas danzas forman par-
te de una región cultural en común, los bolivianos
reclaman la devolución del territorio perdido.

a y talvez algun dia podriamos estar hablando de herman-
dad cuando nos devuelvan el mar . . . aparte q nos roban
territorio uffffffffffffff ahora quieren cultura!!!!!!!!!!!!!
(Facebook).

Chilenos usurpadores devuelvan lo que por historia jamás
les perteneció, claro, cuando se trata d robar, recien
hablan d q compartimos cultura . . . chilenos dejen de
robar nuestra cultura caraxo (YouTube).

pobre bolivianos mueranse de set jamas tendran salida al
mar (YouTube).

Este tema también en los grupos de danzas boli-
vianas en el extranjero puede ser causa de provo-
caciones y controversias que pueden llevar hasta
directas muestras de hostilidad y la prohibición del
ingreso de bailarines de ciertas nacionalidades en
los respectivos grupos. En algunos grupos no hay
problemas, porque los danzarines no saben nada o
muy poco acerca del origen de los bailes o tampoco

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


De la calle a la Web 2.0 81

tienen mucho interés en el asunto. En otros grupos
no se habla del tema deliberadamente – para no
levantar polemicas, como sospechan algunos infor-
mantes. Oficialmente en la mayoría de los grupos
todos los interesados en bailar están bienvenidos
siempre y cuando reconozcan los “derechos de pro-
piedad” que Bolivia reclama para las mencionadas
danzas. Muchos bolivianos se alegran cuando ven
que personas de otras nacionalidades bailan “sus”
danzas, pero también expresan frecuentemente su
preocupación en cuanto a las distorciones y aclara-
ciones correctas acerca del lugar de origen.

. . . bueno, pueden bailarlo en cualquier lugar, por mí
también en Japón, por mí no hay problema . . . Sólo
hay que ver ¿cómo definen ahí está danza? ¿qué dicen
respecto al origen?, ¿qué significa? y estas cosas . . .
Siempre hay que decir exáctamente de donde viene (Vera
[media boliviana], 11. 02. 08, original en alemán).

Creo que hay un gran debate acerca de la interpretación
de las danzas Bolivianas por estos dos países. Dicen
que la imitación es el cumplido más grande. Que las
interpreten no es problemático, que las presenten como
propias lo es (Ruth, 16. 04. 08).

. . . allowing others to participate in our culture can only
promote and expand it. . . . Now as far as taking cred-
it for the roots. Well that is an individual responsibili-
ty, like downloading music from Limewire (GEORGE,
02. 04. 08).

Los chilenos, muchas veces criticados, insisten en
su mayoría en que por la tradición, la migración y la
historia tienen un derecho a presentar estas danzas
en festividades como la de “La Tirana”. Sin embar-
go, en los comentarios encontrados en el YouTube
en contraposición a las frecuentes acusaciones y a
diferencia de los usuarios peruanos no las reclaman
como su “propiedad”.

. . . nunca hemos dicho que la diablada es nuestra es mas
encontramos que su folclore es muy hermoso y mas que
todo lo interpretamos con devocion algunas virgenes de
la zona (YouTube).

El baile de la Diablada lo he visto siempre cuando voy a
la fiesta de La Tirana, pero también sé que sus orígenes
son de Bolivia – Oruro (YouTube).

Diablada partenece a la cultura folclorica Boliviana, pe-
ro! atencion la fiesta de la Tirana es una fiesta organizada
por gente con origen de Bolivia que quieren reconocer
la diablada pero no pertenece al folclor Chileno, solo es
que se baila algo parecido en la zona nortena chilena,
pero pues nadie ha dicho que es una danza chilena, el
que lo dice es muy ignorante, y es alguien que sabe nada
de nada, yo se que es de Bolivia y yo lo bailo con orgullo
en la lejania de sud america (YouTube).

Con esto queda claro la pertenencia de las danzas al
grupo étnico de los bolivianos: que tanto en Bolivia
como en las comunidades diáspora no chilenas for-
man parte de la cultura boliviana, lo que significa
que por su descendencia a la población del Norte
de Chile se la considera étnicamente diferente.

De forma contraria la supuesta pertenencia al
Perú se argumenta más bien con la fuerte difusión,
siguiendo los conceptos de la tradición inventada de
Hobsbawm (1993: 1s.), y, según Nash, con la idea
de “lo que siempre ha existido” (1996: 27): “. . . es-
tas danzas se bailan en Puno de toda la vida, y siem-
pre ha existido en los puneños y en los peruanos”
(YouTube).

Sin embargo, algunos peruanos no encuentran
motivo para discusiones, ya que para ellos está
claro el origen y con eso la pertenencia de la danza.

Fuera de Bolivia el “conflicto de danzas” pa-
rece ser importante sobre todo para los inmigran-
tes de primera generación; los bailarines de origen
boliviano nacidos en el extranjero no dan mucha
importancia a la cuestión de la pertenencia y es-
tas discusiones les parecen más bien lamentable.
En este aspecto mis observaciones se correlacio-
nan con los estudios de Hall (2004: 201, 209) y
Baumann (1996: 157, 190), en los que constan que
la importancia de los valores pre-imigratorios y la
lealtad hacia estos en las generaciones subsiguien-
tes igualmente disminuye.

Sí había peleas y es por eso que se fueron . . . en realidad
más bien los peruanos dijeron, bueno, no es tan grave,
no importa de quien son las danzas, las hacemos. O,
. . . pero ellos insistieron en eso y muchas veces en
los ensayos hubo peleas, cosa que es triste. Porque en
vez de reconciliarse y de llegar a algún resultado hay
que pelearse, eso no me gusta tanto . . . Es bonito, son
danzas lindas, no importa de donde son. Sólo es que fue
tan triste, que justamente los bolivianos que teníamos
estaban tan cerrados y que dijeron “no” (Vera [media
boliviana], 11. 02. 08, original en alemán).

Y lo que pasa es que todos ellos eran bolivianos y hay
que decirlo de alguna manera, eran los que están aquí
como primera generación y casi no hablan alemán y
tampoco están de verdad integrados a la sociedad. Y estos
sí tenían un problema muy grande con esto. Y tampoco
querían a peruanos en el grupo. Todo empezó con que
tenían peruanos y después alemanes. Y los alemanes
de alguna forma todavía se tenían que aceptar, ya que
aquí estamos en Alemania . . . Pero cuando llegaron otros
latinos . . . ahí fue difícil para ellos. A los peruanos por
ejemplo no se les podía aceptar y luego todavía había
ese problema entre los peruanos y los bolivianos. Estas
son nuestras danzas y ellos no las deben bailar, estas son
nuestras danzas. Hubo choques fuertes . . . yo pienso que
no se debe ser tan así. De alguna manera tenemos todos
el mismo origen, todos los pueblos se han mezclado y

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


82 Eveline Sigl Rocha Torrez

pienso que las danzas retroceden mucho en el tiempo . . .
y por eso me parece un poco ridículo que se peleen tanto
por eso (Vanessa [media boliviana], 15. 03. 08, original
en alemán).

En la diáspora, ya por la simple falta de una can-
tidad suficiente de bolivianos disponibles, muchas
veces es inevitable que los grupos tengan integran-
tes multinacionales. Parece que ahí el interés en
mantener el grupo unido pesa más que las rivalida-
des nacionalistas. Sigue existiendo el problema, pe-
ro es atenuado por la situación de migrante y la re-
sultante identificación panétnica con la comunidad
de los inmigrantes y por lo tanto es frecuentemen-
te subliminada en forma de bromas. Sin embargo,
cuando estos conflictos salen a la superficie pueden
llevar incluso a actos violentos: aunque ya pasa-
ron varios años en Viena todavía se habla de una
pelea entre algunos bolivianos y peruanos, donde
la policía tuvo que hacer órden y que fué desatada
por la cuestión de pertenencia de la “Danza de los
Caporales”.

Como parte del “conflicto de danzas”, sobre to-
do en el YouTube, está muy presente el aspecto de
la evaluación comparativa como protector emocio-
nal en el contexto de la diáspora que parece estar
ligada a la “obligación de ser algo mejor” presen-
tada por Moosmüller (2002: 19). Especialmente los
activistas de la “guerra de flames” no residentes en
Bolivia llevan muchas veces a la primera plana el
tema de la excelencia y de la calidad. – Los “otros”
“estropean” las danzas, por lo tanto uno mismo
simplemente es “mejor” que los demás los que en
realidad sólo se averguenzan de su poco valiosa
cultura propia y que por eso tendrían la necesidad
de copiarse del original.

3.1.4 Regionalismos – cambas y collas

Los collas y los cambas son superétnias ficticias
que se delimitan a través del nombre, de su cultu-
ra, idioma, dialecto y pronunciación (referiéndose
al castellano y a los idiomas indígenas), su histo-
ria y su descendencia. La clasificación de collas
(quechuas, aymaras y la población mestiza del al-
tiplano) y de cambas (guaraníes, pequeños grupos
étnicos de la amazonía y del Gran Chaco y mestizos
de las tierras bajas), utilizada para autodenominar-
se y para referirse al “otro”, se refleja también en
las danzas correspondientes. Mientras danzas como
la “Morenada”, la “Diablada” y el “Tinku” (para
nombrar sólo algunas de las más populares) se atri-
buyen claramente al altiplano, la “nación camba”
es representada con danzas como el “Taquirari”, la

“Chovena” y los “Macheteros”. Los conflictos re-
gionales vigentes desde hace años y las tendencias
separatistas del Oriente son aludidos frecuentemen-
te en los comentarios de YouTube y los entrevista-
dos también relataron sobre conflictos relacionados
con este tema dentro de sus grupos de danza.

A pesar de una intensiva búsqueda en el internet
tan sólo pude encontrar un grupo especializado en
danzas de las tierras bajas. En YouTube las danzas
del Oriente, en comparación con las del altiplano,
no son representadas en forma masiva, lo que po-
dría ser un generador adicional de comentarios y
flames regionalistas. Como ejemplo de la persona-
lización de las palabras discutidas en la ciberantro-
pología,2 que sirve de delimitación étnica fonética,
resulta muy interesante el reemplazo de la letra “s”
por una “j” en plan de visualizar la pronunciación
usual en las tierras bajas.

viva santa cruz, muera bolivia! . . .
Fuerza cambas carajooo y q viva Santa Cruz y Oriente
Petrolero lo maj grande! . . . Cambaj por siempre donde
ejtemoj!!!!!!!!!!!! (YouTube).

. . . la danza de santa cruz no nos sirven para nada ni
es cultura boliviana por que crees que no hay nada de
la mierda de santa cruz (páginas de web en 2009 ya no
existentes).

. . . son la verguenza de bolivia collas de mierda parecen
poaridos por la misma mierda viva santa cruz la nueva
republica (páginas de web en 2009 ya no existentes).

Los informantes que completaron el cuestionario
online apenas se refierieron al conflicto regional, lo
que seguramente tiene que ver con la delicadez po-
lítica del tema. Cuando comentaron algo al respec-
to, en la mayoría de los casos, sólo decían que en
su grupo además de las danzas predominantes del
altiplano también se hacían algunos bailes de las
tierras bajas y que por fín los bolivianos deberían
unirse o que ese tipo de regionalismos realmente
no tenían ningún sentido en el extranjero.

no soy camba no soy colla no soy chapaco soy “boli-
viano” c.

bolivianos unidos jamas vencidos!

Otro problema rara vez tematizado es el hecho de
que casi la mayoría de los grupos muestran exclusi-
vamente danzas del altiplano, es decir de la región
colla. El comentario “lógicamente no hay que negar
que las danzas ‘collas’ entre comillas tienen muchí-
simo mas arrastre no?” (Frida, 13. 03. 08) establece

2 Véase Boyd (2006); Bräuchler (2005: 35); Baym (2000:
169); Kivits (2005: 40).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


De la calle a la Web 2.0 83

desde mi punto de vista una conexión clara con el
exotismo y la imaginación del “otro”. En contra-
posición a las danzas de las tierras bajas las del
altiplano son mucho “más diferentes”, por lo tanto
llaman más la atención en el público no boliviano
y como consecuencia se muestran más frecuente-
mente, lo que de nuevo fomenta el resentimiento.

3.1.5 La delimitación a través de la imaginación
del “otro”: El exotismo y lo ajeno

Al encontrarse con las danzas y los bailarines bo-
livianos el público no boliviano reacciona frecuen-
temente con imaginaciones de lo ajeno y con exo-
tismos. Para muchos bailarines no bolivianos jus-
tamente esta alteridad es lo atractivo de las danzas
y los respectivos trajes. La búsqueda de lo ajeno
lleva cada tanto a la situación paradójica, en la que
los organizadores de eventos rechazan a un grupo
por que “no participan suficientes indígenas” (ex-
periencia con el propio grupo), o por que los baila-
rines por verse más “indígenas” despiertan especial
atención y admiración, mientras que en Bolivia por
ser “indios” no podrían ni siquiera entrar a algunos
grupos. En el extranjero esas diferencias fenotípi-
cas realmente existentes, como el color de piel y de
pelo, se amalgaman con las imaginaciones locales
de “lo indígena” y de lo exótico, y que llevan al
surgimiento de nuevos estereotipos e identidades/
etnicidades (como por ejemplo ser “latinos” o los
“sudacas”), que incluso pueden llegar a ser integra-
dos en la identidad propia como algo positivo.

. . . recién por bailar empecé a pensar, hey, Bolivia es,
en realidad me gusta mucho y realmente sí o sí quiero
ir ahí, quiero aprender estas danzas y son una parte
mía. Y desde ese momento empecé a verme más como
boliviana que está en Austria y que por ahí también es
un poco filipina . . . y sí, latinoamericana. Eso sí que
me ha ayudado, ver, hey cool, soy latina (Vera [media
boliviana], 11. 02. 08, original en alemán).

Tomando en cuenta esta situación no es de gran
sorpresa que a los no bolivianos muchas veces les
gusten en especial las danzas (pseudo)-indígenas,3

ya que aparentemente encajan bien con sus imagi-
naciones de alteridad respectivamente de “los indí-
genas”.

3 Uso la palabra “pseudoindígena” no para señalar una falta de
“autentizidad” u “originalidad”, sino para llevar la atención
a que danzas como el “Tinku” o los “Potolos” son creaciones
urbanas, que en el sentido de las “tradiciones inventadas” se
proclaman “indígenas”.

A los no bolivianos tal vez les gusen más las danzas
“autóctonas” como los Sicuris o el Tinku o así. Yo creo
que los no bolivianos o incluso los europeos asocian
ciertas imagenes con Bolivia, y que las danzas con una
fuerte influencia mestiza como p. ej. la Morenada en
realidad no cumplen con esas expectativas, puesto que
tienen demasiada influencia del Occidente. Seguramente
les sorprende a algunos que no lo pueden compaginar
muy bien con el “ser indígena” (Christine, 21. 04. 08,
original en alemán).

En lo que concierne al bailar mismo, tanto los bai-
larines bolivianos como los no bolivianos tienden a
generalizar y a distinguir claramente entre el “noso-
tros” y el “otro”. Según este pensamiento, los bo-
livianos llevan el ritmo en la sangre mientras los
no bolivianos, a pesar de poner mucho esfuerzo, lo
hacen de forma tosca y “nunca” van a bailar como
sus compañeros bolivianos. Sin embargo, algunos
informantes localizan las diferencias en el ámbito
de la identidad propia y otros no pueden encontrar
ninguna diferencia entre los danzarines bolivianos
y no bolivianos.

Los bailarines bolivianos crecieron con las danzas, ellas
pertenecen a su cultura y son parte de sus tradiciones.
Entonces las danzas son parte de su identidad. Supongo
que aprendieron estas danzas desde niño y por eso tienen
un mejor ritmo de música. Para decirlo así, lo llevan
“en la sangre”. Los no bolivianos aprenden las danzas
por interés, tal vez porque ya han estado en Bolivia o
porque tienen curiosidad o quieren aprender algo nuevo.
La música y los movimientos son totalmente nuevos. Yo
pienso que los no bolivianos no “viven” las danzas como
los bolivianos que se criaron con ellas (Katrin, 08. 05. 08,
original en alemán).

. . . ellos aprenden para saber cmo es, mientras que noso-
tros bailamos porque nos recuerda a Bolivia, es mas un
sentimiento con el que uno nace (Manuel, 05. 05. 08).

Tanto los bolivianos como los no bolivianos men-
cionan una y otra vez diferencias (culturales) que
no tienen nada que ver con la danza. Estas imagi-
naciones del “otro” surgen a causa del baile, del
contacto con los ciudadanos del país receptor, de
viajes, relatos, por medio de los medios de comuni-
cación o por el encuentro con los parientes que aún
viven en Bolivia.

Muchas veces se construye al “otro” según la
“gramática del orientalismo” de Baumann (2004:
19s.): aparentemente con gusto se les atribuye la
alegría y la relajada forma de ser a los bolivianos
que se extraña en la propia cultura. Por el otro lado
los bolivianos se autocritican reiteradamente com-
parándose con los “otros”. Para algunos no bolivia-
nos las danzas bolivianas aparentemente pueden sa-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


84 Eveline Sigl Rocha Torrez

tisfacer una necesidad que no puede ser satisfecha
por las danzas “propias”. A pesar de considerarse
finlandesa y de saber bailar las danzas folklóricas
de este país, Sarah (que nació en Suecia) deja que
su tía se ocupe de las danzas finlandesas mientras
ella prefiere guiar un grupo de “Tobas” y “Capora-
les”, ya que:

in finland and sweden the folklore dances arent so . . .
intresting . . . and people here apreciates the dances and
the hole carnival thing so mych here . . . they have never
seen anything like this before the latin americans came
here i think . . . because there hasnt been carnivals before
that . . .

El bailar danzas folklóricas de Bolivia significa pa-
ra Katharina: “respeto, identificación y valoración
de otras culturas” pero sin embargo lleva a la pre-
gunta

por qué esa cultura es más atractiva, yo por ejemplo
no sé schuachblattln (zapateo de la región montañosa
de Austria), tampoco sé bailar un zilertaler (baile del
valle Zillertal) y traje típico tampoco tengo (Katharina,
24. 03. 08, original en alemán).

Pero las presentaciones de danzas no sólo pueden
servir para crear imaginaciones y estereotipos, sino
que también los pueden romper o pueden ayudar a
corregir la mala imágen de un país.

. . . para el público alemán las danzas bolivianas todavía
son una sorpresa, ya que pueden romper la imágen del
“típico salsa-latino” (Isabella, 04. 05. 08, original en ale-
mán).

. . . para mi el bailar y demostrar la cultura de bolivia es lo
mas lindo, ya que puedo ensenar a los nuevos integrantes
lo que es bolivia en el sentido de baile y al mismo tiempo
poder mostrar a los canadienses que bolivia es mucho
mas que droga (que hasta 12 anos atras solo conocian
por eso a bolivia) pero con esfuerzo y mucho amor por
bolivia pudimos demostrar que bolivia es mucho mas
(Federico, 06. 05. 08).

3.2 Las danzas bolivianas y la identidad cultural

3.2.1 La danza como parte de la cultura boliviana

No cabe duda que la danza popular urbana del
altiplano está fuertemente asociada con la cultura
boliviana. Tanto en el YouTube como en los sitios
web de interacción social o en las encuestas on-
line los términos de danza, cultura y folklore son
usados como sinónimos, lo que dificulta una deli-
mitación entre estos conceptos. Generalmente los
informantes estaban convencidos de la importancia

de la cultura boliviana, no se quedaron cortos de
elogios y aunque muchas veces se asocia la danza
con la cultura boliviana se la considera al mismo
tiempo una herramienta para la representación de la
misma. Una característica importante de la cultura
boliviana es la diversidad, que puede asociarse con
las 36 étnias del país reconocidas como tales, con
las danzas, los trajes, las comidas y las expresiones
musicales que se diferencian de acuerdo a la región.
En muchas páginas web de grupos de danza se pone
como objetivo la presentación de esta diversidad.

3.2.2 La danza como parte de un círculo eterno

Además la cultura boliviana está fuertemente aso-
ciada con el pasado y las costumbres y tradiciones
de los antepasados (indígenas). También en la diás-
pora boliviana la cultura representa lo “eterno”, lo
que continúa desde el pasado hasta la actualidad y
el futuro (Nash 1996: 27s.; Fishman 1996: 63s.). El
discurso sobre la danza y los conceptos asociados
con ella traen algunos buenos ejemplos. La dan-
za es algo que conecta a uno con la comunidad
boliviana y sus raíces que se remontan a tiempos
muy lejanos, como algo que permanentemente hace
recordar el origen propio y algo que hay que con-
servar y pasar a las generaciones subsiguientes de
todas formas.

Las danzas folklóricas nos conectan con nuestras raíces
y son un constante recordatorio de donde venimos, como
estamos evolucionando y a donde vamos como seres hu-
manos con una conección a algo nato (Ruth, 16. 04. 08).

. . . promover nuestra cultura en nuestros hijos es una
tarea personal que todos devemos afrontar y no olvidar
de donde somos, adonde vamos y por que estamos aqui
(Hugo, 25. 04. 08).

Con respecto a esto la antigüedad brinda legitimi-
dad y autoridad (Nash 1996: 27s.), como frecuen-
temente se remarca en YouTube: “La diablada se
originó en el antiquísimo Oruro colonial” y “la vir-
gen de la candelaria tiene mas antiguedad en peu”
(en letra cursiva por la autora).

Hay que tomar en cuenta estos factores para en-
tender los numerosos esfuerzos de pasar las danzas
bolivianas a los inmigrantes bolivianos de segun-
da y tercera generación. Está claro que esto lle-
va a que permanentemente hayan cambios. Aquí
también veo un paralelo al concepto identidario de
Nash (1996: 27s.): a través de la danza como ex-
presión cultural uno se hace parte de una comuni-
dad diáspora cuya prolongada existencia a su vez
depende de los esfuerzos de sus integrantes. En el

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


De la calle a la Web 2.0 85

caso de la danza resulta fácil la identificación y
muchos lo ven como una “misión” o una “obliga-
ción” ayudar a mantener esta comunidad pasando
sus conocimientos acerca de la danza.

. . . una gran preocupación eran las segundas y terceras
generaciones de bolivianos que vivían acá, y los ninos
que no tenían un contacto directo, no mucho sentimiento
boliviano, entonces era sobre todo para eso . . . para mi
lo importante es el sentimiento de pertenencia que la
gente tiene a una cultura, la relación que tiene, entonces
de repente voy a hacer ser mucho menos al detalle, que
tiene que ser perfecto, que el traje tiene que ser siempre
así y no puede ser de otra forma . . . para mi es un paso
ganado porque es una forma de entrar en el escenario
reivindicando la identidad (Frida, 13. 03. 08).

Aunque en realidad nadie duda que la cultura boli-
viana y las danzas folklóricas populares se encuen-
tran en un permanente flujo, tanto en las páginas
web como en las afirmaciones de mis informantes
surge con mucha frecuencia el tema de la “origina-
lidad” y “autenticidad” en una forma fuertemente
vinculada con el mantenimiento de lo pasado.

¿Qué significa para tí bailar danzas folklóricas?
Es una expresion del pasado (Renee, 28. 04. 08).

Los cambios son vistos frecuentemente de manera
ambivalente. Por un lado en muchos grupos se trata
de “conservar” (o la idea de conservar) lo mejor
posible las danzas y evitar “modernizaciones”, pero
por el otro lado es para muchos bailarines justa-
mente la creatividad, las posibles innovaciones y la
posibilidad de adaptarse a los nuevos contextos de
migración y postmodernidad lo que hacen atracti-
vas las danzas, en especial la de los “Caporales”.4

Sin embargo, todos coinciden en que es de suma
importancia no perder la “esencia” de las danzas.

. . . we try to keep it tradicional . . . but it is also fun to
creat new steps (Sarah, 04. 03. 08).

Yo creo que siempre existe innovación, no existe nada
estático, todo se va transformando, igualmente en el caso
de las danzas se han ido estilizando, la pena es cuando
pierden totalmente su esencia y su verdadero significado
(Giselle, 05. 04. 08).

Según pasa el tiempo los bailes bolivianos en general
se van estilizando manteniendo el sentido y origen pero
poco a poco se van perdiendo algunas cosas y es algo que
en lo personal no me parece muy bueno, si nos ponemos
a ver como hace muchos anhos eran estos bailes creo q

4 Véase las discusiones acerca de mantener y cuidar en con-
traposición de las reinterpretaciónes y (re)construcciones en
Fishman (1996: 63s.), Eriksen (2002: 72s., 152s.) y Bau-
mann (1999: 95).

existe una gran diferencia hasta estos tiempos . . . mien-
tras todas las innovaciones mantengan el significado y
origen de la danza pues bienvenido, pero en lo personal
lo mas tradicional siempre será más valorado (Natalie,
06. 04. 08).

Al hablar de una adaptación conforme a la situa-
ción de diáspora y de la incorporación de elemen-
tos ajenos Federico, Alejandro y Frida argumentan
más bien en el sentido de Sahlins y Moosmüller.
Sahlins está en contra de la anteriormente mencio-
nada idea de conservar y evitar “modernizaciones”.
Para él la capacidad de poder incorporar objetos
y personas ajenos en forma de relaciones cohe-
rentes es universal e inherente a todas las culturas
(2000: 475s., 489). Moosmüller postula que en la
nostalgica “construcción” de una imaginada “pa-
tria” frecuentemente son seleccionados y unidos al-
gunos elementos de la cultura de origen, del país de
residencia y de la cultura diáspora (2002: 16s.).

Siempre es bueno tratar de mejorar y demostrar mucho
mas las danzas y los jovenes ven deotra manera y tratan
de mejorao mejor dicho de adecuar las danzas a los
tiempos de ahora (Federico, 06. 05. 08).

. . . las danzas, los cambios, las coreografías, lo que jamás
se hacía antes ahora se hace, yo que he bailado hasta
el 93 en el carnaval de Oruro me digo; ah eso no pero
nunca jamás pero yo misma me vuelvo a cuestionar y
digo pero bueno al final eso era antes y ahora es otro
tiempo y el carnaval es vivo, justamente es vivo porque
es capaz de reproducirse en otros espacios geográficos,
como en Europa, en Estados Unidos, en donde vayan los
bolivianos, tiene la capacidad de reproducirse porque es
vivo, entonces es impresionante ver la creatividad de los
pasos, la creatividad de la introduccíon de elementos que
no tienen nada que ver ya de repente con lo que era al
principio (Frida, 13. 03. 08).

Mientras Gloria y George ven estos cambios de
manera crítica:

. . . las danzas, la música, los textos, la ropa, todo, no
viven extranos a las transformaciones de la sociedad no?
Cómo se transformen es ya otra cosa y el caporal es
una transformación deliberadamente así como también
de acuerdo a la morenada, los figuras de la morenada ya
no son figuras, son cualquier otra cosa menos figuras,
desde mi punto de vista no? porque desde el último
video que yo vi, ya los sombreros eran pues como de los
cowboy de Estados Unidos . . . yo sé que es para ganar
más público o presentarse con cositas nuevas pero yo me
doy cuenta que están transformando de manera negativa
lo que entre comillas es el patrimonio cultural de Oruro
(Gloria, 16. 03. 08).

Referring to the bolivian dances: what is "authentic"? –
I touched on it a little, its not reinventing the wheel. For

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


86 Eveline Sigl Rocha Torrez

example in one parade I saw one group dance caporales
to a mix of caporales music with reggaeton. While mu-
sically, it was a genious idea, it was no longer authentic,
and I hope the leaders of all Bolivian groups know the
difference on this matter . . . I think without it, the dance
can no longer be called folklore (George, 02. 04. 08).

Nicolás no sólo está de acuerdo con esta crítica,
sino también tematiza el afán de mantener las dife-
rencias (un tema tratado por Barth 1970: 18; Erik-
sen 2002: 19s. y 67: citando Harrison), lo que pa-
rece tener especial importancia en los grupos de
danza en Bolivia, y los que están fuera del país.

Lamentablemente [las innovaciones] es una consecuen-
cia lógica en algunas danzas que han logrado una di-
fusión masiva, ya que cada grupo, conjunto o fraterni-
dad trata de diferenciarse de otros y recurren a diversos
recursos como por ejemplo: vestuarios, pasos de baile,
coreografías o músicas diferentes a las acostumbradas.
Creo que se deberían tratar de conservar en la forma
más aproximada a la original sin tener que desvirtuarlas
totalmente (Nicolás, 28. 03. 08).

A pesar de que se incorporan a las prácticas en los
grupos de danza en la diáspora muchas modas y
nuevas tendencias por la influencia de los videos
(de YouTube) y las estadías en Bolivia de los in-
tegrantes, son posibles también nuevos desenvolvi-
mientos en el extranjero. Esto también se debe a
que muchos (por no decir la mayoría) de los bai-
larines recién comienzan a bailar en el extranjero
y no buscan un contacto directo con los grupos y
profesores de danza en Bolivia.

Muchas veces los términos de tradición y au-
tentizidad establecen una conexión con lo que se
entiende bajo la “cultura indígena” que es frecuen-
temente considerada como origen de las danzas fol-
klóricas populares y de la identidad propia.

Lo autentico lo ves en las danzas indigenas en los pueblos
eso es lo realmente puro lo autentico como la fiesta del
encuentro tinku o el phujllay etc. (Hugo, 25. 04. 08).

Creo que todos debemos conoces mas nuestras raices y
ver lo hermosa que es la cultura indigena e identificarnos
como tal porque eso es Bolivia y aceptarnos todos como
hermanos y darle el verdadero valor agragado a nuestras
raices (Sebastiana, 31. 03. 08).

Incluso los “Caporales”, una danza que tiene recién
unos 40 años de existencia, es presentada de esta
manera haciendo alusión a los indígenas. En el
YouTube se presenta muchas veces “lo indígena”
como parte de la cultura en común entre Bolivia,
Perú y Chile y que transciende las fronteras.

3.3 La danza y las identidades “personales”
y de diáspora

Las identidades de diáspora también pertenecen por
supuesto a las identidades personales, pero lo que
quiero aclarar con esta distinción poco elegante es
lo siguiente. Las danzas folklóricas bolivianas son
importantes para la construcción de identidades no
sólo para los bolivianos de primera y segunda ge-
neración que viven en el extranjero sino también
para los mitad bolivianos y los no bolivianos. Puede
cumplir con la función de herramienta para la au-
torepresentación y el desarrollo personal en todos
los grupos mencionados. Sin embargo, a pesar de
que los no bolivianos pueden tener contacto con
las identidades bolivianas de diáspora a través del
intercambio cultural y la interculturalidad e integra-
ción intensivamente vivido en algunos grupos, no
las van a sentir como parte de la identidad propia.

Muchos bailarines dicen que el participar en un
grupo de danzas les ayudó en su desarrollo personal
– algunos adquirieron más confianza en sí mismos,
otros un mejor dominio del cuerpo, otros pudieron
desenvolver su creatividad o simplemente tuvieron
éxitos que les brindaron orgullo y enriquecimiento
personal.

. . . he llegado a ser más extrovertida, probé y aprendí
cosas nuevas y [estoy orgullosa de] que no soy boliviana,
pero a pesar de eso sé bailar bien (Stefanie, 24. 03. 08,
Serbia).

I have taken responsabilities by running for leadership
positions, and this has brought me experience in the man-
agement of a non-oraganization group, and have come
severalt times into ethical-conflicting decision making . . .
I’m able to be creative by helping with choreographies
(Stuart, 16. 04. 08).

Creo los integrantes de los grupos en los que he parti-
cipado y en lo personal, existe una gran gratificación de
amistad, orgullo cultural y un alza en el autoestima (Ruth,
16. 04. 08).

En el debate dancístico acerca de la identidad per-
sonal se tematiza cada tanto el asumir de identi-
dades ajenas. En el YouTube se trata sobre todo
de un supuesto robo cultural y de la afirmación de
que los bolivianos/peruanos tendrían la necesidad
de “adornarse con las plumas ajenas”. Eso está en
conexión directa con la defensa de la cultura, de “lo
nuestro” y de la identidad tanto como el de asu-
mir identidades regionales y locales “ajenas”. El
tema se vuelve especialmente crítico en cuanto a los
otros latinoamericanos. Cuando los no bolivianos
aprenden y presentan danzas bolivianas, los boli-
vianos se sienten en su mayoría muy halagados. Lo

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


De la calle a la Web 2.0 87

que aquí parece interesante es la recepción hecha
por la gente del propio país, la que de vez en cuan-
do lo encuentra “chistoso” o extraño, cuando las
austríacas, por ejemplo, presentan las danzas y los
trajes de Bolivia.

. . . escuchó un comentario de alguien, diciendo algo
como bueno, estos son los austríacos que hacen como si
fueran bolivianos o algo así . . . Bueno, pero yo no ne-
cesito actuar para alguien que yo fuera más latina de lo
que soy en realidad o algo así. ¿Para qué? Se pueden
combinar las dos cosas. No hace falta asumir una iden-
tidad ajena, sólo por hacer algo que también hacen los
bolivianos (Alexandra, 08. 02. 08, original en alemán).

De todos modos es un hecho que muchos bolivia-
nos residentes en el extranjero empiezan a sentirse
más bolivianos estando fuera de su patria. Ahí sur-
ge la etnogénesis descrita por Schippers. Según él
(2002: 42), en la diáspora frecuentemente se dan
procesos de ensamblaje de ciertos elementos de la
herencia cultural para (re)construir un sentido de
pertenencia de manera de que surja un fenómeno
parecido a la tradición "inventada". En estos proce-
sos de “etnogénesis” en cualquier momento pueden
renacer como elementos de subculturas o neoesti-
los complejos, ciertos artefactos, palabras, bailes
y ritos que ya han desaparecido tanto en la socie-
dad de origen como en la de diáspora (Schippers
2002: 47).

. . . el Boliviano siempre se siente mas Boliviano cuando
se va de Bolivia (Alejandro, 05. 03. 08).

. . . no se si entonos los casos, pero con los bolivianos que
hable, se sienten mas bolivianos que en Bolivia misma
(Camila, 25. 04. 08).

A pesar de que muchos bailarines llegaron a su
nuevo país de residencia siendo muy pequeños, y
por eso uno podría suponer que prácticamente no
hay diferencia entre ellos y los pertenecientes a la
segunda generación, se nota una diferencia muy
clara en cuanto al discurso acerca de la identidad.
Como puede observarse una y otra vez en el You-
Tube sí hace una diferencia si uno puede presentar-
se como “verdadero” boliviano nacido en Bolivia
y si por ende por el simple hecho de su lugar de
nacimiento obtiene cierta autoridad (o cree obte-
nerla). En cambio en el transcurso de los insultos
y los intentos de descalificación es un recurso fácil
dudar de la “bolivianidad” del autor para quitarle
así la legitimidad. Esta bolivianidad se construye
primeramente de forma local, es decir a través del
lugar de nacimiento y del centro de vida de muchos
años y sólo en un segundo plano a través de la des-
cendencia (i.e., de padres “un 100 % bolivianos”).

Lo que me molesta es que tu me digas que no devo de
utilizar el nombre de Bolivia??? y quien eres tu para
decirme eso si yo naci y vivi mas del 80 % de mi vida
en el, yo creo que tengo el derecho de decir que yo soy
boliviano me pinte o no mi cara (YouTube).

. . . te apuesto que vos ni si quiera eres una verdadera bo-
liviana debes ser una perra nacida de padres bolivianos [/]
por lo menos yo soy potosino nacido en bolivia [/] no
como vos que te apuesto que has nacido en el extranjero
(YouTube).

Obviamente algunos de estos bolivianos llegados
a una temprana edad no se sienten parte de la so-
ciedad receptora (véase Safran 1999: 364; Eriksen
2006) y parecen querer aferrarse a su bolivianidad
a través del “conflicto de danzas” en el YouTube.
Muchos dicen que nunca se van a sentir como ciu-
dadanos de su país de residencia.

. . . todos somos orgullosos de donde venimos osea . . .
nunca nos vamos a sentir como si fueramos de aki (Adria-
na, 04. 03. 08).

. . . creo que nunca voy a llegar a ser suizo . . . y no quisie-
ra tampoco . . . me parece que cada uno debe quedarse . . .
no sé a mi me parece romper las raices completamente
. . . yo soy boliviano y siempre voy a quedar boliviano
(Simon, 07. 03. 08).

Yo vivo en Canada y siempre voy a quererlo, pero yo soy
boliviano y sere boliviano hasta que me muera (Federico,
06. 05. 08).

Aquí sí parece interesante que algunos informantes,
a pesar de los permanentes elogios sobre “su” país
y sus vehementes reclamos de defender la cultura
boliviana, no pudieron imaginarse vivir ahí en el
futuro. En este aspecto mis observaciones se corre-
lacionan con los estudios de Hall (2004: 201, 209),
quien observa que los jóvenes de comunidades
diáspora frecuentemente ponen énfasis verbal en la
lealtad con “sus” tradiciones, pero que en compara-
ción con los que todavía nacieron en el país de ori-
gen se sienten menos comprometidos en llevarlas
a la práctica concreta. Los inmigrantes de primera
generación sufren muchas veces de una fuerte nos-
talgia que pueden combatir (o fortalecer) a través
del bailar. Algunos nombraron como causas por
las que participan en un grupo de danzas que al
bailar se sienten un poco como “en casa” (y que
con eso participan en la construcción de una patria
desde el punto de vista de diáspora en el sentido
de Moosmüller [2002: 16s.]). Para otros la danza
es simplemente “algo bueno” de la patria.

. . . es un poco como estar en Bolivia o verse con otro tipo
de gente que tiene toda esa manera de pensar que es tan
típica latinoamericana o boliviana, ahora claro también

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


88 Eveline Sigl Rocha Torrez

tiene sus cosas buenas y malas, algunos detalles digamos
en el sentido de que bueno, acá uno se acostumbra al final
a estar siempre puntual a tal hora todo eso no, regulado,
uno llega al tiro, y entonces ahí es la diferencia, ya nadie
llega a la hora, todos atrasados eso es un detalle, pero
ya te muestra un poco la diferencia cultural entonces es
como hacer un pequeño viaje a Bolivia cuando uno está
ahí, con sus cosas buenas y malas (Rosario, 15. 03. 08).

Mientras que algunos ya bailaban en Bolivia y
simplemente quieren seguir bailando, para muchos
otros, especialmente para los recientemente inmi-
grados, los grupos de danza también sirven como
una sección de coordinación social, que les ayuda
a adaptarse a la nueva situación de vida en la que
tienen que asumir una nueva identidad como “lati-
nos”.

. . . yo digo de la migración mucho aprendemos por lo
menos para los alemanes y otras agrupaciones es como
si fuéramos un solo país, una sola región sin diferencias
(Gloria, 16. 03. 08).

Las mismas comunidades bolivianas de diáspora
son tan distintas como el rol que la danza juega
en ellas. Hay grupos que bailan sobre todo en las
fiestas organizadas por la comunidad boliviana, y
de alguna forma son el producto de una comunidad
diáspora activa. Pero también existe el caso contra-
rio, donde los grupos de danza tratan de establecer
contactos entre los bolivianos dispersados e inten-
tan construir una comunidad (Hanna 1979: 214s.).
Sin embargo, también se mencionan con frecuencia
los conflictos y la rivalidad tanto entre los grupos
de danza y entre los miembros pertenecientes a las
comunidades bolivianas.

También varía mucho la situación de los inmi-
grantes bolivianos de primera generación: mientras
algunos se casaron con un/a ciudadano/a de su país
de residencia (o incluso se mudaron a este país para
casarse), otros hacen estudios de un semestre, un
máster o un posgrado en el extranjero, y también
están los que todavía luchan por obtener una estadía
legal, una problemática que también se hace sentir
en los grupos de baile.

. . . hay mucha gente aquí en Suiza que quisiera partici-
par, eh pero . . . siendo afectados como grupo digamos
por los denuncios que han abido y por los ilegales que
quisieran participar. Y no se atreven por miedo o algo así
. . . y no se atreven de participar (Simon, 07. 03. 08).

Los pertenecientes a la segunda generación y los
medio bolivianos se sienten en su mayoría bien in-
tegrados en la escuela, en los estudios y en el tra-
bajo y dicen no haber tenido problemas por su des-
cendencia. Para ellos el bailar es una posibilidad

palpable de encontrar un lazo con sus raíces boli-
vianas, de ahondar en Bolivia y de identificarse con
ella (Hanna 1979: 223s.; Baumann 1999: 83).

Decidi formar el grupo e integrarse al mismo, porque
queria explorar, descubrir y saber mas sobre lo que tiene
Bolivia, el pais donde naci. A la ves demostrar al extran-
jero que Bolivia esta llena de tradición y que en Bolivia
existe cultura y folklore sin igual. Otra razon es porque
quiero hacer mas y nuevos amigos (Dario, 10. 05. 08).

It gives me a chance to travel back in time and live that
life that without dance would only live in a few scattered
books (George, 02. 04. 08).

Son percibidas también al bailar las diferencias en-
tre la primera y la segunda generación de inmigran-
tes. Se nota al observar que los grupos consistentes
en su mayoría de bailarines de primera generación
aportan no sólo experiencias de bailar en Bolivia
y pasos que han visto (o que creen haber visto),
sino también prestán más atención a los detalles de
los trajes para bailar. En cambio, según mis infor-
mantes, los grupos donde en primer plano están la
interculturalidad y el conocer la cultura boliviana
no son tan meticulosos con esos detalles.

Sin distinción de generaciones, edad y del lugar
de residencia prácticamente todos los bailarines di-
cen que la danza es para ellos importante y sirve
como una herramienta para cuidar y difundir su
cultura. Este aspecto conservador y el acto de pa-
sar a las subsiguientes generaciones establece una
conexión con la tradición perpétua, con el pasado
y con el futuro como lo mencionan Nash (1996),
Fishman (1996) y Baumann (1996, 1999).

Es una organización que fue instituida para propagar y
preservar la riqueza cultural de nuestro país.

. . . yo bailo porque me encanta, mas que todo por mostrar
nuestra cultura – para que no muera – para que les guste
a los demas (Adriana, 04. 03. 08).

. . . ayudamos a expandir mas la cultura boliviana y no
dejamos que se pierda (Francisco, 29. 03. 08).

El reconocimiento que reciben los grupos de danza
boliviana en todo el mundo no sólo afecta de mane-
ra positiva la identidad y confianza en sí mismo de
los bailarines, sino también fortalece el sentido de
pertenencia nacional.

Boliva y su folklor traspasando océanos y mares felicida-
des? compatriotas, muy fello, sigan mejorando y seamos
conocidos en el mundo entero (YouTube).

Que lindo q nuestra cultura vaya mas alla de nuestras
fronteras y sea conocisa mundialmente!!! (YouTube).

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


De la calle a la Web 2.0 89

3.4 La danza como herramienta
para la interculturalidad, la integración
y la creación de contactos sociales

En los grupos de danza boliviana en el extranjero
el intercambio cultural y la integración atraviesan
en varios niveles. Con frecuencia se trata de unir no
sólo a los bolivianos de diferentes edades y regio-
nes en un proyecto común y ayudar a las comuni-
dades diáspora a adquirir más contactos sociales y
una mayor confianza en sí mismo, sino también se
busca el diálogo con los “otros”.

Creo que el bailar juntos en un grupo de musica boliviana
nos ayudo a los integrantes, tanto bolivianos como no
bolivianos, a integrarnos mas, a identificarnos con un tipo
de me musica que disfrutamos y al mismo tiempo dar a
conocer parte de nuestra cultura mediante su musica . . .
El objetivo general de nuestra asociación es el de promo-
ver la integración de Bolivianos residentes en Dinamarca
mediante la conservación y difusión de nuestras raíces
culturales y el intercambio cultural fomentando activida-
des socioculturales y apoyo humanitario que concierne la
representación de ambos países (Ines, 02. 05. 08).

A pesar de estas metas muchas veces propagadas
cabe preguntarse, si al final de cuentas se trata de
enfoques culturalistas, que en el sentido de la men-
cionada etnopolítica sirven para fijar las diferen-
cias e instrumentalizarlas para los propios intereses
(Baumann 1999: 19, 122). En las presentaciones de
danza, esta cumple en todo caso con la función icó-
nica descrita por Hanna (1979) en el sentido de que
simboliza todo el país. – En muchos casos el mos-
trar las danzas y “la cultura” significa representar a
Bolivia.

Es un orgullo, es un modo de representar a mi país, a lo
que yo llamo Patria (me siento boliviana, aunque sola-
mente lo soy un 50 %) (Roxana, 27. 04. 08).

Es importante representar a mi país de forma cultural
especialmente cuando uno está fuera de las fronteras
(Daniel, 06. 05. 08).

Por eso, para muchos grupos el bailar no está en
primer plano dentro de la comunidad boliviana,
sino la difusión y la transmisión de las danzas
muchas veces totalmente desconocidas en el país
de residencia.

Mientras los bailarines bolivianos están orgullo-
sos de mostrar algo “propio”, los no bolivianos se
alegran de haberse integrado al grupo y de haber
aprendido bien las danzas a pesar de la nacionali-
dad “equivocada”. El objetivo es el de promocionar
el respeto y la valoración de lo ajeno a través de la
ocupación con lo propio.

. . . dicen bien que cuando uno respeta su propia cultura
entonces puede respetar la de los otros, entonces para mi
pasaba por eso tambén (Frida, 13. 03. 08).

Como grupo somos un centro de integración ya que atra-
vés de la ejecución de las danzas bolivianas en nuestro
grupo unimos a distintas nacionalidades en una comuni-
dad multicultural. El ser humano gana fuerza, seguridad
y pertenencia a través de identificarse con su propia cul-
tura, pero recién al conocer otras culturas adquiere una
vista más amplia, por lo que puede surgir la tolerancia
hacia los convivientes seres humanos.

. . . la integración es en los dos sentidos, yo me integro
a ese país pero ellos también integran una parte de mi
cultura porque es mi aporte (Frida, 13. 03. 08).

El público al que se dirigen los grupos pueden ser
tanto los ciudadanos del país de residencia como
los de otras comunidades diáspora. Gloria presenta
un muy lindo ejemplo de intercambio intercultural
entre la comunidad boliviana y la turca en una
ciudad alemana:

. . . la primera vez que bailamos para un público turco
fue el año pasado. . . . era porque uno de los chicos era
boliviano de segunda generación, entendía muy poco el
español, se casaba con una turca, entonces él nos decía,
yo conozco muy poco Bolivia entonces por lo menos
para mi matrimonio quiero que mi novia conozca qué
hay allá, entonces nos preguntó para bailar algo, pero
él mismo tampoco sabía exactamente que era, donde
quería algo que se fuera a ver la danza, y creo que
los padres fueron de la idea . . . bailamos ahí y era
increíble el público aplaudía, . . . presentamos Cueca
chaqueña, entonces alguien aplaudió como se hace en
la Cueca chaqeuña no? . . . y después todo el mundo:
bravo bravo bravo! . . . Luego bailamos Tobas y estaba
re-bien también la gente ahí y después nosotros sacamos
fotos para intentar sacar a la página web y toda la gente
venía porque quería sacarse fotos con nosotros también
. . . Era gracioso y después terminamos con Tinku y nada,
y este depués nos pidieron tarjetas para algunas persona
s que dijeron que era algo interesante, que lo habían visto
y que no se imaginaban que Bolivia presentaba bailes
tan bonitos algunos pensaban dónde queda Bolivia o qué
hablan (Gloria, 16. 03. 08).

En este intercambio no sólo se trata de los espec-
tadores, sino también de los potenciales bailarines.
En Suecia hay, por ejemplo, muchos grupos donde
la mayoría de los danzarines no son bolivianos. Pa-
ra ellos muchas veces el grupo de danzas significa
el primer contacto con la cultura boliviana y ven
como algo muy instructivo ampliar su horizonte de
conocimientos a través del grupo. Como también
puede haber entre los no bolivianos personas de dis-
tintas nacionalidades, se hace posible un encuentro
intercultural con gente con la que uno posiblemente
nunca hubiera entrado en contacto.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


90 Eveline Sigl Rocha Torrez

A través del grupo conocí a gente con la que posible-
mente nunca hubiera tenido contacto, cosa por la cuál me
siento agradecida . . . A mi los grupos de danza son una
hermosa forma de integración y comunicación entre las
culturas (Herta, 30. 04. 08).

Las relaciones sociales que surgen a través del gru-
po tienen para muchos bailarines especial impor-
tancia. Algunos han “encontrado amigos para toda
la vida” (Stefanie, 24. 03. 08), otros a su pareja, a
personas en la misma situación (de inmigrante) o
simplemente a gente con la que comparte los mis-
mos intereses.

Esto de los grupos bailables si ayudo mucho porq vez
gente q esta en tu misma situacion y otros q ya pasaron.
q te ayudan (Tomás, 10. 04. 08).

Isabella cuenta de una amistad transnacional que
surgió a través de la danza:

Una de las consecuencias más lindas del bailar es la
amistad que tengo con un boliviano que vive en Madrid
y al que conocí en el 2006 en el KdK [Carnaval de las
culturas] en Berlín. La próxima vez nos vimos en Madrid,
luego estuvimos en Bolivia al mismo tiempo y pude vivir
con su familia en La Paz, viajamos juntos a Cochabamba,
luego él otra vez me visitó en Berlín, luego yo lo visité en
Sevilla, luego en Madrir . . . etc. Y la semana que viene
me va a visitar en Berlín . . . y vamos a bailar Tinku juntos
en el KdK . . . agradecemos nuestra amistad global a la
danza (Isabella, 04. 05. 08).

Los mismos bolivianos son alentados muchas veces
a ahondar en lo propio y luego ellos confiesan haber
aprendido un montón sobre la propia cultura por el
hecho de bailar. Muchas veces empiezan a valorar
las cosas a las que en Bolivia apenas prestaban
atención.

En bolivia nunca baile. no se porq alla como q uno no se
da cuenta lo q tenemos. y aqui aprendi es bien bonito q
hasta desde aqui fuimos a bailar en el carnaval de oruro.
era hermoso (Tomás, 10. 04. 08).

. . . cuando estamos lejos, aprendemos a valorar nuestro
pais (Adriana, 04. 03. 08).

4 Conclusión

En el transcurso de los siglos las danzas del alti-
plano boliviano se han transformado considerable-
mente, pero siempre han cumplido una función im-
portante en cuanto a la generación y defensa de la
identidad personal y cultural. Luego de fungir como
un medio de resistencia e hibridez (según Bhabha
2000) en la época colonial y republicana en el si-

glo XX pasaron a formar parte de las narrativas y
actividades en el marco de la creación de un estado-
nación. Como parte de los media- y ethnoscapes
transnacionales han invadido los terrenos globales
de diáspora e imaginación, donde siguen siendo
muy importantes para las cuestiones de identidad,
etnicidad e integración. Para los emigrantes boli-
vianos en muchos casos el hecho de participar en un
grupo foklórico de danzas bolivianas se ha transfor-
mado en un agente de establecer contactos sociales
y de mantener viva la imagen de “lo boliviano”
también en el exterior, mientras para los hijos de
bolivianos y los mitad bolivianos, nacidos fuera de
Bolivia, el bailar muchas veces sirve para “encon-
trar los propios raíces” y para establecer una cone-
xión más estrecha con “la cultura” de sus antepasa-
dos. Tanto para ellos como para los no bolivianos
que participan en estos grupos son un medio para
poder realizarse, tener éxito, levantar la autoestima
y la confianza en sí mismo. De cierta forma sigue
siendo una actividad ritual que se remonta a la tra-
dición y, por ende, a “la eternidad”, pero que sobre
todo fuera de Bolivia ya no tiene una connotación
tan fuertemente religiosa como solía tener forman-
do parte de las procesiones en honor a las virgenes
y los santos patrones en Bolivia. En resúmen, es un
fenómeno muy complejo que se presta para estudiar
diferentes procesos de transculturación y creación
de identidades, en Bolivia, fuera del país y en los
espacios transnacionales de la Web 2.0.

Bibliografía

Abercrombie, Thomas
1992 La fiesta del carnaval postcolonial en Oruro. Clase, et-

nicidad y nacionalismo en la danza folklórica. Revista
Andina 10: 279–352.

Appadurai, Arjun
1996 Modernity at Large. Cultural Dimensions of Globaliza-

tion. Minneapolis: University of Minnesota Press. (Pub-
lic Worlds, 1)

Balibar, Étienne
1996 Fictive Ethnicity and Ideal Nation. In: J. Hutchinson and

A. D. Smith (eds.); pp. 164–168. [1991]

Barth, Fredrik
1970 Introduction. In: F. Barth (ed.), Ethnic Groups and

Boundaries. The Social Organization of Culture Differ-
ence; pp. 9–38. Boston: Little Brown and Company.

Baumann, Gerd
1996 Contesting Culture. Discourses of Identity in Multi-

Ethnic London. Cambridge: Cambridge University
Press. (Cambridge Studies in Social and Cultural An-
thropology, 100)

1999 The Multicultural Riddle. Rethinking National, Ethnic,
and Religious Identities. New York: Routledge.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


De la calle a la Web 2.0 91

2004 Grammars of Identity/Alterity. A Structural Approach.
In: G. Baumann and A. Gingrich (eds.), Grammars
of Identity/Alterity. A Structural Approach; pp. 18–50.
New York: Berghahn Books.

Baym, Nancy K.
2000 Tune in, Log on. Soaps, Fandom, and Online Communi-

ty. Thousand Oaks: Sage Publications.

Bhabha, Homi K.
2000 Zeichen als Wunder. In: H. K. Bhabha, Die Verortung der

Kultur; pp. 151–180. Tübingen: Stauffenburg. (Stauf-
fenburg Discussion, 5)

Boyd, Danah
2006 G/localization. When Global Information and Local In-

teraction Collide. O’Reilly Emerging Technology Con-
ference, San Diego, CA. March 6, 2006. <www.danah.
org/papers/Etech2006.html> [16. 06. 09]

Bräuchler, Birgit
2005 Cyberidentities at War. Der Molukkenkonflikt im Inter-

net. Bielefeld: Transcript. (Medien-Welten, 1)

Ellison, Nicole B., Charles Steinfeld, and Cliff Lampe
2007 The Benefits of Facebook “friends.” Social Capital

and College Students’ Use of Online Social Net-
work Sites. Journal of Computer-Mediated Communi-
cation 12/4: art. 1. <http://jcmc.indiana.edu/vol12/issue/
ellison.html> [16.06.09]

Eriksen, Thomas Hylland
2002 Ethnicity and Nationalism. Anthropological Perspec-

tives. London: Pluto Press. [1993]
2006 Nations in Cyberspace. Short Version of the 2006 Ernest

Gellner Lecture, Delivered at the ASEN Conference,
London School of Economics, 27 March 2006. <www.
media-anthropology.net/eriksen_nationscyberspace.
pdf> [16. 06. 09]

Fishman, Joshua
1996 Ethnicity as Being, Doing, and Knowing. In: J. Hutchin-

son and A. D. Smith (eds.); pp. 63–69. [1980]

Gingrich, Andre
2004 Conceptualising Identities. Anthropological Alternatives

to Essentialising Difference and Moralizing about Other-
ing. In: G. Baumann and A. Gingrich (eds.), Grammars
of Identity/Alterity. A Structural Approach; pp. 3–17.
New York: Berghahn Books.

Guss, David M
2000 The Festive State. Race, Ethnicity, and Nationalism as

Cultural Performance. Berkeley: University of Califor-
nia Press.

Hall, Stuart
1990 Cultural Identity and Diaspora. In: J. Rutherford (ed.),

Identity. Community, Culture, Difference; pp. 222–237.
London: Lawrence & Wishart.

1994 Kulturelle Identität und Diaspora. In: S. Hall, Rassismus
und kulturelle Identität (hrsg. und übers. von U. Mehlem
et al.); pp. 26–43. Hamburg: Argument-Verlag. (Ausge-
wählte Schriften / Stuart Hall, 2)

2004 Die Frage des Multikulturalismus. In: S. Hall: Ideo-
logie, Identität, Repräsentation (hrsg. von J. Koivisto
und A. Merkens); pp. 188–223. Hamburg: Argument-
Verlag. (Ausgewählte Schriften / Stuart Hall, 4)

Hanna, Judith Lynne
1979 To Dance Is Human. A Theory of Nonverbal Communi-

cation. Austin: University of Texas Press.

Hannerz, Ulf
2003 Several Sites in One. In: T. H. Eriksen (ed.), Globalisa-

tion. Studies in Anthropology; pp. 18–38. London: Pluto
Press.

Hobsbawm, Eric
1993 Introduction. Inventing Traditions. In: E. Hobsbawm and

T. Ranger (eds.), The Invention of Tradition; pp. 1–14.
Cambridge: Cambridge University Press. [1983]

Hutchinson, John, and Anthony D. Smith
1996 Introduction. In: J. Hutchinson and A. D. Smith (eds.);

pp. 3–14.

Hutchinson, John, and Anthony D. Smith (eds.)
1996 Ethnicity. Oxford: Oxford University Press.

Kivits, Joëlle
2005 Online Interviewing and the Research Relationship. In:

C. Hine (ed.), Virtual Methods. Issues in Social Research
on the Internet; pp. 35–49. Oxford: Berg.

Moosmüller, Alois
2002 Einleitung. Diaspora – zwischen Reproduktion von

“Heimat”, Assimilation und transnationaler Identität. In:
A. Moosmüller (Hrsg.), Interkulturelle Kommunikation
in der Diaspora. Die kulturelle Gestaltung von Lebens-
und Arbeitswelten in der Fremde; pp. 11–28. Müns-
ter: Waxmann. (Münchener Beiträge zur interkulturellen
Kommunikation, 13)

Nash, Manning
1996 The Core Elements of Ethnicity. In: J. Hutchinson and

A. D. Smith (eds.); pp. 24–28. [1989]

Orgad, Shani
2005 From Online to Offline and Back. Moving from Online

to Offline Relationships with Research Informants. In: C.
Hine (ed.), Virtual Methods. Issues in Social Research on
the Internet; pp. 51–65. Oxford: Berg.

Rocha Torrez, Eveline
2008 Para Bolivia y el Mundo. La danza como generadora de

identidad y etnicidad en los espacios online y offline.
Oruro: CEPA.

Safran, William
1999 Diasporas in Modern Societies. Myths of Homeland and

Return. In: S. Vertovec and R. Cohen (eds.), Migration,
Diasporas, and Transnationalism; pp. 364–380. Chel-
tenham: Edward Elgar. (The International Library of
Studies on Migration, 9) [1991]

Sahlins, Marshall
2000 Goodbye to Tristes Tropes. Ethnography in the Con-

text of Modern World History. In: M. Sahlins, Culture
in Practice. Selected Essays; pp. 471–500. New York:
Zone Books.

Schippers, Thomas K.
2002 Diasporas and Memory. Modern Migrations and Nation-

al “Ethnogenesis.” In: A. Moosmüller (Hrsg.), Interkul-
turelle Kommunikation in der Diaspora. Die kulturelle
Gestaltung von Lebens-und Arbeitswelten in der Frem-
de; pp. 41–50. Münster: Waxmann. (Münchener Beiträ-
ge zur interkulturellen Kommunikation, 13)

Strauss, Anselm L., und Juliet M. Corbin
1996 Grounded Theory. Grundlagen qualitativer Sozialfor-

schung. Weinheim: Beltz, PsychologieVerlagsUnion.
[1990]

Zurawski, Nils
2000 Virtuelle Ethnizität. Studien zu Identität, Kultur und In-

ternet. Frankfurt: Lang. (Soziologie und Anthropolo-
gie, 11)

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-73

