Praktiken dsthetischen Denkens )
9 Essays zur Neuverhandlung von Kunst und Asthetik

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. [ E—



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Praktiken asthetischen Denkens )
9 Essays zur Neuverhandlung von Kunst und Asthetik

Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Strassle, Nicolajvan der Meulen,
Jorg Wiesel [Hg.]

Mit Essays von Henryetta Duerschlag, Wiktoria Furrer, Silvia Henke,
Michael Mayer, Dieter Mersch, Aurel Sieber, Thomas Strassle, Nicolaj

van der Meulen, J6rg Wiesel.

Edition Medienwissenschaft | Band 108

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung
4  Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

Artikulieren/Widerstehen
25 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken dsthetischen Denkens
Nicolaj van der Meulen

53 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens
Dieter Mersch

83 Widerstand und Schépfungskraft.
Zur Negativitat dsthetischen Denkens
Michael Mayer

Bilden/Formen
101 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre
Silvia Henke

121 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropddagogiken bei Oskar Hansen
Wiktoria Furrer

145 Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie
Henyretta Duerschlag



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Schreiben/Zeigen
163 Das essayistische Prinzip. Uber Nutzen
und Grenzen einer metadsthetischen Perspektive
Thomas Stréssle

177 Berlhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki
Aurel Sieber

191 Asthetik der Zungenrede.
Predigt als TV-Serie

Jorg Wiesel
203 Autorinnen und Autoren
210 Hinweis zum Projekt

«Praktiken asthetischen Denkens»



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

L Seitihrer Begriindung bei Alexander Baumgarten zerféllt die

Asthetik als Zweig der Philosophie in die beiden disparaten Linien einer
Theorie der Wahrnehmung (aisthésis) und einer Theorie der Kunst. Die

Linien hdngen dadurch zusammen, dass die Kunst - als ein Handeln

und Denken - sich im Medium der Wahrnehmung vollzieht, wobei sie

diese selbst entgrenzt, sowohlin ihrer Medialitat als auch in ihrem eige-
nen Selbstverstédndnis als Kunst sowie inihrem gesellschaftlichen Sein.
Als Briicke zwischen beiden Bereichen diente traditionell, wie auch

Gilbert Simondon in seiner Vorlesung Imagination et invention hervor-
hebt, die <Einbildungskrafts, die das «Bilden> im Allgemeinen betrifft, d.h.
die Gestaltung oder Formung mittels Vorstellungen und Bildern, zu

derauch die Erfindung, das Moment kreativen Schaffens gehért. Noch

Immanuel Kant versteht — wie in der Kritik der reinen Vernunft - die

Asthetik zundchst im Anschluss an Baumgarten als Theorie der Wahr-
nehmung, wenn er Raum und Zeit als deren apriorische Bedingungen

im Rahmen einer «transzendentalen Asthetik» aufdeckt. Nicht nur fun-
gieren diese Bedingungen als unbedingte Konstituenten der Anschau-
ung, vielmehr zahlt zu ihnen gleichfalls die ebenso rezeptive wie pro-
duktive Einbildungskraft und ihr «<Schematismus» als das eigentliche

Prinzipium <epistemischer Synthesis>. Zudem hat Kant, dhnlich wie

Baumgarten, derden allgemeinen Teil der Aesthetica theoretica durch

eine Aestheticorum pars altera erganzte, dem ersten Sinn von «Asthe-
tik» mit seiner Kritik der Urteilskraft einen zweiten hinzugefiigt. Dieser
zweite Teil zielte vor allem auf die Besonderheit der «asthetischen Erfah-
rung» und ihrer Rolle fiir die Erkenntnis, worin die Kunst, insbesondere

das Disegno als Formgebung eine mafBgebliche Rolle spielte. Vollends

haben dann der nachfolgende Deutsche Idealismus sowie die romanti-
schen Philosophen und Philosophinnen die kiinstlerische Phantasie

und ihren Beitrag zum «Wissen der Welt» gegeniiber der Wahrnehmung

privilegiert und nach dem spezifischen Wahrheitswert der Kunst gefragt,
der jedoch gegentiber der «Wahrheit der Wissenschaft» genauso idio-
synkratisch wie einzigartig blieb. Seither ist der Begriff des Asthetischen

Uberhaupt auf die Kunst und ihre Praxis libergegangen. Allein die Natur-
wissenschaften, wenn sie etwa von der <Schonheit> der Natur oder der
Eleganz mathematischer Beweise sprechen, erinnern sich noch an den

einstigen Sinn einer <Aisthetik> als Wahrnehmungstheorie.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 5

Trotzdem bleibt von Anfang an die Verbindung zwischen den
in vieler Hinsicht spannungsvollen wie inkommensurablen Teildiszi-
plinen der Asthetik - im Besonderen der Zusammenhang zwischen
Wahrnehmung, Gestaltung und Kunst - eine stete Quelle der Beunru-
higung und Reflexion. Die in diesem Buch vorliegenden Untersuchun-
gen schlagen gegeniiber der Tradition ausdriicklich einen anderen
Weg ein. Sie handeln von den Kiinsten als einem <Denkens, das sich
in erster Linie in ihren Praktiken artikuliert. Solche auf die Praxis &s-
thetischer Produktion oder der Tatigkeit des <Bildens», des kreativen
Handelns bezogenen Analysen sind gewiss nicht neu - man denke an
John Dewey, vor allem aber an Ludwig Wittgenstein und Theodor W.
Adorno, sodass keineswegs ein Anspruch auf Originalitdt erhoben
wird. Dennoch fokussieren die Beitrage entschieden die Auffassung,
dass erstens das Denken der Kunst auf eine spezifische Weise an der
Konstitution kulturellen Wissens partizipiert und dass zweitens dieses
Denken sich als eine mediale Praxis realisiert, die sich nichtin der Aus-
sage, der Bestimmung oder dem Diskurs erfiillt, sondern anderer Art
ist, ohne allerdings seine autochthone Urteilskraft zu verlieren. Nun
bedeutet der Ausdruck <Denken> vielerlei. Erweist es sich in seiner
strikten Aussageform zwar als wahrheitsdefinit, verfahrt diese nicht
zwangslaufig referenziell, denn seine Beziehungsform beschrankt
sich nicht notwendig auf die Erkenntnis einer Wirklichkeit. Vielmehr
genligt es - wie es auch Georg Friedrich Wilhelm Hegel formulierte -,
Denken als <Gedanken-haben> zu beschreiben, was zugleich das
Denken des Denkens einschlie3t, um somit eine unmittelbare Nahe
zu Reflexion und Selbstbewusstsein zu unterhalten. Kunst bezeichnet
in diesem Sinne weniger ein <Aussagen-iliber, sondern sie ist in erster
Linie als ein solches Denken zu verstehen, das sowohl von der Welt
handelt als auch von sich selbst: Sie ware folglich, was immer sie sei,
stets auch eine <Kunst Giber Kunst.

Mehr noch, denn der Begriff des Denkens zeichnet nicht nur
die Sphéare des Theoretischen aus, die ihn dem Diskurs zuordnet, son-
dern Denken artikuliert sich zuvorderst sowohl medial als auch in
Handlungen, die mit anderen Handlungen verwoben sind. Gleichzei-
tig sind diese Handlungen auf Wahrnehmungen bezogen; sie operie-
ren im Aisthetischen, sodass der Zusammenhang von Wahrnehmung

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

und Kunst seine Giiltigkeit bewahrt - Gibrigens auch dort, wo die Kunst
ausschlieB3lich konzeptuell verfédhrt oder zeitgendssische Themen ver-
arbeitet. Zudem bedienen sich im selben Maf3e kiinstlerische Akte
verschiedener Medien; sie berufen sich auf Technologien, seien sie
avanciert oder anachronistisch, um sie ebenso zu unterlaufen, zu bre-
chen oder zu konterkarieren wie zu steigern und zu durchkreuzen. Wie
immer sich daher diese Relationen artikulieren, entscheidend ist, dass
sie sich alle im Praktischen realisieren, d.h. in einer Komplexitat unter-
schiedlicher Bezugsweisen und Spielarten der Reflexionen. Und wie
unbestimmt und offen die verwendeten Ausdriicke dabei zunachst
noch sein mdgen, sie verkérpern immer am Ort ihrer Erscheinung,
ihrer Darstellung oder Produktivitat eine Episteme, ein <\Wissen>. Es ist
auf diese Weise die Spezifik ihrer Praxis, die die Asthetik determiniert
und die Kunst im eigentlichen Sinne zur Kunst und im Besonderen zu
einem kognitiven Prozess macht, der nicht nur etwas evoziert oder
anzeigt, ausstellt und zu verstehen gibt, sondern der eine Erkenntnis-
weise sui generis erzeugt, die durch keine andere Gestalt ersetzt und
in keine andere Artikulationsform libersetzt werden kann.

IL. Es kommt also nicht auf ibergeordnete Definitionen oderden
Inhalt der Kiinste, ihre Symbolisierungen an, so wenig wie auf ihre be-
sonderen &sthetischen Qualitdten oder die Einzigartigkeit der Erfah-
rung, die sie induzieren, sondern allein auf die Praktiken, deren Aspek-
ten und Analysen sich die folgenden Uberlegungen widmen. Dabei
kniipfen sie an die klassische Frage nach dem Verhaltnis von «Asthetik»
und «Erkenntnis» an, jedoch in der dezidierten Perspektive, dieses in
Ansehung verschiedener Weisen von Denk- und Wissensstrategien in,
mit und durch die Kiinste zu erforschen, wobei grundsétzlich alle Dis-
ziplinen und Genres angesprochen sind, von den visuellen Kiinsten tiber
die Objekt- und Installationskunst bis zur Performance, zu Tanz, Film
oder Musik und Literatur. Dabei hat die derart apostrophierte <\Wende»
zum Praktischen den Vorteil, die stets abstrakte Wahrheitsfrage tiber-
springen zu kdnnen, denn der traditionelle Topos der <\Wahrheit in den
Kiinsten> wirft das Problem des verwendeten Wahrheitsbegriffs sowie
einer Auszeichnung von Referentialitadt auf, die Frage also, woriiber
diese Wahrheit ist, wovon sie handelt und welchen Kriterien sie genligt.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 7

In Verbindung mit dem Begriff von <Autorschaft> ist diese
Frage zudem meist subjektivistisch in Ansehung <authentischer> Er-
fahrungen oder biographischer Details beantwortet worden, was die
weitere Problematik einer Charakterisierung der Beziehung zwi-
schen Sprache und Reprasentation sowie Autor bzw. Autorin und
Werk in Bezug auf deren Intentionen aufwirft. Sie sind ohne Blick in
die innersten Absichten der Kiinstler und Kiinstlerinnen nicht be-
schreibbar. Wenn hingegen in den hier versammelten Beitragen hin
und wieder Kiinstlernamen oder biographische Zusammenhange
auftauchen, dann werden sie nicht einfach vorausgesetzt, sondern
immer in dieser Hinwendung zu ihrem &sthetischen Tun als solchem
verstanden. Das Asthetische - als allgemeine Gestaltungsar-
beit - und das Kiinstlerische - als stets reflexive Praxis -, so die
Grundthese, erfiillen sich dabei in jeweils besonderen Tatigkeiten,
die sich weder zum Werk schlieBen lassen noch in einer Aussage
oderin Symbolen und deren Bedeutungen kulminieren. Kunst - oder
genereller: das Asthetische im Sinne einer Gestaltungspraxis
- geniigt sich in deren <Ereignung> oder Performanz, um etwas zur
Erscheinung zu bringen oder zu demonstrieren, was anders nicht
darstellbar ist, was aber in seiner Erscheinung selbst schon Teil der
Weltist, d.h. sich <als> etwas manifestiert, worin ein Denken geschieht.
Es ereignet sich je schon exemplarisch. Deswegen behandeln die
folgenden Aufséatze ihre Fragestellungen sowohl allgemein als auch
am Beispiel, wobei das Beispiel das Allgemeine enthélt wie gleich-
zeitig das Allgemeine nur existiert im Beispielhaften. Konkreter: Das
immersive Geflihl, von einem Fels verschluckt zu werden, die jewei-
ligen <Zeigenschaften» eines Bildes, die hellseherische Ausleuchtung
eines Filmsets, die Sprungkraft eines Lehrbeispiels, die offene Form
als passe-partout im Raum, die Ambiguitat fotografierter Eier oder
die Indexalitdt von schmutzigen Gummistiefeln zwischen zwei
Katzen: Es sind solche Ereignungen, die die gewdhnlichen Ablaufe
jéh zu unterbrechen, zu transformieren oder umzuschreiben vermé-
gen und an oder in ihnen plétzlich etwas aufzudecken, was im buch-
stablichen Sinne «un-gewohnlichs ist. Sie machen so sichtbar und
horbar, was zuvor unsichtbar oder unerhért blieb, und weisen ihnen
damit eine eigene «Erkenntniskraft» zu.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das immersive Gefiihl, von einem Fels
verschluckt zu werden, die jeweiligen <Zei-
genschaften> eines Bildes, die hellse-
herische Ausleuchtung eines Filmsets, die
Sprungkraft eines Lehrbeispiels, die offene
Form als passe-partout im Raum, die
Ambiguitat fotografierter Eier oder die Index-
alitat von schmutzigen Gummistiefeln
zwischen zwei Katzen: Es sind solche
Ereignungen, die die gewdhnlichen Ablaufe
jédh zu unterbrechen, zu transformieren
oder umzuschreiben vermogen und

an oder in ihnen plétzlich etwas aufzude-
cken, was im buchstéablichen Sinne
<ungewdhnlich» ist. Sie machen so sichtbar
und horbar, was zuvor unsichtbar oder
unerhort blieb, und weisen ihnen damit eine
eigene «Erkenntniskraft» zu.

||||||||||||||||||


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 9

I11. Praktiken — und so verstehen wir sie hier -, besitzen etwas

Okkasionelles; sie sind situativgebunden und durch interdependente

Relationen gepragt. Sie entfalten ein Netzwerk von Beziehungen,
auch historische und soziale, in das sie eingewoben sind und deren

Teil sie ausmachen, sodass die Praxis des Asthetischen, genauso wie

die Praktiken der Kiinste, nicht isoliert betrachtet oder fiir sich alleine

beurteilt werden kann. Handlungen existieren immer inmitten anderer
Handlungen, wobei die spezifisch kiinstlerische Handlung und ihr Er-
kenntnischarakter darin besteht, Uberschreitungen zu wagen, Kon-
texte zu verschieben oder normative Geflige zu sprengen, sodass der
Werts ihrer Erkenntnis daran zu bemessen ist, welche Intensitit diese

Rupturen, Verschiebungen oder Ubertritte auslésen. Entscheidend

dafir ist - neben der situativen und gesellschaftlichen Verwebung

von Praktiken -, dass sie immer unter ihrer charakteristischen Duplizi-
tat von <\Was> und <Wie> analysiert werden missen. Fir kiinstlerische

Praktiken ist diese grundsétzliche Duplizitét von Telos und Modus aus-
schlaggebend, und die besondere Weise ihrer Interdependenz ist

charakteristisch dafiir, was wir an Kunst schatzen und was sie fiir uns

bedeutsam macht.

Hier zeigt auch der oft gebrauchte, doch sperrige Begriff der
<Performanz> seine Bedeutsamkeit. Er erlaubt, neben dem Inhalt von
Handlungen, eben diese spezifischen Arten ihrer Ausfiihrung und Auf-
fihrung, ihre Modalitdt und oft auch Medialitat mit einzubeziehen
und so die Gesichtspunkte zu vermehren. Urspriinglich der pragma-
tischen Sprachphilosophie entnommen, ist der Ausdruck des Per-
formativen fast zeitgleich auf die Kunst ibergegangen, um mit dem
<performative turn> nach 1960 in der asthetischen Theorie einen fun-
damentalen Bruch mit der Tradition, also den Ubergang von der <\Werk->
zur <Ereignisésthetik> zu provozieren, der gleichzeitig einen Aufstand
in der Kunst gegen die Kunst probte. Diesen Aufstand muss man als
Kampf zwischen einem traditionellen und einem radikal neuen Kunst-
begriff lesen, der auch auf die Kunstausbildung grof3e Auswirkungen
hatte. Nicht langer zéhlten die <iberkommenen> Kategorien des ab-
geschlossenen Werkes, der Inspiration und Urheberschaft, der Origi-
nalitdt und Geltung und noch weniger die konventionellen Modelle
des Schoénen oder Erhabenen. Befragt wurden vielmehr, durchaus mit

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

revolutiondrem Impetus, die konkreten dsthetischen, politischen und
sozialen Praktiken selbst und ihre Haltung, ihre Rigorositat und direkte
Wirksamkeit, vor allem die Méglichkeit einer Veranderung und Utopie,
die von ihnen ihren Ausgang nehmen sollten.

Alles das ist im Begriff des Performativen aufgehoben, der
nicht das Tun selber, den Akt, sondern vor allem die Art und Weise
des Engagements, die Formen und Formate der Realisation und ihrer
Aus- und Auffiihrung adressiert. Das lasst sich auf Sprache und Kom-
munikation zuriickbeziehen und dort beispielhaft demonstrieren.
Denn es geht nicht nur darum, etwas zu sagen oder einen bestimmten
Inhalt zu vertreten (lllokution), sondern mit und durch den performa-
tiven Vollzug eine Handlung anzustoBen, in eine Situation zu interve-
nieren, sie umzukehren oder sogar umzustiirzen (Perlokution). Jede
Handlung - das ist der Gedanke - besitzt die Eigenschaft, sich auf die
Welt zu beziehen, aberauch, in sie im selben Augenblick einzugreifen,
sie — wie subtil auch immer - zu verwandeln. Der Umstand lasst sich
vielleicht am schlissigsten anhand eines Versprechens ablesen.
Denn jedes Versprechen ist mit dem zweiten Versprechen gekoppelt,
es auch einzuhalten, sodass, wo es gebrochen wird, zugleich der
Boden des gemeinschaftlichen Vertrauens zu wanken beginnt. Des-
wegen lassen sich Versprechungen nicht nur einfach so dahinsagen,
sie setzen etwas in die Welt und haben oft unabsehbare Folgen, vor
allem fiir das Geflige des sozialen Zusammenlebens. Sie sind folglich
mit einer normativen Kraft verwoben, die ihre Verbindlichkeit im So-
zialen ausmacht.

Diese Notwendigkeit der <Setzung» gilt fiir jede Handlung,
die durch ihren Vollzug erst ihre spezifische Note, ihre Eindringlich-
keit und Effektivitat, mithin ihre <Wirklichkeit> entfaltet. Sie impliziert,
dass zum Handeln, gleich was mit ihm bezweckt wird, immer noch
etwas hinzukommt, was (ber sein Ziel und seine Absichten hinaus-
geht — namlich seine Vollzugsweise, das <Wie> seiner Aus- oder Auf-
fihrung, die im gleichen Sinne in der Lage ist, sie zu modifizieren, ja
in ihr genaues Gegenteil zu verkehren. Auch das ldsst sich anhand
einfacher alltaglicher Beispiele belegen, etwa indem aus einer Hof-
lichkeitsbezeugung, durch die spezifische Gleichgiiltigkeit oder He-
rablassung ihrer Darbietung, eine Demiitigung wird. Oder indem aus

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 1

einer angebotenen Hilfe, die allzu génnerhaft daherkommt, eine Be-
leidigung wird. Mit anderen Worten: Handlungen gibt es nur im Voll-
zug, d.h. stets nurim Rahmen derVerdopplungen von <Was> und <Wie»,
ihrer Bedeutungen und ihrer Performativitat. Beide kdnnen zueinander
in Widerstreit geraten, sodass Praktiken nie eindeutig durch ihre Ab-
sichten determiniert sind - ja mitunter zerrei3t eine verungliickte Plat-
zierung ihren guten Willen, sodass sie nie und nirgends vollstéandig
durch jemanden verantwortet werden kénnen.

Das fiihrt zu einer weiteren Besonderheit: Wahrend das
<Was> einer Praxis, ihr Sinn, symbolisch generalisiert werden kann
- man denke an konventionelle Handlungen -, wird das <Wie> singular
und subjektiv terminiert bleiben. Die Singularitat der Performanz riihrt
geradezu daher, dass sie im strikten Sinne nicht wiederholbarist - oder
anders ausgedriickt: dass jede ihre Wiederholungen aus ihr etwas
anderes macht. Die Komd&die wei3 das genau: Eine Geste kalter Ab-
weisung, nochmal ausgefiihrt, schlagt in Lacherlichkeit um; ein zu oft
wiederholter Liebesbeweis hohlt diesen aus. Solche Aushdhlung
kann auch politisch benutzt werden, indem eine systematische Re-
pression durch subversive Aneignung umgekehrt, d.h. im wortlichen
Sinne <ent-eignet> und neutralisiert wird: <Gay> oder <Kanake> als
Schimpfworte, <Nigger> als rassistische Invektive, explizit adaptiert
und invertiert durch den Black Power Button «I’'m a Nigger». Die Kiinste
bilden ein unerschdpfliches Reservoir solcher Umwertungen; sie <ver-
wenden> die Singularitdten bewusst, indem sie die Paradoxa zwi-
schen Symbolisierung und Performanz selbst noch einmal perfor-
mativ steigern, um-wenden und gegen-wenden, um, wie bei den
zahlreichen Fluxus-Aktionen oder den Performances von Valie Export
oder Marina Abramovic, die Gewalt und Absurditat birgerlicher
Normen, ihre von Herbert Marcuse so genannte «repressive Toleranz»
zu dekuvrieren.

IV. Es ist diese potentielle Ambiguitdt des Performativen, sein
transformatorischer Charakter, seine Singularitat und Nichtwieder-
holbarkeit, sein immanenter politischer und ethischer Anspruch, der
die auBerordentliche Brisanz sowohl des <practical> als auch <perfor-
mative turn> im Asthetischen kennzeichnet - {iber den epistemischen

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

Sinn kiinstlerischer Praktiken hinaus. Dabei bedeutet Performativitéat
in den Kiinsten, das performative Moment des Praktischen selbst zu
performieren und dadurch zuallererst kenntlich zu machen. Diese
Kenntlichmachung verstehen wir als eine Weise des Denkens. Denn
was die Praxis stets nur subkutan begleitet, weil sie sich durch ihren
Vollzug erst realisiert und Konsequenzen zeitigt - gleichsam als das
Unbewusste des Praktischen -, wird auf diese Weise explizit in ein Be-
wusstsein gehoben und entfaltet seine eigene Schlagkraft. Entspre-
chend wird aus der impliziten Eigenschaft einer Handlung eine Meta-
handlung, die eben diese Eigenschaft adressiert und zur Schau stellt.
Wenn so von «kiinstlerischer Praxis» die Rede ist, dann weniger, weil
die Kunst eine Praxis ist oder weil ihre Praxis eine performative Di-
mension besitzt, sondern weil sie in ihrer Performativitat eine immer
wieder neu vollzogene Reflexivitat des Praktischen zu zeitigen vermag.
Und es ist genau diese Reflexivitat, die uns interessiert: als <Augen-
Blicks, in dem eine denkende Praxis und eine Praxis des Denkens inter-
dependentwerden und sich wechselseitig bedingen. Das, was wir auf
diese Weise als <Praktiken asthetischen Denkens> benennen, verdankt
sich dieser Verdoppelung und Wechselseitigkeit, die aus einer Dar-
stellung eine dargestellte Darstellung, aus einer Performation die Auf-
fithrung einer Auffithrung und aus einer Setzung eine Aussetzungins
Gesetzte machen, welche, wie im Spiegel, eine Erkenntnis aufsprin-
gen lassen. Sie bilden gleichsam Selbstkritiken. Was daher Denken
im Asthetischen und mit den Mitteln des Asthetischen heiBt, hat darin
ausdriicklich ihren Gegenstand.

Die Formulierungen <Darstellung einer Darstellung> oder
<Auffiihrung einer Auffiihrung> sowie auch die <Performation des Per-
formativen> als genuin reflexive Praktiken verweisen dabei insbeson-
dere auf das, was Kunst eigentlich tut und wie sie es tut. Denn was
immer Kunst ist, wie sie vorgestellt oder kulturell eingeordnet wird, sie
betreibt in erster Linie die Sichtbarmachung eines Unsichtbaren, die
Exposition eines Verdeckten oderVerdréangten und ist als solche stets
auch die Kenntlichmachung und Verschiebung von Kunst als Kunst.
Indem sie durch ihre Praktiken dsthetischer Reflexion etwas zeigt,
weist sie im gleichen Male auf sich selbst zuriick, zeigt sich und ist
in diesem Sinne je schon ihre eigene Uberschreitung, ihr eigenes

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 13

AuBer-sich. Deshalb ist ein unverzichtbares Merkmal aller Kiinste ihre
Reflexivitat. Sie verwirklicht sich — das ist die These des vorliegenden
Bandes - vermdge solcher Praktiken, die die hier versammelten Auf-
satze als «Praktiken asthetischen Denkens» apostrophieren. Dabei
kommt es in jedem Einzelfall darauf an, ihre spezifische Idiosynkrasie
oder Eigenart zu rekonstruieren wie auch das, was sie im Sinne einer
asthetischen Kritik bewirken und welche Intensitaten sie dabei zur
Entfaltung zu bringen vermdgen.

Mit anderen Worten: Wenn Kunst ein Denken ist, manifestiert
sich dieses Denken in den Praktiken eines Spiels und einer doppelten
Logik von Reflexion. Was die menschliche Praxis —im Gegensatz zu
maschinellen Operationen - auszeichnet, ist gemaf3 dieser Logik we-
nigerihre Bewusstheit oder ein Denken, das ihrvorhergeht, auch nicht
die Tatsache, dass wir soziale Wesen sind und Musik, Theater, Bilder
oder Literaturen hervorbringen. Doppelte Logik besagt vielmehr, dass
wir jederzeit in der Lage sind, im Vollzug des Denkens gleichzeitig
unser Denken zu denken und im Vollzug unserer Handlungen diese
selbst zu exponieren und auf den Priifstand zu stellen, ja, dass wir in
dem, was wirtun und wissen, jederzeit das reflexiv einbeziehen kdnnen,
was wir dabei jeweils mitbewirken oder mitwissen.

Wenn somit das Buch im Folgenden in drei, durch Verben ge-
gliederte Kapitel unterteilt ist, dann muss auch dies tentativ verstanden
sein: Weil wir nicht wissen konnen, was widerstehen, urteilen, bilden,
beriihren bedeutet und was es bewirkt, sehen und héren wir hin, denken
und schreiben wir. Dies wird weiter unten ausgefiihrt. An dieser Stelle
waire lediglich festzuhalten, dass dies die Praxis des Denkens ist, die
sich wie die Praktiken des Asthetischen als permanente Performanz
von Differenz und Selbstbeziiglichkeit versteht. Darin liegt die Méglich-
keit einer Epistemologie des Asthetischen begriindet, welche die Kunst
in gleicher Weise als Praxiswissen wie als Wissenspraxis ausweist.

V. Dieser Ansatz, das Asthetische auf seine sowohl medialen
wie sozialen und historischen Praktiken zuriickzufiihren und in ihnen
gleichzeitig ein exklusives kritisches Format zu entziffern, verbindet
sich insbesondere mit dem, was seit einigen Jahrzehnten unter dem
Etikett des «artistic research» firmiert. Gemeint ist damit ein Anspruch

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

asthetischen Forschens und Experimentierens, der sich in seinen Ver-
fahren als nicht oder nicht ausschlieB3lich wissenschaftlich begreift,
sondern vor allem mit den Mitteln besonderer kiinstlerischer Strate-
gien arbeitet, die bewusst subjektiv, erratisch und exemplarisch vor-
gehen. Im selben MaBe werden dadurch sdmtliche traditionellen Ge-
stalten der Kunst wie auch der Institutionen des Asthetischen
verwandelt und hinter sich gelassen.

Das «artistic research> nimmt zudem fiir sich in Anspruch, die
klassischen d@sthetischen Beschreibungskategorien wie <Form>, <Ma-
terial> oder auch <Imagination> und <Kreativitat> auszusetzen und durch
andere, an konkreten Forschungsprozessen und ihren Praktiken ori-
entierten zu ersetzen. Allerdings bleibt die Behauptung eines solchen
Forschungsanspruchs seit ihrer Begriindung in den 1990er Jahren
durch Christopher Frayling und andere sowie ihrer Etablierung an
Kunstinstitutionen vorallemin den Niederlanden und den nordischen
Landern chronisch strittig. Unklar bleibt z.B., ob wir es mit einer neuen
kiinstlerischen Disziplin unter Bedingungen der Postmoderne zu tun
haben, ob das eigentliche Ziel in einer impliziten Akademisierung der
Kiinste mit eigenen Peers und eigenem PhD besteht, oder ob nicht
die Kiinste seit je einen im Sinnlichen verankerten Forschungsansatz
verfolgt haben, sodass es sich bei «dsthetischer Forschung» eherum
eine, im besten Falle, Akzentuierung, im schlimmsten Falle um einen
Etikettenschwindel handelt. Doch erlaubt die entschiedene Fokussie-
rung auf Pragmatiken der Exploration oder Analyse eine Konzentration
auf die Relativitat des Erkenntnisprozesses sowie darauf, was dieser
im Einzelfall jeweils zu leisten, herauszustellen oder zu unterbrechen
vorgibt. Damit kann, wie Henk Borgdorff zu Recht hervorgehoben hat,
eine Parallele zum Wechsel von mode 1 zu mode 2 in den Wissenschaf-
ten gezogen werden. Asthetisches Forschen heiBt dann,im Medium
kiinstlerischer Interventionen etwas zuvor Ungewusstes zu exponie-
ren und sowohl als Thema sichtbar zu machen als auch tber die Natur
des Phanomens - in ausdriicklicher Alternative zu den Wissenschaf-
ten —in Erfahrung zu bringen.

Demgegentber setzt die Rede von «Praktiken dsthetischen
Denkens» andere Akzente. Von vornherein richtet sie den Fokus auf
Praktiken, die nicht ein positives Wissen generieren, sondern reflexiv

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 15

verfahren und dabei ein <anderes Wissen> oder Wissen anderer Art
erzeugen. Gleichzeitig beziehen die Uberlegungen jene Fragestellun-
gen mit ein, die in den gédngigen und als <best practice> ausgewiese-
nen Formaten des <artistic> oder <aesthetic research> gewdhnlich un-
terbelichtet bleiben, ndmlich die Problematik der Legitimitat der
Verfahren selbst. Sie betreffen stattdessen deren Fundierung im Kern,
indem sie immer wieder anders deutlich zu machen versuchen, dass
das dsthetische Urteil kein diskursives Schema adressieren, das
etwas Uber Kunst aussagt, sondern dass die Kunst, als Praxis, selbst
sagend bzw. urteilend oder argumentierend wird, und zwar durch die
Kunst und die spezifische Form ihrer Synthesis selbst.

Letzteres unterscheidet den Ansatz der vorliegenden Bei-
trdge und ihre Konzentration auf «dsthetische Praktiken» von den in-
zwischen weit gestreuten Ansétzen einer sowohl im Akademischen
verharrenden als auch mit den Wissenschaften kooperierenden
Kunstforschung sowie ebenfalls von den Egalisierungstendenzen
eines erweiterten Forschungsbegriffs im Sinne des «Forschens aller».
Weil eine angemessene Etablierung und Entfaltung des «artistic re-
search> ausgeblieben ist und begriindete Kriterien fehlen, bedarf es
anderer Zugénge, die die Mdglichkeiten und Grenzen kiinstlerischer
Epistemik neu fassen. Entsprechend kreist, was vorliegend als «Praxis
asthetischen Denkens» ausgewiesen wird, um ein ganzes Biindel von
Perspektiven, zu denen ebenso das gehort, was den <Witz>, das inge-
nium von Kunst ausmacht, als auch die Aspekte asthetischer Kritik
und Urteilskraft sowie das Moment kiinstlerischer Kreativitat zwi-
schen inventio und Widerstédndigkeit. Dabei werden die mannigfa-
chen Facetten einer im Asthetischen verwurzelten Experimentalitat
prazisiert durch die Verfahrensweisen multimodaler oder multimedia-
ler Kippung, durch die Ambiguierung von Gesichtspunkten und die
Produktion <6ffnender> Widerspriiche und Paradoxa. Diese Verfah-
rensweisen sind intrinsisch mit Strategien dsthetischer Reflexivitat
verquickt. Und sie treffen nicht nur auf die jeweiligen Gegensténde zu,
sondern vor allem auf eine Kritik des eigenen Tuns.

Folglich geht es darum, dass Forschung in den Kiinsten
immer auch bedeutet, von sich selbst, den Handlungen wie auch
von ihren Verstéandnissen als Kunst und des Kiinstlerischen als

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

Begriff und Bestimmung Rechenschaft abzulegen. Dazu bedarf es
der Fahigkeit, Urteile zu fallen — nicht zuletzt dariiber, was die Be-
dingung von Kunst ist und was im Asthetischen als gute oder
schlechte Kunst aufgefasst werden kann. So erscheint mit der Evo-
lution des Forschungsbegriffs zugleich die kontinuierliche Schér-
fung eines kritischen Bewusstseins unerlésslich, das nach MaBsta-
ben oder Prinzipien fragt, die nicht in den Verfahrensweisen selbst
liegen kdnnen. Gerade in dieser Hinsicht bediirfen viele Bemiihun-
gen des «<artistic research> einer weiteren Ausdifferenzierung, um
ihr Potenzial zuallererst entfalten zu kénnen. Mégen die Kriterien
und Prinzipien stets auch wandelbar sein: Es ist dennoch die For-
derung nach Definition, nach Beschrankungen und Einschnitten,
die Anteil hat an einer dsthetischen Bildung, die nicht nur fir die
Ausbildung eines solchen Bewusstseins wichtig ist, sondern die
Praxis einer radikaleren <Bildung> im Sinne von Selbstgestaltung
einschlieB3t. Sie geschieht im gleichen MaB3e mit den Mitteln des
Exemplarischen, des <Lehrstiicks> als Zeigehandlung wie - geman
Jacques Ranciéres «unwissendem» Lehrmeister - aufgrund von
Haltungen der Selbstbescheidung, Dehierarchisierung und Ent-
machtung. Kiinstlerisches Forschen gibt es deshalb nur in einem
Raum des Ethischen, der Einlibung alternativer Einstellungen, zu
denen gleichsam «mikrologische> Anstrengungen einer Selbstver-
wandlung hinfiihren, die die kiinstlerische Praxis in jedem Augen-
blick mitbegleiten und in ihnen eine anhaltende Transformation in-
duzieren. Sie werden in den folgenden Ausfiihrungen im Namen
des <Mikropraktischen> diskutiert. Hatte zudem Theodor W. Adorno
den <Essay> als eine Praxis eines Schreibens zwischen Wissen-
schaft und Kunst oder Poetik und Diskurs ausgewiesen, welche ihre
Topoi sozusagen versuchsweise exponiert, ohne sie vollstandig ar-
gumentativ zu entfalten und auszufiihren, verzichtet eine am «es-
sayistischen Prinzip» orientierte Forschungspraxis gleichzeitig auf
jegliche Totalisierung, um ihre Handlungsweisen am Nichtlinearen
und Fragmentarischen auszurichten. Das Essayistische zeigt sich
dann nicht nurin einer Art und Weise des Schreibens, sondern des
Handelns selbst, das nicht wieder <experimentell> oder «versuchs-
weise> geschieht wie dieses.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 17

VI. Hat somit das «artistic research, wie oben angedeutet, der
Integration solcher Formen, die eine Alternative zur orthodoxen Wis-
senschaftlichkeit bieten, dadurch zu wenig Beachtung geschenkt,
dass es vor allem <hybrid> zu arbeiten und Zwischenpositionen zwi-
schen asthetischer und diskursiver Epistemeé zu beziehen suchte,
kdame es in diesem Sinne u.E. darauf an, das Essayistische Uber die
Schreibweise hinaus als eine Produktionsweise ins Spiel zu bringen,
die den Zwang zur Beweisflihrung durch Spriinge oder Assoziationen
ersetzt. Es ware mithin als Technik einer anderen kritischen Praxis zu
verfeinern, in einem Verfertigen, das seine Medien nicht wie Begriffe
einsetzt, sondern sie neu ausbalanciert, ohne sich methodisch zwi-
schen Deskription und Narration entscheiden zu miissen. Forschung
in den Kiinsten oder auch dsthetische Forschungen im Allgemeinen
(Design) kdnnen aus diesem Grunde weit mehr sein, als es die ver-
meintlich best-practice-Resultate eines inzwischen zur Stereotypie
neigenden «<artistic research> demonstrieren. Daher unser Akzent auf
die Eigenart der Praktiken, die bereits von sich her einen epistemi-
schen Charakter besitzen - die ihre Brisanz darin besitzen, dass sie
als Praxis ebenso erkennend wie intervenierend und tiberschreitend
verfahren und gerade dadurch etwas zu erkennen geben. Wir stellen
uns vor, dass sich durch solche Denk-Konstellationen ein ganz ande-
rer Horizont des Forschens und Erkennens aufspannt als jener, wie er
allenthalben in Ausstellungen zu sehen ist und der inter- oder trans-
disziplinérin Dialog mit verschiedenen Wissens-Formaten praktiziert
tritt, um eilfertig an Kunsthochschulen aufgenommen zu werden - mit
Beziigen zu den immer gleichen Diskurssystemen wie der Actor-Net-
work-Theory, dem tacit knowledge, den Entwurfspraktiken in der Ar-
chitektur und den Experimentalsystemen der hard sciences. Nicht nur
fehlt es ihnen haufig an einer notwendigen Griindlichkeit — auch ver-
fehlen sie die Besonderheit und Radikalitit des Asthetischen selbst,
das sie erst zu dem machen, was sie sein kdnnten: Forschungsprak-
tiken, die mit den Mitteln kiinstlerischer Reflexivitat ihre unverwech-
selbaren Erkenntnisweisen stiften.

Zentral steht deshalb dafiir der nun schon mehrfach auf-
gerufene Praxis-Begriff ein, der so neben seinen sozialwissen-
schaftlichen und politischen Implikationen vor allem einen eminent

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

philosophischen und dsthetischen Sinn gewinnt. Ausdriicklich sei
darum der hier verwendete Praxisbegriff noch einmal aufgenommen
und eingehender beleuchtet. So lassen sich sprachlich Praktiken
durch Verben kennzeichnen, die ebenso liber eine aktive wie passive
bzw. transitive, intransitive und mediale Note verfiigen. Die folgenden
Beitrdge werden deshalb - ebenfalls versuchsweise und mit essayis-
tischem Postulat — durch eine Reihe von Verbenpaaren gerahmt: Ar-
tikulieren/Widerstehen — Bilden/Formen — Schreiben/Zeigen. Sie
sind exemplarisch und vorldufig zu verstehen und deuten Méglich-
keiten einer Umkreisung an, in denen sich dsthetisches Denken zual-
lererst vollzieht. Zur gleichen Zeit gehort zu ihnen die Fahigkeit des
Verknipfens zu komplexen Assoziationen und das Bilden von Bandern
und Verkettungen, die ebenso Disparates wie Unvereinbares oder Wi-
dersprichliches miteinander in Verbindung zu bringen erlauben und
Wiederholungen oder Unterbrechungen erméglichen. In ihnen liegt
die Leistung einer eigenen Synthese, die anders als diskursive Syn-
thesen nicht durch eine sprachliche Proposition realisiert wird, son-
dern die sich gleichsam singuldr in der Sache selbst ereignet.

Der Praxisbegriff wird also von vornherein mit dem Synthe-
sisbegriff gekoppelt. Synthesen im Praktischen sind anderer Art als
im Diskursiven. In ihnen sind Modalitaten von Konfigurierungen rele-
vant, die nicht entlang dem Aussageschema <A ist b> und ihrer Rei-
hung von Eigenschaften und deren logischen Klassen gebildet
werden, sondern die einer Kompossibilitdt und <Kom-Positionalitat>
von Formen, Dingen oder Handlungen geniigen, wie sie fiir die kiinst-
lerische Arbeit charakteristisch ist, sodass der skizzierte Zusammen-
hang zwischen praktischer Synthesis, Urteil, Essay sowie <Bildung»
und Gestaltung in Bezug auf die kiinstlerische Episteme oder das, was
als Forschung im Asthetischen zu bezeichnen ist, eine eigene Kontur
erhalt. Denn das Spiel mit den Modi induziert immer eine Auflosung,
die kraft ihrer Fluiditdt Situationen und Kontexte gleichsam ins
Schwimmen und damit in eine krisis oder Metastabilitat bringt. Des-
wegen gibt es keine kinstlerische Forschung ohne Kritik, wie um-
gekehrt die Kritik auch den Begriff und die Bestimmung von Kunst
selbst transformiert. Asthetische Forschung ist folglich weniger <(iber>
etwas, sofern sie auf feste Resultate abzielt, sondern ein Forschen-mit,

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 19

welches das Suchen in gleicher Weise ins Zentrum riickt, wie die
Suche nach der Suche, d.h. die Frage ihrer konkreten Praktik, ihrer
tentativen Methodik, die stets zugleich diejenigen mitthematisiert, die
sich auf die Suche begeben und wéahrend der Suche verwandeln. For-
schung im Asthetischen ist mit einem Wort: zétésis. Dies impliziert
gleichfalls die Arbeit an sich selbst und am eigenen Denken, mit allen
Implikationen der Skepsis, aus deren antikem Horizont die zetetische
«Selbstsorge» urspriinglich entstammt.

Damit ist die Form asthetischer Praxis ebenso von Urteilen
wie von Kritik und Ethos abhangig. Sie bezieht aus der Ungeschlos-
senheit und Fragmentaritat des Essays ihr Vorbild, weshalb sich das,
was sich als spezifisch literarische Praxis bei Walter Benjamin, Roland
Barthes, Jacques Derrida und anderen findet, auf die Praktiken des
kiinstlerischen Films, der Komposition oder auch Performance liber-
tragen lasst. Sie artikulieren sich in Gestalten unabléssiger Verwand-
lung und erzeugen dabei auf je eigene Weise eine dsthetische Erkennt-
nis. In subtilen Nuancen der Intervention, Umkehrung und Konversion
kann durch hauchdiinne Verschiebungen ein kompletter Bruch im
Sinnlichen und in den Weisen des Sehens, Horens, Filihlens und Ver-
haltens herbeigefiihrt werden, wie sie ebenso Haltungen verwandeln
oder Bezilige neu setzen. Was Rainer Maria Rilke angesichts des
«Torso von Apollon» mit «<Du musst Dein Leben d&ndern» apostrophier-
te, kennzeichnet solche Momente unbedingter @sthetisch-ethischer
Erfahrung, um derentwillen Kunst und Gestaltung eigentlich stattha-
ben. Wenn ihr Forschungsbegriff irgendeine Bedeutung haben soll,
dann im Sinne dieses permanenten Ringens um einen existenziellen
Grund. Es bedeutet nichts anderes als eine Reflexion der Gegenwart
aus dem Geiste des hiermit verbundenen Handelns.

VIL Die vorliegenden Beitrdge versuchen, exemplarisch einzelne
Aspekte des gerade Skizzierten zur Sprache zu bringen. Sie beginnen
unter der Perspektive des Artikulierens/Widerstehens mit Uberle-
gungen Nicolaj van der Meulens zur Natur des dsthetischen Urteils
Uberhaupt. Der Text setzt sich mit einigen zentralen Gesichtspunkten
von Kants Kritik der Urteilskraft auseinander, doch weniger im
engeren Sinne als Geschmacksurteil als vielmehr in Ansehung der

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

Asthetizitat der Praxis des Urteilens selber. Insbesondere stellt sich
vor dem Hintergrund aktueller gesellschaftlicher Herausforderungen
die Frage nach der zukiinftigen Bedeutung von Urteilsféahigkeit, Ur-
teilskraft und einer moglichen Kritikfahigkeit. Alle drei Begriffe bezie-
hen sich auf das Vermdégen, Objekte und Sachverhalte angemessen
bewerten zu kénnen, doch kommt bei der Entfaltung solcher Bewer-
tungen sowohl der Auseinandersetzung mit dem Geltungsbereich
des Asthetischen und seiner Urteile eine zentrale Rolle zu als auch der
Asthetizitat des Urteilens selbst. Denn dsthetisch zu urteilen bedeutet,
im gleichen Maf3e liber dsthetische Gegensténde zu urteilen wie &s-
thetisch zu handeln - es bedeutet nicht, die Welt aus einer astheti-
schen Perspektive zu beurteilen. Asthetische Urteile verlangen darum
besondere Wahrnehmungseinstellungen, Haltungen sowie besonde-
re Formen der Artikulation. Im Hinblick auf die «Praktiken dsthetischen
Denkens» stellen sie aus diesem Grunde einen interessanten Fall dar,
weil sie nicht nur mit einer bestimmten Praxis des Denkens einher-
gehen, sondern auch zu &sthetischen Praktiken und deren Erzeugnis-
sen wie auch zu Kunst und Design eine besondere Beziehung unter-
halten. Asthetisches Urteilen situiert sich damit zwischen dsthetischer
Reflexion und dsthetischem Handeln.

Daran schlieBen Dieter Merschs Auseinandersetzungen mit
Adornos negativer Asthetik und dem fiir die gesamte Adornitische
Kunstphilosophie zentralen Topos einer «urteilslosen Synthesis» an.
Denn wenn &sthetisches Urteilen und dsthetisches Handeln zusam-
mengehdren, dann stellt sich insbesondere die Frage nach dem Cha-
rakter einer solchen Synthesis im Handeln, die offenbar anders ge-
schieht als vermdge begrifflicher oder diskursiver Synthesen. Sie
kann nicht gesagt - sie muss vielmehr vollzogen werden. Die Figur,
die tatsachlich den Kern von Adornos asthetischem Denken aus-
macht, der sowohl in den Vorlesungen zur Asthetik als auch in den
musikphilosophischen Schriften und der posthum erschienenen As-
thetischen Theorie immer wieder auftaucht, rekonstruiert der Text von
Mersch als ein Denken in Konstellationen, das wahrt, was sich nicht
durch Begriffe vereinnahmen ldsst und sich folglich jeder begriffli-
chen Logik verweigert. Kunst, so die These, besitzt ihre besondere
Erkenntniskraft in solcher Praxis, wie sie sich gleichermafBen in der

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 21

Singularitat des Materials artikuliert, aus der sie ihre Utopie kritischer
Differenzierung schopft.

Am Beispiel von Stanley Kubricks Shining (1980) diskutiert
daran anschlieBend der Essay von Michael Mayer mit dem Titel: Wi-
derstand und Schépfungsakt. Zur Negativitit dsthetischen Denkens
die ebenso pathischen wie pathologischen Voraussetzungen asthe-
tischen Denkens. Versucht wird, die gemeinhin als blo <negativ> de-
klarierten Erfahrungen wie Hemmungen, Blockaden, Prokrastinationen,
Langeweile etc. nicht als zu Gberwindende Widerstande dsthetischer
Praktiken zu begreifen, sondern als deren «dunkle> Bedingung. Der
Widerstand gegen den Vollzug schépferischer Erfindung gerdt zum
Integral der Findung selbst. So erhellt sich auch darin, dass Denken
im Asthetischen nicht heiBen kann, Aussagen im Metier von Wahr-
nehmungen zu treffen, sondern gerade die Unsagbarkeit der zum Aus-
druck gebrachten Erfahrung ebenso auszuhalten wie sich an
ihr - vergeblich — abzuarbeiten.

Uber das Problem praktischen Urteilens hinaus reflektiert
unter der Uberschrift Bilden/Formen Silvia Henke auf das Instrument
des Beispiels und der <Kunst> angemessener Beispielgabe in der
Lehre. Das grundlegende Potential der Wahl und Gabe eines Bei-
spiels bezieht der Beitrag auf die Aktualisierung des anachronistisch
anmutenden Begriffs der «Asthetischen Bildung» mit seinen unter-
schiedlichen padagogischen und ethischen Implikationen. Dabei
wird die Praxis der Exemplifikation selbst als dsthetisches Handeln
ins Zentrum der Uberlegungen geriickt. Als Beispiel fiir die exempli-
fikatorische Praxis des Beispielgebens steht im Hintergrund das
<Lehrstiick> Bertolt Brechts, anhand dessen das Gewicht des Exem-
plarischen fir das bildende Moment von «Lehre» genauer ausgelotet
wird. Der Kern von Bildungsprozessen, die Wechselwirkung der
Lehre in einer Klasse, mit ihren medialen Anordnungen und Ubertra-
gungen, so die These, kann kaum iber Kompetenzraster, sondern nur
situativ, spezifisch und im Kleinen beschrieben werden. Daflir eignen
sich Einschnitte — wie ein Schulzimmer in Filmen: in diesem Beitrag
im Besonderen die Zauberschule in Harry Potter und der Gefangene
von Askaban (2004) sowie das Klassenzimmer im Film La classe.
Entre les murs (2008).



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

Daran schlieBt Wiktoria Furrers Essay Uber die «Offene
Form»in der Schule des polnischen Kiinstlers Oskar Hansen an. Lange
vergessen, stéBt Hansen als Architekt und Lehrer an der Warschauer
Akademie derzeit wieder vermehrt auf Interesse. Wenig beachtet
bleibt dabei jedoch seine pddagogische Tatigkeit, zu deren Verméacht-
nis neben einer eigenstédndigen Pddagogiktheorie, der «Offenen Form»,
auch die <Erfindung> spezifischer didaktischer Apparate und Ubungen
gehort, wie sie sich aus Videoaufnahmen von Workshops und Kiinst-
lerdokumentationen rekonstruieren lassen. Mit Blick auf dieses Mate-
rial handelt der Beitrag entsprechend von der Konturierung einer an-
dersartigen Relation zwischen Kunst und Vermittlung, wobei sich an
der Figur Oskar Hansens die weiterfiihrende Frage entziindet, ob
Kunst Uiberhaupt vermittelbar ist und auf welche Weise umgekehrt Pa-
dagogik zu einem Medium von Kunst werden kann, soweit sowohl bei
Hansen als auch seinem Nachfolger Grzegorz Kowalski die Kunst in
der Lehre selbst liegt. Mit dem Konzept der «Mikropéadagogiken» wird
ein genuin a@sthetischer Denkmodus der Bildung skizziert und dessen
epistemische und ereignishafte Ziige entfaltet, die gleichzeitig erlau-
ben, die gewdhnliche Vorrangstellung der kiinstlerischen Produktion
in &sthetischer Forschung dahingehend umzukehren, sodass nunmehr
den Praktiken kiinstlerischer Bildung ein Primat zukommt.

Wie «Zeigen> als pddagogische Praxis eine genuin kiinstleri-
sche Note gewinnt, demonstriert ebenfalls Henryetta Duerschlag in
ihrem Aufsatz Vorurteil und Entwurf. Das Parti-Pris der Neuen Foto-
grafie, der dem Autodidakten Hans Finsler gewidmet ist. Dieser be-
griindete 1932 die erste fotografische Abteilung der Kunstgewerbe-
schule Ziirich, die einige bedeutende Namen der Nachkriegsfotografie
- wie Werner Bischof und René Burri - hervorgebracht hat. Wahrend
allerdings sein eigenes fotografisches Werk in der neusachlichen Ge-
genstandsfotografie verhaftet blieb, erweist sich sein publizistisches
CEuvre und seine pddagogische Arbeit als weitaus ambiger und vielfal-
tiger. Deren Mehrdeutigkeit wird durch das Prisma des parti pris im
Licht des Verhéltnisses zwischen Vor-urteil und Entwurf diskutiert.

In der dritten Abteilung unter den Stichworten Schrei-
ben/Zeigen entwirft dann Thomas Strissle eine Theorie des essay-
istischen Prinzips als grundlegende dsthetische Praxis anhand eines



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 03

Foto-Essays des Kiinstlers Sasa Stanisi¢. Dabei geht er einerseits der
Frage nach, worin die ubiquitédre Rede vom «Essayistischen», wie sie
invielen Feldern der Gegenwartskiinste eine hohe Konjunktur hat, be-
griindet liegt, andererseits fokussiert er auf das kontradiktorische Pro-
blem einer allgemeinen Beschreibbarkeit des «essayistischen Prin-
zips», das diesem gerade zuwiderlduft. Handelt es sich um ein
metadsthetisches Prinzip? Und wie lasst sich rechtfertigen, es von
einem vorzugsweise literarischen Medium auf andere Medien zu
Ubertragen; worin liegen die Grenzen und Méglichkeiten solcher
Ubertragbarkeit?

Gehort es zum Essayistischen selbst, solche Fragen offen-
zulassen, untersucht Aurel Sieber anhand einer Videoarbeit Harun
Farockis die epistemologische Dialektik der spezifischen Geste es-
sayistischen Arbeitens. Wahrend sich im <Begreifen> und im <Begriff>
die Rolle der Hand in der onto- wie phylogenetischen Ausbildung von
Rationalitat artikuliert — denn wer begreift, der umschlieBt einen Ge-
genstand, um ihn handhabbar zu machen -, hat umgekehrt die Eigen-
art und Singularitdt der Beriihrung Anteil an deren besonderer
Episteme. Zielt doch die Beriihrung, nach Jean-Luc Nancy, weder auf
eine Aneignung noch auf eine Hingabe, sie kennt weder Besitz noch
Opfergabe, sie fordert keine Unterwerfung noch eine Identifizierung,
sodass sie zum poetologischen Modell einer essayistischen Praxis
avancieren kann, deren Erkenntnisweise sowohl dem Begriff als auch
dem theoretisierenden, d.h. visuellen Zugriff eine taktile und damit
empfanglichere Alternative entgegenhilt. In diesem Sinn erschlie3t
sich das «Denken mit den Handen» bei Farocki als kiinstlerische und
spezifisch asthetische Praxis einer Profanierung des Rituellen.

SchlieBlich erortert Jorg Wiesel am Beispiel der danischen
TV-Serie Herrens Veje. Ride upon the Storm (2017) das friihchristli-
che Phanomen der Zungenrede als dsthetische Praxis, die im Medium
der Heteroglossie die Gemeinde zu einer Einheit verschmelzen sollte.
Aus neuzeitlicher theologischer Perspektive stark umstritten, verhan-
delt demgegeniber Herrens Veje die Attraktivitat der evangelisch-
lutherischen Predigt als asthetisches Programm, das sie nicht nur
homiletisch deutet, sondern sich gleichsam an die Stelle der Predigt
selbst zu setzen versucht, indem sie sich der Zungenrede bedient.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 Asthetik als Denken, als Praxis, als Kunst
und Forschen.

Damit stehen sowohl kirchenkritische Momente der Serie als auch
Reflexionen ihrer Uberwindung durch eine #sthetisch gefasste Ho-
miletik, ndmlich als Exzess der Rede, selbstim Vordergrund. Sie steht
der Rationalitat evangelisch-lutherischer Theologie entgegen und
erlaubt doch erst die Konstitution der Gemeinde durch die Praxis as-
thetischer Exzentrizitat.

Was zu einer Gesamtdeutung von Praktiken dsthetischen
Denkens herbeigezogen werden kénnte, wie sie auch dieser Band
belegt: deren exzentrische Wirkung in Bezug auf die Kontexte, in wel-
chen sie auftreten.

VIIL Die unterschiedlichen Beitrage zielen weniger auf eine be-
stimmte Absicht; sie folgen eher einer Spur, die zum Teil durch Kon-
textualisierung und Diskursgeschichte bestimmter Begriffe gegeben,
zum Teil aber nur in Exemplen, als Praktiken des Asthetischen und
deren Pluralismus sichtbar zu machen ist. Die Spur und deren Rich-
tung verweist dabei immer mehr oder weniger explizit auf einen Streit
zwischen Kunst und Asthetik, der sich dadurch schlichten lieBe, dass
weder Werke noch deren Autorschaften oder Interpretationen inter-
essieren, sondern die Effekte und Konsequenzen von praktischen
Schreib-, Film- oder Gestaltungsweisen. Sie verleihen dem <Wissen,
der <«Kritik>, dem <Urteilen>, dem «Offenen> oder auch dem <Performa-
tiven> und <Schopferischens einen neuen Sinn. Die einzelnen Beitrdage
reiBen dies mehr suchend als behauptend an. Sie versammeln in
einem unabgesprochenen Zwischenraum Figuren eines anderen
Denkens, die man als das Ausgesonderte und Verdréangte einer west-
lichen Wissenschaftsratio beschreiben kdnnte. In diesem Zwischen-
raum dsthetischen Denkens kdnnen Feen sprechen, das Zaubern
macht Schule, Geister erscheinen, Hauser und Handlungen sind ver-
wunschen und das Sprechen in Zungen erschiittert den Sinn der
Rede. Insofern versuchen die Texte nichts weniger als Wege aufzu-
zeigen, in deren Richtung eine kiinftige @sthetische Theorie als eine
Praxis des Denkens zu entwickeln wére.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen

Essay 1/9

25


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 Urteilskraft und dsthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens
Nicolaj van der Meulen

- 8 14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 27

Praktiken des Asthetischen, sei es in der Form des Bildes
oder der Sprache, artikulieren sich nicht voraussetzungslos, sondern
stehen in einem komplexen Verhéaltnis mehr oder weniger expliziter
Bezugnahmen. Hierzu gehdort das immanente Bezugsfeld der Kunst,
vor allem aber das der Realitit, zu der sich die Praktiken des Astheti-
schen kritisch verhalten. Kritisch meint hier ein priifendes, unterschei-
dendes Verhalten dort, wo auf Krisenhaftes in Gestalt asthetischer
Bewegungen reagiert wird. Praktiken des Asthetischen kdnnen hier-
bei als besondere Formen eines nicht notwendig sprachlichen Urtei-
lens Giber einen Gegenstand verstanden werden. Nicht nur erfordern
sie eine besondere Haltung im Urteilen, sondern sie entspringen selbst
auch aus einem Urteilen als Kritik.

Asthetische Urteile verlangen besondere Wahrnehmungs-
einstellungen, Haltungen und wohl auch spezifische Formen der Ar-
tikulation. Sie stellen fiir die «Praktiken &sthetischen Denkens» * einen
interessanten Fall dar, weil diese Urteile nicht nur mit einer bestimm-
ten Praxis asthetischen Denkens einhergehen, sondern auch zu &s-
thetischen Praktiken und deren Erzeugnissen eine besondere Bezie-
hung unterhalten. Asthetisches Urteilen situiert sich zwischen
asthetischer Reflexion und dsthetischem Handeln.

Vor dem Hintergrund aktueller gesellschaftlicher Herausfor-
derungen sind verschiedene Institutionen sowie Autoren und Auto-
rinnen damit befasst, die Frage nach zukiinftigen Szenarien fiir die
Bildung zu stellen. Urteilsfahigkeit, Urteilskraft und Kritikfahigkeit
kommt hierbei eine besondere Bedeutung zu. Sie alle beziehen sich
auf die Fahigkeit, Objekte und Sachverhalte bewerten zu kénnen.
«Welche Fahigkeiten bendtige ich, um kiinftig angemessen urteilen
zu kdnnen?», so lasst sich die allgemeine Schlisselfrage fiir den Bil-
dungsbereich formulieren.?

DerAuseinandersetzung mit dem Geltungsbereich spezifisch
dsthetischer Urteile kénnte bei der Beantwortung dieser Frage eine
zentrale Rolle zukommen. Nicht nur, weil dem &sthetischen Gegen-
stand als einem «objet ambigue» (Paul Valéry) konstitutive Mehrdeutig-
keiten innewohnen und es eine komplexe Form des Urteilens darstellt,
sondern auch, weil der dsthetische Gegenstand jenseits der «Faktizitat
unserer Welt» immer auch auf ein Mdgliches, «Unverwirklichtes»

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

verweist. Asthetisches Urteilen zeigt neue Perspektiven auf, die Welt
weiterzudenken, sie anders zu verstehen und anders zu gestalten. Den
Urteilsformen, die sich auf einen so verstandenen dsthetischen Gegen-
stand richten, ist selbst ein Mdglichkeitssinn inhdrent, das heil3t, wir
beurteilen den Gegenstand auch mit Blick darauf, wie die Welt eine
andere sein kénnte, worin ihr heterologisches oder utopisches Poten-
zial liegt. Die Urteilspraxis wird insofern durch den dsthetischen Gegen-
stand in einem doppelten Sinne herausgefordert.?

In asthetischen Urteilen sind Momente des Unverfligbaren
und Vieldeutigen immer eingeschrieben. Um diese erfassen, bewer-
ten und artikulieren zu kdnnen, empfiehlt sich eine bestimmte Haltung,
die eingelibt werden muss. Der oder die Urteilende sieht sich bei der
Wahrnehmung zugleich mit dem eigenen Involviertsein, mit den Be-
dingungen und der Medialitat der eigenen Wahrnehmung konfrontiert.
Das Urteil verlangt also nach einem «doppelldufigen» (John Dewey)
Blick, einmal auf mich selbst, zum anderen auf den Gegenstand. Un-
verflugbarkeit bedeutet hier nicht, dass der dsthetische Gegenstand
nicht meinerist. Unverfligbarkeit meint vielmehr, dass das asthetische
Urteil, auch wenn ich es sehr gut begriinde, in seinem Charakter un-
gesichert und unvollendet ist.

Asthetische Praktiken und dsthetisches Denken besitzen im
asthetischen Urteilen ihren gemeinsamen Angelpunkt. Wer Gber dsthe-
tische Phdnomene nachdenkt oder diese hervorbringt, bedarf eines
spezifischen Vermdgens, das seit dem 18. Jahrhundert eben als «Ur-
teilskraft» oder bildungstheoretisch gesprochen als «Urteilskompetenz»
bezeichnet wird.* Prozesse der Herstellung, Priifung und Interpretation
bediirfen einer Praxis des Urteilens, um ihnen liberhaupt so etwas wie
Relevanz zuschreiben zu kdnnen. In beiden Bereichen - in der Astheti-
schen Praxis ebenso wie im dsthetischen Denken - ist Urteilskraft eine
Voraussetzung der Herstellung und Interpretation dsthetischer Gegen-
stande. Aber eine Urteilskraft, die sich aus derrein reflexiven Auseinan-
dersetzung mit dsthetischen Phanomenen bildet, und jene, die sich un-
mittelbar aus einer dsthetischen Praxis heraus entwickelt, muss nicht
unbedingt dieselbe sein. Artikulationsweisen, Interaktionen mit dem
asthetischen Gegenstand und die Performativitat der Urteilsbildung
kdnnen sich unterscheiden. Sollten sie verschieden sein, so fragt sich,

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 29

in welcher Beziehung die Urteilskompetenzen &sthetischen Denkens
und asthetischen Handelns zueinander stehen. Oder einfacher gefragt:
Ist Urteilskraft ein Denken oder eher ein Handeln, oder vielleicht sogar
eine gemeinsame Grundfigur der Praktiken &sthetischen Denkens?

Dieser Frage mdchte ich mich im Folgenden entlang einer
Kant-Lektiire und einiger Beobachtungen zum Ornament und zur Zeich-
nung zuwenden. Als Ausgangspunkt seien zwei allgemeine Thesen for-
muliert. Sie lauten: Erstens, Urteilskraft lasst sich weder allein dem as-
thetischen Handeln noch dem &sthetischen Denken zuordnen. Vielmehr
kniipft sich das Gelingen dsthetischer Urteile an eine spezifische Per-
formanz, die zwischen asthetischer Praxis und asthetischem Denken
oszilliert und vermittelt. Zweitens: Gelingende Urteilskraft transformiert
sich permanent selbst: Als unterscheidendes, kritisches Urteilen stellt
sie dynamische Beziehungen zum urteilenden Subjekt, zur sozialen Ge-
meinschaft und zum &sthetischen Gegenstand her.

Der philosophische Ort des dsthetischen Urteils

Bekanntlich hat Immanuel Kantin der «Kritik der Urteilskraft»
(1790) sein Konzept des asthetischen Urteils auf einer Antinomie auf-
gebaut. Diese scheint aber in weiten Teilen <hausgemacht, weil die
eingehandelten Probleme auf den systematischen Ort der Urteilskraft
zwischen «reiner» und «praktischer» Vernunft zuriickzufiihren sind.
Die Stellung der @sthetischen Urteilskraft als Briickenkopf zwischen
Vernunft und Verstand verlangt nach einer Asthetik, die fahig ist, zwi-
schen Subjektivitat und Allgemeinheit, zwischen dem subjektiven Er-
leben spezifischer Objekte und der Rationalitdt begrifflichen Abstra-
hierens vermitteln zu kénnen. Wie ist die von Kant angestrebte
Auflésung dieses Widerspruchs moglich? Die Antwort ist schon in der
Konzeption des adsthetischen Urteils enthalten: Aus der Dialektik von
begriffsloser Subjektivitat und begriffsgebundener Objektivitat leitet
Kant eine Synthese ab, die logisch betrachtet in die «subjektive
ZweckmaBigkeit» miindet. Die Form des asthetischen Gegenstands
verweist auf eine Bedeutung, die allerdings nur subjektiv fir mich ver-
figbar ist und nicht logisch bewiesen werden kann. Diese bringt ein
Urteil hervor, das sowohl dem subjektiven Gefiihl als auch der allge-
meinen Mitteilbarkeit des Urteils Rechnung tragt.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Das «gefiillte» Urteil hat Kant aber unvermeidlich zu einem
ziemlich «entleerten» asthetischen Objekt gefiihrt. Als sei hiermit die
intellektuelle Sorge verbunden, ein differenziertes &sthetisches
Objekt kdnne nur zu strittigen und deshalb nicht mehr vermittelbaren
Urteilen fiihren. Denn die Subjektivitat des Urteils ist bei Kant so an-
gelegt, dass sie zugleich die Méglichkeit einer Ubereinstimmung mit
dem Urteil anderer enthélt. Kants dsthetisches Urteil entfaltet sich in
einem Dreieck aus Subjekt, dsthetischem Objekt und sozialer Ge-
meinschaft. Weit wichtiger als die Ausdifferenzierung des &stheti-
schen Gegenstands ist Kant dabei eine «Abstimmung» des subjekti-
ven Urteils auf die soziale Gemeinschaft. Diese Abstimmung gelingt
durch das Konzept der «Interesselosigkeit» des Urteils, das man auch
als eine Form der Distanzierung des Subjekts vom &sthetischen
Objekt begreifen kann. Weil das Subjekt im asthetischen Urteil kein
eigenes Interesse verfolgt und meist keine differenzierte dsthetische
Position beziehen muss (als einfach «schdn» oder «nicht schén» zu
sagen), kann es mit den Werten einer sozialen Gemeinschaft im Ein-
klang sein. Dies bedeutet aber auch, dass ich mich auf das dsthetische
Objekt nur bedingt einlassen darf.

Ziehen wir nach diesem Préaludium eine erste Bilanz: Auf der
Seite des Gewinns erhélt Kant ein starkes Subjekt, das im Urteilen mit
einer sozialen Gemeinschaft produktivinteragiert. Auf der Seite des Ver-
lusts erhélt er einen verkimmerten dsthetischen Gegenstand, der zu
nichtviel mehr Anlass gibt, alsim Subjekt ein Gefiihl der Lust oder Unlust
zu erzeugen. Natirlich unternimmt Kant einige Anstrengungen, den Ge-
genstand mit mehr Differenziertheit auszustatten. Gleichzeitig ist er sich
aber véllig im Klaren, dass jede Konkretisierung des dsthetischen Ge-
genstands Gefahr lauft, die Reinheit des d@sthetischen Urteils zu geféhr-
den und den Konsens liber den Gegenstand zu kippen. Schauen wir
zunachst genauer auf die Seite des Gewinns, dann auf die des Verlusts,
um anschlieBend zu erwdgen, an welcher Stelle das &dsthetische Urteil
unter heutigen Voraussetzungen weitergedacht werden kann.

Asthetisch urteilen
Spatestens seit Hans-Georg Gadamer wird der begriffsge-
schichtliche Ort der Kantischen Urteilskraft mit der Wende zu einer

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 31

«Subjektivierung der Asthetik» in Verbindung gebracht. Der erste Satz
der Kritik der Urteilskraft entspricht dieser historischen Wende in
programmatischer Weise: «Um zu unterscheiden, ob etwas schon sei
oder nicht, beziehen wir die Vorstellung nicht durch den Verstand auf
das Objekt zum Erkenntnisse, sondern durch die Einbildungskraft
(vielleicht mit dem Verstand verbunden) auf das Subjekt und das
Geflihl der Lust oder Unlust desselben.»’ Eingeklammert ist hier die
mogliche Involviertheit des Verstandes bei der Urteilsbildung, ausge-
klammert indessen von Beginn an die Entfaltung des asthetischen
Gegenstands. Die Brille der dsthetischen Urteilskraft ist gewisserma-
Ben auf Fernsicht gestellt. Sie ist nicht in der Lage, will es auch nicht
sein, Details an einem @sthetischen Gegenstand erkennbar zu machen.
Da die Einklammerung des «Verstandes» die Mdglichkeit von Erkennt-
nis und Mitteilbarkeit des Urteils bereits enthélt — auch ein reines
Geflihl bedarf ja, um Urteil zu werden, der Artikulation -, kommt der
Frage, wie sich Kant die Beteiligung des Verstandes am &sthetischen
Urteil genau denkt, eine wesentliche Bedeutung zu.

Fir Kant aktiviert die dsthetische Urteilskraftim Subjekt zwei
antagonistisch arbeitende Vermodgen, die «Einbildungskraft» (welche
als Imagination die Formgebung bei der Urteilsbildung leistet) und
den «Verstand» (welcher als abstrahierende Kraft die Begriffsbildung
und Mitteilbarkeit des Urteils ermoglicht). Bei der Urteilsbildung
werden diese Vermoégen - Einbildungskraft und Reflexion -in ein
«freies Spiel» versetzt. Dieses Aufweisen eines «freien Spiels» ist
meines Erachtens das Hauptereignis der gesamten «Kritik der Urteils-
kraft», und zwar nicht, weil es einer Spieldsthetik den Weg ebnete,
sondern weil es dem Zusammenwirken von Offenheit und Regelhaf-
tigkeit, von Imaginieren und Reflektieren, von Urteilsbildung und Ur-
teilsfindung eine neue, dynamische Form verlieh. Kant kommentiert
das freie Spiel auch mit der Rede von der «Belebung der Vermdgen»,
was ausdriickt, dass das «freie Spiel» nicht bloB als ein dynamischer,
sondern auch als ein vitalisierender Vorgang zu denken ist. Weiterhin
spricht er vom Spiel als einer «xunbestimmten, aber doch (...) einhelli-
gen Tatigkeit». Das «Unbestimmte» beschreibt wohl hier den prozes-
sualen Akt der Urteilsbildung vor dem Zustandekommen des Urteils,
aber auch den Charakter des Urteils selbst als eben «unbestimmt».



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Einbildungskraft und Verstand wirken hierbei in wechselseitiger «Zu-
sammenstimmung», das heif3t, sie bringen gemeinsam das Urteil
hervor und gehen dem Gefiihl der Lust oder Unlust voraus. Die Per-
formanz des Urteilens erhélt hierbei den Vorrang vor dem finalen Urteil.
«Das [freie] Spiel [von Einbildungskraft und Verstand] ist Vollzug der
Bewegung als solcher», so lieBe sich mit Gadamer der Akzent auf die
Performativitat der Urteilsbildung auf den Punkt bringen.® Wahrend
Kant das dsthetische Urteil auf ein blo3es binédres Prinzip reduziert
(Lust/Unlust) und damit der Komplexitat des Urteilens liber dstheti-
sche Gegenstande wohl kaum gerecht wird, erfahrt das, was ich «Ur-
teilsbildung» nennen mdchte, die Einbettung des Urteilens innerhalb
einer sozialen Gemeinschaft, zu der sich das urteilende Subjekt ver-
halt. Bei der Urteilsbildung ist die Performativitatin besonderer Weise
durch das «freie Spiel» ausgezeichnet. Die Rede von einer die Vermo-
gen belebenden, aber unbestimmten Tatigkeit Iasst sich so interpre-
tieren, dass es moglicherweise gar nicht so entscheidend ist, wie ein
Urteil ausfallt. Wichtiger ist, wie sich das Urteil bildet. Obgleich das
Subjekt hierbei in volliger Freiheit am Werk ist, arbeitet es bei der Ur-
teilsbildung doch von Anfang an gemeinschaftsorientiert. Im «freien
Spiel» erfolgt sozusagen ein performatives «Nachzeichnen» des &ds-
thetischen Objekts durch die Einbildungskraft. Dieses Nachzeichnen
bewegt sich jedoch von Anfang an in einem normativen Flussbett, aus
dem die Urteilsbildung «in der Regel» nicht heraustritt. Ich betone hier
noch einmal: «von Anfang an», weil dieser Umstand einigermaf3en er-
staunlich ist: Er bedeutet, dass sich das vollig frei agierende Subjekt
stets gemeinschaftsorientiert verhélt. Das Subjekt, so kdnnte man
auch sagen, nimmt mit seinem Urteil in der Gemeinschaft, der es an-
gehort, eine Position ein. Diese Positionierung des Subjekts ldsst sich
als «Urteilspraxis» beschreiben. Die Urteilsbildung denkt die Urteils-
praxis bereits mit.

Man kénnte meinen, dass die «Urteilspraxis» jeweils aus
einem Prozess der «Urteilsbildung» hervorgeht oder zumindest jene
immer voraussetzt. Konkreter formuliert wiirde das bedeuten: Ich
bilde mir in volliger Freiheit mein Urteil und stelle es anschlieBend in
der sozialen Gemeinschaft zur Diskussion. Dem ist aber, wie gesagt,
nicht so. Die Beziehung von «Urteilsbildung» und «Urteilspraxis» ist

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 33

bei Kant komplexer und auch dynamischer gedacht. Der zentrale Satz
kommt etwas unaufféllig daher, unter § 9, wo die Frage erértert wird,
ob mein Gefiihl der Lust/Unlust der Beurteilung vorausgeht oder um-
gekehrt. Die Antwort auf diese Frage, so Kant, sei der Schliissel der
Kritik des Geschmacks. Kant kommt hier schnell zur Sache und be-
antwortet die selbst gestellte Frage so: «Also ist es die allgemeine
Mitteilungsféahigkeit [...], welche als subjektive Bedingung des Ge-
schmacksurteils,demselben zum Grunde liegen, und die Lust an dem
Gegenstande zur Folge haben muss.»” Unter der gegebenen Voraus-
setzung, dass mein Urteil fir andere von Belang ist, ist Gemein-
schaftsorientierung nicht nur von Anfang an mit im Spiel, sondern
geht meiner eigenen Urteilsbildung sogar voraus, und zwar so, wie die
Gemeinschaft dem Subjekt vorausgeht. Obgleich mein Urteil sich
also im Genuss volliger Freiheit als «freies Spiel» entwickelt, ist es
nicht voraussetzungslos. Es stehtimmer schon mit einem Bein in der
sozialen Gemeinschaft, der ich angehore. Die Performativitat der Ur-
teilsbildung, die dabei entstehende Artikulation des Urteils, das
innere Formulieren moglicher Argumente sind bereits Teil einer ge-
meinschaftlichen Praxis. Urteilspraxis und Urteilsbildung stehen
dabei in einem dynamischen Wechselspiel. Oder abstrakter gespro-
chen: Die Urteilsbildung hat in der Urteilspraxis zugleich ihre Ursache
und Wirkung.

Wir haben oben die Rechnung aufgemacht und auf der Seite
des Gewinns des dsthetischen Urteils sowohl die Gemeinschaftsorien-
tierung als auch ein starkes subjektives Urteil verbucht. Die Subjekti-
vitdt des Urteils erfahrtihre Ausdifferenzierung im freien Spiel, welches
den performativen Charakter der Urteilsbildung ins Licht riickt. Man
kdnnte hier auch sagen, der Einbildungskraft liege ein performatives
Handeln zugrunde, das sich daran zeigt, dass wir den asthetischen
Gegenstand imaginativ nachzeichnen. Das dsthetische Denken, so
lautet meine These, imaginiert eine dsthetische Praxis, um als eine
Praxis dsthetischen Denkens ein Urteil zu bilden. Die Urteilsbildung
kann hierbei selbst als Praxis &sthetischen Denkens verstanden
werden. Es handelt sich um eine Praxis, die sich am asthetischen Ge-
genstand entwickelt und die Einbildungskraft mit dem &sthetischen
Gegenstand verwebt.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

[...] dass es mdglicherweise gar nicht
so entscheidend ist, wie ein Urteil
ausfallt. Wichtiger ist, wie sich das Urteil
bildet. Obgleich das Subjekt hierbei

in volliger Freiheit am Werk ist, arbeitet
es bei der Urteilsbildung doch

von Anfang an gemeinschaftsorientiert.
Im «freien Spiel» erfolgt ein performa-
tives «Nachzeichnen» des asthetischen
Objekts durch die Einbildungskraft.

||||||||||||||||||



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 35

Asthetischer Gemeinsinn

Kommen wir noch einmal auf die Seite des «Gewinns» in
unserer obigen Bilanz zurlick: Die Gemeinschaftsorientierung des
asthetischen Urteils beschreibt Kant als einen «sensus communis»
oder «Gemeinsinn». Kant exponiert den Gemeinsinn als ein Beurtei-
lungsvermogen,

«welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes
andern in Gedanken [...] Riicksicht nimmt, um gleichsam an
die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten [...].»®

Kant weist hier darauf hin, dass der Gemeinsinn sich nicht
nur auf eine soziale Gemeinschaft im engeren Sinne, sondern auf die
Menschenvernunft insgesamt bezieht. Der Gemeinsinn erlaubt, dass
mein asthetisches Urteil interkulturell anschlussféhig ist. Weit vor
diesem Zitat findet sich dann die eigentliche Schlisselstelle zum Ge-
meinsinn. Sie lautet:

«In allen Urteilen, wodurch wir etwas fiir schon erkliren, ver-
statten wir keinem, anderer Meinung zu sein; ohne gleichwohl
unser Urteil auf Begriffe, sondern nur auf unser Gefiihl zu
griinden: welches wir also nicht als Privatgefiihl, sondern als
ein gemeinschaftliches zum Grunde legen. Nun kann dieser
Gemeinsinn zu diesem Behuf nicht auf der Erfahrung ge-
griindet werden; denn er will zu Urteilen berechtigen, die ein
Sollen enthalten: er sagt nicht, dass jedermann mit unserm
Urteile iibereinstimmen werde, sondern damit zusammen-
stimmen solle.»®

Kant betont somit die Gleichzeitigkeit von Gemeinschafts-
orientierung und Subjektivitat des dsthetischen Urteils. Der Gemein-
sinn ist mein Sinn fiir die Gemeinschaft, in der ich stehe. Kants Inten-
tion richtet sich aber nicht auf eine konsensuelle Ubereinstimmung
im Urteil, sondern auf eine Zusammenstimmung in der Haltung beim
Urteilen. Wie ldsst sich dieser Punkt der sollenden Ubereinstimmung
durch den Gemeinsinn verstehen? Eine starke und eine schwache

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Lesart ist moglich. Erstens, das «Sollen» der Zusammenstimmung
meines Urteils mit der Gemeinschaft ist a priori gegeben, d.h. nicht
unbedingt davon abhéngig, welche Argumente ich in welcher Weise
fir mein Urteil aufbiete. Zweitens, das «Sollen der Zusammenstim-
mung» meines Urteils ist vom «Grad der Zustimmung»* («Degree of
Assent») zu meinem Urteil abhangig, was die Notwendigkeit des Su-
chens nach guten Argumenten fiir mein Urteil voraussetzt. Fir die
erstgenannte Lesart spricht, dass Kant die Streitbarkeit von Ge-
schmacksurteilen zurlickweist und das &sthetische Urteil «wider
Willen» transzendental verankert, d.h. nicht von der Differenziertheit
meines Urteils, sondern von der Teilhabe meines Urteils an einer ds-
thetischen Idee des Menschen abhangig macht (8§56, A232-243). Fir
die zweite Lesart spricht kaum etwas, das der Lektire Kants direkt
entnommen werden kann, bestenfalls unsere Alltagspraxis, in der wir
sehr wohl um asthetische Urteile ringen, nach Argumenten suchen
und auf «Zustimmung» hoffen, weil die Zusammenstimmung nichtvon
vorneherein gegebenist. Hannah Arendt strich in ihrer Re-Lektiire von
Kants Kritik der Urteilskraft die Bedeutung des Gemeinsinns in Be-
ziehung zur Einbildungskraft heraus. Sie beschrieb den Gemeinsinn
als das Vermdgen des frei urteilenden Subjekts, im Sinne der Gemein-
schaft zu urteilen. Im Unterschied zu Christoph Menke kann man so
weit gehen zu sagen, dass sich Kant den Gemeinsinn als ein Vermo-
gen denkt, das bereits auf die Einbildungskraft und auf die Performa-
tivitat der Urteilsbildung einwirkt.* Hannah Arendt betont ihrerseits,
dass der «sensus communis» das subjektive Urteil nicht auf allgemein
akzeptierte Mehrheitsmeinungen oder kollektive Vorurteile abstimmt.
Der Sinn der Gemeinschaft im Subjekt sei eher ein Sinn des Subjekts
fir die Gemeinschaft.’? Der Gemeinschaftssinn reflektiert im Subjekt,
wie sich der zu beurteilende asthetische Gegenstand fiir andere dar-
stellen konnte. Ich richte die sprachliche Artikulation des eigenen
Urteils so aus, dass ich mich verstéandlich mache, abwége, selbstre-
flexiv artikuliere und dem Urteil anderer Raum zugestehe. In dieser
Sicht stellen die beiden obigen Lesarten zum Gemeinsinn keinen
Widerspruch dar, sondern sind notwendig aufeinander bezogen: Ich
urteile im Wissen darum, dass das Urteil im Raum des Asthetischen
nichts anderes als eine mogliche Zustimmung zulasst. Es gibt keine

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 37

letztgiltigen Argumente. Im Zugestehen dieses Raumes liegt die «Zu-
sammenstimmung. Die «Zusammenstimmung» im Asthetischen wird
dadurch verletzt, dass ich den «Mdglichkeitsraum» des Asthetischen
und damit die Méglichkeit, anders zu urteilen, nicht anerkenne.

Kants Rede vom «Zusammenstimmen mit dem Gemeinsinn»
beschreibt einen Sinn dafiir, dass mein subjektives Urteil jederzeit Teil
eines kulturellen Bildungsprozesses ist, aus dem ich mich dann dis-
pensiere, wenn ich die Mdglichkeit eines anderen Urteils nicht aner-
kenne oder eine Immunisierung gegeniiber den Urteilen anderer an-
strebe. Immun ist, so kann man mit Roberto Esposito sagen, wer die
«Aufgabe» bzw. «Pflicht» der Zusammenstimmung als eine unzumut-
bare «Last» ablehnt, was darauf hinauslauft, die «Gemeinschaft» all-
gemein in Frage zu stellen. Umgekehrt sehen es die Mitglieder der
«communitas» als «munus» (lat. Amt, Pflicht, Schuld) an, ihr Urteil der
Gemeinschaft zur Verfligung zu stellen.”® Man kénnte hiervon ausge-
hend fragen, ob mein dsthetisches Urteil Giberhaupt allein meines ist
oder ob es nicht vielmehr einem kollektiven Besitz angehort?

Fassen wir die wesentlichen Punkte zusammen:
1. Die asthetische Urteilskraft setzt sich aus den beiden
Ebenen «Urteilsbildung» und «Urteilspraxis» zusammen.

2. Die «Urteilsbildung» zeichnet sich durch ein freies Spiel
der Vermégen «Einbildungskraft» und «Verstand» aus.
Der Akt der Urteilsbildung ist «performativ». Die Einbil-
dungskraft eignet sich den dsthetischen Gegenstand mi-
metisch an. Dieser imaginative Vorgang bringt das Urteil
hervor. Das asthetische Urteil miinzt den &asthetischen
Gegenstand in eine Praxis dsthetischen Denkens um. Das
Urteil kann aber immer nur vorléufig sein.

3. Die Urteilspraxis beschreibt die Artikulation und Argu-
mentation des Subjekts. Eingebettet ist die Urteilspraxis
im «Gemeinsinn». Der Sinn des Subjekts fiir die Gemein-
schaft wirkt als eine bestimmte Haltung, Sprache von
Anfang mit.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

4. Das asthetische Urteil besitzt im Subjekt-, Gegenstands-
und Gemeinschaftsbezug eine dreifache Zugehdrigkeit.
Diese wird ambivalent, sobald sie nach einer Seite hin kippt.

5. Asthetische Urteilskraft (oder -kompetenz) respektiert
die dreifache Zugehorigkeit (Subjekt, Gegenstand, Ge-
meinschaft) des asthetischen Urteils bei der Wahrneh-
mung und Artikulation von Urteilen.

Der dsthetische Gegenstand

Auf der Suche nach dsthetischen Gegenstdnden, die mit
dem reinen dsthetischen Urteil auf ideale Weise matchen konnten,
verfolgte Kant bekanntlich einen reduktionistischen Ansatz. Dieser
zielte darauf, alles vom asthetischen Gegenstand fernzuhalten, was
ein reines asthetisches Urteil eintriben kdnnte. Nachdem Kant des-
halb zunéchst die Farbe und die Téne aus dem reinen &sthetischen
Gegenstand ausschloss und in einem zweiten Schritt Malerei, Bild-
hauerei, Architektur, schlie3lich auch Tanz und Theater vom «reinens»
asthetischen Gegenstand abgrenzte, blieb ihm als hoffnungsvoller
Kandidat fiir ein «reines Geschmacksurteil» allein noch die Zeichnung
und der Zierrat librig. Als kompositionsgebende Substanz liegt, so
Kant, die Zeichnung allen Kiinsten zugrunde. Nur noch der «Zierrat»,
das Ornament oder Parergon, sofern er die reine, schone Form aus-
driicke (und nichts anderes darstelle), verdiene als Anwarter eines
reinen Geschmacksurteils unter den Bildenden Kiinsten noch einen
Platz neben der Zeichnung.*

Bis heute verwundert, dass Kant, der doch dem Subjekt im
asthetischen Urteil einen groBBen Freiraum zugestand, den &stheti-
schen Gegenstand auf eine derart rigide Weise beschrénkte. Das lei-
tende Ziel war, zu einem «reinen» dsthetischen Urteil zu kommen. Aber
warum Uberhaupt «rein»? «Wie aber urteilen», schreibt Christoph
Menke, «wenn es keinen Gegenstand gibt, Giber den geurteilt werden
kann? Und wenn es diesen Gegenstand deshalb nicht gibt, weil es das
vergegenstandlichende, abstandnehmende, seine Affektion unterbre-
chende Subjekt nicht gibt?»* Die einzig einleuchtende Antwort diirfte
in Kants Annahme eines umgekehrten Verhéltnisses zwischen der

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 39

Freiheit des Urteils und der des @sthetischen Gegenstands liegen. Mit
anderen Worten: je abstrakter und niichterner der @sthetische Gegen-
stand, desto mehr vermag das dsthetische Urteil seine Kraft in einem
«freien Spiel» zu entfalten. Kants Ausflihrungen zum &sthetischen Ge-
genstand bleiben aber auch dann noch zweifelhaft, und zwar einmal,
weil er sich hierbei auf ein ihm wenig bekanntes Terrain wagte und hier
kaum als Kenner @sthetischer Gegenstande sprechen konnte, zum an-
deren stellt sich schon aus historischer Sicht die Frage, ob «Zeich-
nung» und «Parergon» Uiberhaupt als gut gewahlte Beispiele fiir reine
Geschmacksurteile dienen konnten; schlieB3lich erscheint drittens aus
heutiger Perspektive fraglich, ob es liberhaupt notwendig ist, fiir das
asthetische Urteil einen «reinen» Gegenstand zu denken, der zwar
Uber Zweideutigkeiten erhaben, dafiir aber uninteressant ist. Ich lasse
an dieser Stelle einmal den ersten Punkt, der sich auf die Frage nach
Kant als Kunstkenner bezieht, beiseite, da dieser Aspekt fiir das Ver-
haltnis von Urteil und Gegenstand wenig ergiebig ist. Der zweite Punkt
verdient eine kurze, der dritte Punkt eine etwas langere Betrachtung.
Insbesondere soll uns der dritte Punkt liber die Betrachtung einer
Zeichnung zu Argumenten fiihren, die fiir eine Aktualisierung des Be-
griffs der Urteilskraft sprechen. Die Aktualisierung wird uns dann auch
zu dereinleitenden These von der Urteilskraft als einem Scharnier zwi-
schen dsthetischer Praxis und asthetischem Denken zuriickfihren.

Zierrat

Entlang einer Lektiire der «Kritik der Urteilskraft» konnte
Jacques Derrida zeigen, dass dem Ornament in der Asthetik keines-
wegs die Rolle eines interesselosen Beiwerks zukommt. So interpre-
tierte Derrida das Ornament (parergon) als eine das Werk (ergon) rah-
mende Grenzfigur, die zwar von au3en zum Werk «hinzutritt», aber von
dort aus ganz wesentlich in das Innere des Werkes eingreift. Das Par-
ergon héngt also nicht als eine «halbe Sache» dem Werk an, sondern
bezieht dsthetisch betrachtet das Umfeld des Werkes auf das Werk.*

Der «Zierrat» oder «parergon» wird als ein AuBBen gewisser-
maf3en in das Innen hineingerufen, um es von innen neu zu konstitu-
ieren. Beiwerk oder Zierrat bringen als rhetorischen Schmuck, als
figura ein «Als ob» ins Spiel, das als Schmuck Effekte der Lust und

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

.

Abb. 1: Heinrich Scherer: Kartenausschnitt von Indien mit Franz Xaver als Apostel Indiens, 1710

des Stils erzeugt.” Wir lassen an dieser Stelle Leon Battista Albertis
Ausflihrungen zum «ornatus» als Glanzlicht eines Geb&dudes und auch
die lange Ornamentdiskussion besonders des 19. und 20. Jahrhun-
derts beiseite. Derin unserem Beispiel [Abb. 1] zur Karte hinzugefligte
figlrliche Schmuck (Kartusche) zeigt die potenzielle Begehbarkeit
eines kartierten Territoriums. Dabei entwickelt das kartierte Territo-
rium an seinen Randbereichen selbst ein Eigenleben, indem es sich
auf den figlrlichen Schmuck, den Ornatus der Karte zubewegt. Die
hierbei entstehende Zwei- oder Mehrdeutigkeit des Dargestellten
kann natirlich nicht im Interesse Kants liegen, weil sie einerseits die
Klarheit des Urteils eintriibt und als Schmuck dem Verdacht eines un-
eigentlichen Blendwerks ausgesetzt ist. Ein «Zierrat» oder «parergon»,
wie es sich Kant als ZielgréBe eines reinen Geschmacksurteils vor-
stellte, lasst sich bestenfalls als lllustration eines Musterbuchs denken.
Der Zierrat miisste als Beiwerk erst vom Werk isoliert werden, um
Kants Idee zu entsprechen. Allerdings fragt sich, ob dem Ornament
nicht dann immer noch eine nicht zu tilgende Vieldeutigkeit - Inver-
sionen zwischen Flache und Raum sowie zwischen Figur und
Grund -innewohnt.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 41

«Taubenloch» (2017)

Wir wollen eine zweite Gegenprobe mit einer Zeichnung
machen und dabei eine Perspektive einnehmen, die gewissermalBen
im Wahrnehmen das Wahrnehmen mitbeschreibt, also der dreifachen
Zugehorigkeit des Urteils zum Subjekt, zum Objekt und zur Gemein-
schaft Rechnung trégt.

Geisterhaft gurrend tritt eine grauliche Taubenschar aus dem
dunklen Grund des Laubes hervor, um sich an einem farbigen Gewebe
aus griinen, gelben, rosa und blauen Linien und Flachen zu néahren.
«Gesang der Geister Giber den Wassern». [Abb. 2] Ist sie, die Tauben-
schar, blo3 der Zierrat, das rahmende Beiwerk oder der titelgebende
Grund dieses Nicht-Ortes, den die Tauben aIs |hr Zu Hause wahlten’?18

Abb. 2: Esther Ernst: aubenloch,217‘ o

Der Ort oder Nicht-Ort entsteht als ein Kreuzpunkt aus
Wegen und Linien, die zuweilen auslaufen, den Rand schneiden oder
unversehens aus dem Grau des Bleistiftgrundes heraustreten. Eine
Wasserader (die Schiiss oder la Suze) durchzieht das Bild von links
oben nach unten, um sich im Zentrum der Zeichnung in eine Brut-
statte fiir Fische aufzufachern. Von den breiten, hautfarbenen Stra-
Ben scheint eine Warme auszugehen, deren Nahe die Taubenschar

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 Urteilskraft und dsthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

sucht. Schwarze Stitzen stoBen lanzettférmig in das Zentrum.
Gelbe Weglinien fiihren aus allen Richtungen gegen eine bevdlkerte
Bildmitte zu.

‘Abb. 5 (Dotail von Abb. 2
Hier arbeiten sich aus dem Bleistiftgrau des Grundes Archi-
tekturen, Menschengruppen und befremdliche Wesen heraus, noch
halb unverdaut in den Innereien dieses linienhaften Gewebes ste-
ckend. Bei genauerem Hinsehen finden wir uns nahe am Grund einer
mythisch-endzeitlichen Massenszene wieder. Oder: Das Mythische
ist das Abgriindige, das taglich passiert, aber so nie stattfand.

Gleich einem Bruegel-Gemalde spielt sich das Tragische
hinter- oder untergriindig, jedenfalls halb im Verborgenen ab. So,
wie das Tragische eben niemals vollstdndig sichtbar werden wiill.
SchlieBlich eréffnet es sich unerwartet dem priifenden Auge. Auch
hier wechselt der Blick seinen Maf3stab und versenkt sich im Detail.
Eine maskierte Schar aus Kriegern und fremdartigen Wesen unter-
schiedlicher GroBe, mal mehrTier,dann wieder Mensch, durchzieht
die Hauser, kehrt das Geschehen hinter den Mauern nach auf3en.
Momente des Totens und der sexuellen Gewalt und Lust scheinen
blitzhaft auf.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 43

Abb. 5: (Detail von Abb. 2

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Abb. 6: Frinvillier Taubenloch, swisstopo.ch

Eine gestrenge Frauengruppe gibt sich scherenschnittartig
ein Stelldichein zum Reigen oder Appell. Ein Nonnentanzin heiliger Ord-
nung, der sein Gefolge in die Pflicht nimmt. Wahlt der Blick schlieBlich
den Abstand, entsteht wieder das Gesamtgeflige eines geschaftig be-
lebten Genrebildes. Und noch weiter Distanz nehmend, tritt wieder die
Taubenschar geisterhaft oder auch beildufig hervor.

In der Schweiz existieren mehrere Orte mit Namen «Tauben-
loch». Dieser hier bezieht sich auf den Saum der «Gorges du Tauben-
loch», unweit von Frinvillier (BE) oder Friedliswart bei Biel. Einst ein
wichtiger Verkehrsknotenpunkt als Eintritt in den Jura, ist die Tauben-
schlucht heute als lokales Ausflugsziel bekannt. Wer auf der E27 fahrt,
die sich hier ehrfiirchtig und breit vor der Klus gabelt, bei dem hinter-
lasst dieser Ort einen seltsam disteren Eindruck. Einer alten Ge-
schichte zufolge soll ein junges schénes Madchen - la petite colombe
(«Turteltaube») — auf der Flucht vor einem gierigen Bewerber hier in
die Schlucht gesprungen sein. Schén und rein wie eine Taube soll sie
gewesen sein. Liebespaare, heif3t es, vermdgen von der Schlucht
aus noch heute ein sanftes Wehklagen zu vernehmen.* 1989 kam
hier noch ein Kind bei einem Steinschlag ums Leben, weitere Kinder



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 45

wurden verletzt. In den Jahren 2003, 2009 und 2020 musste die
Schlucht wegen Steinschlaggefahr wiederholt gesperrt und gesichert
werden. Von Frinvillier aus fiihrt der Weg hinab in die «Taubenloch-
schlucht», eine Wanderung, die, so ein Infotext im Internet, «die ganze
Familie erfreut».?° An der «engsten Stelle hat man beinahe das Gefiihl,
vom Fels verschluckt zu werden.»*!

Es handelt sich um die einzige Schlucht Europas in unmit-
telbarer Nahe zu einem Ort (Biel und Frinvillier). Hier fiihrt der Weg
vorbei an Wasserféllen und ausgewaschenen, fratzenhaften Steinen
rund 100 Meter in die Tiefe. «<Ragen Klippen | Dem Sturz entgegen,
|Schdumt er unmutig | Stufenweise | Zum Abgrund» («Gesang der
Geister Uber den Wassern»).

DerAusdruck «Daube» oder «Tobel» fiir «Graben» und die an
der Taubenschlucht siedelnden «Taubens» greifen bei der «Tauben-
lochschlucht» namengebend ineinander. Der Kiinstlerin Esther Ernst
standen beim Zeichnen die breiten Zuschreibungen dieses Tieres von
Militar bis Frieden, von Ekel bis Hochzeit und Schénheit vor Augen.
Ausgangspunkt der Zeichnung ist der reale Ort, (iberlagert von der
Wanderkarte, welche die Zeichnung wiederum transformiert, weil sie
das vor Ort Imaginierte mit kartiert: «Ich selbst zeichne im ersten
Schritt tatsdchlich vor Ort», schreibt die Kiinstlerin, xnehme erst mal
alle sichtbaren Gegenstande, Architekturen, Strassen, Infrastrukturen
und alle unsichtbaren Gefiihle, Wahrnehmungen und Gedanken in die
Zeichnung auf. Das ist ein ganz konzentriertes, energiereiches Arbei-
ten. Im Atelier gerate ich dann auf Abwege, flige Angelesenes, Asso-
ziiertes und Erfundenes dazu.»**> Die Abwege gehen als Wege in die
Metamorphose der Karte ein. «Taubenloch» besitzt mehrere Refe-
renzpunkte, sofern sie auf den realen Ort, auf den kartierten Punkt und
auf assoziierte «<Abwege» verweist. Von seinen nominellen Bezeich-
nungen, Hohenmarkierungen und Koordinaten befreit, veranlasst die
Zeichnung zu einer Neu- und Anders-Orientierung.

Der Blick der Betrachtung wechselt die Perspektiven aus
Nah und Fern, Farbe und Grau, Figuren und Grund. Die leicht schat-
tierten, konturierten Figuren (Tauben, Menschen, Tiere, Hauser) er-
wachsen dem Bild nicht als gefiillte Formen, sondern als freigelas-
sener Bildgrund.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 Urteilskraft und dsthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Abb. 7: (Detail von Abb. 2)

Die Tauben sind durch eine Umkehrung des Grundes als Fi-
guren ins Bild gesetzt. In den Tauben ist der Grund gegenwartig, aber
der eigentliche Abgrund, die Schlucht, wird nicht gezeigt. Eher ist
dieser Abgrund, das «Taubenloch», die unsichtbar treibende Macht
alles Sichtbaren, aller Verhaltensweisen der an ihrem Saum sich la-
benden Wesen. Die Figuren umschatten mit ihren Handlungen geis-
terhaft den Grund, der als Abgrund («Gorges du Taubenloch») selbst
nicht anwesend ist. Es ist diese Abwesenheit des Abgrundes, dessen
spurbare Wirkung, die den Ort zu einer «Heterotopie» macht. Die
Zeichnung von Esther Ernst holt den Ort aus der neutralen Obijektivi-
tat der Karte heraus, um ihn in seiner Ambivalenz und Vieldeutigkeit
zu wiirdigen. Als ent-faltbare Zeichnung ist die mégliche Geste des
Entfaltens mit der Unmdglichkeit konfrontiert, dass sich der Abgrund
der «Taubenschlucht» selbst im Bild nicht entfalten lasst. Die materia-
le Entfaltung des Papierblatts geht beim Anblicken der Zeichnungin
einen unendlichen Prozess der visuellen Entfaltungen, der visuellen
Kurvenbewegungen tber, deren Ende nicht absehbar ist.

Das «Taubenloch» ist als «Taubenschar», nicht als Loch oder
Abgrund kartiert. Stattdessen wird die Tragik der Figuren selbst am

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 47

Saum dieses Abgrundes sichtbar, wahrend der betrachtende Blick die
Handlungen und Zusténde der Figuren entfaltet. Und moéglicherweise
ist gar nicht der Ab-Grund das Abgriindige, sondern die Ndhe (der aus
dem Grund gearbeiteten Figuren) zu ihm.

Abb. 8: Esther Ernst: Taubenlochschlucht (gefaltet)

Geste und Vieldeutigkeit

Eine sich in die Zeichnung vertiefende Beschreibung kann
zwar Deutungsdimensionen des Gesehenen freilegen, aber keine
letztgiiltige Bedeutung. Wenn wir, um die eigene Wahrnehmung zu
artikulieren, auf Gesehenes, Gewusstes zuriickgreifen, so ist das nicht
einfach «wiedererkennendes Sehen» (Max Imdahl), sondern es kenn-
zeichnet das Verweben unserer Einbildungskraft mit der «<communi-
tas», ein Zusammenstimmen, ohne Einstimmigkeit zu erzwingen.
Wenn es dabei ein Ziel gibt, dann das implizite Werben um Zustim-
mung. Unsere Beschreibung zeigt, dass die Wahl einer einzigen Deu-
tungsperspektive, das Einnehmen eines einzigen Standortes der
Zeichnung kaum gerecht wird.

Die durch die wechselnde Skalierung der Figuren ausgelds-
ten Blickwechsel, die durch die Umkehrung von Figur und Grund her-
vorgerufenen Kippeffekte, die Abwesenheit genau jenes Abgrundes,

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

aufden das ganze Bild bis hin zum Titel Bezug nimmt, schlielich auch
die vielféltigen Bezlige der Zeichnung zur Karte als Bildform, zum
realen Ort sowie zu hiermit assoziierten Bildwelten - all dies bewirkt
in der Summe eine Vieldeutigkeit des Gesehenen. Diese «essentielle
Vieldeutigkeit» (Blumenberg) gehoért nicht der Zeichnung an, sondern
die Zeichnung raumt sie dem betrachtenden Ich ein.? Die Hereinnah-
me der «essentiellen Vieldeutigkeit» bedarf also eines echten Sich-
Einlassens, einer Vergegenwértigung der eigenen Subjektivitat. Ist es
notwendig fiir ein gelingendes Urteil, einen eindeutigen Gegenstand
anzunehmen, zu dem sich das «Ich» interesselos verhalt?

Wenn die hier besprochene Zeichnung Vieldeutigkeit ein-
raumt, so bedarf sie doch gerade eines interessierten Ichs, das zur
Vieldeutigkeit Stellung nimmt, aber auch bereit ist, die Vieldeutigkeit
des ssthetischen Gegenstands anzuerkennen. Asthetische Urteils-
kraft bewahrt sich nicht an der Ein-, sondern an der Vieldeutigkeit des
asthetischen Gegenstands. Asthetische Urteilskraft setzt dort ein, wo
sie in Anerkennung der «essentiellen Vieldeutigkeit» des dsthetischen
Gegenstands Stellung bezieht. Urteilen hat hierbei nicht den Charak-
ter einer logischen und letztgiiltigen Charakterisierung. Es ergibt
keinen Sinn, dem &sthetischen Gegenstand seine «essentielle Viel-
deutigkeit» (Blumenberg) durch ein bestimmtes &dsthetisches Urteil
abzuerkennen.

So wie die Zeichnung «Taubenloch» die «Kraft einer zeigen-
den Formgebung ist», die «Geste einer Offenlegung» und (als Karte
Uber eine Karte liber einen Ort) selbst nicht die Form, sondern «eine
Art und Weise, die Form zu sehen» ist,>* so kann das schreibende Be-
schreiben ebenfalls nichts anderes sein als eine Art und Weise, die
Zeichnung zu sehen. Das schreibende Beschreiben ist eine Art, die
Zeichnung zu sehen, weil es eben nicht nur die Zeichnung beschreibt,
sondern auch die Art und Weise, wie die Zeichnung auf die Einbil-
dungskraft einwirkt. Dieser Vorgang des Einwirkens ldsst sich als Um-
schlagsplatz einer asthetischen Praxis in eine Praxis dsthetischen
Denkens beschreiben, aus der heraus sich das Urteil bildet. Astheti-
sche Praxis bezieht sich dabei nicht blo3 auf die kiinstlerische Praxis
des Zeichnens, die durch die Einbildungskraft rekonstruiert wird,
sondern auf das gesamte Arsenal imaginierter Praktiken entlang der

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 49

wahrgenommenen Zeichnung. Die Einbildungskraft des Urteilenden
bewegt sich im Raum dervorgefundenen Zeichnung. Dieser Vorgang
lasst sich nicht anders denn als eine kdrperliche Geste, als eine Be-
wegung in der Wahrnehmung denken. «Unser verkorperter Geist er-
zeugt und interpretiert aktiv, was wir sehen.»*

Das asthetische Urteil besitzt eine «autoreflexive» Qualitat,
weil es im Beschreiben sowohl die Einbildungskraft als auch die
Zeichnung mitsprechen lasst.?® Das Urteil artikuliert die «eingebildete»
Zeichnung. Was auf den ersten Blick als Defizit des Schreibenden er-
scheinen mag, dass er sich aus der Deskription der Zeichnung nicht
heraushalten kann, ist seine eigentliche Kraft.?” Diese Kraft besteht
darin, nicht blo3 die Zeichnung, sondern die sich in die Einbildungs-
kraft einschreibende Zeichnung zu beschreiben. Dass die Deutungs-
weise sich mitteilen lasst, dass sie sich als sprachliches Urteil artiku-
liert, ist die eigentliche Form des dsthetischen Urteils, mithin das, was
Kant als «Gemeinsinn» oder auch als «allgemeine Mitteilbarkeit» be-
schreibt. Die Annahme einer essentiellen Vieldeutigkeit des Astheti-
schen konnte Kant noch nicht mitmachen, da ihm die aufklarerische
Idee eines «universellen Geschmacks» dabei im Wege stand.

Die Annahme, nur ein reiner dsthetischer Gegenstand kdnne
ein reines asthetisches Urteil bewirken, erweist sich aus heutiger Per-
spektive nicht nur als entbehrlich, sondern auch als unproduktiv.
Gerade an derVieldeutigkeit des dsthetischen Gegenstands bewahrt
sich das dsthetische Urteil als eine Praxis, die sich in einem echten
Sinne auf den dsthetischen Gegenstand einldsst und das asthetische
Urteil als dsthetische Kritik mit einer Gemeinschaft teilt.

Urteilen als Praxis

Im Unterschied zum «Beurteilen», das auf eine empirisch ge-
stlitzte normative Bewertung zielt, oder zum «Verurteilen», das eine
finale, meist negative Bestimmung vornimmt, handelt es sich beim
asthetischen Urteil um eine in seiner Aussage offene und unabge-
schlossene Bestimmung. Aufgrund der konstitutiven Offenheit und
Unabgeschlossenheit des dsthetischen Urteils erscheint es sinn-
voll, vom asthetischen Urteilen als einer Urteilspraxis zu sprechen.
Das asthetische Urteil ist kein Tatsachenersatz. Asthetisches Urteilen

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

bedeutet vielmehr, dem &sthetischen Gegenstand zu seiner Artikula-
tion zu verhelfen. Urteilskraft beschreibt in diesem Zusammenhang
eine Fahigkeit und Bereitschaft, sich auf den dsthetischen Gegenstand
einzulassen und sich dabei auch zu den Normen seiner Beschreibung
oder Bewertung kritisch zu verhalten. Asthetisches Urteilen schlieBt
die Moglichkeit ein, den Rahmen gemeinschaftlicher Regeln und
Normen zu liberschreiten. An diesem Punkt entfaltet sich die kritische
Urteilskraft auch als eine Tugend.?® Diese Tugend duBert sich dadurch,
dass sich das Subjekt im &dsthetischen Urteil nicht nur kritisch zu vor-
herrschenden sozialen Normen, sondern auch kritisch zu der «expres-
siven Auffassung» dsthetisch sinnlichen Empfindens verhalt.*

Derdreifache Bezug des dsthetischen Urteils verweist nicht
nur auf einen Sinn des Subijekts fiir die Gemeinschaft, er zeigt auch,
dass die Ausdifferenzierung des subjektiven Urteils ihren Grund in
einem Bildungsprozess besitzt, der als zutiefst sozial und gemein-
schaftlich gedacht werden muss. Hierin liegt eine eigenartige Para-
doxie: Das in seiner Subjektivitat unantastbare dsthetische Urteil hat
seinen Grund in einem Prozess gemeinschaftlicher Bildung. Sich
bilden bedeutet eben auch «sich» verstandigen. Urteilskompetenzist
so gesehen nicht kompetitiv in einem abgrenzenden Sinne, sondern
verbindend. Das Verbindende ist wechselseitig, da sich Urteilskom-
petenz in der Gemeinschaft bildet und dabei zugleich auch die Ge-
meinschaft bildet, sofern es das Reden und den Austausch liber etwas
als eine Verstandigung tGiber Werte und «Geschmack» in einem star-
ken Sinne begreift.*

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 51

[1]

[2]
[3]
[4]

[5]

[6]
[71]
(8]
(91
[10]

[11]
[12]

[13]

[14]
[15]
[16]
[17]
[18]

[19]
[20]
[21]
[22]
[23]
[24]
[25]

[26]
[27]

[28]

[29]
[30]

«Asthetische Praktiken» und «Asthetisches Denken» werden im Folgenden groBgeschrie-
ben, um ihren Eigennamen zu betonen. Gewiss handelt es sich um Spielarten des
Denkens und Handelns, gleichzeitig ist ihr Charakter stets singular.

Vgl. z.B. E. Care et al.: Education system alignment for 21st Century skills. Fokus on
Assessment (2018), in: brookings.edu, 07.02.2020.

Michael Makropolus: Blumenberg und die Ontologie des dsthetischen Gegenstands,
Miinchen (Brill/Fink) 2015, https://doi.org/10.30965/9783846757017_007, S.16.

Roland Reichenbach & Nicolaj van der Meulen: Asthetisches Urteil und Bildkompetenz.
Einleitend zum Thementeil. Zeitschrift fur Padagogik, 56(6), 2010. S.795-805; Anna Park:
Arbeit am Ausdruck. Zur dsthetischen Dimension von Bildung: eine artikulationstheoreti-
sche Annéherung. Universitat Zirich: Philosophische Fakultat (Dissertation), 2020.
Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: Werke in 12 Bden, Bd. IX, X, Frankfurt/M 1968
(Suhrkamp), Bd. X, §1, A/B 3, S.279.

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, Tiibingen (Mohr Siebeck) 1960. S.109.
Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.0., § 9, B 27, S.295.

Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.0., § 40, B 157, S.225.

Ebenda, § 22, B 68, S.159.

John Locke: An Essay Concerning Human Understanding/Versuch tGber den menschli-
chen Verstand, Stuttgart (Reclam) 2020, Buch XVI. - Mit Dank fiir diesen Hinweis an
Roland Reichenbach.

Vgl. Christoph Menke: Die Kraft der Kunst, Frankfurt/M (Suhrkamp) 2013. S.60.

Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, Miinchen (Piper)
1985. S.94; vgl. auch: Susanne Lidemann: Vom Unterscheiden. Zur Kritik der politischen
Urteilskraft bei Hannah Arendt und Giorgio Agamben, in: http://www.hannaharendt.net,
14.08.2021.

Vgl. Roberto Esposito: Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft, Berlin/Zirich
(Diaphanes), S.14f.; Roberto Esposito: Immunitas. Schutz und Negation des Lebens,
Berlin/Zirich (Diaphanes) 2004. S.12f.

Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.0., B 43f., S.141f.

Menke: Die Kraft der Kunst, a.a.0., S.61.

Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei, Wien (Passagen) 1992. S.74 u. 84.

Christine Buci-Glucksmann: Der kartografische Blick in der Kunst, Berlin (Merve) 1997. S.55.
Esther Ernst: Taubenloch, 2017, 112 x 177 cm, Bleistift, Buntstift, Tusche auf gefaltetem
Papier.

https://www.taubenloch.org/home.html, 18.08.2021.
https://www.j3l.ch/de/V2165/taubenlochschlucht, 19.08.2021.

Marianne Siegenthalter: Die Klus der Turteltdubchen, in: Schweizer Familie, Nr. 25, s.
September 2021. S.83f.

Mail Esther Ernst, 16.08.2021.

Hans Blumenberg: Die essentielle Vieldeutigkeit des dsthetischen Gegenstands (1964), in:
ders.: Asthetische und metaphorologische Schriften, Frankfurt/M. (Suhrkamp) 2001.
S.112-119.

Jean-Luc Nancy: Die Lust an der Zeichnung, Wien (Passagen Verlag) 2013. S.23.

Siri Hustvedt: Das Drama der Wahrnehmung. Morandis Stilleben, in: Siri Hustvedt: Leben,
Denken, Schauen. Essays, Hamburg (Rowohlt) 2014. S.310.

Umberto Eco: Einflihrung in die Semiotik, Miinchen (Fink) 1972. S.145.

Die dsthetische Kraft bedarf also keiner Entzweiung, um dsthetische Kritik zu werden. Vgl.
Menke, Die Kraft der Kunst, a.a.0., S.69.

Judith Butler: Was ist Kritik? Ein Essay {iber Foucaults Tugend, in: Rahel Jaeggi/Tilo
Wesche (Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M. (Suhrkamp) 2009. S.221-246.

Menke: Die Kraft der Kunst, a.a.0, S.70.

Immunis bezeichnet einen Moment des Urteilens, in dem sich das Subjekt (grundsétzlich
oder zeitweise) von der Gemeinschaft abschirmt, um das Subjekt in einem starken Sinne
liberhaupt zur Sprache bringen zu kénnen. In der negativen Konsequenz fiihrt die
Abschirmung gegebenenfalls zu einer Uberhdhung des eigenen Geschmacksurteils. Das
immunisierte Subjekt stellt sich dabei in ein kritisches Verhéltnis zu den Normen des
«Gemeinsinns», da der Gemeinsinn ja kein Organ, sondern eine eingelibte Fahigkeit fiir

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 Urteilskraft und dsthetische Kritik

als Praktiken d@sthetischen Denkens
gemeinschaftliche Auffassungen und Handlungen darstellt. Die Abschirmung und
Aktivierung eines «sensus immunis» kdnnte, dies ware an anderer Stelle zu priifen,
darauf hindeuten, dass mein Urteil die Grenzen des Gemeinsinns an gewissen Punkten
tangiert. Die Abschirmung vor dem Gemeinsinn kann zu einem anderen Zeitpunkt ihre
Produktivitat fiir die Gemeinschaft entfalten.

[Abb. 1] Kartenausschnitt von Indien mit Franz Xaver als Apostel Indiens, aus: Heinrich Scherer:
Atlas novus, Miinchen 1710.

[Abb. 2] Esther Ernst: Taubenloch, 2017, 112 x 177 cm, Bleistift, Buntstift, Tusche auf

[Abb. 6]

gefaltetem Papier. (Abb. 3, 4, 5, 7, 8, Details von Abb. 2)
Frinvillier Taubenloch, swisstopo, https://map.geo.admin.ch

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen

Essay 2/9

53


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens
Dieter Mersch

- 8 14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 55

Ich halte das eigentlich {iberhaupt fiir das Thema einer
wirklichen Asthetik, zu zeigen, von welcher Art die Logik des
Kunstwerks im Vergleich zu der Logik und Erkenntnis der
gegenstindlichen Welt ist — eine hochst merkwiirdige Logik,
in der alles iibrigbleibt, aber die Beziehung auf ein Pradi-
ziertes (..), auf ein Ist wegfillt, eine Logik gewissermafien
ohne Kopula (...}

Dass die Projekte der Kiinste ihre autochthone Erkenntnis-
arbeit verrichten, hat der seit einigen Jahrzehnten virulente Topos
des Artistic Research nachdriicklich wieder in Erinnerung gerufen.?
Der Terminus ist umstritten; gleichzeitig nimmt er verschiedene Be-
deutungen an, wird in unterschiedlichen Kontexten je anders ver-
wendet und bleibt im Ganzen unscharf. Vor allem erweist sich der
Gebrauch des Forschungsbegriffs sowie seine Beziehung zur Epis-
teme als fraglich, denn mal werden mit ihm Kollaborationen zwi-
schen Kiinsten und Wissenschaften adressiert, mal die Instituierung
einer quasi-akademischen Ausbildung von Kiinstlerinnen und
Kinstlern oder die Etablierung kiinstlerischer PhDs, mal aber auch
ein neues, postavantgardistisches Kunstverstandnis, das prozess-
haft verfahrt und Kunst in Partizipation oder soziale und politische
Praxis Gberfiihrt. Zwar haben eine Reihe von kiinstlerischen Arbei-
ten ihre genuinen Forschungsleistungen unter Beweis gestellt — er-
innert sei an Eduardo Kacs Bio-Art Aktion GFP Bunny (1999), an die
Arbeiten der Gruppe Forensic Architecture oder an Travor Paglens
Sight Machine (2017), welche auf experimentelle Weise die Bias vi-
sueller Machine-Learning-Programme dekuvriert® - doch hat die
philosophische Asthetik bislang versaumt, deren Wissensanspruch
ernst zu nehmen und ihm eine angemessene Rechtfertigung zu ver-
leihen. So bleibt sowohl der Sinn als auch die Geltung und Relevanz
kiinstlerischer Forschung zweifelhaft.

Sinn-, Begriindungs- und Geltungsfragen gehdren in den
Bereich der Philosophie. Weniger geht es um Beispiele von <best
practices> als vielmehrum den Zusammenhang von Kunst, Forschung
und Erkenntnis im Ganzen. Wirhaben es dann von vornherein mit einer
diskursiven Metaperspektive zu tun, die ihr Recht daraus bezieht,



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

dass die Beziehung zwischen Kunst und Wissen nicht dem Urteil
kiinstlerischer Peers allein obliegen kann, sondern der Bestimmung
von Kriterien und Begriffen bedarf, die nicht ihrerseits eine Sache
der Praxis sein kdnnen. Indessen hat es historisch nicht an Bemi-
hungen gefehlt, Kunst als eine Erkenntnisform auszuweisen und in
ihr eine eigene Art des <Wahrheitsvollzugs> zu sehen.* Weniger ist
dabei an Alexander Baumgartens Aesthetica von 1750 zu denken,
der als Erster vorschlug, die aisthésis als bereits wahrheitsfahige
cognitio sensitiva zu betrachten, als vielmehr an jene Uberlegungen,
wie sie vor allem im Nachgang von Immanuel Kants Kritik der Ur-
teilskraft durch den Deutschen Idealismus betrieben wurden. Be-
sonders Friedrich Wilhelm J. Schelling und Georg Wilhelm F. Hegel
haben die Asthetik als eine veritable Kunstphilosophie begriindet,
die das kiinstlerische Denken an der Erkenntniskraft des Rationalen
wie auch am <absoluten Wissen> teilhaben lie3. Martin Heidegger
und Theodor W. Adorno sowie Jean-Paul Sartre und Maurice Mer-
leau-Ponty oder Umberto Eco und Jacques Derrida haben daran
angeschlossen, selbst wenn sie die Frage der <Wahrheit in den
Kiinsten> auf je unterschiedliche Weise beantwortet haben. Dass
zwischen ihren Versuchen eine tiefe Verwandtschaft besteht, steht
dabei auBer Frage, doch ist unterihnen in Bezug auf die Kunst, ihre
gesellschaftliche Rolle und ihre Beziehung zur Kritik, besonders mit
Blick auf die zeitgendssischen Kiinste, Adorno am weitesten ge-
gangen. Seine Asthetische Theorie, die 1970 posthum verdffentlicht
wurde, entwickelt in nuce eine <Epistemologie des Asthetischens,
die nicht nur sdmtliche fir die klassische Epistemologie maf3gebli-
chen Kategorien dialektisiert, sondern sie auch einer grundlegen-
den Revision unterzieht. Dies gilt sowohl fiir den <Korrespondenz-
begriff der Wahrheit> als auch fiir Logik, Rationalitat, Urteil und
Synthesis sowie fiir das Problem von Identitdt und Differenz, dem
Verhiltnis von Einzelnem und Allgemeinen oder Teilen und Ganzem
bis hin zur Rolle von Sprache, Darstellung und Medialitat. Sie
werden im Folgenden als paradigmatisch dafiir diskutiert, was
<klinstlerisches Denken> und mit ihm das <Wissen der Kiinste> be-
deuten kann, das nicht nur eine <andere Art>s von Wissen beschreibt,
sondern vielleicht sogar <etwas anderes als Wissen>.

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 57

Dabei wird es im Besonderen darum gehen, maB3gebliche
Motive Adornos fiir eine Debatte fruchtbar zu machen, die viel zu
lange ohne systematische philosophische Reflexion oder einen Riick-
griff auf die Geschichte der Asthetik ausgekommen ist. Weniger gilt
es allerdings, die Grundziige von Adornos <negativer Asthetiks> im
Ganzen zu rekonstruieren, als vielmehr ihren Gewinn fiir eine Auslo-
tung dessen zu exponieren, was als spezifische Leistung einer <&s-
thetischen> Synthesis im Unterschied zur diskursiven, auf die Logik
des Urteils bezogenen bezeichnet werden kann. Forschung, Erkennt-
nis, Wissensproduktion, aber auch Wahrheitsanspriiche sind ohne
die Funktion einer Synthesis, wie sie die Wahrnehmung bereits voll-
zieht, oder ohne begriffliche Bestimmung - die Adorno immerin eine
Opposition zu den singuldren Erscheinungen stellte — undenkbar.
Kant hatte sie bekanntlich auf die Triplizitdt von Anschauung, Imagi-
nation und rationaler Verstandeskategorien bezogen, doch privile-
gierte dies einseitig sowohl die Vermégen der Subjektivitat des Sub-
jekts als auch die ldentitatslogik der pradikativen Kopula, die die
eigentliche Determination vornimmt. Was im Gegensatz dazu als
nichtbegriffliches Aquivalent einer kiinstlerischen Praxis fungiert,
welche bevorzugt im <Materiellen> operiert, bleibt darin ebenso
prekar wie chronisch unklar. Der Forschungsbegriff in den Kiinsten
steht und féllt aber mit dessen Erklarung.’ Die vorliegende Untersu-
chung ist denn auch als Beitrag zu einem zentralen Punkt der philo-
sophischen Asthetik zu verstehen, der die Formate des <Artistic Re-
search> in den Kontext einer <Epistemologie des Asthetischen> zu
stellen versucht.’

Kunst und <Wahrheit,

«Kunst geht auf Wahrheit (...); insofern ist Wahrheit ihr Gehalt», lautet
eine lapidare Notiz aus den Paralipomena der Asthetischen Theorie
Adornos, und weiter: «Erkenntnis ist sie durch ihr Verhaltnis zur Wahr-
heit; Kunst selbst erkennt sie, indem sie an ihr hervortritt. Weder
jedoch ist sie als Erkenntnis diskursiv noch ihre Wahrheit die Wider-
spiegelung eines Objekts.»” Zunéchst folgen die Sentenzen scheinbar
ganz der Direktive Hegels, denn am Ende des dritten Teils dessen
Vorlesung iiber Asthetik heiBt es, dass wir

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

«in der Kunst (...) mit keinem blof3 angenehmen und niitzlichen

Spielwerk (zu tun haben), sondern mit der Befreiung des

Geistes vom Gehalt und den Formen der Endlichkeit, mit der

Présenz und Vers6hnung des Absoluten im Sinnlichen und Er-
scheinenden, mit der Entfaltung der Wahrheit (...), die sich (...)

in der Weltgeschichte offenbart (...).»®

Doch setzt Adorno zweierlei hinzu: einmal, dass die Wahr-
heit selbst «an der Kunst hervortritt», d.h. in die Logik der Werke ein-
geschrieben ist, zum anderen, dass dieses Hervortreten sowohl an-
derer als diskursiver Art als auch anderes als eine Reprasentation, ein
Darstellbares ist. Wahrheit ist nicht der Gehalt einer Darstellung, son-
dern die kiinstlerische Manifestation ist in sich wahr, sofern sie etwas
zu erkennen gibt. Folglich ist die dsthetische Wahrheit nichtdiskursiv
oder nonpropositional; und sie geht auch nicht in dem auf, was sich
durch Bilder, musikalische Kompositionen oder andere Medien <ab-
bilden> |asst: Sie ist Uberhaupt keine Weise von Abbildung und damit
jener Modalitit von «Spraches, die dem Asthetischen zugedacht
werden kann,wenn in ihm ein <Besagen-wollen», eine Symbolisierung
erblickt wird.

Von welcher Art aber die <\Wahrheit in der Kunst,? ihre epis-
temische Dimension oder ihre Erkenntnisform ist, gilt es — gerade
auch in Ansehung des Forschungsbegriffs - noch zu klaren. Zwar
scheint der Bezug von Wahrheit und Erkenntnis wie ebenfalls der
strikte Wahrheitsanspruch des wissenschaftlichen Wissens im Sinne
klassischer Korrespondenzen heute obsolet, weil sowohl die Geltung
des Reprasentationsparadigmas als auch der Sinn der Wahrheit als
einer adaequatio intellectus et rei selbst zerfallen ist, doch darf diese
Skepsis am Gebrauch lberlieferter Begriffe nicht darliber hinwegtau-
schen, dass der Wahrheitsbegriff iberhaupt ein Regulativ bildet, das
erlaubt, zwischen Wissen und Nicht-Wissen zu unterscheiden. Fillt
dieser, wird deren Differenz beliebig, sodass weder zureichend von
Erkenntnis noch von Forschung die Rede sein kann. Umgekehrt be-
deutet dies nicht, dass Forschung und Erkenntnis eines bestimmten
Wahrheitsbegriffs bediirfen, wohl aber einer Explizierbarkeit der Dif-
ferenz von Wissen und Nichtwissen, denn alle drei Begriffe bilden ein



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 59

engmaschiges Netz, dessen Bedeutung allerdings verschoben und
neu bestimmt werden muss.

Wenn darum Adorno am Wahrheitsbegriff festhalt, dann ar-
gumentiert er ebenso hegelsch wie antihegelsch,® denn Wahrheit
und Unwahrheit zeigen sich nach ihm nur in Relation zum <Ganzen>,
doch erweist sich «das Ganze» gleichzeitig als «das Unwahre»." Er-
kenntnis besitzt allenfalls eine historische - man kénnte heute sagen:
kontextuelle und <situative> — Terminierung; sie folgt keiner systema-
tischen <Logik> des Urteils, das - aristotelisch — mit Bezug auf die Tat-
sachen der Wirklichkeit, Gber die es spricht, nach <wahr> oder «falsch»
unterschieden werden kann, denn fiir sich genommen besagt eine
Aussage nichts, wie Hegel in seinem kleinen, aber eindringlichen Text
aus seinerJenenser Zeit Wer denkt abstrakt? deutlich gemacht hat.”
Vielmehr gibt es die Wahrheit eines Urteils nur dort, wo sie in Bezie-
hung aufihren gesamten Zusammenhang, die Totalitdt des Aussagen-
baren sowie das Ganze der Geschichte durchgearbeitet worden ist.
Mehr noch: Sie besitzt eine kritische — oder wie man gleichfalls heute
sagen wirde: eine <emanzipatorische> — Perspektive, denn wiewohl
Adorno zwar Hegel folgt, verweigert er sich ihm zugleich. Denn die
<Wahrheit> gilt ihm nicht als Verwirklichung der Geschichte der Ver-
nunft, sondern eher der Unvernunft - dem, was sich des aufgeklarten
Sinns entzieht, soweit, wie es zu Beginn der gemeinsam mit Max
Horkheimer verfassten Dialektik der Aufklarung pathetisch heif3t, seit
je «Aufklarung im umfassendsten Sinn fortschreitenden Denkens das
Ziel verfolgt» habe, «von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie
als Herren einzusetzen. Aber die vollends aufgeklarte Erde strahltim
Zeichen triumphalen Unheils.»*

Von vornherein verschreibt sich damit Adorno einer Dialek-
tik von Erkenntnis, die dem einfachen Gehalt, der sich rational er-
schlieBt, gleichwie seiner «Widerspiegelung», wie es Georg Lukacs
in seiner groB angelegten Asthetik postuliert hatte,* zuwiderl3uft:
Denn das <Wahre> werde in der Kunst weder durch das Urteil bezeugt,
insofern sich der Urteilsbegriff iberhaupt, so Adorno, hinsichtlich des
Asthetischen als unzulinglich erweist, noch offenbart sich ihr die To-
talitat der Welt, das, <was sie im Innersten zusammenhalts; viel eher
enthiillt sie die Unvernunftihrer Verhaltnisse, ihr Unversohnliches wie

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

gleichermaBBen die Spaltungen und Widerspriiche der Zeit, die aber
nicht - das ware eine contradictio in adiecto —in propositionaler
Sprache rekonstruierbar waren. Vielmehr bedarf es zuallererst eines
nichtpropositionalen dsthetischen Sinns — man kénnte sagen: die
Empfindung des Schmerzes, des Traumas —, um aufzudecken, was
am Realen dessen Unheil bildet: Nirgends geht es deshalb, wie
Adorno in der im Studienjahr 1958/59 gehaltenen Vorlesung tiber As-
thetik ausfiihrt, der Kunst um positive Analysen, wie es ein naiver For-
schungsbegriff nahezulegen scheint, sondern allein um die Risse im
Geflige, um die Exposition des Ausgeschlossenen oder Unvermittel-
baren, jener Momente also, woraus gleichsam eine <andere> Welt-
oder eine negative Wirklichkeitserfahrung hervorscheint.”

Die kiinstlerische Erkenntnis kann deshalb nach Adorno nie-
mals analytisch sein; sie zielt nicht auf die Entdeckung allgemeiner
Grundsatze, auf eine Durchdringung von Wirklichkeit in ihrer Gesamt-
heit, vielmehr thematisiert sie deren Unzuldngliches und Gebroche-
nes, indem sie auf die eigenen Wunden und Verletzungen angesichts
derrealen Gewalt abhebt, wie sie gleichzeitig die Gebrochenheit und
Unzulédnglichkeit der Mittel ihrer Darstellung dekuvriert, denn, so
Adorno in seiner Vorlesung weiter:

«es ist ein wesentliches Moment () der dsthetischen Qualitit,
daB (das Kunstwerk) dieses Moment (...) der Selbstreflexion
besitzt, daB aber dann auf der anderen Seite (...) diese Refle-
xion (...) ihrerseits wieder in die reine Logik der Sache, in den

reinen Vollzug des Kunstwerks sich umsetzt (...), (um) iiber das

Kunstwerk zu dem Kunstwerk zuriick(zukehren ).»*

Kunstwerke sind Verkdrperungen solcher Reflexion, wes-
halb ihnen Adorno «eine tiefe Affinitéat (...) zur Philosophie» beschei-
nigt:” Wie dieser sei der Kunst eine «kritische Selbstreflexion» von
Anfang aninhérent, nicht aberum der Entdeckung eines Allgemeinen
willen, sondern um im Exemplarischen sein Nichtaufgehendes oder
Sperriges zu gewahren.*®

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 61

Organisiertheit der Werke

Im Gegensatz zu den Wissenschaften generiert daher die
kiinstlerische Erkenntnis kein abrufbares oder verwertbares Wissen,
das sich technisch anwenden lie3e, so wenig wie es sich in Forschungs-
plane eintragen oder als Resultate in Datenbanken einspeisen lie3e: Ein
solcher Wissensbegriff ist der Asthetik fremd. Nirgends biindeln sich
auch die Werke zu generalisierbaren Aussagen, denen eine schliissige
Interpretation korrespondierte oder die eine giiltige Theorie formulier-
ten,vielmehrvollzieht die <kiinstlerische Erkenntnis> nach Adorno immer
schon das indirekte, diachrone Ereignis einer Verwandlung. Diese be-
trifft gleichfalls ihr Verhaltnis zur Sache wie zum Medium, worin sie sich
ausdriickt, als auch zu dem, was Wissen heifl3t nebst den Kriterien seiner
Giiltigkeit. Die Sache ist namlich weder ein betrachtbares <Objekt, wie
der oder die Betrachtende ein Subjekt bildete, vielmehr geht es der As-
thetik Uiberall um die Erfahrung einer Inkommensurabilitat: die Errettung
des Dings aus den Zwéngen des Systems und den Zurichtungen unse-
rer Instrumentalisierungen, sodass die Funktion der Kiinste stets die der
<Deplatzierung, der Kritik und Widerstandigkeit darstellt.

Ausdriicklich weist Adorno dariiber hinaus jeden Subjektivis-
mus, wie er die dsthetische Theoriebildung noch bis in die 1960er Jahre
préagte, zuriick, denn Kunst erfiille sich weder in unmittelbarer Expres-
sion, dem verzweifelten Ausdruck oder dem jdhen Schrei, noch er-
schopfe sie sich in der Verwirklichung spontaner Intuitionen, vielmehr
sei ihre Arbeit allein bestimmt durch das Medium ihres immanenten
«Formgesetzes», das ihr im selben Maf3e einen objektiven Charakter
verleiht. «Das Formgesetz eines Kunstwerks ist», wie die Asthetische
Theorie spéater ergénzt, «daf3 alle seine Momente, und seine Einheit,
organisiert sein miissen gemaR ihrer eigenen spezifischen Beschaf-
fenheit.»” Das besagt: Jedes Kunstwerk folgt seiner ihm je spezifi-
schen Form. Sie ist als Form singular. Und es ist diese Singularitat der
Form, durch die sich das Kunstwerk ebenso in seiner Besonderheit
behauptet, wie es sich selbst, sein Nichtaufgehen wie seine Verletzt-
heit am Realen mitsamt der Medialitat seiner Artikulation zeigt.

Tatsachlich bedarf der Adorno’sche <Form»>-Begriff einer na-
heren Erlduterung. Zwei Merkmale scheinen hervorzustechen, die sich
wiederum fiir die Bestimmung des Begriffs <dsthetische Erkenntnis>

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

als leitend erweisen: erstens die Eigenart der Versammlung der Ele-
mente zueinander sowie zweitens ihre Disparitét oder Desintegration
gegeneinander. Beide Seiten - ihr <zu> und <gegen> - lassen sich als
Verhéltnis zwischen Relationalitdt und Differenzialitdt charakterisie-
ren. Oder genauer: Ihre Relation ist ihre Differenz. <Form ist also bei
Adorno weder gemaf3 der klassischen Form-und-Formlosigkeit- oder
Form-und-Materie-Unterscheidung zu verstehen noch im Sinne der
Hegel’'schen Form-Inhalts-Dialektik. Form hebt sich so wenig aus
dem Unférmigen ab, wie sie die Stoffe bandigt, um ihnen einen Sinn
abzuringen. Entscheidend ist vielmehr, was Adorno sowohl als die
Konstruktivitidt der Werke ausweist als auch die Unauflésbarkeit ihrer
Einzelmomente.** Relationalitdt und Differenzialitdt sind darin aufge-
hoben: Weder gehorcht die kiinstlerische Konstruktion einer allge-
meinen Regel oder einem ({bergreifenden - quasi-algorithmi-
schen - Schema, vielmehr verwirklicht sie sich zuallererst durch die
spezifische Fiigung der Materialien, die gleichwohl stets unfiiglich
bleiben. Zwar riickt sie die Elemente «in eine() sinnvolle() Beziehung»
zueinander, doch nur, um sie gleichzeitig in ihrer unaufhebbaren Ein-
zelheit zu manifestieren.?* Jedes Werk folgt so seiner eigenen Not-
wendigkeit; es bietet seine je besondere Lésung fiir die von ihm selbst
aufgeworfene Problemstellung; es fangtimmerwieder neu an,indem
sie ihr sujet, ihre Stoffe <zusammen-stellt> - compositio -, um sie im
gleichen Augenblick voneinander zu scheiden und gegeneinander
<auszustellen> - expositio. Es ist ihre gleichsam idiosynkratische Kon-
figurierung, die ihre Konstruktivitdt ausmacht, die im selben Maf3e ihr
Nichtaufgehendes oder Aufsédssiges einbehilt, sodass Kunstwerke
aporetischen Konstellationen gleichen, die sie in lauter «singulére Pa-
radigmata» verwandeln.?* Sie bilden damit Medien ihrer selbst, die
Erfahrungen induzieren, die nur durch sie und an ihnen selbst vollzo-
gen werden kdnnen - oder gar nicht. Stets einzeln und einzig erteilen
sie den Fragen, die sie stellen, ihre unverwechselbare Antwort, doch
auf eine Weise, die gleichzeitig ihre Identitat verweigert.

Adorno hat diesen Zusammenhang in Sonderheit unter den
Stichworten «Konstruktion» und «Ausdruck» diskutiert.?® Deren Dia-
lektik bildet eines der Grundmotive seiner Kunstphilosophie, die we-
niger der Rezeption gilt als vielmehr der kiinstlerischen Produktion

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 63

und deren <Praktiken asthetischen Denkens>. Zwar exemplifiziert
Adorno ihr Zusammenspiel anhand jenes historischen Konflikts, wie
er zu Beginn des Avantgardismus zwischen Konstruktivismus und
Expressionismus ausgefochten wurde, doch gehen beide weit tUiber
deren <Streit> hinaus. Sie adressieren vielmehr ein Allgemeines, das
mit der Duplizitdt von <Kompositionalitdt> - oder: Organisiert-
heit — und Exposition - oder <Deixis> — bezeichnet werden kann. |hr
geschichtliches Verhiltnis steht zudem modellhaft dafiir, wie die As-
thetische Theorie betont, «was der &lteren Asthetik Synthesis hief3»,
denn die Organisation der Elemente, ihre jeweilige Verknlipfung wie
ihr jeweils Zeigendes konstituiert das, was als «Sinn> der kiinstleri-
schen Exponate gelten kann.**

Dessen Méglichkeit wiederum bildet das Zentrum der <Epis-
temologie des Asthetischens Adornos, auf deren Besonderheit wir im
Folgenden genauer zu sprechen kommen, um sie zu dem in Beziehung
zu setzen, was Adorno auch als die «Logik der Werke» apostrophiert,
die sich ihrer Alogik im vollen Umfang bewusst ist. Fiur sie
erscheintim gleichen MaBe der «Ausdruck» - ihr <Zeigecharakter> - lei-
tend, wie die Art ihrer «Konstruktion» - ihre jeweilige Medialitat. Me-
dialitdt und Zeigenschaft, bilden die beiden Konstituenzien astheti-
scher Erkenntnis, denn kein Ausdruck geschieht unmittelbar, nicht
einmal in Momenten extremster Traumata, sondern stets vermittels
eines Mediums, das ihm zuallererst seine Expressionskraft verleiht,
denn jede Kunst, selbst die spontansten improvisatorischen Dionysien
oder performativer Provokation, verdankt sich der Planung, Vorberei-
tung und Bearbeitung und gehorcht daherimmer schon der Ordnung
des Denkens. Der Synthesis-Begriff hat hier seinen Platz. Was die
<Werke> - und das ist entscheidend - zum Ausdruck bringen, was sie
zu zeigen, auszustellen oder zu demonstrieren trachten, bildet eine
Verbindung aus unbéandigen, aus dem Realen herausgebrochenen und
nicht miteinander zu verschmelzenden Stlicken, sodass beide Seiten
fur die kiinstlerische Praxis unhintergehbar sind: die «Organisiertheit»
des Ganzen, wie Adorno sagt, wie gleichfalls die Inkompatibilitéat ihrer
Teile, ihre nicht zu tilgende Singularitat. Der <\Weltbezug> der Kunstund
ihre Episteme besteht folglich nicht darin, dass sie <etwas> liber den
Zustand der Wirklichkeit auszusagen oder zu erhellen héatte, sondern

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

dass sie dem Sinnlichen (aisthétos) gleichsam <Brocken» entreif3t, um
die Unerfiilltheit oder Uneinlosbarkeit des Ganzen anzuzeigen, wobei
die Art ihres Verhéltnisses ausschlaggebend ist.

Das bedeutet umgekehrt: So wenig wie der <Ausdruck> einer
Unmittelbarkeit geniigt, so wenig geht die Konstruktioninihrerblo3en
Strukturalitat auf: Stets bleibt vielmehr ein Rest, eine Unabschlief3-
barkeit oder Dispersion, die den Materialien selbstinnewohnen. Man
darf allerdings nicht vergessen, dass Adorno unter <Material> all das
versteht, worauf sich Kunst beziehen kann, was sie sich einverleibt,
zum Objekt ihrer Anzeige und <Anklage> macht, seien es Stimmen,
Klange, «die Worte der Dichtung» oder das Minderwertige, aus dem
Kanon Verdrangte - wie Mill oder Weggeworfenes, wie im Dadais-
mus - oder auch die <erweiterten> Materialien in Gestalt von Diskur-
sen und neuerdings Daten, wie sie die kiinstlerische Forschung fiir
sich zu vereinnahmen sucht.” Kunst eignet sie sich nicht nur an, ver-
zehrt und verwandelt sie, um sie zu &@sthetisieren, sondern sie bringt
sie derart in eine «Organisation», dass ihre Einzelmomente im glei-
chen MaBe zusammen- wie auseinanderstehen. |hr Missklang, das
Divergente oder Sichwidersprechende, mit einem Wort: die Disso-
nanz der Sache erweist sich darin als maf3geblich, worin sich im
selben MafB3e die Antagonismen der Zeit sedimentieren wie ihre Un-
ertraglichkeit, denn der «Wahrheitsgehalt der Kunstwerke» ist fiir
Adorno weder ein uberzeitlicher noch ein absoluter. Er ist vielmehr
«bis ins Innerste geschichtlich».?

{Logik> und «Alogik> des Asthetischen

Die Konstruiertheit des Asthetischen aber bindet sie zu-
gleich an eine innere <Logik>, die von der Aristotelischen allerdings zu
unterscheiden ist. Unter <Logik> versteht Adorno vielmehr-im Ge-
gensatz zur klassischen Inferenzlogik - jedwede Folgerichtigkeit,
auch eine solche, die mitinnerer Konsequenz von Material zu Material
oder Metapher zu Metapher schreitet. Die Arbeit der Kiinste entbehrt
so keineswegs einer Systematizitat, vielmehr verfdhrt sie — das ist
Adornos Punkt - so prazise und stringent wie die logischen Deduk-
tionen, ohne freilich deduktiv zu sein. Denn nicht Irrationalitat bildet
ihr Emblem, vielmehr das <Heterologische»>, das den Werken nicht

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 65

widerfahrt, sondern ihnen selbst innewohnt: «Die Werke sprechen
wie Feenim Mérchen (...), doch unkenntlich»,* wie eine dertypischen
antihermeneutischen Dikta der Asthetischen Theorie lautet. lhre Un-
kenntlichkeit ist die des Ratsels, dessen Schliissel die Ordnung, nicht
die Unordnung ist, denn enigmatisch offenbart es, ohne ins Obskure
abzugleiten, denn «(a)lle Kunstwerke, und Kunst insgesamt, sind
Ratsel. (...) DaB Kunstwerke etwas sagen und mit dem gleichen Atem-
zug es verbergen, nennt den Rétselcharakter unterm Aspekt der
Sprache.»*Inimmer neuen Varianten hat Adorno dieser Dialektik von
Ahnlichkeit und Unahnlichkeit zwischen Kunst und Sprache Rech-
nung zu tragen versucht, insbesondere auch deshalb, weil es ihm in
Bezug auf die zwei <Logiken> des Propositionalen und Nicht-Proposi-
tionalen um den Unterschied zwischen nicht auseinander herleitba-
ren Formen von «Synthesen» ging, die sich dennoch nicht in «not-
wendig> und <willkurlich», in <apodiktisch> oder <problematisch> bzw.
<objektiv> oder <subjektiv> aufteilen lassen, sondern denen beiden
analog ihr Recht zukommt.

Wir beriihren damit den eigentlichen Kern der dsthetischen
Epistemologie Adornos, ndmlich die Frage, «von welcher Art die Logik
des Kunstwerks im Vergleich zur Logik der Erkenntnis der gegen-
standlichen Welt ist»*® — denn was die argumentative Rede durch die
urteilende Vernunft besorgt und die Schrift im Signifikativen festhalt,
muss im Kunstwerk auf andere Weise vollzogen werden. Diese andere
Weise ist der Art der <Organisations ihrer Elemente, der je besonderen
Form der Konstruktivitéat geschuldet, die in Konstellationen oder Kon-
figurationen gleichsam der Sache selbst eingedenk bleibt, um ihr zu
ihrer eigenen Stimme zu verhelfen.?** Jedem kiinstlerischen Ausdruck
haftet dieses Moment von Negativitét an, namlich, wie es in der Vor-
lesung iiber Asthetik heiBt, dem «Unterdriickten» und «Leidenden»
sowie dem, was weder erfasst noch domestiziert werden kann, sein
Existenzrecht zuriickzuerstatten: «Insofern Kunst, mit all den Ziigen
(...), selber auch ein Stiick Naturverhalten ist, ist sie ein Alteres als die
Rationalitat, verkorpert sie oder vertritt sie das, was unterdessen der
ratio eigentlich gewichen ist.»* Dann gehorcht die dsthetische Syn-
thesis der doppelten Funktion einer <Kom-Positionalitat>, die im
selben Maf3e eine <Dekomposition> ist und die in der Weise ihrer

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

<Zusammen-Stellung> (dem Modus ihrer com-positio) die Hetero-
genitat der Elemente zugleich exponiert, wie sie ihnen ihre Wiirde
zurlickerstattet.

Wo daher im Bereich der Kiinste ein Forschungsbegriff re-
klamiert wird, wo von <Artistic Research> gehandelt und mit ihm ein
neues Kunstparadigma ausgerufen wird, wo also lberhaupt die
Kiinste als eine kritische Wissenspraxis etabliert werden sollen, ist
das Problem der dsthetischen Synthesis, ohne explizit gestellt zu
sein, bereits virulent, und zwar mit seiner ganzen Ambiguitat. Umge-
kehrt gilt, wo kiinstlerische <Forschungs-Programme> sich diesem
Problem nicht stellen, wo sie gleichsam die Dialektik des Astheti-
schen, die <Natur> ihrer Kompositionalitdt und Dekompositionalitat
verkennen, verlieren sie ihren Erkenntnisanspruch und biiBen ihre
Legitimitat als forschende Praxis wieder ein. Darum bildet fiir Adorno
die Kldrung der «synthetischen Funktion» in ihrer zweifachen Aufga-
be, nédmlich der «Verbindung des Unverbundenen» einerseits wie an-
dererseits der Exposition ihres Alteritaren, den eigentlichen Nukleus
aller «wirklichen Asthetik», worin die Beziehung zwischen Kunst und
Episteme zuallererst kulminiert.?> Zwar sei «(d)ie Verwandtschaft von
Konstruktion mit den kognitiven Prozessen (...) nicht minder evident
als die Differenz: daf3 keine Kunst wesentlich urteilt und wo sie es tut,
aus ihrem Begriff ausbricht»,*® doch fiihrt eben diese Markierung zu
dem seltsam aporetischen Konzept einer «urteilslosen Synthesis»,
das Adorno der urteilenden Vernunft gegentiiberstellt, um die eigen-
timlich sich entziehende Erkenntniskraft der Kiinste dennoch auf
den Begriff zu bringen.

Uberlegungen zum Konzept «urteilsloser» Synthesis finden
sich sowohl in der Vorlesung iiber Asthetik von 1958/59% als auch in
der Asthetischen Theorie sowie hauptsachlich im groB angelegten,
aber unvollendet gebliebenen Beethoven-Projekt und dem kurzen,
aber zentralen Fragment iber Musik und Sprache. Dabei sollen die
Adorno’schen Ausfiihrungen im Folgenden in zwei Schritten rekonst-
ruiert werden: einmal in Ansehung des Verhéltnisses zur Logik und
derdavon abgeleiteten Struktur des Urteils, zum anderen mit Blick auf
den paradoxalen Sinn des Konzepts, den seit je die philosophische
Rezeption irritiert hat. Denn folgt man der transzendentalen Logik

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

67

Wo daher im Bereich der Kiinste ein
Forschungsbegriff reklamiert wird, wo von
«<Artistic Research> gehandelt und mit

ihm ein neues Kunstparadigma ausgerufen
wird, wo also tberhaupt die Kiinste

als eine kritische Wissenspraxis etabliert
werden sollen, ist das Problem der
asthetischen Synthesis, ohne explizit gestellt
zu sein, bereits virulent, und zwar mit seiner
ganzen Ambiguitat.

||||||||||||||||||


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

Kants, bildet die urteilende Synthesis die zentrale Funktion des er-
kennenden Bewusstseins,* sodass eine urteilslose «Synthesis> ein
eigentlich unmadglicher Terminus ist —er kdme einem Unverstand
gleich. Doch liefert den Schliissel zum Verstandnis bei Adorno der
Umstand, dass - im Gegensatz zum Idealismus - die <Synthesis> nicht
notwendig ihren Ort im Subjektiven besitzt, sondern dass es <objek-
tive Synthesen> gibt, Synthesen aus dem Material oder der Sache
selbst, aus deren Verbindung und Trennung erst das hervorspringt,
was im Asthetischen als Besonderheit eines Reflexionswissens aus-
gewiesen werden kann: «Synthesis hat ihr Fundament in der (...) ma-
teriellen Seite der Werke (...).»%¢

Logik> dsthetischer Differenz

Ein solches Konzept verlangt in einem ersten Schritt seine
Verstandlichmachung. Synthetos verwendet Adorno im weitesten
Sinne von Verabredung, Vertrag oder Zusammengesetztsein. Dann
kommt bereits der beliebigen <Zusammen-Stellung> (compositio) von
Dingen, der «xunvermuteten Begegnung einer Ndhmaschine und eines
Regenschirms auf einem Seziertisch»*” oder der bildlichen Assemb-
lagen und filmischen Montagen der Charakter einer Synthesis zu. Ent-
sprechend wére unter <Urteilslosigkeit> eine Verbindung ohne <Aus-
sage> in einem strengen Sinne, d.h. einem Satz ohne Pradikat, ohne
die formale Struktur <Aist b> zu verstehen, d.h. insbesondere ohne die
Verbalphrase <ist b>, mithin auch ohne die Kopula <ist> oder die Be-
hauptung eines <Seins, vielmehr beschrankt sich die Synthesis auf
eine Verknilipfung von lauter <As», d.h. der Reihung verschiedener
A, A, A’..., die eine Verbindung zueinander eingehen und in ihrer Ver-
bindung ihre Eigenstandigkeit ebenso wahren wie entfalten, ohne ar-
gumentativ einholbar zu sein: «Urteilslos deuten die Kunstwerke
gleichwie mit dem Finger auf ihren Gehalt, ohne daf3 er diskursiv
wiirde.»*® Mehr noch: Nicht nur erscheinen die vielfdltigen Relationen
der As zueinander relevant, sondern auch die Mittel der Relationie-
rung, ihre Materialitdt ebenso wie ihre Modalitat und Medialitat. Wir
sind dann mit <etwas anderem als Sprache> konfrontiert, gewisserma-
Ben einer Collage aus Namen oder Nomen ohne Verben und Adjekti-
ven, oder genauer: mit Setzungen, die in dem bestehen, was Walter

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 69

Benjamin in seinem frithen Aufsatz Uber Sprache iiberhaupt und die
Sprache des Menschen als «Dingsprachen» bezeichnet hatte: «Irdisch»
erldsten sie, wie es dort hei3t, die géttliche durch die Kunst.*® Ver-
gleicht man diese Formulierung mit der klassischen, an der Ontologie
geschulten Logik des Aristoteles, bedeutet das, dass die Kunst,indem
sie lauter <As> miteinander kombiniert, auf Substanzen setzt, ohne sie
allerdings einer Substanzlogik zuzueignen, schon gar nicht im Sinne
einer sich daran orientierenden Ahnlichkeitslehre, wie sie als Gegen-
modelle zur mittelalterlichen Scholastik die friihe Neuzeit verteidigte,
vielmehr geht es im Rahmen des Asthetischen viel eher um die Ver-
sammlung dessen, was Gilles Deleuze die Wucht der <Perzepte> ge-
nannt hat,* d.h. um ein Spiel von Phdnomenen als <«\Wahrnehmungs-
ereignisse, die einer spezifischen Resonanz und Passivitdt gehorchen
und gerade dadurch in der Lage sind, auf etwas zu weisen, was der
Gewalt begrifflicher Subsumtion entgeht.

Dennoch macht Adorno in Bezug auf den logischen Charak-
ter der dsthetischen Synthesis deutlich, dass diese, und sei sie noch
so chaotisch oder fiir die Anschauung undurchdringlich, kraft der Ei-
genart ihrer Konfiguration keineswegs alogisch verfahrt, sondern in-
sofern einer «Logik eigener Art» folgt,* als die dsthetische Form «ihre
Rationalitat noch im Assoziieren» hat,* die an ihre eigene Konsequenz
gemahnt. Deren Stringenz habe «nichts zu tun hat mit der iiblichen
Logik»,* so wenig wie sie als unbestimmt oder polyvalent gelten kann;
vielmehr zeigt sie durch ihr Klaffendes, was die drei Elemente: Zeigen,
<Durchheit> bzw. Medialitat und «das Auseinandertretende», die Spal-
tung miteinander vereint. Die Kluft selbst wird damit aufweisend,
sodass ihre Differenzialitat nicht selbst noch einmal durch ein anderes,
durch Zeichen oder Operatoren, darstellbar erscheint, sondern ihr ei-
genes Medium bildet. Keineswegs kann darum diese Differenzlogik
als diffus gelten. Zwar kenne die dsthetische Synthesis keine «Urteils-
eindeutigkeit»,* gleichwohl insistiert Adorno immer wieder auf die
immanente Strenge der Werke, die sie der diskursiven Strenge gleich-
stelle, denn sie seien «in sich ein bereits (...) hochst Artikuliertes».*
Besonders musikalische Kompositionen, entlang derer dieser Gedan-
ke mafB3geblich herausgearbeitet wird, seien mit Satz, Thema, Reprise
und der Verwebung ihrer unterschiedlichen Motive, ihrer Dramaturgie

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

und Proportion bis ins Innerste hinein <logisch» verfasst, ohne sich al-
lerdings auf einen syntaktischen Formalismus zu berufen. Alle «for-
malen Konstituentien» des Denkens seien vielmehr vorhanden;

«(e)s ist so, wie wenn die logischen Kategorien alle am Werke
sind, aber in einer Weise, die nicht vergegenstindlichend ist,
durch die sich also nicht eine Art von gegenstéindlicher Ob-
jektivitét (...) sich vollzieht, (...) sondern es konstituiert sich
dabei ein Objekt von einer vollkommen anderen Art.»*®

Adorno spricht aus diesem Grund dem Asthetischen - im
Gegensatz zu dessen subjektivistischer Reduktion - seine Vernunfts-
féahigkeit nicht ab: «Vernunft an den Kunstwerken ist Vernunft als
Gestus: sie synthetisieren gleich der Vernunft, aber nicht mit Begriffen,
Urteil und Schluss (...), sondern durch das, was in den Kunstwerken
sich zutragt.»*” Zwar kénne Kunst, wie die Vorlesung iiber Asthetik
ausfiihrt, nicht unbesehen unter den Begriff der Vernunft gefasst
werden, wohl aber zeige sich ihre Rationalitéat «in Gestaltihrer Anders-
heit» und «eines bestimmten Widerstandes dagegen».*®

Wenn also Adorno an der Kennzeichnung einer <Logik> des
Asthetischen festhilt, dann im Sinne immanenter Durchdachtheit
oder «Pragnanz»,*® denn als Konstruktionen seien Kunstwerke bis ins
letzte Detail gestaltet: Nichts an ihnen sei zuféllig, dem Lapsus, der
Kontingenz odereinem Ungedachten liberlassen. Gleichzeitig wiirden
ihre Relationen aber auch nicht durch die formallogischen Operato-
ren des <und», <oden, <daraus folgt> usw. regiert, sondern durch «Ap-
prehension».’® Apprehension bedeutet <Ergreifens, <Auffassens. lhr
eignet die Spontanitat pl6étzlicher Evidenz. Entsprechend bildet sie
fir Kant den Anfang der Einbildungskraft, ihre «unmittelbar an den
Wahrnehmungen ausgetibte Handlung», denn soweit die Imagination
«das Mannigfaltige der Anschauung in ein Bild» zu bringen sucht,
missten zuvor deren Eindriicke «aufgenommen», d.h. «apprehen-
diert» werden.?* Die Aufnahme ist eine Ansteckung. Die Apprehen-
sion weist also auf das, was wir zuvor schon an den Begriffen der
Konstellation und Komposition festgehalten hatten: die Funktion einer
Zusammenfassung durch eine affektive Konjunktionalitat, die

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 4l

zugleich eine Disjunktionalitat beinhaltet und im Medium ihrer Einheit
ihre Differenzialitat unterstreicht.

Ausdriicklich postuliert darum die Asthetische Theorie, dass
die Werke, trotz, dass sie «weder begrifflich sind noch urteilen», den-
noch als «logisch» — allerdings in einem anderen Sinne - angesehen
werden miussen: «Nichts wére ratselhaft an ihnen, kdme nicht ihre
immanente Logizitdt dem diskursiven Denken entgegen, dessen Kiri-
terien sie doch regelmafBig enttduschten.» Und weiter: «Die Logik der
Kunst ist, paradox nach den Regeln deranderen, ein Schlussverfahren
ohne Begriff und Urteil.»”> Denn nur an ihrer «Oberflache» erschienen
die Werke opak und intransparent, «im Innern» erwiesen sie sich
jedoch als prazise durchgestaltet; sie <nehmen es mit Folgerichtigkeit
weit strenger»® als manche diskursive Rede, weil jede Einzelheit re-
levant erscheint und eines sinnvoll auf dem anderen aufbauen miisse,
damit sich die Teile zu einem stimmigen Ganzen fligen kdnnen: «Hatte
Kunst mit Logizitat und Kausalitat schlechterdings nichts zu tun, so
verfehlte sie die Beziehung auf ihr Anderes und liefe leer a priori;
nédhme sie sie buchstéblich, so beugte sie sich (deren) Bann; allein
durch ihren Doppelcharakter, der permanenten Konflikt erzeugt, ent-
ragt sie dem Bann um ein Weniges.»** Man kann dies anhand von Bil-
dern plausibel machen, die sich lediglich durch ein Moment, ein
<Komma> voneinander unterscheiden: Jedes zuséatzliche Element, jede
Abweichung verwandelt sie in ein anderes Bild, sodass kein Unter-
schied gedankenlos getroffen werden kann. Und dennoch bezeichnet
dies nicht lediglich ein formales Argument, weil ihre Differenz zu-
gleich wirken muss: Sie muss uns treffen, um als Differenz ihre Er-
kenntniskraft zuallererst entfalten zu kdnnen.

Aporie der Urteilslosigkeit

Was in der Asthetik folglich «Synthesis» bedeutet, «zer-
schneidet (sie) mit derselben Kraft, die sie bewerkstelligte»:* «Die Ein-
heit der Kunstwerke», wie die Asthetische Theorie auch pointiert, «kann
nicht das sein, was sie sein muf3, Einheit eines Mannigfaltigen: da-
durch, daf3 sie synthetisiert, verletzt sie das Synthetisierte und scha-
digt an ihm die Synthesis.»* Immer wieder streicht Adorno diesen fiir
ihn entscheidenden Punkt heraus: Nicht Identitét bezeichnet das Telos

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

der Werke, sondern Disparitédt, nicht Einheit, sondern Bruch oder
Spaltung und damit das Innewerden einer unaufhebbaren Differen-
zialitét. Deswegen heif3t es auch: «(A)sthetische Form (ist) (...) die ge-
waltlose Synthesis des Zerstreuten, die es doch bewahrt als das, was
es ist, in seiner Divergenz und seinen Widerspriichen.»*" Erst darin
entfalte sich, nach Adorno, dsthetisch Wahrheit. Schéarfer ausge-
driickt: Synthesis ist nicht Identitéit, sondern das Einbehalten von Dif-
ferenzen; nirgends zielt sie auf SchlieBung, vielmehr belésst sie die
Unvereinbarkeit der Elemente in einer permanenten Schwebe. Zwar
gibt es eine innere Notwendigkeit der dsthetischen Gebilde - «und
der Inbegriff eben dieser inneren Organisation (...) ware der Begriff
seiner Konstruktion»,” soweit das «Formgesetz eines Kunstwerks»,
wie es die Asthetische Theorie formuliert, darin besteht, «daB alle
seine Momente, und seine Einheit, organisiert sein miissen gemani
ihrer eigenen spezifischen Beschaffenheit»”® - doch beruht deren
Spezifik darauf, dass ihre Relation zur gleichen Zeit die Inkommensu-
rabilitdt der Elemente aus dem Schein ihres Zusammenhangs erret-
tet — als «Vereinigung der auseinanderweisenden und doch miteinan-
der verbundenen Momente».®

Synthesis - Verbindung, Versammlung, Zusammenhang -,
heif3t es auch, kann deshalb wesentlich nur «gebrochen» sein.® Dabei
raubt ihre Freiheit zu einer Notwendigkeit ohne Begriff zwar den &s-
thetischen Gebilden ihre logische «Apodiktizitat» gemahne aber «an
eine Kommunikation zwischen Objekten, die von Begriff und Urteil
eher verdeckt» wiirden.®”” Dem Verborgenen, nichtim Schematismus
der Zeichen Aufgehenden kommt dann eine eigene emanzipatorische
Kraft zu, die die kiinstlerische Episteme mit Kritik verbindet. Die Ver-
wechslung, die die Diskussionen um kiinstlerische Forschung und
ihren Wissensstatus daher bisher verdunkelten, beruht auf dem ein-
seitigen Verstéandnis von Synthesis als subjektiver Form, statt sie als
objektive Synthesis des Materiellen, ein conjungere in rei zu lesen, um,
dem zentralen Diktum aus der Negativen Dialektik folgend, das «Nicht-
Identische» gegen die klassische, auf Identitdt geeichte Urteilser-
kenntnis zu restituieren, indem es den Vorrang des Objekts vor dem
Begriff postuliert und dessen durch nichts zu ersetzende Singularitét,
seinen Eigennamen heraufbeschwort. Eliminiert daher die —immer

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 73

schon «idealistische» — Bewegung des Begriffs von sich her bereits
«alles heterogen Seiende»,® verbindet sich umgekehrt, wie die Vor-
lesung iiber Asthetik prazisiert, «das asthetische Moment (...) mit Ge-
waltlosigkeit».% Das Emanzipatorische der Kunst ist dem geschuldet:
Die Praxis kiinstlerischen Denkens, als eine Logik der Nichtidentitat,
verfahrt allenfalls beriihrend, behutsam oder - im Wortsinne - <vor-
werfend> (projektierend), niemals unterwerfend (subordinierend). Sie
schlieBt auf, ldsst die kontradiktorischen Phanomene <sein», statt sie
in sich einzuschlieBen und gegeneinander, im Hegel’schen Sinne,
<aufzuhebeno.

Doch bleibt nicht, indem Adorno so spricht, das Urteil den-
noch immer schon vorgdngig - untilgbar? Die Paradoxie der Zurtick-
weisung und Anerkennung von Identitat ist der Negativen Dialektik
immanent. Sie kehrt in der Asthetischen Theorie auf andere Weise
wieder, weil ihr Gegenstand nicht die Philosophie, sondern die Kunst
als ihr eigenes Anderes ist, Giber die doch im Modus des Theoreti-
schen verhandelt wird. Jedes Redeniiber Kunst krankt denn auch am
Umstand, sich im falschen Medium artikulieren zu miissen, soweit die
Asthetik tiber Kunst spricht, nicht selbst schon Kunst ist oder als Spra-
che Fermente des Asthetischen beinhaltet. Entsprechend stellt
Adorno in Ansehung der zweiten, oben erwéhnten Seite der «urteils-
losen Synthesis», ndmlich ihrerinhdrenten Aporie, in seiner Beethoven-
Studie lapidar fest: «<Musik ist die Logik der urteilslosen Synthesis».%
Das iberraschende Postulat weist die Praxis selbst als «urteilslos> aus,
nicht das, was sich an ihr in einen Diskurs libersetzen lasst. Gleich-
wohl darf dies nicht dariiber hinwegtaduschen, dass Adorno die Spezi-
fik der <urteilslosen Synthesis> einerseits noch aus der <Logik des Ur-
teils> herleitet, andererseits dabei den Sinn des <Logischen>
- im Sinne allgemeiner Folgerichtigkeit - verschiebt. Denn Musik ent-
fache, wie es weiter heif3t,* ein «Spiel» mit logischen Formen, das als
Spiel in gleicher Weise der Freiheit wie Konsequenz geniigt. Sie be-
treibe, so Adorno, einen ludischen Umgang mit «ldentitat», «Ahnlich-
keit» und «Widerspruch» sowie mit den mereologischen Relationen
zwischen «Ganzen und Teilen», denn «(s)ie, die logischen Elemente»
seien zwar weitgehend eindeutig, «d.h. so eindeutig wie in der Logik
(...)», doch liege die «Schwelle der Musik gegen die Logik» nicht bei

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

den «logischen Elementen» selbst, sondern in der Besonderheit ihrer
Synthesis.®” Diese bilde eine Logik «rein aus der Konstellation, nicht
der Pradikation, Subordination, Subsumtion (...)»;*® sie operiere im
Konkreten, nicht in der Abstraktion der diskursiven Rede. Einen dhn-
lichen Gedanken hatten wir bereits zu Anfang mit Blick auf den Begriff
der <Konstruktion> diskutiert: Nicht diese allein erweist sich als ver-
antwortlich fiir die Konstitution des <Sinns> der Werke und ihrer ein-
geschlossenen Episteme, vielmehr bezeugt jede einzelne Arbeit ihre
Einzigartigkeit durch die <Art> der Konstruiertheit, den spezifischen
Modus ihrer Organisation, die erst die Erldsung der Einzeldinge als
inkommensurabel besorge.

Die <Form> der Differenzialitat, ihre Oppositionalitat wirkt
folglich am <Sinn> mit. Ermdglicht die Konstruktion also die jeweilige
Synthesis, die als solche noch unbestimmt ist, wird gleichzeitig deut-
lich, dass diese nurim Singular existiert: Jedes Werk formuliert seine
eigene Weise der Verbindung, der <Zusammen-Stellung> (compositio),
wie es auch seine eigene Weise der Differenz erzeugt. Nicht nur ver-
handelt die Konstellation also die Subsumtion des Einzelnen unter ein
Gemeinsames, sondern das Einzelne wird als Einzelnes in seiner je-
weiligen Relationalitdt belassen, mithin offenbar, sodass eine Unruhe
oder Unaufgeldstheit entsteht. Uberhaupt geht es nicht um Subsum-
tion, die immer duBerlich bleibt, sondern um das Zueinander der Ele-
mente als Exposition, als das Aushalten ihres Gegeneinanders, ihres
Kontrastes, das als AufschlieBung gerade dadurch erkennend wird,
dass ihre Differenz <zu sehen gibt>. Um daher Kunst und Diskurs mit-
einander in Interaktion zu bringen, wéren Rationalitédt und Spiel und
mit ihnen die zwei verschiedenen Arten von <Synthesen> aufeinander
zu beziehen, deren Dialog jedoch Uberall prekar bleibt. Denn was
Kunst «weif3>,% kdnne, wie Adorno in seiner Vorlesung iiber Asthetik
dariiber hinaus ausfiihrt,

«nur dadurch geleistet werden, daf} die verschiedenen einzel-
nen Momente eines Kunstwerks in einen Strukturzusammen-
hang miteinander treten, der sich selbst, in jedem einzelnen
Kunstwerk, ein ganz und gar durchbildeter, ein ganz und gar
konsequenter (...), nur der Kunst eigentiimlicher Logik ist, und

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 75

zwar derart, dafl innerhalb dieses spezifischen Zusammen-
hangs des Kunstwerks jedes einzelne Moment sich erweist als
notwendig in dem Gefiige des Ganzen. Und dieses Bestreben
wird durch den Konstruktionsbegriff in der Kunst bezeichnet,
der ja eigentlich gar nichts anderes sagt, als daf} Vergeisti-
gung des Kunstwerks dadurch herbeigefiihrt wird, daf8 die
einzelnen Momente in einen stringenten notwendigen Zusam-
menhang geriickt werden (...).»™

Es ist somit dieser je einmalige Strukturzusammenhang,
dem «eine Art Logizitat» zukommt, doch so, «dal3 kein Kunstwerk a la
lettre buchstéblich ein richtiger Sinnzusammenhang» sei, vielmehr
rufe es «den Schein eines in sich geschlossenen und integralen
Ganzen» hervor, der gleichzeitig am Unzusammenh&ngenden und
Fragilen seiner Relationen bricht.”” Wir haben es also mit einer Syn-
these zu tun, die in sich gespalten, «antagonistisch» ist:™ Nicht als
einzelne erweisen sich die Elemente als bedeutsam, sondern gleich-
sam als «Dazwischenfahrendes», wie sich Adorno auch ausdriickt,
soweit ihre «heteronome Kraft» das Geflige dsthetischer Kompositio-
nen wie gleichfalls den <Fluss> der Werke jederzeit zum Bersten
bringt.” Dann erfiillt sich das Asthetische in einer Synthesis, «die
durch die Relationen der einzelnen sinnlichen Momente des Kunst-
werks gewissermafBen vorgezeichnet sind», die aber nur lebendig
werden kdnnen,wenn sie in ihrem Auseinandertreten zur Erscheinung
kommen:™ «Es sind in der Kunst», wie eine Schliisselstelle der Vorle-
sung erlautert,

«(...) alle die synthetischen Funktionen mit im Spiel, die wir im
allgemeinen dem Denken zuschreiben und die wir nicht blof3
der Anschauung zuschreiben diirfen, nur daf} es sich hier um
ein seiner Struktur nach bis heute noch eigentlich ganz un-
analysiertes Denken handelt, ndmlich um ein begriffsloses
Denken, um eine begriffslose Synthesis (...), also eine Synthesis,
die nicht darin terminiert, da3 gesagt wird, das ist so, son-
dern die vielmehr resultiert darin, daf} etwas hingestellt wird
gleichsam mit dem Gestus: So ist es; ohne daf3 dabei von etwas

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

auflerhalb des Kunstwerks pradiziert wiirde, daf} es so ist, die
aber an sich doch ihren Strukturmomenten nach eigentlich
alle die Momente der logischen Synthesis in sich enthélt, nur
ohne daf} dabei der Anspruch bestiinde, daf3 ein Allgemeines
das Besondere unter sich befafite oder daf {iber irgendetwas
Seiendes dabei geurteilt sei.»™

Zum Schluss: Jenseits von Wissenschaftlichkeit

Die Aporetik der urteilslosen Synthesis besteht also darin,
Relation und Widerstreit ebenso miteinander in Einklang zu bringen,
wie sie auseinanderzuhalten, und zwar so, dass die Einheit in der Un-
einigkeit ebenso hervortritt wie die Differenz in ihrer Identitat. Die
Kunst beschreitet dann den umgekehrten Weg wie die Wissenschaf-
ten, weil sie weder auf die Entdeckung eines generellen Gesetzes
abhebt noch ein Resultat vorzuweisen hat, das als Erkenntnis tiber-
pruft werden kann, sondern dadurch, dass sie die Singularitat des Ein-
zelnen, seine geschundene, verdréngte oder liquidierte Individualitat
zu seinem Recht kommen ldsst. Adorno pocht deshalb vehement auf
die Unterscheidung «dsthetischer Logizitat von der diskursiven»,*wie
er Uberhaupt vor jeder «<Pseudomorphose»,” jeder «falsche(n) Anna-
herung der Kunst an die Wissenschaft» warnt, wie insbesondere seine
immer wiedervorgetragenen Polemiken gegen das «Experimentelle»™
in der zeitgendssischen Musik verraten™ — denn ihr Risiko sei «Regres-
sion».®* Meist lie3en sich, so Adorno weiter,anhand von wissenschafts-
und technikorientierter Kunst «<miihelos» deren «MiBverstandnisse»
aufzeigen, wie sie auch spater Christopher Frayling fiir den allzu naiven
Gebrauch des <Artistic Research> geltend gemacht hat, sofern diesem
zumeist sowohl einirrefiihrendes Bild der Wissenschaften innewohne
als auch eine verzerrte Sicht kiinstlerischer Praktiken und deren Pro-
jekte.® Ahnliches gilt fiir die gegenseitigen Kollaborationen, die in der
Regel nicht viel mehr sind als eine Verkennung der latenten Dominan-
zen von Wissenschaft, die sich der Kiinste bestenfalls als Innovations-
maschinen bedienen, nicht um ihrer selbst willen. Tatsachlich besetzen
beide unterschiedliche epistemische Rdume, und wo eine <kiinstleri-
sche Forschung» glaubt, es den Wissenschaften gleichtun zu kén-
nen, hat sie schon verloren, soweit sie sich ihrer normativen Autoritat

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kunst beschreitet dann den um-
gekehrten Weg wie die Wissenschaften,
weil sie weder auf die Entdeckung

eines generellen Gesetzes abhebt noch
ein Resultat vorzuweisen hat, das als
Erkenntnis Gberpriift werden kann,
sondern dadurch, dass sie die Singularitat

des Einzelnen, seine geschundene,
verdrangte oder liquidierte Individualitat
zu seinem Recht kommen I&sst.

||||||||||||||||||

77


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

gebeugt hat. Vielmehr komme, wie auch Adorno nicht miide wird zu
wiederholen, Kunst einzig zu sich, wo sie sich von den Wissenschaften
abkehre, an deren Grenzen rithre oder auf das abziele, was diese bei-
seite oder unbedacht lieBen, was, jenseits ihres Erkenntnisinteresses,
gleichsam <aus der Reihe> tanze und unerschlossen bliebe.

Wie streng, quasi-<logisch> oder «rational> im Sinne verwan-
delter Begriffe Kunst auch immer dabei verfédhrt, sie verhalt sich ge-
geniuber den Wissenschaften und ihren Anspriichen auf Exoterik, auf
Begriindung positiven Wissens und allgemeiner Geltung alteritér.
Jederzeit treiben die kiinstlerischen Manifestationen liber den Dis-
kurs hinaus, bilden dessen buchstabliche <Uber-Treibung>, sodass wir
nicht einfach mit zwei verschiedenen Versionen von Epistemen kon-
frontiert sind, die einander ergadnzen, vielmehr muss, wenn von einem
<anderen Wissen> der Kiinste gesprochen wird, im selben Maf3e hin-
zugesetzt werden, dass es sich um <etwas anderes als Wissen> han-
delt,legt man an dessen Begriff die Fesseln der Wissenschaften. Das
heiBBt auch: Kunst trégt ihre Episteme aus als Denormalisierung des
Wissens, als eine Erkenntnis, die auf keine Weise mit der wissen-
schaftlichen als vergleichbar oder vereinbar gelten kann, denn sie
zielt, als «Vereinigung der auseinanderweisenden und doch mitein-
anderverbundenen Momente»®? auf die gleichzeitige Gewahrung von
und Sensibilisierung fiir die unaufthebbare Differenzialitat der Er-
scheinungen. Erst dadurch erfiillt sich ihre nie erfiillbare Utopie.

Die Kiinste nehmen also gegeniiber den Wissenschaften
ihre besondere Stellung dadurch ein, dass ihr spezifisches Vermégen
im Aufweis des Negativen besteht, denn «(d)en Rang eines Kunst-
werks definiert wesentlich, ob es dem Unvereinbaren sich stellt oder
sich entzieht. (...) Tief sind Kunstwerke, welche weder das Divergente
oderWiderspruchsvolle verdecken, noch es ungeschlichtet lassen.»®
Erkenntnis springt daraus hervor. Was Kunst aufweist, ist die «Krisis»
im Wortsinne jener Grenze oder Unerfiillbarkeit, die nicht nur die be-
grifflichen Aneignungen, sondern auch die Wahrnehmung, die Kom-
munikation, die Organisation von Sozialitét bis hin zu den Institutionen
der Macht und des Wissens betreffen, denn es gibt keine menschliche
Formation, die in sich vollstdndig ware, keine Ordnung, die nicht
von Unordnung gerahmt waére, kein System, das sich in sich selbst

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 79

erschopfte, kein Symbolisches, das an sich schon verstandlich ware,
wie auch keine Zeit, die nicht einer ununterbrochenen Transformation
unterldge. Die Kiinste besitzen somit ihre auBerordentliche Kraft darin,
auf die Unmoglichkeit solcher SchlieBung und die Illusionen einer
Passung hinzuweisen;ihr Thema ist die Kontingenz existenzieller Kon-
ditionen, wie sie fiir unsere Lebensformen, das Politische gleichwie
die Wissenschaften gelten, ihr chronisch Unabgegoltenes - sei es mit
Verweis auf Tod und Umsturz oder die Abgriindigkeit in dem, was
selbstverstidndlich scheint. Sie demonstrieren dies, indem sie die Vor-
laufigkeit und Fragilitat jeder Mediation einschlieBlich ihrer eigenen
Medialitat enthillen: als Undarstellbarkeit in der Darstellung, als Un-
libersetzbarkeitim Ubersetzen oder den Unberechenbarkeiten in der
vermeintlichen Bemessung und Kontrolle der Welt.

Damit geht ebenfalls der reflexive Charakter der Kiinste
einher. Ihre Wissensform ist die des Reflexionswissens. Dass die
kiinstlerische Episteme eine genuin reflexive ist, konstatiert ebenfalls
Adorno in seiner Vorlesung iiber Asthetik, wenn es heiBt, dass «ein
wesentliches Moment () der dsthetischen Qualitat» darin liege, «daf3
(das Kunstwerk) dieses Moment (...) der Selbstreflexion besitzt, daf3
aber dann auf der anderen Seite (...) diese Reflexion dann ihrerseits
wieder in die reine Logik der Sache, in den reinen Vollzug des Kunst-
werks sich umsetzt.» Sie kehrt, wie Adorno hinzusetzt,

«iiber das Kunstwerk zu dem Kunstwerk zuriick. Und wenn
sie in das Kunstwerk zuriickkehrt, nachdem sie es zunéchst
einmal (...) von auBen gesehen hat, dann wird sie konstitutiv
fiir die eigentliche kiinstlerische Erfahrung (...).»%

Zum MaBstab kiinstlerischer Forschung und als entschei-
dendes Kriterium ihres Wissens gehort dann gleichzeitig immer
auch der Rekurs auf die eigene Kunsthaftigkeit von Kunst, die Un-
teilbarkeit dessen, was Kunst ausmacht; was sie zu jener singuléren
Erfahrung einer nurim Asthetischen evozierbaren Erkenntnis macht,
ist diese anhaltende Selbstreflexivitdt. Ohne diese Reflexivitdt kann
schwerlich von Kunst gesprochen werden, denn sie erschopft sich
nichtim Hinstellen irgendeines Werkes, im Vollzug eines Prozesses

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 Die asthetische Synthesis.
Zur Form kiinstlerischen Denkens

oder der Performanz einer Forschung, sondern sie ist nur Kunst als
Gleichzeitigkeit von Kunst iiber Kunst. Deswegen bescheinigt ihr
Adorno «eine tiefe Affinitat (...) zur Philosophie»® oder, wie die As-
thetische Theorie erganzt: «Kritische Selbstreflexion» ist «jeglichem
Kunstwerk» inharent.?

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anmerkungen 81

[1]
[2]

[3]

[4]
[5]

[6]

[7]
[8]

[91]

[10]
[11]

[12]
[13]

[14]
[15]
[16]
[17]
[18]
[19]
[20]
[21]
[22]

[23]

[24]
[25]
[26]
[27]
[28]
[29]
[30]
[31]
[32]

Theodor W. Adorno, Asthetik (Vorlesung 1958/58), Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2017, S. 303.
Zur Struktur der Diskussion vgl. Dieter Mersch: Epistemologien des Asthetischen, Berlin
Zirich (Diaphanes) 2015. S.27ff.

Siehe http://www.genomenewsnetwork.org/articles/03_02/bunny_art.shtml; https://
forensic-architecture.org/ ; https://www.barbican.org.uk/kronos-quartet-trevor-paglen-
sight-machine.

Vgl. Mersch: Epistemologien des Asthetischen, a.a.0., S.69ff.

Dieter Mersch: Nicht-Propositionalitat und @sthetisches Denken, in: Florian Dombois, Mira
Fliescher, Dieter Mersch, Julia Rintz (Hg.): Asthetisches Denken. Nicht-Propositionalitét,
Episteme, Kunst, Zirich (Diaphanes) 2014. S.28-55.

Der Titel <Epistemologiens des Asthetischen im Plural verweist auf die Vielfalt von
Begriindungen einer <Erkenntnistheorie der Kiinste>. Im Gegensatz zu diesem genuinen
Pluralismus zielen die folgenden Erérterungen lediglich darauf, die jeweiligen Fundamente
freizulegen, die Kunst als Wissenspraxis bzw. als eine <Praxis dsthetischen Denkens>
rechtfertigen. Dass die Kiinste keineswegs einer solchen Begriindung bediirfen, liegt auf
der Hand; wohl aber muss erstens der Sinn dessen, was dsthetische Erkenntnis bedeuten
kann, geklért werden, zweitens miissen sich Formate kiinstlerischer Forschung, die sich in
Konkurrenz zu den Wissenschaften verstehen oder sich mit ihnen in Kollaboration begeben,
als solche legitimieren. Dies verlangt eine Metadiskussion, die nicht wiederum von den
Kiinsten selbst gefiihrt werden kann, sondern die eine Auseinandersetzung mit Philoso-
phie erfordert. Vgl. auch Silvia Henke, Dieter Mersch, Nicolaj van der Meulen, Thomas
Stréssle, Jorg Wiesel: Manifesto of Artistic Research. A Defense against its Advocates,
Zirich (Diaphanes) 2020.

Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, Frankfurt/M (Suhrkamp) 1973. S.419.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik Ill, in: Werke in 20 Bden, Bd.
15, Frankfurt/M (Suhrkamp) 1971. S.573.

Ausdriicklich spricht deshalb Derrida nicht von der Wahrheit der Malerei, die eine Wahrheit
der Darstellung wére, sondern von einer in der Malerei, deren Ort zunéchst nicht festgelegt
ist. Vgl. Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei, Wien (Passagen) 1992.

Vgl. Adorno, Asthetische Theorie, a.a.0., S.193ff.

Ders., Minimal Moralia, in: Gesammelte Schriften 4, Frankfurt/M (Suhrkamp) 1980, § 29,
S.55.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wer denkt abstrakt? In: Werke in 20 Bden, Bd. 2, Frank-
furt/M (Suhrkamp) 1971. S.575-581.

Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung, Frankfurt/M (Fischer) 1969.
S.9.

Georg Lukacs: Asthetik I-IV, Darmstadt und Neuwied (Luchterhand) 1972.

Theodor W. Adorno: Asthetik (1958/59), Frankfurt/M (Suhrkamp) 2017. S.2541.

Ebenda, S.204, 205.

Ebenda, S.205.

Vgl. ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.229.

Ebenda, S.455.

Vgl. Adorno; Asthetische Theorie, a.a.0., S.90ff., 449ff.

Ders.: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.257.

Vgl. zum Begriff Dieter Mersch: Singulédre Paradigmata. Kunst als epistemische Praxis, in:
Andrea Sakoparnig, Andreas Wolfsteiner, Jurgen Bohm (Hg.): Paradigmenwechsel.
Wandel in den Kiinsten und Wissenschaften, Berlin/Boston (De Gruyter) 2014. S.119-138.
Adorno: Asthetische Theorie, a.a.0., S.363, 449 ff. sowie ders.: Asthetik (1958/59), a.a.O.,
S.96ff., auch S.129.

Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.452.

Vgl. ebenda, S. 31ff.

Ebenda, S.285.

Ebenda, S.191.

Ebenda, S.182.

Ders.: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.303.

Ebenda, S.96, 97.

Ebenda, S.62.

Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.284.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[33] Ebenda, S.91.

[34] Siehe besonders ab der 19. Vorlesung zur Asthetik (1958/59), a.a.0., S.294ff.

[35] Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Hamburg (Meiner) 1956, § 10, A 76ff, B 102ff., S.115ff.

[36] Adorno: Asthetische Theorie, a.a.0., S.19.

[37] Comte de Lautréamont (Isidor Ducasse): Die Gesdnge des Maldoror, Miinchen (dtv) 1976
(6/3), S.173.

[38] Adorno: Asthetische Theorie, a.a.0., S.363.

[39] Walter Benjamin: Uber Sprache iiberhaupt und tiber die Sprache des Menschen, in:
Gesammelte Schriften I1.1, Frankfurt/M (Suhrkamp) 1974. S.140-157, hier S.156.

[40] Gilles Deleuze: Was ist Philosophie? Frankfurt/M (Suhrkamp) 1996. S.191ff.

[41] Adorno: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.21.

[42] Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.432.

[43] Ders.: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.21.

[44] Ebenda, S.325.

[45] Ebenda, S.321.

[46] Ebenda, S.303.

[47] Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.453.

[48] Ders.: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.22.

[49] Vgl. auch Dirk Westerkamp: Ikonische Prégnanz, Paderborn (Fink) 2015, bes. S.27ff.

[50] Vgl. ders., Asthetik (1958/59), a.a.0., S.303.

[51] Kant: Kritik der reinen Vernunft, a.a.0., Transzendentale Deduktion § 26, B160, S.178b.

[52] Adorno: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.205.

[53] Ebenda, S.206.

[54] Ebenda, S.208.

[55] Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0. S.209.

[56] Ebenda, S.221.

[57] Ebenda, S.216.

[58] Ders.: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.212.

[59] Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.455.

[60] Ders.: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.295.

[61] Ebenda, S.297.

[62] Ebenda.

[63] Ders.: Negative Dialektik, a.a.0., S.37.

[64] Ders: Asthetische Theorie, a.a.0., S.19.

[65] Ders.: Beethoven. Philosophie der Musik, Frankfurt/M (Suhrkamp) 1993. S.32.

[66] Ebenda.

[67] Ebenda.

[68] Ebenda.

[69] Vgl. Alexander Garcia Diittmann: Was weif3 Kunst? Fiir eine Asthetik des Widerstandes,
Konstanz (Universitéts-Verlag) 2015.

[70] Adorno: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.211, 212.

[71] Ebenda, S.135.

[72] Ebenda, S.224.

[73] Ebenda, S.179ff.

[74] Ebenda, S.301.

[75] Ebenda, S.299.

[76] Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.431.

[77] Ebenda, S.146.

[78] Ebenda, S.62f.

[791] Ders.: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.257.

[80] Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.63.

[81] Christopher Frayling: Research in Art and Design, in: Grand, Simon/ Jonas, Wolfgang (Hg.):
Mapping Design Research, Basel 2012. S.95-107, hier S.99, 100.

[82] Adorno: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.295.

[83] Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.283.

[84] Ders.: Asthetik (1958/59), a.a.0., S.205.

[85] Ebenda, S.205.

[86] Ders.: Asthetische Theorie, a.a.0., S.229.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen

Essay 3/9

83


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 Widerstand und Schopfungsakt.
Zur Negativitat dsthetischen Denkens
Michael Mayer



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 85

Ein leidlich erfolgreicher Schriftsteller tritt im Spatherbst
Mitte der 1970er Jahre eine Halbjahresstellung als Hausmeister in
einem abgelegenen Berghotel an, das im Winter aufgrund der dort
herrschenden Witterungsbedingungen geschlossen bleibt. Gemein-
sam mit Frau und Sohn macht er sich auf den Weg, um an seinem
neuen Arbeitsort zumindest zwischenzeitlich nicht nur das 6konomi-
sche Uberleben der Familie zu sichern. Vor allem hofft er, in der Ab-
geschiedenheit einer idyllischen Berglandschaft endlich die MuBe
zu finden, ein unldngst begonnenes Romanprojekt voranzutreiben.
Die Geschichte ist bekannt, das Buch auch, sein infernales Ende oh-
nehin.! Jack Torrance, so der Name des Schriftstellers, verfallt dem
Wahnsinn und trachtet schlieBlich danach, Frau Wendy und Sohn
Danny umzubringen; das in Colorado gelegene Overlook-Hotel
brennt in einem Finale Furioso bis auf die Grundmauern nieder; Tor-
rance stirbt in den Flammen; Mutter, Sohn und ein ihnen zu Hilfe ge-
eilter Mr. Hallorann, der Chefkoch des Hotels, entkommen dem Infer-
no denkbar knapp.

Hell Sehen

Neben unstrittigen literarischen Qualitédten, was Lesbarkeit,
Spannungsaufbau und die detaillierte, vor allem im ersten Teil gekonnt
ausgefiihrte Schilderung zwischenmenschlicher Sucht- und Gewalt-
dynamiken angeht, machten wohl vor allem drei thematische Merk-
male den Roman zu einem allseits gefeierten Klassiker phantastischer
Erzédhlung: zum einen die hellseherischen Fahigkeiten, Shining ge-
nannt, von Jacks Sohn Danny, der sowohl den Mordanschlag seines
Vaters als auch unheilvolle Ereignisse aus der unmittelbaren Vergan-
genheit und Zukunft des Overlook in Visionen von schockierender
Plastizitat halluziniert; zum anderen Jacks Wahnsinn, der sich immer
weiter aufschaukelt, aber keine endogene psychotische Stérung dar-
stellen, sondern exogen durch die Insinuationen ddmonischer Kréfte
hervorgerufen worden sein soll; und drittens eben der Ort selbst, das
Hotel, das besagte Krafte beherbergt und sich allmahlich als das ei-
gentliche Subjekt der Handlung entpuppt, als Moloch, der die in ihm
hausenden Menschen in seinen Bann schlégt, attackiert und schlieB3-
lich zu verschlingen droht.?



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 Widerstand und Schopfungsakt.
Zur Negativitat dsthetischen Denkens

Der auf Anhieb erfolgreiche Roman erschien 1977 und wurde
nur wenige Jahre spater von Stanley Kubrick titelgleich verfilmt.> Ob-
schon sich die Verfilmung durch einen auffalligen formalen Perfektio-
nismus auszeichnet, der alle noch folgenden Adaptionen von Kings Shi-
ning filmasthetisch deutlich auf Abstand hélt; obschon der Regisseur
fuir seine Anverwandlung des Stoffs von Publikum und Kritik gefeiert
und der Film rasch als Meisterwerk gehandelt wurde; obschon die Leis-
tungen der drei Hauptdarsteller (Jack Nicholson, Shelley Duvall, Danny
Lloyd) bis heute als Glanzpunkte kinematographischer Schauspiel-
kunst gelten, begegnete King Kubricks Adaption mit Argwohn, ja offe-
ner Ablehnung. Was einer dramaturgischen Akzentverschiebung ge-
schuldet zu sein scheint, die Kings Missfallen deshalb erregt haben
dirfte,* da sie zwischen Buch und Film einen narrativen Bruch provo-
zierte, der erhebliche Konsequenzen fiir die Geschichte wie deren Deu-
tung nach sich ziehen musste. Wéhrend namlich der Roman sich mehr
und mehr auf den Ort als der zentralen persona dramatis versteift und
King darin dessen eigentliche Finesse erkannt wissen will, verlagert die
filmische Erzahlung den Schwerpunkt auf die triadische Konfliktkons-
tellation aus Vater — Mutter - Sohn und hier vor allem auf die Figur des
Jack Torrance. Auch wenn also Danny kraft seiner paranormalen Ver-
anlagung oder wohl auch bedingt durch die schwierigen familiaren Ver-
haltnisse von verstérenden Gesichten geradezu terrorisiert wird, bleibt
fir den Zuschauer mit Blick auf dessen Vater lastend lange in der
Schwebe, ob die Ereignisse, die ihm schlieBlich das Leben kosten
werden, als Wahnbilder einer aufkommenden Paranoia odertatsachlich
als Ausbund jener Méchte der Finsternis zu lesen sind, die die Fantasy
normalerweise bevdlkern. Erst gegen Ende des Films klart sich das
Ratsel mit dem Klicken eines Tirschlosses.” Im Gegensatz zum Leser
also, den von Anfang an keinerlei Zweifel an der Realprasenz von Spuk
und Spukgestalten plagen, verunsichert den Kinoganger hartnackig die
Frage: Ist das, was die Kamera (John Alcott) in Bildern von iberwalti-
gender Brillanz visualisiert, Symptom oder Geistererscheinung? Psy-
chotisch verzerrte Realitat einer schwer gestérten Innerlichkeit oder
tédliche Manifestation Gibernatirlicher Krafte?

Die narrative Unschérfe bildet das Hintergrundrauschen, vor
dem sich die Szene,von der gleich gehandelt wird und die sich im Buch



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 87

nicht findet, abhebt. lhre exponierte Stellung im Film verdankt sich
dieser Ambivalenz. Im Verbund mit einigen filmasthetisch auffélligen
Arrangements — beispielsweise einem in der Halbtotalen, Halbnah-
und Nahaufnahme betont flachigen Bildaufbau, der den Zuschauer
konfrontiert und seinen Blick, als hatte man ihm die Augenlider fixiert,®
gefangen nimmt; beispielsweise einem intensiven Ausleuchten samt-
licher Einstellungen und Sequenzen, um demonstrativ auf Chiaroscuro-
Effekte, auf Schattenwurf und -bilder und damit auf das genretypische
Milieu optischer Verdunkelung zu verzichten - entsteht so eine be-
sondere Form von Suspense, der gespannten Aufladung selbst ver-
meintlich harmloser Szenen und ihrer Interieurs, mit der das Buch als
Exponent phantastischer Literatur nicht aufwarten kann. Hier ist alles
in gleiBende Helle getaucht, ist Licht, Leuchten und Scheinen, das die
Dinge, die hierin erscheinen, in eine fast unwirkliche Wirklichkeit ver-
riickt, in der der Schrecken langst wiitet, bevor er geschieht. Das Licht
tobt. Es spielt. Und man spiirt, dass sein Spiel jederzeit in tédlichen
Ernst umschlagen kdnnte. Im Limbus dieses Konjunktivs hat der Film
seinen Ort.

Ohne aber auf den Konflikt zwischen Autor und Regisseur
hier ndher eingehen zu wollen, mdchte ich einen der Faden, den der
Film spinnt, aufnehmen und die Gestalt des Schriftstellers und das
Drama seines Schreibens etwas genauer betrachten. Unbenommen
dessen, dass bekanntermaBen King in Shining wie in anderen Erzéh-
lungen auch als Schriftsteller auf die Figur des Schriftstellers und ihre
exaltierte Situation reflektiert,” verhandelt der Film dartiber hinaus we-
sentliche Aspekte des kiinstlerischen Schépfungsaktes und damit
schopferischer Prozesse liberhaupt. Und ich frage mich, ob er damit
auch einen Hinweis darauf geben kdnnte, diesen kiinstlerischen
Schopfungsakt (Artistic Creativity) von jenem Dispositiv des Kreati-
ven abzugrenzen, das 6konomisch seit Ende des 20. Jahrhunderts im
Umfeld postfordistischer Industrien als Creative Economy® und neu-
erdings technologisch als kiinstliche Kreativitit (Artifical Creativity)®
relissiert, die im Kontext der jiingeren KI-Forschung als dessen Subs-
titut und Optimum erforscht, in den Feuilletons und einschlagigen
Fachjournalen als transhumanistischer Coup diskutiert und bei Kunst-
auktionen NFT-zertifiziert kapitalisiert wird.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 Widerstand und Schopfungsakt.
Zur Negativitat dsthetischen Denkens

Die These wire, dass die Techno-Okonomie menschlicher
wie maschineller Kreativitat substantielle Dimensionen des schopfe-
rischen Aktes verdréangen muss, um ihre Produkt-, Zweck- und Ergeb-
nisorientierung funktionell zu justieren und deren Resultate als Ware
zu bewirtschaften. In Shining, dem Film, werden diese Dimensionen
auffallig. Verweisen sie doch auf jene fundamentale Negativitat
menschlichen Daseins, in dem das Gliick sich mit dem Trauma, der
Besitz mit dem Verlust und die Verzweiflung, <sich selbst sein und
nicht sich selbst sein zu kdnneny, mit der Hoffnung auf ein kommendes
erlésendes Wort verbindet und schlieBlich bis zur Ununterscheidbar-
keit mengt. Als ob das Vermdgen, dieses Wort einmal, nur ein einziges
Mal aussprechen zu kénnen, vom Unvermdgen, es jemals ausspre-
chen zu kdnnen, unentwegt heimgesucht wird. Die Geschichte des
Jack Torrance ist das Protokoll dieser Heimsuchung.

Blockaden

Schauen wir hin: In der die Eskalation der Ereignisse einlei-
tenden Sequenz sucht Wendy Jack im Foyer des Hotels auf, in das
er sich zum Schreiben zurlickgezogen hatte. Sie méchte ihn wegen
einer Verletzung Dannys, fiir die sie Jack verantwortlich macht, zur
Rede stellen. Ihr Mann ist nicht da. Wendy tritt néher an den massiven
Holztisch, an dem er zu schreiben pflegt. In der darauf platzierten me-
chanischen Schreibmaschine ist ein zur Halfte betipptes Blatt Papier
eingespannt. Aufihm steht nur ein einziger, stdndig wiederholter Satz.
Ilhr Erstaunen wandelt sich in blankes Entsetzen, als sie bemerkt, dass
auch in dem auf dem Tisch abgelegten Manuskript, an dem Jack seit
Wochen gearbeitet hatte, Seite fiir Seite nichts anderes als nur dieser
eine, sich endlos wiederholende Satz geschrieben steht: «All work
and no play makes Jack a dull boy.»

Die Einstellungen, in denen die beschriebenen Manuskript-
seiten gezeigt werden, wurden fiir die fremdsprachigen Synchronisa-
tionen in mehreren Textversionen gedreht; in der deutschen kongenial
mit dem Merkspruch: «Was du heute kannst besorgen, das verschie-
be nicht auf morgen.» Beide Wendungen, englisches Original wie
deutsche Variante (auf andere sprachliche Ubersetzungen gehe ich
hier nicht ein), umkreisen verschiedene Spielarten eines Komplexes,

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 89

Abb. 1: Filmstill, Schreibblockade. Kubrick, The Shining 1980 (1:41:18-1:41:50)

den die <Psychopathologie des Alltagslebens> unter dem Titel der
Hemmung verhandelt. Langeweile (dull boy) und Prokrastination (das
verschiebe nicht auf morgen) werden hier zu Manifestationen einer
spezifischen Form von Hemmung, die als Schreibblockade von den
Betroffenen als eine keineswegs ungewdhnliche, indes ungemein be-
lastende Erfahrung beschrieben wird. In Jacks Falle aber spitzt sie
sich in besonderer Weise zu. Doch ist es nicht der Satz allein, nicht
seine stupide Wiederholung auf dem in der Maschine eingespannten
Papierbogen, der Zuschauer wie Protagonistin schockt. Was Wendy
in Panik versetzt, ist der wortwdrtlich irrwitzige Umfang des Manu-
skripts, derihrJacks geistigen Zusammenbruch und damit die Gefahr,
in der sie und ihr Sohn schweben, enthiillt. Eine Frage des Quantums
also, seiner Unfasslichkeit, seiner MaBlosigkeit. Das Manuskript ist
von geradezu mathematischer Erhabenheit, ein Monstrumin der Form
oder Unform eines ausufernden Konvoluts des Immergleichen, an
dem stunden-, tage-,wochenlang zu arbeiten jenen fiir das Erhabene
charakteristischen Mix aus Lust und Unlust verrat, der sich in Jacks
aporetischer Schreibpraxis widerspiegelt: in seiner durch sein Schrei-
ben demonstrierten Unfahigkeit zu schreiben.

Nicht also das Hotel, nicht seine Gespenster, Geistwesen
oder Phantome, sondern das Manuskriptist der Démon,von dem Jack
besessen ist. Er kann sich ihm nicht zu- und nicht von ihm abwenden,
nicht von ihm lassen und nicht von ihm nicht lassen. Weshalb es als

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 Widerstand und Schopfungsakt.
Zur Negativitat dsthetischen Denkens

ebenso klassisches wie extremes Symptom einer Schreibblockade
durchgehen mag, als Kompromissbildung zwischen intellektuellem
Anspruch und dem Unvermdgen, ihm Genlige zu tun. Gefangen in
einem Endlosloop einer sich unentwegt reproduzierenden Unproduk-
tivitat, ware Jacks Scheitern total, unumkehrbar und ohne alle Aus-
sicht, dass es damit je ein Ende nehmen kdnnte. Jack schreibt, um in
seinem Schreiben durch sein Schreiben sein Schreiben zu hintertrei-
ben - «firimmer und immer und immer.»"

Es sei denn, man begreift das Manuskript als Werk sui gene-
ris, als authentischen Ausdruck asthetischer Reflexivitat. Es sei denn,
das Scheitern seiner Textproduktion ware ein Text im Vollsinn des
Wortes. Machen wir den Versuch. Tatsachlich verrat das Manuskript
erstens schon formal einen erkennbaren Gestaltungswillen. Es ist
komponiert. Die Wiederholungen des Satzes sind nicht plan hinter-
einander getippt, sondern, wie bei einem gewdhnlichen Text auch, in
Abschnitten gegliedert und rhythmisiert; unterscheiden sich durch
Zeilenabsténde, Gliederungen, graphische und typographische Dar-
stellungsweisen; zeigen Korrekturen, Tipp- und Satzfehler, zudem di-
verse Abweichungen, etwa in GroB- und Kleinschreibung (bei 1:43:26
auch eine inhaltliche Variante, wo dull boy durch adult boy ersetzt
wird). Der briichigen Form entspricht zweitens auf inhaltlicher Ebene
eine autobiographische Referenz auf Jacks akute Situation (makes
Jack a dull boy), eben seine als Schreibprozess indizierte Schreibblo-
ckade. Das stupide Abtippen derimmergleichen Phrase ist Ausdruck
von Langeweile und performiert sie; ist Medium und Botschaft der
Prokrastination, von der sie spricht. Tatsachlich hat Jack nicht nichts
geschrieben, tatsachlich ware der Plot ohne die sinnlos beschriebe-
nen Seiten witzlos. Denn die Sinnlosigkeit, sie hat einen Sinn. Zum
Paradox schlagt aus, dass Jack als Schriftsteller schreibt und im
Schreiben die Umstédnde seines Schreibens beschreibt, dessen Un-
mdglichkeit dieses Schreiben auf paradoxe Weise zuallererst ermég-
licht. Womit sich drittens das Augenmerk auf den Text selbst zu ver-
schieben beginnt, auf die Ecriture des Schriftstellers, die sich
unabhadngig von seiner geistigen Zurechnungsfahigkeit wie der Ge-
genwart eines Adressaten autorisiert. Der Text selbst beschreibt und
schreibt das Unvermédgen, das Nicht-Schreiben-Kénnen, in das



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen o1

Schreiben ein, schreibt im und durch das Schreiben das Nicht-
Schreiben-Kdnnen fort. Er sagt nicht, er zeigt seine eigene Unmdg-
lichkeit als seine Mdéglichkeit. Und er zeigt sich als Text, der ein Nicht-
Text und ein Nicht-Text, der ein Text ist; oder vielleicht auch als das,
was man als Nullpunkt der Literatur,’* der Kunst, aller Schopfung
Uiberhaupt ausweisen kdnnte: jenes Nichts, dem sie moglicherweise
entspringt und zu dem sie zuriickstrebt notwendigerweise; jenes
Nichts, das sie mit einem Wort, einem Laut, einem Hauch lichtet wie
durch ein Wunder. Es ware das Wunder der Geburt, des Neuen, des
Anfangen-Kdénnens,” dem der Tod, das Verstummen und Nicht-Kon-
nen eingeschrieben ist, die absolute Stummheit. Es ware das
Wunder, das den Schreibakt in jedem Moment seiner Verfertigung
befeuert und infrage stellt, antreibt und stottern macht, ihn anfacht
und erstickt. Wer schreibt, kennt diese Drohung, die Furcht, dass
auf den Satz, den man schreibt, kein weiterer folgt, der ihm stand-
hielte;"* die Angst, dass nichts mehr folgt...

Mit anderen Worten: Das Manuskript dokumentiert nicht
nur Jacks Schreibblockade, sondern geht auch aus ihr hervor. Sie ist
dessen Konstitutionsbedingung. Wenn dem aber so ist, dréngt sich
die Frage auf, ob der hier geschilderte Schreibprozess ein nurmehr
singuldres Ereignis darstellt, mithin ein pathologischer Einzelfall ist,
von dem aus sich keinerlei Riickschliisse fiir das Gelingen &stheti-
scher Praktiken ziehen lieBen — auBer ex negativo dem, dass erst die
Uberwindung besagter Hemmung sie initiierte. Eine Hemmung, die
dergestalt als krankhafte Stérung des Gemiits zu identifizieren und
etwa durch Techniken kreativen Schreibens, durch psychotherapeu-
tische und pharmakologische Interventionen zu beheben oder durch
neurologische Stimulationen und technologische Simulationen zu
eliminieren ware, um eine <Gesundheit> zu nobilitieren, deren Funk-
tionalitat sich in der Positivitat ihrer Produktionen, ihrer zweckmaRBi-
gen Handlungen und zielgerichteten Aktivitdten operationalisierte.
Vor dem Hintergrund einer grundsétzlich als intakt gesetzten Sub-
jektivitat, ihres status integritatis, konturierten sich dergestalt ab-
weichende Muster einer Anormalitat als Abnormalitat, die zu kurie-
renund, sollte sie sich nichtkurieren lassen, theoretisch wie praktisch
einzuhegen waére.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 Widerstand und Schopfungsakt.
Zur Negativitat dsthetischen Denkens

Oder ob, andere Mdglichkeit, der Fall des Jack Torrance in
seiner Singularitat zugleich exemplarisch ware fiir eine schépferische
Praxis, die den Widerstand gegen sie nicht eliminiert, sondern aus-
trégt; die also das, was die spéatantik-mittelalterliche Theologie den
status corruptionis nannte - das unhintergehbare Beschadigtsein der
conditio humana -, als ihre Bedingung anerkennt. Kénnte es also sein,
dass ausgerechnet in Jacks Wahnsinn zur Kenntlichkeit verzerrt
werden konnte, was fiir den Schreib-, den kiinstlerischen und den
schépferischen Prozess liberhaupt gilt? Dass die Hemmung, das
Zoégern und Zaudern und Aufschieben, die Blockade without a
cause — dieses ganze pathisch-pathologische Pandédmonium einer Be-
drangnis durch Zeit und des Leidens an Zeit” -, dass also der Wider-
stand gegen den Schépfungsakt diesem Aktimmanentist? Dass seine
Moglichkeit ohne die ihm inhdrente Unmadglichkeit nicht mdglich wére,
ohne das Vermdgen seines Unvermdgens also? Und kdnnte es sein,
dass die Praktiken des Asthetischen wie das Denken als dsthetische
Praxis mit dem Vermégen seines Unvermdgens, mit dem Denken des
Nicht-Denken-Kénnens, des schlechthin Nicht-Denkbaren, ja, des
Nicht-Denkens steht und fallt?

Widerstand im Schépfungsakt

Das Jahr 1859 ist bekanntlich das Geburtsjahr dreier Denker,
die denintellektuellen Diskurs der Moderne nachhaltig prégen sollten:
Edmund Husserl, Sigmund Freud und Henri Bergson. Auch wenn die
Koinzidenz eher zuféllig und die Zusammenstellung willkiirlich anmuten
mag, auch wenn die Disziplinen und Schulen, die sie begriinden soll-
ten - Psychoanalyse, Phdnomenologie und Lebensphilosophie -, sich
in Einsatz, Duktus und StoBrichtung erheblich voneinander unterschei-
den, so dass sich ein direkter Abgleich aus Griinden hermeneutischer
Redlichkeit zu verbieten scheint, bleibt bemerkenswert, dass alle drei
den Begriff des Widerstands, des Schépfungsakts und mehr oder
minder ausdriicklich auch die Beziehung zwischen ihnen adressieren.

Am auffdlligsten mag dies bei Freud der Fall sein, der dem
Widerstand als Terminus technicus nicht nur eine prominente Rolle
innerhalb der psychoanalytischen Kur und ihrer Theorie im Allgemei-
nen sowie schopferischer Prozesse im Besonderen zuwies, sondern



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und kbnnte es sein, dass die Praktiken
des Asthetischen wie das Denken
als dsthetische Praxis mit dem Verm&bgen

seines Unvermodgens, mit dem Denken
des Nicht-Denken-Kdénnens, des
schlechthin Nicht-Denkbaren, ja, des
Nicht-Denkens steht und fallt?

||||||||||||||||||

93


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 Widerstand und Schopfungsakt.
Zur Negativitat dsthetischen Denkens

vor allem darauf insistierte, dass die Psychoanalyse als eigenstidndige
Disziplin Uberhaupt erst entstehen konnte, nachdem der Widerstand
als konstitutives Element des unbewussten Seelenlebens anerkannt
worden war. Der Widerstand gegen den Zugang zum Unbewussten
entpuppte sich als der einzig mégliche Zugang. Seine methodische
Ausschaltung in den zusammen mit Josef Breuer durchgefiihrten und
damals brandaktuellen Hypnoseexperimenten ebnete eben nicht, wie
anfangs erhofft, die via regia zum Unbewussten, sondern drohte sie
auf immer zu verschlie3en.'

Mit der Internalitét der psychoanalytischen Widerstands-
erfahrung korrespondiert auf vielféaltige Weise ihre Externalitat in der
phanomenologischen Recherche — und das nicht erst kraft einer Wi-
derfahrnis, wie sie in jliingeren leib- und medienphdanomenologi-
schen Anséatzen diskutiert wird.”” Schon ihr Initiationsgedanke ist
davon durchdrungen. Denn wenn, wie Emmanuel Lévinas zu betonen
nicht miide wurde, zum Sein des Seienden die Beziehung zu ihm hin-
zugehort,'®* gehort zu ihm auch deren Stdérung, ihre Abwesenheit, die
Nicht-Beziehung. Tatséchlich sollte sich im Durchgang einer Kritik
am Husserlschen Intentionalitatsparadigma zeigen, dass und wie
sich diese Beziehung nicht nur in Weisen ihres positiven Vollzugs,
sondern auch ihres Nichtvollzugs, ihrer Negativitat realisiert. Erst von
dieser Kritik her begann sich fiir Lévinas die konstitutive Asymmetrie
im Verhaltnis zum Anderen zu enthiillen,* die als «ethische Prasenz»
die «Spur seiner Zuriickgezogenheit»*® bezeugt, die den Zugriff auf
den Anderen als bloBe Entitat, als Seiendes unter Seiendem vereitelt.
Die ethische ist eine aprasente Prisenz, eine Plusquamprisenz,* die
sein Erscheinen in der Welt unter Vorbehalt stellt,um seine pure Pha-
nomenalitat zu konterkarieren. Und bei Martin Heidegger, dem ande-
ren grof3en Dissidenten der phdnomenologischen Bewegung, der
Lévinas' ethischer Radikalitét auf verstérende Weise nah ist und auf
verstérende Weise doch so fern, der nicht den Anderen, sondern
zeitlebens das Andere als das Sein selbst alteritatslogisch durchar-
beitete, scheinen sich in der vielleicht dialektischen, vielleicht para-
doxen,vielleicht aporetischen Verschrankung von Bezug und Entzug,
Entbergung und Verbergung, von Ereignis und Enteignis fundamen-
talontologisch, seinsgeschichtlich oder seinstopologisch gewisse

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 95

Affinitaten zum Lévinasschen Denken abzuzeichnen, tiber die man
genauer wird nachdenken missen.

Jedenfalls wird Heideggerin seinerim Rahmen einer1929/30
gehaltenen Vorlesung zu Welt - Endlichkeit — Einsamkeit entwickel-
ten Phanomenologie der Langeweile (womdglich eines der schénsten
Stiicke phanomenologischer Forschung liberhaupt) beispielhaft auf
die Situation eines Menschen zu sprechen kommen, der sich lang-
weilt und sich deshalb in einer ebenso trivialen wie irritierenden Situ-
ation wiederfindet: Weil er nichts Bestimmtes zu tun hat, konnte er
alles Mégliche tun, aber er kann nicht. Und selbst, wenn er wie zum
Zeitvertreib sich zwénge, irgendetwas zu tun, nimmt er daran nicht teil
und Anteil, bleibt er auBBen vor, wie abgespalten von seinem Handeln
und seinem Sein in der Welt. Denn der Zeitvertreib selbst ist langwei-
lig. So aber steht ihm alles Mdgliche offen und verschlieBt sich ihm
als Offenes. Die in der Langeweile* manifeste Blockade erfiillter Teil-
habe offenbart damit die Mdglichkeiten, die sich in gewdhnlichen All-
tagserfahrungen als Optionen anbieten, um realisiert werden zu
kdnnen, als nicht realisierbar, als Mdglichkeiten im Modus ihres Ent-
zugs. Als solche abertreten sie hervor. Sie liegen brach, so Heidegger,
aber gerade als brachliegende werden sie aufféllig, als nicht mdgliche,
als unmoégliche Moglichkeiten.?® Daher die Anspannung, die die Lan-
geweile als Stimmung und Gestimmtheit vom kontemplativen Nichts-
tun, der Ataraxie oder Gelassenheit unterscheidet. Daher die Zweck-
losigkeit des gut gemeinten Appells, die Situation zu akzeptieren und
einfach einmal <nichts zu tun>. Wer sich langweilt, kann nicht nichts
tun, weil er nichts tun kann, und er kann nichts tun, weil er nicht nichts
tun kann. Die Situation ist vertrackt. Man kdnnte verriickt werden.

Und Jack Torrance wird verriickt. Seine Pflichten als Haus-
meister eines leergefegten Hotels sind liberschaubar, seine Pflich-
ten als Ehemann und Familienvater ebenso (um Danny, in einer fast
stereotypen Rollenverteilung, kimmert sich vorwiegend seine
Frau). Endlich hat er die Ruhe, die er ersehnte, um an seinem Buch
schreiben zu kdnnen. Aber er kann nicht und kann nicht nicht. Und
doch ist das, was ihm geschieht, die Hemmung, die ihn befillt, die
Langeweile, die ihn heimsucht, die endlose Prokrastination — oder
welchen Namen auch immer wir dieser «Stérung> geben wollen -,

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 Widerstand und Schopfungsakt.
Zur Negativitat dsthetischen Denkens

von ganz besonderer Natur: Er konnte alles Mégliche schreiben und
kann nur wieder und wieder diesen einen Satz schreiben. Ihn aber gilt
es zu lesen. Er gerat nicht nur zur Voraussetzung des Textes, den er
durch seine endlose Redundanz generiert. Er kdnnte auch ein Initial
sein: der erste Satz einer Geschichte, die mit ihm anhebt, als ware
er ein Zitat eines inneren Monologs, eines Dialogs, eines Ausrufs
oder einer Beschwérung; und er kdnnte ein Finale sein: der letzte
Satz einer Erzahlung, der sie abschlie3t und wie eine Mahnung und
«Moral von der Geschicht» siegelt. Oder er kdnnte in der Erzéhlung
Uber einen Autor, der schreibend an seiner Schreibhemmung irre
wird, eine Schliisselstelle einnehmen. Vor allem aber - und das ist
hier entscheidend - ist es ein Satz, dessen zahllose lterationen alle
anderen moglichen Satze verdrangen und sie wie bei einem Palim-
psest lGberschreiben und substituieren. Wie bei einem Palimpsest
aber schimmern sie durch. Denn jeder Satz in jedem Text, der je ge-
schrieben wurde, Uberschreibt andere, die nicht geschrieben
wurden, verschweigt sie, verbirgt und birgt sie zugleich. Vielleicht
macht Literatur genau dieses Schweigen horbar, die Stille der nie
geschriebenen Worte. Das Schreiben des Jack Torrance aber macht
sie larmen. Sie briillt, kreischt, sie schreit. Und wenn uns Literatur
fir das Fluidum unmdoglicher Mdéglichkeiten, das alles, was ist,
umgibt wie eine Kraft, die keine Wirkung tut,** empfindlich macht
oder passibel, steigert Jack Torrances Schrift diese Passibilitéat bis
zur Hyperéasthesie, bis zu dem Punkt, an dem man sie - wie einen
Juckreiz, der einen um den Verstand zu bringen droht - einfach
nicht mehr aushalt.

Wiare also Literatur, ja Kunst iiberhaupt auf der Suche nach
dem besonderen Modus einer Méglichkeit, die dem, was ist, nicht vor-
hergeht, sondern aus ihm folgt und ihm innewohnt? Eine M&glichkeit,
die nicht realisiert wird und werden kann, sondern dem Realen selbst
entspringt, der Wirklichkeit, die sie zuallererst freisetzt? Zumindest
wird Henri Bergson — um aufden Dritten im Bunde in einer allzu kurzen
Referenz noch zu sprechen zu kommen —im Begriff des schopferi-
schen Werdens einen Moglichkeitssinn diskutieren,? der nicht ein
mdogliches Wirkliches, sondern ein wirkliches Mdgliches, ein Mogli-
ches im Wirklichen zu denken gibt, das — was auch immer sonst dazu

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 97

zu sagen sein wird — das Uberkommene Verhéltnis von Méglichkeit
und Wirklichkeit aus den Angeln zu heben beginnt. Im «Seinkdnnen»
Heideggers?® etwa, in Agambens «negativer Potentialitat»*” oder Der-
ridas «unmoglicher Mdglichkeit»?® mag besagter Méglichkeitssinn
oder die Possibilitdt?® als solche seine Spuren schon hinterlassen
haben. Bei Gilles Deleuze aber wird er im Begriff eines Virtuellen the-
matisch,* der ausdriicklich auf Bergsons schipferisches Werden zu
antworten versucht und schlieB3lich in seinen beiden Kinobtichern
systematisch eine Schliisselstellung einnehmen sollte.* Was wir also
mit einer eigenartigen Mehrdeutigkeit Schopfung nennen, die den
Sabbat als Anfang und Ende und ihre leere Mitte begreift und von
jenen kreativen Akten und Aktivitaten unterscheiden, deren hem-
mungslose Produktivitat in der Positivitat ihrer Produkte kollabiert, er-
scheint als Einfall, als Vorfall von «xunvorhersehbar Neuem»,®> das nicht
aus der bloBen Rekombination schon gegebener Elemente als Inno-
vation generiert® oder mittels maschineller Randomisierungsprozes-
se als Innovation programmiert werden kann. Denn der schopferische
Akt verwirklicht nichts, keine Idee, keinen Einfall und kein Projekt, das
operativ abgearbeitet werden misse, kein Werk, das als Entitat ge-
setzt waére. Er entwirklicht die Dinge, an denen er sich zu schaffen
macht, macht sie pords, permeabel und durchscheinend fiir ihr Sein-
Kénnen tGberhaupt, ihr Anderssein und -werden.

Ist es also das, was das Manuskript des Jack Torrance uns
zu sagen hat? Mdoglicherweise. Wir wissen es nicht. Denn vielleicht
ist das, was er hinterlassen hat, gar kein Werk. Vielleicht hat er ja nichts
hinterlassen als nur einen Torso, ein zur Grimasse vereistes Gesicht,
in dem Wut, Irrsinn und Mordlust eingefroren sind wie bei einem Still,
deruns warten heif3t, bis das Bild sich endlich wieder bewege.** Aber
es bewegt sich nicht mehr. Es bleibt starr wie ein Leichnam; wie jenes
aus der Zeit gefallene Photo, das die Kamera ganz am Ende des Films
fast zartlich abtastet, als wollte sie es wieder zum Leben erwecken.
Als sollte der Tod des Autors in Eis und in Schnee zu seinem Tod in
den Flammen, den das Buch ihm bereitet, die gréBtmdgliche Distanz
einnehmen, verdichtet Stanley Kubrick seine Verfilmung von Shining
in einem Bewegungs-, in einem Zeit-Bild, das der Logik des Kinema-
tographischen nachgerade zu spotten scheint.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 Widerstand und Schopfungsakt.
Zur Negativitat dsthetischen Denkens

Abb. 2: Filmstill, Eine Grimasse aus Wut, Irrsinn und Mordlust, The Shining (2:19:31)

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anmerkungen 99

[1]
[2]
[3]
[4]

[5]

[6]
[7]

[8]
[91]

[10]
[11]
[12]

[13]

[14]

[15]

[16]

[17]

[18]

[19]

Stephen King: Shining [1977], tibers. v. Harro Christensen, KdIn (Bastei-Liibbe) 1985.
Ebenda, S.126, 393-399, 470 u.a.

Stanley Kubrick: Shining, GB, USA 1980.

Vgl. Dieter Wunderlich: Shining: https://www.dieterwunderlich.de/Kubrick_shining.
htm#com [15.10.21].

Und zwar genau in dem Augenblick, in dem «Mr. Grady» - ein ehemaliger Hausmeister,
der im zuriickliegenden Winter seine Frau, seine zwei Téchter und dann sich selbst
umbrachte - die Vorratskammer, in die Wendy Jack eingesperrt hatte, von auBen
entriegelt: Vgl. Kubrick: Shining, a.a.0., 1:54:33-1:57:48.

Vgl. Stanley Kubrick: A Clockwork Orange, GB, USA 1971, 1:11:14-1:12:06.

Vgl. Stephen King: Misery, New York (Viking) 1987. Ders.: Secret Window, Secret
Garden [1990], in: Four Past Midnight, New York et al. (Scribner) 2016. S.297-480.
Vgl. Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativitdt. Zum Prozess gesellschaftlicher
Asthetisierung, Frankfurt/M. (Suhrkamp) 2013.

Vgl. Michael Mayer: Asthetik als Widerstand. Uber kiinstliche und kiinstlerische
Kreativitat, Ziircher Hochschule der Kiinste, 2018, im Rahmen des Sinergia-
Forschungsvorhaben <Praktiken dsthetischen Denkens>, https://sinergia-pat.ch/
wp-content/uploads/2018/10/Bulletin_MichaelMayer181004.pdf. [15.10.21]. Ders. Kritik
der Zerstérung. Benjamin, Lévinas und die kapitalistische Okonomie, in: Lévinas und
die Kiinste, hrsg. v. Johannes Bennke, Dieter Mersch 2024 (im Erscheinen).

Kubrick: Shining, a.a.0., 1:41:18-1:43:50.

Ebenda, 0:54:18-0:56:15.

Vgl. Maurice Blanchot: Wohin geht die Literatur? [1962], in: Ders. Der Gesang der
Sirenen. Essays zur modernen Literatur, tibers. v. Karl August Horst, Frankfurt/M.,
Berlin, Wien (Ullstein) 1982. S.263-339, darin: Die Suche nach dem Nullpunkt, S.274 f.
Vgl. Hannah Arendt: Vita Activa oder Vom tétigen Leben, Miinchen (Piper) 1994.
S.164-243.

Vgl. Albert Camus: Die Pest, libers. v. Guido Meister, Hamburg (Rowohlt) 1950. S.63 ff.
Dazu: Michael Mayer: Zone. Medienphilosophische Exkursionen, Ziirich (Diaphanes)
2018. S.68.

Vgl. Michael Theunissen: Melancholisches Leiden unter der Herrschaft der Zeit, in:
Ders.: Negative Theologie der Zeit, Frankfurt/M (Suhrkamp) 1991. S.218-281.

Vgl. Sigmund Freud: Zur Geschichte der psychoanalytischen Bewegung [1914], in:
Gesammelte Werke, Bd. 10, London (Hogarth Press) 1946. S.43-113, hier: S.54. Ders:
Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse, Frankfurt/M. (Fischer) 1981.
S.342-344. Dazu: Klaus Heinrich: Arbeiten mit Odipus. Begriff der Verdrangung in der
Religionswissenschaft, Dahlemer Vorlesung Bd. 3, Freiburg, Wien (¢a-ira Verlag) 2.
Aufl. 2021. S.37-40. Hierzu zuletzt Camilla Croce, die das Phanomen des Widerstands
an der Schnittstelle von Phdnomenologie und Psychoanalyse thematisiert: Camilla
Croce: Kontingenz und Bewusstsein in der phdnomenologischen Reduktion. Der
Widerstand des Subjekts in der Epoché, in: Leben in lebendigen Fragen. Zwischen
Kontinuitat und Pluralitat, hg. v. Franziska Neufeld, Chiara Pasqualin, Anne Kristine
Ronhede, Sihan Wu, Freiburg, Miinchen (Herder) 2021. S.154-181.

Vgl. Bernhard Waldenfels: Antwortregister, Frankfurt/M (Suhrkamp) 2007. Ders:
Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen. Modi leibhaftiger Erfahrung, Frankfurt/M
(Suhrkamp) 2009. S.145 f, 152 f, 163 f. Juliane Schiffers: Erfahrungen von Passivitat als
(prekare) Fundierungen des Selbst und die Haltung der Gelassenheit, in: Internationa-
les Jahrbuch fiir Medienwissenschaft, 3/2017: Pathos/Passibilitat, hg. v. Jorg
Sternagel, Michael Mayer, Berlin, Boston (DeGruyter) 2017. S.31-50. Kathrin Busch:
Asthetiken radikalisierter Passivitat, in: ebenda, S.51-63. Emmanuel Alloa: Vom
Stachel der Bilder, in: ebenda, S.137-162. J6rg Sternagel: Pathos des Leibes. Phano-
menologie dsthetischer Praxis, Zirich, Berlin (Diaphanes) 2016.

Vgl. Emmanuel Lévinas: Uberlegungen zur phinomenologischen Technik>, in: ders.:
Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie und Sozialphilosophie,
libers. v. Wolfgang N. Krewani, Freiburg, Miinchen (Alber) 1983. S.81-102, hier: S.88.
Ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], (ibers. v. Thomas
Wiemer, Freiburg, Miinchen (Alber) 1992. S.188.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

[20]
[21]

[22]

[23]

[24]

[25]

[26]

[27]

[28]

[29]
[30]

[31]

[32]
[33]

[34]

[Abb. 1]
[Abb. 2]

Ebenda, S.308.

Der Neologismus verweist u.a. auf Derridas Begriff des «Plusquamprasens»: Vgl. Jacques
Derrida: Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du mich [1980], tibers. v.
Elisabeth Weber, in: Lévinas - Zur Méglichkeit einer prophetischen Philosophie, hg. v.
Markus Hentschel, Michael Mayer, GieBen (Focus) 1989. S.42-84, hier: S.49. Ders.
Dissemination [1972], tibers. v. Hans-Dieter Gondek, Wien (Passagen) 1995, hier: Der
doppelte Boden des Plusquamprésens, S.345-353, bes. S.348f.

Bekanntlich unterscheidet Heidegger drei Formen der Langeweile: das Gelangweiltwer-
den von etwas, das Gelangweiltwerden bei etwas und die tiefe Langeweile. Ohne an
dieser Stelle auf den inneren Zusammenhang dieser drei Formen einzugehen, liegt der
Fokus hier zweifellos auf der zweiten und dritten Form: Vgl. Martin Heidegger, Die
Grundbegriffe der Metaphysik: Welt - Endlichkeit - Einsamkeit. Freiburger Vorlesung
Wintersemester 1929/30, Gesamtausgabe Bd. 29/30, Frankfurt/M (Klostermann) 1983.
S.160-198; 199-239. Dazu: Michael Mayer: Tarkowskijs Gehirn. Uber das Kino als Ort der
Konversion, Bielefeld (transcript) 2012, darin: Zeit-Bild 2: Subjekt (Langeweile), S.109-147.
Vgl. Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt - Endlichkeit - Einsamkeit, a.a.0.,
S.212-223. Dazu: Giorgio Agamben: Tiefe Langeweile, in ders.: Das Offene. Der Mensch
und das Tier, tbers. v. Davide Giuriato, Frankfurt/M (Suhrkamp) 2003. S.72-80, hier: S.75.
Vgl. Christoph Menke: Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer Anthropologie, Frankfurt/M
(Suhrkamp) 2008, Kpt. V. «Asthetik. Der Streit der Philosophie», S.89-106, hier: S.105;
ferner: Mayer, Tarkowskijs Gehirn, a.a.0., S.162-167.

Vgl. Henri Bergson: Das Mégliche und das Wirkliche [1930], in ders.: Denken und
schopferisches Werden. Aufséatze und Vortrége, tibers. v. Leonore Kottje, Hamburg (EVA)
1993. S.110-125. Das schéne Wort «Mdglichkeitssinn» verdanken wir natiirlich Robert
Musil: Vgl. Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften [1930], Band 1, Frankfurt/M.
(Rowohlt) 1981. S.16 u.a.

Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit [1927], Tibingen 15. Aufl. 1979, Fiinftes Kapitel: Das
In-Sein als solches, §§ 28-38, S.130-180.

Vgl. Giorgio Agamben: Uber negative Potentialitit, in: Nicht(s) sagen. Strategien der
Sprachabwendung im 20. Jahrhundert, hg. v. Emmanuel Alloa, Alice Lagay, Bielefeld
(Transcript) 2008. S.285-298.

Vgl. Jacques Derrida: Eine gewisse unmogliche Mdglichkeit, vom Ereignis zu sprechen,
libers. v. Susanne Liidemann, Berlin 2003.

Zum Begriff der Possibilitat: vgl. Mayer: Tarkowskijs Gehirn, a.a.0., S.192-199 u.a.

Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, tibers. v. Henriette Beese. Berlin (Merve) 1993.
S.49 f. Ders.: Die Immanenz: ein Leben ..., Gibers. v. Joseph Vogl, in: Gilles Deleuze

- Fluchtlinien der Philosophie, hg. v. Joseph Vogl, Friedrich Balke, Miinchen (Fink) 1996.
S.29-33. Ders.: Henri Bergson zur Einflihrung, libers. v. Martin Weinmann, Hamburg
(Junius), 3. Aufl. 2001. S.119-128. Ders.: Differenz und Wiederholung, libers. v. Joseph
Vogl, Miinchen (Fink) 2. Aufl. 1997. S.267-271.

Vgl. Ders.: Das Bewegungs-Bild. Kino 1, Gibers. v. Ulrich Christians u. Ulrike Bokelmann,
Frankfurt/M. (Suhrkamp) 1989; Ders.: Das Zeit-Bild. Kino 2, tibers. v. Klaus Englert.
Frankfurt/M (Suhrkamp) 1991.

Bergson: «Das Mdégliche und das Wirkliche», a.a.0., S.110.

Auf diese Formel etwa reduziert Boris Groys den Begriff des «Neuen» und setzt ihn mit
dem Begriff kultur- und techno-6konomischer Innovation platterdings gleich: Vgl. Boris
Groys: Uber das Neue. Versuch einer Kulturékonomie, libers. v. Annelore Nitschke,
Miinchen, Wien (Carl Hanser), 1992.

Kubrick: Shining, a.a.0., 2:19:31.

Filmstill, Schreibblockade. Kubrick, The Shining 1980 (1:41:18-1:41:50)
Filmstill, Eine Grimasse aus Wut, Irrsinn und Mordlust, The Shining (2:19:31)

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 101

Essay 4/9



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre
Silvia Henke



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 103

Der Begriff «dsthetische Bildung» scheint von weit her zu
kommen; zumindest tragt er einen langen begriffsgeschichtlichen
Schweif mit sich. Bereits der Begriff «Bildung» wirkt veraltet, taucht
das Wort doch in aktuellen Diskursen kaum mehranders denn in Kom-
posita aufund dortvor allem, um auf Probleme hinzuweisen: Bildungs-
ferne, Bildungspolitik, Bildungsinstitutionen. Geléaufig ist hingegen der
Begriff «Aus-bildung», der nahelegt, dass Bildung wie ein Hindernis
durchlaufen oder «absolviert» werden kann. In den Bildungsinstitutio-
nen istin Bezug auf die Lehre entsprechend eher die Rede von Unter-
richt, von Wissens- und Kompetenzerwerb, und immer mehrauch von
Coaching. Es gilt der berechtigte Verdacht, dass in der «informatisier-
ten Gesellschaft» das humboldtsche Prinzip, wonach Wissenserwerb
unaufldsbar und ausdriicklich mit der Bildung des Geistes und der
Person verbunden sei, an Bedeutung verloren hat — und weiter verliert.
Der Kern von Bildungsprozessen, die Wechselwirkung der Lehre mit
ihren Subjekten, verschwindet zusehends hinter Kompetenzrastern,
Evaluationen und Leistungsmessungen, die nicht selten ins Leere
laufen.! Welches Potential dsthetische Bildung heute dennoch hat,
soll im Folgenden exemplarisch erdrtert werden. Die gewéhlten Bei-
spiele stammen aus Filmen, wo sich das Asthetische im Prozess der
Bildung zeigen und zumindest punktuell benennen lasst.

Warum nicht Schiller?

Obschon der Begriff «dsthetische Bildung» hier einer Aktuali-
sierung zugefiihrt werden soll, ist es nitzlich, einen Moment auf Fried-
rich Schiller zuriickzugehen, um ein Problem sowie ein Potential seiner
Briefe Uber die #sthetische Erziehung des Menschen zu exponieren. Das
Problem heif3t «Idealismus» und gehdort zur Essenz von Bildung. Denn
was ware Bildung ohne Idealismus und ohne den Versuch, die Situation
des Einzelnen und der Gesellschaft durch Wissen und Aufklarung zu
verbessern? Dieser Wunsch nach Verbesserung wurde schon bei Schil-
ler und nach ihm in vielen pddagogischen Diskursen auf die Ebene des
lernenden Menschen verlegt und mit dem Begriff «Erziehung» forma-
lisiert.> Asthetische Erziehung oder «Aesthetic Education» ist aber
gleichzeitig an den Raum der Kunst, der Literatur, des Films und, wie bei
Schiller, an jenen des Theaters gebunden und hat sich als Projekt der



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre

Aufklarung durchgesetzt: Kein Museum, kein Theater, das heute nicht
«educational projects» und, im deutschsprachigen Raum, eine Praxis der
«Vermittlung» etabliert hatte, die in der kunstpddagogischen Forschung
bereits vor einiger Zeit als «educational turn» diagnostiziert wurde.?

Dieses ambivalente erzieherische Potential kann nun durch
einen Aspekt bei Schiller unterstrichen werden, ndmlich dort,wo erdem
Wirken von Freiheit im Prozess &sthetischer Bildung Raum gibt. So
schreibt er, es sei das Vermdgen dsthetischer Erziehung, «Denkkrafte»
zu wecken, mit welchen Freiheit, «ihren eigenen Gesetzen gemaBi», er-
fahren werden kann. Der dsthetisch gestimmte Mensch sei demnach
fahig, allgemeingliltig zu urteilen und aufgrund seiner Freiheit und seines
freien Willens allgemeingiiltig zu handeln.* Der Kunst komme dabei die
Aufgabe und Fahigkeit zu, den Menschen in einen <asthetischen Zu-
stand> zu versetzen. Bildung vollziehe sich damit durch die Kunst und
qua asthetischer Bestimmung, die Schiller als eine freie Stimmung cha-
rakterisiert, in der «Sinnlichkeit und Vernunft zugleich tatig sind».?

Dieses Zusammenkommen von Sinnlichkeit und Vernunft als
konstitutives Moment von Bildung ist ebenso zentral wie paradoxal.
Schillers Postulat verbindet ndmlich Regelhaftes - Vernunft und
Sinn - mit Unregelhaftem, Freiheit und Sinnlichkeit, und verspricht,
dass das eine dem andern dienlich sei. Im Fortfiihren dieses Verspre-
chens hat Jacques Ranciere die Figur des unwissenden Lehrers ein-
gefiihrt. So kennt der «xunwissende Lehrmeister» kein «Erklarsystem»
und fordert kein «Verstehen», sondern flihrt praktische Ubungen ein,
die sich mimetisch zum Gegenstand des Wissens verhalten. Aus
diesen leitet sich das «Denken in Verhéltnissen» ab.? Ein solches
«Denken in Verhéltnissen» libersetzt die Schiller’sche Verbindung von
Sinnlichkeit und Vernunft in eine Aktivitdt und macht sie anschluss-
féhig an eine Padagogik der Gegenwart, spezifisch fiir die Bildungs-
ziele der Kunsterziehung. Weil dsthetische Erziehung bei Schiller wie
auch bei Ranciére aber einen universellen Anspruch erhebt, tragt sie
den Bildungsanspruch aus der Kunst heraus zur Bildung als einer Ent-
wicklung, die allen moéglich sein sollte.

Dies fiihrt zur Frage des Asthetischen selbst in seiner Wir-
kung als Bildungserfahrung. Wo lisst sich das Asthetische beobach-
ten oder garzeigen? Kann es sein, dass alle Bildung &dsthetisch ist, weil

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 105

sie den Sinn einer Ubung oder Lehreinheitim Sinnlichen und Medialen
aufbricht und durch diese Brechung sinnstiftend wird? Fiir die Kunst-
lehre fasst dies Karl-Josef Pazzini programmatisch und eigentlich im
schiller’schen Sinn: «Alle Bildung ist dsthetisch, weil sie Ubergange
vom Sinnlichen in Sinn provoziert, aber diesen Sinn auch immer wieder
vom Sinnlichen her, vom Physischen her untergribt.»” Solche Uber-
gange als mediale Situationen zu beschreiben, ist schwierig, aber nicht
unmaglich. Es beginnt mit Beispielen, den Kernstlicken der Lehre.

Wahl der Beispiele

Um Beispiele zu wahlen, miissen Kontexte, das heif3t Zeiten,
Gattungen, Medien und Raume festgelegt werden. Im Hinweis auf
Schiller und Ranciére tiberblenden sich nicht nur zwei Jahrhunderte,
sondern auch der Raum der Biihne mit jenem des Schulzimmers. Ob-
schon sich die Akteure der beiden Kontexte unterscheiden, lieBe sich
auf eine gemeinsame Infrastruktur der Schauplatze verweisen: Biihne,
Wandtafel, Bild, Text, Leinwand, Bildschirm, Padlet oder Film sind al-
lesamt Medien und ihr Symbolisches préfiguriert die Bildungssitua-
tionen zu Wahrnehmungsprozessen und wirkt so auf Subjekte ein. Es
ist mithin das Mediale, in welchem sich situativ und in kleinsten «Ver-
fransungen»® etwas bildet. Entsprechend ist es heute die Medien-
bildung, die die innovativsten Konzepte in der Erziehungswissen-
schaft entwickelt.?

Begonnen hat die didaktische Spekulation auf das Mediale
spatestens mit Bert Brecht, der friih darauf bestanden hat, dass das
Lehr-Stiick auch auf dem Theater intermedial gedacht werden muss.Um
technisch auf der Héhe seiner Zeit zu sein, hatte er den Film gerne in die
Dramaturgie des Lehrstiicks einbezogen, um durch ihn eine gréB3tmaog-
liche Verfremdung zu erreichen.'® Denn Verfremdung durch dsthetische
Mittel - Medien - war fiir ihn bekanntlich der Kern der Erkenntnis beim
Zuschauenden und damit auch der Quell dsthetischer Bildung.

Dass die deutsche Wendung «Bildung» das Bild einschlieBt,
bietet fur die Frage nach dem Beispiel wie fiir jene des Medialen eine
gute Briicke. Denn das Beispiel sollte immer anschaulich, konkret und
bildhaft sein - als solches ist es zentral fiirjeden Verstehens- und Lern-
prozess. So scheint jedes Beispiel zum Bild zu fiihren, auch in der



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre

Definition des Beispiels selber, so etwa bei Bernhard Waldenfels, der
hier an Aristoteles anschlie3t: Das Beispiel habe genau jene «janus-
kdpfige Form», die das Beispielhafte und Allgemeine mit dem Beispiel-
losen und Singuléren verbindet." Ergénzen lieBe sich: Die Verbindung
geschieht durch das Anschauliche. Das Beispiel ist mithin genuin das,
was das Denken in Verhiltnisse setzt, weil es Uber-Setzung ist und
doch in sich ruht. Zudem befordert es interessanterweise immer die
Frage nach dem Guten und dem Schlechten: So sucht jede Rhetorik
und jede Lehre immer nach dem guten, dem geeigneten Beispiel, weil
schlechte Beispiele den Erkenntnisprozess triiben. Das Gleiche gilt fiir
die Forschung und zuletzt auch fiir einen Essay wie den vorliegenden:
Was zum Beispiel kann hier dienen, um den einmal allgemein aufge-
spannten Horizont &sthetischer Bildung zu ex-emplifizieren?

Zuerst einmal kann das Beispiel, bevor es «gut» ist, Raum
schaffen, weil es den schiller’'schen Anspruch, fiir «allgemein giiltiges»
Handeln oder «Allgemeinbildung» zu stehen, einengt. Eher entfaltet
sich im Beispiel die Beziehung zwischen dem Singuléren (der Lehre)
und dem «groBBen Ganzen» eines padagogischen Zusammenhangs.
Und diese Beziehung ist selbst dsthetisch. Insofern konzentriert sich
im Beispielgeben ein zentrales Moment asthetischer Bildung, das
zwar nicht aus der Kunst kommt, das sich aber in klinstlerischen
Formen eingenistet hat. Ob Allegorie, Sinn-Bild, Lehr-Stlick, Parabel,
Mérchen oder lllustration: Beispiele sind genau deshalb Weisen &s-
thetischen Denkens, weil sie eine eigene mediale Form und Ausdriick-
lichkeit haben. Sie enthalten damit ein Potential, das tiber die Kunst-
padagogik hinausgeht: ein dsthetisches Wissen, das nie ganz diskursiv
aufgeldst werden kann.®?

Meine Beispiele entnehme ich zwei Unterrichtsituationen,
in welchen die asthetische Wirkung von Bildung im Wechsel von
Sinn und Sinnlichkeit im Medium Literatur und Film beobachtbar ist.
Dabei geht es ausdriicklich nicht um Kunst, sondern um die Geltung
des Asthetischen in padagogischen «Verhiltnissen», die zwischen
Verwunderung und Vernunft sowie zwischen Anpassung und Uber-
schreitung oszilliert.

Sind es passende Beispiele? Wahrend man im Unterricht
nicht immer testen kann, ob das gewahlte Beispiel das richtige ist,



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

107

Insofern konzentriert sich im Beispiel-
geben ein zentrales Moment dsthetischer
Bildung, das zwar nicht aus der

Kunst kommt, das sich aber in kiinstle-
rischen Formen eingenistet hat. Ob Alle-
gorie, Sinn-Bild, Lehr-Stilick, Parabel,
Marchen oder lllustration: Beispiele sind
genau deshalb Weisen asthetischen
Denkens, weil sie eine eigene mediale
Form und Ausdrucklichkeit haben.

Sie enthalten damit ein Potential, das Gber
die Kunstpadagogik hinausgeht:

ein asthetisches Wissen, das nie ganz
diskursiv aufgeldst werden kann.

||||||||||||||||||


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre

lasst sich beim Schreiben liberpriifen, warum einen als Zuschauerin
oder Leser und Leserin etwas erreicht, das heiBt, warum sich bei
einem selber etwas «gebildet» hat, bevor es zum Lehrgegenstand er-
hoben wird. Aber auch dann wird man nicht unbedingt auf den Grund
seiner Wirkung kommen. Zu Recht halt Pazzini fest, dass jeder Uber-
tragung, wie sie in Lehrprozessen geschieht, eine «Staffel von Uber-
tragungen» zu Grunde liegt, die zuletzt auf eigene friihere Erlebnisse
von Bildung zurtickgefiihrt werden kdnnen.*

Irrwichte: Verzauberung und Vernunft

Hogwarts, die Zauberschule,in welcher der Held Harry Potter
zum Zauberer ausgebildet wird - am Ende des groBBen Entwicklungs-
romans wird er «<Auror» geworden sein -, ist auf den ersten Blick keine
zeitgemaBe Schule. Weder im exotischen Lehrplan noch in ihren au-
toritdren pddagogischen Modellen. Dennoch (oder deshalb) ist sie fiir
mindestens zwei Generationen von jungen Menschen das Ideal von
Schule schlechthin geworden. Auch in der Erziehungswissenschaft
sind zu den zwischen 1997-2007 erschienenen Harry-Potter-Banden
von J.K. Rowling mit ihren iber 500 Millionen Verkaufsexemplaren
einige Studien erschienen; fiir die implizite pddagogische Ideologie
der Romanreihe sei hier vor allem auf die umfangreiche und profunde
ideologiekritische Untersuchung von Melanie Babenhauserheide
Harry Potter und die Widerspriiche der Kulturindustrie verwiesen. Ihr
Bestreben, die Bildungserfahrungen in Hogwarts in ihrer Mehrdeutig-
keit zwischen Affirmation und Uberschreitung von Herrschaftsverhalt-
nissen als Bildung oder auch «Halbbildung» auszuweisen, dient
«meinem» Beispiel als gro3er theoretischer Rahmen.*

Die Lehrszene, um die es geht, ist auf den ersten Blick ein-
fach und bezaubernd. Denn sie enthalt im Kern eine «WVerwunderung»,”®
welche im Kontext von Magie zwar gegeben ist, sich aber erst spezi-
fisch zeigt, wenn sie als Moment &sthetischer Bildung beschrieben
wird. Inwiefernist die Verwunderung ein magischer oder didaktischer
Trick, inwiefern eine Weise asthetischer Erfahrung, die verniinftig
und befreiend ist? Inwiefern lasst sie gerade durch ihre sinnliche
Wirkung Verdréngtes aufscheinen, das seinen Platz nicht findetin der
«Lehrstunde»?



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 109

Schauplatz ist die Irrwichte-Unterrichtstunde bei Professor
Lupin im 3. Band der Heptalogie. Der Held Harry Potter ist dort noch
im kindlichen Zustand der magischen Erziehung und idealisiert die
Schule und deren Lehrerkrafte. Lupin als Lehrer im Unterrichten
gegen «die dunklen Kiinste» ist durch seine innovativen Lehrmetho-
den ein besonderes padagogisches ldol Harrys und seiner Freunde.
So fiihrt er die Klasse fiir diese Lektion aus den Schulbanken heraus,
weg von den Biichern, zu einer «praktischen Lektion»" im Lehrerzim-
mer, wo der Kleiderschrank der Lehrpersonen als Versteck der «Irr-
wichte» zum Ort einer magischen Lehrstunde wird. Nur Hermine weif3,
was ein Irrwicht ist, namlich ein «Gestaltenwandler», der die Gestalt
dessen annimmt, vor dem man sich am meisten firchtet.”® Die Aufga-
be besteht nun fir alle darin, den eigenen Irrwicht, diesen Agenten
der individuellen Angst, in der Phantasie so auszugestalten, dass er
komisch wird. «Riddikulus!» lautet der dazu gehoérige Zauberspruch.
Das padagogische oder psychologische Ziel lieBe sich somit um-
schreiben als Starkung der jugendlichen Psyche gegen den Einbruch
des Traumatischen. Ohne Zauberstab, das heif3t ohne Trick, |asst es
sich aber nicht erreichen.

Die eigenen Angste zu fassen, in eine Gestalt zu bringen
und sie gleichzeitig klein zu machen - indem sie ausgekleidet und
dabei verfremdet werden - so verfahrt auch die Kunsttherapie in
einem durchaus verniinftigen Sinne. Im Verlauf der Lektion bleibt
die Aufgabe zwar aufregend, durch das Gelingen und die Wieder-
holung jedoch wird sie immer einfacher - die Sache scheint «ge-
gessen», und das Staunen lasst nach. AuBer fiir den libersensiblen
Harry Potter. Fir ihn wird die Lektion zum Stolperstein. Lupin er-
kennt, dass beiihm die einfache Zauber-Didaktik nicht greift und er
sich der Aufgabe nicht gewachsen fiihlt, sie noch nicht «verkraften»
kann.” Im Film wird dieses Z6gern ausgefiihrt: Harry sieht einen
Dementor und findet fiirihn keine Ubersetzung ins Komische. Lehrer
Lupin muss eingreifen, um das Schlimmste abzuwenden, und man
sieht Harrys Entsetzen, welches das Buch nur knapp benennt, deut-
lich. Ihm erscheint ein Dementor, in dem sich die Gestalt des gro3en
Untoten Lord Voldemort, dem b6sen Herrscher im Reich der dunk-
len Méachte, zeigt.>®



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre

Die Gefahrten von Harry werden nach der Lektion (wie so oft
in Hogwarts) sofort dazu libergehen, eine Evaluation der Stunde zu
machen, ansonsten bleiben sie ungeriihrt.?! lhre Reaktion entspricht
einerseits dem Kosmos der magischen Welt, wo Paraphdnomene das
Normale sind. Andrerseits, indem sie die Lektion der Irrwichte refle-
xionslos annehmen, bleiben sie auch im Modus einer «Halbbildung»,
welche sich geistige Inhalte als Konsumgiiter oder eben Zaubertricks
aneignet und damit stillstellt.? Harry aber, der &ngstlich und staunend
allein bleibt, verkérpert im Modus der Verwunderung die Grenze der
unmittelbaren Verwertung von Lehre, auch wenn dies im Buch nur als
kurzer Satz und im Film in einem kurzen Gegenschnitt erfahrbar wird.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 1M

Abb. 1-4: Filmstills: Harry Potter and the Prisoner of Azkaban (Alfonso Cuaron 2004):Remus Lupin’s
«boggart» class (Warner Bros HD)

Der Verwunderung eignet eine eigene Zeitlichkeit, welche
Uber die Bildungserfahrung der anderen hinausgeht und sie subjekti-
viert. Mit Waldenfels |asst sich dieser kurze Einfall einer anderen Zeit
als «Diaphase» bezeichnen. Diaphase bezeichnet den Zeitraum zwi-
schen dem Pathos der Verwunderung und dem Response der Ver-
nunft. Insofern kristallisieren sich in dieser Unterrichtsstunde zwei
wesentliche Aspekte zur Deutung von Harry Potters Entwicklung im
Schatten des Todes.* Zum einen fiihrt die Verwunderung Harry Potter
direkt zu seinem grof3en Konflikt mit dem Gegenspieler Voldemort,
der hier wie alle Dementoren als Agent von Todestrieben erscheint.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre

Dementoren ziehen seelische Energie ab, sie machen lustlos und de-
pressiv. Nur Harry zeigt durch seine Ubersensibilitit, dass Demento-
ren auch Agenten einer Trauer sind, die ihn bewohnt. Es ist die Trauer
um den Verlust der Eltern, die ihn fremd macht in der Schiilergemein-
schaft und die ihn empfanglicher sein lasst fiir das Ubersinnliche. Und
die ihn auch den Tod der «guten» Lehrer, die zum adoleszenten Iden-
tifikations- und Ablésungsprozess gehdren, harter erfahren lasst.
Auch Lupin wird sterben, wie zuvor Sirius Black und spater Dumble-
dore, das groBe Vater-ldeal. Die Verwunderung Harry Potters wird
somit auch zum Vorboten anderer Verlusterfahrungen, die sich ihm
hier noch nicht offenbaren.

Indem Harry an der Aufgabe scheitert, bleibt der Dementor
(Voldemort) bis zu seinem endgiiltigen Tod ein Agent des Realen, der
fur eine Jugend, die sich mit dem Tod, dem Verlust der Eltern und
dem Nichtkontrollierbaren auseinandersetzen muss, auch einen ge-
sellschaftlichen Konflikt birgt. Vor diesem kann auch die (Zauber-)
Schule nicht schiitzen, aber sie kann ihm Raum geben. Mit Adorno
lieBe sich sagen: Wahrend viele von Harrys Mitschilerlnnen mitihrer
«Halbbildung» direkt im Konformismus landen, besteht Harrys Wider-
stand darin, seinen Konflikt so lange als méglich offen, das heif3t
latent und liickenhaft zu lassen.?* Analog zu den vielen Spiegelszenen
im Roman entsteht durch seine «Diaphase» keine ideologische Ord-
nung aus Gut und Bdse. Sie trédgt seine Suche nach sich und dem
Réatsel des Todes dialektisch weiter und verhindert die schnelle Ant-
wort, die oft zu Blasiertheit und Besserwisserei fiihrt - wie sie die
Gefahrten von Harry zeigen.

Die Irrwichtestunde bei Professor Lupin ist also mehr als ein
Beispiel fiir das Lernen mit dem Zauberstab. Sie zeigt einen Helden,
der seine eigene Angst nicht loswird durch kreative Ubungen, sondern
in seinerVerwunderung ihrer erst gewahrwird. Im Prozess dsthetischer
Bildung zahlen mithin feine Sinne. Widersacher einer echten Bildung
des Selbst ist die Abstumpfung der Sinne, die es verunmdglicht, den
Wert und die Gefahr der Dinge zu empfinden - ein Problem, das heute
auch die neurowissenschaftlich fundierte Lernforschung erkennt,
wenn auch mit anderer Terminologie.?” Durch Verwunderung lernen
hieBe auch,im Lernen das Unlernbare entdecken und damit neugierig



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 113

bleiben.? Der Erfolg der Harry-Potter-Heptalogie ist damit nicht ganz
«verwunderlich.» Damit zu einem anderen erfolgreichen Schulfilm.

«Il fallait que je fusse en forme»!
Anpassung und Uberschreitung

Nach Wilhelm von Humboldt ist Bildung immer Selbstbil-
dung. Sie ereignet sich als individueller Prozess primér als sprachliche
Wechselwirkung zwischen Ich und Welt. Bis heute lasst sich deshalb
mit Humboldt fragen, wie die Auseinandersetzung von Heranwach-
senden mit der Welt aussehen kann, damit er oder sie dabei auch zu
sich selbst findet. Und wer kdnnte sagen, wie Lernende «sich selber»
finden, wenn doch alle Bildung auf dynamischer Interaktion beruht*
und somit auch Anpassung und Zustimmung zum Bestehenden er-
fordert? Dazu mein zweites Beispiel zur feinstofflichen Struktur ds-
thetischer Bildung.

Im Film «Entre les murs» Gibernimmt der Verfasser des Dreh-
buchs, Francois Bégaudeau, den Part des Lehrers Frangois Marin.?®
Im Gegensatz zu Hogwarts gibt es an dieser Pariser Schule im 20. Ar-
rondissement keinen Hokuspokus und keine Tricks. In dokumentari-
schem Stil fiihrt der Film den Unterricht als Knochenarbeit an der
Wandtafel im Frontalunterricht vor 17-Jahrigen vor, fir welche Fran-
zOsisch noch langst keine Muttersprache ist. Dort besteht die Aufga-
be des Lehrers nuram Rand in Stoffvermittlung — hauptséachlich ist er
Projektionsflache fiir die Auseinandersetzung der Jugendlichen mit
dem Sinn und Zweck von Bildung tberhaupt. In der Mitte des Films
etwa entzlindet sich der Widerstand gegen den klassischen «Lern-
stoff» in einer Diskussion Giber den subjonctif de 'imparfait. «Il fallait
que je fusse en forme!» schreibt Bégaudeau an die Tafel. In der Folge
kommt es mit einem Schiiler zu einem Wortwechsel, in welchem
gegen die Aktualitat und Nutzlichkeit dieses sehrumstrittenen Modus
der franzésischen Hochsprache aufs Schérfste protestiert wird. Wer
die Kompliziertheit von Konjugation und Anwendung dieser Form des
Konjunktivs kennt, ist tatséchlich sofort auf der Seite des Schiilers, der
in die Klasse ruft: «So spricht doch heute keiner mehr! Wann haben
Sie zum letzten Mal jemanden so sprechen gehért?» Doch Marin ant-
wortet ungerihrt, dass seine Freunde, eben gestern noch, so gespro-
chen héatten. Damit tragt er die Differenz zwischen den sozialen



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre

Milieus zu den Schiilern. Entsprechend heftig wird reagiert: «C’est
pas pour les gens dans la rue!» Interessant daran ist natiirlich, dass
hier die Frage von Norm des Schulstoffs und Normalitat der Alltags-
kommunikation auseinanderklaffen. Leute, die so sprechen, seien
nicht normal, lautet eigentlich das Urteil einiger Schiiler, die mit dem
Protest gegen die Norm indirekt die klassenspezifische Anwendung
von Sprache benennen.

Fiir aktuelle Lehrplandiskussionen ein durchaus relevanter
Einwand. Was nicht mehr verstanden und akzeptiert wird, kann auch
gestrichen werden aus den Lehrplanen. Doch ausgerechnet hier gibt
der Film einem Lehrgesprach Raum, in welchen ein «Denken in Ver-
héltnissen» in seinen Gegenlaufigkeiten die Lehrsituation 6ffnet. Wie
im Brecht’schen Lehrstiick setzt das Drehbuch hier auf offene Dialektik
und Unterbrechung. Der Lehrer l&sst sich zunadchst durch den Protest
unterbrechen und bittet dann dezidiert um die Moéglichkeit zu antwor-
ten. Der Film gibt damit den Fragen der Klasse und seiner Antwort das
gleiche Gewicht. Marin gibt zu, dass der Subjonctif de I'imparfait
etwas <snob> sei, aber dass seine Verwendung der Unterscheidung
verschiedener Stile diene. Man miisse sich die Stile aneignen, um sie
in Frage stellen zu kdnnen! Mit dieser Wendung schafft er es, die Kon-
troverse weiter in Bewegung zu halten. Er lasst zwar verschiedene
Deutungen und die Pluralitdt von Meinungen zu, ohne diese zu syn-
thetisieren. Aber er hélt dagegen. Auch das schafft eine Diastase. Der
Subjonctif de I'imparfait, der so heftig umstritten ist, wird zu einer
Sache in Bewegung. Er offenbart sich als linguistisches, soziales und
auch als asthetisches Phanomen. Eine Art Fremdkdrper der miindli-
chen Sprache. Die Pointe dazu kommt durch die Aussage des Lehrers,
der sich hier wie Rancieres unwissender Lehrmeister gibt, dass seine
Anwendung weniger eine Frage von Wissen oder Nicht-Wissen sei. Es
ginge auch um Intuition, erklart er zum Schluss. Denn man misse die
Sprache im Geflihl haben. - Wie denn? - Indem man sie praktiziere.

An diesem didaktisch interessanten Punkt kommt die defi-
nitive Unterbrechung, die zugleich eine Uberschreitung ist. Ein Schii-
lerméchte wissen, ob der Lehrer lieber Manner habe - man sage das
uber ihn. Der Schiiler greift hier die verbreitete Vermutung auf, dass

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 15

Abb. 5-7: Filmstills aus: La classe, Laurent Cantet, Concorde 2009 (16’567-20’34")

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre

Abb. 8: Filmstills aus: La classe, Laurent Cantet, Concorde 2009 (16’56"-20’34")

ein <Snob> so etwas wie ein Schwuler sei, der den Subjonctif de I'im-
parfait brauche. Der Schiiler verrét so sein Vorurteil tiber die Lehr-
person und wendet dessen Lehre der intuitiven Distinktion auf ihn an,
wenn auch irrtimlich. Statt sich an den Lehrstoff anzupassen, tiber-
tritt er eine Grenze. Genau diese Uberschreitung wird aber zur Lehr-
erfahrung, alle horchen auf, als Zuschauende wie als Schiilerschar. Mit
der Unterstellung, der Lehrer kdnnte schwul sein, begibt sich der
Schiiler auBerhalb der sicheren Zone sozialer Konvention, man ist
wieder in einer Diaphase, die hier die Signatur der Peinlichkeit tragt.
Die Peinlichkeit beherrscht plétzlich die ganze Lehrszene, weil sie
Milieudifferenzen und «Bildungsferne» mit einem Anwurf zusammen-
fasst und den Lehrer unerwartet exponiert. Marin spannt den Bogen
zuriick und 16st die Peinlichkeit von sich ab mit einer Frage an die
Schiiler: «\Warum sind alle so erleichtert, dass ich es nicht bin?»

Wolf Biermann nannte diese dialektische Methode des Ler-
nens im Widerstand, wie sie diese Szene vorfiihrt, als Erster «die
brecht’'sche Unterbrechung»; im Lehrstiick Die Mutter wird sie exem-
plarisch praktiziert. Es sind dort die lernenden Arbeiter, die verlangen,
dass Allerweltsworter durch politische Begriffe ausgetauscht werden,
wobei sie genau durch die von ihnen zurtickgewiesenen, vermeintlich
sinnlosen Worter lesen gelernt haben.?

Damit schlieBt «La classe» an jene Dimension von Brechts
Lehrstiicktheorie und -praxis an, in welcher es nicht einfach um Men-

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 17

schenliebe, Idealismus und Gleichheit geht, sondern, wie Walter Ben-
jamin dies in Bezug auf die Figur von Keuner festgehalten hat,um eine
Haltung. Eine Haltung, die darin besteht, sich nichts vorzumachen
und deshalb durch dsthetische Formen zu Emanzipation und Erkennt-
nis zu gelangen. Und so nahe wie mdglich an die Realitat zu gehen,
zum Beispiel an die soziale Wirksamkeit des Sprachgebrauchs. So
nahe, dass aus der Realitat selbst die Korrektur kommt.?® Diese Hal-
tung ist, so Benjamin, zuerst padagoglsch dann politisch und zuletzt
poetisch. Im P4ddagogischen sind es Ubertragung und Gegeniiber-
tragung, die wie im psychoanalytischen Gesprachsverfahren konsti-
tutiv sind fir Erkenntnisprozesse im Lehrgesprach. Und indem die
Psychoanalyse die Sprache als unentwirrtes Material des Unbewus-
sten zu lesen versteht oder dies zumindest versucht, ist auch sie im
asthetischen Sinn bildend.*

Politisch ist das Beispiel, weil der «subjonctif de I'imparfait»
das unbewusste Vorurteil liber einen franzésischen Homosexuellen
in der Psyche eines schwarzen Schiilers®? aufscheinen lasst. Und von
dort aus weiterfuhrt zur Frage von Bildungschancen in einem Milieu
voller kultureller und sozialer Differenzen. In dieser Spannbreite ent-
wirft die Szene das Bild fiir eine Schule des Lebens, in welcher aus
dem Asthetischen der Kommunikation eine bestimmte Vernunft her-
vorgeht. Sie kann aberim Moment, in welchem sie sich ereignet, nicht
beschrieben werden — wedervon der Lehrperson noch von den Schii-
lern. Aber sie wird empfunden, sie wird erlebt, sie kann nachempfun-
denwerden. Und indem diese neue Vernunft alle Sinne reizt und man
sie auch genieBt, taucht im Lernen das Unlernbare auf, das bei allem
Unverstandnis einen Keim von Anarchie oder Freiheit birgt. Das ist ihr
poetisches Moment, das tiber Schiller hinausgeht.

Das Denken in Verhéltnissen, um diesen zentralen Begriff
von Ranciére nochmals aufzunehmen, ist ein Modus asthetischer Bil-
dung und es folgt unweigerlich einer offenen Dialektik. Wir lernen,
weil es weder richtig noch falsch gibt, sondern nur ein fortgesetztes
Denken, das sich - dhnlich wie die Logik der Kunst und deren reflexi-
vem <Wissen>** — beharrlich an jemanden wendet.

Dies zeigt sich im Feinstofflichen des Gespréachs, das der
Film als gleichzeitig soziale, kérperliche und visuelle Auseinander-

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 Zum Beispiel.
Asthetische Bildung in der Lehre

setzung gestaltet, etwa Uber das Spiel der Gesichtsmienen, die
prézis gegeneinander geschnitten werden. Damit kann die Filmsze-
ne das Denken in Verhaltnissen fir einen Moment visuell und dra-
maturgisch auffachern. Bildend wirkt es, weil es die Form, die es
angreift, nicht zerstért und Anpassung und Widerstand im Astheti-
schen der Sprache ausbalanciert. Und wenn es eine veraltete Norm
wie der «subjonctif de I'imparfait» ist: Es ist genau dieser Satz, «il
fallait que je fusse en forme», der als Denkvehikel die Briicke bildet
zum «Leben» der andern.

Bilden heif3t auch, urteilen und sich verstandigen - wie in
diesem Band weiter vorne zu lesen ist.** Wo Verstédndnis zuerst ge-
sucht werden muss, wo Wissen (noch) nicht zur Verfligung steht, dort
kann Bildung sich in ihren gegenlaufigen, feinstofflichen Momenten
ereignen. Das sollte in den Lehrplanen bedacht werden, die sich zur
Zeit stark nach den sogenannten « future skills» ausrichten und damit
ein nicht ganz unbescheidenes Postulat enthalten, ndmlich jenes, die
Zukunft zu kennen.? Wie auch immer diese Zukunft mit den «future
skills» gefasst wird: Es muss sich darin die Zukunft als Vorstellung er-
halten, um die noch gestritten werden kann. Und sei es nurim Rahmen
eines Lehr-Beispiels.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anmerkungen 19

[1]

[2]

[3]

[4]

[5]
[6]

(7]

[8]
[91]

[10]

[11]

[12]

[13]

[14]

[15]

[16]

Das ist die Voraussetzung des Forschungs- und Lehrschwerpunktes fiir Kunst- und
Medienbildung, wie er seit Jahrzehnten von Karl-Josef Pazzini, Torsten Meyer, Benjamin
Jorissen u.v.a.m. vertreten wird, hier zitiert aus der Ausschreibung zur Tagung «Subjekt,
Medium, Bildung» von 2013, vgl. Benjamin J&rissen, Torsten Meyer (Hg.): Subjekt, Medium,
Bildung. Medienbildung und Gesellschaft Bd. 28, Wiesbaden (Springer) 2014. S.44.

Wie viel am Unterschied von Bildung und Erziehung hangt, zeigen auch Versuche, die
Differenz im Englischsprachigen abzubilden, wie z.B. Richard Rortys Wortschopfung
«Edification», die sowohl das eine wie das andere vermeidet. Vgl. Richard Rorty,
Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton (University Press) 1979/2009. S.360.
Vgl. zum Beispiel: Educational turn. Handlungsraume der Kunst- und Kulturvermittlung,
hg. v. Beatrice Jaschke, Nora Sternfeld in Zusammenarbeit mit Institute for Art
Education, Hochschule der Kiinste Zirich, Wiesbaden (Springer) 2012.

Friedrich Schiller: Uber die &sthetische Erziehung des Menschen, in einer Reihe von
Briefen [1795], Frankfurt/M (Suhrkamp) 2009. S.77 ff. In Bezug auf die Aktualisierung
Schillers in gegenwartigen Diskursen der dsthetischen Bildung vgl. insbesondere die
groBangelegte Studie im Feld transkultureller Literatur von Gayatri Chakravorty Spivak:
An Aesthetic Education in the Era of Globalisation. Cambridge Mass (Harvard Univ.
Press) (2012).

Schiller: Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, a.a.0., S.83.

Jacques Ranciére, Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lektionen fiir die intellektuelle
Emanzipation, Wien (Passagen), 2. Aufl. 2009, insb. S.50ff. sowie ders.: Die Aufteilung
des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin (b-books/Polypen) 2006.
Programmatisch, da der Satz in Pazzinis zentralem Werk den Begriff <Bildung» als
doppelte Denkfigur voranstellt. Karl-Josef Pazzini: Bildung von Bildern. Kunst. Padago-
gik. Psychoanalyse, Bielefeld (transcript) 2015. S.23.

Theodor W. Adorno: Die Kunst und die Kiinste, in ders.: Ohne Leitbild. Parva Aesthetica,
Frankfurt/M (Suhrkamp) 1967. S.158-182, hier insb. S.164.

Grundlegend hierfiir sind im deutschsprachigen Raum die ca. 300 Beitrdge der beiden
Reader, die Torsten Meyer mit einer Forschergruppe vorgelegt hat und die zugleich
Bestandsaufnahme und Prognose sind fiir die kulturelle Bildung einer «ndchsten»
Gesellschaft und deren Gebrauch von Medientechnologien. Hedinger, Johannes M.
Hediger/Torsten Meyer (Hg.): What’s Next? Kunst nach der Krise. Berlin (Kadmos) 2013
und Torsten Meyer, Gila Kolb (Hg.): What’s next? Art Education, Miinchen (kopaed) 2014.
Bertolt Brecht: Vergniligungstheater oder Lehrtheater? (1935), in: ders.: Werke. GroBe
kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg. v. Werner Hecht et al., 31 Bénde,
Berlin 1988-2000, Bd. 22.1 (Schriften 2.), S.106-116 sowie ders.: Zur Theorie des
Lehrstiicks (1930/1), in: ebenda Bd. 21 (Schriften ), S.397. Vgl. dazu auch Silvia Henke,
Teaching Pieces. On the potential of aesthetic education, in: Wolfgang Briickle, Sabine
Gebhardt (Hg.): ARTISTISC EDUCATION, Nummer 9, Luzern 2019. S.86-91 (Deutsch:
https://www.hslu.ch/de-ch/design-kunst/aktuelles/veroeffentlichungen/die-nummern/
no-9-artistic-education/).

Bernhard Waldenfels, For example, in: Michéle Lowrie und Susanne Lidemann (Hg.):
Exemplarity and Singularity. Thinking through Particulars in Philosophy, Literature and
Law, London/New York (Routledge) 2015. S.36-45, hier: S.43.

Vgl. dazu Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Stréssle, Nicolaj Vandermeulen, Jérg Wiesel
(Hg.).: Manifest der Kiinstlerischen Forschung, Zirich-Berlin (Diaphanes) 2020. S. 31f.
Karl-Josef Pazzini, Kann man Ubertragung sehen? Lehren heiBt, individuelle Grenzen
liberschreiten, in: Manuel Zahn, Karl-Josef Pazzini (Hg.): Lehr-Performances. Filmische
Inszenierungen des Lehrens, Wiesbaden: (VS Verlag) 2011. S.189-202, hier: S.196.
Melanie Babenhauserheide, Harry Potter und die Widerspriiche der Kulturindustrie,
Bielefeld (transcript) 2018.

Zur Verwunderung als Moment, das wie der Witz und das Staunen seine Wirkung nicht
im Logos entfaltet, vgl. Bernhard Waldenfels: Verfremdung und Verwunderung, in: Das
Unverfligbare. Wunder, Wissen, Bildung. Hg. v. Karl-Josef Pazzini, Andrea Sabisch,
Daniel Tyradellis, Zirich-Berlin (diaphanes) 2013. S.37-50.

Joanne K. Rowling: Harry Potter und der Gefangene von Askaban, Hamburg (Carlsen
Verlag) 1999. S.129-146 (Der Irrwicht im Schrank). Zur Rolle der einzelnen Lehrpersonen
vgl. Babenhauserheide: Harry Potter und die Widerspriiche der Kulturindustrie, a.a.0.,
S.363ff. Interessant ist hierbei auch der Bezug zu Lehrpersonen von Harry Potter als

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

[17]
[18]
[19]
[20]
[21]

[22]

[23]

[24]
[25]

[26]
[27]

[28]

[29]

[30]

[31]

[32]

[33]
[34]

[35]

[Abb. 1-4]

[Abb. 5-8]

heutige Vorbilder von Studierenden im Fach der Erziehungswissenschaft, vgl. ebd. S.366 ff.
Rowling: Harry Potter und der Gefangene von Askaban, a.a.0., S.136.

Ebenda, S.139.

Vgl. Ebenda, S.146.

Harry Potter an the Prisoner of Azkaban (2004, Warner Bros),S.42-47.

Ron: «Das war die beste Stunde in Verteidigung gegen die dunklen Kiinste, die wir je
hatten!» und Hermine: «Er scheint ein sehr guter Lehrer zu sein.» ebenda, S.146.

Theodor W. Adorno: Theorie der Halbbildung, in: ders.: Soziologische Schriften. Gesam-
melte Schriften Bd. 8, Berlin (Suhrkamp) 2003. S.575f. Dieser Effekt ist in heutiger
Bildungskritik auch bekannt als «Bulimielernen», das «fragmenthafte Informationen
schluckt und ausspeit». Babenhauserheide bezieht diese Szene nicht in ihre Untersuchung
mit ein, die insgesamt darauf abzielt, den konformistischen Zug der Zauberschule mit
Adornos Theorie der Halbbildung als «Verdoppelung der Kulturindustrie» nachzuweisen.
Babenhauserheide: Harry Potter und die Widerspriiche der Kulturindustrie, a.a.0., S.69.
Zur Frage der Deutung von Romanen im beruflichen, d.h. im padagogischen oder erzie-
hungswissenschaftlichen Zusammenhang sind die methodologischen Uberlegungen von
Babenhauserheide {iberaus wertvoll, in dem sie die Wirkung von Identifikation und
Ubertragung in der Deutungsarbeit genau beleuchten. Vgl. ebenda, S.82ff.

Vgl. Adorno: Theorie der Halbbildung, a.a.0., S.576.

So ist gerne von «Sensitivierung», «<Reizschwellen» und Steigerung von «Verhaltensantwor-
ten» die Rede, wo es um den Einbruch der Phantasie im Lernprozess geht. Ein Umstand, der
mitverantwortlich ist dafiir, dass die Neurowissenschaft fiir die Pddagogik umstritten ist,
vgl. etwa Lutz Jancke: Neuro-Pddagogik - ein Irrtum? Journal fiir Lehrerinnen- und
Lehrerbildung, 9(4) 2009. S.33-49. Nachdruck s.: http://www.zora.uzh.ch

Vgl. Waldenfels: For example, a.a.0., S.48.

Vgl. Hans-Christoph Koller: Grundbegriffe, Theorien und Methoden der Erziehungswissen-
schaft. Eine Einflihrung, Stuttgart (Kohlhammer) 2004, insb. S.55-65.

Laurent Cantet 2008. Das Drehbuch beruht auf Frangois Bégaudeaus gleichnamigem
Roman, in dem er seine eigenen Erfahrungen als Oberstufenlehrer schildert. Bégaudeau
hat nicht nur am Drehbuch mitgearbeitet, sondern tibernimmt auch gleich die Hauptrolle.
Die Schiilerinnen und Schiiler werden von Teenagern seiner Schule gespielt, die jedoch
nicht sich selbst, sondern in Improvisationsworkshops entwickelte Figuren verkdrpern.
Wolf Biermann: Warte nicht auf bessre Zeiten! Die Autobiographie, Berlin (Ullstein) 2016.
S.432, vgl. auch Henke, FN 10.

Walter Benjamin: Reden und Vortrége: Bert Brecht, in: ders., Gesammelte Werke, hg. von
R. Tiedemann und H. Schweppenhéuser, Bd. 11,2, Frankfurt/M. (Suhrkamp), S.660-667,
hier: S.663.

Auf dieser Folie fragt Karl-Josef Pazzini in Bezug auf diesen Film in einem mimetisch
gedachten und kongenialen Beitrag: «<Kann man Ubertragung sehen? - Lehren heift,
individuelle Grenzen zu iberschreiten», in: Manuel Zahn, Karl-Josef Pazzini (Hg.):
Lehr-Performances. Filmische Inszenierungen des Lehrens. Medienbildung und Gesell-
schaft, Wiesbaden (Springer) 2011. S.189-202, insb. S.199ff.

Da es 2022 kaum mehr politisch neutrale M&glichkeiten gibt, um Hautfarben zu benennen,
wird hier zum synthetischen Attribut des «Schwarzen» gegriffen, jedoch auf die GroB3-
schreibung verzichtet, welche nach Auffassung der Verf. einer sprachlichen «Ausstellung»
gleichk@me. Vgl. Kien Nghi Ha, <People of Color> als Diversity-Ansatz in der antirassisti-
schen Selbstbenennungs- und Identitatspolitik, https://heimatkunde.boell.de

Zum Verhéltnis von Logik und Reflexivitat der Kunst vgl. den Beitrag von Dieter Mersch in
diesem Band.

Vgl. den Beitrag von Nicolaj van der Meulen in diesem Band zur Urteilsbildung als
asthetischer Bildung.

Fiir eine kritische Diskussion der «Digital literacy» und der «Future Skills» vgl. z.B. Ulf
Daniel Ehlers, Zukunft der Hochschulbildung - Future Higher Education, Berlin (Springer
Verlag) 2020.

Filmstills: Harry Potter and the Prisoner of Azkaban (Alfonso Cuaron 2004): Remus Lupin’s
«boggart» class (Warner Bros HD).
Filmstills aus: La classe, Laurent Cantet , Concorde 2009 (16°56”-20’34").

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 121

Essay 5/9



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen
Wiktoria Furrer



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 123

Eine Kunststudentin und zwei Kunststudenten stehen im
Atelier vor Kastenrahmen, in die fiinf Reihen kleinerer, schwarzer und
weil3er Platten eingespannt sind. Sie bewegen die Holzklaviaturen so,
dass geometrische Kompositionen und Offnungen entstehen, die den

Blick auf den Raum freigeben. Die Ubung, in welcher sie sich befinden,
heiBt Rhythmus und lautet folgendermafen:

«Gegeben: Apparat mit mobilen, schwarzen und weiflen Ele-

menten. Gefordert: Komposition mindestens zweier Rhyth-

men, die méglichst miteinander kontrastieren.»'

T

Abb. 1: Undatierte Archivaufnahme: Program dydaktyczny Oskara Hansena. wiczenie 1-6.,
Muzeum Akademii Sztuk Pigknych

Das Spiel mit den Elementen ermdglicht unzéhlige Variatio-
nenvon schwarzen und weiBBen Flachen, unterschiedlich rhythmisierte
Abfolgen und dynamisch wirkende Kompositionen. Kombiniert mit den
Offnungen zwischen den Holzlatten entstehen jeweils neue Beziige

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

zu Raum und Umgebung. Die Sequenzen sollten — damals eine Neu-
heit - fotografisch festgehalten werden. Auch in der fotografischen
Dokumentation ging es um die Sensibilisierung fiir visuelle Anord-
nung und formaldsthetische Komposition. Die Personen auf dem Bild
wirken jedoch steif und etwas gelangweilt - ein Student halt die eine
Hand vermeintlich nonchalantin der Hosentasche.? Der Inszenierung
mutet subkutan etwas Unfreiwilliges an.

Das Atelier, in welchem diese Szene fotografiert wurde,
befand sich an der Akademie der Bildenden Kiinste in Warschau. Die
Aufgabe, wie auch den didaktischen Apparat, hat Oskar Hansen ent-
wickelt. Der einflussreiche Architekt, Kiinstler, Theoretiker und Pad-
agoge leitete dort von 1952 bis 1981 das «Atelier flir Ebenen und raum-
liche Formen»,wo erangehende Bildhauer:innen unterrichtete. Etwas
in Vergessenheit geraten, stie3 Oskar Hansens Theorie der «Offenen
Form» in den letzten Jahren wieder vermehrt auf groBes Interesse.?
Zunéchst lokal durch die Aufarbeitung des Archives an der Warschau-
er Akademie der Kiinste und durch die damit verbundenen Ausstel-
lungen und Publikationen, wie auch durch die Obhut des Museums
fir Gegenwartskunstin Warschau liber das Haus von Zofia und Oskar
Hansen in Szumin.* Posthum folgte eine internationale Rezeption, zu
derdie Ausstellung «Oskar Hansen. Open Form» und das gesteigerte
Interesse an «Radical Pedagogies» im Zuge des pedagogical turns
beitrugen.’

Allerdings genoss Oskar Hansen bereits zu Lebzeiten inter-
nationale Anerkennung und war mit Architekten und Kiinstlern welt-
weit vernetzt. Zu Beginn seiner architektonischen Karriere arbeitete
er fur Pierre Jeanneret in Paris, den Cousin von Le Corbusier, und
lernte Malerei bei Fernand Léger. In Paris pragte ihn auch die Begeg-
nung mit Pablo Picasso sowie nachfolgend jene mit dem englischen
Bildhauer Henry Moore. Spater schlug er die Einladung aus, Assistent
von Ernesto Nathan Rogers am Royal Institute of British Architects in
London zu werden, um in das vom Krieg zerstdrte Polen zurlickzu-
kehren. Wie er sagte, gébe es viel zu tun: «Dort gibt es Ruinen und sie
erwarten mich».® Beim beriihmten Auftritt am CIAM in Otterlo 1959
formulierte er seine Kritik der traditionellen Architektur als «Geschlos-
sene Form» und présentierte erstmals 6ffentlich das Konzept der

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 125

«Offenen Form», einer neuen Raumgestaltung, die durchléssig, human
und wandelbar sein sollte. Seine Ideen wurden im Ausland breit wahr-
genommen; fiir die dem Sozrealismus verpflichtete kommunistische
Volksrepublik Polen waren sie jedoch zu revolutionar, um im grof3en
Stil verwirklicht zu werden.

So lebte die «Offene Form» in unrealisierten Vorhaben, ein-
zelnen Projekten, z.B. fiir Ausstellungspavillons im Ausland und vor
allem,wie ich hervorheben mdchte, in der pddagogischen Arbeit fort.
Die Umsetzung der «Offenen Form», trotz bestehender, radikaler Ent-
wiirfe, blieb Oskar Hansen im sozialistischen Polen zwar verwehrt,
doch libte seine Lehre als Professor fir Bildhauerei groBen Einfluss
auf ganze Generationen von Kiinstlerinnen und Kiinstlern aus. Sein
Schiiler und Wegbegleiter Sven Hatlgy griindete, basierend auf den
Prinzipien der «Offenen Forms, die Bergen School of Architecture,
die bis heute eine wichtige Ausbildungsstétte fiir angehende Archi-
tektinnen in Norwegen ist. 1983 verlie3 Hansen verfriiht die Kunst-
akademie in Warschau, nachdem sein Reformprojekt sabotiert und
er mit politischen Angriffen aus dem akademischen Umfeld konfron-
tiert wurde.”

Wie realisierte sich die Idee der «Offenen Form» in der Han-
senschen Padagogik? Was ist das Besondere dieser kiinstlerisch-
padagogischen Praxis, die bis heute zahlreiche polnische Kiinstlerin-
nen und Kiinstler pragt? In den folgenden Uberlegungen werde ich
die Entwicklung der «Offenen Form» in kiinstlerischen Handlungen
von Oskar Hansen und seinen Studierenden nachvollziehen. Ich achte
dabei auf den Ubergang von «didaktischen Apparaten», wie in der An-
fangsszene geschildert, hin zu den von seinen Studierenden initiierten
«visuellen Spielen». Diesen Wandel mdchte ich mit meinem Konzept
der Mikropéddagogiken fassen. Dazu mdéchte ich mit Blick auf Oskar
Hansens Padagogik einen genuin dsthetischen Denkmodus der Bil-
dung skizzieren und dessen epistemische und ereignishafte Ziige ent-
falten. So verhandle ich Mikropddagogiken hier als Praktiken astheti-
schen Denkens, die einen bisher doppelt vernachléassigten Beitrag fiir
die dsthetische Forschung leisten kénnen. Zum einen, weil im promi-
nenten Diskurs der kiinstlerischen Forschung die kiinstlerische Pro-
duktion stets Vorrang vor kiinstlerischer Bildung genossen hat, und



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

zum anderen, weil «Westkunst»-Positionen und die westliche Kunst-
geschichte den Diskurs immer noch dominieren, sodass u.a. osteuro-
paische Kunststromungen auf diesem Feld chronisch unterberiick-
sichtigt geblieben sind. Der Einbezug von Bildung als eine Praxis
asthetischen Denkens ist dagegen programmatisch fiir die Akzent-
verschiebung des aktuellen Diskurses von kiinstlerischer zu dstheti-
scher Forschung.

Die «Offene Form» und die «Kunst der Ereignisse»

Grundlage der pddagogischen Arbeit von Oskar Hansen war
die von ihm entwickelte Theorie der «<Offenen Form». Er postulierte
darin eine partizipative Lebensraumgestaltung, die darauf abzielte,
ein aktivierendes Umfeld zu schaffen, das alltdgliche Handlungen
hervorhebt. Architektur, Kunst und Gestaltung sollten demnach einen
«aufnahmefédhigen Hintergrund» (chtonne tto) fiir Ereignisse, Erfah-
rungen und Erlebnisse zur Verfiigung stellen. Die «Offene Form» ar-
beitet mit den rdumlichen Subtexten, ldsst sich ein auf die kompli-
zierte Verfasstheit der Menschen in der Welt und bleibt so ein
vielschichtiges, stets lebendiges Phanomen. Die «Geschlossene
Form» hingegen, als ihr Gegenpol, istin sich hermetisch abgeschlos-
sen und beendet im Moment ihrer Fertigstellung. Sie ermdglicht
keine subjektiven Bezugnahmen, die der psychosozialen Komplexitat
der Rezeptionssituation gerecht werden. Die geschlossene Kompo-
sition dominiert den Menschen, trifft Entscheidungen fiirihn und un-
terminiert sein Handeln. In solchen Architekturen oder Kunstwerken,
so Hansen, kann der Mensch sich selbst nicht finden, denn alles, was
ervorfindet, sind «fremde Erinnerungen, Empfindungen; Siedlungen
und Hauser, die jemand anderem gehdéren».? Wo die «Geschlossene
Form» in der Zauberkiinstlerei von Objekten kulminiert, fungiert die
«Offene Form» wie ein charakteristisches passe-partout fiir die Ver-
anderungen, die sich im Raum vollziehen - sie ist eine, wie Hansen
sagt, «Kunst der Ereignisse».’

Mit seiner These von der Ereignishaftigkeit der Kunst ging
Hansen von einer fundamentalen Unabgeschlossenheit, Wandelbar-
keit und Zufalligkeit sozialer Prozesse aus. In seinem fiir die Zeit
radikalen Versténdnis von Kunst als Prozess bedeutet Offenheit dem-

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 127

nach das stdndige Ausloten von Transformationsmdglichkeiten. Die
«Offene Form» als «die Summe aller Ereignisse, die Summe der Indi-
vidualitat, die eine Umwelt auszeichnet», wird letztlich zu einer «<Form
der Umwelt (Forma Srodowiskowa)».* Daher bezieht die «Offene
Form» Mensch und Umwelt, ebenso wie Werk und Publikum radikal
neu aufeinander. Hansen |&ste auf diese Weise die starre Hierarchie
zwischen Kiinstlerinnen und Kiinstlern sowie den Betrachtern und
Betrachterinnen und forderte im Gegenzug eine gemeinsame Teil
habe an unabgeschlossenen Gestaltungs- und Reflexionsprozessen.
Er verstand Kunst, lange vor Umberto Ecos «Opera aperta» und
Joseph Beuys’ «Sozialer Plastik», als ein Partizipationsinstrument, das

Abb. 2: Frontansicht des Hauses der Hansens in Szumin, Fotografie von Tomasz Kaczor, zuerst
publiziert in Magazyn Kontakt: https://magazynkontakt.pl/utopia-szyta-na-miare

Mikropadagogiken des Raumes: Das Haus in Szumin

Raumliche Strukturen waren fiir Oskar Hansen mehr als
bloBe Ordnungsmechanismen. In ihnen manifestieren sich gelebte
Philosophien, die den Menschen fortwahrend formen, hin «zu einem
anderen Raum, einer anderen Psyche - einer neuen Moral».' Daraus
lasst sich im Lichte der «Offenen Form» schlieBen, dass Rdume an
sich pddagogische Instanzen und latent wirksam sind - ob partizipativ
und aktivierend oder dogmatisch und autoritar.”? Beispiel einer sol-
chen Raumpédagogik, gar ein intimer Inbegriff der «Offenen Form»,

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

ist das Haus von Zofia und Oskar sowie ihrer S6hne Alvar und Igor
Hansen in Szumin, das sie Uiber einen fast 40-jdhrigen Zeitraum, be-
ginnend 1968, gebaut und ihren sich &ndernden Bediirfnissen ange-
passt haben. So erstaunt es nicht, dass nach Hansens Riicktritt von
der Kunstakademie gerade hier die Summer Schools der norwegi-
schen «Bergen School of Architecture» stattfanden und das Haus
tatsachlich zu einem padagogischen Ort wurde.

Das Haus entfaltet seine ganze Wirkung im unmittelbaren
Augenschein, wie ich sie wahrend einer der seltenen Fihrungen im
Sommer 2017 erfahren konnte. Die Schilderung meiner Eindriicke
folgt dem Vorgehen von Hansens Ubung «Aktives Negativ», die ein
intuitives, emotionales Skript der Raumwahrnehmung der Betrach-
tenden darstellt. Hansen sah die Ubung zwar formell als bildhaueri-
sches Studium, doch bevorzuge ich als Theoretikerin den Text als
Medium und Worte als plastisches Material.

Das Haus der Hansens in Szumin, eineinhalb Stunden nord-
ostlich von Warschau entfernt, scheint sich am Rande der Stra3e nur
kurz hingehockt zu haben. Es liegt entlang des Weges und springt
meinen Blick plétzlich an, weil es sich nicht aus der Ferne allmahlich
im Sichtfeld ausbreitet. Eine Mauer trennt das Grundstiick von der
parallel verlaufenden Straf3e, dariiber hangt das Spitzdach und bildet
einen kleinen Patio vor dem Eingang. Die Holzbank wurde absichtlich
fiir Passanten als kleine Verschnaufmdoglichkeit hingestellt - als Ne-
beneffekt bekamen die Hansens so den Dorftratsch mit.

Innen und AuBen sind aufgel&st. Der Wohnbereich stiilpt
sichins Freie. Ein langerTisch durchsto3t die tragende Seitenwand
und ragt in die Uberdachte Plattform hinaus. Die kritische Funktion
eines Hauses, das hei3t die Funktion, ohne die ein Haus kein Haus
ist, besteht darin, Schutz zu bieten. Eine Hohle, ein Zelt, sogar ein
Schneckenhaus stellen Schutz tber die Differenzierung von Innen
und AuBBen her. Die Markierung dieser Grenze ist im Haus der Han-
sens uneindeutig. Es schien mir, als ob ich permanent zur Halfte
drauBen wire, weil die Fassade mit vielen, ins Griine fiihrenden
Offnungen versehen ist. Die Einschnitte brachten die Nhe des ver-
nachléssigten Gartens zum Vorschein. Das Fehlen architektonischer



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es handelt sich nicht um eine strenge,
vertikale Pddagogik, sondern um

feine, mikropddagogische Eingriffe, die
meine bisherigen Gewissheiten
dariber, was ein Haus ist, neu konfigu-
rieren: Liegen an unerwarteten Orten
und verborgene Nischen laden

zum Rickzug ein; eingebaute Pulte und
Hocker bilden spontane Sitzgelegen-
heiten und provozieren so neue Alltags-

gesten, ohne sie anzuleiten.

||||||||||||||||||

129


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

Grundpole verwirrte und machte wohnliche Gewohnheiten als solche
Uberhaupt erst sichtbar. Die Immanenz des Hauses |6st sich auf und
muss erst im Bewohnen von den Kérpern selbst hergestellt werden.
Der Gast wird somit auf seine primére Schutz- und Kontakthiille, die
Haut, zurlickgeworfen. Abwechselnd ist mir warm und kalt, ein Liift-
chen stets spiirbar auf der Haut. Der bedeutungsoffenen Struktur des
Hauses ausgesetzt, wird die Haut, die alle Sinne miteinander verbin-
det, zu einem systemischen Wahrnehmungsorgan sensibilisiert. Zwi-
schen Haus und Haut werden Reize wie Licht, Temperatur, Luftstro-
me und Feuchtigkeit auf aisthetische Weise neu moduliert. Haus und
Haut erscheinen in ihren Funktionen poros, durchlédssig, elastisch.
Der Psychoanalytiker Didier Anzieu entwickelte das Konzept des
Haut-Ich und leitet es aus epidermischen und propriozeptiven Wur-
zeln ab, die das Ich beféhigen, «sowohl Barrieren zu errichten (die zu
psychischen Abwehrmechanismen werden) als auch den Informa-
tionsfluss (mit dem Es, dem Uber-Ich, der AuBenwelt) zu kontrollie-
ren.(...) Eine weitere Konsequenz: Das Haut-Ich legt sogar die Grund-
lage fiir das Denken.»"*

Der Einfluss der anders strukturierten Grundprinzipien ist
subtil. Es handelt sich nicht um eine strenge, vertikale Paddagogik, son-
dern um feine, mikropéddagogische Eingriffe, die meine bisherigen
Gewissheiten dariiber, was ein Haus ist, neu konfigurieren: Liegen an
unerwarteten Orten und verborgene Nischen laden zum Riickzug ein;
eingebaute Pulte und Hocker bilden spontane Sitzgelegenheiten und
provozieren so neue Alltagsgesten, ohne sie anzuleiten. Den Rdumen
wird keine endgliltige Funktion zugewiesen. Umgekehrt ergibt sich
ihre Funktion erst aus den Handlungen der Wohnenden - die Mikro-
padagogiken des Hauses sind ermdglichender, nicht lenkender Natur.
Die Anlage in Szumin, das Haupthaus, die Atelieranbauten, der Garten
und der Taubenschlag (den Zofia Hansen siiffisant den besten Bau
von Oskar Hansen nannte) bilden eine «Schule der Sinne». Das Haus
als asthetisches Verfahren wird verstarkt durch didaktische Apparate,
die Oskar Hansen urspriinglich fiir und mit seinen Studierenden an
der Kunstakademie entwickelt hat - Sehhilfen, Rahmen, Farbkompo-
sitionsbldcke verteilen sich im Bau und seiner Umgebung. Seit den
1990er Jahren fanden in Szumin regelméBige Sommerschulen statt,



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 131

die den Teilnehmenden das Konzept der «Offenen Form» naher
brachten. Der Pddagoge Oskar Hansen pflegte zu sagen, dass der
Raum die Philosophie besser vermittelt als ein Philosophie-Buch.
Das Hansen-Haus kann somit als ein in offene Form gegossenes
Leben verstanden werden: keine modernistische Wohnmaschine,
sondern eine Sensibilisierungsanlage - eine gebaute Mikropaddagogik
fur den Alltag.

Epistemiken didaktischer Apparate

Wie soll sich das Postulat der «<Offenen Forms» als «Kunst der
neuen Zeit»* verwirklichen? Eine Grundlage dafiir lieferte die neue vi-
suelle Bildung (szkolenie plastyczne), ein didaktisches Programm, das
Oskar Hansen im Rahmen seiner Tatigkeit an der Kunstakademie ent-
wickelte und von 1954 bis 1983 mit seinen Assistent:innen Barbara
Cybulska, Emil Cieslar, Grzegorz Kowalski und Henryk Gérka unter-
richtete.”” Das Programm unterlag stetiger Weiterentwicklung. In der
letzten schriftlichen Fassung formulierte Hansen fiinf didaktische
Ziele seines Studios:

1.  Den Studenten die verschiedenen Wirkungsweisen der
Umgebung auf ihre Psyche bewusst zu machen und sie
mit ausgewahlten Mitteln visuellen Handelns vertraut zu
machen.

2. Die Studenten auf die Koordination visueller Phdnomene,
die aus den Erscheinungsformen des Lebens hervorge-
hen, vorzubereiten.

3. Darauf aufmerksam zu machen, wie kiinstlerische Phdno-
mene mit Problemen unterschiedlicher Raume und Tem-
poralitditen zusammenhéngen.

4.  Die Formung einer kiinstlerischen Persdnlichkeit unter-
stlitzen. (Hansen verwendet hier die prozessuale, unvoll-
endete Formulierung «krystalizowanie sig» — das «sich
Kristallisieren», Anmerkung W. Furrer.)

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

5. Die Studenten auf die Zusammenarbeit mit Spezialisten
verschiedener Fachgebiete, insbesondere der Industrie,
Architektur und Kommunikation, vorbereiten.®

Radikal gedacht, ist die «Offene Form» grundsétzlich als Bil-
dung zu verstehen - «Die Offene Form ist der Lernprozess an sich»,
so Hansen."” Gegenstand des didaktischen Programmes ist jedoch
nicht die Kunst selbst. Von seinem Vorgadnger Wojciech Jastrzgbowski
Uibernahm Hansen die Idee der Kunst als visuelle Sprache. Kunst ver-
stand er als Kommunikationsmedium, das Austausch und gemeinsa-
mes Handeln ermdéglicht. Kiinstlerinnen und Kiinstler sollen diese
Sprache beherrschen und anwenden kdnnen, denn Rdume verfligen
Uber eine eigene Semantik und lassen sich mit Hilfe der visuellen
Sprache lesen.’® Im Sinne der «Offenen Form» stellen Kunstschaffen-
de den Hintergrund, die raumlichen Méglichkeitsbedingungen fiir au-
thentische Aussagen her, deren subjektive Eigenheiten sie lesbar
machen kénnen.” So kdnnen sie dank ihrer visuellen Sprache gesell-
schaftliche Prozesse anregen.

Wie aber wird diese Sprache erlernt? Durch Wiederholung
und Nachahmung eines Meisters oder einer Meisterin? Oder ist sie
einem bereits in die Wiege gelegt? Hansens Antwort auf diese Fragen
besteht in Ubungen, die er seinen Studierenden im Grundkurs stellte.
Anders als in der traditionellen Kunstlehre und in Differenz zu den aka-
demischen Aufgaben seines Vorgéngers haben diese Ubungen einen
abstrakten Charakter. Es ging weder um die naturgetreue Abbildung
der Realitdt noch um Nachahmung, sondern um die Ausarbeitung eines
raumlichen Verstandnisses mit Hilfe von einfachen und komplexeren
geometrischen Formen, die dynamisch in Bezug zueinander und der
Umgebung gesetzt werden. In Abgrenzung zur damals an der Akade-
mie vorherrschenden «Warschauer Schule» mit ihren schematischen
figurativen Darstellungsstudien etablierte Hansen in seinem Atelier
eine eigene didaktische Struktur. Diese bestand zunichst aus Ubun-
gen an didaktischen Apparaten und Modellen im kleinen Maf3stab im
Atelier, die oftmals von Hansen, seinem Team und den Studierenden
entworfen und gebaut wurden. Im Zentrum der formalasthetischen
Ubungen stand die Ausbildung von gestalterischen und komposito-

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 133

rischen Fahigkeiten. Die Ubungen hatten gem#B dem didaktischen
Programm zudem das Ziel, die zukiinftige Zusammenarbeit zwischen
bildenden Kiinstler:innen, Architekt:innen und Ingenieur:innen zu un-
terstlitzen.?® Die Apparate hatten dabei die Aufgabe, einfache kompo-
sitorische Fahigkeiten und die rdumliche Wahrnehmung zu férdern. Die
Kasten, Rahmen und Installationen bildeten die medial-materielle Kon-
stellation der Hansenschen Didaktik und hatten zum Ziel, noch man-
gelnde Fertigkeiten im Umgang mit dem Material zu Gberbriicken. Die
am Anfang geschilderte, steif anmutende Ubung «Rhythmus» stammt
aus dem ersten Studienjahr. Die Ubungen waren stets durch Formeln
wie «Gegeben» und «Gefordert» liberschrieben und mit Titeln wie
«Lesbarkeit einer groBen Anzahl von Elementen», «GroBenkontrast»
oder «Formkontrast» ausgestattet. Doch sollte dieser Abstraktionsgrad
in seiner Varianz den Studierenden einen gewissen Spielraum im
Umgang mit Raum, Form, Hintergrund geben. So sollten in der Ubung
mit der Uberschrift «Wahrnehmungsvermdgen» Studierende aus ihrer
bekannten Umgebung Gegenstande oder Materialien auswahlen, die
sie fir gewdhnlich nicht wahrnehmen und sie so zueinander positio-
nierten, dass sie eine neue, visuell begriindete Realitat erzeugten.

Wie Jolanta Gola, die Direktorin des Museums der War-
schauer Kunstakademie schreibt, konnte dadurch eine Sensibilitat fiir
die Umgebung und eine kritische Auseinandersetzung mit den visu-
ellen Ereignissen geschaffen werden.* Keine der erarbeiteten Kom-
positionen war richtig oder falsch, sondern mehr oder weniger aus-
sagekraftig im Sinne ihrer visuellen Sprache. Als ambivalente Objekte
bildeten sie den Ausgangspunkt fiir Diskussionen im Atelier. So fun-
gierten die didaktischen Apparate und die mit ihnen verbundenen
Ubungen - in limitierter Weise - als spielerische Erkenntnisinstrumen-
te im Sinne «anregender Beschrankungen» (Massumi).?? Ihnen ist in-
sofern ein epistemischer Charakter zuzuschreiben, als sie den didak-
tischen und materiellen Rahmen fiir visuelle Erfahrungen schufen.
Dennoch sind die Apparate als paradoxe epistemische Instrumente zu
betrachten. Dennihre Erkenntnisméglichkeiten sind reduziert, weil sie
in ihrer kombinatorischen Mechanik auf die Herstellung von Ereignis-
sen abzielten. Sie erlaubten lediglich die Formulierung vorgefasster
Antworten und eine zaghafte Erkundung der materiellen Welt.

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

Die Arbeit an didaktischen Apparaten und Modellen war in
einer weiteren Hinsicht problematisch, denn sie beraubte, gemani
Hansen, die Studierenden des emotionalen Kontaktes mit der Aufga-
be.?* Daher erfolgten Ubungen ebenso drauBen, in entsprechend aus-
gewadhlten Landschaften in einer 1:1-Skala.

Visuelle Spiele und ereignishafte Bildung

Zu Beginn der1970er Jahre intervenierten Kunststudierende
der Warschauer Akademie - im Grunde die partizipativen Postulate
der «Offenen Form» umsetzend - in die didaktische Struktur von Han-
sens Padagogik und ergénzten sie um neue, kollaborative Arbeitswei-
sen und Film als kiinstlerisches Medium. Betitelt als «visuelle Spiele»
(gry plastyczne) erhoben sie performative Handlungen zur kiinstleri-
schen Ausdrucks- und Kommunikationsform.** Beispiel dafiir ist der
kollektiv realisierte Film «Forma Otwarta» (Offene Form) von 1971, der
aus an verschiedenen Orten gedrehten Episoden kiinstlerischer
Handlungen besteht.?” In der Filmepisode «Gra na twarzy aktorki»
(Spiel auf dem Gesicht einer Schauspielerin) vollziehen die Kiinst-
ler:innen als Spielende abwechselnd visuelle Gesten auf dem Gesicht
der Schauspielerin Ewa Lemanska - sie verhiillen, bemalen, deformie-
ren es mit Klebband und bedecken es mit Tonklumpen. Przemystaw
Kwiek und Zofia Kulik bezeichneten die Arbeit mit den Begriffen «er-
weiterte Skulptur» oder «erweiterter Film.»

AngestoBBendurchdie Studierenden,allenvoran Przemystaw
Kwiek, Zofia Kulik, wie auch Jan S. Wojciechowski und ihrem dezi-
dierten Interesse am kiinstlerischen Prozess, erweiterte sich so die
Arbeitsweise in Hansens Studio um filmisches Arbeiten, korperlich-
performative Mittel und spielerische Ansdtze im Kollektiv.?® Zofia
Kulik, Kiinstlerin und damalige Studentin Hansens, betont jedoch,
dass Oskar Hansen wenig Interesse an neuen Medien und performa-
tiven Arbeitsweisen zeigte.”” In ihrer Perspektive stellte die Theorie
der «Offenen Form» Analysekategorien und kommunikative Werk-
zeuge zur Verfligung, die die Studierenden fiir sich und im Austausch
miteinander einsetzen konnten.?®

In sogenannten plein airs, wie zum Beispiel 1972 in Skoki
oder1974 in Ruciane Nida, in Iandlichen Regionen, ungestért von der



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 135

wachsamen Betriebsamkeit der Akademie und der Kontrolle sozia-
listischer Funktionare, experimentierte Hansens Klasse nun mit per-
formativen Mitteln. Die Parameter dafiir waren der Einsatz des eige-
nen Kdrpers in Begegnung mit anderen, die kollektive und auch
individuelle Bewegung in der Landschaft und die Bezugnahme zu
materiellen Gegenstanden. Der zuweilen dogmatische Rahmen der
didaktischen Apparate lockerte sich. Solch eine Verschiebung wurde
erstmals 1971 wahrend eines Spiels auf dem Morel-Hiigel in der Nahe
von Elblag («Gra na Wzgdrzu Morela») wirksam, das auf die Initiative
von Przemystaw Kwiek zurlickging. Das Kiinstlerduo KwieKulik war
an eine Kulturveranstaltung fiir junge Kiinstler und Kiinstlerinnen
(«Zblizenia Mtodego Warsztatu Twdrczego») eingeladen, organisiert
von Anastazy Wisniewski von der lokalen Galerie Tak, und brachte
Hansens Klasse mit. Nachts entfachte sich eine nicht enden wollen-
de Diskussion zu Fragen kiinstlerischer Positionen. Kwiek schlug vor,
die Diskussion am néchsten Tag in der Landschaft, ausschlie3lich mit
non-verbalen Mitteln und mit Hilfe von verschiedenen Gegenstén-
den, fortzusetzen.?® So teilte sich am nachsten Tag die Gruppe in zwei
Parteien auf, die «WeiBen»: Rationalisten (darunter Hansen), die fur
Pragmatismus, Prazision und Analyse standen - sowie die «Schwar-
zen»: Existentialisten (darunter sein Assistent und spaterer Professor
an der Kunstakademie Grzegorz Kowalski), die Spiritualitéat, Freudia-
nismus und Impulsivitat verkdrperten. Spater kam ein spontan gebil-
detes «rotes Team» hinzu und intervenierte in den Spielverlauf.** Als
Material dienten 1.5m hohe Holzstdbe und weif3e und rote Stoffbah-
nen. Das Team der Wei3en eroffnete das Spiel, indem sie auf dem
Gipfelriicken des Morel-Hiigels die 1.5m hohen Holzstédbe in die Erde
steckten und auf diese Weise die Landschaft skalierten, indem sie
einen Rhythmus vertikaler Linien erzeugten. In der erstmals erprob-
ten 1:1-Skala wurden alle Beteiligten zu Gegeniibern in einem perfor-
mativen Dialog ohne Worte. Abwechselnd nahmen die Gruppen Ziige
vor und traten so in Kommunikation und Relation zueinander und zur
Landschaft - sie lieBen lange weiBBe Stoffbahnen flattern und stellten
so den Wind aus, bedeckten sich mit ihnen, um sich in der weif3en
Landschaft zu tarnen. Gesten folgten auf Gesten. Zug um Zug ent-
stand ein dichtes semantisches Feld, das fiir die Dauer des Spiels

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

mehr oder weniger lesbar erschien. Wahrend der Spieldauer stand
nur die ambivalente visuelle Sprache zur Verfligung, deren Bedeu-
tung im Zug und Gegenzug von Aktion und Reaktion permanent aus-
gelotet und verhandelt werden musste. Die Idee der Kunst als visuelle
Sprache fand hier so ihren bedeutungsoffenen Héhepunkt. In der
darauffolgenden Diskussion wurden Intentionen und Kompositionen
erst nachtraglich aufgedeckt.

Im Witz etwa, der darin bestand, dem Team der WeiBen
Schnee hinter den Kragen zu stopfen, der sich jedoch nur als weil3e
Stofffetzen entpuppte, liegt die ereignishafte Kraft des visuellen
Spiels.® Durch die Hervorhebung der Ereignisse, in denen sich ein Er-
fahrungswissen formiert und bisherige Gewissheiten kollabierten,
wurde die Ubung zu einem besonderen mikrop#dagogischen Bil-
dungsmoment. In diesem wird das, was gelehrt und gelernt werden
soll, erst erfahren, gefiihlt und wahrgenommen. Da Lehrer und Schi-
ler:innen in einen kollektiven Bildungsprozess eingebunden sind,
wird das sonst in der Padagogik favorisierte, jedoch problematische
Moment der Vermittlung obsolet: Erfahrung und Ereignis ersetzen die
Wissensvermittlung.

Das visuelle Spiel erkannte somit das Ereignis als Erkennt-
nismedium an. Es ist eine Epistemologie, die auf Emergenz und Kon-
tingenz basiert und die auf Subjektivierungsformen im Kollektiv setzt.
Das Gegenliiber als Dialogpartner ist unabdingbar fiir die eigene Po-
sition. Mikropadagogiken als Perspektive 6ffnen so einen neuen
Blick auf Bildung, die sich im Wesentlichen im Modus des Ereignis-
ses, der Relationalitat und Zufalligkeit vollzieht. Diese mikropéddago-
gischen Elemente sind in der klassischen Pddagogik unterschwellig
ebenso vorhanden, nur meist verborgen und programmatisch aus-
geglattet. Die neuen visuellen Spiele klammerten das Implizite und
Subsemantische von Bildungsprozessen nicht aus, sondern machen
es zu ihrer treibenden Kraft. Das Denkspektrum der Ubungen erwei-
terte sich zudem um eine affektive Dimension, die der intensive-
ren, kdrperlichen Involviertheit entsprang, in welcher Néhe, Kérper-
wéarme, Geruch und Spannung unmittelbar spiirbar wurden. Die af-
fektiven Unterstrome in padagogischen Situationen, zum Beispiel
in Form von unvorhersehbaren Gruppendynamiken, Widerstanden,



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 137

Witz, Lust und Unlust werden aus der mikropadagogischen Perspek-
tive als affektive Infrastruktur, dem Gegenpol zur didaktischen
Struktur, aktiv hervorgehoben.

Gemeinsam bilden die didaktische Struktur, die medial-
materielle Konstellation (insbesondere die didaktischen Apparate,
wie auch der Einsatz des Korpers und audiovisueller Medien in den
visuellen Spielen) und die affektive Infrastruktur, die in Hansens Di-
daktik deutlich geworden sind, die drei interdependenten Elemente
der Mikropadagogiken. Die Betonung von Paradoxien und Unterstro-
mungen, die Anerkennung von Diskontinuitdten und Nichtlinearitat,
wie auch die neue Konstellation von Pddagog:innen und Studierenden
macht die Differenz zur traditionellen Paddagogik aus.

Im Ubergang von den didaktischen Apparaten zu den visu-
ellen Spielen vollzog sich also, angestoBen durch Hansens Studieren-
de, ein mikropadagogischer Umbruch. Darin zeigt sich ein Riss, der
sich latent durch Hansens Padagogik zieht und der auf inharente
Spannungen zwischen Lehren und Lernen, die Hierarchie von Leh-
rer:innen und Schiiler:innen und Fragen der Autoritat und Selbstau-
torisierung verweist. Wéahrend dieser Spiele gerieten scheinbare pa-
dagogische Gewissheitenins Wanken.In den neuen Formaten wurden
alle, Hansen, seine Assistenten und die Studierenden, temporéar zu
Spielenden. Jenseits linearer Vermittlungsbahnen setzten Studieren-
de neue Impulse und brachten ihre Themen und Interessen ein. Mein
Konzept der Mikropadagogiken nimmt genau solche Verschiebungen
in den Blick, die aus traditionellen pddagogischen Perspektiven un-
zuganglich bleiben, und konfiguriert die Relationen zwischen Lehren-
den, Studierenden, Raum, Medien und Materialien neu.

Die anderen «<Wurzeln» der Performance-Kunst

Da die européische Kunstgeschichte lange vom Blickwinkel
der «West-Kunst» aus geschrieben wurde, fehlte die Perspektive auf
die eigenen Entwicklungen der Neoavantgarden in Osteuropa. Der
wiederholte Blick auf die westlichen Zentren (Paris, Koln, London,
New York)?®* verschleierte die Rolle der als peripher betrachteten Re-
gionen, die zudem hinter dem Eisernen Vorhang verschlossen blieben,
so die These des Kunsthistorikers Piotr Piotrowski.?® In Anlehnung an



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

Piotrowskis Narrativ entspringt Performancekunst anders als im
Westen namlich nicht aus der Uberschreitung der Malerei oder des
traditionellen Theaters, sondern sie sei, wie Magdalena Lipska argu-
mentiert, auf die didaktische Methode von Oskar Hansen zuriickzu-
fihren.* Lipska begriindet diese These mit der Entstehung und den
Aktivitaten der von Hansens ehemaligen Studierenden gegriindeten
«Galerie Repassage» (Przemystaw Kwiek verfasste deren Manifest),
die sich gegeniiber der Kunstakademie befand und zwischen 1972
-1981 zu einem Ort fiir Happenings und Performances wurde. Diese
Perspektive lenkt den Blick auf den wichtigen Zusammenhang zwi-
schen dem dialogischen und kollektiven Format der visuellen Spiele
und den performativen Strategien der jungen Kiinstlergeneration.
Lipska geht jedoch so weit, die Urspriinge der polnischen
Performancekunst bei Oskar Hansen zu suchen. Tatsachlich scheint
die auf die Person Hansens zugespitzte These der Genealogie polni-
scher Performancekunst streitbar. Zofia Kulik betont im Gegensatz zu
Lipska die Aktivitdten der Studierenden, da Hansen selbst, wie sie
sagte, nicht sonderlich an Performance und Film interessiert war. Zu
beachten ist jedoch, dass beide Einschatzungen aus den jeweiligen,
mit je eigenen Interessen verbundenen Positionen geschrieben sind:
Lipska schreibt als aktive Kunstkuratorin, Kulik deutet die Vergangen-
heit aus der Perspektive einer ehemals Beteiligten. Meine mikropada-
gogische Betrachtung vermag ebenso wenig eine adaquate Einord-
nung dieser Perspektiven zu leisten, wie sie es beabsichtigt, eine lineare
Genealogie polnischer Performance-Kunst zu zeichnen. Ahnlich ver-
weist Axel Wieder darauf, dass kollektive Arbeitsweisen grundsatzlich
die Zuweisung von Autorschaft erschweren, wie auch, dass die Rolle
von Oskar Hansen von der Geschichte tendenziell favorisiert, wo hin-
gegen die Bedeutung anderer beteiligter Kiinstler:innen tbersehen
wird.?® Daher betone ich das interdependente Zusammenspiel ver-
schiedener Akteure (Student:innen und Assistent:innen), Rdume,
Medien und Objekte in Hansens Klasse, ohne mich auf die Figur des
Lehrers zu fixieren. Darliber hinaus ist zu beachten, dass Hansens
Klasse eingebunden war in das kiinstlerische Milieu der Bildhauerei
anderWarschauer Kunstakademie mitden prégenden Lehrern — neben
Hansen insbesondere auch von Jerzy Jarnuszkiewicz.?® Treffender

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 139

scheint es daher, die botanische Metapher der Flechte aufzurufen,
statt von Wurzeln zu sprechen.

Die Padagogik von Hansen und Jarnuszkiewicz war aber
nicht nur ein Nahrboden fiir neue Entwicklungen in der polnischen
Kunst, sondern verdeutlicht grundséatzlich die Relevanz von Bildung
als asthetischer und forschender Praxis, die neue Erfahrungen und
Erkenntnisse hervorbringt. Die dominierende Narration der kiinstle-
rischen Forschung betont hingegen den epistemischen Status der
kiinstlerischen Praxis, also die Frage, was die Kunst mit den ihr inha-
renten Mitteln «wissen» kann. In epistemologischer Hinsicht ist
jedoch nicht das Kiinstlerische einer Praxis wesentlich, sondern viel-
mehrihr @sthetischer Zug - die kdrperliche Préasenz im Raum, die sinn-
liche Wahrnehmung von Objekten und Umwelt, die singulére, unde-
legierbare Erfahrung des Selbst. Asthetische Forschung weitet sich
im Gegensatz zur engeren kiinstlerischen Forschung auf Gestal-
tungspraktiken in Design, Architektur, Szenografie, Film und anderen
Disziplinen aus. So kann eine dsthetische Forschung auch jene alltég-
lichen Praktiken umfassen, die nicht per se als kiinstlerisch gelten,
jedoch die Wahrnehmung aktivieren, Differenzerfahrung erméglichen
und in kdrperliche, affektive Dimensionen vorstof3en.

Dezidiert ist das der Fall in Bildungspraktiken, wie ich sie an
Hansens Mikropddagogiken aufzeigte, weil diese nicht auf Vermitt-
lung von Wissen, sondern auf die Konstitution gemeinsamer Erfah-
rungen und Erkenntnisse abzielen. Mikropéddagogische Bildungin der
Kunst hebt dariiber hinaus jene Briiche und Risse hervor, die in her-
kommlichen Padagogiken kleingeredet werden. Der Kunstpddagoge
Johannes Bilstein bekréftigt diese pddagogische Fragilitétin ihrer Be-
deutung fir die Subjektivierung, wenn er sagt, «dass wir das wirklich
Wichtige, Entscheidende am Menschen, das, was ihn ausmacht, nicht
lehren kénnen. Dass wir uns da eher tber die Briiche und Diskontinui-
téten als Gber nahtlose Weitergabe definieren.»* Kunst wird somit
wenigervon Pddagogen vermittelt, als dass die Padagogik ein Medium
der Kunst ist, wie auch Claire Bishop unterstreicht: «Today, we can
recognise not just speech, but also teaching as an artistic medium».*
Kiinstler-Péddagogen, wie Oskar Hansen und seine Nachfolger sind
hybride Figuren, deren Kunst geradezu in der Lehre liegt.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

Mikropadagogiken der Kunst

Kunst und Pddagogik verwebten sich unaufhaltsam ineinan-
der. Angefangen bei Hansens didaktischen Apparaten, liber seine
Theorie der Kunst der Ereignisse, hin zu den performativen Impulsen
von Przemystaw Kwiek und Zofia Kulik und anderen beteiligten Kiinst-
ler:innen und weiter zu den visuellen Spielen in der Landschaft bis zu
gegenwartigen Kunstpraktiken. In meiner bisherigen Forschung zu
kiinstlerischen Workshops habe ich u.a. nachgezeichnet, wie die han-
sensche Padagogik neuerlich in der Gegenwartskunst adaptiert
worden ist.*” Die pddagogische Tradition der «Offenen Form» wurde
zunachst von Grzegorz Kowalski an der Akademie der Bildenden
Kiinste in Warschau weitergefiihrt und entscheidend gepragt.* Uber
Kowalskis Lehre diffundierten dann Ansatze der «Offenen Form» in
die kiinstlerischen Praktiken von u.a. Pawet Althamer, Artuerijewski,
Katarzyna Kozyra, Tomas Rafa und Anna Molska.

In meinen Publikationen zu Zmijewski, mit dem ich selbst in
einem Workshop zusammengearbeitet habe, entwickelte ich das Kon-
zept der «Padagogik der Krise», mit dem ich seine oftmals provokan-
ten Formate analysierte.” Es wurde deutlich, dass kollektive Prozesse
in der Kunst genauso von Spannungen, Konflikten und Gewalt durch-
setzt sind, wie es andere Felder sozialer Interaktion auch sind. Altha-
mer arbeitet mit Freunden, Kiinstlerkolleginnen und -kollegen, Nach-
bar:innen oder an MS erkrankten Menschen zusammen. Die dabei
entstehenden Mikropddagogiken deute ich eher als Gesten der Sorge
um das fragile soziale Geflige, das die Teilnehmenden in seinen Work-
shops zu erschaffen versuchen.

Zwar ist das Mikropadagogische - das Subsemantische,
Affektive, Ereignishafte — unterschwellig in jeder Padagogik enthalten,
doch dominiert in der klassischen Pddagogik meist die Vermittlung
von Wissen. Vermittlungslogiken folgen einer bestimmten, vertika-
len Richtung, die von Lehrer:in zu Schiiler:in fiihrt. Als biirgerliches
Erziehungsprojekt standardisiert die Padagogik Wissen und Erfah-
rung, indem sie versucht, Irritationen, Stérungen, Krisen und Briiche
zu vermeiden. In der Kunst und ihrer Lehre hingegen werden heute
solche mikropéddagogischen Momente gesucht und validiert. Kiinstler
und Kiinstlerinnen lenken dann ihre gesteigerte Aufmerksamkeit auf



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 141

Fragen und Zweifel, fir die es keine Antwort und Ldsung zu geben
scheint,und lassen sich auf das Unberechenbare, das sich bereits aus
der Widerspenstigkeit von Medien und Materialien ergibt, ein. Das
epistemische Repertoire in den Kiinsten erweitert sich so um andere,
vernachléassigte Logiken von Erfahrung, Intensitét, Ereignis und Kol-
lektivitat und besitzt als solches eine grof3e Strahlkraft flir gegenwar-
tige Kunstpraktiken.

Mikropadagogiken, wie ich sie hier ausgehend von Oskar
Hansens «Offener Form», ihren Wandlungen und Fortsetzungen skiz-
ziert habe, 6ffnen also aus der Perspektive der Kunst einen grundsétz-
lich anderen Blick auf Bildung. Bildung vollzieht sich demnach nicht
in Vermittlung oder Erziehung, sondern vielmehr als &sthetische Er-
fahrung und Erkenntnis in Begegnung mit sich und anderen.” In
diesem Verstandnis ist Bildung eine bedeutende Praxis asthetischer
Forschung. In solch einer erweiterten dsthetischen Forschung findet
Bildungspraxis, neben kiinstlerischer Produktion, selbstverstandlich
ihren Raum.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropadagogiken bei Oskar Hansen

[1]

[2]
[3]

[4]

[5]

[6]

[7]

[8]

[9]
[10]

[11]
[12]

[13]
[14]
[15]

[16]

Jolanta Gola, Grzegorz Kowalski: Po 30 latach. Spojrzenie na pracownie Oskara Hansena,
Katalog wystawy 06.06.-19.07.2013, Akademia Sztuk Pigknych, Salon Akademii, S.31.
Originalinstruktion von Hansen - eigene Ubersetzung. Axel Wieder verwendet auf
Englisch die Begriffe given und required. Vgl. seine Beschreibung visueller Spiele: Axel
Wieder, Works - for - film and Open Form, S.52-61in: Axel Wieder, Florian Zeyfang (Hg.):
Open Form: Space, Interaction, and the Tradition of Oskar Hansen, Berlin, Sternberg
Press, 2014. S.57-59, hier S.54.

Ebenda, S.10.

Forma Otwarta, «Offene Form» ist auch im Polnischen eine besondere Formulierung, in
der das Substantiv vor dem Adjektiv steht. Im Gegensatz zum beschreibenden Ausdruck
otwarta forma impliziert sie eine konzeptuelle Funktion. Hier ist zu erwéhnen, dass, nach
der Genealogie seiner Ideen gefragt, Oskar Hansen auf die Teamarbeit mit Zofia Hansen,
Sven Hatlay, Zastaw Malicki, Julian Patka und Lech Tomaszewski verwies. Vgl.: Pragma-
tyzm utopii: in Architektura (Magazin), Warszawa, nr 3/4 (1977), zitiert nach: teoriaarchi-
tektury.blogspot.com, zuletzt besucht im Dezember 2020. Insbesondere die Rolle der
Architektin Zofia Hansen, seiner Frau, scheint nicht abschlieBend geklart zu sein. Vgl.:
Filip Springer: Zaczyn o Zofii i Oskarze Hansenach, Wydawnictwo Karakter, Muzeum
Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, Krakéw-Warszawa 2018.

Ausstellung «Po 30 latach. Spojrzenie na pracownig Oskara Hansena», kuratiert von Jolan-
ta Gola und Grzegorz Kowalski, 06.06.-19.07.2013, Akademia Sztuk Pieknych, Salon
Akademii. Informationen zum Haus der Hansens in Szumin: https://artmuseum.pl/pl/
wystawy/dom-hansenow-w-szuminie-2, zuletzt besucht im Januar 2021.

U.a. das Forschungsprojekt von Beatriz Colomina zu Radical Pedagogies, prasentiert auf
der Ausstellung an der Architekturbiennale in Venedig in 2014. Vgl. hierzu http://
radical-pedagogies.com, zuletzt besucht im Januar 2021.

«Z Oskarem Hansenem rozmawia Wojciech Wtodarczyk» S.28, in: «\Wobec Formy
Otwartej Oskara Hansena. Idea - utopia - reinterpretacja», hg. v. Marcin Lachowski,
Magdalena Linkowska, Zbigniew Sobczuk, Lublin (Towarzystwo Naukowe Katolickiego
Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawta I1) 2009. S.21-44. Ersterscheinung im Ausstel-
lungskatalog «W kregu Formy Otwartej», herausgegeben von Jolanta Gola, Ewa Jézefska,
Maryla Sitkowska, Wojciech Wtodarczyk, 1986. Warschau, Muzeum Akademii Sztuk
Pigknych w Warszawie, 25.04.-23.05. 1986. S.11-46.

Vgl.: Hansen, Oskar et al. Oskar Hansen: Towards Open Form: Ku Formie Otwartej,
Warszawa, Foksal Gallery Foundation, 2005. S.159.

Oskar Hansen: Forma Otwarta, in: Wobec Formy Otwartej Oskara Hansena. Idea - uto-
pia - reinterpretacja, a.a.0., S.11-13, hier: S.12. Ersterscheinung in Przeglad Kulturalny,
1959, nr 5, S.5.

Ebenda.

Ders.: Forma Otwarta w architekturze. Sztuka wielkiej liczby, in: Wobec Formy Otwartej
Oskara Hansena. Idea - utopia - reinterpretacja, a.a.0., S.14-19, hier: S.19. Ersterschei-
nung in «Struktury» (dodatek do Kameny) 1960, nr. 9, S.1und 8.

Ebenda, S.19.

Hansen unterstreicht, dass Rdume ihre pddagogische Wirkung zwar langsam entfalten,
aber dennoch effektiv sind, besonders in der kindlichen Entwicklung. Als Beispiel fiihrt er
die Gegenliberstellung faschistischer und demokratischer Architektur von Schulen in
Italien zu Mussolinis Zeiten und in Schulen in Norwegen an: «Z Oskarem Hansenem
rozmawia Wojciech Wtodarczyk» S.28, in: «Wobec Formy Otwartej Oskara Hansena.
Idea - utopia - reinterpretacja», hg. v. Marcin Lachowski, Magdalena Linkowska, Zbigniew
Sobczuk, Lublin (Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana
Pawta 1) 2009. S.21-44. Ersterscheinung im Ausstellungskatalog «W kregu formy
otwartej», herausgegeben von Jolanta Gola, Ewa Jozefska, Maryla Sitkowska, Wojciech
Whtodarczyk, Muzeum Akademii Sztuk Pieknych w Warszawie, 25.04.-23.05.1986,
Warschau.

Didier Anzieu, Das Haut-Ich, Frankfurt/M, Suhrkamp, 2013. S.61.

Hansen, Forma Otwarta, a.a.0., S.12.

Ebenda. Vgl. auch: Oskar Hansen: Towards Open Form - Ku Formie Otwartej, Jola Gola
(Hg.):, Warschau, Fundacja Galerii Foksal, 2004,S.160-163.

Oskar Hansen: Towards Open Form - Ku Formie Otwartej, Jola Gola (Hg.): Warschau,
Fundacja Galerii Foksal, 2004. S.163. Ubersetzung aus dem Polnischen Wiktoria Furrer.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anmerkungen 143

[17]
[18]
[19]

[20]

[21]
[22]

[23]

[24]

[25]

[26]

[27]

[28]

[29]

[30]

[31]

[32]

«Z Oskarem Hansenem rozmawia Wojciech Wtodarczyk», a.a.O. S.32.

Ebenda, S.33.

Oskar Hansen. Zobaczy¢ $wiat, Jola Gola (Hg.): Zacheta Narodowa Galeria Sztuki,
Warszawa, Akademia Sztuk Pigknych w Warszawie, 2005. S.41.

Jolanta Gola, Grzegorz Kowalski: Katalog wystawy. Po 30 latach. Spojrzenie na pracownie
Oskara Hansena, 06.06.-19.07.2013, Akademia Sztuk Pigknych, Salon Akademi, S.43.
Ebenda, S.26.

Der Begriff der anregenden Beschréankungen «enabling constraints» stammt aus dem
theoretischen Vokabular von Erin Manning und Brian Massumi und beschreibt notwendi-
ge Setzungen in kreativen Prozessen, wie sie sie im Sense Lab, heute 3ecologies
durchgefiihrt haben, vgl.: https://3ecologies.org, zuletzt besucht im Dezember 2021.

Vgl.: Oskar Hansen: Towards Open Form - Ku Formie Otwartej, Jola Gola (Hg.):, Warschau,
Fundacja Galerii Foksal, 2004. S.163. Auch die zuvor erwihnte Ubung «Aktives -Negativ»
sollte gemé&R Hansen der emotionalen Darstellung von Rdumen dienen.

Vgl.: Oskar Hansen: Towards Open Form - Ku Formie Otwartej, Jola Gola (Hg.):, Warschau,
Fundacja Galerii Foksal, 2004. S.163.

Teilnehmer:innen und Autor:innen des vom 8.-14. Februar 1971 gefilmten Filmes sind Zofia
Kulik, Przemystaw Kwiek, Jan S. Wojciechowski, Barttomiej Zdrojewski (Studentinnen
und Absolventinnen der Kunstakademie Warschau), Pawet Kwiek, Tatiana Debska, Jacek
Zalewski (Studentinnen der Filmakademie in £6dz), Ewa Lemariska (Schauspielstudentin
der Filmakademie in £6dz) und Frau Halina (Model). Drei der neun Episoden des Filmes
«Forma Otwarta» sind im Archiv des Muzeum Sztuki Nowoczesnej (Museum fiir Gegen-
wartskunst) in Warschau zu sehen: https://artmuseum.pl/en/filmoteka/artysci/kwiekulik-2,
zuletzt besucht im Dezember 2021.

Zu erwdhnen sind geméaB der Einordnung von Axel Wieder ebenfalls Waldemar Raniszew-
ski, Wiktor Gutt und Grzegorz Kowalski mit ihren eigenen kiinstlerischen Ansatzen. Vgl:
Axel Wieder, Works - for - film and open form, S.52-61in: Axel Wieder, Florian Zeyfang
(Hg.): Open Form: Space, Interaction, and the Tradition of Oskar Hansen, Berlin, Stern-
berg Press, 2014, hier S.52.

Diese Ausage entnehme ich aus Zofia Kuliks Kommentaren in der Korrespondenz mit der
Leiterin ihrer Stiftung Wiktoria Szczupacka im Vorfeld der Erscheinung dieses Beitrages.
Zofia Kulik ordnete die Rolle Oskar Hansens und die Bedeutung seiner Padagogik in einem
Gesprach mit Axel Wieder und Florian Zeyfang ein: Axel Wieder, Florian Zeyfang:
Interview with Zofia Kulik, in: dies. (Hg.): Open Form: Space, Interaction, and the Tradition
of Oskar Hansen, Berlin, Sternberg Press, 2014. S.74-78, hier: S.76.

So wie Hansens «Offene Form» den Bezugsrahmen schuf, der Themen und Fragen
strukturierte, ermdglichte Kwiek mit seiner prozessbasierten Arbeitsweise einen neuen
nonverbalen Kommunikationsmodus, indem er Film in die bildhauerische Praxis integrier-
te und so «erweiterte Skulpturen» (Z. Kulik) schuf. Das Duo KwieKulik fotografierte zudem
das visuelle Spiel auf dem Morel-Hiigel, sprach Audiokommentare ein und zeigte die
Slideprésentationen im In- und Ausland als kiinstlerische Arbeit. Dank dieser kiinstleri-
schen Arbeit sind Einblicke in die damalige Praxis liberhaupt méglich. Wohlgemerkt
gehdrten Praktiken des Dokumentierens und Archivierens prominent zur kiinstlerischen
Praxis des Kiinstlerduos. Die Dokumentation von Kulik und Kwiek des visuellen Spiels
«Gra na Wzgdrzu Morela» findet sich unter https://artmuseum.pl/en/filmoteka/progra-
my/w-kregu-formy-otwartej. Weiterfiihrende Informationen zur dokumentarischen
Kunstpraxis von KwieKulik sind in der Publikation «KwieKulik. Zofia Kulik & Przemystaw
Kwiek», hg. v. Zofia Kulik, Przemystaw Kwiek und tukasz Ronduda, Warszawa: Muzeum
Sztuki Nowoczesnej, 2012, sowie «Zofia Kulik. Methodology, my love» hg. von Agata
Jakubowska, Warsaw Museum of Modern Artzu finden. Darliber hinaus bildet das Archiv
KwieKulik die groBte private Sammlung von Arbeiten der kiinstlerischen Avant-Garde der
1970er und 80er Jahre.

Vgl.: https://artmuseum.pl/en/filmoteka/praca/kwiekulik-forma-otwarta-szkola und
«KwieKulik. Zofia Kulik und Przemystaw Kwiek», hg. v. Lukasz Ronduda und Georg
Schoéllhammer, a.a.0.

Zur epistemischen Kraft des Witzes vgl. Mira Fliescher: Der Witz der Kunst. Modelle
asthetischen Denkens. Zirich (Diaphanes) 2019.

Im Gegensatz zur Fixierung auf Zentren bezieht sich Pawet Althamer, seinerseits ein
Student von Grzegorz Kowalski, in seinen partizipativen Arbeiten und sozialen Skulpturen

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

[33]
[34]

[35]

[36]

[37]

[38]

[39]

[40]
[41]
[42]
[Abb. 1]

[Abb. 2]

stets auf das Periphere als das wirklich kiinstlerisch Garende, Lebendige und Interessan-
te: «Althamer has produced collaborative works in a suburb of Warsaw where he has lived
for many years. A suburban identity is an important part of what he is as an artist. In his
participatory projects, Althamer does not recognize societal or social differences.»
https://helsinkibiennaali.fi/en/artist/pawel-althamer/, zuletzt besucht im Januar 2021.
Piotr Piotrowski: Awangarda w cieniu Jatty. Sztuka w Europie Srodkowo-Wschodniej w
latach 1945-1989. Poznan, Dom Wydawniczy REBIS, 2005.

Magda Lipska, Przede wszystkim cztowiek. O genealogii performansu z ducha Teorii
Formy Otwartej Oskara Hansena, in: Dialog, Warschau 2017 6 (727).

Axel Wieder, Works - for - film and open form, S.52-61 in: Axel Wieder, Florian Zeyfang
(Hg.): Open Form: Space, Interaction, and the Tradition of Oskar Hansen (Sternberg
Press), 2014. S.53.

Die Pddagogik von Jarnuszkiewicz nahm jedoch nicht eine systematische und theoretisch
formulierte Form an, wie dies bei Oskar Hansens «Open Form» der Fall war, und wird
weniger stark rezipiert.

Johannes Bilstein: Sich selber machen: Bildung, in: Wolf Abdreas-Liebert, Kristin
Westphal: Performances der Selbsterméchtigung, Oberhausen (Athena Verlag) 2015.
S.33-52, hier: S.35.

Claire Bishop: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectatorship. London
(Verso) 2012. S.245.

Vgl. Wiktoria Furrer et al.: How To Teach Art? Ziirich (Diaphanes) 2022. S.177; dies.:
Micropedagogies. Reflections on How To Teach Art, in: Wolfgang Briickle; Sabine
Gebhardt Fink (Hg.): Artistic Education, Nummer 9, Luzern, Hochschule Luzern, 2019.
S.74-79, dies., Silvia Henke: Mikropddagogische Spriinge im Kontext dsthetischer
Bildung, in: Art Education Research, November 2019, Jg. 10 (16) S.10-11.

Vgl. Piotr Szejnach: O Warsztatach Kowalni dla reszty $wiata, in: Kowalnia. 1985-2015,
2016, Katowice, Akademia Sztuk Pieknych w Katowicach, S.505-523, hier S.505; Furrer,
Henke: Mikropadagogische Spriinge im Kontext dsthetischer Bildung, a.a.0.

Vgl. Furrer et al.: How To Teach Art? a.a.O., S.177-179; dies.: Micropedagogies, a.a.O.
Vgl. Silvia Henke, Zum Beispiel. Asthetische Bildung in der Lehre, in diesem Band, S.111.

Undatierte Archivaufnahme: Program dydaktyczny Oskara Hansena. Cwiczenie I-6.,
Muzeum Akademii Sztuk Pigknych.

Frontansicht des Hauses der Hansens in Szumin, Fotografie von Tomasz Kaczor, zuerst
publiziert in Magazyn Kontakt: https:/magazynkontakt.pl/utopia-szyta-na-miare.

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 145

Essay 6/9



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie
Henyretta Duerschlag

- am 14.02,2026, 12:16:4;


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 147

Abb. 1: Hans Finsler, Kunstgewerbeschule Zirich, 1943. Armin J. Haab. 1943 & Armin Haab/
Fotostiftung Schweiz

Mit strengem Blick mustert Hans Finsler ein Fotonegativ.
Unter seinem weiBen Laborkittelkragen ragt ein hochgekndpftes
Hemd mit eng gebundener Krawatte hervor. Auf einem Tisch vor
ihm stehen sorgféltig platzierte Glasflaschen mit Chemikalien, eine
Waage sowie weitere Utensilien fiir die Fotoentwicklung. Diese Auf-
nahme lasst kaum Interpretationsspielraum offen: Armin J. Haab in-
szenierte seinen Fotografielehrer nicht als leidenschaftlichen Foto-
grafen in Aktion, sondern als penibel wirkenden Wissenschaftler.
Finsler wird hier - nicht zuletzt auch vestimentéar - zur Verkdrperung
der Neuen Sachlichkeit Uberstilisiert: streng, ordentlich, niichtern
und unmissverstandlich: «<Sobald man Ambiguitat an einem Ende zu-
rickdrangt, entsteht sie an einem anderen Ende und in oft unerwar-
teter Form wieder neu.»

Inihrem Streben nach Eindeutigkeit entrann der Neuen Foto-
grafischen Sachlichkeit das, was sie sich auf ihre Fahnen schrieb: die
Abbildung von Realitét. Eine sachliche, formkonzentrierte Darstellung
ihrer Motive ging immer mit der radikalen Reduktion und Abstraktion

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

derselben einher. Die Obsession mit der idealen Formwiedergabe,
schattenfrei, isoliert aus Zeit und Raum, fiihrte unausweichlich zur Los-
I6sung der Dinge aus ihrem Bedeutungskontext und ging damit an der
Komplexitat der Wirklichkeit vorbei. Als Vertreter dieser Fotografie war
sich Finsler dieses zugrunde liegenden Paradoxes wohl bewusst. Sein
publizistisches Werk zeugt von einer kontinuierlichen Befragung des
Verhéltnisses von Fotografie und Wirklichkeit, die von Widerspriichen,
Briichen und offen gelassenen Fragen durchzogen ist.

Als Griinder der ersten Schweizerischen Fotofachklasse an
der Ziircher Gewerbeschule bildete Finsler gemeinsam mit dem Ty-
pografen Alfred Willimann zwischen 1932 und 1959 rund 150 ange-
hende Fotografinnen und Fotografen aus, unter denen sich einige
groBe Namen der modernen Fotografie der Nachkriegszeit befinden.
Werner Bischof, René Burri und Ernst Scheidegger bereisten im Auf-
trag von Magnum Photos die Welt und portratierten bekannte Person-
lichkeiten wie auch anonyme Gesichter der Nachkriegszeit. Mit Bi-
schof als seinem Musterschiiler, der zum Vorbild der nachfolgenden
Klassen wurde, konnte Finsler gar nicht anders als eine fotografische
Praxis anzuerkennen, die sich antithetisch zu seiner kommerziellen,
neusachlichen Gegenstandsfotografie verhielt.

Zwischen selbstauferlegtem Formidealismus und dialek-
tisch-kritischer Auseinandersetzung mit dominierenden Gestal-
tungs- und Asthetikdiskursen seiner Zeit, zwischen einem Beharren
auf neusachlicher Gegenstandsfotografie und der Wertschéatzung
wie auch Férderung anderer fotografischer Stile, Genres und Prak-
tiken, oszillierte Finsler auch zwischen den Polen radikaler Eindeu-
tigkeit und ergebnisoffener Ambiguitat, die im Parti-Pris als Denk-
figur verschmelzen.

Am Anfang und am Ende war das Ei

Hugo Loetscher bezeichnet Finsler als Formidealisten, der
sich bereits in seiner frihesten Schaffenszeit einen fotografischen
Perfektionsmaf3stab gesetzt hatte und sich entsprechend nicht viel
weiter entwickeln konnte.? In seinen wohl bekanntesten Fotografien,
den Aufnahmen von Hiihnereiern, zeigt sich die Essenz dieses MaB-
stabes. Drei Eier auf Waffelpapier, Eier auf Teller, Drei Eier am



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 149

unteren Bildrand, Eier im Spiegel, Zwei Eier Negativ, Zwei Eier Positiv
(alle 1929), Drei Eier Negativ, Drei Eier Positiv, Helle und dunkle Ei-
Halfte (alle 1950), Ei in Rotation (1958) - das Motiv des weif3en Hiih-
nereis umspannt Finslers gesamtes fotografisches Werk und wurde
zum selbstdeklarierten Emblem seiner Arbeit. Sinnbildlich ver-
schmilzt in diesem Motiv die Entstehungsgeschichte seiner fotogra-
fischen Praxis mit einem kulturiibergreifenden Schépfungsmythos.
Mehr noch: Weif3 im Licht, schwarz im Schatten, entwickelt es Wer-
dendes, Sichtbares. Rein, einfach, formvollendet findet sich in der
Naturform liberdies die Idee der <Guten Forms wieder, fiir die Finsler
nicht zuletzt durch das Amt des Vorsitzenden des Schweizer Werk-
bundes einstand. Den fragilen gestalterischen und gesellschaftli-
chen Aufbruch ins Neue symbolisierend, ist bereits in der Bauhaus-
fotografie, mit der Finsler Uber seine Arbeit an der dhnlich gesinnten
Kunstgewerbeschule Burg Giebichenstein Anfang der 1920er Jahre
in Kontakt gekommen sein konnte, das Foto-Ei durchdekliniert
worden. Im Sinne des Photo-Eye findet sich das Objekt in experimen-
tellen Lichtbildern Laszlo Moholy-Nagys?® oder Herbert Bayers foto-
grafischen Stillleben und Collagen wieder, die unter anderem die Um-
schldage der Bauhauspublikationen zierten. Joost Schmidts Ei von
1927 hétte genauso gut eine Aufnahme Finslers gewesen sein kénnen,
Ersterer nutzte das Ovum jedoch fiinf Jahre spéter als Kopf einer ren-
nenden Figur in seinem Relief The Man of the Run, wahrend sich die
Art, wie Finsler das Motiv verwendete, kaum verdnderte. In der Be-
gleitpublikation zu seiner ersten und letzten groBen Einzelausstel-
lung verflicht Finsler seinen persdnlichen mit einem fiir ihn allgemei-
nen Weg zur Fotografie.* Einige seiner Ei-Studien fungieren dabei als
didaktisches Material, mit dessen Hilfe er seine Grundsétze der Foto-
grafie zu vermitteln suchte.

So breit und grundlegend Finslers theoretische Auseinan-
dersetzungen mit der Fotografie scheinen, so lag der Ausbildungs-
schwerpunkt fir die ehemaligen Schiilerinnen und Schiiler der Foto-
fachklasse eindeutig auf kommerzieller Sachfotografie, der ihre
gestalterische Experimentierlust einzuengen schien. Mit der Offnung
der Landesgrenzen nach dem Zweiten Weltkrieg interessierten sich



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

die jungen Fotografierenden viel mehr fiir die menschlichen Folgen
der Kriegsjahre als fiir perfekt und eindeutig fotografierte Eier oder
wohlgeformtes Geschirr. Viele Alumnae und Alumni erinnerten sich
noch Jahrzehnte spater, wie sie bis zum Uberdruss Kiichenutensilien
oderkleine Alltagsobjekte aus der Sammlung des Gewerbemuseums
ablichten mussten, um ihren fotografischen Blick zu scharfen.

Die gute Form, die 6ffentlichkeitswirksame Wanderausstel-
lung und spéateres Premierformat des Schweizer Werkbundes, die
quasi im Alleingang von Max Bill konzipiert und 1949 an der Muster-
messe in Basel zum ersten Mal gezeigt wurde, bringt den wahrge-
nommenen Ausbildungsfokus auf den Punkt: Auf den rund 240 Foto-
grafien «gut» geformter Dinge sieht man kaum Gegenstédnde in ihrem
Gebrauchskontext. Isoliert aus ihrem Bedeutungszusammenhang,
konzentrieren sich die fotografischen Exponate, von denen einige von
Finsler beziehungsweise den Auszubildenden der Fotofachklasse an-
gefertigt wurden, ausschlieBlich auf die Vermittlung formaldstheti-
scherWirkung. Wie radikal dieser Ansatz umgesetzt wurde, zeigt sich
in der Anfiihrung des Atompilzes als Exempel fiir schone Stromungs-
linien — gerade einmal vier Jahre nach der Katastrophe von Hiroshima.
Zwischen Industrie und Alltagsobjekten fehlt vom Menschen jede
Spur. Bills und Finslers Zeitgenosse, wie auch ebenfalls pragendes
Mitglied des Schweizer Werkbunds, Georg Schmidt, diagnostiziert
die Schweizerische Moderne als ein «Verstehen mehr des Gegen-
standlichen als des Menschlichen, der Liebe zum Reinlichen, Uber-
schaubaren, der Freude am Technischen und an der Préazision, der
Bejahung alles Zweckvollen und Nutzbringenden».®

Finslers Arbeit lasst sich kaum besser als mit diesen Worten
beschreiben. Konsequent klammerte er die Darstellung des Men-
schen und seiner sozialen Lebenswelt in seinem fotografischen
Werk aus. Durchblattert man seinen Nachlass im Archiv des Kunst-
museums Moritzburg in Halle, finden sich zwischen hunderten von
nlichternen Sach-, Architektur- und Landschaftsaufnahmen kaum
Bilder, die einzelne Personen in den Fokus nehmen. Stattdessen
schwebt das Ei-isoliert in Zeit, Raum und getrennt von allem Le-
bendigen - Giber sowohl Finslers Werk als auch dem Programm der
Ziurcher Fotofachklasse.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 151

Mehr als ein Lieblingsmotiv, scheint das Ei ein gewordener
Idealtypus, von dem Finsler allgemeingiiltige Grundlagen der Foto-
grafie ableiten zu kénnen glaubte:

Ich fragte mich, ob es nicht eine Art Grundform, ein Normal-
objekt geben wiirde, an dem man allgemeine Gesetze der Pho-
tographie studieren konnte (...). Dieses Normalobjekt miifite
weifl sein, damit keine Farbnuancen die Wirkung von Licht
und Schatten beeinflussen kénnten, es miifte eine sehr ein-
fache und allgemein bekannte Form haben, damit jedermann
die Beziehung der Aufnahme zu dieser Form erkennen kann,
es miifite in beliebig vielen, gleichen Exemplaren billig zu
haben sein, und es mii3te woméglich ein Naturprodukt sein,
weil alle kiinstlich geschaffenen Dinge von der Zeit und den
Mitteln ihrer Entstehung abhéngen. (...).*

Wie Finsler Gber eines seiner fotografischen Vorbilder fest-
hielt, habe Edward Steichen «(g)eduldig wie die rémische Kirche»” in-
nerhalb eines Jahres «(m)ehr als 1000 Mal» eine weiBBe Untertasse foto-
grafiert,damit «die fotografische Technikins Fleisch und Blut iibergeht».?
Jener war es auch, der glaubte, mittels der Fotografie der gesamten
Menschheit einen Spiegel vorhalten zu kénnen - was Finslerim selben
Text auf seine ansonsten duBerst verhaltene Weise scharf kritisierte. Als
Kunsthistoriker und Schiiler Heinrich Woélfflins brachte sich Finslerum
1925 das Neue Fotografieren autodidaktisch bei,indem er — dhnlich wie
Steichen - in miihsamer, repetitiver Arbeit ein weil3es Alltagsobjekt fo-
tografisch studierte. Statt einer Untertasse dienten ihm weif3e Hiihner-
eier als Ubungsmotiv, an dem er fotografischen Blick und Technik trai-
nierte. Analog zur Gliederpuppe fiir das Erlernen des Zeichnens
menschlicher Anatomie, war fir ihn das Ei aufgrund seiner visuellen
Eigenschaften bestens als Ubungsmotiv geeignet, um Form, Kérper,
Oberflachenstruktur sowie Wirkung von Licht und Schatten eines Ge-
genstandes fotografisch darstellen zu lernen. Entsprechend gehorte
das genaue fotografische Studium unbunter Alltagsgegenstdnde zum
obligatorischen Teil des Ausbildungsprogrammes der friihen wie auch
spateren Fotofachklasse der Ziircher Kunstgewerbeschule.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

Der unwissende Fotolehrmeister

Wie er es in seiner Vision fiir die Fotoklasse festhielt, sollte
es allerdings keineswegs darum gehen, den Auszubildenden «auch
modern» fotografieren beizubringen, sondern sie sollten vielmehr die
«Gelegenheit haben, zu experimentieren und zu einer selbststandi-
gen (sic!) Reife zu kommen.»” Dass das Lernziel derart offen inten-
diert war, konnten die Fotoklasslerinnen und -klassler beim Antritt
und gar wahrend ihrer Ausbildungszeit nicht ahnen. Denn die We-
nigsten wussten im Vorfeld ihren Lehrer in eine Kunst- beziehungs-
weise Gestaltungsrichtung einzuordnen. Selbst die Tatsache, dass
Finsler als Vorstand und damit als Funktionar des Schweizerischen
Werkbunds praktisch zur Neuen Geschmackselite der Schweiz ge-
horte, erfuhren die Lernenden, wenn liberhaupt, nurindirekt im Laufe
ihrer Ausbildungszeit. Als Vorbilder fiir Unterrichtszwecke zeigte er
nie seine eigenen Arbeiten. Quasi als «unwissender Lehrmeister»'?,
wie ihn Jacques Ranciere anhand der historischen Lehrerfigur
Joseph Jacotot theoretisierte, offerierte der zuriickhaltende, wort-
karge, doch nicht weniger autoritdr wirkende Fotografielehrer Finsler
kaum konkrete Aufgaben, Erklarungen oder differenzierte Kritik. Viel-
mehr tiberlieB er die Schiilerinnen und Schiilern weitestgehend sich
selbst, wie sich unter anderen Anita Niesz in einem Interview mit
Thilo Koenig erinnerte:

Geholfen hat er auch nicht beim Aufnehmen, er hat einfach
zugeschaut. Mit den Lampen und so habe ich mich abgemiiht
und dann kam er und hat gesehen, dass ich einfach nicht vom
Fleck komme. Dann hat er einfach die Lampe so gestellt, dass
die Schatten mitspielten."

Der haufig physisch absente und didaktisch wie auch per-
sOnlich zuriickhaltende Lehrer duBerte nicht einmal bei den wdchent-
lichen Bildbesprechungen eindeutige Kritik. Stattdessen versah er die
seinem Empfinden nach gelungenen Arbeiten kommentarlos mit
einem Bleistiftkreuz auf vorgelegten Kontaktkopien, welches den Aus-
zubildenden signalisierte, dass das gewahlte Foto vergréBert ins
Archiv wandern diirfe. Als verheerendes Feedback wurden Kommen-

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 153

tare wie ein «Man kénnte hier noch vielleicht...» wahrgenommen - ein
klares «Das ist nicht» gut hérten die Schiilerinnen und Schiiler aller-
dings nie. Einzig wenn es um die Ordentlichkeit im Arbeitsprozess
ging, konnte Finsler seine Stimme heben. Einige Anekdoten der Alum-
nae und Alumni erzéhlen von dem penibel auf Sauberkeit achtenden
Lehrer, derauch ausfélligwurde, wenn erim klasseneigenen Fotolabor
dreckige Entwicklerschalen vorfand.’* Was ansonsten in ihm vorging,
welche Schiilerinnen oder Schiiler er als besonders talentiert oder
untalentiert erachtete, was ihn politisch, sozial oder kulturell bewegte,
darliber konnten die Klassen nur spekulieren.

Angelehnt an seinen eigenen Werdegang, bestand Finslers
fotografische Vermittlungsstrategie aus einem Sich-selbst-Uberlas-
sen: Autodidaktik als Fachdidaktik also. Sein erklartes Ziel war es, an-
gehenden Berufsfotografierenden fundierte fotografische Grund-
kenntnisse und -fahigkeiten zu vermitteln, mittels derer die
Schiilerinnen und Schiiler ihre eigene, individuelle fotografische
Praxis entwickeln konnten. Betrachtet man die duBerst heterogenen
Werke der Absolventinnen und Absolventen, schien er sein Ziel er-
reicht zu haben. Ernst Hahn, der von 1949 bis 1952 die Fotoklasse be-
suchte, erinnert sich folgend:

Dabei gab es in der Fotoklasse die globetrottenden, filmi-
schen Aktualitdten-Reporter, die feuilletonistisch-journalis-
tischen Dokumentaristen und Texter, poetisch-lyrische Bild-
illustratorinnen, spielerisch zaubernde Lichtbild-Macher,
zéh konstruierende Realisten, aus der Faszination der Foto-
technik schépfende Impressiv-Kiinstler — nur, mit Verlaub,
&kleine Finslers> konnte man eigentlich nicht beobachten.”

Waéhrend einige Absolventinnen und Absolventen der Fo-
toklasse mitsamt ihren Werken die Welt bereisten und von Tier-
Uber Mode- bis hin zur Krisengebiets-Fotografie steile Karrieren in
unterschiedlichen Sparten der Fotografie hinlegten, waren in Finslers
ersten und letzten groBen Einzelausstellungen wieder diejenigen Eier
zu sehen, anhand derer er seine Grundlagen der Fotografie erlernte
und allgemeingiiltig ableitete.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

Das breite Spektrum an Genres und Bildsprachen, die die
Alumnae und Alumni der Fotoklasse entwickelten, sowie Finslers ein-
deutig ambiger Kritikstil scheinen diametral derjenigen Fotografie
gegeniiberzustehen, die Finsler selbst praktizierte. Und doch kann
vermutet werden, dass beide Pole - die fotografische Eindeutigkeits-
obsession und eine praktizierte Ambiguitédtstoleranz — zwei Seiten
derselben Medaille gewesen sind.

Ambiguititen

Im Jahr 1955, genau einen Tag bevor Finsler sein Amt als
Vorsitzender des Schweizerischen Werkbundes nach neun Jahren
niederlegte, hielt er vor der versammelten Mitgliedschaft der Ver-
einigung einen Vortrag mit dem Titel «<Der Werkbund und die Dinge».
Die erste Frage, die erin diesem Vortrag adressierte, lautete: «Was
haben die Dinge, fiir deren Form und Qualitdt der Werkbund sich
einsetzt, firden Menschen fir eine Bedeutung?»."* Obwohl sich der
Schiiler Heinrich Wolfflins, enger Vertrauter Sigfried Giedions und
Lehrer an der damaligen Kunstgewerbeschule Ziirichs mit seiner
kommerziellen, neusachlichen Gegenstands- und Architekturfoto-
grafie nahtlos dem Werkbundgedanken (ein)fligte, rechnet er nun
Uberraschend offensiv mit dem blinden Formalismus und der Ge-
schmacksarroganz der Vereinigung ab. Den WerkbundI&ffel, das
Sinnbild der <Guten Form», verdachtigt er plotzlich der Irrelevanz und
die Werkbundjury, zu der er selbst lang genug zéhlte, setzt er mit
«go6ttlichen» oder «pedantischen» Richtern gleich,” die insgeheim
doch lieber in einem nicht-werkbundmaBigen Restaurant in wenig
funktioneller Krawatte oder Halskette dinieren wollten. Wo es die
guten Dinge gibt, muss es auch die schlechten geben. Und im Alltag
der Asthetik gibt es neben der «reinen Form» eben auch Kitsch und
dekoratives Brimborium, der den Menschen Freude bereitet. Der als
Funktionalismus getarnte Formalismus habe, so Finsler, dazu ge-
fihrt, dass die Grundidee der Vereinigung aus den Augen verloren
ging: «Nicht die Form der Dinge allein, sondern die Beziehung der
Dinge zu den Menschen und die Beziehung der Menschen zu den
Dingen gehdren zu den Aufgaben des Werkbunds, des Bundes der
Menschen mit dem Werk.»'



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 155

Aus Finslers Mund musste dieser Kritikpunkt wie ein Sinnes-
wandel gewirkt haben. Allzu oft duBerten ehemalige Fotoklasslerinnen
und -klassler, dass Finslers zwischenmenschliche, soziale Seite kaum
in Erscheinung trat - weder im Unterricht noch in seinen eigenen
Werken. Doch so eindeutig sachlich er und seine Arbeit wirkten, so
vieldeutig gestalten sich seine Reflexionen zur Fotografie und dem
Gestaltungsdiskurs seiner Zeit. Finslers publizistisches Schaffen zeugt
von einer intensiven und kritischen Auseinandersetzung mit Diskursen
und Theorien des Asthetischen seiner Zeit, die sich durch scheinbare
Widersprichlichkeiten und bewusstes Offenlassen alles andere als
festzulegen schien. So mutmaBt er in seinem Aufsatz «Das photogra-
phische Portrait»", dass es keine fotografische Handschrift und damit
auch keine Autorschaft der Fotografierenden gebe, wéahrend erin einer
Rezension zu Bischofs Arbeit schreibt®, dass die Personlichkeit des
Fotografen die Basis allen Schaffens sei. Einige Vortrage und Texte er-
offnet er mit der Frage nach dem Verhaltnis zwischen Wirklichkeit und
fotografischer Darstellung, um die Antwort darauf, «ob das so ist»,
seiner Zuhdrerschaft zu Gberlassen.” Mehr noch - der Fotoklassen-
alumni Hahn, der als Potsdamer aufgrund seiner Tuberkuloseerkran-
kung in der Schweiz interniert wurde und damit nicht der einzige war,
der betroffen vom Zweiten Weltkrieg in der Fotoklasse landete, erin-
nert sich Finsler sagen: «Wir Fotografen, wir sind eigentlich mit unserer
Schwarz-WeiB-Fotografiererei die groBten Falscher.»*°

Finslers Parti-Pris

Kaum eine Bildsprache zeichnet sich so sehr durch Eindeu-
tigkeit aus wie die Neue Sachlichkeit. Nahezu fundamentalistisch
strebte sie nach einer Reinheit der Formen und einer zeitlos funktio-
nierenden, realitdtsabbildenden Bildsprache. Es liegt nahe, dass die
Neue Fotografie, die Finsler mit seinem eigenen Werk vertrat, Ambi-
guitat nicht tolerieren konnte und wollte. Und doch finden sich im
publizistischen und vor allem padagogischen Schaffen des Foto-
grafen Briiche, Widerspriiche und Offengelassenes, die eine Mehr-
deutigkeit auszudriicken vermdgen. Seine neusachliche Sachfoto-
grafie und Wertschétzung, wie auch Férderung des Nachkriegsfoto-
journalismus & la Life oder Du, der Glaube an einen universellen

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

Wahrheitsanspruch der Fotografie und deren Hinterfragung, die au-
toritdre Konformitéat und férdernd-emanzipierende Zurtickhaltung
in seiner Padagogik - alles Pole, die Finsler in seiner Arbeit zu ver-
einen vermochte.

Endlos viel Bedeutung fiihrt zu Bedeutungslosigkeit. Bedeu-
tungslosigkeit ist ebenso wenig vieldeutig wie nur eine
einzige Bedeutung. Ambiguitit, die bereichert, findet nur
zwischen den Polen Eindeutigkeit und unendlich vielen Be-
deutungen statt>

Thomas Bauer lokalisiert die produktive Mehrdeutigkeit in
einem Denkraum, der mehr als eine und doch nur eine gewisse Menge
an Deutungen zuldsst: ein Raum, der sich zwischen Fixierung und
Flexibilitat er6ffnet. Sobald es um Aushalten von Polaritéten geht, ver-
lockt die Vermutung, dass es sich dabei um ein Double Bind handeln
kdnnte. Gregory Bateson pragte diesen Begriff, der ein paradoxales
sozial-psychologisches Phanomen, welches eine unmdgliche Ent-
scheidungssituation verursacht, beschreibt.? Es meint ein Weder-
Noch und Sowohl-als-Auch, die bezogen auf Wissenschaftlichkeit
und Asthetik fiir die Kiinstlerische Forschung gleichermaBen sympto-
matisch wie als Konzept wie fiir die Kiinste attraktiv ist. Doch produk-
tive Ambiguitat kann, wie Bauer impliziert, keine Entscheidungsun-
mdoglichkeit meinen. Im Gegenteil: Konsequenterweise ermdglicht
erst das Fixieren einer Deutung dasjenige Stehenbleiben, das ein
Sich-Umschauen liberhaupt ermdéglicht. Eine notwendige, wenn auch
nur temporére Positionierung, die ein Hinterfragen, ein Anders- und
ein Weiterdenken méglich macht. Die produktive Ambiguitat steht
daher dem Single Bind néher als dem Double Bind, weil sie, um mehr-
deutig bleiben zu kdnnen, eine gewisse temporére Eindeutigkeit ver-
langt. In anderen Worten: Produktive Ambiguitat setzt einen Entschei-
dungsprozess voraus, der vorlaufig bestimmte Kriterien festlegen
muss. Und wo Bedeutungen vorlaufig festgelegt werden, entstehen
Vor-Urteile. Erst wenn diese in der Vorlaufigkeit verbleiben, wenn sie
sich verhérten, versperren sie den Weg fiir Ambiguitat und damit fiir
ein Verstehen.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 157

In «Diskussionen Uber Expressionismus» bezichtigt Ernst
Bloch seinen Kontrahenten Georg Lukacs, sein vernichtendes Urteil
gegen diese Kunstrichtung ohne Berlicksichtigung ihrer Werke gefallt
zu haben. In der englischen Ubersetzung von Rodney Livingstone
heil3t es an besagter Stelle: «This is an issue which can only be resol-
ved by concrete examination of the works themselves; it cannot be
settled by omniscient parti-pris judgements.»*® Was Bloch in der
deutschen Originalfassung als «Vor-Urteil» bezeichnet, Gibersetzte Li-
vingstone - womadglich durch das Hyphen motiviert — nicht mit dem
englischen «prejudice», sondern mithilfe des franzésischen Lehn-
worts «parti-pris», das nicht nur Vorurteil im Sinne einer Voreingenom-
menheit bedeutet:

Parti pris means bias or a mind made up, so in architectural
criticism the parti is the assumption made that informs a
design as well as the choice of approach when realizing the
scheme. Prendre le parti is to take a decision, or a certain
course, as in architectural design.*

Im zeitgendssischen architekturtheoretischen und -kritischen
Kontext inzwischen weniger geldufig, meint parti also eine sichtbar ge-
machte, konzeptuell-dsthetische Entscheidung im architektonischen
Entwurfsprozess. Damit verbindet sich im parti das Vorurteil mit dem
Entwurfhaften als AuBerung einer (&sthetischen) Erkenntnis, die (noch)
nicht ausgearbeitet oder umgesetzt worden ist. Je nachdem, wie vor-
laufig eine solche Erkenntnis bleibt, ob sie weitergedacht, ausbuchsta-
biert oder ausgeformt wird, wird sie zu einem sich verengenden und
vereindeutigenden Vorurteil, wie es umgangssprachlich negativ konno-
tiert ist, oder einem Vor-Urteil, das durch seine dezidierte Vorlaufigkeit
produktivambig bleibt und damit dem Verstehen dient. Oder um es mit
Hans-Georg Gadamer zusammenzufassen: «Im Ausarbeiten eines (...)
Vorentwurfs, der freilich bestdndig von dem her revidiert wird, was sich
bei weiterem Eindringen in den Sinn ergibt, besteht das Verstehen
dessen, was dasteht.»?

In «Der Werkbund und die Dinge» wirft Finsler dem SWB vor,
sich im Formalismus verhértet, verselbststdndigt zu haben. Um seinen

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Damit verbindet sich im parti das Vorurteil
mit dem Entwurfhaften als Ausserung
einer (asthetischen) Erkenntnis, die (noch)
nicht ausgearbeitet oder umgesetzt
worden ist. Je nachdem, wie vorlaufig eine
solche Erkenntnis bleibt, ob sie weiter-
gedacht, ausbuchstabiert oder ausgeformt
wird, wird sie zu einem sich verengenden
und vereindeutigenden Vorurteil, wie

es umgangssprachlich negativ konnotiert
ist, oder einem Vor-Urteil, das durch

seine dezidierte Vorladufigkeit produktivam-
big bleibt und damit dem Verstehen dient.

||||||||||||||||||


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilden/Formen 159

Punkt, dass die Gestaltungselite des Werkbunds die Bedeutung der
Dinge fiir die benutzenden Menschen aus den Augen verloren hat,
anzuflihren, unternimmt er einen kleinen Exkurs in die Semiotik:

Wir beginnen mit einem einfachen Ding, mit dem Zeichen fiir
die Frage, dem Fragezeichen. Es ist eine Linie, die sich nach
rechts und wieder nach links wendet, eine Linie, die schwankt.
Sie steht {iber dem Punkt, iiber dem Zeichen des Endgiiltigen,
des Abgeschlossenen. Sie stellt das Endgiiltige in Frage.*

Finslers Interpretation des Fragezeichens verleiht der Denk-
figur des parti-pris eine Form: Wie das Fragezeichen umfasst es
sowohl die Fixierung, die Bezugnahme auf einen bestimmten Punkt
als auch eine Bewegung, die in unterschiedliche Richtungen gehen
kann. Damit verbindet das parti-pris das Vor-urteilhafte mit dem Ent-
wurfhaften, welches Hans-Georg Gadamer in der hermeneutischen
Methode und Jean-Luc Nancy im Prozess des Zeichnens erkannte:

Der Sinn, unterbrochen und schwebend, offenbart in seiner
Zeichnung/Absicht (dess(e)in) gleichzeitig seinen Verlauf
(seinen Gehalt, seine Haltung) und die Wahrheit, die nicht
seine Vollstindigkeit, sondern im Gegenteil die Unterbre-
chung selbst ist.”

Vor-urteil, Entwurf, Fragezeichen und Zeichnung, verdichten
zum parti-pris - einer Denkfigur, die dort einen Zugang zur Mehrdeu-
tigkeit erlaubt, wo sich zundchst keine zeigt. Vom Fix- und Ausgangs-
punkt der Ei-Studien Finslers treten unterschiedliche Bedeutungs-
ebenen wie zuvorverschiittete Sedimente in Erscheinung. BloBgelegt
werden Vorurteile, die die Schiilerinnen und Schiiler der historischen
Fotoklasse hinsichtlich ihres Lehrers hegten, eine stille, emanzipato-
rische Haltung des Pddagogen, aber auch ein Verhaftet-Sein in einer
Bildsprache, die er sich mit denjenigen Mitteln selbst beibrachte, wie
er sie anderen eben nicht beibringen wollte. Auf diese Weise erscheint
Finslers autodidaktische Fachdidaktik als eine wegweisende Struktur,
die den Lernenden ein Handwerkzeug vermittelte, das sie ins Spiel



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

ihrer eigenstéandigen, fotografischen Praxis bringen konnten. Somit
setzt sich ein Bild Finslers zusammen, das demjenigen Haabs weder
widerspricht noch wirklich eindeutig bleibt.

Abb. 2: Analog Displaced. Florian Kech. © 2020.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anmerkungen 161

[1]
[2]
[3]
[4]
[5]
[6]
[7]

[8]
[91

[10]

[11]

[12]
[13]
[14]
[15]
[16]
[17]
[18]

[19]

[20]
[21]

[22]
[23]

[24]

[25]

[26]
[27]

[Abb. 1]

[Abb. 2]

Thomas Bauer: Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit und
Vielfalt, Stuttgart (Reclam) 2018. S.15.

Vgl. Hugo Loetscher, Hans Finsler und seine Schule in Ziirich, in: Hans Finsler, Neue
Wege der Photographie, hg. V. Klaus E. G6ltz, Bern (Benteli) 1991. S.38-41.

Siehe z.B. Louis Kaplan: Laszl6 Moholy-Nagy. Biographical Writings, Durham (Duke
University Press) 1995.

Hans Finsler: Mein Weg zur Fotografie, Ziirich (pendo-Verlag) 1971.

Georg Schmidt in: Guido Magnaguagno, Plakatgrafik und Sachfotografie in der Schweiz
1925-1935, in: Neue Sachlichkeit und Surrealismus in der Schweiz 1915-1940. Katalog
Kunstmuseum Winterthur, hg. von Rudolf Koella, Bern 1979. S.169-80, hier S.169/170.
Hans Finsler, Das Ei und die Photographie, in: Hans Finsler, Neue Wege der Photographie,
hg. von Klaus E. Goltz, a.a.0., S.282-83, hier: S.283.

Edward Steichen in: Hans Finsler, Uber Edward Steichen, in: Du : kulturelle Monatsschrift
22,Nr.1(1962) S.47-48, hier S.48.

Ebenda.

Hans Finsler, Grundlage einer Ziircher photographischen Abteilung, in: Hans Finsler, Neue
Wege der Photographie, hg. v. Klaus E. Géltz, a.a.0. S.266.

Vgl. Jacques Ranciére: Der unwissende Lehrmeister: Fiinf Lektionen liber die intellektuel-
le Emanzipation, hg. von Peter Engelmann, Wien (Passagen Verlag) 2018.

Anita Niesz: Interview mit Thilo Koenig und Walter Binder (2003). Die Zeitzeugen- und
Zeuginneninterviews wurden von Thilo Koenig im Rahmen des Forschungsprojektes
Fotokultur in der Schweiz 1930-1950: Der Einfluss von Hans Finsler auf die Schweizer
Fotoszene (DORE-SNF, 2002-2006) erhoben und befinden sich als Audio-Dateien im
Archiv der Ziircher Hochschule der Kiinste. Transkription durch die Autorin.

Vgl. Interviews mit Thilo Koenig, a.a.O.

Ernst Hahn: Retrospektive Hans Finsler, Notizen Erinnerungen 1988-1948, Brief an Walter
Binder Juli 1988, Kopie des Briefes befindet sich im Archiv Ziircher Hochschule der
Kiinste. S.4.

Finsler, Der Werkbund und die Dinge, in: Das Werk: Architektur und Kunst = Loeuvre :
architecture et art 43, Nr. 9 (1956), S.269-272, hier: S.269.

Ebenda.

Ebenda.

Ders., Das photographische Portrait, in: Das Werk: Architektur und Kunst = Loeuvre :
architecture et art 30, Nr.11(1943), S.330-334.

Finsler, Hans. «Werner Bischof». In Wegleitung 216 des Kunstgewerbemuseums der Stadt
Zirich, Ausstellung Werner Bischof (14.9.-27.10.1957), 5.-8. Ziirich, 1957.

Ders., Uber Edward Steichen, in: Du. Kulturelle Monatsschrift 22, Nr. 1 (1962), S.47-48,
hier: S.48.

Hahn: Interview mit Thilo Koenig (2003), a.a.0. Transkript durch die Autorin.

Bauer: Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt,
a.a.0., S.50.

Vgl. Gregory Bateson: Okologie des Geistes: anthropologische, psychologische,
biologische und epistemologische Perspektiven, Frankfurt/M (Suhrkamp) 2017.

Ernst Bloch, Discussing Expressionism, in: Aesthetics and Politics, hg. v. Theodor W.
Adorno et al., Radical Thinkers 13, London New York (Verso) 2007. S.16-27, hier: S.23.
James Stevens Curl, parti., in: A Dictionary of Architecture and Landscape Architecture,
Oxford (Oxford University Press) 20086, https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/
acref/9780198606789.001.0001/acref-9780198606789-e-3374?rskey=XUgRUe. 21.01.2021.
(Hervorh. im Original).

Hans-Georg Gadamer: Hermeneutik I. Wahrheit und Methode. Grundziige einer philoso-
phischen Hermeneutik, Tiibingen (Mohr Siebeck) 1990. S.271.

Finsler, Der Werkbund und die Dinge, a.a.0., S.269.

Jean-Luc Nancy: Die Lust an der Zeichnung, Wien (Passagen) 2011. S.16.

Hans Finsler, Kunstgewerbeschule Ziirich, 1943. Armin J. Haab. 1943 & Armin Haab/Foto-
stiftung Schweiz.

Analog Displaced. Florian Kech.©2020. Studentische fotografische Arbeit, die in einer
experimentellen Auseinandersetzung mit der historischen Fotofachklasse Hans Finslers
an der Hochschule fiir Gestaltung und Kunst FHNW entstanden ist.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 163

Essay 7/9



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 Das essayistische Prinzip. Uber Nutzen
und Grenzen einer metadsthetischen Perspektive
Thomas Strassle

- 8 14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 165

Der Essay bewegt sich an den Schnittstellen von Wissen-
schaft und Kunst. Von beiden hat er etwas, und von beiden unterschei-
det er sich. Wie die Wissenschaft verfolgt er ein Erkenntnisinteresse,
und wie die Kunst erhebt er einen Anspruch auf dsthetische Autono-
mie. Der Essay folgt einem Prinzip, das Asthetik und Epistemik genuin
und performativ ineinander verschrankt.

Diese Verschrankung zeichnet sich nicht zuletzt dadurch
aus, dass sie die Arbeitsteilung nach Kunst und Wissenschaft auf-
hebt. An die Stelle einer Demarkationslinie setzt das essayistische
Prinzip vielfadltige Argumentations- und Artikulationslinien, die sich
aus sich selbst fortschreiben und zu epistemischen «Schoénheitsli-
nien» ausgestalten.

Das essayistische Prinzip ist ein dialektisches Verfahren, das
seine asthetischen und epistemischen Anspriiche in einer radikalen
Gleichurspriinglichkeit stellt. Es kann als ein Modus des dsthetischen
Denkens beschrieben werden, der im Vollzug seiner Darstellung
Wissen erzeugt. Es ist ein dsthetisches Denken, das tiber seine Ma-
terialien und Methoden nicht verfiigt, sondern in und aus den Materia-
lien und Prozessen heraus denkt. In einer berihmten Formulierung
hat Theodor W. Adorno dieses Vorgehen als «methodisch unmetho-
disch» bezeichnet, da es kein Kontinuum der Operationen bilde, son-
dern eine Komposition von Momenten.

Als solches erzeugt dieses Vorgehen zwar offene Formen
und ist nicht auf bestimmte Ressorts beschrankt, doch kann ihm ein
Habitus des d@sthetischen Denkens zugeschrieben werden, der schon
in der Etymologie angezeigt ist. Das Wort Essay leitet sich her vom
spétlateinischen exagium, das eine Form des «W&gens» im Sinne eines
«Abwiagens» oder «Erwagens» bezeichnet, und dieses wiederum
stammt ab vom Verb exigere im Sinne eines «<Abmessens», «<Abwie-
gens», «Uberlegens» oder «Priifens». Das exagium l4sst sich als be-
griffliches Pendant zum experimentum lesen, das seinerseits eine
Form des «Versuchens», «Priifens» und «Probierens» ist, sich aber eine
experimentelle Versuchsanordnung vorschreibt und Informationen im
Sinne von Daten gewinnt. Der Essay hingegen gewinnt weder Infor-
mationen noch Daten, sondern gelangt zu Ergebnissen, die immer
auf ihre dsthetische Genese und Konstitution verwiesen bleiben. Er

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 Das essayistische Prinzip. Uber Nutzen
und Grenzen einer metaésthetischen Perspektive

behauptet selbstbewusst seine Einzigartigkeit und ist nicht auf die
Wiederholbarkeit seiner Vorgehensweise angewiesen.

Dass sich der Essay nicht auf eine einheitliche Theorie, Me-
thodik oder Typologie festlegen lasst, ist in der Forschung unbestrit-
ten. Die Beschéaftigung mit dem Essay kann denn auch nicht primar
der Frage nach dessen Gattungspoetik nachgehen, da sie sich durch
lauter Abweichungen auszeichnet, sondern muss sich ihm als Phéno-
men ndhern,in dem an die Stelle von Normativitat und Systematik eine
subjektgetriebene Tentativik riickt. Sie tappt nicht im Dunkeln, son-
dernweil3 bestens Bescheid liber die Réume, in denen sie sich bewegt.
Als solche durchdringt das essayistische Prinzip etablierte literari-
sche Formen ebenso, wie es im 20. Jahrhundert damit beginnt, im
Zuge dieses Suchens und Versuchens die Grenzen von Literatur und
Philosophie auszuweiten und zu tiberschreiten.

Der Essayismus entstammt zwar der Sprache, ist aber nicht
auf ein bestimmtes Medium festgelegt oder angewiesen. Erkann sich
ebenso im Medium des Textes wie des Bildes, des Klangs oder des
Korpers artikulieren - und dariiber hinaus. Offen bleibt jedoch die
Frage nach den Bedingungen und den Beschreibbarkeiten seiner um-
greifenden oder aber je eigenen Artikulations- und Argumentations-
weisen unter dem Aspekt ihrer mdglichen Vergleichbarkeit.

Wenn es also zutrifft, dass das essayistische Prinzip den
traditionellen Begriff der Methode suspendiert — was tritt dann an
dessen Stelle? Und inwieweit |dsst es sich von seinen historischen
und medialen Vollziigen Uberhaupt abstrahieren? In welchen
Formen und Formaten vollzieht es sich? Gibt es rekurrente Modi der
asthetischen Komposition, die es erlauben, von einem essayisti-
schen Prinzip als solchem zu sprechen? Oder auch nur Vergleich-
barkeiten herzustellen?

Und falls es so ist, dass sich das essayistische Prinzip unter
den jeweiligen historischen und medialen Bedingungen je anders ar-
tikuliert: Worin besteht dann die Vergleichbarkeit von literarischen,
philosophischen, fotografischen, filmischen, klanglichen, performati-
ven etc. Essays? Mit anderen Worten: Worin liegt die ubiquitdre Rede
vom Essayistischen, die sich in den aktuellen dsthetischen Debatten

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

167

Wenn es also zutrifft, dass das essay-
istische Prinzip den traditionellen Begriff
der Methode suspendiert — was tritt

dann an dessen Stelle? Und inwieweit |&sst
es sich von seinen historischen und
medialen Vollzigen Uberhaupt abstrahie-
ren? In welchen Formen und Formaten
vollzieht es sich? Gibt es rekurrente Modi
der dsthetischen Komposition, die es
erlauben, von einem essayistischen Prinzip
als solchem zu sprechen? Oder auch nur
Vergleichbarkeiten herzustellen?

||||||||||||||||||


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 Das essayistische Prinzip. Uber Nutzen
und Grenzen einer metadsthetischen Perspektive

und Diskursen weit liber das Literarische und das Philosophische
hinaus erstreckt, mit Blick auf die jeweiligen Felder begriindet? Und
falls es so etwas wie ein essayistisches Prinzip, das ja in sich schon
nur terminologisch einen oxymoronhaften Charakter hat, gar nicht
gibt oder geben kann: Wie lasst sich dann die ubiquitére Rede vom
Essayistischen rechtfertigen?

Festzuhalten ist, dass sich diese Rede unter der Hand léangst
etabliert hat. Essayistische Verfahren erfreuen sich in der zeitgenos-
sischen Kunstproduktion groB3ter Beliebtheit - sei es im Medium des
Wortes, des Bildes, des Korpers oder des Klangs. Das Spektrum reicht
von literarischen und philosophischen Essays tiber Foto-, Film- und
Videoessays bis hin zu Performance- oder Soundessays. Die Vermu-
tung liegt nahe, dass sich in dieser Konjunktur des Essayistischen,
sofern damit nicht blof3 eine aufmerksamkeitsokonomische Strategie
verfolgt wird, ein epistemischer Anspruch der Kiinste ausformuliert,
derim Kontext dessen gesehen werden kann, was im institutionellen
und im forderpolitischen Rahmen unter dem Label einer Artistic Re-
search lauft.

Die zeitgendssische Konjunktur des Essayistischen besitzt
aber unklare Konturen und beruht auf einem unsicheren Funda-
ment - was als Kritik formuliert allerdings sehr systematisch und eher
unessayistisch klingt. Ungel6st bleibt indes die Frage, was denn
diesen metadsthetischen Zusammenhang liberhaupt stiftet und worin
die Ubertragbarkeit des essayistischen Prinzips von einem kiinstleri-
schen Feld auf das andere begriindet ist.

Bei der Suche nach einer Antwort auf diese Fragen kann es
weder um die Herausarbeitung einer Typologie noch einer Geistes-
haltung gehen, wie es die Essayforschung in ihren friiheren Stadien
unternommen hat, schon gar nicht in Uberzeitlicher Hinsicht, sondern
es muss um die Konturierung eines praktischen Modus des astheti-
schen Denkens gehen, zugleich in historischer Fokussierung und in
transmedialer Expansion.

Und es stellt sich die Frage nach den Grenzen der Ubertra-
gung: Wo wird die Ubertragbarkeit von einem Feld auf das andere

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 169

Uberansprucht? Wann wird das Essayistische zu einer blo3en Set-
zung oder Behauptung? Ist jedes Medium potentiell offen fiir essay-
istische Verfahren? Und ist es auch dafiir geeignet? — Das sind Fragen,
denen sich eine zeitgemaBe Essayforschung mit Blick auf die diskur-
siven Konjunkturen der Gegenwart und auf die verschiedenen Berei-
che der Gegenwartskiinste zu stellen hat.

Man wird diesen Fragen nicht beikommen,indem man sie aus
einer allgemeinen @sthetischen Theorie abzuleiten versucht. Man kann
sich ihnen nur stellen mit Blick auf konkrete Beispiele aus den unter-
schiedlichsten kiinstlerischen Feldern, Beispiele, die den Anspruch des
Essayistischen explizit erheben und dabei offenlassen, inwieweit sie
ihntheoretisch einholen. Es kann also im Folgenden nicht darum gehen,
diese Fragen beantworten zu wollen, dazu sind sie zu weitreichend und
zu tiefgreifend. Aber es soll darum gehen, sie an einem konkreten Bei-
spiel zu diskutieren und einige Momente dessen zusammenzutragen,
worin sich ein essayistisches Prinzip abzeichnen kdnnte.

Dafiir eignet sich ein «Foto-Essay» mit dem Titel Ich sehe
immer Sommer, den Sasa Stanisi¢ 2009 in der ZEIT ver6ffentlicht hat.
Es handelt sich um eine Bildstrecke von 20 Fotografien, die StaniSic in
einem Dorfin den bosnischen Bergen gemacht hat, einem Dorf,in dem
zum Zeitpunkt der fotografischen Recherche nur noch 15 Menschen
lebten, nicht mehr 100 wie vor dem Krieg auf dem Balkan.

SasSa Stanisi¢ ist nicht als Fotograf bekannt, sondern als
Schriftsteller, der sich in den Romanen Wie der Soldat das Grammo-
fon repariert (2006), Vor dem Fest (2014) und Herkunft (2019) mit li-
terarischen Mitteln mit seiner Herkunft und seiner Vertreibung aus
Bosnien und Herzegowina auseinandergesetzt hat. In seinem Foto-
Essay Ich sehe immer Sommer verbleibt er im Themenkreis seines li-
terarischen Schaffens, wahlt dafiir aber andere mediale Mittel - wobei
offenbleibt, inwiefern sich darin sein asthetisch-dokumentarischer
Anspruch von demjenigen seiner literarischen Texte abhebt oder auch
nur unterscheidet.

Die Bildstrecke kommt ohne Legenden aus. Der Foto-Essay
setzt ganz auf die Autonomie der Bilder, die fiir sich selber sprechen

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 Das essayistische Prinzip. Uber Nutzen
und Grenzen einer metadsthetischen Perspektive

kdnnen und nicht durch Sprache erldutert werden miissen. Es gibt nur
eine Ausnahme bei Foto Nr. 15, auf dem ein schmutziges, schiefes,
rostiges Bett mit einer unférmigen Decke zu sehen ist (Abb. 1):

Darunter hei3t es, mit Copyrightangabe des Autors: «Zwei
schliefen hier. Unter welchen Traumen? Insekten schiirfen den Holz-
boden aus.» Es ist eine Bildlegende, die liber das Gezeigte hinaus-
weist und in der fotografischen Gegenwart eine szenische Vergan-
genheit aufruft, die aus dem Bild héchstens in Spuren lesbar
wird — zum Beispiel dadurch, dass man auf der Bettdecke die Abdrii-
cke zweier Korper sehen kdnnte. Vielleicht sind auf dem Holzboden
auch Insekten zu erkennen. Mit ihrer poetischen Kraft belegt die Bild-
legende von Foto Nr. 15 im Modus der einmaligen Ausnahme aber
nicht zuletzt einen Verzicht auf die vertrauten Mittel der literarischen
Sprache, den der Autor Stanisi¢ bei den restlichen Fotos seiner Bild-
strecke geleistet hat.

Dass es sich bei seinem Foto-Essay um eine Bildstrecke
handelt, ist in Hinblick auf ein essayistisches Prinzip allerdings von
entscheidender Bedeutung. Als ein Merkmal des Foto-Essays kann
gelten, dass er als eine Serie von Bildern angelegt ist und sich nicht
auf eine einzelne Fotografie beschrankt. Der Foto-Essay scheint ein
serielles Verfahren zu verfolgen, das seinen epistemischen Anspruch
in der Abfolge und Reihenfolge mehrerer Bilder erhebt, mithin in der
Komposition und Konstellation von Fotografien, die die Betrachten-
denvor die Aufgabe stellen, darin Korrespondenzen und Resonanzen,

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 17

Kontinuitdten und Disruptionen, Imitationen und Transformationen
ausfindig zu machen - in einer Technik der nachbarschaftlichen Rei-
hung und wechselseitigen Spiegelung, die an Aby Warburgs Bilder-
atlas denken lasst. Man kdnnte sich im Sinne eines Gedankenexperi-
ments fragen, ob ein Foto-Essay auch aus einer einzelnen Fotografie
bestehen kdnnte und wie diese auszusehen hatte, um als essayistisch
zu gelten. Sie misste wohl auf nur einer Fotografie ein konstellatives
Moment abbildbar machen, etwa dadurch, dass innerhalb eines Bild-
arrangements Segmente oder Elemente zueinander in Bezug ge-
bracht werden, die gerade die Frage nach ihrerinneren Bezliglichkeit
aufwerfen. Wie im Falle StaniSi¢s zeichnen sich Foto-Essays jedoch
dadurch aus, dass sie auf eine Serialitdt und Prozessualitét der Bilder
setzen, die - zumeist ohne Legenden oder sonstige auBerbildliche
Hilfestellungen, abgesehen vom Titel - die innere Logik, Narrativik
und Epistemik ihrer Abfolge zur Disposition stellen.

Aufden Fotos, die StaniSi¢ von dem Dorfin den bosnischen
Bergen gemacht hat, sind wiederkehrende Sujets zu erkennen: vor
allem Menschen, Tiere, Landschaften und Maschinen. Und Uber
ihnen allen steht derTod, sichtbarin den Zeichen der Vergéanglichkeit
und der Beschadigung.

Es werden Menschen portratiert, deren individuelles Schick-
sal wir nicht kennen und aus den Bildern héchstens zu erahnen ver-
suchen kénnen. Da ist der dltere Mann, der von einer losen Gliihbirne
beschienen wird und eine noch nicht angeziindete Zigarette im Mund
hat, ein Huhn in den Handen halt und freudig in die Kamera blickt. Wir
begegnen ihm zweimal innerhalb der Bildstrecke, einmal auf dem
ersten Bild und einmal auf dem zweitletzten, wo er auf einem Sofa sitzt,
die Zigarette inzwischen angeziindet hat und scharf an der Kamera
vorbei blickt. Erist die einzige Figur, die zweimal vorkommt und dem
Foto-Essay eine Art Klammer gibt. Dann ist da das kleine Madchen,
das inmitten von erwachsenen Mannern steht, die nur bis zu den
Huften sichtbar sind. Es blickt belustigt in die Kamera und hélt sich an
der Hose des einen Erwachsenen fest, wahrend dieser umgekehrt das
Madchen neckisch an den Haaren zu ziehen scheint. Oder da ist die
altere Frau, die neben einem blauen Auto der Marke «YUGO» steht

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 Das essayistische Prinzip. Uber Nutzen
und Grenzen einer metadsthetischen Perspektive

und mit dem Arm eine ausladende Geste macht, um auf etwas zu
zeigen oder etwas zu erkldren. Auffallend ist, dass die jiingere und
mittlere Generation fehlt - héchstens vertreten durch den Mann mit
den kurzen schwarzen Haaren, der bei einer Festlichkeit auf einem
Friedhof,umgeben von PET-Flaschen, Plastikbechern und Esswaren,
die Hand auf einen Grabstein legt.

Anreinen Landschaftsbildern finden sich in der Fotostrecke
drei an der Zahl. Sie zeigen alle griine, bewaldete Hiigel, wohl Aus-
sichten aus dem Dorf auf dessen Umland, und weisen auch sonst eine
auffallende Gemeinsamkeit auf: Mitten durch die Bilder verlaufen Te-
lefonkabel, also Verbindungslinien, die nicht nur innerhalb des jewei-
ligen Bildes das Augenmerk auf eine Form des Austauschs richten,
sondern auch zwischen den Bildern Korrespondenzen herstellen.
Foto Nr. 20 zum Beispiel (Abb. 2):

In solch wiederkehrenden Momenten, die motivisch nicht
sofortins Auge fallen, sich aber durch die Bildstrecke hindurchziehen,
erhélt der Foto-Essay seinen inneren Zusammenhalt - abgesehen von
der Einheit des Schauplatzes,von dem er handelt und an dem er spielt.
Diese Einheit selber dient gleichsam als Rahmung, die eine innere
Beziiglichkeit der Momente liberhaupt erst gewahrleistet.

Zu diesen wiederkehrenden Momenten gehdrt auch ein rei-
ches Repertoire an Zeichen der Zerstérung und des Zerfalls. Am auf-
falligsten sind sicher die Kreuze und Grabsteine, denen wir auf den
Fotos Nr.10, 12 und 13 begegnen, aber zu ihnen gehdren auch all die

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 173

Formen der Bedrangnis und Beschadigung, wie sie in ausrangierten
oder ramponierten Maschinen lesbar werden: in der vollgestopften
Garage, wo ein Auto unter dem Miill verschwindet, in der Waschma-
schine, die selbst Schmutz angesetzt hat, oder im Ofen, der selber
ausgebrannt ist. Auch die Tiere scheinen die Bedréngnis zu teilen,
etwa die Schweine, die in einem verdreckten Stall wie tot am Boden
liegen (Foto Nr. 4), oder die Katze, die sich zwischen zwei schmutzige

Gummistiefel gelegt hat und von ihnen bildlich beinahe zertreten wird.
T 5 3 5 @ ,::

All diesen Fotos istihr historischer und geographischer Index
nicht auf den ersten Blick ablesbar. Es gibt aber in der Fotostrecke ein
Bild, in dem der gréBere zeitgeschichtliche Kontext des Foto-Essays
nur zu deutlich aufblitzt. Es zeigt die Aufnahme einer Wohnzimmer-
wand mit vielen Schranken und in der Mitte einem Fernseher sowie
zwei grofBen Portratfotografien von Ratko Mladi¢ und Radovan
Karadzi¢, den beiden Kriegstreibern des Bosnienkriegs (Foto Nr. 18,
Abb. 4). Dort, wo der Foto-Essay selbstreflexiv wird und Fotos auf dem
Foto zeigt, gibt er das explizite Signal, in welchen historischen Um-
stdnden er zu verorten ist. Und es sind nicht die einzigen Portratfoto-
grafien, die in StaniSi¢s Foto-Essay vorkommen: Auf den Fotos Nr. 10
und 13 sind Grabsteine zu sehen von Ehepaaren, die je einzeln mit klei-
nen runden Portratfotos auf dem Stein selber abgebildet sind. Sie sind
keine Toten des Bosnienkriegs und also keine Opfer von Karadzi¢ und
Mladi¢, und dennoch stellen diese Paarungen von Portrats innerhalb
der Bildstrecke ein feines Beziehungsnetz her, wie es vielleicht nur ein

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Man muss solche Momente zusam-
mentragen und einerseits in ihrer inneren
Bezuglichkeit und andererseits in ihren
medialen Bedingungen denken

lernen, will man so etwas wie ein essay-
istisches Prinzip im Sinne eines

Modus des asthetischen Denkens heraus-
arbeiten. Wenn Uberhaupt von einer
argumentativen Struktur die Rede sein
kann, so muss der Begriff der Struktur

in einer moglichst variablen, gar volatilen
Form gedacht werden, die auch
Struktureme wie Assoziation, Deviation,
Disruption oder Rekursion einschlief3t.

.......... 26, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 175

essayistisches Verfahren zu leisten vermag, das den Verweis der Bilder
aufeinander mehr vorfiihrt als erlautert.

Es sind also Momente auf den verschiedensten Ebenen in
Stanisiés Foto-Essay, die ihn als essayistische Arbeit ausweisen und
lesbar machen in Hinsicht auf so etwas wie ein essayistisches Prinzip.
Zumeist sind es Momente, die nicht auffallig sind und schon gar nicht
aufdringlich werden und eine argumentative Struktur herausstellen
wiirden, der das essayistische Verfahren sich verpflichtet hatte. Viel-
mehr sind es dezente Momente, die sich erst bei ndherer Betrachtung
zeigen und bei genauerer Uberlegung erschlieBen bzw. epistemisch
aufschlieBen. Man muss solche Momente zusammentragen und ei-
nerseits in ihrer inneren Beziglichkeit und andererseits in ihren me-
dialen Bedingungen denken lernen, will man so etwas wie ein essay-
istisches Prinzip im Sinne eines Modus des &sthetischen Denkens
herausarbeiten. Wenn iberhaupt von einer argumentativen Struktur
die Rede sein kann, so muss der Begriff der Strukturin einer moglichst
variablen, gar volatilen Form gedacht werden, die auch Struktureme
wie Assoziation, Deviation, Disruption oder Rekursion einschlief3t.

In metadsthetischer Perspektive bedeutet dies natiirlich nicht,
dassimmerund liberall dieselben oder auch nurvergleichbare Momen-
te beobachtbar sein miissten und sich das essayistische Verfahren auf
ein Set an bestimmten Momenten festlegen lieBe, seien sie auch noch
so abstrakt konzipiert. Aber es bedeutet, die Aufmerksamkeit und die
Wahrnehmung darauf hin zu scharfen, welcher Momente sich ein als

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 Das essayistische Prinzip. Uber Nutzen
und Grenzen einer metadsthetischen Perspektive

«essayistisch» ausgewiesenes Werk in seinem jeweiligen Medium be-
dient, um einen epistemischen Anspruch zu transportieren und mit as-
thetischen Mitteln zu artikulieren. Nurwenn sich solche Momente iden-
tifizieren und inihren epistemischen Konsequenzen adressieren lassen,
kann von einem essayistischen Verfahren die Rede sein.

Am Beispiel des Foto-Essays von Sasa Stanisi¢ lassen sich
einige dieser Momente benennen, die hier im Medium der fotografi-
schen Bildlichkeit sichtbar werden, aber eine solche Ubertragbarkeit
besitzen, dass sie auch in anderen medialen Vollziigen vorstellbar
sind - im besonderen Fall von Stanisi¢ auch in seinem angestammten
Medium des literarischen Textes. Ein Moment ist die Prozessualitét
und Serialitat der Bilder, die inihrer Abfolge eine narrative, deskriptive
und/oder argumentative Struktur erzeugen. Erst in dieser Abfolge
werden auch die Liicken tGiberhaupt erst sichtbar, die vielleicht gerade
das entscheidende Moment eines essayistischen Verfahrens
bilden - im vorliegenden Fall namentlich das Fehlen der jiingeren und
mittleren Generation. Ein anderes Moment sind die Referenzen und
Korrespondenzen, wie sie bei StaniSi¢ etwa in den Kabeln erkennbar
werden und in ihrer inneren Bezliglichkeit einen Bedeutungsiiber-
schuss produzieren, dervom Essay nicht explizit ausformuliert werden
muss. Und schlieBlich gehort das selbstreflexive Moment dazu, das
unterschiedlichste Formen annehmen kann und sich bei Stanisi¢ als
Foto im Foto zeigt.

Es sind solche Momente, in denen das essayistische Prinzip
nicht nur die eigene Verschriankung von Asthetik und Epistemik pos-
tuliert und legitimiert, sondern in denen es auch eine thematische
Setzung vollzieht, wie sie weder ein Titel noch eine Bildlegende zu
leisten vermag. Es ist eine diskrete Setzung. Und vielleicht besteht
genau in dieser Diskretion ein weiteres Merkmal des essayistischen
Prinzips und ein Moment, das es als origindren Modus des astheti-
schen Denkens ausweist: dass es zeigt statt erklart, in diesem Zeigen
aber ein Erklaren einschlief3t.

[Abb.1-4] Stanisic¢, Sasa (2009): »Ich sehe immer Sommer«. Foto-Essay.
In: Zeit online, 19. November 2009; online unter: https://www.zeit.de/kultur/
literatur/2009-11/bg-oskorusa [zuletzt abgerufen am 19.08.2022].

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 177

Essay 8/9



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki
Aurel Sieber

- 8 14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 179

Die seit 2007 an der Ziircher Tramhaltestelle Limmatplatz aus-
gestellte Installation Ubertragung besteht aus 23 Szenen, in denen je-
weils eine ritualisierte Form des Umgangs mit einem «aufgeladenen Ort»
gezeigt wird.! Die ldee zum gemeinsam mit Antje Ehmann realisierten
Projekt entstand bei einem Besuch des Vietnam Veterans Memorials in
Washington D.C. und der Beobachtung des «wilden Ritualismus»,* der
von den durchschnittlich zehntausend Besuchern pro Tag gepflegt wird.
Farocki zufolge seien drei Verhaltensweisen besonders auffallig:

Viele beriihren den Schriftzug eines Namens.
Viele pausen den Schriftzug eines Namens durch.
Viele legen kleine Geschenke am Fuf3e der Mauer ab.?

Die Gestaltung des Denkmals zielt auf keines dieser Rituale
ab. Es gibt weder eine offizielle Auslegung, wie dieses Denkmal ge-
nutzt werden sollte, noch erklarende Tafeln, die gewisse Verhaltens-
regeln nahelegten. Die Rituale ergaben sich einzig aus dem taglichen
Gebrauch des Denkmals. Mittlerweile hat sich ein festes Inventar an
Verhaltensweisen etabliert, das in Reiseflihrern beschrieben wird und
auf Briefmarken Darstellung findet. Ubertragung handelt also nicht
direkt von Denkmalern, Erinnerungsorten oder Skulpturen, sondern
lenkt die Aufmerksamkeit «auf ihren Gebrauch und damit auf Traditio-
nen und Techniken der Sinngebung.»*

Rituelle Handlungen bieten sich freilich fiir jenen ethnografi-
schen Blick an, der bei unterschiedlichen Arbeiten Farockis immer
wieder festgestellt wird.? In seinem Abschiedsgru3 an Farocki be-
merkt Helmut Farber, wie dieser in «seiner eigenen Zivilisation als
Ethnograph» forschte.® Und auch Farocki selbst war sich der Nahe
seiner Perspektive zu ethnografischen Verfahren bewusst. Nicht nur
fuhlte er sich mit Filmemachern wie Robert Gardner und der Tradition
des Direct Cinema verbunden,” sondern mit dem Titel seiner vielleicht
beriihmtesten Installation fiir die Documenta 08 Deep Play erinnert er
auch auf ironische Weise an Clifford Geertz' Beschreibung der bali-
nesischen Hahnenkdmpfe. Dokumentiert wird jenes beriichtigte End-
spiel der FuBballweltmeisterschaft 2006, zu dessen Ende hin sich
Zinédine Zidane ein Denkmal der etwas anderen Art schuf.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

Von auf3en betrachtet evozieren rituelle Handlungen Ver-
wunderung, Befremden oder gar Komik. Wem das entsprechende
Wissen fehlt, wird unmittelbar mit seinem Nichtwissen konfrontiert.
So entsteht rasch ein Interesse daran, der eigentimlichen Handlung
auf den Grund zu gehen, um sie nachvollziehen zu kénnen. Fiir Un-
eingeweihte stellen Rituale aber nicht einfach Ratsel dar, die nach
Erklarung verlangen. Man mag auf ein magisch-metonymisches
Denken hinweisen, um das Ritual des Berilihrens eines sakralen Ge-
genstandes zu plausibilisieren, die Handlung selbst erklart sich da-
durch jedoch kaum.?

Beim Versuch, Rituale zu erklaren, lauft man mit den Worten
Ludwig Wittgensteins stets Gefahr, Gebraduche plausibel zu machen
flir Menschen, «die so dhnlich denken» wie man selbst.? In seinen Be-
merkungen iiber Frazers «The Golden Bough» versucht er aufzuzeigen,
weshalb Frazers Versuch, fremde Gebrauche zu erkléaren, griindlich
misslingt. Frazer nimmt sich vor, eine darwinistische Entwicklung in
der Genese der Menschheit aufzuzeigen, deren Glauben an Magie
zunéchst von Religion und schlieBlich von den Wissenschaften abge-
|6st wird. Dabei stellt er die fremden Rituale als «Irrtiimer» und «Dumm-
heiten» dar. Erist, Wittgenstein zufolge, nichtim Stande, «ein anderes
Leben zu begreifen, als das englische seiner Zeit!»"* «Seine Erklarun-
gen der primitiven Gebrauche», so schliet Wittgenstein seine Kritik,
«sind viel roher, als der Sinn dieser Gebrauche selbst.»"

Magische und religidse Handlungen lassen sich nichtim posi-
tivistischen Sinne erklaren, da sie nicht auf einer Logik des Wahren oder
Falschen griinden. Da ihnen «keine Meinung zu Grunde» liegt, gibt es
keinen Irrtum, mit dem aufgerdumt werden kénnte.”> Anders als in
einem wissenschaftlich-theoretischen Diskurs kommt es auf den Wahr-
heitswert nicht an, «sondern nur auf die Funktion im Zusammenhang
religiosen Handelns.»*® Wie Clifford Geertz bemerkt, sind Rituale fir
Teilnehmende «not only models of what they believe, but also models
for the believing of it.»"* Diese genuin in der Performanz enthaltene Be-
deutung des Rituals lasst sich ganz unabhédngig von der Art der Ver-
mittlung unmaoglich lGbertragen.”

Trotz dieser Unmdglichkeit behauptet Geertz, dass das
Ritual resp. die kulturelle Performance einen privilegierten Blick auf

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 181

eine Kultur erlaube.” Rituale sind offenkundig nicht nur fir Ritualteil-
nehmende bedeutungsvoll, sondern interessieren auch aus der Warte

des unbeteiligten Beobachters. Wie Catherine Bell zeigt, darf diese

beobachtende Position, die sich im Unterschied zum handelnden Ri-
tualteilnehmer gerne als rein denkend begreift, aber nicht einfach als

neutral verstanden werden. Vielmehr vollziehen Ethnologen wie

Geertz mit ihren Arbeiten selbst eine Form der kulturellen Perfor-
mance, «um beides zu erreichen, unsere Verschiedenheit vom und

unseren Zugang zum <Anderen»».”” Damit [&st sich die Unterscheidung

zwischen Denken und Handeln auf, auf der der Ritualbegriff letztlich

fuBt. «Die wissenschaftliche Ritualforschung», fassen Andréa Balliger
und David Krieger zusammen, wird «zur performativen Darstellung der
westlichen Form des Wissens.»' Dieser Auffassung zufolge lage die

Funktion solcher Wissenschaft also auch darin, implizit eine bestimm-
te Auffassung der Welt zu konstruieren und zu perpetuieren.

Wenn nun die Funktion der Wissenschaft wesentlich als kul-
turelle Performance verstanden wird, die mittels eingefiihrter Unter-
scheidungen Ordnungen schafft und diese liber Generationen stabili-
siert, so lauft sie stets Gefahr, sich mit Blick auf mdgliche Erkenntnisse
als Institution in die Quere zu kommen. Denn im gesellschaftlichen
Geflige libernimmt sie nicht nur eine epistemische, sondern auch eine
performative Funktion: Indem sie die Koordinaten fiir das Verstandnis
komplexer Zusammenhénge schafft, gebardet sie sich auch - zumin-
dest mittelfristig — als Huterin einer bestimmten Episteme.

Eine handwerkliche Epistemologie

Wie aber lassen sich Rituale darstellen, ohne in die nun be-
schriebene Falle zu tappen? Ziel einer vergleichenden Untersuchung
sollte es nach Wittgenstein sein, «durch die Gruppierung des Tatsa-
chenmaterials allein» eine «iibersichtliche Darstellung» zu erreichen.®
Wittgenstein weist mit Emphase immer wieder darauf hin, dass die
Gebrauche nurbeschrieben werden kdnnen und dass sie so beschrie-
ben werden missen, dass die Zusammenhénge ersichtlich werden.
Die «hypothetischen Zwischenglieder» sollen aber nichts anderes
leisten, «als die Aufmerksamkeit auf die Ahnlichkeit, den Zusammen-
hang, der Tatsachen lenken.»*® So lasse sich das Auge fir formale

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

Zusammenhadnge scharfen, ohne Hypothesen etwa zur Entstehung
und Entwicklung des Rituals zu bilden.*

Mit keiner Erkldrung lasst sich freilegen, so fahrt Wittgen-
stein fort, was an den Ritualen Eindruck mache: «Die Befriedigung,
die durch die Erklarung angestrebt wird, ergibt sich von selbst.»*? Als
Beispiel nennt Wittgenstein die Geschichte vom Waldkdnig Nemi, die
von Frazerin einem Ton erzdhlt wird, «der zeigt, dass hier etwas Merk-
wiirdiges und Furchtbares geschieht».?® Wittgenstein zufolge sei in
diesem Ton bereits die Antwort auf die Frage enthalten, warum es
den finsteren Brauch um die Thronnachfolge gibt. Frazers Bestreben,
Brauche zu erklédren, wird durch die Form des Erzdhlens hinfallig.>

Farocki kommt mit seiner vergleichenden Installation der
bei Wittgenstein vorgezeichneten <lbersichtlichen Darstellung> er-
staunlich nahe.In den 23 Szenen ergeben sich zahlreiche <Zwischen-
glieden, etwa betreffend die Gestik der Hdnde, des Innehaltens oder
des Beriihrens. Durch Wiederholungen und die daraus resultieren-
den Vergleiche scharft sich der Blick fiir formale Aspekte ritueller
Praktiken. Weder in einer Szene noch in einem Zwischentitel wird je
eine Erklarung angestrebt, die tiber die mit dem Ort verbundene
Sage hinausginge.

Der Titel Ubertragung ist wie viele Titel Farockis mehrdeu-
tig. Zum einen klingt damit die mediale Ubermittlung an, die einer-
seits Uber die Berlihrung der Hand, andererseits durch die Aufnah-
me der Kamera erfolgt. Zum anderen weist sie aber auch auf den
Aspekt der metaphorischen Ubertragung hin. Diese Mehrdeutigkeit
Ubertrégt sich unweigerlich wieder auf das zentrale Motiv der Ins-
tallation. Die Beruhrung wird zum praktischen Modell einer genui-
nen Form von Ubertragung, die unter dem Gesichtspunkt eben sol-
cher Mehrdeutigkeit aufgeféachert wird. Sie wird gleichzeitig zu
einem poetologischen Modell einer Praxis, deren Erkenntnisweise
dem theoretisierenden, d.h. visuellen (theorein: beobachten, be-
trachten, (an)schauen) Zugriff der Ethnologen eine taktile Alterna-
tive entgegenhalt:

Man sagt zu Kindern, sie sollen nicht alles anfassen. Sie sollen
lernen, die Aneignung mit Blicken zu vollziehen. Ich suchte



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 183

nach Orten, an denen Menschen eine kérperliche Verbindung
suchen, etwas anfassen,um zu begreifen, wie man auf Deutsch
sagen kann.?

Mit Blick auf die Tatsache, «dass das Kino kein Medium der
Berilihrung ist», wie Farocki in Der Ausdruck der Hénde selbst feststellt,
wird sein anhaltendes Interesse an ihr umso auffalliger. Vielleicht sind
sich sein Projekt des Essayfilms und die Beriihrung gar nicht so fremd,
wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Wenngleich die visuelle
Wahrnehmung ungemein produktiverim Ausbilden epistemologischer
Metaphern ist - man denke etwa ans Licht als Leitmetapher der Auf-
klarung -, so artikuliert sich im Begreifen und Begriff noch immer die
Rolle der Hand in der onto- wie phylogenetischen Ausbildung von Ra-
tionalitat. Paradoxerweise lasst sich gerade in einem visuellen Medium
besonders gut tber diese taktile Form der Annédherung nachdenken,
da sie leichter als die Anschauung in Szene gesetzt werden kann.

Dies mag zumindest vorlaufig erklaren, weshalb die Beriih-
rung und andere praktische Formen der Erkenntnis in Farockis Arbeit
immer wieder auftauchen. In Produktionen wie Leben BRD (1990), Die
Bewerbung (1997), Die Schulung (1987) und Die Umschulung (1994)
dokumentiert Farocki didaktische Situationen, in denen der Lehrstoff
weniger theoretisch als praktisch eingetibt wird. In der Darstellung
von Proben, Ubungen, Rollenspielen, Reenactments oder Simulatio-
nen zeigt sich die Notwendigkeit des praktischen Erlernens gewisser
Fertigkeiten. Die Abldufe, Bewegungen und Reaktionen des Kérpers
kdnnen nurim wiederholten Vollzug der zu erlernenden Fertigkeit an-
geeignetwerden. Diese sich stdndig wiederholenden Lernsituationen
erinnern in Farockis Darstellung unweigerlich an verblasste, nicht
mehr als solche erkenntliche Rituale.

Analog dazu muss Farockis Interesse am handwerklichen
Teil einer kiinstlerischen Praxis verstanden werden, wie sie sich im
Portrat Georg K. Glaser, Schriftsteller und Schmied (1988) kristallisiert.
Darin ist die Rede von «denkenden Handen», deren epistemische Be-
wegung mit Peter Sloterdijk gesprochen «auf der Grenze zwischen
Fabrikation und Meditation angesiedelt ist».?* Die geduldigen Wieder-
holungen des Korpers setzen ein Erkenntnispotential frei, dem sich



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

Farocki durch Wiederholung und Variation auch in seinen beobach-
tenden Filmen treu bleibt.

Dialektik der Beriihrung

Als haptische Aktion hat die Beriihrung teil an der epistemi-
schen Dimension des Greifens, als Geste unterscheidet sie sich aller-
dings entscheidend davon. Wer begreift, der umschlie3t den Gegen-
stand,umihn handhabbarzu machen. Erklarungen sind aufs Begreifen
aus. Dabei gibt es keinen Zweifel Giber die Richtung des Austauschs,
Uber das epistemische Gefélle zwischen Gegenstand und Akteur: Be-
greifenist eine unilaterale Aktion. Beriihren hingegen istin mehrfacher
Hinsicht dual: Nicht nur vereint die Berlihrung Aktivitat (etwas beriih-
ren) mit Passivitat (berlihrt werden), es verbindet Oberflachlichkeit
und Beildufigkeit mit Intimitat. Eine Berihrung zielt nach Jean-Luc
Nancy weder auf Aneignung noch auf Hingabe, kennt weder Besitz
noch Opfergabe, fordert keine Unterwerfung und keine ldentifizie-
rung.”” Jemanden oder etwas zu beruhren, impliziert das Vermdgen
einer Beziehung, die bei aller Anteilnahme nicht festhalt und bindet,
sondern im Gegenteil «die Freiheit des Anderen nicht nur nicht ein-
schrankt, sondern Giberhaupt erst initiiert.»*

Der Beriihrung liegt ein «<Humainismus»*® zugrunde, wie es
Jacques Derrida in einem seiner typischen Wortspiele zum Ausdruck
bringt, dessen Rationalitatsbegriff kein Riickzug des Geistes in eine
Festung des Denkens bedeutet, sondern sich eine Verwundbarkeit des
Korpers offenhélt.?’® Es setzt dies eine Sensibilitat frei, die im Zusam-
menhang mit Ritualen und dem Problem von deren Unlibersetzbarkeit
adaquater als das Begreifen scheint, da sie sich im Bewusstsein um die
reziproke Wirkung eine Unvoreingenommenheit und Empfanglichkeit
gegeniiber dem Anderen, dem Gegenstand erhalt.* Trotz aller Nahe
artikuliert sich in der Berlihrung also stets eine Distanz. Mit Frangois
Jullien gesprochen lieBe sich diese vielleicht als Abstand (écart) be-
zeichnen.*” Dieser Abstand ist der entscheidende Aspekt jeglicher Aus-
einandersetzung mit dem Fremden, die unter dem Stern der Explora-
tion und nicht der Identifikation stehen soll. Dabei geht es weniger ums
Ausmachen von Differenzen und Unterschieden zwischen dem Eige-
nen und dem Fremden. Wenn diese Vergleichsarbeit lediglich das Ziel



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 185

verfolgte, das Wesen des einen vom anderen trennscharf abzugrenzen,
so bliebe schlieBlich nichts anderes librig, als «sich auf dieses in seiner
Reinheit Erfasste zurlickzuziehen».?® Diesen Riickzug gilt es zu vermei-
den, denn will Farocki eine nachhaltige Reflexion anstoBen. Stattdes-
sen geht es mit der Wahrung eines Abstands ums Erzeugen einer
«Spannung» zwischen dem Vergleichenden und dem Verglichenen:

Der eine hort nicht auf, sich im anderen zu entdecken, sich in
der Gegeniiberstellung sowohl zu erforschen als auch zu re-
flektieren. Will er sich selbst erkennen, bleibt er vom anderen
abhidngig und kann sich nicht auf das, was seine Identitét
wire, zuriickziehen. Durch die zwischen den beiden Termen
hergestellte Entfernung hat die Distanz ein «Zwischen» zum
Vorschein gebracht, und dieses Zwischen ist aktiv.**

Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so schwierig, sich ein
Bild davon zu machen. Es konstituiert sich nicht aus festen Zustanden,
sondern aus einem Spannungsfeld sich beobachtender Krafte. Diese
Dialektik bleibt nicht ohne Auswirkung auf die Mdglichkeit der Er-
kenntnis. Wenn es nicht mehr darum geht, Zusténde, Individualitaten
oder Begriffe zu definieren, verliert ein hierarchisch-klassifizierendes
Denken notwendig an Stellenwert. Stattdessen fordert die Wahrung
von Abstéanden das Einiiben eines vorsatzlosen Blicks. Diesem ist es
nicht darum zu tun, sein Gegeniiber durch Erklarungen be- und anzu-
greifen, sondern es beriihrend zu erfahren.

Profanierung

Teilen sich Farocki und die klassische Ethnologie eines Clif-
ford Geertz ein Interesse an Ritualen als privilegierten Blick auf eine
Kultur, so kdnnte die Position, aus der sich ihre Beobachtungen an-
stellen, kaum unterschiedlicher ausfallen. Als Teil einer gesellschaft-
lichen Institution agieren Akademikerimmer auch als Hiiter jener Epis-
teme, die sie legitimiert. Nicht jede Theoretikerin wird aufgrund ihrer
institutionellen Einbindung notwendig blind gegeniiber den Struktu-
ren, in die sie eingelassen ist - zugleich lasst sich ein moglicher Inte-
ressenkonflikt nicht einfach von der Hand weisen:

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so
schwierig, sich ein Bild davon zu machen.
Es konstituiert sich nicht aus festen
Zustanden, sondern aus einem Spannungs-
feld sich beobachtender Kréafte. Diese
Dialektik bleibt nicht ohne Auswirkung auf
die Moglichkeit der Erkenntnis. Wenn

es nicht mehr darum geht, Zusténde, Indivi-

dualitédten oder Begriffe zu definieren,
verliert ein hierarchisch-klassifizierendes
Denken notwendig an Stellenwert.
Stattdessen fordert die Wahrung von Ab-
standen das Einiben eines vorsatzlosen
Blicks. Diesem ist es nicht darum zu

tun, sein Gegeniber durch Erklarungen be-
und anzugreifen, sondern es berihrend

zu erfahren.

||||||||||||||||||



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 187

Es geniigt der Ungleichheit nicht, respektiert zu werden, sie
mochte beglaubigt und geliebt werden. Sie méchte erklart
werden. Jede Institution ist eine Erkldrung der Gesellschaft,
eine Inszenierung der Ungleichheit.*

Selbstwenn sich eine akademische Disziplin auf die Fahnen
schriebe, politisch zu werden und an ihrem eigenen Fundament zu
kratzen, gédbe es damit nur umso mehr zu erklaren. Farocki aber
spricht weder im Namen einer Institution, noch gleicht er seine &s-
thetischen Kriterien auf eine Markttauglichkeit ab. Diese Unabhén-
gigkeit erlaubt ihm die unerhdérte Freiheit, seinen Arbeiten weder
eine dsthetische noch eine epistemische Legitimation einschreiben
zu mussen:

Der Auftraggeber, die Fernsehanstalt, nimmt [...] an,ich mache
einen Film, der eine Kritik am Gegenstand iibe, und der Inha-
ber oder Verwalter des gefilmten Gegenstandes nimmt an,
mein Film sei fiir seine Sache eine Reklame. Ich versuche,
weder das eine noch das andere zu machen. Nicht etwas zwi-
schen beidem, sondern jenseits von beidem.*

Kritik und Anerkennung sind in dieser Perspektive aufgeho-
ben. Der Abstand zum Gegenstand dient nicht der Bewertung. Er
rdaumt der Sache zunéchst einmal lediglich den nétigen Platz ein. In
der Reziprozitat der Berlihrung scheint jener entscheidende Aspekt
von Farockis Filmen auf, der die Distanz seiner theoretisierenden Hal-
tung in eine Néhe zugleich zu verwandeln und den Logos des Verglei-
chens um das Pathos des Subjekts zu erweitern sucht.?” Wenn sich
«die Fahigkeit, sich theoretisch verhalten zu kdnnen, dadurch definiert,
dal3 man liber einer Sache seine eigenen Zwecke vergessen kann», so
geht Farocki weiter:* Die eigenen Zwecke sollen von dieser Sache in
Mitleidenschaft gezogen werden kénnen. Dies ist der ethische Kern
einer Vermittlungspraxis, die nicht auf eine ekstatische Selbstverges-
senheit ihres Publikums abzielt, sondern ihr ekstatisches Moment in
den Dienst einer medial induzierten Selbsterkenntnis stellt: eine auf-
klérerische Introspektion der Erkenntnis.

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 Beruhren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

Der theoros, also die Figur, die dem heutigen Begriff der The-
orie vorausgeht, bezeichnete im Griechischen einen Zuschauer von
heiligen Festen der Goétter, der anschlieBend davon Bericht erstattete.
Er gewinnt allein durch seine Anwesenheit im ansonsten unzugéngli-
chen, abgeschlossenen Raum seine «sakralrechtliche Auszeichnung,
z.B. seine Unverletzlichkeit».?* In anderen Worten bezieht er seine Le-
gitimation weniger aus der Art und Weise seiner Vermittlung als dessen
Gegenstand. Die nun vorgebrachten Aspekte von Farockis Inszenie-
rung derrituellen Handlungen weisen jedoch in die genau gegenteilige
Richtung. Mit Giorgio Agamben gesprochen, lasst sich hier «eine pro-
fane Ansteckung (contagio)» erkennen, «eine Berlihrung, die den
Zauber entkraftet und dem Gebrauch zuriickgibt, was das Heilige ab-
gesondert und zu Stein gemacht hatte.»*® Farocki bezieht seine Legi-
timation nicht aus einer Teilhabe am Heiligen, Abstrakten oder Allge-
meinen, sondern aus der Restitution des vormals Abgesonderten. So
vermag an dieser Sache schlieBlich aufzuscheinen, «was unsichtbar
zu halten insgeheim deren objektiven Zweck ausmacht.»*

Denkt man sich Farockis Erkenntnisweise als Beriihrung, ist
deren profanierende Funktion entscheidend: Indem eine Reflexion
uber ein vormals abgesondertes, d.h. durch ein beispielsweise ma-
gisch-religioses Denken legitimiertes Verhalten provoziert wird, er-
offnen sich neue Denkrdume. Profanieren aber heiBt «nicht einfach,
die Absonderungen abschaffen und ausléschen, sondern lernen,
einen neuen Gebrauch von ihnen zu machen, mit ihnen zu spielen.»*
Sofern dieser neue Gebrauch aus einer Beriihrung statt einem Be-
greifen hervorgeht, entspringt er aus einem Bewusstsein der Rezip-
rozitadt und st6Bt bei aller Reflexion Gber das Andere immer auch eine
Selbstreflexion an. Solche Reflexion beriihrt das Abgesonderte in sich,
tastet die Selbstverstandlichkeit ab, mit der wir unsere Realitat navi-
gieren, rihrt an die rituellen Praktiken in unserem Denken und Han-
deln, die uns taglich Sinn stiften.

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anmerkungen 189

[1]
[2]

[3]
[4]
[5]

[6]
[71

[8]

[91

[10]
[11]
[12]
[13]

[14]

[15]

[16]
[17]

[18]
[19]
[20]
[21]
[22]
[23]
[24]

[25]

Harun Farocki: Diskussionsprotokoll No. 26 zu Ubertragung (32. Duisburger Filmwoche, 7.
November 2008), S.2.

Ders.: Denkmal - Exposé fiir eine Installation von Harun Farocki, in: Kunst und Offentlich-
keit. Kritische Praxis der Kunst im Stadtraum Ziirich, hg. von Christoph Schenker und
Michael Hiltbrunner, Ziirich (Hochschule fiir Gestaltung und Kunst) 2007, Bd. 2, S.90.
Ebenda.

Tim Zulauf: Zum Projekt von Harun Farocki, in: Kunst und Offentlichkeit, a.a.0., S.97.
Stefan Reinecke: Das Leben, ein Test. Postindustrielle Arbeit in Filmen von Harun Farocki,
in: Der Arger mit den Bildern. Die Filme von Harun Farocki, hg. von Rolf Aurich, Konstanz
(UVK Medien), S.263; Nicole Brenez: Harun Farocki and the Romantic Genesis of the
Principle of Visual Critique, in: Harun Farocki: Against What? Against Whom? Hg. von
Antje Ehmann und Kodwo Eshun, London (Koenig Books) 2009. S.135.

Helmut Farber: Etwas wird sichtbar, Cargo, Film, Medien, Kultur, No. 27 (2015), S.49.

Vgl. Volker Pantenburg: <Now that’s Brecht at last!> Harun Farocki’s Observational Films,
in: Documentary across Disciplines, hg. von Erika Balsom und Hila Peleg, Cambridge
Mass (MIT Press) 2016. S.158.

Farocki reflektiert diese Funktion der Berlihrung in seiner 1997 fiir den WDR produzierten
Sendung Der Ausdruck der Hande, in der er die auffallige Inszenierung von Handen, die in
Propagandafilmen des zweiten Weltkrieges Kriegsmaterial beriihren, folgendes Zitat aus
einem archéologischen Text gegeniiberstellt: «Das Beriihren als bloBe Tastgebarde ist
urspriinglich Zauberhandlung. Dies zeigt sich am Deutlichsten bei der dltesten Form des
Eides, denn nur beriihrt, nicht angefasst oder ergriffen wird beim heidnischen, magischen
Eidgegenstand, der verzaubert werden soll.»

Ludwig Wittgenstein: Bemerkungen tiber Frazers The Golden Bough», hg. von Rush
Rhees, Synthese 17, Nr. 3 (1967), S.235.

Ebenda, S.237.

Ebenda, S.241.

Ebenda, S.236.

Marco Brusotti: Wittgenstein, Frazer und die <ethnologische Betrachtungsweise», in: Uber
Wittgenstein, hg. v. James Conant, Wolfgang Kienzler, Stefan Majetschak, Volker Munz,
Josef Rothhaupt, David Stern und Wilhelm Vossenkuhl, Berlin/Boston 2014. S.38.
Clifford Geertz: The Interpretation of Cultures. Selected Essays, New York (Basic Books,
Inc) 1973. S.114.

Jean-Luc Nancy geht zu Beginn seiner einflussreichen Studie {iber die Beriihrung auf die
Kontingenz in Form einer «Erwéhlung» oder «Gnade» ein, um die Gleichnisse Jesus
verstehen zu kdnnen: «lhr aber seid selig, denn eure Augen sehen» sagt Jesus zu den
Jiingern (Mt 13, 16); oder auch diese andere, mehrfach wiederholte Wendung: «Wer Ohren
hat, der hore!» (Mt 13, 9). Das Gleichnis spricht nur zu dem, der es bereits verstanden hat,
es zeigt nur denen, die bereits gesehen haben. Den anderen verbirgt es, was es zu sehen
gibt und auch die Tatsache, dass es zu sehen gibt.» Jean-Luc Nancy: Noli me tangere,
Zirich (Diaphanes) 2008. S.11.

Vgl. Geertz: The Interpretation of Cultures, a.a.0., S.113.

Catherine Bell: Ritualkonstruktion, in: Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Handbuch, hg. von
Andréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden (Verlag fiir Sozialwissenschaften), 3.
Aufl., 2006. S.46.

Andréa Belliger und David J. Krieger: Einfiihrung, in: Ritualtheorien, a.a.0., S.29.
Wittgenstein: Bemerkungen liber Frazers <The Golden Bough», a.a.0., S.241.

Ebenda.

Ebenda, S.242.

Ebenda, S.235.

Ebenda.

Auf der Ebene des Auditiven artikuliert Wittgenstein hier ein Prinzip, fiir das Aby Warburg
mit seinem Bilderatlas auf der Ebene des Visuellen prototypisch steht: dass die proposi-
tionale und die sinnliche Auslegung in keinerlei epistemischen Hierarchie zueinander
stehen. Vgl. Thomas Strassle: Das essayistische Prinzip. Uber Nutzen und Grenzen einer
metadsthetischen Perspektive. S.176 (in diesem Band).

Harun Farocki und Christa Blimlinger: Ein ABC zum Essayfilm, HaFI006, Berlin (Harun
Farocki Institut & Motto Books) 2017. S.171.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

[26]

[27]

[28]

[29]
[30]

[31]

[32]
[33]
[34]
[35]
[36]
[37]
[38]

[39]
[40]

[41]

[42]

Peter Sloterdijk: Du muf3t dein Leben dndern. Uber Anthropotechnik, Frankfurt/M
(Suhrkamp) 2008. S.460.

Vgl. Nancy: Noli me tangere, a.a.0., S.66. Nancy ist hier einer Geste auf der Spur, die er
mit dem Begriff der Berlihrung zu fassen sucht. Dass die Beriihrung in einem alltaglichen,
praktischen Sinn durchaus auch problematische Begegnungen bezeichnen kann, wird
damit nicht in Abrede gestellt.

Michael Mayer: Touché. Zu zwei Studien tber die Bedeutung des Beriihrens in den
Werken Jacques Derridas und Jean-Luc Nancys, 2009, https://literaturkritik.de/id/12976.
Die Berlihrung wére danach eine Geste der Emanzipation. <Mancipare», die lateinische
Wurzel des Wortes <Emanzipation ist ein Begriff aus dem rémischen Recht und bedeutet
«verkaufen». Er zeigt in der Bildlichkeit der ergreifenden Hand (manus, lat. Hand) ein
Privateigentum an, das in romischer Zeit auch fiir Sklaven geltend gemacht werden
konnte. Demgegeniiber bedeutet etwas oder jemanden zu emanzipieren, Georges
Didi-Huberman zufolge, «jemanden an die Hand nehmen, um ihn in einen freien Bereich zu
fihren, in einen Raum der Freiheit, in dem niemand irgendjemandes <Besitz> ist.» Georges
Didi-Huberman: Remontagen der erlittenen Zeit. Das Auge der Geschichte Il, Miinchen
(Fink) 2014. S.154.

Jacques Derrida: Beriihren. Jean-Luc Nancy, Berlin (Brinkmann & Bose) 2007. S.197.

Vgl. Michael Mayer: Humanismus im Widerstreit. Versuch tiber Passibilitat, Miinchen
(Fink) 2012. S.90.

Die Passivitat der Beriihrbarkeit ist nicht das Gegenteil der aktiven Beriihrung, sondern,
wie Michael Mayer es ausdriickt, deren «Nacht- oder Schattenseite» resp. «Kehrseite»
und er schlédgt vor, «diese vor-oppositionelle, nicht-binére <Passivitat> mit dem Begriff der
Passibilitdt zu kennzeichnen.» Ebenda, S.14.

Frangois Jullien: Es gibt keine kulturelle Identitat. Wir verteidigen die Ressourcen einer
Kultur, Gbers. von Erwin Landrichter, Berlin (Suhrkamp) 2017. S. 35ff.

Ebenda, S.40.

Ebenda.

Jacques Ranciére: Der unwissende Lehrmeister. Finf Lektionen liber die intellektuelle
Emanzipation, tibers. von Richard Steurer, Wien (Passagen) 2007. S.123.

Harun Farocki: Eine Rede liber zwei Filme, in Zelluloid Nr. 27, KéIn (1988), S.24.

Vgl. Didi-Huberman: Remontagen der erlittenen Zeit, a.a.0., S.219.

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, Bd. 1, Gesammelte Werke Tibingen (Mohr Siebeck) 1999. S.129.

Ebenda.

Giorgio Agamben: Lob der Profanierung, in: Profanierungen, Frankfurt/M (Suhrkamp)
2005.S.71.

Theodor W. Adorno: Der Essay als Form, in: ders.: Noten zur Literatur, Frankfurt/M
(Suhrkamp) 1958. S.49.

Agamben: Lob der Profanierung, a.a.O., S.85.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 191

Essay 9/9



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 Asthetik der Zungenrede.
Predigt als TV-Serie
Jorg Wiesel



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 193

Die dénische TV-Serie «Herrens Veje»' beginnt mit einem
Intro (Vorspann), das sich in Form eines per Kamera gedrehten Videos
artikuliert,dem die Zeitangabe 15. Juni 1995 zugeordnet ist. Die Briider
Christian und August spielen eine Beerdigung am sommerlichen Ost-
seestrand, Christian (mit Halskrause) spielt den Pfarrer, August den
Toten - und August filmt. Er rennt zum Ferienhaus der Familie Krogh,
ruft nach Mutter und Vater und begibt sich vorsichtig in das obere
Stockwerk, nachdem er eine Stimme gehort hat, deren Tréager er nicht
sofort identifizieren kann.

Michel Chion hatin seiner griindlichen Untersuchung zu den
Uberschneidungen von akustischer und visueller Wahrnehmung und
ihrer kinematographischen Verschrédnkung (und Rezeption) das akus-
matische Horen herausgestellt, das an eine Situation gebunden ist,
«in der jemand einen Klang hort ohne den Klangerzeuger zu sehen.»?
Bereits hier arbeitet die Serie mit dsthetischen Elementen des Un-
heimlichen, indem sie die Stimme, ihren Klang und ihre Prosodie vom
(menschlichen) Korper ihrer Artikulation trennt. «<Das Akusmatische
erlaubt dem Klang eine echte Entfaltung all seiner Dimensionen»® und
verstellt der Figur, die hort, zunédchst die Auflésung, also das Bild, das
den Klang identifizierbar macht.

Schnell begreift August in der geschilderten Szene aber,
dass es sich um seinen GroBvater handeln muss, der unter einem Kru-
zifix und neben einer aufgeschlagenen Bibel sitzend in einer (ihm?)
fremden Sprache (Hebraisch, Aramaisch) betet, meditiert, Gott anruft.
Zuschauerinnen und Zuschauer sehen erst das Kruzifix, dann den
GroBvater durch den subjektiven Blick von Augusts Hand-Kamera, die
die Szene filmt. Die Serie schneidet in die Frontale und zeigt August
mit gesenkter Kamera, bis sein Vater Johannes (Lars Mikkelsen)
kommt, ihn aus dem Zimmer zerrt und den Sohn bittet, das zu verges-
sen, was er «gesehen» hat. Interessanterweise pointiert der filmische
discours an dieser Stelle das Sehen, nicht das Héren. Das mag der
Ubersetzung vom Danischen ins Deutsche geschuldet sein, ist aber
insofern vielleicht auch nicht zentral, als dieses Intro das eigentliche
Thema der Serie signifikant akzentuiert: die auf die Figuren der Kopen-
hagener Pfarrersfamilie Krogh verteilten kritischen Positionen um den
Konflikt eines tief empfundenen und gelebten evangelischen Glaubens



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 Asthetik der Zungenrede.
Predigt als TV-Serie

und dessen angemessene wie unangemessene Performanzin Gebet,
Predigt und gemeinschaftlicher und gemeindlicher Kommunikation.

Johannes Krogh verbietet seinem Sohn, dem spéteren Mili-
tarpfarrer August, die Erinnerung an dieses Erlebnis und markiert
damit seine Opposition zur Zungenrede des Vaters. Der Schock vater-
licher und groBvaterlicher Glossolalie setzt in der Serie den Beginn
einer Reihe von Verdrangungen in Gang, die einen metonymischen
Rhythmus provozieren und im weiteren Verlauf der ersten zehn Epi-
soden zunehmend in (Bild-)Metaphern verdichtet werden. Dieses fil-
mische Verfahren ist auf der Ebene von histoire und discours nicht nur
psychoanalytisch grundiert, sondern suchtin der finalen Zungenrede
von August wahrend eines Pfingstgottesdienstes in Anwesenheit der
Kopenhagener Bischofin (in der 10. Episode) das Andere der
Krogh’schen Genealogie und ihrer maskulinen pastoralen Filiation
(seit neun Generationen) in Ton und Bild festzuhalten. An Pfingsten,
dem Fest der Kirche und ihrer Griindung, unterbricht und zésuriert
August das von der Bischéfin gesprochene Glaubensbekenntnis,
indem er anders redet, in Zungen spricht. Das Kommen des Heiligen
Geistes und dessen Verbleib in der Kirche inszeniert die TV-Serie als
ein Ereignis, das die Kritik an der etablierten Kopenhagener Amtskir-
che und ihrer gouvernementalen Praxis und gemeindlichen Adminis-
tration nur hervortreibt.

Sympathisierte Johannes mit der Zungenrede seines
Vaters, die dieser nicht 6ffentlich machte? Warum ist August in Epi-
sode 10 «gesegnet», noch bevor ihn sein Vaterin Zungen reden hort?
Augusts Sprachengebet (Arabisch, Hebrdisch) am Ende der ersten
Staffel ist in einen Rahmen ambivalenter und kritischer Beurteilung
durch die Figuren gespannt: zunschst durch seine Frau, eine Arztin,
die ihn nach seinem Kriegstrauma pathologisiert. Dann natdrlich
durch die schroffe Reaktion der Bischofin (Laura Bro), die im Gottes-
dienst «Rituale mdchte und keinen Geist» (August). Die Mehrheit der
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter in Johannes’ Gemeindebiiro sind
ebenso erschrocken wie abwehrend («Was heute geschehenist, war
fehl am Platz, Kontakt oder nicht, Zungenrede hat nirgendwo etwas
zu suchen»). Nur Johannes («Es wurde einmal als Sklavengabe be-
trachtet, direkten Kontakt zu haben.») erkennt im charismatischen



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 195

Auftritt seines Sohnes das Ratsel des protestantischen Glaubens
und die Mdoglichkeiten, ihn im Medium einer enigmatischen Perfor-
mance zu artikulieren («Es ist verriickt, richtig? Unbegreiflich, zu
viele Geflihle, ratselhaft»). August libergibt Talar und Halskrause der
Bischdéfin und kiindigt seinen Dienst auf. Die Apostelgeschichte (1.2)
thematisiert den Zusammenhang zwischen Zungenrede und Predigt
an Pfingsten:

Und als der Tag Pfingsten erfiillt war, waren sie alle beiein-
ander an einem Ort. Und es geschah plétzlich ein Brausen
vom Himmel wie eines gewaltigen Windes und erfiillte das
ganze Haus, da sie saflen. Und es erschienen ihnen Zungen,
zerteilt wie von Feuer; und er setzte sich auf einen jeglichen
unter ihnen, und sie wurden alle voll des heiligen Geistes und
fingen an zu predigen in andern Zungen, wie der Geist ihnen
gab auszusprechen.*

Und Paulus distanziert sich im ersten Korintherbrief von der
Glossolalie und begriindet damit die Skepsis, Ambivalenz und Kritik der
Theologie: Die Zungenrede ist «ein Phdnomen, das zu vorsichtiger Be-
urteilung einlddt.»” Denn zundchst markiert die apostolische Glosso-
lalie die «Fremdsprachenkompetenz»® der Jiinger, spater driftet sie in
die Diskurse neuzeitlicher und moderner Besessenheit ab (Ekstase,
Wahnsinn, Hysterie) und ist mit massiven Zweifeln an ihrer <Echtheit>
verbunden. Denn beim «Sprachenreden handelt es sich um die von
Gott durch seinen Geist geschenkte Fahigkeit, eine Fremdspra-
che - ohne sie zu lernen - einwandfrei zu beherrschen»,” so Roger Liebi,
der das Sprachenreden in der Bibel von aktuellen Phdnomenen des
Zungenredens in Pfingstlich-Charismatischen Bewegungen abgrenzt.

Die zehn Episoden der ersten Staffel von «Herrens Veje» sind
signifikant durch ein Phdnomen eingerahmt, das in der friihchristli-
chen (pfingst-)gemeindlichen Praxis die Verschiedenheit der Mitglie-
derim Medium der Heteroglossien zu einer Kirche formte, in der Ge-
genwartderTV-Serie aberins dramaturgische Zentrum der Zuspitzung
ihrerdringlichsten Frage- und Themenstellungen gerat: Was bedeutet
es heute, eine evangelische Christin, ein evangelischer Christ, ein



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 Asthetik der Zungenrede.
Predigt als TV-Serie

angesichts zunehmender (Kopenhagener) Kirchenaustritte liberzeu-
gender und auch charismatischer Pastor zu sein, der - homiletisch
versiert — das Private im Politischen und das Politische im Privaten
erkennt und es so uneitel wie pointiert in seine Predigten zu integrie-
ren wie an Fragen des Glaubens heranzufiihren versteht? Die Figur
Johannes Krogh gibt auf viele dieser Fragen klare Antworten: Er ist
Uberzeugter Christ, rhetorisch brillant, aber mit einer an die Pfarrer-
figuren in den Filmen Ingmar Bergmans (z.B. Bischof Edvard Vergérus
in Fanny och Alexander, 1982) erinnernden Harte und Aggressivitat
ausgezeichnet, die seine Figur an die Grenzen familialer und sozialer
Verabredungen treibt. Johannes betriigt seine Frau Elisabeth (Anna
Eleonora Jérgensen), entzieht seinem Sohn Christian (Simon Sears)
die vaterliche Liebe, nachdem dieser sein Theologie-Studium auf-
und den Zwang des Vaters nach patriarchaler Konsequenz abgebro-
chen hat. Seine Konkurrentin in der Bewerbung um das Kopenhagener
Bischofsamt, der er aufgrund anti-muslimischer Affekte schlieB3lich
unterliegt, verachtet er: Wahrend eines Gottesdienstes in Kopenha-
gens Domkirke — Johannes ist volltrunken - erscheint sie ihm als Teu-
felin. Einzig August, der jingere Sohn (Morten Hee Andersen) und
Militarpfarrer, derim Glauben, einen Sprengstoffattentéter vor sich zu
haben, eine muslimische Zivilistin vor den Augen ihres Sohnes er-
schieBt, obwohl er als Pfarrer nicht zur Waffe greifen musste, genief3t
die liebende Aufmerksamkeit des Vaters. Die erschossene Muslima
erscheint Augustim Traum, er schlaft nicht mehr, nimmt Medikamente
und entwickelt sich zu einer Pfarrers-Figur, die ihre seelsorgerischen
und gemeindlichen Aufgaben (Kirchenasyl) kirchlich und rechtlich ra-
dikal Gberschreitet.

Die TV-Serie von Adam Price, Karina Dam und Paul Berg (alle
Drehbuch) inszeniert Augusts finale Zungenrede deshalb auch kon-
sequent ambivalent: als tragisches Ergebnis eines Kriegs-Traumas,
unter dessen Folgen August verzweifelt und bis an die Grenzen kor-
perlicher Auszehrung leidet. Und als enigmatisches und charismati-
sches Glaubens-Zeugnis, das die Exklusion aus der Amtskirche, aber
die Inklusion in die komplexe Begehrensstruktur des Vaters nach einer
<echten> und wahrhaften geistigen Erfiillung durch Gott bedeutet, die
in der pastoralen Profession wie in ihrer Transgression gipfelt. Diese



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 197

auch asthetisch radikal inszenierte Wiederbegegnung mit August als
«gesegnetem» Sohn und Pfarrer in einer Szene in psychedelischen
Farben und trancegleichem Sound fiihrt gleichzeitig die Neu-Begeg-
nung mit seinem Vater vor: Johannes sieht seinen (toten) Vater auf
sich zukommen, den Vater, der im Intro das Abjekte, das Fremde, den
mystischen Untergrund des protestantischen Glaubens intoniert
hatte. (GroB-)Vater und Sohn schlieBen Johannes in dieser Weise ein,
und Drehbuch und Regie bemiihen sich stark, dieses Abjekte christ-
lichen Glaubens nicht differenzierend zu diskutieren (in der Spanne
von Sprachenwunder und Zungenrede), sondern als méglichen an-
deren <Einstieg> (und Ausstieg) in den Glauben und seine kirchenge-
meindliche Organisation auszubuchstabieren.

Anders gesagt: Die TV-Serie, deren Thematik stark um
Fragen der Homiletik und damit um die rhetorische, performative und
semantische Attraktivitédt von Predigt kreist, setzt die Zungenrede
diegetisch zur mehrpoligen Beurteilung und Kritik aus, dréangt sie
aber metadiegetisch auf den ersten Platz im Wettbewerb um die as-
thetische Attraktivitdt von TV-Serien. Auf der Ebene der Diegese
stirbt August am Ende der zehnten Staffel auf einer StraBBe, nachdem
er im Kornfeld gegeniiber die getdtete Frau zu sehen glaubt und
dabei von einem Kraftwagen liberrollt wird (vor den Augen seines
Bruders). Metadiegetisch aber glaubt die Serie in der Inszenierung
einer biblisch verbiirgten, das Charisma nicht nur des Pfingstwun-
ders bezeugenden Performance, die als Zungenrede in der histoire
das Abjekte der Kirche ist, an eine Attraktivitatssteigerung des evan-
gelischen Glaubens.

Der filmische discours, seine genuine medienésthetische
Technik des Schnitts, des Montierens von Take zu Take, von Shot zu
Shot, verfahrt selbst haufig «in Zungen redend»: Mal verwendet er die
akustische Klammer, also das akustische Verklammern von Schnitt zu
Schnitt, von Sequenz zu Sequenz, um die inhaltliche Verzahnung der
Szenen auszustellen. Und mal legt er die Sprechakte einzelner Figu-
ren auf die Zungen oder in die Miinder der Figuren, die einer Sequenz
zugehoren, die der dann folgenden inhaltlich vorausgeht. Und unter-
bricht damit die Mechanik der akustischen Klammer.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Der filmische discours, seine genuine
mediendsthetische Technik des Schnitts,
des Montierens von Take zu Take,

von Shot zu Shot, verfahrt selbst hiufig
«in Zungen redend»: Mal verwendet

er die akustische Klammer, also das akus-
tische Verklammern von Schnitt zu
Schnitt, von Sequenz zu Sequenz, um die
inhaltliche Verzahnung der Szenen auszu-
stellen. Und mal legt er die Sprechakte
einzelner Figuren auf die Zungen oder in
die Miinder der Figuren, die einer Sequenz
zugehdren, die der dann folgenden
inhaltlich vorausgeht. Und unterbricht damit

die Mechanik der akustischen Klammer.

||||||||||||||||||


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 199

Wir sehen also Figuren, die von anderen aus den darauffol-
genden Sequenzen <besprochen> werden. So steht Elisabeth am Kii-
chenfenster und beobachtet ihren Mann beim Flirt mit der Gartnerin
der Probstei, mit der er ein Verhéltnis eingegangenist. Noch wéahrend
Elisabeth das sieht, schneidet die Serie akustisch in die folgende Se-
quenz und wir héren Johannes die ersten Worte seiner Weihnachts-
predigt zu den Mitarbeitenden sprechen: «Was ist Gottes groBer Plan
fiir uns? Ich ...» (Schnitt). Das ist - wie oft in der Serie - neben der As-
thetik des Unterbrechens semantischer Folgerichtigkeit durch akus-
tisches Verklammern ein Kommentar zur Homiletik, die in «<Herrens
Veje» thematisch ist. Die Serie als Ganze mitihrer auf den ersten Blick
komplexen, dann aber ziemlich klaren Handlungsstruktur, in deren
Mittelpunkt die Familie Krogh steht, ist eine einzige Predigt. Sie ist
insofern eine Predigt, als sie alle aktuellen und kritischen gesellschaft-
lichen, globalen und sozialen Fragen (Was ist Familie? Was ist Ehe?
Was bedeutet Verantwortung im Krieg?) an die Grundkonstanten
evangelischen Glaubens koppelt - und dabei manchmal selbst «in
Zungen redet».

Den Film als dramaturgischen Ausgangspunkt fiir die rheto-
rische Gestaltung einer Predigt heranzuziehen, ist umfassend emp-
fohlen und ebenso untersucht worden.? «Die Filmkunst als eine Zeit-
kunst, die nicht unwesentliche Teile ihrer Inszenierungstechnik aus
den Quellen der Bibel schépft, bewahrt namlich ein Wissen»® um das
der Kommunikation inhdrente performative Potential. Fiir Thomas
Erne hat der Film gar «als Medium den Horizont und die Aufgaben-
stellung der Predigt grundlegend verandert».* Eine TV-Serie (ob ge-
streamt oder nicht) ist aber kein Film; eine Serie gehorcht anderen
Gesetzen. Gerade Fernsehen im Streaming-Format erzéhlt nicht
linear, nicht vertikal, sondern horizontal: Die einzelnen zehn Folgen
der ersten Staffel von «Herrens Veje» dramatisieren nicht die L6sung
eines Problems, sondern dessen Zerstreuung ad infinitum - oft Giber
eine ganze Staffel oder die Serie selbst hinweg.

Die zweite Staffel mit weiteren zehn Folgen ist 2020 gezeigt
worden. Natirlich offeriert serielles Erzdhlen dramaturgische Optio-
nen zur Gestaltung einer Predigt. Bis zu dem extremen Punkt, an
dem TV-Streaming-Formate das Verhalten der Zuschauerinnen und

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 Asthetik der Zungenrede.
Predigt als TV-Serie

Zuschauer mit Algorithmen auswerten und daraus Empfehlungen ab-
leiten, die in die narrative Dramaturgie der (ndchsten) Serie eingewo-
ben werden." Das kann hier aber nicht von Interesse sein. Das Beson-
dere an «Herrens Veje» ist vielmehr die Fokussierung auf die
Pfarrfamilie selbst, auf Vater (Johannes) und Sohn (August), die als
Pastoren beide mit der Herausforderung, attraktiv und empathisch
predigen zu wollen, konfrontiert sind. Ausgerechnet die Figuren,
deren Studium und Ausbildung zum Pfarrer homiletische Fragestel-
lungen signifikant adressiert haben, scheitern je unterschiedlich im
Akt des Predigens selbst. Johannes liberschreitet - meist alkoholi-
siert - die Grenzen des guten Geschmacks und wird beleidigend,
waéhrend er predigt; und August redet in Zungen, was nicht den Pos-
tulaten einer aufgeklarten Theologie und Kirche entspricht. Genau an
dieser Stelle springt die Metaebene des discours der Serie ein und
verlegt die Leerstellen homiletischer Expertise von den Figuren auf
die Dramaturgie der ganzen TV-Asthetik.

Anders gesagt: Die beiden Figuren registrieren nicht, dass
gerade ihre konkreten (anthropologischen) Lebensumsténde (Ehe-
krise, Affare, Vater-Sohn-Konflikt, Krieg) Ausgangs- und Ankniip-
fungspunkte lGberzeugenden Predigens sein kdnnten, ob hermeneu-
tisch oderasthetisch. Esistkein Wunder,dassin genau den Momenten,
in denen Johannes und August predigen, schnell geschnitten und in
andere Erzahlebenen gewechselt wird. Die Serie zeigt auf der Figu-
ren-Ebene nie eine ganze Predigt, sondern perspektiviert sich selbst
als Serie in einer «Meta-Predigt». Damit riickt die gesamte TV-Serie
in die Ndhe einer kreatorischen Predigt. «<Herrens Veje» 6ffnet sein
theatral-performatives Potential als «<Spielraums, in dem nicht nur die
Figuren ihre Lebenswirklichkeit neu situieren miissen - auch die Zu-
schauerinnen und Zuschauer auf der metadiegetischen Ebene sind
herausgefordert, Stellung zu beziehen und ihre lebensweltliche Situ-
ation als Erfahrung des Menschseins zu markieren: im &dsthetischen
Format der TV-Serie, die eine Predigt ist — und nicht nur an Pfingsten
«in Zungen» spricht.”?

Als Praktiken dsthetischen Denkens durchdringen sich also
zwei Metareflexionen in«Herrens Veje»: Zundchst beruht das dstheti-
sche Mittel der TV-Serie (als Predigt) auf dem, was sie verhandelt. Und



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schreiben/Zeigen 201

zweitens macht sie das, indem sie selbst «in Zungen redet» und ein
akustisches Verklammern einsetzt. Beide Metareflexionen verwickeln
sich ineinander und markieren in dieser Weise die Asthetik des Den-
kens der Produktion der Serie: als exzentrisches Markieren einer Re-
lation zu den Kontexten, in denen sie auftritt.

‘‘‘‘‘‘

: . -
Abb. 1: Adam Price, Herrens Veje. Ride upon the Storm. Die Wege des Herrn,
DK 2017 (DR Drama), Arte France

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Anmerkungen

[1]
[2]

[3]
[4]

[5]
[6]
[7]
[8]
[9]

[10]
[11]

[12]

[Abb. 1]

Adam Price: Herrens Veje. Ride upon the Storm. Die Wege des Herrn, DK 2017 (DR Drama,
Arte France). Ich beziehe mich ausdriicklich auf die ersten zehn Episoden von Staffel 1.
Michel Chion: Audio-Vision. Ton und Bild im Kino, hg. v. J.U. Lensing, Berlin (Schiele &
Schoén) 2012. S. 36.

Ebenda.

Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments nach der
Ubersetzung Martin Luthers, Stuttgart (Wirttembergische Bibelanstalt) 1972. S.146.
Thomas Macho: Glossolalie in der Theologie, in: Friedrich Kittler, Thomas Macho, Sigrid
Weigel (Hg.): Zwischen Rauschen und Offenbarung. Zur Kultur- und Mediengeschichte
der Stimme, Berlin (DeGruyter) 2002. S.3-17, hier S.4.

Ebenda, S.11.

Roger Liebi: Sprachenreden oder Zungenreden? Bielefeld (transcript) 2006. S.10.

Vgl. Martin Nicol: Einander ins Bild setzen. Dramaturgische Homiletik, Gottingen
(Vandenhoek & Ruprecht) 2002.

Thomas Erne: Die Splirbarkeit der Zeichen. Homiletische Chancen der Filmpredigt, in:
Wort und Dienst (WuD), 28. Band 2005. S.279-291, hier S.280f.

Ebenda.

Vgl. Christiane Hanna Henkel: Netflix bringt Schwung in erstarrtes TV-Geschaft, in: NZZ,
27.6.2014. www.nzz.ch/wirtschaft; 14. Marz 2015.

Vgl. Wilfried Engemann: Predigt als Schépfungsakt. Zur Auswirkung der Predigt auf das
Leben eines Menschen, in: ders. (Hg.): Theologie der Predigt. Grundlagen, Modelle,
Konsequenzen, Leipzig (Evangelische Verlagsanstalt) 2001. S.71-92.

Adam Price, Herrens Veje. Ride upon the Storm. Die Wege des Herrn, DK 2017 (DR
Drama), Arte France

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen/Autoren 203

- 8 14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 Henryetta Duerschlag, Wiktoria Furrer, Silvia Henke,
Michael Mayer, Dieter Mersch, Aurel Sieber,
Thomas Strassle, Nicolaj van der Meulen, Jorg Wiesel



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen/Autoren 205

Henryetta Duerschlag ist wissenschaftliche Mitarbeiterin
am Departement Kulturanalysen und Vermittlung an der Ziir-
cher Hochschule der Kiinste. Sie studierte Kulturanthropo-
logie und Geschlechterforschung an der Universitat Basel
und Kiinstlerische Forschung an der Universitat von Amster-
dam. Im Rahmen des SNF-Projekts Praktiken dsthetischen
Denkens forschte sie an der Hochschule fiir Gestaltung und
Kunst Basel FHNW zu dsthetischen Bildungspraktikenin der
Schweiz der Nachkriegszeit.Publikationen (Auswahl): The
Double Bind of Artistic Research. An Experiment of a Wit-
ness, in: OAR: The Oxford Artistic and Practice Based Re-
search Platform Nr. 2, Oxford 2017; Learning from Hans Fins-
ler. Learning in the Lockdown, in: Log 49 Observations on
Architecture and the Contemporary City, New York 2020.

Wiktoria Furrer, Prof. Dr., Leiterin der Professur Kulturver-
mittlung und Theaterpddagogik an der Padagogischen Hoch-
schule FHNW; Studium der Politikwissenschaften in Dres-
den, Berlin, Valencia und Breslau und der Cultural Media
Studies an der Ziircher Hochschule der Kiinste. Promotion
an der Universitat Zurich zu Mikropadagogiken in der Kunst.
Arbeitsgebiete: partizipative Formate in Kunst und Bildung,
dsthetische Bildung. Publikationen (Auswahl): How to Teach
Art?, Zirich 2022, zus. mit Carla Gabri, Nastasia Louveau,
Maria Ordéfiez und Artur Zmijewski; Mikropiadagogische
Spriinge im Kontext dsthetischer Bildung, in: Art Education
Research No. 16/2019 (SFKP: Schweiz. Gesellschaft fir
Kunstpadagogik, zus. mit Silvia Henke).

SilviaHenke, Dr., ist Professorin fiir Kulturtheorie an der Hoch-
schule Luzern, Kunst & Design im Bachelor und im Master
Fine Arts/Artin Public Spheres/Art Education. Sie leitet den
Bereich dertransdisziplindren Module REFLECT. Studium der
Deutschen und Franzdsischen Philologie, Philosophie und
Medienwissenschaft in Basel und Hamburg. Arbeits- und
Forschungsgebiete: Kunst und Religion, transkulturelle Bild-



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

und Kunstpéadagogik, dsthetische Bildung, Kunst und Politik,
Sprach- und Diskurskritik.

Publikationen (Auswahl): Was heif3t kiinstlerisches Denken?
Kunstpadagogische Positionen 33, Hamburg 2015; Mikro-
padagogische Spriinge im Kontext asthetischer Bildung, in:
Art Education Research No.16/2019 (SFKP: Schweiz. Gesell-
schaft fiir Kunstpddagogik, mit Wiktoria Furrer; mit Dieter
Mersch, Nicolaj van der Meulen, Thomas Strassle, Jorg
Wiesel: Manifest der Kiinstlerischen Forschung. Eine Vertei-
digung gegen ihre Verfechter, Ziirich 2019; Transformative
Kréfte und dsthetische Bildung in zeitgendssischer Kunst, in:
Transformationen in Zeiten gesellschaftlicher und religidser
Umbriiche. Dieselbe Welt und doch anders, Baden-Baden:
Nomos 2022, S.325-344.

Michael Mayer, apl. Prof. Dr., derzeit Gastprofessor an der
Universitdt Konstanz im Fachbereich Literatur - Kunst
- Medien; arbeitete zuletzt am Forschungsschwerpunkt As-
thetik (FSA) an der Ziircher Hochschule der Kiinste (ZHdK).
Studium der Philosophie, Erziehungswissenschaft, Psycho-
logie, Soziologie und Religionswissenschaft/Theologie in
Freiburgi.Br.und Berlin. Diplom in Paddagogik (Pddagogische
Hochschule Freiburg i.Br.), Promotion in Philosophie (Uni-
versitat Freiburg), Habilitation in Medienwissenschaft (Uni-
versitat Potsdam). Mitherausgeber des Internationalen Jahr-
buchs fiir Medienphilosophie. Arbeitsschwerpunkte: Medi-
enphilosophie; Medienethik der Toten; Kapital als Medium.
Monographien (Auswahl): Humanismus im Widerstreit. Ver-
such Uber Passibilitdt (Minchen 2012); Tarkowskijs Gehirn.
Uber das Kino als Ort der Konversion (Bielefeld 2012); Zone.
Medienphilosophische Erkundungen (Berlin/Ziirich 2018);
Melancholie und Medium. Das schwache Subjekt, die Toten
und die ununterbrochene Trauerarbeit (Wien 2019). Im Er-
scheinen: Kapital als Medium. Band 1: Zur Kritischen Theorie
der Techno-Okonomie (2022/23).



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen/Autoren 207

Dieter Mersch, Prof. Dr. em. Ehemaliger Leiter des Instituts
fiir Theorie an der Ziircher Hochschule der Kiinste und zur
Zeit Vizeprasident der Deutschen Gesellschaft fiir Asthetik.
Studium der Mathematik und Philosophie in Kéln, Bochum
und Darmstadt, Promotion und Habilitation an der TU Darm-
stadt. Von 2000-2004 Leiter des Forums der Muthesius-
Kunsthochschule Kiel, 2004-2013 Professor fiir Medienthe-
orie und Medienwissenschaften an der Universitat Potsdam.
Arbeitsgebiete: Philosophien des 20. und 21. Jahrhunderts,
Philosophische Asthetik, Medienphilosophie, Bildtheorie,
Musikphilosophie. Publikationen (Auswahl): Was sich zeigt.
Materialitat, Présenz, Ereignis, Miinchen 2002, Ereignis und
Aura, Frankfurt/M 2002, Medientheorien zur Einfiihrung,
Hamburg 2006; Posthermeneutik, Berlin 2010; Ordo ab
Chao/Order from Noise, Berlin, Ziirich 2013, Epistemologien
des Asthetischen, Ziirich 2015, zus. mit Silvia Henke, Nicolaj
van der Meulen, Thomas Stréssle, Jorg Wiesel: Manifest der
Kiinstlerischen Forschung. Eine Verteidigung gegen ihre
Verfechter, Ziirich 2019.

Aurel Sieber, Dr., Deutschlehrer an der Berufsbildungsschu-
le Winterthur. Studium der Germanistik, Filmwissenschaft,
vergleichende Literaturwissenschaft und Soziologie in
Zurich. Promotion an der Universitat Ziirich und Hochschule
der Kiinste in Bern bei Thomas Stréssle. Publikationen: Ver-
acity in Voracity: On the Function of Essayistic Practices in
Artistic Research, Plymouth 2018; Das Vergleichen verglei-
chen. Harun Farockis essayistische Filmpraxis, Kéln
2020; Epistemiken des Essayistischen —Zur Praxis Harun Fa-
rockis, Zirich 2021 [Diss.].

Thomas Stréassle, Prof. Dr., Leiter des transdisziplindren Y Ins-
tituts an der Hochschule der Kiinste Bern und Titularprofessor
fiir Neuere deutsche und vergleichende Literaturwissenschaft
an der Universitat Zurich. Daneben Prasident der Max Frisch-
Stiftung an der ETH Zirich und Mitglied der Kritikerrunde im



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

«Literaturclub» von SRF/3sat. Studium der Germanistik, Phi-
losophie und Musikwissenschaft in Ziirich, Cambridge und
Paris, Promotion und Habilitation an der Universitat Zirich.
Parallel dazu Ausbildung zum Flétisten mit Konzertdiplom
bei Aurele Nicolet. Arbeitsgebiete: Deutsche Literatur vom
17. bis zum 21. Jahrhundert im européischen Kontext, Litera-
turund andere Kiinste, insbesondere Musik, Materialasthetik,
Literatur und Offentlichkeit. Publikationen (Auswahl): Salz.
Eine Literaturgeschichte, Miinchen 2009; Gelassenheit.
Uber eine andere Haltung zur Welt, Miinchen 2013; Fake und
Fiktion. Uber die Erfindung von Wahrheit, Miinchen 2019; zus.
mit Silvia Henke, Dieter Mersch, Nicolajvan der Meulen, Jérg
Wiesel: Manifest der Kiinstlerischen Forschung. Eine Vertei-
digung gegen ihre Verfechter, Ziirich 2020; zus. mit Carolin
Emcke: Fiir den Zweifel, Ziirich 2022.

Nicolajvan der Meulen, Prof. Dr., Hochschule fiir Gestaltung
und Kunst FHNW. Studium der Kunstgeschichte und Philo-
sophie in Marburg, Berlin und Basel. Dissertation zur Tem-
poralitat kubistischer Bilder (Miinchen 2000), Habilitation
an der Universitat Hildesheim mit einer Arbeit Gber den «Pa-
rergonalen Raum. Zum Verhéltnis von Bild, Raum und Bewe-
gung in der spatbarocken Benediktinerabtei Zwiefalten»
(Wien 2016). Weitere Publikationen u.a.: Culinary Turn (Hg.)
zusammen mit J6rg Wiesel, Bielefeld 2017 (Open Access);
zus. mit Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Strassle und
Jorg Wiesel: Manifest der Kiinstlerischen Forschung. Eine
Verteidigung gegen ihre Verfechter, Zirich 2020; Stefan
Wiesner’s Practice of Cooking. A Contribution to Culinary
Aesthetics, in: Humana Mente. Journal of Philosophical Stu-
dies 13(38), 191-228.https:/www.huma-amente.eu/index.
php/HM/article/view/338 (peer reviewed). Van der Meu-
len’s Schwerpunkte liegen in den Bereichen kulinarische As-
thetik, Philosophie of Food, Bildtheorie und Bildkompetenz.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen/Autoren 209

Jérg Wiesel, Prof. Dr., ist Leiter des BA-Studiengangs Mode-
Design am Institute Contemporary Design Practices der
HGK Basel, FHNW. Mitglied des Sounding Boards «Critical
Diversity Literacy» der PH FHNW. Studium der Theater- und
Literaturwissenschaft in Miinchen; Promotion zum Dr. phil.
an der Universitat Basel; Habilitation an der Freien Universitat
Berlin; 1986-1988 Regiehospitant und -assistent am Schau-
spiel Dortmund; Dozent, wissenschaftlicher Mitarbeiter, As-
sistent, Lehrbeauftragter an den Universitaten und Hoch-
schulen in Kiel, GieBen, Basel und Ziirich; Mitgriinder des
Arbeitskreises zur Erforschung von Rassismus und Fremden-
feindlichkeit (Ev. Studienwerk Villigst und Bundesministeri-
um fiir Bildung und Forschung/Bonn); seit 2004/05 Dozent
an der Hochschule fiir Gestaltung und Kunst FHNW Basel;
2005-2010/11 Gastprofessoran der Freien Universitat Berlin;
Publikationen zur Geschichte und Theorie des Theaters, Pi-
raterie, Intermedialitat, Films, Mode und Kulinarik.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 Hinweis zum Projekt
«Praktiken asthetischen Denkens»

Dieser Band bildet den Abschluss eines vierjahrigen For-
schungsprojektes, das sich den «Praktiken adsthetischen Denkens»
widmete. Es wurde vom Schweizerischen Nationalfonds (SNF Siner-
gia) gefordert und an vier Deutschschweizer Design- und Kunsthoch-
schulen realisiert (sinergia-pat.ch). Jedes Teilprojekt setzte einen be-
stimmten Akzent,um das Asthetische als eigene Praxis zu entfalten - in
der Kunst wie in der Wissenschaft, in der Philosophie wie in der Bil-
dung, in der Theologie wie im Film.

Die hier vorliegenden Beitrage bilden diese Vielfalt und
deren gleichzeitige innere Verklammerung ab. Parallel zu diesem
Band ist das «Manifest der kiinstlerischen Forschung. Eine Verteidi-
gung gegen ihre Verfechter», Ziirich 2021 entstanden sowie eine Web-
site mit Gesprachsfragmenten zum &sthetischen Denken. In den Ge-
sprachen mit Vertretern und Vertreterinnen aus angrenzenden Gebieten
wird die Frage «Was heisst dsthetisches Denken?» sprechend entfal-
tet und <in mehreren Zungen> zum Teil beantwortet, zum gréBten Teil
aber weitergereicht.

- am14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verdummung Diagramm

Sophisma

Vergangene Orte

Zoom

Stoffwechsel

Paradox Anderer Tod Absichtslos Bildgabe Verflachung Deckbilder Antiplatonismus schummeln Apfel und Rost

+

Was heisst Asthetisches Denken ?
www.pat-talking.org -
13 Gespréche, 47 Snippets, 1 Film

+

Andersheiten Orakel Alchemisten Sinnwut Lebenskunst Unsicherheit Findung Essay Denkraume Juckreiz

Schriftbildlichkeit

Hitte

Rohrreiniger

sixesdoayin 2199q|9pIaH puejsjouewiy pu3 peaqg

uoneuseyu|

ssewJaqq

- am 14.02,2026, 12:16:4;



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Impressum

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet uber http:/dnb.d-nb.de abrufbar.

Lektorat
Silvia Henke, Dieter Mersch

Korrektorat
Anette Nagel, Contexta, Osnabriick

Grafik und Satz
Tristesse
Jana Beyerlein, Samuel Steinmann, Lucian Kunz

Schriften
ABC Diatype Regular
ABC Synt Regular

Druckerei
Pustet. Das Buch (Regensburg)

Print-ISBN 978-3-8376-7088-2
Pdf-ISBN 978-3-8376-7088-6
https://doi.org/10.14361/9783839470886
Buchreihen-ISSN: 2569-2240
Buchreihen-elSSN: 2702-8984

Gedruckt auf alterungsbestandigem Papier mit chlorfrei gebleich-
tem Zellstoff

Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld.
© Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Stréssle, Nicolaj van der
Meulen, Jorg Wiesel (Hg.)

transcript Verlag

Roswitha Gost & Dr. Karin Werner GbR
HermannstraBBe 26

33602 Bielefeld

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution
4.0 Lizenz (BY). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfaltigung und
Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir be-
liebige Zwecke, auch kommerziell.

(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Open-Access-Ausgabe wird publiziert mit Unterstiitzung des
Schweizerischen Nationalfonds zur Férderung der wissenschaftli-
chen Forschung.

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[transcript]

WISSEN. GEMEINSAM.
PUBLIZIEREN.

transcript pflegt ein mehrsprachiges transdisziplindres Programm mit
Schwerpunktin den Kultur- und Sozialwissenschaften. Aktuelle Betrége
zu Forschungsdebatten werden durch einen Fokus auf Gegenwartsdia-
gnosen und Zukunftsthemen sowie durch innovative Bildungsmedien
ergénzt. Wir ermdglichen eine Verdffentlichung in diesem Programm in
modernen digitalen und offenen Publikationsformaten, die passgenau
auf die individuellen Bediirfnisse unserer Publikationspartner*innen zu-
geschnitten werden kdnnen.

UNSERE LEISTUNGEN IN KURZE

partnerschaftliche Publikationsmodelle
* Open Access-Publishing
* innovative digitale Formate: HTML, Living Handbooks etc.
* nachhaltiges digitales Publizieren durch XML
* digitale Bildungsmedien
* vielfaltige Verknipfung von Publikationen mit Social Media

Besuchen Sie uns im Internet: www.transcript-verlag.de

Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter: www.transcript-verlag.de/vorschau-download

- am14.02.2026, 12:16:47.



https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 12:16:47.


https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	Artikulieren/Widerstehen
	Urteilskraft und ästhetische Kritik
als Praktiken ästhetischen Denkens
	Die ästhetische Synthesis.
Zur Form künstlerischen Denkens
	Widerstand und Schöpfungskraft.
Zur Negativität ästhetischen Denkens

	Bilden/Formen
	Zum Beispiel.
Ästhetische Bildung in der Lehre
	Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen
	Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

	Schreiben/Zeigen
	Das essayistische Prinzip. Über Nutzen
und Grenzen einer metaästhetischen Perspektive
	Berühren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki
	Ästhetik der Zungenrede.
Predigt als TV-Serie

	Autorinnen und Autoren
	Hinweis zum Projekt
«Praktiken ästhetischen Denkens»

