
https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Praktiken ästhetischen Denkens
9 Essays zur Neuverhandlung von Kunst und Ästhetik

Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Strässle, Nicolaj van der Meulen, 
Jörg Wiesel [ Hg. ]

Mit Essays von Henryetta Duerschlag, Wiktoria Furrer, Silvia Henke, 
Michael Mayer, Dieter Mersch, Aurel Sieber, Thomas Strässle, Nicolaj 
van der Meulen, Jörg Wiesel.

Edition Medienwissenschaft | Band 108

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


			   Einleitung
4	� Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst  

und Forschen.

			   Artikulieren / Widerstehen 
25	� Urteilskraft und ästhetische Kritik  

als Praktiken ästhetischen Denkens
Nicolaj van der Meulen

53	� Die ästhetische Synthesis.  
Zur Form künstlerischen Denkens 
Dieter Mersch

83	� Widerstand und Schöpfungskraft.  
Zur Negativität ästhetischen Denkens 
Michael Mayer

	 		  Bilden / Formen 
101	� Zum Beispiel.  

Ästhetische Bildung in der Lehre 
Silvia Henke

121	� Forma Otwarta.  
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 
Wiktoria Furrer

145	� Vorurteil und Entwurf.  
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie 
Henyretta Duerschlag

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

203			   Autorinnen und Autoren 

210		  	 Hinweis zum Projekt 
			   «Praktiken ästhetischen Denkens» 

			   Schreiben / Zeigen
163	� Das essayistische Prinzip. Über Nutzen  

und Grenzen einer metaästhetischen Perspektive 
Thomas Strässle

177	� Berühren. Zur epistemologischen  
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki 
Aurel Sieber

191	� Ästhetik der Zungenrede.  
Predigt als TV-Serie 
Jörg Wiesel

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I.	  Seit ihrer Begründung bei Alexander Baumgarten zerfällt die 
Ästhetik als Zweig der Philosophie in die beiden disparaten Linien einer 
Theorie der Wahrnehmung ( aisthēsis ) und einer Theorie der Kunst. Die 
Linien hängen dadurch zusammen, dass die Kunst – als ein Handeln 
und Denken – sich im Medium der Wahrnehmung vollzieht, wobei sie 
diese selbst entgrenzt, sowohl in ihrer Medialität als auch in ihrem eige-
nen Selbstverständnis als Kunst sowie in ihrem gesellschaftlichen Sein. 
Als Brücke zwischen beiden Bereichen diente traditionell, wie auch 
Gilbert Simondon in seiner Vorlesung Imagination et invention hervor-
hebt, die ‹Einbildungskraft›, die das ‹Bilden› im Allgemeinen betrifft, d.h. 
die Gestaltung oder Formung mittels Vorstellungen und Bildern, zu  
der auch die Erfindung, das Moment kreativen Schaffens gehört. Noch  
Immanuel Kant versteht – wie in der Kritik der reinen Vernunft – die 
Ästhetik zunächst im Anschluss an Baumgarten als Theorie der Wahr-
nehmung, wenn er Raum und Zeit als deren apriorische Bedingungen 
im Rahmen einer «transzendentalen Ästhetik» aufdeckt. Nicht nur fun-
gieren diese Bedingungen als unbedingte Konstituenten der Anschau-
ung, vielmehr zählt zu ihnen gleichfalls die ebenso rezeptive wie pro-
duktive Einbildungskraft und ihr «Schematismus» als das eigentliche 
Prinzipium ‹epistemischer Synthesis›. Zudem hat Kant, ähnlich wie 
Baumgarten, der den allgemeinen Teil der Aesthetica theoretica durch 
eine Aestheticorum pars altera ergänzte, dem ersten Sinn von «Ästhe-
tik» mit seiner Kritik der Urteilskraft einen zweiten hinzugefügt. Dieser 
zweite Teil zielte vor allem auf die Besonderheit der «ästhetischen Erfah
rung» und ihrer Rolle für die Erkenntnis, worin die Kunst, insbesondere  
das Disegno als Formgebung eine maßgebliche Rolle spielte. Vollends 
haben dann der nachfolgende Deutsche Idealismus sowie die romanti-
schen Philosophen und Philosophinnen die künstlerische Phantasie 
und ihren Beitrag zum «Wissen der Welt» gegenüber der Wahrnehmung 
privilegiert und nach dem spezifischen Wahrheitswert der Kunst gefragt, 
der jedoch gegenüber der «Wahrheit der Wissenschaft» genauso idio-
synkratisch wie einzigartig blieb. Seither ist der Begriff des Ästhetischen 
überhaupt auf die Kunst und ihre Praxis übergegangen. Allein die Natur-
wissenschaften, wenn sie etwa von der ‹Schönheit› der Natur oder der 
Eleganz mathematischer Beweise sprechen, erinnern sich noch an den 
einstigen Sinn einer ‹Aisthetik› als Wahrnehmungstheorie.

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

4

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Trotzdem bleibt von Anfang an die Verbindung zwischen den 
in vieler Hinsicht spannungsvollen wie inkommensurablen Teildiszi-
plinen der Ästhetik – im Besonderen der Zusammenhang zwischen 
Wahrnehmung, Gestaltung und Kunst – eine stete Quelle der Beunru-
higung und Reflexion. Die in diesem Buch vorliegenden Untersuchun-
gen schlagen gegenüber der Tradition ausdrücklich einen anderen 
Weg ein. Sie handeln von den Künsten als einem ‹Denken›, das sich 
in erster Linie in ihren Praktiken artikuliert. Solche auf die Praxis äs-
thetischer Produktion oder der Tätigkeit des ‹Bildens›, des kreativen 
Handelns bezogenen Analysen sind gewiss nicht neu – man denke an 
John Dewey, vor allem aber an Ludwig Wittgenstein und Theodor W. 
Adorno, sodass keineswegs ein Anspruch auf Originalität erhoben 
wird. Dennoch fokussieren die Beiträge entschieden die Auffassung, 
dass erstens das Denken der Kunst auf eine spezifische Weise an der 
Konstitution kulturellen Wissens partizipiert und dass zweitens dieses 
Denken sich als eine mediale Praxis realisiert, die sich nicht in der Aus-
sage, der Bestimmung oder dem Diskurs erfüllt, sondern anderer Art 
ist, ohne allerdings seine autochthone Urteilskraft zu verlieren. Nun 
bedeutet der Ausdruck ‹Denken› vielerlei. Erweist es sich in seiner 
strikten Aussageform zwar als wahrheitsdefinit, verfährt diese nicht 
zwangsläufig referenziell, denn seine Beziehungsform beschränkt 
sich nicht notwendig auf die Erkenntnis einer Wirklichkeit. Vielmehr 
genügt es – wie es auch Georg Friedrich Wilhelm Hegel formulierte –, 
Denken als ‹Gedanken-haben› zu beschreiben, was zugleich das 
Denken des Denkens einschließt, um somit eine unmittelbare Nähe 
zu Reflexion und Selbstbewusstsein zu unterhalten. Kunst bezeichnet 
in diesem Sinne weniger ein ‹Aussagen-über›, sondern sie ist in erster 
Linie als ein solches Denken zu verstehen, das sowohl von der Welt 
handelt als auch von sich selbst: Sie wäre folglich, was immer sie sei, 
stets auch eine ‹Kunst über Kunst›. 
	 Mehr noch, denn der Begriff des Denkens zeichnet nicht nur 
die Sphäre des Theoretischen aus, die ihn dem Diskurs zuordnet, son-
dern Denken artikuliert sich zuvorderst sowohl medial als auch in 
Handlungen, die mit anderen Handlungen verwoben sind. Gleichzei-
tig sind diese Handlungen auf Wahrnehmungen bezogen; sie operie-
ren im Aisthetischen, sodass der Zusammenhang von Wahrnehmung 

Einleitung 5

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Kunst seine Gültigkeit bewahrt – übrigens auch dort, wo die Kunst 
ausschließlich konzeptuell verfährt oder zeitgenössische Themen ver-
arbeitet. Zudem bedienen sich im selben Maße künstlerische Akte 
verschiedener Medien; sie berufen sich auf Technologien, seien sie 
avanciert oder anachronistisch, um sie ebenso zu unterlaufen, zu bre-
chen oder zu konterkarieren wie zu steigern und zu durchkreuzen. Wie 
immer sich daher diese Relationen artikulieren, entscheidend ist, dass 
sie sich alle im Praktischen realisieren, d.h. in einer Komplexität unter-
schiedlicher Bezugsweisen und Spielarten der Reflexionen. Und wie 
unbestimmt und offen die verwendeten Ausdrücke dabei zunächst 
noch sein mögen, sie verkörpern immer am Ort ihrer Erscheinung, 
ihrer Darstellung oder Produktivität eine Epistēmē, ein ‹Wissen›. Es ist 
auf diese Weise die Spezifik ihrer Praxis, die die Ästhetik determiniert 
und die Kunst im eigentlichen Sinne zur Kunst und im Besonderen zu 
einem kognitiven Prozess macht, der nicht nur etwas evoziert oder 
anzeigt, ausstellt und zu verstehen gibt, sondern der eine Erkenntnis-
weise sui generis erzeugt, die durch keine andere Gestalt ersetzt und 
in keine andere Artikulationsform übersetzt werden kann.

II.	 Es kommt also nicht auf übergeordnete Definitionen oder den 
Inhalt der Künste, ihre Symbolisierungen an, so wenig wie auf ihre be-
sonderen ästhetischen Qualitäten oder die Einzigartigkeit der Erfah-
rung, die sie induzieren, sondern allein auf die Praktiken, deren Aspek-
ten und Analysen sich die folgenden Überlegungen widmen. Dabei 
knüpfen sie an die klassische Frage nach dem Verhältnis von «Ästhetik» 
und «Erkenntnis» an, jedoch in der dezidierten Perspektive, dieses in 
Ansehung verschiedener Weisen von Denk- und Wissensstrategien in, 
mit und durch die Künste zu erforschen, wobei grundsätzlich alle Dis-
ziplinen und Genres angesprochen sind, von den visuellen Künsten über 
die Objekt- und Installationskunst bis zur Performance, zu Tanz, Film 
oder Musik und Literatur. Dabei hat die derart apostrophierte ‹Wende› 
zum Praktischen den Vorteil, die stets abstrakte Wahrheitsfrage über-
springen zu können, denn der traditionelle Topos der ‹Wahrheit in den 
Künsten› wirft das Problem des verwendeten Wahrheitsbegriffs sowie 
einer Auszeichnung von Referentialität auf, die Frage also, worüber 
diese Wahrheit ist, wovon sie handelt und welchen Kriterien sie genügt.

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

6

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 In Verbindung mit dem Begriff von ‹Autorschaft› ist diese 
Frage zudem meist subjektivistisch in Ansehung ‹authentischer› Er-
fahrungen oder biographischer Details beantwortet worden, was die 
weitere Problematik einer Charakterisierung der Beziehung zwi-
schen Sprache und Repräsentation sowie Autor bzw. Autorin und 
Werk in Bezug auf deren Intentionen aufwirft. Sie sind ohne Blick in 
die innersten Absichten der Künstler und Künstlerinnen nicht be-
schreibbar. Wenn hingegen in den hier versammelten Beiträgen hin 
und wieder Künstlernamen oder biographische Zusammenhänge 
auftauchen, dann werden sie nicht einfach vorausgesetzt, sondern 
immer in dieser Hinwendung zu ihrem ästhetischen Tun als solchem 
verstanden. Das Ästhetische – als allgemeine Gestaltungsar-
beit – und das Künstlerische – als stets reflexive Praxis –, so die 
Grundthese, erfüllen sich dabei in jeweils besonderen Tätigkeiten, 
die sich weder zum Werk schließen lassen noch in einer Aussage 
oder in Symbolen und deren Bedeutungen kulminieren. Kunst – oder 
genereller: das Ästhetische im Sinne einer Gestaltungspraxis  
 – genügt sich in deren ‹Ereignung› oder Performanz, um etwas zur 
Erscheinung zu bringen oder zu demonstrieren, was anders nicht 
darstellbar ist, was aber in seiner Erscheinung selbst schon Teil der 
Welt ist, d.h. sich ‹als› etwas manifestiert, worin ein Denken geschieht. 
Es ereignet sich je schon exemplarisch. Deswegen behandeln die 
folgenden Aufsätze ihre Fragestellungen sowohl allgemein als auch 
am Beispiel, wobei das Beispiel das Allgemeine enthält wie gleich-
zeitig das Allgemeine nur existiert im Beispielhaften. Konkreter: Das 
immersive Gefühl, von einem Fels verschluckt zu werden, die jewei-
ligen ‹Zeigenschaften› eines Bildes, die hellseherische Ausleuchtung 
eines Filmsets, die Sprungkraft eines Lehrbeispiels, die offene Form 
als passe-partout im Raum, die Ambiguität fotografierter Eier oder 
die Indexalität von schmutzigen Gummistiefeln zwischen zwei 
Katzen: Es sind solche Ereignungen, die die gewöhnlichen Abläufe 
jäh zu unterbrechen, zu transformieren oder umzuschreiben vermö-
gen und an oder in ihnen plötzlich etwas aufzudecken, was im buch-
stäblichen Sinne ‹un-gewöhnlich› ist. Sie machen so sichtbar und 
hörbar, was zuvor unsichtbar oder unerhört blieb, und weisen ihnen 
damit eine eigene «Erkenntniskraft» zu.

Einleitung 7

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das immersive Gefühl, von einem Fels 
verschluckt zu werden, die jeweiligen ‹Zei-
genschaften› eines Bildes, die hellse
herische Ausleuchtung eines Filmsets, die 
Sprungkraft eines Lehrbeispiels, die offene 
Form als passe-partout im Raum, die 
Ambiguität fotografierter Eier oder die Index
alität von schmutzigen Gummistiefeln 
zwischen zwei Katzen: Es sind solche 
Ereignungen, die die gewöhnlichen Abläufe 
jäh zu unterbrechen, zu transformieren 
oder umzuschreiben vermögen und 
an oder in ihnen plötzlich etwas aufzude-
cken, was im buchstäblichen Sinne 
‹ungewöhnlich› ist. Sie machen so sichtbar 
und hörbar, was zuvor unsichtbar oder 
unerhört blieb, und weisen ihnen damit eine 
eigene «Erkenntniskraft» zu.

8

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.	 Praktiken – und so verstehen wir sie hier –, besitzen etwas 
Okkasionelles; sie sind situativ gebunden und durch interdependente 
Relationen geprägt. Sie entfalten ein Netzwerk von Beziehungen, 
auch historische und soziale, in das sie eingewoben sind und deren 
Teil sie ausmachen, sodass die Praxis des Ästhetischen, genauso wie 
die Praktiken der Künste, nicht isoliert betrachtet oder für sich alleine 
beurteilt werden kann. Handlungen existieren immer inmitten anderer 
Handlungen, wobei die spezifisch künstlerische Handlung und ihr Er-
kenntnischarakter darin besteht, Überschreitungen zu wagen, Kon-
texte zu verschieben oder normative Gefüge zu sprengen, sodass der 
‹Wert› ihrer Erkenntnis daran zu bemessen ist, welche Intensität diese 
Rupturen, Verschiebungen oder Übertritte auslösen. Entscheidend 
dafür ist – neben der situativen und gesellschaftlichen Verwebung 
von Praktiken –, dass sie immer unter ihrer charakteristischen Duplizi-
tät von ‹Was› und ‹Wie› analysiert werden müssen. Für künstlerische 
Praktiken ist diese grundsätzliche Duplizität von Telos und Modus aus-
schlaggebend, und die besondere Weise ihrer Interdependenz ist 
charakteristisch dafür, was wir an Kunst schätzen und was sie für uns 
bedeutsam macht.
	 Hier zeigt auch der oft gebrauchte, doch sperrige Begriff der 
‹Performanz› seine Bedeutsamkeit. Er erlaubt, neben dem Inhalt von 
Handlungen, eben diese spezifischen Arten ihrer Ausführung und Auf-
führung, ihre Modalität und oft auch Medialität mit einzubeziehen 
und so die Gesichtspunkte zu vermehren. Ursprünglich der pragma-
tischen Sprachphilosophie entnommen, ist der Ausdruck des Per
formativen fast zeitgleich auf die Kunst übergegangen, um mit dem 
‹performative turn› nach 1960 in der ästhetischen Theorie einen fun-
damentalen Bruch mit der Tradition, also den Übergang von der ‹Werk-› 
zur ‹Ereignisästhetik› zu provozieren, der gleichzeitig einen Aufstand 
in der Kunst gegen die Kunst probte. Diesen Aufstand muss man als 
Kampf zwischen einem traditionellen und einem radikal neuen Kunst-
begriff lesen, der auch auf die Kunstausbildung große Auswirkungen 
hatte. Nicht länger zählten die ‹überkommenen› Kategorien des ab-
geschlossenen Werkes, der Inspiration und Urheberschaft, der Origi-
nalität und Geltung und noch weniger die konventionellen Modelle 
des Schönen oder Erhabenen. Befragt wurden vielmehr, durchaus mit 

Einleitung 9

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


revolutionärem Impetus, die konkreten ästhetischen, politischen und 
sozialen Praktiken selbst und ihre Haltung, ihre Rigorosität und direkte 
Wirksamkeit, vor allem die Möglichkeit einer Veränderung und Utopie, 
die von ihnen ihren Ausgang nehmen sollten.
	 Alles das ist im Begriff des Performativen aufgehoben, der 
nicht das Tun selber, den Akt, sondern vor allem die Art und Weise 
des Engagements, die Formen und Formate der Realisation und ihrer 
Aus- und Aufführung adressiert. Das lässt sich auf Sprache und Kom-
munikation zurückbeziehen und dort beispielhaft demonstrieren. 
Denn es geht nicht nur darum, etwas zu sagen oder einen bestimmten 
Inhalt zu vertreten ( Illokution ), sondern mit und durch den performa-
tiven Vollzug eine Handlung anzustoßen, in eine Situation zu interve-
nieren, sie umzukehren oder sogar umzustürzen ( Perlokution ). Jede 
Handlung – das ist der Gedanke – besitzt die Eigenschaft, sich auf die 
Welt zu beziehen, aber auch, in sie im selben Augenblick einzugreifen, 
sie – wie subtil auch immer – zu verwandeln. Der Umstand lässt sich 
vielleicht am schlüssigsten anhand eines Versprechens ablesen. 
Denn jedes Versprechen ist mit dem zweiten Versprechen gekoppelt, 
es auch einzuhalten, sodass, wo es gebrochen wird, zugleich der 
Boden des gemeinschaftlichen Vertrauens zu wanken beginnt. Des-
wegen lassen sich Versprechungen nicht nur einfach so dahinsagen, 
sie setzen etwas in die Welt und haben oft unabsehbare Folgen, vor 
allem für das Gefüge des sozialen Zusammenlebens. Sie sind folglich 
mit einer normativen Kraft verwoben, die ihre Verbindlichkeit im So-
zialen ausmacht.
	 Diese Notwendigkeit der ‹Setzung› gilt für jede Handlung, 
die durch ihren Vollzug erst ihre spezifische Note, ihre Eindringlich-
keit und Effektivität, mithin ihre ‹Wirklichkeit› entfaltet. Sie impliziert, 
dass zum Handeln, gleich was mit ihm bezweckt wird, immer noch 
etwas hinzukommt, was über sein Ziel und seine Absichten hinaus-
geht – nämlich seine Vollzugsweise, das ‹Wie› seiner Aus- oder Auf-
führung, die im gleichen Sinne in der Lage ist, sie zu modifizieren, ja 
in ihr genaues Gegenteil zu verkehren. Auch das lässt sich anhand 
einfacher alltäglicher Beispiele belegen, etwa indem aus einer Höf-
lichkeitsbezeugung, durch die spezifische Gleichgültigkeit oder He-
rablassung ihrer Darbietung, eine Demütigung wird. Oder indem aus 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

10

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer angebotenen Hilfe, die allzu gönnerhaft daherkommt, eine Be-
leidigung wird. Mit anderen Worten: Handlungen gibt es nur im Voll-
zug, d.h. stets nur im Rahmen der Verdopplungen von ‹Was› und ‹Wie›, 
ihrer Bedeutungen und ihrer Performativität. Beide können zueinander 
in Widerstreit geraten, sodass Praktiken nie eindeutig durch ihre Ab-
sichten determiniert sind – ja mitunter zerreißt eine verunglückte Plat-
zierung ihren guten Willen, sodass sie nie und nirgends vollständig 
durch jemanden verantwortet werden können.
	 Das führt zu einer weiteren Besonderheit: Während das 
‹Was› einer Praxis, ihr Sinn, symbolisch generalisiert werden kann  
 – man denke an konventionelle Handlungen –, wird das ‹Wie› singulär 
und subjektiv terminiert bleiben. Die Singularität der Performanz rührt 
geradezu daher, dass sie im strikten Sinne nicht wiederholbar ist – oder 
anders ausgedrückt: dass jede ihre Wiederholungen aus ihr etwas 
anderes macht. Die Komödie weiß das genau: Eine Geste kalter Ab-
weisung, nochmal ausgeführt, schlägt in Lächerlichkeit um; ein zu oft 
wiederholter Liebesbeweis höhlt diesen aus. Solche Aushöhlung 
kann auch politisch benutzt werden, indem eine systematische Re-
pression durch subversive Aneignung umgekehrt, d.h. im wörtlichen 
Sinne ‹ent-eignet› und neutralisiert wird: ‹Gay› oder ‹Kanake› als 
Schimpfworte, ‹Nigger› als rassistische Invektive, explizit adaptiert 
und invertiert durch den Black Power Button «I’m a Nigger». Die Künste  
bilden ein unerschöpfliches Reservoir solcher Umwertungen; sie ‹ver-
wenden› die Singularitäten bewusst, indem sie die Paradoxa zwi-
schen Symbolisierung und Performanz selbst noch einmal perfor
mativ steigern, um-wenden und gegen-wenden, um, wie bei den 
zahlreichen Fluxus-Aktionen oder den Performances von Valie Export 
oder Marina Abramovic, die Gewalt und Absurdität bürgerlicher 
Normen, ihre von Herbert Marcuse so genannte «repressive Toleranz» 
zu dekuvrieren.

IV. 	 Es ist diese potentielle Ambiguität des Performativen, sein 
transformatorischer Charakter, seine Singularität und Nichtwieder-
holbarkeit, sein immanenter politischer und ethischer Anspruch, der 
die außerordentliche Brisanz sowohl des ‹practical› als auch ‹perfor-
mative turn› im Ästhetischen kennzeichnet – über den epistemischen 

Einleitung 11

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn künstlerischer Praktiken hinaus. Dabei bedeutet Performativität 
in den Künsten, das performative Moment des Praktischen selbst zu 
performieren und dadurch zuallererst kenntlich zu machen. Diese 
Kenntlichmachung verstehen wir als eine Weise des Denkens. Denn 
was die Praxis stets nur subkutan begleitet, weil sie sich durch ihren 
Vollzug erst realisiert und Konsequenzen zeitigt – gleichsam als das 
Unbewusste des Praktischen –, wird auf diese Weise explizit in ein Be-
wusstsein gehoben und entfaltet seine eigene Schlagkraft. Entspre-
chend wird aus der impliziten Eigenschaft einer Handlung eine Meta-
handlung, die eben diese Eigenschaft adressiert und zur Schau stellt. 
Wenn so von «künstlerischer Praxis» die Rede ist, dann weniger, weil 
die Kunst eine Praxis ist oder weil ihre Praxis eine performative Di-
mension besitzt, sondern weil sie in ihrer Performativität eine immer 
wieder neu vollzogene Reflexivität des Praktischen zu zeitigen vermag. 
Und es ist genau diese Reflexivität, die uns interessiert: als ‹Augen-
Blick›, in dem eine denkende Praxis und eine Praxis des Denkens inter-
dependent werden und sich wechselseitig bedingen. Das, was wir auf 
diese Weise als ‹Praktiken ästhetischen Denkens› benennen, verdankt 
sich dieser Verdoppelung und Wechselseitigkeit, die aus einer Dar-
stellung eine dargestellte Darstellung, aus einer Performation die Auf-
führung einer Aufführung und aus einer Setzung eine Aussetzung ins 
Gesetzte machen, welche, wie im Spiegel, eine Erkenntnis aufsprin-
gen lassen. Sie bilden gleichsam Selbstkritiken. Was daher Denken 
im Ästhetischen und mit den Mitteln des Ästhetischen heißt, hat darin 
ausdrücklich ihren Gegenstand.
	 Die Formulierungen ‹Darstellung einer Darstellung› oder 
‹Aufführung einer Aufführung› sowie auch die ‹Performation des Per-
formativen› als genuin reflexive Praktiken verweisen dabei insbeson-
dere auf das, was Kunst eigentlich tut und wie sie es tut. Denn was 
immer Kunst ist, wie sie vorgestellt oder kulturell eingeordnet wird, sie 
betreibt in erster Linie die Sichtbarmachung eines Unsichtbaren, die 
Exposition eines Verdeckten oder Verdrängten und ist als solche stets 
auch die Kenntlichmachung und Verschiebung von Kunst als Kunst. 
Indem sie durch ihre Praktiken ästhetischer Reflexion etwas zeigt, 
weist sie im gleichen Maße auf sich selbst zurück, zeigt sich und ist 
in diesem Sinne je schon ihre eigene Überschreitung, ihr eigenes 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

12

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Außer-sich. Deshalb ist ein unverzichtbares Merkmal aller Künste ihre 
Reflexivität. Sie verwirklicht sich – das ist die These des vorliegenden 
Bandes – vermöge solcher Praktiken, die die hier versammelten Auf-
sätze als «Praktiken ästhetischen Denkens» apostrophieren. Dabei 
kommt es in jedem Einzelfall darauf an, ihre spezifische Idiosynkrasie 
oder Eigenart zu rekonstruieren wie auch das, was sie im Sinne einer 
ästhetischen Kritik bewirken und welche Intensitäten sie dabei zur 
Entfaltung zu bringen vermögen.
	 Mit anderen Worten: Wenn Kunst ein Denken ist, manifestiert 
sich dieses Denken in den Praktiken eines Spiels und einer doppelten 
Logik von Reflexion. Was die menschliche Praxis – im Gegensatz zu 
maschinellen Operationen – auszeichnet, ist gemäß dieser Logik we-
niger ihre Bewusstheit oder ein Denken, das ihr vorhergeht, auch nicht 
die Tatsache, dass wir soziale Wesen sind und Musik, Theater, Bilder 
oder Literaturen hervorbringen. Doppelte Logik besagt vielmehr, dass 
wir jederzeit in der Lage sind, im Vollzug des Denkens gleichzeitig 
unser Denken zu denken und im Vollzug unserer Handlungen diese 
selbst zu exponieren und auf den Prüfstand zu stellen, ja, dass wir in 
dem, was wir tun und wissen, jederzeit das reflexiv einbeziehen können, 
was wir dabei jeweils mitbewirken oder mitwissen.
	 Wenn somit das Buch im Folgenden in drei, durch Verben ge-
gliederte Kapitel unterteilt ist, dann muss auch dies tentativ verstanden 
sein: Weil wir nicht wissen können, was widerstehen, urteilen, bilden, 
berühren bedeutet und was es bewirkt, sehen und hören wir hin, denken 
und schreiben wir. Dies wird weiter unten ausgeführt. An dieser Stelle 
wäre lediglich festzuhalten, dass dies die Praxis des Denkens ist, die 
sich wie die Praktiken des Ästhetischen als permanente Performanz 
von Differenz und Selbstbezüglichkeit versteht. Darin liegt die Möglich-
keit einer Epistemologie des Ästhetischen begründet, welche die Kunst 
in gleicher Weise als Praxiswissen wie als Wissenspraxis ausweist.

V.	 Dieser Ansatz, das Ästhetische auf seine sowohl medialen 
wie sozialen und historischen Praktiken zurückzuführen und in ihnen 
gleichzeitig ein exklusives kritisches Format zu entziffern, verbindet 
sich insbesondere mit dem, was seit einigen Jahrzehnten unter dem 
Etikett des «artistic research» firmiert. Gemeint ist damit ein Anspruch 

Einleitung 13

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ästhetischen Forschens und Experimentierens, der sich in seinen Ver-
fahren als nicht oder nicht ausschließlich wissenschaftlich begreift, 
sondern vor allem mit den Mitteln besonderer künstlerischer Strate-
gien arbeitet, die bewusst subjektiv, erratisch und exemplarisch vor-
gehen. Im selben Maße werden dadurch sämtliche traditionellen Ge-
stalten der Kunst wie auch der Institutionen des Ästhetischen 
verwandelt und hinter sich gelassen.
	 Das ‹artistic research› nimmt zudem für sich in Anspruch, die 
klassischen ästhetischen Beschreibungskategorien wie ‹Form›, ‹Ma-
terial› oder auch ‹Imagination› und ‹Kreativität› auszusetzen und durch 
andere, an konkreten Forschungsprozessen und ihren Praktiken ori-
entierten zu ersetzen. Allerdings bleibt die Behauptung eines solchen 
Forschungsanspruchs seit ihrer Begründung in den 1990er Jahren 
durch Christopher Frayling und andere sowie ihrer Etablierung an 
Kunstinstitutionen vor allem in den Niederlanden und den nordischen 
Ländern chronisch strittig. Unklar bleibt z.B., ob wir es mit einer neuen 
künstlerischen Disziplin unter Bedingungen der Postmoderne zu tun 
haben, ob das eigentliche Ziel in einer impliziten Akademisierung der 
Künste mit eigenen Peers und eigenem PhD besteht, oder ob nicht 
die Künste seit je einen im Sinnlichen verankerten Forschungsansatz 
verfolgt haben, sodass es sich bei «ästhetischer Forschung» eher um 
eine, im besten Falle, Akzentuierung, im schlimmsten Falle um einen 
Etikettenschwindel handelt. Doch erlaubt die entschiedene Fokussie-
rung auf Pragmatiken der Exploration oder Analyse eine Konzentration 
auf die Relativität des Erkenntnisprozesses sowie darauf, was dieser 
im Einzelfall jeweils zu leisten, herauszustellen oder zu unterbrechen 
vorgibt. Damit kann, wie Henk Borgdorff zu Recht hervorgehoben hat, 
eine Parallele zum Wechsel von mode 1 zu mode 2 in den Wissenschaf-
ten gezogen werden. Ästhetisches Forschen heißt dann, im Medium 
künstlerischer Interventionen etwas zuvor Ungewusstes zu exponie-
ren und sowohl als Thema sichtbar zu machen als auch über die Natur 
des Phänomens – in ausdrücklicher Alternative zu den Wissenschaf-
ten – in Erfahrung zu bringen.
	 Demgegenüber setzt die Rede von «Praktiken ästhetischen 
Denkens» andere Akzente. Von vornherein richtet sie den Fokus auf 
Praktiken, die nicht ein positives Wissen generieren, sondern reflexiv 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

14

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfahren und dabei ein ‹anderes Wissen› oder Wissen anderer Art 
erzeugen. Gleichzeitig beziehen die Überlegungen jene Fragestellun-
gen mit ein, die in den gängigen und als ‹best practice› ausgewiese-
nen Formaten des ‹artistic› oder ‹aesthetic research› gewöhnlich un-
terbelichtet bleiben, nämlich die Problematik der Legitimität der 
Verfahren selbst. Sie betreffen stattdessen deren Fundierung im Kern, 
indem sie immer wieder anders deutlich zu machen versuchen, dass 
das ästhetische Urteil kein diskursives Schema adressieren, das 
etwas über Kunst aussagt, sondern dass die Kunst, als Praxis, selbst 
sagend bzw. urteilend oder argumentierend wird, und zwar durch die 
Kunst und die spezifische Form ihrer Synthesis selbst.
	 Letzteres unterscheidet den Ansatz der vorliegenden Bei-
träge und ihre Konzentration auf «ästhetische Praktiken» von den in-
zwischen weit gestreuten Ansätzen einer sowohl im Akademischen 
verharrenden als auch mit den Wissenschaften kooperierenden 
Kunstforschung sowie ebenfalls von den Egalisierungstendenzen 
eines erweiterten Forschungsbegriffs im Sinne des «Forschens aller». 
Weil eine angemessene Etablierung und Entfaltung des ‹artistic re-
search› ausgeblieben ist und begründete Kriterien fehlen, bedarf es 
anderer Zugänge, die die Möglichkeiten und Grenzen künstlerischer 
Epistemik neu fassen. Entsprechend kreist, was vorliegend als «Praxis 
ästhetischen Denkens» ausgewiesen wird, um ein ganzes Bündel von 
Perspektiven, zu denen ebenso das gehört, was den ‹Witz›, das inge-
nium von Kunst ausmacht, als auch die Aspekte ästhetischer Kritik 
und Urteilskraft sowie das Moment künstlerischer Kreativität zwi-
schen inventio und Widerständigkeit. Dabei werden die mannigfa-
chen Facetten einer im Ästhetischen verwurzelten Experimentalität 
präzisiert durch die Verfahrensweisen multimodaler oder multimedia-
ler Kippung, durch die Ambiguierung von Gesichtspunkten und die 
Produktion ‹öffnender› Widersprüche und Paradoxa. Diese Verfah-
rensweisen sind intrinsisch mit Strategien ästhetischer Reflexivität 
verquickt. Und sie treffen nicht nur auf die jeweiligen Gegenstände zu, 
sondern vor allem auf eine Kritik des eigenen Tuns.
	 Folglich geht es darum, dass Forschung in den Künsten 
immer auch bedeutet, von sich selbst, den Handlungen wie auch 
von ihren Verständnissen als Kunst und des Künstlerischen als 

Einleitung 15

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff und Bestimmung Rechenschaft abzulegen. Dazu bedarf es 
der Fähigkeit, Urteile zu fällen – nicht zuletzt darüber, was die Be-
dingung von Kunst ist und was im Ästhetischen als gute oder 
schlechte Kunst aufgefasst werden kann. So erscheint mit der Evo-
lution des Forschungsbegriffs zugleich die kontinuierliche Schär-
fung eines kritischen Bewusstseins unerlässlich, das nach Maßstä-
ben oder Prinzipien fragt, die nicht in den Verfahrensweisen selbst 
liegen können. Gerade in dieser Hinsicht bedürfen viele Bemühun-
gen des ‹artistic research› einer weiteren Ausdifferenzierung, um 
ihr Potenzial zuallererst entfalten zu können. Mögen die Kriterien 
und Prinzipien stets auch wandelbar sein: Es ist dennoch die For-
derung nach Definition, nach Beschränkungen und Einschnitten, 
die Anteil hat an einer ästhetischen Bildung, die nicht nur für die 
Ausbildung eines solchen Bewusstseins wichtig ist, sondern die 
Praxis einer radikaleren ‹Bildung› im Sinne von Selbstgestaltung 
einschließt. Sie geschieht im gleichen Maße mit den Mitteln des 
Exemplarischen, des ‹Lehrstücks› als Zeigehandlung wie – gemäß 
Jacques Rancières «unwissendem» Lehrmeister – aufgrund von 
Haltungen der Selbstbescheidung, Dehierarchisierung und Ent-
machtung. Künstlerisches Forschen gibt es deshalb nur in einem 
Raum des Ethischen, der Einübung alternativer Einstellungen, zu 
denen gleichsam ‹mikrologische› Anstrengungen einer Selbstver-
wandlung hinführen, die die künstlerische Praxis in jedem Augen-
blick mitbegleiten und in ihnen eine anhaltende Transformation in-
duzieren. Sie werden in den folgenden Ausführungen im Namen 
des ‹Mikropraktischen› diskutiert. Hatte zudem Theodor W. Adorno 
den ‹Essay› als eine Praxis eines Schreibens zwischen Wissen-
schaft und Kunst oder Poetik und Diskurs ausgewiesen, welche ihre 
Topoi sozusagen versuchsweise exponiert, ohne sie vollständig ar-
gumentativ zu entfalten und auszuführen, verzichtet eine am «es-
sayistischen Prinzip» orientierte Forschungspraxis gleichzeitig auf 
jegliche Totalisierung, um ihre Handlungsweisen am Nichtlinearen 
und Fragmentarischen auszurichten. Das Essayistische zeigt sich 
dann nicht nur in einer Art und Weise des Schreibens, sondern des 
Handelns selbst, das nicht wieder ‹experimentell› oder ‹versuchs-
weise› geschieht wie dieses.

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

16

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI.	 Hat somit das ‹artistic research›, wie oben angedeutet, der 
Integration solcher Formen, die eine Alternative zur orthodoxen Wis-
senschaftlichkeit bieten, dadurch zu wenig Beachtung geschenkt, 
dass es vor allem ‹hybrid› zu arbeiten und Zwischenpositionen zwi-
schen ästhetischer und diskursiver Epistēmē zu beziehen suchte, 
käme es in diesem Sinne u.E. darauf an, das Essayistische über die 
Schreibweise hinaus als eine Produktionsweise ins Spiel zu bringen, 
die den Zwang zur Beweisführung durch Sprünge oder Assoziationen 
ersetzt. Es wäre mithin als Technik einer anderen kritischen Praxis zu 
verfeinern, in einem Verfertigen, das seine Medien nicht wie Begriffe 
einsetzt, sondern sie neu ausbalanciert, ohne sich methodisch zwi-
schen Deskription und Narration entscheiden zu müssen. Forschung 
in den Künsten oder auch ästhetische Forschungen im Allgemeinen 
( Design ) können aus diesem Grunde weit mehr sein, als es die ver-
meintlich best-practice-Resultate eines inzwischen zur Stereotypie 
neigenden ‹artistic research› demonstrieren. Daher unser Akzent auf 
die Eigenart der Praktiken, die bereits von sich her einen epistemi-
schen Charakter besitzen – die ihre Brisanz darin besitzen, dass sie 
als Praxis ebenso erkennend wie intervenierend und überschreitend 
verfahren und gerade dadurch etwas zu erkennen geben. Wir stellen 
uns vor, dass sich durch solche Denk-Konstellationen ein ganz ande-
rer Horizont des Forschens und Erkennens aufspannt als jener, wie er 
allenthalben in Ausstellungen zu sehen ist und der inter- oder trans-
disziplinär in Dialog mit verschiedenen Wissens-Formaten praktiziert 
tritt, um eilfertig an Kunsthochschulen aufgenommen zu werden – mit 
Bezügen zu den immer gleichen Diskurssystemen wie der Actor-Net-
work-Theory, dem tacit knowledge, den Entwurfspraktiken in der Ar-
chitektur und den Experimentalsystemen der hard sciences. Nicht nur 
fehlt es ihnen häufig an einer notwendigen Gründlichkeit – auch ver-
fehlen sie die Besonderheit und Radikalität des Ästhetischen selbst, 
das sie erst zu dem machen, was sie sein könnten: Forschungsprak-
tiken, die mit den Mitteln künstlerischer Reflexivität ihre unverwech-
selbaren Erkenntnisweisen stiften. 
	 Zentral steht deshalb dafür der nun schon mehrfach auf
gerufene Praxis-Begriff ein, der so neben seinen sozialwissen
schaftlichen und politischen Implikationen vor allem einen eminent 

Einleitung 17

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


philosophischen und ästhetischen Sinn gewinnt. Ausdrücklich sei 
darum der hier verwendete Praxisbegriff noch einmal aufgenommen 
und eingehender beleuchtet. So lassen sich sprachlich Praktiken 
durch Verben kennzeichnen, die ebenso über eine aktive wie passive 
bzw. transitive, intransitive und mediale Note verfügen. Die folgenden 
Beiträge werden deshalb – ebenfalls versuchsweise und mit essayis-
tischem Postulat – durch eine Reihe von Verbenpaaren gerahmt: Ar-
tikulieren / Widerstehen – Bilden / Formen – Schreiben / Zeigen. Sie 
sind exemplarisch und vorläufig zu verstehen und deuten Möglich-
keiten einer Umkreisung an, in denen sich ästhetisches Denken zual-
lererst vollzieht. Zur gleichen Zeit gehört zu ihnen die Fähigkeit des 
Verknüpfens zu komplexen Assoziationen und das Bilden von Bändern 
und Verkettungen, die ebenso Disparates wie Unvereinbares oder Wi-
dersprüchliches miteinander in Verbindung zu bringen erlauben und 
Wiederholungen oder Unterbrechungen ermöglichen. In ihnen liegt 
die Leistung einer eigenen Synthese, die anders als diskursive Syn-
thesen nicht durch eine sprachliche Proposition realisiert wird, son-
dern die sich gleichsam singulär in der Sache selbst ereignet.
	 Der Praxisbegriff wird also von vornherein mit dem Synthe-
sisbegriff gekoppelt. Synthesen im Praktischen sind anderer Art als 
im Diskursiven. In ihnen sind Modalitäten von Konfigurierungen rele-
vant, die nicht entlang dem Aussageschema ‹A ist b› und ihrer Rei-
hung von Eigenschaften und deren logischen Klassen gebildet 
werden, sondern die einer Kompossibilität und ‹Kom-Positionalität› 
von Formen, Dingen oder Handlungen genügen, wie sie für die künst-
lerische Arbeit charakteristisch ist, sodass der skizzierte Zusammen-
hang zwischen praktischer Synthesis, Urteil, Essay sowie ‹Bildung› 
und Gestaltung in Bezug auf die künstlerische Epistēmē oder das, was 
als Forschung im Ästhetischen zu bezeichnen ist, eine eigene Kontur 
erhält. Denn das Spiel mit den Modi induziert immer eine Auflösung, 
die kraft ihrer Fluidität Situationen und Kontexte gleichsam ins 
Schwimmen und damit in eine krisis oder Metastabilität bringt. Des-
wegen gibt es keine künstlerische Forschung ohne Kritik, wie um
gekehrt die Kritik auch den Begriff und die Bestimmung von Kunst  
selbst transformiert. Ästhetische Forschung ist folglich weniger ‹über›  
etwas, sofern sie auf feste Resultate abzielt, sondern ein Forschen-mit, 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

18

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welches das Suchen in gleicher Weise ins Zentrum rückt, wie die 
Suche nach der Suche, d.h. die Frage ihrer konkreten Praktik, ihrer 
tentativen Methodik, die stets zugleich diejenigen mitthematisiert, die 
sich auf die Suche begeben und während der Suche verwandeln. For-
schung im Ästhetischen ist mit einem Wort: zētēsis. Dies impliziert 
gleichfalls die Arbeit an sich selbst und am eigenen Denken, mit allen 
Implikationen der Skepsis, aus deren antikem Horizont die zetetische 
‹Selbstsorge› ursprünglich entstammt.
	 Damit ist die Form ästhetischer Praxis ebenso von Urteilen 
wie von Kritik und Ethos abhängig. Sie bezieht aus der Ungeschlos-
senheit und Fragmentarität des Essays ihr Vorbild, weshalb sich das, 
was sich als spezifisch literarische Praxis bei Walter Benjamin, Roland 
Barthes, Jacques Derrida und anderen findet, auf die Praktiken des 
künstlerischen Films, der Komposition oder auch Performance über-
tragen lässt. Sie artikulieren sich in Gestalten unablässiger Verwand-
lung und erzeugen dabei auf je eigene Weise eine ästhetische Erkennt-
nis. In subtilen Nuancen der Intervention, Umkehrung und Konversion 
kann durch hauchdünne Verschiebungen ein kompletter Bruch im 
Sinnlichen und in den Weisen des Sehens, Hörens, Fühlens und Ver-
haltens herbeigeführt werden, wie sie ebenso Haltungen verwandeln 
oder Bezüge neu setzen. Was Rainer Maria Rilke angesichts des 
«Torso von Apollon» mit «Du musst Dein Leben ändern» apostrophier-
te, kennzeichnet solche Momente unbedingter ästhetisch-ethischer 
Erfahrung, um derentwillen Kunst und Gestaltung eigentlich stattha-
ben. Wenn ihr Forschungsbegriff irgendeine Bedeutung haben soll, 
dann im Sinne dieses permanenten Ringens um einen existenziellen 
Grund. Es bedeutet nichts anderes als eine Reflexion der Gegenwart 
aus dem Geiste des hiermit verbundenen Handelns. 

VII.	 Die vorliegenden Beiträge versuchen, exemplarisch einzelne 
Aspekte des gerade Skizzierten zur Sprache zu bringen. Sie beginnen 
unter der Perspektive des Artikulierens / Widerstehens mit Überle-
gungen Nicolaj van der Meulens zur Natur des ästhetischen Urteils 
überhaupt. Der Text setzt sich mit einigen zentralen Gesichtspunkten 
von Kants Kritik der Urteilskraft auseinander, doch weniger im  
engeren Sinne als Geschmacksurteil als vielmehr in Ansehung der 

Einleitung 19

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetizität der Praxis des Urteilens selber. Insbesondere stellt sich 
vor dem Hintergrund aktueller gesellschaftlicher Herausforderungen 
die Frage nach der zukünftigen Bedeutung von Urteilsfähigkeit, Ur-
teilskraft und einer möglichen Kritikfähigkeit. Alle drei Begriffe bezie-
hen sich auf das Vermögen, Objekte und Sachverhalte angemessen 
bewerten zu können, doch kommt bei der Entfaltung solcher Bewer-
tungen sowohl der Auseinandersetzung mit dem Geltungsbereich 
des Ästhetischen und seiner Urteile eine zentrale Rolle zu als auch der 
Ästhetizität des Urteilens selbst. Denn ästhetisch zu urteilen bedeutet, 
im gleichen Maße über ästhetische Gegenstände zu urteilen wie äs-
thetisch zu handeln – es bedeutet nicht, die Welt aus einer ästheti-
schen Perspektive zu beurteilen. Ästhetische Urteile verlangen darum 
besondere Wahrnehmungseinstellungen, Haltungen sowie besonde-
re Formen der Artikulation. Im Hinblick auf die «Praktiken ästhetischen 
Denkens» stellen sie aus diesem Grunde einen interessanten Fall dar, 
weil sie nicht nur mit einer bestimmten Praxis des Denkens einher-
gehen, sondern auch zu ästhetischen Praktiken und deren Erzeugnis-
sen wie auch zu Kunst und Design eine besondere Beziehung unter-
halten. Ästhetisches Urteilen situiert sich damit zwischen ästhetischer 
Reflexion und ästhetischem Handeln.
	 Daran schließen Dieter Merschs Auseinandersetzungen mit 
Adornos negativer Ästhetik und dem für die gesamte Adornitische 
Kunstphilosophie zentralen Topos einer «urteilslosen Synthesis» an. 
Denn wenn ästhetisches Urteilen und ästhetisches Handeln zusam-
mengehören, dann stellt sich insbesondere die Frage nach dem Cha-
rakter einer solchen Synthesis im Handeln, die offenbar anders ge-
schieht als vermöge begrifflicher oder diskursiver Synthesen. Sie 
kann nicht gesagt – sie muss vielmehr vollzogen werden. Die Figur, 
die tatsächlich den Kern von Adornos ästhetischem Denken aus-
macht, der sowohl in den Vorlesungen zur Ästhetik als auch in den 
musikphilosophischen Schriften und der posthum erschienenen Äs-
thetischen Theorie immer wieder auftaucht, rekonstruiert der Text von 
Mersch als ein Denken in Konstellationen, das wahrt, was sich nicht 
durch Begriffe vereinnahmen lässt und sich folglich jeder begriffli-
chen Logik verweigert. Kunst, so die These, besitzt ihre besondere 
Erkenntniskraft in solcher Praxis, wie sie sich gleichermaßen in der 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

20

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Singularität des Materials artikuliert, aus der sie ihre Utopie kritischer 
Differenzierung schöpft.
	 Am Beispiel von Stanley Kubricks Shining ( 1980 ) diskutiert 
daran anschließend der Essay von Michael Mayer mit dem Titel: Wi-
derstand und Schöpfungsakt. Zur Negativität ästhetischen Denkens 
die ebenso pathischen wie pathologischen Voraussetzungen ästhe-
tischen Denkens. Versucht wird, die gemeinhin als bloß ‹negativ› de-
klarierten Erfahrungen wie Hemmungen, Blockaden, Prokrastinationen, 
Langeweile etc. nicht als zu überwindende Widerstände ästhetischer 
Praktiken zu begreifen, sondern als deren ‹dunkle› Bedingung. Der 
Widerstand gegen den Vollzug schöpferischer Erfindung gerät zum 
Integral der Findung selbst. So erhellt sich auch darin, dass Denken 
im Ästhetischen nicht heißen kann, Aussagen im Metier von Wahr-
nehmungen zu treffen, sondern gerade die Unsagbarkeit der zum Aus-
druck gebrachten Erfahrung ebenso auszuhalten wie sich an 
ihr – vergeblich – abzuarbeiten.
	 Über das Problem praktischen Urteilens hinaus reflektiert 
unter der Überschrift Bilden / Formen Silvia Henke auf das Instrument 
des Beispiels und der ‹Kunst› angemessener Beispielgabe in der 
Lehre. Das grundlegende Potential der Wahl und Gabe eines Bei-
spiels bezieht der Beitrag auf die Aktualisierung des anachronistisch 
anmutenden Begriffs der «Ästhetischen Bildung» mit seinen unter-
schiedlichen pädagogischen und ethischen Implikationen. Dabei 
wird die Praxis der Exemplifikation selbst als ästhetisches Handeln 
ins Zentrum der Überlegungen gerückt. Als Beispiel für die exempli-
fikatorische Praxis des Beispielgebens steht im Hintergrund das 
‹Lehrstück› Bertolt Brechts, anhand dessen das Gewicht des Exem-
plarischen für das bildende Moment von «Lehre» genauer ausgelotet 
wird. Der Kern von Bildungsprozessen, die Wechselwirkung der 
Lehre in einer Klasse, mit ihren medialen Anordnungen und Übertra-
gungen, so die These, kann kaum über Kompetenzraster, sondern nur 
situativ, spezifisch und im Kleinen beschrieben werden. Dafür eignen 
sich Einschnitte – wie ein Schulzimmer in Filmen: in diesem Beitrag 
im Besonderen die Zauberschule in Harry Potter und der Gefangene 
von Askaban ( 2004 ) sowie das Klassenzimmer im Film La classe. 
Entre les murs ( 2008 ).

Einleitung 21

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Daran schließt Wiktoria Furrers Essay über die «Offene 
Form» in der Schule des polnischen Künstlers Oskar Hansen an. Lange 
vergessen, stößt Hansen als Architekt und Lehrer an der Warschauer 
Akademie derzeit wieder vermehrt auf Interesse. Wenig beachtet 
bleibt dabei jedoch seine pädagogische Tätigkeit, zu deren Vermächt-
nis neben einer eigenständigen Pädagogiktheorie, der «Offenen Form», 
auch die ‹Erfindung› spezifischer didaktischer Apparate und Übungen 
gehört, wie sie sich aus Videoaufnahmen von Workshops und Künst-
lerdokumentationen rekonstruieren lassen. Mit Blick auf dieses Mate-
rial handelt der Beitrag entsprechend von der Konturierung einer an-
dersartigen Relation zwischen Kunst und Vermittlung, wobei sich an 
der Figur Oskar Hansens die weiterführende Frage entzündet, ob 
Kunst überhaupt vermittelbar ist und auf welche Weise umgekehrt Pä-
dagogik zu einem Medium von Kunst werden kann, soweit sowohl bei 
Hansen als auch seinem Nachfolger Grzegorz Kowalski die Kunst in 
der Lehre selbst liegt. Mit dem Konzept der «Mikropädagogiken» wird 
ein genuin ästhetischer Denkmodus der Bildung skizziert und dessen 
epistemische und ereignishafte Züge entfaltet, die gleichzeitig erlau-
ben, die gewöhnliche Vorrangstellung der künstlerischen Produktion 
in ästhetischer Forschung dahingehend umzukehren, sodass nunmehr 
den Praktiken künstlerischer Bildung ein Primat zukommt. 
	 Wie ‹Zeigen› als pädagogische Praxis eine genuin künstleri-
sche Note gewinnt, demonstriert ebenfalls Henryetta Duerschlag in 
ihrem Aufsatz Vorurteil und Entwurf. Das Parti-Pris der Neuen Foto-
grafie, der dem Autodidakten Hans Finsler gewidmet ist. Dieser be-
gründete 1932 die erste fotografische Abteilung der Kunstgewerbe-
schule Zürich, die einige bedeutende Namen der Nachkriegsfotografie 
 – wie Werner Bischof und René Burri – hervorgebracht hat. Während 
allerdings sein eigenes fotografisches Werk in der neusachlichen Ge-
genstandsfotografie verhaftet blieb, erweist sich sein publizistisches 
Œuvre und seine pädagogische Arbeit als weitaus ambiger und vielfäl-
tiger. Deren Mehrdeutigkeit wird durch das Prisma des parti pris im 
Licht des Verhältnisses zwischen Vor-urteil und Entwurf diskutiert.
	 In der dritten Abteilung unter den Stichworten Schrei-
ben / Zeigen entwirft dann Thomas Strässle eine Theorie des essay
istischen Prinzips als grundlegende ästhetische Praxis anhand eines 

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

22

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Foto-Essays des Künstlers Saša Stanišić. Dabei geht er einerseits der 
Frage nach, worin die ubiquitäre Rede vom «Essayistischen», wie sie 
in vielen Feldern der Gegenwartskünste eine hohe Konjunktur hat, be-
gründet liegt, andererseits fokussiert er auf das kontradiktorische Pro-
blem einer allgemeinen Beschreibbarkeit des «essayistischen Prin-
zips», das diesem gerade zuwiderläuft. Handelt es sich um ein 
metaästhetisches Prinzip? Und wie lässt sich rechtfertigen, es von 
einem vorzugsweise literarischen Medium auf andere Medien zu 
übertragen; worin liegen die Grenzen und Möglichkeiten solcher 
Übertragbarkeit?
	 Gehört es zum Essayistischen selbst, solche Fragen offen-
zulassen, untersucht Aurel Sieber anhand einer Videoarbeit Harun 
Farockis die epistemologische Dialektik der spezifischen Geste es-
sayistischen Arbeitens. Während sich im ‹Begreifen› und im ‹Begriff› 
die Rolle der Hand in der onto- wie phylogenetischen Ausbildung von 
Rationalität artikuliert – denn wer begreift, der umschließt einen Ge-
genstand, um ihn handhabbar zu machen –, hat umgekehrt die Eigen-
art und Singularität der Berührung Anteil an deren besonderer 
Epistēmē. Zielt doch die Berührung, nach Jean-Luc Nancy, weder auf 
eine Aneignung noch auf eine Hingabe, sie kennt weder Besitz noch 
Opfergabe, sie fordert keine Unterwerfung noch eine Identifizierung, 
sodass sie zum poetologischen Modell einer essayistischen Praxis 
avancieren kann, deren Erkenntnisweise sowohl dem Begriff als auch 
dem theoretisierenden, d.h. visuellen Zugriff eine taktile und damit 
empfänglichere Alternative entgegenhält. In diesem Sinn erschließt 
sich das «Denken mit den Händen» bei Farocki als künstlerische und 
spezifisch ästhetische Praxis einer Profanierung des Rituellen.
	 Schließlich erörtert Jörg Wiesel am Beispiel der dänischen 
TV-Serie Herrens Veje. Ride upon the Storm ( 2017 ) das frühchristli-
che Phänomen der Zungenrede als ästhetische Praxis, die im Medium 
der Heteroglossie die Gemeinde zu einer Einheit verschmelzen sollte. 
Aus neuzeitlicher theologischer Perspektive stark umstritten, verhan-
delt demgegenüber Herrens Veje die Attraktivität der evangelisch-
lutherischen Predigt als ästhetisches Programm, das sie nicht nur 
homiletisch deutet, sondern sich gleichsam an die Stelle der Predigt 
selbst zu setzen versucht, indem sie sich der Zungenrede bedient. 

Einleitung 23

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit stehen sowohl kirchenkritische Momente der Serie als auch 
Reflexionen ihrer Überwindung durch eine ästhetisch gefasste Ho-
miletik, nämlich als Exzess der Rede, selbst im Vordergrund. Sie steht 
der Rationalität evangelisch-lutherischer Theologie entgegen und 
erlaubt doch erst die Konstitution der Gemeinde durch die Praxis äs-
thetischer Exzentrizität.
	 Was zu einer Gesamtdeutung von Praktiken ästhetischen 
Denkens herbeigezogen werden könnte, wie sie auch dieser Band 
belegt: deren exzentrische Wirkung in Bezug auf die Kontexte, in wel-
chen sie auftreten.

VIII.	 Die unterschiedlichen Beiträge zielen weniger auf eine be-
stimmte Absicht; sie folgen eher einer Spur, die zum Teil durch Kon-
textualisierung und Diskursgeschichte bestimmter Begriffe gegeben, 
zum Teil aber nur in Exemplen, als Praktiken des Ästhetischen und 
deren Pluralismus sichtbar zu machen ist. Die Spur und deren Rich-
tung verweist dabei immer mehr oder weniger explizit auf einen Streit 
zwischen Kunst und Ästhetik, der sich dadurch schlichten ließe, dass 
weder Werke noch deren Autorschaften oder Interpretationen inter-
essieren, sondern die Effekte und Konsequenzen von praktischen 
Schreib-, Film- oder Gestaltungsweisen. Sie verleihen dem ‹Wissen›, 
der ‹Kritik›, dem ‹Urteilen›, dem ‹Offenen› oder auch dem ‹Performa-
tiven› und ‹Schöpferischen› einen neuen Sinn. Die einzelnen Beiträge 
reißen dies mehr suchend als behauptend an. Sie versammeln in 
einem unabgesprochenen Zwischenraum Figuren eines anderen 
Denkens, die man als das Ausgesonderte und Verdrängte einer west-
lichen Wissenschaftsratio beschreiben könnte. In diesem Zwischen-
raum ästhetischen Denkens können Feen sprechen, das Zaubern 
macht Schule, Geister erscheinen, Häuser und Handlungen sind ver-
wunschen und das Sprechen in Zungen erschüttert den Sinn der 
Rede. Insofern versuchen die Texte nichts weniger als Wege aufzu-
zeigen, in deren Richtung eine künftige ästhetische Theorie als eine 
Praxis des Denkens zu entwickeln wäre.

Ästhetik als Denken, als Praxis, als Kunst 
und Forschen. 

24

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Artikulieren / Widerstehen

Essay 1 / 9

25

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens
Nicolaj van der Meulen

2626

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Praktiken des Ästhetischen, sei es in der Form des Bildes 
oder der Sprache, artikulieren sich nicht voraussetzungslos, sondern 
stehen in einem komplexen Verhältnis mehr oder weniger expliziter 
Bezugnahmen. Hierzu gehört das immanente Bezugsfeld der Kunst, 
vor allem aber das der Realität, zu der sich die Praktiken des Ästheti-
schen kritisch verhalten. Kritisch meint hier ein prüfendes, unterschei-
dendes Verhalten dort, wo auf Krisenhaftes in Gestalt ästhetischer 
Bewegungen reagiert wird. Praktiken des Ästhetischen können hier-
bei als besondere Formen eines nicht notwendig sprachlichen Urtei-
lens über einen Gegenstand verstanden werden. Nicht nur erfordern 
sie eine besondere Haltung im Urteilen, sondern sie entspringen selbst 
auch aus einem Urteilen als Kritik. 
	 Ästhetische Urteile verlangen besondere Wahrnehmungs-
einstellungen, Haltungen und wohl auch spezifische Formen der Ar-
tikulation. Sie stellen für die «Praktiken ästhetischen Denkens» 1 einen 
interessanten Fall dar, weil diese Urteile nicht nur mit einer bestimm-
ten Praxis ästhetischen Denkens einhergehen, sondern auch zu äs-
thetischen Praktiken und deren Erzeugnissen eine besondere Bezie-
hung unterhalten. Ästhetisches Urteilen situiert sich zwischen 
ästhetischer Reflexion und ästhetischem Handeln.
	 Vor dem Hintergrund aktueller gesellschaftlicher Herausfor-
derungen sind verschiedene Institutionen sowie Autoren und Auto-
rinnen damit befasst, die Frage nach zukünftigen Szenarien für die 
Bildung zu stellen. Urteilsfähigkeit, Urteilskraft und Kritikfähigkeit 
kommt hierbei eine besondere Bedeutung zu. Sie alle beziehen sich 
auf die Fähigkeit, Objekte und Sachverhalte bewerten zu können. 
«Welche Fähigkeiten benötige ich, um künftig angemessen urteilen 
zu können?», so lässt sich die allgemeine Schlüsselfrage für den Bil-
dungsbereich formulieren.2 
	 Der Auseinandersetzung mit dem Geltungsbereich spezifisch 
ästhetischer Urteile könnte bei der Beantwortung dieser Frage eine 
zentrale Rolle zukommen. Nicht nur, weil dem ästhetischen Gegen-
stand als einem «objet ambigue» ( Paul Valéry ) konstitutive Mehrdeutig-
keiten innewohnen und es eine komplexe Form des Urteilens darstellt, 
sondern auch, weil der ästhetische Gegenstand jenseits der «Faktizität 
unserer Welt» immer auch auf ein Mögliches, «Unverwirklichtes» 

Artikulieren / Widerstehen 27

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verweist. Ästhetisches Urteilen zeigt neue Perspektiven auf, die Welt 
weiterzudenken, sie anders zu verstehen und anders zu gestalten. Den 
Urteilsformen, die sich auf einen so verstandenen ästhetischen Gegen-
stand richten, ist selbst ein Möglichkeitssinn inhärent, das heißt, wir 
beurteilen den Gegenstand auch mit Blick darauf, wie die Welt eine 
andere sein könnte, worin ihr heterologisches oder utopisches Poten-
zial liegt. Die Urteilspraxis wird insofern durch den ästhetischen Gegen-
stand in einem doppelten Sinne herausgefordert.3
	 In ästhetischen Urteilen sind Momente des Unverfügbaren 
und Vieldeutigen immer eingeschrieben. Um diese erfassen, bewer-
ten und artikulieren zu können, empfiehlt sich eine bestimmte Haltung, 
die eingeübt werden muss. Der oder die Urteilende sieht sich bei der 
Wahrnehmung zugleich mit dem eigenen Involviertsein, mit den Be-
dingungen und der Medialität der eigenen Wahrnehmung konfrontiert. 
Das Urteil verlangt also nach einem «doppelläufigen» ( John Dewey ) 
Blick, einmal auf mich selbst, zum anderen auf den Gegenstand. Un-
verfügbarkeit bedeutet hier nicht, dass der ästhetische Gegenstand 
nicht meiner ist. Unverfügbarkeit meint vielmehr, dass das ästhetische 
Urteil, auch wenn ich es sehr gut begründe, in seinem Charakter un-
gesichert und unvollendet ist.
	 Ästhetische Praktiken und ästhetisches Denken besitzen im 
ästhetischen Urteilen ihren gemeinsamen Angelpunkt. Wer über ästhe-
tische Phänomene nachdenkt oder diese hervorbringt, bedarf eines 
spezifischen Vermögens, das seit dem 18. Jahrhundert eben als «Ur-
teilskraft» oder bildungstheoretisch gesprochen als «Urteilskompetenz» 
bezeichnet wird.4 Prozesse der Herstellung, Prüfung und Interpretation 
bedürfen einer Praxis des Urteilens, um ihnen überhaupt so etwas wie 
Relevanz zuschreiben zu können. In beiden Bereichen – in der Ästheti-
schen Praxis ebenso wie im ästhetischen Denken – ist Urteilskraft eine 
Voraussetzung der Herstellung und Interpretation ästhetischer Gegen-
stände. Aber eine Urteilskraft, die sich aus der rein reflexiven Auseinan-
dersetzung mit ästhetischen Phänomenen bildet, und jene, die sich un-
mittelbar aus einer ästhetischen Praxis heraus entwickelt, muss nicht 
unbedingt dieselbe sein. Artikulationsweisen, Interaktionen mit dem 
ästhetischen Gegenstand und die Performativität der Urteilsbildung 
können sich unterscheiden. Sollten sie verschieden sein, so fragt sich, 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

28

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in welcher Beziehung die Urteilskompetenzen ästhetischen Denkens 
und ästhetischen Handelns zueinander stehen. Oder einfacher gefragt: 
Ist Urteilskraft ein Denken oder eher ein Handeln, oder vielleicht sogar 
eine gemeinsame Grundfigur der Praktiken ästhetischen Denkens? 
	 Dieser Frage möchte ich mich im Folgenden entlang einer 
Kant-Lektüre und einiger Beobachtungen zum Ornament und zur Zeich-
nung zuwenden. Als Ausgangspunkt seien zwei allgemeine Thesen for-
muliert. Sie lauten: Erstens, Urteilskraft lässt sich weder allein dem äs-
thetischen Handeln noch dem ästhetischen Denken zuordnen. Vielmehr 
knüpft sich das Gelingen ästhetischer Urteile an eine spezifische Per-
formanz, die zwischen ästhetischer Praxis und ästhetischem Denken 
oszilliert und vermittelt. Zweitens: Gelingende Urteilskraft transformiert 
sich permanent selbst: Als unterscheidendes, kritisches Urteilen stellt 
sie dynamische Beziehungen zum urteilenden Subjekt, zur sozialen Ge-
meinschaft und zum ästhetischen Gegenstand her. 

	 Der philosophische Ort des ästhetischen Urteils
	 Bekanntlich hat Immanuel Kant in der «Kritik der Urteilskraft» 
(  1790  ) sein Konzept des ästhetischen Urteils auf einer Antinomie auf-
gebaut. Diese scheint aber in weiten Teilen ‹hausgemacht›, weil die 
eingehandelten Probleme auf den systematischen Ort der Urteilskraft 
zwischen «reiner» und «praktischer» Vernunft zurückzuführen sind. 
Die Stellung der ästhetischen Urteilskraft als Brückenkopf zwischen 
Vernunft und Verstand verlangt nach einer Ästhetik, die fähig ist, zwi-
schen Subjektivität und Allgemeinheit, zwischen dem subjektiven Er-
leben spezifischer Objekte und der Rationalität begrifflichen Abstra-
hierens vermitteln zu können. Wie ist die von Kant angestrebte 
Auflösung dieses Widerspruchs möglich? Die Antwort ist schon in der 
Konzeption des ästhetischen Urteils enthalten: Aus der Dialektik von 
begriffsloser Subjektivität und begriffsgebundener Objektivität leitet 
Kant eine Synthese ab, die logisch betrachtet in die «subjektive 
Zweckmäßigkeit» mündet. Die Form des ästhetischen Gegenstands 
verweist auf eine Bedeutung, die allerdings nur subjektiv für mich ver-
fügbar ist und nicht logisch bewiesen werden kann. Diese bringt ein 
Urteil hervor, das sowohl dem subjektiven Gefühl als auch der allge-
meinen Mitteilbarkeit des Urteils Rechnung trägt.

Artikulieren / Widerstehen 29

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Das «gefüllte» Urteil hat Kant aber unvermeidlich zu einem 
ziemlich «entleerten» ästhetischen Objekt geführt. Als sei hiermit die 
intellektuelle Sorge verbunden, ein differenziertes ästhetisches 
Objekt könne nur zu strittigen und deshalb nicht mehr vermittelbaren 
Urteilen führen. Denn die Subjektivität des Urteils ist bei Kant so an-
gelegt, dass sie zugleich die Möglichkeit einer Übereinstimmung mit 
dem Urteil anderer enthält. Kants ästhetisches Urteil entfaltet sich in 
einem Dreieck aus Subjekt, ästhetischem Objekt und sozialer Ge-
meinschaft. Weit wichtiger als die Ausdifferenzierung des ästheti-
schen Gegenstands ist Kant dabei eine «Abstimmung» des subjekti-
ven Urteils auf die soziale Gemeinschaft. Diese Abstimmung gelingt 
durch das Konzept der «Interesselosigkeit» des Urteils, das man auch 
als eine Form der Distanzierung des Subjekts vom ästhetischen 
Objekt begreifen kann. Weil das Subjekt im ästhetischen Urteil kein 
eigenes Interesse verfolgt und meist keine differenzierte ästhetische 
Position beziehen muss  ( als einfach «schön» oder «nicht schön» zu 
sagen ), kann es mit den Werten einer sozialen Gemeinschaft im Ein-
klang sein. Dies bedeutet aber auch, dass ich mich auf das ästhetische 
Objekt nur bedingt einlassen darf.
	 Ziehen wir nach diesem Präludium eine erste Bilanz: Auf der 
Seite des Gewinns erhält Kant ein starkes Subjekt, das im Urteilen mit 
einer sozialen Gemeinschaft produktiv interagiert. Auf der Seite des Ver-
lusts erhält er einen verkümmerten ästhetischen Gegenstand, der zu 
nicht viel mehr Anlass gibt, als im Subjekt ein Gefühl der Lust oder Unlust 
zu erzeugen. Natürlich unternimmt Kant einige Anstrengungen, den Ge-
genstand mit mehr Differenziertheit auszustatten. Gleichzeitig ist er sich 
aber völlig im Klaren, dass jede Konkretisierung des ästhetischen Ge-
genstands Gefahr läuft, die Reinheit des ästhetischen Urteils zu gefähr-
den und den Konsens über den Gegenstand zu kippen. Schauen wir 
zunächst genauer auf die Seite des Gewinns, dann auf die des Verlusts, 
um anschließend zu erwägen, an welcher Stelle das ästhetische Urteil 
unter heutigen Voraussetzungen weitergedacht werden kann. 

	 Ästhetisch urteilen
	 Spätestens seit Hans-Georg Gadamer wird der begriffsge-
schichtliche Ort der Kantischen Urteilskraft mit der Wende zu einer 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

30

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


«Subjektivierung der Ästhetik» in Verbindung gebracht. Der erste Satz 
der Kritik der Urteilskraft entspricht dieser historischen Wende in 
programmatischer Weise: «Um zu unterscheiden, ob etwas schön sei 
oder nicht, beziehen wir die Vorstellung nicht durch den Verstand auf 
das Objekt zum Erkenntnisse, sondern durch die Einbildungskraft 
( vielleicht mit dem Verstand verbunden ) auf das Subjekt und das 
Gefühl der Lust oder Unlust desselben.»5 Eingeklammert ist hier die 
mögliche Involviertheit des Verstandes bei der Urteilsbildung, ausge-
klammert indessen von Beginn an die Entfaltung des ästhetischen 
Gegenstands. Die Brille der ästhetischen Urteilskraft ist gewisserma-
ßen auf Fernsicht gestellt. Sie ist nicht in der Lage, will es auch nicht 
sein, Details an einem ästhetischen Gegenstand erkennbar zu machen. 
Da die Einklammerung des «Verstandes» die Möglichkeit von Erkennt-
nis und Mitteilbarkeit des Urteils bereits enthält – auch ein reines 
Gefühl bedarf ja, um Urteil zu werden, der Artikulation –, kommt der 
Frage, wie sich Kant die Beteiligung des Verstandes am ästhetischen 
Urteil genau denkt, eine wesentliche Bedeutung zu. 
	 Für Kant aktiviert die ästhetische Urteilskraft im Subjekt zwei 
antagonistisch arbeitende Vermögen, die «Einbildungskraft» ( welche 
als Imagination die Formgebung bei der Urteilsbildung leistet ) und 
den «Verstand» ( welcher als abstrahierende Kraft die Begriffsbildung 
und Mitteilbarkeit des Urteils ermöglicht ). Bei der Urteilsbildung 
werden diese Vermögen – Einbildungskraft und Reflexion – in ein 
«freies Spiel» versetzt. Dieses Aufweisen eines «freien Spiels» ist 
meines Erachtens das Hauptereignis der gesamten «Kritik der Urteils-
kraft», und zwar nicht, weil es einer Spielästhetik den Weg ebnete, 
sondern weil es dem Zusammenwirken von Offenheit und Regelhaf-
tigkeit, von Imaginieren und Reflektieren, von Urteilsbildung und Ur-
teilsfindung eine neue, dynamische Form verlieh. Kant kommentiert 
das freie Spiel auch mit der Rede von der «Belebung der Vermögen», 
was ausdrückt, dass das «freie Spiel» nicht bloß als ein dynamischer, 
sondern auch als ein vitalisierender Vorgang zu denken ist. Weiterhin 
spricht er vom Spiel als einer «unbestimmten, aber doch (...) einhelli-
gen Tätigkeit». Das «Unbestimmte» beschreibt wohl hier den prozes-
sualen Akt der Urteilsbildung vor dem Zustandekommen des Urteils, 
aber auch den Charakter des Urteils selbst als eben «unbestimmt». 

Artikulieren / Widerstehen 31

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einbildungskraft und Verstand wirken hierbei in wechselseitiger «Zu-
sammenstimmung», das heißt, sie bringen gemeinsam das Urteil 
hervor und gehen dem Gefühl der Lust oder Unlust voraus. Die Per-
formanz des Urteilens erhält hierbei den Vorrang vor dem finalen Urteil. 
«Das [freie] Spiel [von Einbildungskraft und Verstand] ist Vollzug der 
Bewegung als solcher», so ließe sich mit Gadamer der Akzent auf die 
Performativität der Urteilsbildung auf den Punkt bringen.6 Während 
Kant das ästhetische Urteil auf ein bloßes binäres Prinzip reduziert 
( Lust / Unlust ) und damit der Komplexität des Urteilens über ästheti-
sche Gegenstände wohl kaum gerecht wird, erfährt das, was ich «Ur-
teilsbildung» nennen möchte, die Einbettung des Urteilens innerhalb 
einer sozialen Gemeinschaft, zu der sich das urteilende Subjekt ver-
hält. Bei der Urteilsbildung ist die Performativität in besonderer Weise 
durch das «freie Spiel» ausgezeichnet. Die Rede von einer die Vermö-
gen belebenden, aber unbestimmten Tätigkeit lässt sich so interpre-
tieren, dass es möglicherweise gar nicht so entscheidend ist, wie ein 
Urteil ausfällt. Wichtiger ist, wie sich das Urteil bildet. Obgleich das 
Subjekt hierbei in völliger Freiheit am Werk ist, arbeitet es bei der Ur-
teilsbildung doch von Anfang an gemeinschaftsorientiert. Im «freien 
Spiel» erfolgt sozusagen ein performatives «Nachzeichnen» des äs-
thetischen Objekts durch die Einbildungskraft. Dieses Nachzeichnen 
bewegt sich jedoch von Anfang an in einem normativen Flussbett, aus 
dem die Urteilsbildung «in der Regel» nicht heraustritt. Ich betone hier 
noch einmal: «von Anfang an», weil dieser Umstand einigermaßen er-
staunlich ist: Er bedeutet, dass sich das völlig frei agierende Subjekt 
stets gemeinschaftsorientiert verhält. Das Subjekt, so könnte man 
auch sagen, nimmt mit seinem Urteil in der Gemeinschaft, der es an-
gehört, eine Position ein. Diese Positionierung des Subjekts lässt sich 
als «Urteilspraxis» beschreiben. Die Urteilsbildung denkt die Urteils-
praxis bereits mit. 
	 Man könnte meinen, dass die «Urteilspraxis» jeweils aus 
einem Prozess der «Urteilsbildung» hervorgeht oder zumindest jene 
immer voraussetzt. Konkreter formuliert würde das bedeuten: Ich 
bilde mir in völliger Freiheit mein Urteil und stelle es anschließend in 
der sozialen Gemeinschaft zur Diskussion. Dem ist aber, wie gesagt, 
nicht so. Die Beziehung von «Urteilsbildung» und «Urteilspraxis» ist 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

32

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei Kant komplexer und auch dynamischer gedacht. Der zentrale Satz 
kommt etwas unauffällig daher, unter § 9, wo die Frage erörtert wird, 
ob mein Gefühl der Lust / Unlust der Beurteilung vorausgeht oder um-
gekehrt. Die Antwort auf diese Frage, so Kant, sei der Schlüssel der 
Kritik des Geschmacks. Kant kommt hier schnell zur Sache und be-
antwortet die selbst gestellte Frage so: «Also ist es die allgemeine 
Mitteilungsfähigkeit […], welche als subjektive Bedingung des Ge-
schmacksurteils, demselben zum Grunde liegen, und die Lust an dem 
Gegenstande zur Folge haben muss.»7 Unter der gegebenen Voraus-
setzung, dass mein Urteil für andere von Belang ist, ist Gemein-
schaftsorientierung nicht nur von Anfang an mit im Spiel, sondern 
geht meiner eigenen Urteilsbildung sogar voraus, und zwar so, wie die 
Gemeinschaft dem Subjekt vorausgeht. Obgleich mein Urteil sich 
also im Genuss völliger Freiheit als «freies Spiel» entwickelt, ist es 
nicht voraussetzungslos. Es steht immer schon mit einem Bein in der 
sozialen Gemeinschaft, der ich angehöre. Die Performativität der Ur-
teilsbildung, die dabei entstehende Artikulation des Urteils, das 
innere Formulieren möglicher Argumente sind bereits Teil einer ge-
meinschaftlichen Praxis. Urteilspraxis und Urteilsbildung stehen 
dabei in einem dynamischen Wechselspiel. Oder abstrakter gespro-
chen: Die Urteilsbildung hat in der Urteilspraxis zugleich ihre Ursache 
und Wirkung.
	 Wir haben oben die Rechnung aufgemacht und auf der Seite 
des Gewinns des ästhetischen Urteils sowohl die Gemeinschaftsorien-
tierung als auch ein starkes subjektives Urteil verbucht. Die Subjekti-
vität des Urteils erfährt ihre Ausdifferenzierung im freien Spiel, welches 
den performativen Charakter der Urteilsbildung ins Licht rückt. Man 
könnte hier auch sagen, der Einbildungskraft liege ein performatives 
Handeln zugrunde, das sich daran zeigt, dass wir den ästhetischen 
Gegenstand imaginativ nachzeichnen. Das ästhetische Denken, so 
lautet meine These, imaginiert eine ästhetische Praxis, um als eine 
Praxis ästhetischen Denkens ein Urteil zu bilden. Die Urteilsbildung 
kann hierbei selbst als Praxis ästhetischen Denkens verstanden 
werden. Es handelt sich um eine Praxis, die sich am ästhetischen Ge-
genstand entwickelt und die Einbildungskraft mit dem ästhetischen 
Gegenstand verwebt.

Artikulieren / Widerstehen 33

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[...] dass es möglicherweise gar nicht 
 so entscheidend ist, wie ein Urteil 
ausfällt. Wichtiger ist, wie sich das Urteil 
bildet. Obgleich das Subjekt hierbei 
in völliger Freiheit am Werk ist, arbeitet 
es bei der Urteilsbildung doch 
von Anfang an gemeinschaftsorientiert. 
Im «freien Spiel» erfolgt ein performa
tives «Nachzeichnen» des ästhetischen 
Objekts durch die Einbildungskraft.

34

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Ästhetischer Gemeinsinn
	 Kommen wir noch einmal auf die Seite des «Gewinns» in 
unserer obigen Bilanz zurück: Die Gemeinschaftsorientierung des  
ästhetischen Urteils beschreibt Kant als einen «sensus communis» 
oder «Gemeinsinn». Kant exponiert den Gemeinsinn als ein Beurtei- 
lungsvermögen, 

«welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes 
andern in Gedanken […] Rücksicht nimmt, um gleichsam an 
die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten […].»8

	 Kant weist hier darauf hin, dass der Gemeinsinn sich nicht 	
nur auf eine soziale Gemeinschaft im engeren Sinne, sondern auf die 
Menschenvernunft insgesamt bezieht. Der Gemeinsinn erlaubt, dass 
mein ästhetisches Urteil interkulturell anschlussfähig ist. Weit vor 
diesem Zitat findet sich dann die eigentliche Schlüsselstelle zum Ge-
meinsinn. Sie lautet:

«In allen Urteilen, wodurch wir etwas für schön erklären, ver-
statten wir keinem, anderer Meinung zu sein; ohne gleichwohl 
unser Urteil auf Begriffe, sondern nur auf unser Gefühl zu 
gründen: welches wir also nicht als Privatgefühl, sondern als 
ein gemeinschaftliches zum Grunde legen. Nun kann dieser 
Gemeinsinn zu diesem Behuf nicht auf der Erfahrung ge-
gründet werden; denn er will zu Urteilen berechtigen, die ein 
Sollen enthalten: er sagt nicht, dass jedermann mit unserm 
Urteile übereinstimmen werde, sondern damit zusammen-
stimmen solle.»9

	 Kant betont somit die Gleichzeitigkeit von Gemeinschafts-
orientierung und Subjektivität des ästhetischen Urteils. Der Gemein-
sinn ist mein Sinn für die Gemeinschaft, in der ich stehe. Kants Inten-
tion richtet sich aber nicht auf eine konsensuelle Übereinstimmung 
im Urteil, sondern auf eine Zusammenstimmung in der Haltung beim 
Urteilen. Wie lässt sich dieser Punkt der sollenden Übereinstimmung 
durch den Gemeinsinn verstehen? Eine starke und eine schwache 

Artikulieren / Widerstehen 35

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lesart ist möglich. Erstens, das «Sollen» der Zusammenstimmung 
meines Urteils mit der Gemeinschaft ist a priori gegeben, d.h. nicht 
unbedingt davon abhängig, welche Argumente ich in welcher Weise 
für mein Urteil aufbiete. Zweitens, das «Sollen der Zusammenstim-
mung» meines Urteils ist vom «Grad der Zustimmung»10 ( «Degree of 
Assent» ) zu meinem Urteil abhängig, was die Notwendigkeit des Su-
chens nach guten Argumenten für mein Urteil voraussetzt. Für die 
erstgenannte Lesart spricht, dass Kant die Streitbarkeit von Ge-
schmacksurteilen zurückweist und das ästhetische Urteil «wider 
Willen» transzendental verankert, d.h. nicht von der Differenziertheit 
meines Urteils, sondern von der Teilhabe meines Urteils an einer äs-
thetischen Idee des Menschen abhängig macht ( §56, A 232–243 ). Für 
die zweite Lesart spricht kaum etwas, das der Lektüre Kants direkt 
entnommen werden kann, bestenfalls unsere Alltagspraxis, in der wir 
sehr wohl um ästhetische Urteile ringen, nach Argumenten suchen 
und auf «Zustimmung» hoffen, weil die Zusammenstimmung nicht von 
vorneherein gegeben ist. Hannah Arendt strich in ihrer Re-Lektüre von 
Kants Kritik der Urteilskraft die Bedeutung des Gemeinsinns in Be-
ziehung zur Einbildungskraft heraus. Sie beschrieb den Gemeinsinn 
als das Vermögen des frei urteilenden Subjekts, im Sinne der Gemein-
schaft zu urteilen. Im Unterschied zu Christoph Menke kann man so 
weit gehen zu sagen, dass sich Kant den Gemeinsinn als ein Vermö-
gen denkt, das bereits auf die Einbildungskraft und auf die Performa-
tivität der Urteilsbildung einwirkt.11 Hannah Arendt betont ihrerseits, 
dass der «sensus communis» das subjektive Urteil nicht auf allgemein 
akzeptierte Mehrheitsmeinungen oder kollektive Vorurteile abstimmt. 
Der Sinn der Gemeinschaft im Subjekt sei eher ein Sinn des Subjekts 
für die Gemeinschaft.12 Der Gemeinschaftssinn reflektiert im Subjekt, 
wie sich der zu beurteilende ästhetische Gegenstand für andere dar-
stellen könnte. Ich richte die sprachliche Artikulation des eigenen  
Urteils so aus, dass ich mich verständlich mache, abwäge, selbstre- 
flexiv artikuliere und dem Urteil anderer Raum zugestehe. In dieser  
Sicht stellen die beiden obigen Lesarten zum Gemeinsinn keinen  
Widerspruch dar, sondern sind notwendig aufeinander bezogen: Ich  
urteile im Wissen darum, dass das Urteil im Raum des Ästhetischen  
nichts anderes als eine mögliche Zustimmung zulässt. Es gibt keine 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

36

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letztgültigen Argumente. Im Zugestehen dieses Raumes liegt die «Zu-
sammenstimmung». Die «Zusammenstimmung» im Ästhetischen wird 
dadurch verletzt, dass ich den «Möglichkeitsraum» des Ästhetischen 
und damit die Möglichkeit, anders zu urteilen, nicht anerkenne.
	 Kants Rede vom «Zusammenstimmen mit dem Gemeinsinn» 
beschreibt einen Sinn dafür, dass mein subjektives Urteil jederzeit Teil 
eines kulturellen Bildungsprozesses ist, aus dem ich mich dann dis-
pensiere, wenn ich die Möglichkeit eines anderen Urteils nicht aner-
kenne oder eine Immunisierung gegenüber den Urteilen anderer an-
strebe. Immun ist, so kann man mit Roberto Esposito sagen, wer die 
«Aufgabe» bzw. «Pflicht» der Zusammenstimmung als eine unzumut-
bare «Last» ablehnt, was darauf hinausläuft, die «Gemeinschaft» all-
gemein in Frage zu stellen. Umgekehrt sehen es die Mitglieder der 
«communitas» als «munus» ( lat. Amt, Pflicht, Schuld ) an, ihr Urteil der 
Gemeinschaft zur Verfügung zu stellen.13 Man könnte hiervon ausge-
hend fragen, ob mein ästhetisches Urteil überhaupt allein meines ist 
oder ob es nicht vielmehr einem kollektiven Besitz angehört?

	 Fassen wir die wesentlichen Punkte zusammen: 
1.	 Die ästhetische Urteilskraft setzt sich aus den beiden 

Ebenen «Urteilsbildung» und «Urteilspraxis» zusammen.

2.	 Die «Urteilsbildung» zeichnet sich durch ein freies Spiel 
der Vermögen «Einbildungskraft» und «Verstand» aus. 
Der Akt der Urteilsbildung ist «performativ». Die Einbil-
dungskraft eignet sich den ästhetischen Gegenstand mi-
metisch an. Dieser imaginative Vorgang bringt das Urteil 
hervor. Das ästhetische Urteil münzt den ästhetischen 
Gegenstand in eine Praxis ästhetischen Denkens um. Das 
Urteil kann aber immer nur vorläufig sein.

3. 		 Die Urteilspraxis beschreibt die Artikulation und Argu-
mentation des Subjekts. Eingebettet ist die Urteilspraxis 
im «Gemeinsinn». Der Sinn des Subjekts für die Gemein-
schaft wirkt als eine bestimmte Haltung, Sprache von 
Anfang mit.

Artikulieren / Widerstehen 37

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. 	 Das ästhetische Urteil besitzt im Subjekt-, Gegenstands- 
und Gemeinschaftsbezug eine dreifache Zugehörigkeit. 
Diese wird ambivalent, sobald sie nach einer Seite hin kippt.

5. 	 Ästhetische Urteilskraft ( oder -kompetenz ) respektiert 
die dreifache Zugehörigkeit ( Subjekt, Gegenstand, Ge-
meinschaft ) des ästhetischen Urteils bei der Wahrneh-
mung und Artikulation von Urteilen.

	
	 Der ästhetische Gegenstand
	 Auf der Suche nach ästhetischen Gegenständen, die mit 
dem reinen ästhetischen Urteil auf ideale Weise matchen könnten, 
verfolgte Kant bekanntlich einen reduktionistischen Ansatz. Dieser 
zielte darauf, alles vom ästhetischen Gegenstand fernzuhalten, was 
ein reines ästhetisches Urteil eintrüben könnte. Nachdem Kant des-
halb zunächst die Farbe und die Töne aus dem reinen ästhetischen 
Gegenstand ausschloss und in einem zweiten Schritt Malerei, Bild-
hauerei, Architektur, schließlich auch Tanz und Theater vom «reinen» 
ästhetischen Gegenstand abgrenzte, blieb ihm als hoffnungsvoller 
Kandidat für ein «reines Geschmacksurteil» allein noch die Zeichnung 
und der Zierrat übrig. Als kompositionsgebende Substanz liegt, so 
Kant, die Zeichnung allen Künsten zugrunde. Nur noch der «Zierrat», 
das Ornament oder Parergon, sofern er die reine, schöne Form aus-
drücke ( und nichts anderes darstelle ), verdiene als Anwärter eines 
reinen Geschmacksurteils unter den Bildenden Künsten noch einen 
Platz neben der Zeichnung.14
	 Bis heute verwundert, dass Kant, der doch dem Subjekt im 
ästhetischen Urteil einen großen Freiraum zugestand, den ästheti-
schen Gegenstand auf eine derart rigide Weise beschränkte. Das lei-
tende Ziel war, zu einem «reinen» ästhetischen Urteil zu kommen. Aber 
warum überhaupt «rein»? «Wie aber urteilen», schreibt Christoph 
Menke, «wenn es keinen Gegenstand gibt, über den geurteilt werden 
kann? Und wenn es diesen Gegenstand deshalb nicht gibt, weil es das 
vergegenständlichende, abstandnehmende, seine Affektion unterbre-
chende Subjekt nicht gibt?»15 Die einzig einleuchtende Antwort dürfte 
in Kants Annahme eines umgekehrten Verhältnisses zwischen der 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

38

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit des Urteils und der des ästhetischen Gegenstands liegen. Mit 
anderen Worten: je abstrakter und nüchterner der ästhetische Gegen-
stand, desto mehr vermag das ästhetische Urteil seine Kraft in einem 
«freien Spiel» zu entfalten. Kants Ausführungen zum ästhetischen Ge-
genstand bleiben aber auch dann noch zweifelhaft, und zwar einmal, 
weil er sich hierbei auf ein ihm wenig bekanntes Terrain wagte und hier 
kaum als Kenner ästhetischer Gegenstände sprechen konnte, zum an-
deren stellt sich schon aus historischer Sicht die Frage, ob «Zeich-
nung» und «Parergon» überhaupt als gut gewählte Beispiele für reine 
Geschmacksurteile dienen konnten; schließlich erscheint drittens aus 
heutiger Perspektive fraglich, ob es überhaupt notwendig ist, für das 
ästhetische Urteil einen «reinen» Gegenstand zu denken, der zwar 
über Zweideutigkeiten erhaben, dafür aber uninteressant ist. Ich lasse 
an dieser Stelle einmal den ersten Punkt, der sich auf die Frage nach 
Kant als Kunstkenner bezieht, beiseite, da dieser Aspekt für das Ver-
hältnis von Urteil und Gegenstand wenig ergiebig ist. Der zweite Punkt 
verdient eine kurze, der dritte Punkt eine etwas längere Betrachtung. 
Insbesondere soll uns der dritte Punkt über die Betrachtung einer 
Zeichnung zu Argumenten führen, die für eine Aktualisierung des Be-
griffs der Urteilskraft sprechen. Die Aktualisierung wird uns dann auch 
zu der einleitenden These von der Urteilskraft als einem Scharnier zwi-
schen ästhetischer Praxis und ästhetischem Denken zurückführen.

	 Zierrat
	 Entlang einer Lektüre der «Kritik der Urteilskraft» konnte 
Jacques Derrida zeigen, dass dem Ornament in der Ästhetik keines-
wegs die Rolle eines interesselosen Beiwerks zukommt. So interpre-
tierte Derrida das Ornament ( parergon ) als eine das Werk ( ergon ) rah-
mende Grenzfigur, die zwar von außen zum Werk «hinzutritt», aber von 
dort aus ganz wesentlich in das Innere des Werkes eingreift. Das Par-
ergon hängt also nicht als eine «halbe Sache» dem Werk an, sondern 
bezieht ästhetisch betrachtet das Umfeld des Werkes auf das Werk.16
	 Der «Zierrat» oder «parergon» wird als ein Außen gewisser-
maßen in das Innen hineingerufen, um es von innen neu zu konstitu-
ieren. Beiwerk oder Zierrat bringen als rhetorischen Schmuck, als 
figura ein «Als ob» ins Spiel, das als Schmuck Effekte der Lust und 

Artikulieren / Widerstehen 39

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Stils erzeugt.17 Wir lassen an dieser Stelle Leon Battista Albertis 
Ausführungen zum «ornatus» als Glanzlicht eines Gebäudes und auch 
die lange Ornamentdiskussion besonders des 19. und 20. Jahrhun-
derts beiseite. Der in unserem Beispiel [Abb. 1] zur Karte hinzugefügte 
figürliche Schmuck ( Kartusche ) zeigt die potenzielle Begehbarkeit 
eines kartierten Territoriums. Dabei entwickelt das kartierte Territo-
rium an seinen Randbereichen selbst ein Eigenleben, indem es sich 
auf den figürlichen Schmuck, den Ornatus der Karte zubewegt. Die 
hierbei entstehende Zwei- oder Mehrdeutigkeit des Dargestellten 
kann natürlich nicht im Interesse Kants liegen, weil sie einerseits die 
Klarheit des Urteils eintrübt und als Schmuck dem Verdacht eines un-
eigentlichen Blendwerks ausgesetzt ist. Ein «Zierrat» oder «parergon», 
wie es sich Kant als Zielgröße eines reinen Geschmacksurteils vor-
stellte, lässt sich bestenfalls als Illustration eines Musterbuchs denken. 
Der Zierrat müsste als Beiwerk erst vom Werk isoliert werden, um 
Kants Idee zu entsprechen. Allerdings fragt sich, ob dem Ornament 
nicht dann immer noch eine nicht zu tilgende Vieldeutigkeit – Inver-
sionen zwischen Fläche und Raum sowie zwischen Figur und 
Grund – innewohnt.

Abb. 1: Heinrich Scherer: Kartenausschnitt von Indien mit Franz Xaver als Apostel Indiens, 1710

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

40

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 «Taubenloch» ( 2017 )
	 Wir wollen eine zweite Gegenprobe mit einer Zeichnung 
machen und dabei eine Perspektive einnehmen, die gewissermaßen 
im Wahrnehmen das Wahrnehmen mitbeschreibt, also der dreifachen 
Zugehörigkeit des Urteils zum Subjekt, zum Objekt und zur Gemein-
schaft Rechnung trägt. 
	 Geisterhaft gurrend tritt eine gräuliche Taubenschar aus dem 
dunklen Grund des Laubes hervor, um sich an einem farbigen Gewebe 
aus grünen, gelben, rosa und blauen Linien und Flächen zu nähren. 
«Gesang der Geister über den Wassern». [Abb. 2] Ist sie, die Tauben-
schar, bloß der Zierrat, das rahmende Beiwerk oder der titelgebende 
Grund dieses Nicht-Ortes, den die Tauben als ihr Zu-Hause wählten?18 

	 Der Ort oder Nicht-Ort entsteht als ein Kreuzpunkt aus 
Wegen und Linien, die zuweilen auslaufen, den Rand schneiden oder 
unversehens aus dem Grau des Bleistiftgrundes heraustreten. Eine 
Wasserader ( die Schüss oder la Suze ) durchzieht das Bild von links 
oben nach unten, um sich im Zentrum der Zeichnung in eine Brut-
stätte für Fische aufzufächern. Von den breiten, hautfarbenen Stra-
ßen scheint eine Wärme auszugehen, deren Nähe die Taubenschar 

Abb. 2: Esther Ernst: Taubenloch, 2017

Artikulieren / Widerstehen 41

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sucht. Schwarze Stützen stoßen lanzettförmig in das Zentrum. 
Gelbe Weglinien führen aus allen Richtungen gegen eine bevölkerte 
Bildmitte zu. 

	 Hier arbeiten sich aus dem Bleistiftgrau des Grundes Archi-
tekturen, Menschengruppen und befremdliche Wesen heraus, noch 
halb unverdaut in den Innereien dieses linienhaften Gewebes ste-
ckend. Bei genauerem Hinsehen finden wir uns nahe am Grund einer 
mythisch-endzeitlichen Massenszene wieder. Oder: Das Mythische 
ist das Abgründige, das täglich passiert, aber so nie stattfand.
	 Gleich einem Bruegel-Gemälde spielt sich das Tragische 
hinter- oder untergründig, jedenfalls halb im Verborgenen ab. So, 
wie das Tragische eben niemals vollständig sichtbar werden will. 
Schließlich eröffnet es sich unerwartet dem prüfenden Auge. Auch 
hier wechselt der Blick seinen Maßstab und versenkt sich im Detail. 
Eine maskierte Schar aus Kriegern und fremdartigen Wesen unter-
schiedlicher Größe, mal mehr Tier, dann wieder Mensch, durchzieht 
die Häuser, kehrt das Geschehen hinter den Mauern nach außen. 
Momente des Tötens und der sexuellen Gewalt und Lust scheinen 
blitzhaft auf. 

Abb. 3: ( Detail von Abb. 2 )

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

42

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 4: ( Detail von Abb. 2 )

Abb. 5: ( Detail von Abb. 2 )

Artikulieren / Widerstehen 43

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Eine gestrenge Frauengruppe gibt sich scherenschnittartig 
ein Stelldichein zum Reigen oder Appell. Ein Nonnentanz in heiliger Ord-
nung, der sein Gefolge in die Pflicht nimmt. Wählt der Blick schließlich 
den Abstand, entsteht wieder das Gesamtgefüge eines geschäftig be-
lebten Genrebildes. Und noch weiter Distanz nehmend, tritt wieder die 
Taubenschar geisterhaft oder auch beiläufig hervor. 
	 In der Schweiz existieren mehrere Orte mit Namen «Tauben-
loch». Dieser hier bezieht sich auf den Saum der «Gorges du Tauben-
loch», unweit von Frinvillier ( BE ) oder Friedliswart bei Biel. Einst ein 
wichtiger Verkehrsknotenpunkt als Eintritt in den Jura, ist die Tauben-
schlucht heute als lokales Ausflugsziel bekannt. Wer auf der E27 fährt, 
die sich hier ehrfürchtig und breit vor der Klus gabelt, bei dem hinter-
lässt dieser Ort einen seltsam düsteren Eindruck. Einer alten Ge-
schichte zufolge soll ein junges schönes Mädchen – la petite colombe 
( «Turteltaube» ) – auf der Flucht vor einem gierigen Bewerber hier in 
die Schlucht gesprungen sein. Schön und rein wie eine Taube soll sie 
gewesen sein. Liebespaare, heißt es, vermögen von der Schlucht  
aus noch heute ein sanftes Wehklagen zu vernehmen.19 1989 kam  
hier noch ein Kind bei einem Steinschlag ums Leben, weitere Kinder 

Abb. 6: Frinvillier Taubenloch, swisstopo.ch

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

44

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurden verletzt. In den Jahren 2003, 2009 und 2020 musste die 
Schlucht wegen Steinschlaggefahr wiederholt gesperrt und gesichert 
werden. Von Frinvillier aus führt der Weg hinab in die «Taubenloch-
schlucht», eine Wanderung, die, so ein Infotext im Internet, «die ganze 
Familie erfreut».20 An der «engsten Stelle hat man beinahe das Gefühl, 
vom Fels verschluckt zu werden.»21
	 Es handelt sich um die einzige Schlucht Europas in unmit-
telbarer Nähe zu einem Ort ( Biel und Frinvillier ). Hier führt der Weg 
vorbei an Wasserfällen und ausgewaschenen, fratzenhaften Steinen 
rund 100 Meter in die Tiefe. «Ragen Klippen | Dem Sturz entgegen, 
|Schäumt er unmutig | Stufenweise | Zum Abgrund» ( «Gesang der 
Geister über den Wassern» ).
	 Der Ausdruck «Daube» oder «Tobel» für «Graben» und die an 
der Taubenschlucht siedelnden «Tauben» greifen bei der «Tauben-
lochschlucht» namengebend ineinander. Der Künstlerin Esther Ernst 
standen beim Zeichnen die breiten Zuschreibungen dieses Tieres von 
Militär bis Frieden, von Ekel bis Hochzeit und Schönheit vor Augen. 
Ausgangspunkt der Zeichnung ist der reale Ort, überlagert von der 
Wanderkarte, welche die Zeichnung wiederum transformiert, weil sie 
das vor Ort Imaginierte mit kartiert: «Ich selbst zeichne im ersten 
Schritt tatsächlich vor Ort», schreibt die Künstlerin, «nehme erst mal 
alle sichtbaren Gegenstände, Architekturen, Strassen, Infrastrukturen 
und alle unsichtbaren Gefühle, Wahrnehmungen und Gedanken in die 
Zeichnung auf. Das ist ein ganz konzentriertes, energiereiches Arbei-
ten. Im Atelier gerate ich dann auf Abwege, füge Angelesenes, Asso-
ziiertes und Erfundenes dazu.»22 Die Abwege gehen als Wege in die 
Metamorphose der Karte ein. «Taubenloch» besitzt mehrere Refe-
renzpunkte, sofern sie auf den realen Ort, auf den kartierten Punkt und 
auf assoziierte «Abwege» verweist. Von seinen nominellen Bezeich-
nungen, Höhenmarkierungen und Koordinaten befreit, veranlasst die 
Zeichnung zu einer Neu- und Anders-Orientierung. 
	 Der Blick der Betrachtung wechselt die Perspektiven aus 
Nah und Fern, Farbe und Grau, Figuren und Grund. Die leicht schat-
tierten, konturierten Figuren ( Tauben, Menschen, Tiere, Häuser ) er-
wachsen dem Bild nicht als gefüllte Formen, sondern als freigelas-
sener Bildgrund. 

Artikulieren / Widerstehen 45

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Die Tauben sind durch eine Umkehrung des Grundes als Fi-
guren ins Bild gesetzt. In den Tauben ist der Grund gegenwärtig, aber 
der eigentliche Abgrund, die Schlucht, wird nicht gezeigt. Eher ist 
dieser Abgrund, das «Taubenloch», die unsichtbar treibende Macht 
alles Sichtbaren, aller Verhaltensweisen der an ihrem Saum sich la-
benden Wesen. Die Figuren umschatten mit ihren Handlungen geis-
terhaft den Grund, der als Abgrund ( «Gorges du Taubenloch» ) selbst 
nicht anwesend ist. Es ist diese Abwesenheit des Abgrundes, dessen 
spürbare Wirkung, die den Ort zu einer «Heterotopie» macht. Die 
Zeichnung von Esther Ernst holt den Ort aus der neutralen Objektivi-
tät der Karte heraus, um ihn in seiner Ambivalenz und Vieldeutigkeit 
zu würdigen. Als ent-faltbare Zeichnung ist die mögliche Geste des 
Entfaltens mit der Unmöglichkeit konfrontiert, dass sich der Abgrund 
der «Taubenschlucht» selbst im Bild nicht entfalten lässt. Die materia-
le Entfaltung des Papierblatts geht beim Anblicken der Zeichnung in 
einen unendlichen Prozess der visuellen Entfaltungen, der visuellen 
Kurvenbewegungen über, deren Ende nicht absehbar ist. 
	 Das «Taubenloch» ist als «Taubenschar», nicht als Loch oder 
Abgrund kartiert. Stattdessen wird die Tragik der Figuren selbst am 

Abb. 7: ( Detail von Abb. 2 )

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

46

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saum dieses Abgrundes sichtbar, während der betrachtende Blick die 
Handlungen und Zustände der Figuren entfaltet. Und möglicherweise 
ist gar nicht der Ab-Grund das Abgründige, sondern die Nähe ( der aus 
dem Grund gearbeiteten Figuren ) zu ihm.

	 Geste und Vieldeutigkeit
	 Eine sich in die Zeichnung vertiefende Beschreibung kann 
zwar Deutungsdimensionen des Gesehenen freilegen, aber keine 
letztgültige Bedeutung. Wenn wir, um die eigene Wahrnehmung zu 
artikulieren, auf Gesehenes, Gewusstes zurückgreifen, so ist das nicht 
einfach «wiedererkennendes Sehen» ( Max Imdahl ), sondern es kenn-
zeichnet das Verweben unserer Einbildungskraft mit der «communi-
tas», ein Zusammenstimmen, ohne Einstimmigkeit zu erzwingen. 
Wenn es dabei ein Ziel gibt, dann das implizite Werben um Zustim-
mung. Unsere Beschreibung zeigt, dass die Wahl einer einzigen Deu-
tungsperspektive, das Einnehmen eines einzigen Standortes der 
Zeichnung kaum gerecht wird.
	 Die durch die wechselnde Skalierung der Figuren ausgelös-
ten Blickwechsel, die durch die Umkehrung von Figur und Grund her-
vorgerufenen Kippeffekte, die Abwesenheit genau jenes Abgrundes, 

Abb. 8: Esther Ernst: Taubenlochschlucht ( gefaltet )

Artikulieren / Widerstehen 47

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf den das ganze Bild bis hin zum Titel Bezug nimmt, schließlich auch 
die vielfältigen Bezüge der Zeichnung zur Karte als Bildform, zum 
realen Ort sowie zu hiermit assoziierten Bildwelten – all dies bewirkt 
in der Summe eine Vieldeutigkeit des Gesehenen. Diese «essentielle 
Vieldeutigkeit» ( Blumenberg ) gehört nicht der Zeichnung an, sondern 
die Zeichnung räumt sie dem betrachtenden Ich ein.23 Die Hereinnah-
me der «essentiellen Vieldeutigkeit» bedarf also eines echten Sich-
Einlassens, einer Vergegenwärtigung der eigenen Subjektivität. Ist es 
notwendig für ein gelingendes Urteil, einen eindeutigen Gegenstand 
anzunehmen, zu dem sich das «Ich» interesselos verhält? 
	 Wenn die hier besprochene Zeichnung Vieldeutigkeit ein-
räumt, so bedarf sie doch gerade eines interessierten Ichs, das zur 
Vieldeutigkeit Stellung nimmt, aber auch bereit ist, die Vieldeutigkeit 
des ästhetischen Gegenstands anzuerkennen. Ästhetische Urteils-
kraft bewährt sich nicht an der Ein-, sondern an der Vieldeutigkeit des 
ästhetischen Gegenstands. Ästhetische Urteilskraft setzt dort ein, wo 
sie in Anerkennung der «essentiellen Vieldeutigkeit» des ästhetischen 
Gegenstands Stellung bezieht. Urteilen hat hierbei nicht den Charak-
ter einer logischen und letztgültigen Charakterisierung. Es ergibt 
keinen Sinn, dem ästhetischen Gegenstand seine «essentielle Viel-
deutigkeit» ( Blumenberg ) durch ein bestimmtes ästhetisches Urteil 
abzuerkennen.
	 So wie die Zeichnung «Taubenloch» die «Kraft einer zeigen-
den Formgebung ist», die «Geste einer Offenlegung» und ( als Karte 
über eine Karte über einen Ort ) selbst nicht die Form, sondern «eine 
Art und Weise, die Form zu sehen» ist,24 so kann das schreibende Be-
schreiben ebenfalls nichts anderes sein als eine Art und Weise, die 
Zeichnung zu sehen. Das schreibende Beschreiben ist eine Art, die 
Zeichnung zu sehen, weil es eben nicht nur die Zeichnung beschreibt, 
sondern auch die Art und Weise, wie die Zeichnung auf die Einbil-
dungskraft einwirkt. Dieser Vorgang des Einwirkens lässt sich als Um-
schlagsplatz einer ästhetischen Praxis in eine Praxis ästhetischen 
Denkens beschreiben, aus der heraus sich das Urteil bildet. Ästheti-
sche Praxis bezieht sich dabei nicht bloß auf die künstlerische Praxis 
des Zeichnens, die durch die Einbildungskraft rekonstruiert wird,  
sondern auf das gesamte Arsenal imaginierter Praktiken entlang der 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

48

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrgenommenen Zeichnung. Die Einbildungskraft des Urteilenden 
bewegt sich im Raum der vorgefundenen Zeichnung. Dieser Vorgang 
lässt sich nicht anders denn als eine körperliche Geste, als eine Be-
wegung in der Wahrnehmung denken. «Unser verkörperter Geist er-
zeugt und interpretiert aktiv, was wir sehen.»25
	 Das ästhetische Urteil besitzt eine «autoreflexive» Qualität, 
weil es im Beschreiben sowohl die Einbildungskraft als auch die 
Zeichnung mitsprechen lässt.26 Das Urteil artikuliert die «eingebildete» 
Zeichnung. Was auf den ersten Blick als Defizit des Schreibenden er-
scheinen mag, dass er sich aus der Deskription der Zeichnung nicht 
heraushalten kann, ist seine eigentliche Kraft.27 Diese Kraft besteht 
darin, nicht bloß die Zeichnung, sondern die sich in die Einbildungs-
kraft einschreibende Zeichnung zu beschreiben. Dass die Deutungs-
weise sich mitteilen lässt, dass sie sich als sprachliches Urteil artiku-
liert, ist die eigentliche Form des ästhetischen Urteils, mithin das, was 
Kant als «Gemeinsinn» oder auch als «allgemeine Mitteilbarkeit» be-
schreibt. Die Annahme einer essentiellen Vieldeutigkeit des Ästheti-
schen konnte Kant noch nicht mitmachen, da ihm die aufklärerische 
Idee eines «universellen Geschmacks» dabei im Wege stand.
	 Die Annahme, nur ein reiner ästhetischer Gegenstand könne 
ein reines ästhetisches Urteil bewirken, erweist sich aus heutiger Per-
spektive nicht nur als entbehrlich, sondern auch als unproduktiv. 
Gerade an der Vieldeutigkeit des ästhetischen Gegenstands bewährt 
sich das ästhetische Urteil als eine Praxis, die sich in einem echten 
Sinne auf den ästhetischen Gegenstand einlässt und das ästhetische 
Urteil als ästhetische Kritik mit einer Gemeinschaft teilt.

	 Urteilen als Praxis
	 Im Unterschied zum «Beurteilen», das auf eine empirisch ge-
stützte normative Bewertung zielt, oder zum «Verurteilen», das eine 
finale, meist negative Bestimmung vornimmt, handelt es sich beim 
ästhetischen Urteil um eine in seiner Aussage offene und unabge-
schlossene Bestimmung. Aufgrund der konstitutiven Offenheit und 
Unabgeschlossenheit des ästhetischen Urteils erscheint es sinn- 
voll, vom ästhetischen Urteilen als einer Urteilspraxis zu sprechen.  
Das ästhetische Urteil ist kein Tatsachenersatz. Ästhetisches Urteilen 

Artikulieren / Widerstehen 49

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedeutet vielmehr, dem ästhetischen Gegenstand zu seiner Artikula-
tion zu verhelfen. Urteilskraft beschreibt in diesem Zusammenhang 
eine Fähigkeit und Bereitschaft, sich auf den ästhetischen Gegenstand 
einzulassen und sich dabei auch zu den Normen seiner Beschreibung 
oder Bewertung kritisch zu verhalten. Ästhetisches Urteilen schließt 
die Möglichkeit ein, den Rahmen gemeinschaftlicher Regeln und 
Normen zu überschreiten. An diesem Punkt entfaltet sich die kritische 
Urteilskraft auch als eine Tugend.28 Diese Tugend äußert sich dadurch, 
dass sich das Subjekt im ästhetischen Urteil nicht nur kritisch zu vor-
herrschenden sozialen Normen, sondern auch kritisch zu der «expres-
siven Auffassung» ästhetisch sinnlichen Empfindens verhält.29
	 Der dreifache Bezug des ästhetischen Urteils verweist nicht 
nur auf einen Sinn des Subjekts für die Gemeinschaft, er zeigt auch, 
dass die Ausdifferenzierung des subjektiven Urteils ihren Grund in 
einem Bildungsprozess besitzt, der als zutiefst sozial und gemein-
schaftlich gedacht werden muss. Hierin liegt eine eigenartige Para-
doxie: Das in seiner Subjektivität unantastbare ästhetische Urteil hat 
seinen Grund in einem Prozess gemeinschaftlicher Bildung. Sich 
bilden bedeutet eben auch «sich» verständigen. Urteilskompetenz ist 
so gesehen nicht kompetitiv in einem abgrenzenden Sinne, sondern 
verbindend. Das Verbindende ist wechselseitig, da sich Urteilskom-
petenz in der Gemeinschaft bildet und dabei zugleich auch die Ge-
meinschaft bildet, sofern es das Reden und den Austausch über etwas 
als eine Verständigung über Werte und «Geschmack» in einem star-
ken Sinne begreift.30

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

50

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Artikulieren / Widerstehen

[ 1 ]	 «Ästhetische Praktiken» und «Ästhetisches Denken» werden im Folgenden großgeschrie-
ben, um ihren Eigennamen zu betonen. Gewiss handelt es sich um Spielarten des 
Denkens und Handelns, gleichzeitig ist ihr Charakter stets singulär.

[ 2 ]	 Vgl. z.B. E. Care et al.: Education system alignment for 21st Century skills. Fokus on 
Assessment ( 2018 ), in: brookings.edu, 07.02.2020.

[ 3 ]	 Michael Makropolus: Blumenberg und die Ontologie des ästhetischen Gegenstands, 
München ( Brill / Fink ) 2015, https://doi.org/10.30965/9783846757017_007, S. 16.

[ 4 ]	 Roland Reichenbach & Nicolaj van der Meulen: Ästhetisches Urteil und Bildkompetenz. 
Einleitend zum Thementeil. Zeitschrift für Pädagogik, 56( 6 ), 2010. S. 795–805; Anna Park: 
Arbeit am Ausdruck. Zur ästhetischen Dimension von Bildung: eine artikulationstheoreti-
sche Annäherung. Universität Zürich: Philosophische Fakultät ( Dissertation ), 2020.

[ 5 ]	 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: Werke in 12 Bden, Bd. IX, X, Frankfurt / M 1968 
( Suhrkamp ), Bd. X, § 1, A / B 3, S. 279.

[ 6 ]	 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, Tübingen ( Mohr Siebeck ) 1960. S. 109.
[ 7 ]	 Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.O., § 9, B 27, S. 295.
[ 8 ]	 Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.O., § 40, B 157, S. 225.
[ 9 ]	 Ebenda, § 22, B 68, S. 159.
[ 10 ]	 John Locke: An Essay Concerning Human Understanding  /  Versuch über den menschli-

chen Verstand, Stuttgart ( Reclam ) 2020, Buch XVI. – Mit Dank für diesen Hinweis an 
Roland Reichenbach.

[ 11 ]	 Vgl. Christoph Menke: Die Kraft der Kunst, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2013. S. 60.
[ 12 ]	 Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, München ( Piper ) 

1985. S. 94; vgl. auch: Susanne Lüdemann: Vom Unterscheiden. Zur Kritik der politischen 
Urteilskraft bei Hannah Arendt und Giorgio Agamben, in: http://www.hannaharendt.net, 
14.08.2021.

[ 13 ]	 Vgl. Roberto Esposito: Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft, Berlin / Zürich 
( Diaphanes ), S. 14f.; Roberto Esposito: Immunitas. Schutz und Negation des Lebens, 
Berlin / Zürich ( Diaphanes ) 2004. S. 12f.

[ 14 ]	 Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.O., B 43f., S. 141f.
[ 15 ]	 Menke: Die Kraft der Kunst, a.a.O., S. 61.
[ 16 ]	 Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei, Wien ( Passagen ) 1992. S. 74 u. 84.
[ 17 ]	 Christine Buci-Glucksmann: Der kartografische Blick in der Kunst, Berlin ( Merve ) 1997. S. 55.
[ 18 ]	 Esther Ernst: Taubenloch, 2017, 112 × 177 cm, Bleistift, Buntstift, Tusche auf gefaltetem 

Papier.
[ 19 ]	 https://www.taubenloch.org/home.html, 18.08.2021.
[ 20 ]	 https://www.j3l.ch/de/V2165/taubenlochschlucht, 19.08.2021.
[ 21 ]	 Marianne Siegenthalter: Die Klus der Turteltäubchen, in: Schweizer Familie, Nr. 25, s. 

September 2021. S. 83f.
[ 22 ]	 Mail Esther Ernst, 16.08.2021.
[ 23 ]	 Hans Blumenberg: Die essentielle Vieldeutigkeit des ästhetischen Gegenstands ( 1964 ), in: 

ders.: Ästhetische und metaphorologische Schriften, Frankfurt / M. ( Suhrkamp ) 2001. 
S. 112–119.

[ 24 ]	 Jean-Luc Nancy: Die Lust an der Zeichnung, Wien ( Passagen Verlag ) 2013. S. 23.
[ 25 ]	 Siri Hustvedt: Das Drama der Wahrnehmung. Morandis Stilleben, in: Siri Hustvedt: Leben, 

Denken, Schauen. Essays, Hamburg ( Rowohlt ) 2014. S. 310.
[ 26 ]	 Umberto Eco: Einführung in die Semiotik, München ( Fink ) 1972. S. 145.
[ 27 ]	 Die ästhetische Kraft bedarf also keiner Entzweiung, um ästhetische Kritik zu werden. Vgl. 

Menke, Die Kraft der Kunst, a.a.O., S. 69.
[ 28 ]	 Judith Butler: Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Rahel Jaeggi / Tilo 

Wesche ( Hg. ): Was ist Kritik? Frankfurt / M. ( Suhrkamp ) 2009. S. 221–246.
[ 29 ]	 Menke: Die Kraft der Kunst, a.a.O, S. 70.
[ 30 ]	 Immunis bezeichnet einen Moment des Urteilens, in dem sich das Subjekt ( grundsätzlich 

oder zeitweise ) von der Gemeinschaft abschirmt, um das Subjekt in einem starken Sinne 
überhaupt zur Sprache bringen zu können. In der negativen Konsequenz führt die 
Abschirmung gegebenenfalls zu einer Überhöhung des eigenen Geschmacksurteils. Das 
immunisierte Subjekt stellt sich dabei in ein kritisches Verhältnis zu den Normen des 
«Gemeinsinns», da der Gemeinsinn ja kein Organ, sondern eine eingeübte Fähigkeit für 

51

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinschaftliche Auffassungen und Handlungen darstellt. Die Abschirmung und 
Aktivierung eines «sensus immunis» könnte, dies wäre an anderer Stelle zu prüfen, 
darauf hindeuten, dass mein Urteil die Grenzen des Gemeinsinns an gewissen Punkten 
tangiert. Die Abschirmung vor dem Gemeinsinn kann zu einem anderen Zeitpunkt ihre 
Produktivität für die Gemeinschaft entfalten. 

[ Abb. 1 ] 	 Kartenausschnitt von Indien mit Franz Xaver als Apostel Indiens, aus: Heinrich Scherer: 
Atlas novus, München 1710.

[ Abb. 2 ]	 Esther Ernst: Taubenloch, 2017, 112 × 177 cm, Bleistift, Buntstift, Tusche auf 
	 gefaltetem Papier. ( Abb. 3, 4, 5, 7, 8, Details von Abb. 2 )
[ Abb. 6 ]	 Frinvillier Taubenloch, swisstopo, https://map.geo.admin.ch

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

52

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Artikulieren / Widerstehen

Essay 2 / 9

53

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 
Dieter Mersch

5454

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich halte das eigentlich überhaupt für das Thema einer 
wirklichen Ästhetik, zu zeigen, von welcher Art die Logik des 
Kunstwerks im Vergleich zu der Logik und Erkenntnis der 
gegenständlichen Welt ist – eine höchst merkwürdige Logik, 
in der alles übrigbleibt, aber die Beziehung auf ein Prädi-
ziertes (…), auf ein Ist wegfällt, eine Logik gewissermaßen 
ohne Kopula (…).1

	 Dass die Projekte der Künste ihre autochthone Erkenntnis-
arbeit verrichten, hat der seit einigen Jahrzehnten virulente Topos 
des Artistic Research nachdrücklich wieder in Erinnerung gerufen.2 
Der Terminus ist umstritten; gleichzeitig nimmt er verschiedene Be-
deutungen an, wird in unterschiedlichen Kontexten je anders ver-
wendet und bleibt im Ganzen unscharf. Vor allem erweist sich der 
Gebrauch des Forschungsbegriffs sowie seine Beziehung zur Epis-
teme als fraglich, denn mal werden mit ihm Kollaborationen zwi-
schen Künsten und Wissenschaften adressiert, mal die Instituierung 
einer quasi-akademischen Ausbildung von Künstlerinnen und 
Künstlern oder die Etablierung künstlerischer PhDs, mal aber auch 
ein neues, postavantgardistisches Kunstverständnis, das prozess-
haft verfährt und Kunst in Partizipation oder soziale und politische 
Praxis überführt. Zwar haben eine Reihe von künstlerischen Arbei-
ten ihre genuinen Forschungsleistungen unter Beweis gestellt – er-
innert sei an Eduardo Kacs Bio-Art Aktion GFP Bunny ( 1999 ), an die 
Arbeiten der Gruppe Forensic Architecture oder an Travor Paglens 
Sight Machine ( 2017 ), welche auf experimentelle Weise die Bias vi-
sueller Machine-Learning-Programme dekuvriert3 – doch hat die 
philosophische Ästhetik bislang versäumt, deren Wissensanspruch 
ernst zu nehmen und ihm eine angemessene Rechtfertigung zu ver-
leihen. So bleibt sowohl der Sinn als auch die Geltung und Relevanz 
künstlerischer Forschung zweifelhaft.
	 Sinn-, Begründungs- und Geltungsfragen gehören in den 
Bereich der Philosophie. Weniger geht es um Beispiele von ‹best 
practices› als vielmehr um den Zusammenhang von Kunst, Forschung 
und Erkenntnis im Ganzen. Wir haben es dann von vornherein mit einer 
diskursiven Metaperspektive zu tun, die ihr Recht daraus bezieht, 

Artikulieren / Widerstehen 55

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass die Beziehung zwischen Kunst und Wissen nicht dem Urteil 
künstlerischer Peers allein obliegen kann, sondern der Bestimmung 
von Kriterien und Begriffen bedarf, die nicht ihrerseits eine Sache 
der Praxis sein können. Indessen hat es historisch nicht an Bemü-
hungen gefehlt, Kunst als eine Erkenntnisform auszuweisen und in 
ihr eine eigene Art des ‹Wahrheitsvollzugs› zu sehen.4 Weniger ist 
dabei an Alexander Baumgartens Aesthetica von 1750 zu denken, 
der als Erster vorschlug, die aisthēsis als bereits wahrheitsfähige 
cognitio sensitiva zu betrachten, als vielmehr an jene Überlegungen, 
wie sie vor allem im Nachgang von Immanuel Kants Kritik der Ur-
teilskraft durch den Deutschen Idealismus betrieben wurden. Be-
sonders Friedrich Wilhelm J. Schelling und Georg Wilhelm F. Hegel 
haben die Ästhetik als eine veritable Kunstphilosophie begründet, 
die das künstlerische Denken an der Erkenntniskraft des Rationalen 
wie auch am ‹absoluten Wissen› teilhaben ließ. Martin Heidegger 
und Theodor W. Adorno sowie Jean-Paul Sartre und Maurice Mer-
leau-Ponty oder Umberto Eco und Jacques Derrida haben daran 
angeschlossen, selbst wenn sie die Frage der ‹Wahrheit in den 
Künsten› auf je unterschiedliche Weise beantwortet haben. Dass 
zwischen ihren Versuchen eine tiefe Verwandtschaft besteht, steht 
dabei außer Frage, doch ist unter ihnen in Bezug auf die Kunst, ihre 
gesellschaftliche Rolle und ihre Beziehung zur Kritik, besonders mit 
Blick auf die zeitgenössischen Künste, Adorno am weitesten ge-
gangen. Seine Ästhetische Theorie, die 1970 posthum veröffentlicht 
wurde, entwickelt in nuce eine ‹Epistemologie des Ästhetischen›, 
die nicht nur sämtliche für die klassische Epistemologie maßgebli-
chen Kategorien dialektisiert, sondern sie auch einer grundlegen-
den Revision unterzieht. Dies gilt sowohl für den ‹Korrespondenz-
begriff der Wahrheit› als auch für Logik, Rationalität, Urteil und 
Synthesis sowie für das Problem von Identität und Differenz, dem 
Verhältnis von Einzelnem und Allgemeinen oder Teilen und Ganzem 
bis hin zur Rolle von Sprache, Darstellung und Medialität. Sie 
werden im Folgenden als paradigmatisch dafür diskutiert, was 
‹künstlerisches Denken› und mit ihm das ‹Wissen der Künste› be-
deuten kann, das nicht nur eine ‹andere Art› von Wissen beschreibt, 
sondern vielleicht sogar ‹etwas anderes als Wissen›.

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

56

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Dabei wird es im Besonderen darum gehen, maßgebliche 
Motive Adornos für eine Debatte fruchtbar zu machen, die viel zu 
lange ohne systematische philosophische Reflexion oder einen Rück-
griff auf die Geschichte der Ästhetik ausgekommen ist. Weniger gilt 
es allerdings, die Grundzüge von Adornos ‹negativer Ästhetik› im 
Ganzen zu rekonstruieren, als vielmehr ihren Gewinn für eine Auslo-
tung dessen zu exponieren, was als spezifische Leistung einer ‹äs-
thetischen› Synthesis im Unterschied zur diskursiven, auf die Logik 
des Urteils bezogenen bezeichnet werden kann. Forschung, Erkennt-
nis, Wissensproduktion, aber auch Wahrheitsansprüche sind ohne 
die Funktion einer Synthesis, wie sie die Wahrnehmung bereits voll-
zieht, oder ohne begriffliche Bestimmung – die Adorno immer in eine 
Opposition zu den singulären Erscheinungen stellte – undenkbar. 
Kant hatte sie bekanntlich auf die Triplizität von Anschauung, Imagi-
nation und rationaler Verstandeskategorien bezogen, doch privile-
gierte dies einseitig sowohl die Vermögen der Subjektivität des Sub-
jekts als auch die Identitätslogik der prädikativen Kopula, die die 
eigentliche Determination vornimmt. Was im Gegensatz dazu als 
nichtbegriffliches Äquivalent einer künstlerischen Praxis fungiert, 
welche bevorzugt im ‹Materiellen› operiert, bleibt darin ebenso 
prekär wie chronisch unklar. Der Forschungsbegriff in den Künsten 
steht und fällt aber mit dessen Erklärung.5 Die vorliegende Untersu-
chung ist denn auch als Beitrag zu einem zentralen Punkt der philo-
sophischen Ästhetik zu verstehen, der die Formate des ‹Artistic Re-
search› in den Kontext einer ‹Epistemologie des Ästhetischen› zu 
stellen versucht.6

	 Kunst und ‹Wahrheit›
«Kunst geht auf Wahrheit (…); insofern ist Wahrheit ihr Gehalt», lautet 
eine lapidare Notiz aus den Paralipomena der Ästhetischen Theorie 
Adornos, und weiter: «Erkenntnis ist sie durch ihr Verhältnis zur Wahr-
heit; Kunst selbst erkennt sie, indem sie an ihr hervortritt. Weder 
jedoch ist sie als Erkenntnis diskursiv noch ihre Wahrheit die Wider-
spiegelung eines Objekts.»7 Zunächst folgen die Sentenzen scheinbar 
ganz der Direktive Hegels, denn am Ende des dritten Teils dessen 
Vorlesung über Ästhetik heißt es, dass wir 

Artikulieren / Widerstehen 57

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


«in der Kunst (…) mit keinem bloß angenehmen und nützlichen 
Spielwerk ( zu tun haben ), sondern mit der Befreiung des 
Geistes vom Gehalt und den Formen der Endlichkeit, mit der 
Präsenz und Versöhnung des Absoluten im Sinnlichen und Er-
scheinenden, mit der Entfaltung der Wahrheit (…), die sich (…) 
in der Weltgeschichte offenbart (…).»8

	 Doch setzt Adorno zweierlei hinzu: einmal, dass die Wahr-
heit selbst «an der Kunst hervortritt», d.h. in die Logik der Werke ein-
geschrieben ist, zum anderen, dass dieses Hervortreten sowohl an-
derer als diskursiver Art als auch anderes als eine Repräsentation, ein 
Darstellbares ist. Wahrheit ist nicht der Gehalt einer Darstellung, son-
dern die künstlerische Manifestation ist in sich wahr, sofern sie etwas 
zu erkennen gibt. Folglich ist die ästhetische Wahrheit nichtdiskursiv 
oder nonpropositional; und sie geht auch nicht in dem auf, was sich 
durch Bilder, musikalische Kompositionen oder andere Medien ‹ab-
bilden› lässt: Sie ist überhaupt keine Weise von Abbildung und damit 
jener Modalität von ‹Sprache›, die dem Ästhetischen zugedacht 
werden kann, wenn in ihm ein ‹Besagen-wollen›, eine Symbolisierung 
erblickt wird.
	 Von welcher Art aber die ‹Wahrheit in der Kunst›,9 ihre epis-
temische Dimension oder ihre Erkenntnisform ist, gilt es – gerade 
auch in Ansehung des Forschungsbegriffs – noch zu klären. Zwar 
scheint der Bezug von Wahrheit und Erkenntnis wie ebenfalls der 
strikte Wahrheitsanspruch des wissenschaftlichen Wissens im Sinne 
klassischer Korrespondenzen heute obsolet, weil sowohl die Geltung 
des Repräsentationsparadigmas als auch der Sinn der Wahrheit als 
einer adaequatio intellectus et rei selbst zerfallen ist, doch darf diese 
Skepsis am Gebrauch überlieferter Begriffe nicht darüber hinwegtäu-
schen, dass der Wahrheitsbegriff überhaupt ein Regulativ bildet, das 
erlaubt, zwischen Wissen und Nicht-Wissen zu unterscheiden. Fällt 
dieser, wird deren Differenz beliebig, sodass weder zureichend von 
Erkenntnis noch von Forschung die Rede sein kann. Umgekehrt be-
deutet dies nicht, dass Forschung und Erkenntnis eines bestimmten 
Wahrheitsbegriffs bedürfen, wohl aber einer Explizierbarkeit der Dif-
ferenz von Wissen und Nichtwissen, denn alle drei Begriffe bilden ein 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

58

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


engmaschiges Netz, dessen Bedeutung allerdings verschoben und 
neu bestimmt werden muss.
	 Wenn darum Adorno am Wahrheitsbegriff festhält, dann ar-
gumentiert er ebenso hegelsch wie antihegelsch,10 denn Wahrheit 
und Unwahrheit zeigen sich nach ihm nur in Relation zum ‹Ganzen›, 
doch erweist sich «das Ganze» gleichzeitig als «das Unwahre».11 Er-
kenntnis besitzt allenfalls eine historische – man könnte heute sagen: 
kontextuelle und ‹situative› – Terminierung; sie folgt keiner systema-
tischen ‹Logik› des Urteils, das – aristotelisch – mit Bezug auf die Tat-
sachen der Wirklichkeit, über die es spricht, nach ‹wahr› oder ‹falsch› 
unterschieden werden kann, denn für sich genommen besagt eine 
Aussage nichts, wie Hegel in seinem kleinen, aber eindringlichen Text 
aus seiner Jenenser Zeit Wer denkt abstrakt? deutlich gemacht hat.12 
Vielmehr gibt es die Wahrheit eines Urteils nur dort, wo sie in Bezie-
hung auf ihren gesamten Zusammenhang, die Totalität des Aussagen-
baren sowie das Ganze der Geschichte durchgearbeitet worden ist. 
Mehr noch: Sie besitzt eine kritische – oder wie man gleichfalls heute 
sagen würde: eine ‹emanzipatorische› – Perspektive, denn wiewohl 
Adorno zwar Hegel folgt, verweigert er sich ihm zugleich. Denn die 
‹Wahrheit› gilt ihm nicht als Verwirklichung der Geschichte der Ver-
nunft, sondern eher der Unvernunft – dem, was sich des aufgeklärten 
Sinns entzieht, soweit, wie es zu Beginn der gemeinsam mit Max 
Horkheimer verfassten Dialektik der Aufklärung pathetisch heißt, seit 
je «Aufklärung im umfassendsten Sinn fortschreitenden Denkens das 
Ziel verfolgt» habe, «von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie 
als Herren einzusetzen. Aber die vollends aufgeklärte Erde strahlt im 
Zeichen triumphalen Unheils.»13
	 Von vornherein verschreibt sich damit Adorno einer Dialek-
tik von Erkenntnis, die dem einfachen Gehalt, der sich rational er-
schließt, gleichwie seiner «Widerspiegelung», wie es Georg Lukács 
in seiner groß angelegten Ästhetik postuliert hatte,14 zuwiderläuft: 
Denn das ‹Wahre› werde in der Kunst weder durch das Urteil bezeugt, 
insofern sich der Urteilsbegriff überhaupt, so Adorno, hinsichtlich des 
Ästhetischen als unzulänglich erweist, noch offenbart sich ihr die To-
talität der Welt, das, ‹was sie im Innersten zusammenhält›; viel eher 
enthüllt sie die Unvernunft ihrer Verhältnisse, ihr Unversöhnliches wie 

Artikulieren / Widerstehen 59

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichermaßen die Spaltungen und Widersprüche der Zeit, die aber 
nicht – das wäre eine contradictio in adiecto – in propositionaler 
Sprache rekonstruierbar wären. Vielmehr bedarf es zuallererst eines 
nichtpropositionalen ästhetischen Sinns – man könnte sagen: die 
Empfindung des Schmerzes, des Traumas –, um aufzudecken, was 
am Realen dessen Unheil bildet: Nirgends geht es deshalb, wie 
Adorno in der im Studienjahr 1958 / 59 gehaltenen Vorlesung über Äs-
thetik ausführt, der Kunst um positive Analysen, wie es ein naiver For-
schungsbegriff nahezulegen scheint, sondern allein um die Risse im 
Gefüge, um die Exposition des Ausgeschlossenen oder Unvermittel-
baren, jener Momente also, woraus gleichsam eine ‹andere› Welt- 
oder eine negative Wirklichkeitserfahrung hervorscheint.15
	 Die künstlerische Erkenntnis kann deshalb nach Adorno nie-
mals analytisch sein; sie zielt nicht auf die Entdeckung allgemeiner 
Grundsätze, auf eine Durchdringung von Wirklichkeit in ihrer Gesamt-
heit, vielmehr thematisiert sie deren Unzulängliches und Gebroche-
nes, indem sie auf die eigenen Wunden und Verletzungen angesichts 
der realen Gewalt abhebt, wie sie gleichzeitig die Gebrochenheit und 
Unzulänglichkeit der Mittel ihrer Darstellung dekuvriert, denn, so 
Adorno in seiner Vorlesung weiter: 

«es ist ein wesentliches Moment (  ) der ästhetischen Qualität, 
daß ( das Kunstwerk ) dieses Moment (…) der Selbstreflexion 
besitzt, daß aber dann auf der anderen Seite (…) diese Refle-
xion (…) ihrerseits wieder in die reine Logik der Sache, in den 
reinen Vollzug des Kunstwerks sich umsetzt (...), ( um ) über das 
Kunstwerk zu dem Kunstwerk zurück( zukehren ).»16

	 Kunstwerke sind Verkörperungen solcher Reflexion, wes-
halb ihnen Adorno «eine tiefe Affinität (...) zur Philosophie» beschei-
nigt:17 Wie dieser sei der Kunst eine «kritische Selbstreflexion» von 
Anfang an inhärent, nicht aber um der Entdeckung eines Allgemeinen 
willen, sondern um im Exemplarischen sein Nichtaufgehendes oder 
Sperriges zu gewahren.18

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

60

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Organisiertheit der Werke
	 Im Gegensatz zu den Wissenschaften generiert daher die 
künstlerische Erkenntnis kein abrufbares oder verwertbares Wissen, 
das sich technisch anwenden ließe, so wenig wie es sich in Forschungs-
pläne eintragen oder als Resultate in Datenbanken einspeisen ließe: Ein 
solcher Wissensbegriff ist der Ästhetik fremd. Nirgends bündeln sich 
auch die Werke zu generalisierbaren Aussagen, denen eine schlüssige 
Interpretation korrespondierte oder die eine gültige Theorie formulier-
ten, vielmehr vollzieht die ‹künstlerische Erkenntnis› nach Adorno immer 
schon das indirekte, diachrone Ereignis einer Verwandlung. Diese be-
trifft gleichfalls ihr Verhältnis zur Sache wie zum Medium, worin sie sich 
ausdrückt, als auch zu dem, was Wissen heißt nebst den Kriterien seiner 
Gültigkeit. Die Sache ist nämlich weder ein betrachtbares ‹Objekt›, wie 
der oder die Betrachtende ein Subjekt bildete, vielmehr geht es der Äs-
thetik überall um die Erfahrung einer Inkommensurabilität: die Errettung 
des Dings aus den Zwängen des Systems und den Zurichtungen unse-
rer Instrumentalisierungen, sodass die Funktion der Künste stets die der 
‹Deplatzierung›, der Kritik und Widerständigkeit darstellt.
	 Ausdrücklich weist Adorno darüber hinaus jeden Subjektivis-
mus, wie er die ästhetische Theoriebildung noch bis in die 1960er Jahre 
prägte, zurück, denn Kunst erfülle sich weder in unmittelbarer Expres-
sion, dem verzweifelten Ausdruck oder dem jähen Schrei, noch er-
schöpfe sie sich in der Verwirklichung spontaner Intuitionen, vielmehr 
sei ihre Arbeit allein bestimmt durch das Medium ihres immanenten 
«Formgesetzes», das ihr im selben Maße einen objektiven Charakter 
verleiht. «Das Formgesetz eines Kunstwerks ist», wie die Ästhetische 
Theorie später ergänzt, «daß alle seine Momente, und seine Einheit, 
organisiert sein müssen gemäß ihrer eigenen spezifischen Beschaf-
fenheit.»19 Das besagt: Jedes Kunstwerk folgt seiner ihm je spezifi-
schen Form. Sie ist als Form singulär. Und es ist diese Singularität der 
Form, durch die sich das Kunstwerk ebenso in seiner Besonderheit 
behauptet, wie es sich selbst, sein Nichtaufgehen wie seine Verletzt-
heit am Realen mitsamt der Medialität seiner Artikulation zeigt.
	 Tatsächlich bedarf der Adorno’sche ‹Form›-Begriff einer nä-
heren Erläuterung. Zwei Merkmale scheinen hervorzustechen, die sich 
wiederum für die Bestimmung des Begriffs ‹ästhetische Erkenntnis› 

Artikulieren / Widerstehen 61

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als leitend erweisen: erstens die Eigenart der Versammlung der Ele-
mente zueinander sowie zweitens ihre Disparität oder Desintegration 
gegeneinander. Beide Seiten – ihr ‹zu› und ‹gegen› – lassen sich als 
Verhältnis zwischen Relationalität und Differenzialität charakterisie-
ren. Oder genauer: Ihre Relation ist ihre Differenz. ‹Form› ist also bei 
Adorno weder gemäß der klassischen Form-und-Formlosigkeit- oder 
Form-und-Materie-Unterscheidung zu verstehen noch im Sinne der 
Hegel’schen Form-Inhalts-Dialektik. Form hebt sich so wenig aus 
dem Unförmigen ab, wie sie die Stoffe bändigt, um ihnen einen Sinn 
abzuringen. Entscheidend ist vielmehr, was Adorno sowohl als die 
Konstruktivität der Werke ausweist als auch die Unauflösbarkeit ihrer 
Einzelmomente.20 Relationalität und Differenzialität sind darin aufge-
hoben: Weder gehorcht die künstlerische Konstruktion einer allge-
meinen Regel oder einem übergreifenden – quasi-algorithmi-
schen – Schema, vielmehr verwirklicht sie sich zuallererst durch die 
spezifische Fügung der Materialien, die gleichwohl stets unfüglich 
bleiben. Zwar rückt sie die Elemente «in eine(  ) sinnvolle(  ) Beziehung» 
zueinander, doch nur, um sie gleichzeitig in ihrer unaufhebbaren Ein-
zelheit zu manifestieren.21 Jedes Werk folgt so seiner eigenen Not-
wendigkeit; es bietet seine je besondere Lösung für die von ihm selbst 
aufgeworfene Problemstellung; es fängt immer wieder neu an, indem 
sie ihr sujet, ihre Stoffe ‹zusammen-stellt› – compositio –, um sie im 
gleichen Augenblick voneinander zu scheiden und gegeneinander 
‹auszustellen› – expositio. Es ist ihre gleichsam idiosynkratische Kon-
figurierung, die ihre Konstruktivität ausmacht, die im selben Maße ihr 
Nichtaufgehendes oder Aufsässiges einbehält, sodass Kunstwerke 
aporetischen Konstellationen gleichen, die sie in lauter «singuläre Pa-
radigmata» verwandeln.22 Sie bilden damit Medien ihrer selbst, die 
Erfahrungen induzieren, die nur durch sie und an ihnen selbst vollzo-
gen werden können – oder gar nicht. Stets einzeln und einzig erteilen 
sie den Fragen, die sie stellen, ihre unverwechselbare Antwort, doch 
auf eine Weise, die gleichzeitig ihre Identität verweigert.
	 Adorno hat diesen Zusammenhang in Sonderheit unter den 
Stichworten «Konstruktion» und «Ausdruck» diskutiert.23 Deren Dia-
lektik bildet eines der Grundmotive seiner Kunstphilosophie, die we-
niger der Rezeption gilt als vielmehr der künstlerischen Produktion 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

62

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und deren ‹Praktiken ästhetischen Denkens›. Zwar exemplifiziert 
Adorno ihr Zusammenspiel anhand jenes historischen Konflikts, wie 
er zu Beginn des Avantgardismus zwischen Konstruktivismus und 
Expressionismus ausgefochten wurde, doch gehen beide weit über 
deren ‹Streit› hinaus. Sie adressieren vielmehr ein Allgemeines, das 
mit der Duplizität von ‹Kompositionalität› – oder: Organisiert-
heit – und Exposition – oder ‹Deixis› – bezeichnet werden kann. Ihr 
geschichtliches Verhältnis steht zudem modellhaft dafür, wie die Äs-
thetische Theorie betont, «was der älteren Ästhetik Synthesis hieß», 
denn die Organisation der Elemente, ihre jeweilige Verknüpfung wie 
ihr jeweils Zeigendes konstituiert das, was als ‹Sinn› der künstleri-
schen Exponate gelten kann.24
	 Dessen Möglichkeit wiederum bildet das Zentrum der ‹Epis-
temologie des Ästhetischen› Adornos, auf deren Besonderheit wir im 
Folgenden genauer zu sprechen kommen, um sie zu dem in Beziehung 
zu setzen, was Adorno auch als die «Logik der Werke» apostrophiert, 
die sich ihrer Alogik im vollen Umfang bewusst ist. Für sie 
erscheint im gleichen Maße der «Ausdruck» – ihr ‹Zeigecharakter› – lei-
tend, wie die Art ihrer «Konstruktion» – ihre jeweilige Medialität. Me-
dialität und ‹Zeigenschaft› bilden die beiden Konstituenzien ästheti-
scher Erkenntnis, denn kein Ausdruck geschieht unmittelbar, nicht 
einmal in Momenten extremster Traumata, sondern stets vermittels 
eines Mediums, das ihm zuallererst seine Expressionskraft verleiht, 
denn jede Kunst, selbst die spontansten improvisatorischen Dionysien 
oder performativer Provokation, verdankt sich der Planung, Vorberei-
tung und Bearbeitung und gehorcht daher immer schon der Ordnung 
des Denkens. Der Synthesis-Begriff hat hier seinen Platz. Was die 
‹Werke› – und das ist entscheidend – zum Ausdruck bringen, was sie 
zu zeigen, auszustellen oder zu demonstrieren trachten, bildet eine 
Verbindung aus unbändigen, aus dem Realen herausgebrochenen und 
nicht miteinander zu verschmelzenden Stücken, sodass beide Seiten 
für die künstlerische Praxis unhintergehbar sind: die «Organisiertheit» 
des Ganzen, wie Adorno sagt, wie gleichfalls die Inkompatibilität ihrer 
Teile, ihre nicht zu tilgende Singularität. Der ‹Weltbezug› der Kunst und 
ihre Episteme besteht folglich nicht darin, dass sie ‹etwas› über den 
Zustand der Wirklichkeit auszusagen oder zu erhellen hätte, sondern 

Artikulieren / Widerstehen 63

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass sie dem Sinnlichen ( aisthētos ) gleichsam ‹Brocken› entreißt, um 
die Unerfülltheit oder Uneinlösbarkeit des Ganzen anzuzeigen, wobei 
die Art ihres Verhältnisses ausschlaggebend ist.
	 Das bedeutet umgekehrt: So wenig wie der ‹Ausdruck› einer 
Unmittelbarkeit genügt, so wenig geht die Konstruktion in ihrer bloßen 
Strukturalität auf: Stets bleibt vielmehr ein Rest, eine Unabschließ-
barkeit oder Dispersion, die den Materialien selbst innewohnen. Man 
darf allerdings nicht vergessen, dass Adorno unter ‹Material› all das 
versteht, worauf sich Kunst beziehen kann, was sie sich einverleibt, 
zum Objekt ihrer Anzeige und ‹Anklage› macht, seien es Stimmen, 
Klänge, «die Worte der Dichtung» oder das Minderwertige, aus dem 
Kanon Verdrängte – wie Müll oder Weggeworfenes, wie im Dadais-
mus – oder auch die ‹erweiterten› Materialien in Gestalt von Diskur-
sen und neuerdings Daten, wie sie die künstlerische Forschung für 
sich zu vereinnahmen sucht.25 Kunst eignet sie sich nicht nur an, ver-
zehrt und verwandelt sie, um sie zu ästhetisieren, sondern sie bringt 
sie derart in eine «Organisation», dass ihre Einzelmomente im glei-
chen Maße zusammen- wie auseinanderstehen. Ihr Missklang, das 
Divergente oder Sichwidersprechende, mit einem Wort: die Disso-
nanz der Sache erweist sich darin als maßgeblich, worin sich im 
selben Maße die Antagonismen der Zeit sedimentieren wie ihre Un-
erträglichkeit, denn der «Wahrheitsgehalt der Kunstwerke» ist für 
Adorno weder ein überzeitlicher noch ein absoluter. Er ist vielmehr 
«bis ins Innerste geschichtlich».26

	 ‹Logik› und ‹Alogik› des Ästhetischen
	 Die Konstruiertheit des Ästhetischen aber bindet sie zu-
gleich an eine innere ‹Logik›, die von der Aristotelischen allerdings zu 
unterscheiden ist. Unter ‹Logik› versteht Adorno vielmehr – im Ge-
gensatz zur klassischen Inferenzlogik – jedwede Folgerichtigkeit, 
auch eine solche, die mit innerer Konsequenz von Material zu Material 
oder Metapher zu Metapher schreitet. Die Arbeit der Künste entbehrt 
so keineswegs einer Systematizität, vielmehr verfährt sie – das ist 
Adornos Punkt – so präzise und stringent wie die logischen Deduk
tionen, ohne freilich deduktiv zu sein. Denn nicht Irrationalität bildet  
ihr Emblem, vielmehr das ‹Heterologische›, das den Werken nicht 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

64

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widerfährt, sondern ihnen selbst innewohnt: «Die Werke sprechen 
wie Feen im Märchen (...), doch unkenntlich»,27 wie eine der typischen 
antihermeneutischen Dikta der Ästhetischen Theorie lautet. Ihre Un-
kenntlichkeit ist die des Rätsels, dessen Schlüssel die Ordnung, nicht 
die Unordnung ist, denn enigmatisch offenbart es, ohne ins Obskure 
abzugleiten, denn «(a)lle Kunstwerke, und Kunst insgesamt, sind 
Rätsel. (…) Daß Kunstwerke etwas sagen und mit dem gleichen Atem-
zug es verbergen, nennt den Rätselcharakter unterm Aspekt der 
Sprache.»28 In immer neuen Varianten hat Adorno dieser Dialektik von 
Ähnlichkeit und Unähnlichkeit zwischen Kunst und Sprache Rech-
nung zu tragen versucht, insbesondere auch deshalb, weil es ihm in 
Bezug auf die zwei ‹Logiken› des Propositionalen und Nicht-Proposi-
tionalen um den Unterschied zwischen nicht auseinander herleitba-
ren Formen von «Synthesen» ging, die sich dennoch nicht in ‹not-
wendig› und ‹willkürlich›, in ‹apodiktisch› oder ‹problematisch› bzw. 
‹objektiv› oder ‹subjektiv› aufteilen lassen, sondern denen beiden 
analog ihr Recht zukommt.
	 Wir berühren damit den eigentlichen Kern der ästhetischen 
Epistemologie Adornos, nämlich die Frage, «von welcher Art die Logik 
des Kunstwerks im Vergleich zur Logik der Erkenntnis der gegen-
ständlichen Welt ist»29 – denn was die argumentative Rede durch die 
urteilende Vernunft besorgt und die Schrift im Signifikativen festhält, 
muss im Kunstwerk auf andere Weise vollzogen werden. Diese andere 
Weise ist der Art der ‹Organisation› ihrer Elemente, der je besonderen 
Form der Konstruktivität geschuldet, die in Konstellationen oder Kon-
figurationen gleichsam der Sache selbst eingedenk bleibt, um ihr zu 
ihrer eigenen Stimme zu verhelfen.30 Jedem künstlerischen Ausdruck 
haftet dieses Moment von Negativität an, nämlich, wie es in der Vor-
lesung über Ästhetik heißt, dem «Unterdrückten» und «Leidenden» 
sowie dem, was weder erfasst noch domestiziert werden kann, sein 
Existenzrecht zurückzuerstatten: «Insofern Kunst, mit all den Zügen 
(…), selber auch ein Stück Naturverhalten ist, ist sie ein Älteres als die 
Rationalität, verkörpert sie oder vertritt sie das, was unterdessen der 
ratio eigentlich gewichen ist.»31 Dann gehorcht die ästhetische Syn-
thesis der doppelten Funktion einer ‹Kom-Positionalität›, die im 
selben Maße eine ‹Dekomposition› ist und die in der Weise ihrer 

Artikulieren / Widerstehen 65

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‹Zusammen-Stellung› ( dem Modus ihrer com-positio  ) die Hetero
genität der Elemente zugleich exponiert, wie sie ihnen ihre Würde 
zurückerstattet.
	 Wo daher im Bereich der Künste ein Forschungsbegriff re-
klamiert wird, wo von ‹Artistic Research› gehandelt und mit ihm ein 
neues Kunstparadigma ausgerufen wird, wo also überhaupt die 
Künste als eine kritische Wissenspraxis etabliert werden sollen, ist 
das Problem der ästhetischen Synthesis, ohne explizit gestellt zu 
sein, bereits virulent, und zwar mit seiner ganzen Ambiguität. Umge-
kehrt gilt, wo künstlerische ‹Forschungs-Programme› sich diesem 
Problem nicht stellen, wo sie gleichsam die Dialektik des Ästheti-
schen, die ‹Natur› ihrer Kompositionalität und Dekompositionalität 
verkennen, verlieren sie ihren Erkenntnisanspruch und büßen ihre 
Legitimität als forschende Praxis wieder ein. Darum bildet für Adorno 
die Klärung der «synthetischen Funktion» in ihrer zweifachen Aufga-
be, nämlich der «Verbindung des Unverbundenen» einerseits wie an-
dererseits der Exposition ihres Alteritären, den eigentlichen Nukleus 
aller «wirklichen Ästhetik», worin die Beziehung zwischen Kunst und 
Episteme zuallererst kulminiert.32 Zwar sei «(d)ie Verwandtschaft von 
Konstruktion mit den kognitiven Prozessen ( … ) nicht minder evident 
als die Differenz: daß keine Kunst wesentlich urteilt und wo sie es tut, 
aus ihrem Begriff ausbricht»,33 doch führt eben diese Markierung zu 
dem seltsam aporetischen Konzept einer «urteilslosen Synthesis», 
das Adorno der urteilenden Vernunft gegenüberstellt, um die eigen-
tümlich sich entziehende Erkenntniskraft der Künste dennoch auf 
den Begriff zu bringen.
	 Überlegungen zum Konzept «urteilsloser» Synthesis finden 
sich sowohl in der Vorlesung über Ästhetik von 1958 / 5934 als auch in 
der Ästhetischen Theorie sowie hauptsächlich im groß angelegten, 
aber unvollendet gebliebenen Beethoven-Projekt und dem kurzen, 
aber zentralen Fragment über Musik und Sprache. Dabei sollen die 
Adorno’schen Ausführungen im Folgenden in zwei Schritten rekonst-
ruiert werden: einmal in Ansehung des Verhältnisses zur Logik und 
der davon abgeleiteten Struktur des Urteils, zum anderen mit Blick auf 
den paradoxalen Sinn des Konzepts, den seit je die philosophische 
Rezeption irritiert hat. Denn folgt man der transzendentalen Logik 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

66

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wo daher im Bereich der Künste ein 
Forschungsbegriff reklamiert wird, wo von 
‹Artistic Research› gehandelt und mit 
ihm ein neues Kunstparadigma ausgerufen 
wird, wo also überhaupt die Künste 
als eine kritische Wissenspraxis etabliert 
werden sollen, ist das Problem der 
ästhetischen Synthesis, ohne explizit gestellt 
zu sein, bereits virulent, und zwar mit seiner 
ganzen Ambiguität.

67

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kants, bildet die urteilende Synthesis die zentrale Funktion des er-
kennenden Bewusstseins,35 sodass eine urteilslose ‹Synthesis› ein 
eigentlich unmöglicher Terminus ist – er käme einem Unverstand 
gleich. Doch liefert den Schlüssel zum Verständnis bei Adorno der 
Umstand, dass – im Gegensatz zum Idealismus – die ‹Synthesis› nicht 
notwendig ihren Ort im Subjektiven besitzt, sondern dass es ‹objek-
tive Synthesen› gibt, Synthesen aus dem Material oder der Sache 
selbst, aus deren Verbindung und Trennung erst das hervorspringt, 
was im Ästhetischen als Besonderheit eines Reflexionswissens aus-
gewiesen werden kann: «Synthesis hat ihr Fundament in der (…) ma-
teriellen Seite der Werke (…).»36

	 ‹Logik› ästhetischer Differenz
	 Ein solches Konzept verlangt in einem ersten Schritt seine 
Verständlichmachung. Synthetos verwendet Adorno im weitesten 
Sinne von Verabredung, Vertrag oder Zusammengesetztsein. Dann 
kommt bereits der beliebigen ‹Zusammen-Stellung› ( compositio ) von 
Dingen, der «unvermuteten Begegnung einer Nähmaschine und eines 
Regenschirms auf einem Seziertisch»37 oder der bildlichen Assemb-
lagen und filmischen Montagen der Charakter einer Synthesis zu. Ent-
sprechend wäre unter ‹Urteilslosigkeit› eine Verbindung ohne ‹Aus-
sage› in einem strengen Sinne, d.h. einem Satz ohne Prädikat, ohne 
die formale Struktur ‹A ist b› zu verstehen, d.h. insbesondere ohne die 
Verbalphrase ‹ist b›, mithin auch ohne die Kopula ‹ist› oder die Be-
hauptung eines ‹Seins›, vielmehr beschränkt sich die Synthesis auf 
eine Verknüpfung von lauter ‹As›, d.h. der Reihung verschiedener  
A, A’, A’’…, die eine Verbindung zueinander eingehen und in ihrer Ver-
bindung ihre Eigenständigkeit ebenso wahren wie entfalten, ohne ar-
gumentativ einholbar zu sein: «Urteilslos deuten die Kunstwerke 
gleichwie mit dem Finger auf ihren Gehalt, ohne daß er diskursiv 
würde.»38 Mehr noch: Nicht nur erscheinen die vielfältigen Relationen 
der As zueinander relevant, sondern auch die Mittel der Relationie-
rung, ihre Materialität ebenso wie ihre Modalität und Medialität. Wir 
sind dann mit ‹etwas anderem als Sprache› konfrontiert, gewisserma-
ßen einer Collage aus Namen oder Nomen ohne Verben und Adjekti-
ven, oder genauer: mit Setzungen, die in dem bestehen, was Walter 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

68

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin in seinem frühen Aufsatz Über Sprache überhaupt und die 
Sprache des Menschen als «Dingsprachen» bezeichnet hatte: «Irdisch» 
erlösten sie, wie es dort heißt, die göttliche durch die Kunst.38 Ver-
gleicht man diese Formulierung mit der klassischen, an der Ontologie 
geschulten Logik des Aristoteles, bedeutet das, dass die Kunst, indem 
sie lauter ‹As› miteinander kombiniert, auf Substanzen setzt, ohne sie 
allerdings einer Substanzlogik zuzueignen, schon gar nicht im Sinne 
einer sich daran orientierenden Ähnlichkeitslehre, wie sie als Gegen-
modelle zur mittelalterlichen Scholastik die frühe Neuzeit verteidigte, 
vielmehr geht es im Rahmen des Ästhetischen viel eher um die Ver-
sammlung dessen, was Gilles Deleuze die Wucht der ‹Perzepte› ge-
nannt hat,40 d.h. um ein Spiel von Phänomenen als ‹Wahrnehmungs-
ereignisse›, die einer spezifischen Resonanz und Passivität gehorchen 
und gerade dadurch in der Lage sind, auf etwas zu weisen, was der 
Gewalt begrifflicher Subsumtion entgeht.
	 Dennoch macht Adorno in Bezug auf den logischen Charak-
ter der ästhetischen Synthesis deutlich, dass diese, und sei sie noch 
so chaotisch oder für die Anschauung undurchdringlich, kraft der Ei-
genart ihrer Konfiguration keineswegs alogisch verfährt, sondern in-
sofern einer «Logik eigener Art» folgt,41 als die ästhetische Form «ihre 
Rationalität noch im Assoziieren» hat,42 die an ihre eigene Konsequenz 
gemahnt. Deren Stringenz habe «nichts zu tun hat mit der üblichen 
Logik»,43 so wenig wie sie als unbestimmt oder polyvalent gelten kann; 
vielmehr zeigt sie durch ihr Klaffendes, was die drei Elemente: Zeigen, 
‹Durchheit› bzw. Medialität und ‹das Auseinandertretende›, die Spal-
tung miteinander vereint. Die Kluft selbst wird damit aufweisend, 
sodass ihre Differenzialität nicht selbst noch einmal durch ein anderes, 
durch Zeichen oder Operatoren, darstellbar erscheint, sondern ihr ei-
genes Medium bildet. Keineswegs kann darum diese Differenzlogik 
als diffus gelten. Zwar kenne die ästhetische Synthesis keine «Urteils-
eindeutigkeit»,44 gleichwohl insistiert Adorno immer wieder auf die 
immanente Strenge der Werke, die sie der diskursiven Strenge gleich-
stelle, denn sie seien «in sich ein bereits (…) höchst Artikuliertes».45 
Besonders musikalische Kompositionen, entlang derer dieser Gedan-
ke maßgeblich herausgearbeitet wird, seien mit Satz, Thema, Reprise 
und der Verwebung ihrer unterschiedlichen Motive, ihrer Dramaturgie 

Artikulieren / Widerstehen 69

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Proportion bis ins Innerste hinein ‹logisch› verfasst, ohne sich al-
lerdings auf einen syntaktischen Formalismus zu berufen. Alle «for-
malen Konstituentien» des Denkens seien vielmehr vorhanden;

«( e  )s ist so, wie wenn die logischen Kategorien alle am Werke 
sind, aber in einer Weise, die nicht vergegenständlichend ist, 
durch die sich also nicht eine Art von gegenständlicher Ob-
jektivität (…) sich vollzieht, (…) sondern es konstituiert sich 
dabei ein Objekt von einer vollkommen anderen Art.»46

	 Adorno spricht aus diesem Grund dem Ästhetischen – im 
Gegensatz zu dessen subjektivistischer Reduktion – seine Vernunfts-
fähigkeit nicht ab: «Vernunft an den Kunstwerken ist Vernunft als 
Gestus: sie synthetisieren gleich der Vernunft, aber nicht mit Begriffen, 
Urteil und Schluss (…), sondern durch das, was in den Kunstwerken 
sich zuträgt.»47 Zwar könne Kunst, wie die Vorlesung über Ästhetik 
ausführt, nicht unbesehen unter den Begriff der Vernunft gefasst 
werden, wohl aber zeige sich ihre Rationalität «in Gestalt ihrer Anders-
heit» und «eines bestimmten Widerstandes dagegen».48
	 Wenn also Adorno an der Kennzeichnung einer ‹Logik› des 
Ästhetischen festhält, dann im Sinne immanenter Durchdachtheit 
oder «Prägnanz»,49 denn als Konstruktionen seien Kunstwerke bis ins 
letzte Detail gestaltet: Nichts an ihnen sei zufällig, dem Lapsus, der 
Kontingenz oder einem Ungedachten überlassen. Gleichzeitig würden 
ihre Relationen aber auch nicht durch die formallogischen Operato-
ren des ‹und›, ‹oder›, ‹daraus folgt› usw. regiert, sondern durch «Ap-
prehension».50 Apprehension bedeutet ‹Ergreifen›, ‹Auffassen›. Ihr 
eignet die Spontanität plötzlicher Evidenz. Entsprechend bildet sie 
für Kant den Anfang der Einbildungskraft, ihre «unmittelbar an den 
Wahrnehmungen ausgeübte Handlung», denn soweit die Imagination 
«das Mannigfaltige der Anschauung in ein Bild» zu bringen sucht, 
müssten zuvor deren Eindrücke «aufgenommen», d.h. «apprehen-
diert» werden.51 Die Aufnahme ist eine Ansteckung. Die Apprehen-
sion weist also auf das, was wir zuvor schon an den Begriffen der  
Konstellation und Komposition festgehalten hatten: die Funktion einer 
Zusammenfassung durch eine affektive Konjunktionalität, die 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

70

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugleich eine Disjunktionalität beinhaltet und im Medium ihrer Einheit 
ihre Differenzialität unterstreicht.
	 Ausdrücklich postuliert darum die Ästhetische Theorie, dass 
die Werke, trotz, dass sie «weder begrifflich sind noch urteilen», den-
noch als «logisch» – allerdings in einem anderen Sinne – angesehen 
werden müssen: «Nichts wäre rätselhaft an ihnen, käme nicht ihre 
immanente Logizität dem diskursiven Denken entgegen, dessen Kri-
terien sie doch regelmäßig enttäuschten.» Und weiter: «Die Logik der 
Kunst ist, paradox nach den Regeln der anderen, ein Schlussverfahren 
ohne Begriff und Urteil.»52 Denn nur an ihrer «Oberfläche» erschienen 
die Werke opak und intransparent, «im Innern» erwiesen sie sich 
jedoch als präzise durchgestaltet; sie «nehmen es mit Folgerichtigkeit 
weit strenger»53 als manche diskursive Rede, weil jede Einzelheit re-
levant erscheint und eines sinnvoll auf dem anderen aufbauen müsse, 
damit sich die Teile zu einem stimmigen Ganzen fügen können: «Hätte 
Kunst mit Logizität und Kausalität schlechterdings nichts zu tun, so 
verfehlte sie die Beziehung auf ihr Anderes und liefe leer a priori; 
nähme sie sie buchstäblich, so beugte sie sich ( deren ) Bann; allein 
durch ihren Doppelcharakter, der permanenten Konflikt erzeugt, ent-
ragt sie dem Bann um ein Weniges.»54 Man kann dies anhand von Bil-
dern plausibel machen, die sich lediglich durch ein Moment, ein 
‹Komma› voneinander unterscheiden: Jedes zusätzliche Element, jede 
Abweichung verwandelt sie in ein anderes Bild, sodass kein Unter-
schied gedankenlos getroffen werden kann. Und dennoch bezeichnet 
dies nicht lediglich ein formales Argument, weil ihre Differenz zu-
gleich wirken muss: Sie muss uns treffen, um als Differenz ihre Er-
kenntniskraft zuallererst entfalten zu können.

	 Aporie der Urteilslosigkeit
	 Was in der Ästhetik folglich «Synthesis» bedeutet, «zer-
schneidet ( sie ) mit derselben Kraft, die sie bewerkstelligte»:55 «Die Ein-
heit der Kunstwerke», wie die Ästhetische Theorie auch pointiert, «kann 
nicht das sein, was sie sein muß, Einheit eines Mannigfaltigen: da-
durch, daß sie synthetisiert, verletzt sie das Synthetisierte und schä-
digt an ihm die Synthesis.»56 Immer wieder streicht Adorno diesen für 
ihn entscheidenden Punkt heraus: Nicht Identität bezeichnet das Telos 

Artikulieren / Widerstehen 71

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Werke, sondern Disparität, nicht Einheit, sondern Bruch oder 
Spaltung und damit das Innewerden einer unaufhebbaren Differen-
zialität. Deswegen heißt es auch: «( Ä )sthetische Form ( ist ) (…) die ge-
waltlose Synthesis des Zerstreuten, die es doch bewahrt als das, was 
es ist, in seiner Divergenz und seinen Widersprüchen.»57 Erst darin 
entfalte sich, nach Adorno, ästhetisch Wahrheit. Schärfer ausge-
drückt: Synthesis ist nicht Identität, sondern das Einbehalten von Dif-
ferenzen; nirgends zielt sie auf Schließung, vielmehr belässt sie die 
Unvereinbarkeit der Elemente in einer permanenten Schwebe. Zwar 
gibt es eine innere Notwendigkeit der ästhetischen Gebilde – «und 
der Inbegriff eben dieser inneren Organisation ( … ) wäre der Begriff 
seiner Konstruktion»,58 soweit das «Formgesetz eines Kunstwerks», 
wie es die Ästhetische Theorie formuliert, darin besteht, «daß alle 
seine Momente, und seine Einheit, organisiert sein müssen gemäß 
ihrer eigenen spezifischen Beschaffenheit»59 – doch beruht deren 
Spezifik darauf, dass ihre Relation zur gleichen Zeit die Inkommensu-
rabilität der Elemente aus dem Schein ihres Zusammenhangs erret-
tet – als «Vereinigung der auseinanderweisenden und doch miteinan-
der verbundenen Momente».60
	 Synthesis – Verbindung, Versammlung, Zusammenhang –, 
heißt es auch, kann deshalb wesentlich nur «gebrochen» sein.61 Dabei 
raubt ihre Freiheit zu einer Notwendigkeit ohne Begriff zwar den äs-
thetischen Gebilden ihre logische «Apodiktizität», gemahne aber «an 
eine Kommunikation zwischen Objekten, die von Begriff und Urteil 
eher verdeckt» würden.62 Dem Verborgenen, nicht im Schematismus 
der Zeichen Aufgehenden kommt dann eine eigene emanzipatorische 
Kraft zu, die die künstlerische Episteme mit Kritik verbindet. Die Ver-
wechslung, die die Diskussionen um künstlerische Forschung und 
ihren Wissensstatus daher bisher verdunkelten, beruht auf dem ein-
seitigen Verständnis von Synthesis als subjektiver Form, statt sie als 
objektive Synthesis des Materiellen, ein conjungere in rei zu lesen, um, 
dem zentralen Diktum aus der Negativen Dialektik folgend, das «Nicht-
Identische» gegen die klassische, auf Identität geeichte Urteilser-
kenntnis zu restituieren, indem es den Vorrang des Objekts vor dem 
Begriff postuliert und dessen durch nichts zu ersetzende Singularität, 
seinen Eigennamen heraufbeschwört. Eliminiert daher die – immer 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

72

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon «idealistische» – Bewegung des Begriffs von sich her bereits 
«alles heterogen Seiende»,63 verbindet sich umgekehrt, wie die Vor-
lesung über Ästhetik präzisiert, «das ästhetische Moment (…) mit Ge-
waltlosigkeit».64 Das Emanzipatorische der Kunst ist dem geschuldet: 
Die Praxis künstlerischen Denkens, als eine Logik der Nichtidentität, 
verfährt allenfalls berührend, behutsam oder – im Wortsinne – ‹vor-
werfend› ( projektierend ), niemals unterwerfend ( subordinierend ). Sie 
schließt auf, lässt die kontradiktorischen Phänomene ‹sein›, statt sie 
in sich einzuschließen und gegeneinander, im Hegel’schen Sinne, 
‹aufzuheben›.
	 Doch bleibt nicht, indem Adorno so spricht, das Urteil den-
noch immer schon vorgängig – untilgbar? Die Paradoxie der Zurück-
weisung und Anerkennung von Identität ist der Negativen Dialektik 
immanent. Sie kehrt in der Ästhetischen Theorie auf andere Weise 
wieder, weil ihr Gegenstand nicht die Philosophie, sondern die Kunst 
als ihr eigenes Anderes ist, über die doch im Modus des Theoreti-
schen verhandelt wird. Jedes Reden über Kunst krankt denn auch am 
Umstand, sich im falschen Medium artikulieren zu müssen, soweit die 
Ästhetik über Kunst spricht, nicht selbst schon Kunst ist oder als Spra-
che Fermente des Ästhetischen beinhaltet. Entsprechend stellt 
Adorno in Ansehung der zweiten, oben erwähnten Seite der «urteils-
losen Synthesis», nämlich ihrer inhärenten Aporie, in seiner Beethoven-
Studie lapidar fest: «Musik ist die Logik der urteilslosen Synthesis».65 
Das überraschende Postulat weist die Praxis selbst als ‹urteilslos› aus, 
nicht das, was sich an ihr in einen Diskurs übersetzen lässt. Gleich-
wohl darf dies nicht darüber hinwegtäuschen, dass Adorno die Spezi-
fik der ‹urteilslosen Synthesis› einerseits noch aus der ‹Logik des Ur-
teils› herleitet, andererseits dabei den Sinn des ‹Logischen›  
 – im Sinne allgemeiner Folgerichtigkeit – verschiebt. Denn Musik ent-
fache, wie es weiter heißt,66 ein «Spiel» mit logischen Formen, das als 
Spiel in gleicher Weise der Freiheit wie Konsequenz genügt. Sie be-
treibe, so Adorno, einen ludischen Umgang mit «Identität», «Ähnlich-
keit» und «Widerspruch» sowie mit den mereologischen Relationen 
zwischen «Ganzen und Teilen», denn «(s)ie, die logischen Elemente» 
seien zwar weitgehend eindeutig, «d.h. so eindeutig wie in der Logik 
(…)», doch liege die «Schwelle der Musik gegen die Logik» nicht bei 

Artikulieren / Widerstehen 73

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den «logischen Elementen» selbst, sondern in der Besonderheit ihrer 
Synthesis.67 Diese bilde eine Logik «rein aus der Konstellation, nicht 
der Prädikation, Subordination, Subsumtion (…)»;68 sie operiere im 
Konkreten, nicht in der Abstraktion der diskursiven Rede. Einen ähn-
lichen Gedanken hatten wir bereits zu Anfang mit Blick auf den Begriff 
der ‹Konstruktion› diskutiert: Nicht diese allein erweist sich als ver-
antwortlich für die Konstitution des ‹Sinns› der Werke und ihrer ein-
geschlossenen Episteme, vielmehr bezeugt jede einzelne Arbeit ihre 
Einzigartigkeit durch die ‹Art› der Konstruiertheit, den spezifischen 
Modus ihrer Organisation, die erst die Erlösung der Einzeldinge als 
inkommensurabel besorge.
	 Die ‹Form› der Differenzialität, ihre Oppositionalität wirkt 
folglich am ‹Sinn› mit. Ermöglicht die Konstruktion also die jeweilige 
Synthesis, die als solche noch unbestimmt ist, wird gleichzeitig deut-
lich, dass diese nur im Singular existiert: Jedes Werk formuliert seine 
eigene Weise der Verbindung, der ‹Zusammen-Stellung› ( compositio ), 
wie es auch seine eigene Weise der Differenz erzeugt. Nicht nur ver-
handelt die Konstellation also die Subsumtion des Einzelnen unter ein 
Gemeinsames, sondern das Einzelne wird als Einzelnes in seiner je-
weiligen Relationalität belassen, mithin offenbar, sodass eine Unruhe 
oder Unaufgelöstheit entsteht. Überhaupt geht es nicht um Subsum-
tion, die immer äußerlich bleibt, sondern um das Zueinander der Ele-
mente als Exposition, als das Aushalten ihres Gegeneinanders, ihres 
Kontrastes, das als Aufschließung gerade dadurch erkennend wird, 
dass ihre Differenz ‹zu sehen gibt›. Um daher Kunst und Diskurs mit-
einander in Interaktion zu bringen, wären Rationalität und Spiel und 
mit ihnen die zwei verschiedenen Arten von ‹Synthesen› aufeinander 
zu beziehen, deren Dialog jedoch überall prekär bleibt. Denn was 
Kunst ‹weiß›,69 könne, wie Adorno in seiner Vorlesung über Ästhetik 
darüber hinaus ausführt,

«nur dadurch geleistet werden, daß die verschiedenen einzel-
nen Momente eines Kunstwerks in einen Strukturzusammen-
hang miteinander treten, der sich selbst, in jedem einzelnen 
Kunstwerk, ein ganz und gar durchbildeter, ein ganz und gar 
konsequenter (…), nur der Kunst eigentümlicher Logik ist, und 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

74

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwar derart, daß innerhalb dieses spezifischen Zusammen-
hangs des Kunstwerks jedes einzelne Moment sich erweist als 
notwendig in dem Gefüge des Ganzen. Und dieses Bestreben 
wird durch den Konstruktionsbegriff in der Kunst bezeichnet, 
der ja eigentlich gar nichts anderes sagt, als daß Vergeisti-
gung des Kunstwerks dadurch herbeigeführt wird, daß die 
einzelnen Momente in einen stringenten notwendigen Zusam-
menhang gerückt werden (…).»70

	 Es ist somit dieser je einmalige Strukturzusammenhang, 
dem «eine Art Logizität» zukommt, doch so, «daß kein Kunstwerk à la 
lettre buchstäblich ein richtiger Sinnzusammenhang» sei, vielmehr 
rufe es «den Schein eines in sich geschlossenen und integralen 
Ganzen» hervor, der gleichzeitig am Unzusammenhängenden und 
Fragilen seiner Relationen bricht.71 Wir haben es also mit einer Syn-
these zu tun, die in sich gespalten, «antagonistisch» ist:72 Nicht als 
einzelne erweisen sich die Elemente als bedeutsam, sondern gleich-
sam als «Dazwischenfahrendes», wie sich Adorno auch ausdrückt, 
soweit ihre «heteronome Kraft» das Gefüge ästhetischer Kompositio-
nen wie gleichfalls den ‹Fluss› der Werke jederzeit zum Bersten 
bringt.73 Dann erfüllt sich das Ästhetische in einer Synthesis, «die 
durch die Relationen der einzelnen sinnlichen Momente des Kunst-
werks gewissermaßen vorgezeichnet sind», die aber nur lebendig 
werden können, wenn sie in ihrem Auseinandertreten zur Erscheinung 
kommen:74 «Es sind in der Kunst», wie eine Schlüsselstelle der Vorle-
sung erläutert,

«(…) alle die synthetischen Funktionen mit im Spiel, die wir im 
allgemeinen dem Denken zuschreiben und die wir nicht bloß 
der Anschauung zuschreiben dürfen, nur daß es sich hier um 
ein seiner Struktur nach bis heute noch eigentlich ganz un-
analysiertes Denken handelt, nämlich um ein begriffsloses 
Denken, um eine begriffslose Synthesis (…), also eine Synthesis, 
die nicht darin terminiert, daß gesagt wird, das ist so, son-
dern die vielmehr resultiert darin, daß etwas hingestellt wird 
gleichsam mit dem Gestus: So ist es; ohne daß dabei von etwas 

Artikulieren / Widerstehen 75

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außerhalb des Kunstwerks prädiziert würde, daß es so ist, die 
aber an sich doch ihren Strukturmomenten nach eigentlich 
alle die Momente der logischen Synthesis in sich enthält, nur 
ohne daß dabei der Anspruch bestünde, daß ein Allgemeines 
das Besondere unter sich befaßte oder daß über irgendetwas 
Seiendes dabei geurteilt sei.»75

	 Zum Schluss: Jenseits von Wissenschaftlichkeit
	 Die Aporetik der urteilslosen Synthesis besteht also darin, 
Relation und Widerstreit ebenso miteinander in Einklang zu bringen, 
wie sie auseinanderzuhalten, und zwar so, dass die Einheit in der Un-
einigkeit ebenso hervortritt wie die Differenz in ihrer Identität. Die 
Kunst beschreitet dann den umgekehrten Weg wie die Wissenschaf-
ten, weil sie weder auf die Entdeckung eines generellen Gesetzes 
abhebt noch ein Resultat vorzuweisen hat, das als Erkenntnis über-
prüft werden kann, sondern dadurch, dass sie die Singularität des Ein-
zelnen, seine geschundene, verdrängte oder liquidierte Individualität 
zu seinem Recht kommen lässt. Adorno pocht deshalb vehement auf 
die Unterscheidung «ästhetischer Logizität von der diskursiven»,76 wie 
er überhaupt vor jeder «Pseudomorphose»,77 jeder «falsche(n) Annä-
herung der Kunst an die Wissenschaft» warnt, wie insbesondere seine 
immer wieder vorgetragenen Polemiken gegen das «Experimentelle»78 
in der zeitgenössischen Musik verraten79 – denn ihr Risiko sei «Regres-
sion».80 Meist ließen sich, so Adorno weiter, anhand von wissenschafts- 
und technikorientierter Kunst «mühelos» deren «Mißverständnisse» 
aufzeigen, wie sie auch später Christopher Frayling für den allzu naiven 
Gebrauch des ‹Artistic Research› geltend gemacht hat, sofern diesem 
zumeist sowohl ein irreführendes Bild der Wissenschaften innewohne 
als auch eine verzerrte Sicht künstlerischer Praktiken und deren Pro-
jekte.81 Ähnliches gilt für die gegenseitigen Kollaborationen, die in der 
Regel nicht viel mehr sind als eine Verkennung der latenten Dominan-
zen von Wissenschaft, die sich der Künste bestenfalls als Innovations-
maschinen bedienen, nicht um ihrer selbst willen. Tatsächlich besetzen 
beide unterschiedliche epistemische Räume, und wo eine ‹künstleri-
sche Forschung› glaubt, es den Wissenschaften gleichtun zu kön- 
nen, hat sie schon verloren, soweit sie sich ihrer normativen Autorität 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

76

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kunst beschreitet dann den um- 
gekehrten Weg wie die Wissenschaften, 
weil sie weder auf die Entdeckung 
eines generellen Gesetzes abhebt noch 
ein Resultat vorzuweisen hat, das als 
Erkenntnis überprüft werden kann, 
sondern dadurch, dass sie die Singularität 
des Einzelnen, seine geschundene, 
verdrängte oder liquidierte Individualität 
zu seinem Recht kommen lässt.

77

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebeugt hat. Vielmehr komme, wie auch Adorno nicht müde wird zu 
wiederholen, Kunst einzig zu sich, wo sie sich von den Wissenschaften 
abkehre, an deren Grenzen rühre oder auf das abziele, was diese bei-
seite oder unbedacht ließen, was, jenseits ihres Erkenntnisinteresses, 
gleichsam ‹aus der Reihe› tanze und unerschlossen bliebe.
	 Wie streng, quasi-‹logisch› oder ‹rational› im Sinne verwan-
delter Begriffe Kunst auch immer dabei verfährt, sie verhält sich ge-
genüber den Wissenschaften und ihren Ansprüchen auf Exoterik, auf 
Begründung positiven Wissens und allgemeiner Geltung alteritär. 
Jederzeit treiben die künstlerischen Manifestationen über den Dis-
kurs hinaus, bilden dessen buchstäbliche ‹Über-Treibung›, sodass wir 
nicht einfach mit zwei verschiedenen Versionen von Epistemen kon-
frontiert sind, die einander ergänzen, vielmehr muss, wenn von einem 
‹anderen Wissen› der Künste gesprochen wird, im selben Maße hin-
zugesetzt werden, dass es sich um ‹etwas anderes als Wissen› han-
delt, legt man an dessen Begriff die Fesseln der Wissenschaften. Das 
heißt auch: Kunst trägt ihre Episteme aus als Denormalisierung des 
Wissens, als eine Erkenntnis, die auf keine Weise mit der wissen-
schaftlichen als vergleichbar oder vereinbar gelten kann, denn sie 
zielt, als «Vereinigung der auseinanderweisenden und doch mitein-
ander verbundenen Momente»82 auf die gleichzeitige Gewahrung von 
und Sensibilisierung für die unaufhebbare Differenzialität der Er-
scheinungen. Erst dadurch erfüllt sich ihre nie erfüllbare Utopie.
	 Die Künste nehmen also gegenüber den Wissenschaften 
ihre besondere Stellung dadurch ein, dass ihr spezifisches Vermögen 
im Aufweis des Negativen besteht, denn «(d)en Rang eines Kunst-
werks definiert wesentlich, ob es dem Unvereinbaren sich stellt oder 
sich entzieht. (…) Tief sind Kunstwerke, welche weder das Divergente 
oder Widerspruchsvolle verdecken, noch es ungeschlichtet lassen.»83 
Erkenntnis springt daraus hervor. Was Kunst aufweist, ist die ‹Krisis› 
im Wortsinne jener Grenze oder Unerfüllbarkeit, die nicht nur die be-
grifflichen Aneignungen, sondern auch die Wahrnehmung, die Kom-
munikation, die Organisation von Sozialität bis hin zu den Institutionen 
der Macht und des Wissens betreffen, denn es gibt keine menschliche 
Formation, die in sich vollständig wäre, keine Ordnung, die nicht  
von Unordnung gerahmt wäre, kein System, das sich in sich selbst 

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

78

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erschöpfte, kein Symbolisches, das an sich schon verständlich wäre, 
wie auch keine Zeit, die nicht einer ununterbrochenen Transformation 
unterläge. Die Künste besitzen somit ihre außerordentliche Kraft darin, 
auf die Unmöglichkeit solcher Schließung und die Illusionen einer 
Passung hinzuweisen; ihr Thema ist die Kontingenz existenzieller Kon-
ditionen, wie sie für unsere Lebensformen, das Politische gleichwie 
die Wissenschaften gelten, ihr chronisch Unabgegoltenes – sei es mit 
Verweis auf Tod und Umsturz oder die Abgründigkeit in dem, was 
selbstverständlich scheint. Sie demonstrieren dies, indem sie die Vor-
läufigkeit und Fragilität jeder Mediation einschließlich ihrer eigenen 
Medialität enthüllen: als Undarstellbarkeit in der Darstellung, als Un-
übersetzbarkeit im Übersetzen oder den Unberechenbarkeiten in der 
vermeintlichen Bemessung und Kontrolle der Welt.
	 Damit geht ebenfalls der reflexive Charakter der Künste 
einher. Ihre Wissensform ist die des Reflexionswissens. Dass die 
künstlerische Episteme eine genuin reflexive ist, konstatiert ebenfalls 
Adorno in seiner Vorlesung über Ästhetik, wenn es heißt, dass «ein 
wesentliches Moment (  ) der ästhetischen Qualität» darin liege, «daß 
( das Kunstwerk ) dieses Moment (…) der Selbstreflexion besitzt, daß 
aber dann auf der anderen Seite (…) diese Reflexion dann ihrerseits 
wieder in die reine Logik der Sache, in den reinen Vollzug des Kunst-
werks sich umsetzt.» Sie kehrt, wie Adorno hinzusetzt,

«über das Kunstwerk zu dem Kunstwerk zurück. Und wenn 
sie in das Kunstwerk zurückkehrt, nachdem sie es zunächst 
einmal (…) von außen gesehen hat, dann wird sie konstitutiv 
für die eigentliche künstlerische Erfahrung (…).»84

	 Zum Maßstab künstlerischer Forschung und als entschei-
dendes Kriterium ihres Wissens gehört dann gleichzeitig immer 
auch der Rekurs auf die eigene Kunsthaftigkeit von Kunst, die Un-
teilbarkeit dessen, was Kunst ausmacht; was sie zu jener singulären 
Erfahrung einer nur im Ästhetischen evozierbaren Erkenntnis macht, 
ist diese anhaltende Selbstreflexivität. Ohne diese Reflexivität kann 
schwerlich von Kunst gesprochen werden, denn sie erschöpft sich 
nicht im Hinstellen irgendeines Werkes, im Vollzug eines Prozesses 

Artikulieren / Widerstehen 79

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder der Performanz einer Forschung, sondern sie ist nur Kunst als 
Gleichzeitigkeit von Kunst über Kunst. Deswegen bescheinigt ihr 
Adorno «eine tiefe Affinität (...) zur Philosophie»85 oder, wie die Äs-
thetische Theorie ergänzt: «Kritische Selbstreflexion» ist «jeglichem 
Kunstwerk» inhärent.86

Die ästhetische Synthesis. 
Zur Form künstlerischen Denkens 

80

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ]	 Theodor W. Adorno, Ästhetik ( Vorlesung 1958 / 58 ), Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2017, S. 303.
[ 2 ]	 Zur Struktur der Diskussion vgl. Dieter Mersch: Epistemologien des Ästhetischen, Berlin 

Zürich ( Diaphanes ) 2015. S. 27ff.
[ 3 ]	 Siehe http://www.genomenewsnetwork.org/articles/03_02/bunny_art.shtml; https://

forensic-architecture.org/ ; https://www.barbican.org.uk/kronos-quartet-trevor-paglen-
sight-machine.

[ 4 ]	 Vgl. Mersch: Epistemologien des Ästhetischen, a.a.O., S. 69ff.
[ 5 ]	 Dieter Mersch: Nicht-Propositionalität und ästhetisches Denken, in: Florian Dombois, Mira 

Fliescher, Dieter Mersch, Julia Rintz ( Hg. ): Ästhetisches Denken. Nicht-Propositionalität, 
Episteme, Kunst, Zürich ( Diaphanes ) 2014. S. 28–55.

[ 6 ]	 Der Titel ‹Epistemologien› des Ästhetischen im Plural verweist auf die Vielfalt von 
Begründungen einer ‹Erkenntnistheorie der Künste›. Im Gegensatz zu diesem genuinen 
Pluralismus zielen die folgenden Erörterungen lediglich darauf, die jeweiligen Fundamente 
freizulegen, die Kunst als Wissenspraxis bzw. als eine ‹Praxis ästhetischen Denkens› 
rechtfertigen. Dass die Künste keineswegs einer solchen Begründung bedürfen, liegt auf 
der Hand; wohl aber muss erstens der Sinn dessen, was ästhetische Erkenntnis bedeuten 
kann, geklärt werden, zweitens müssen sich Formate künstlerischer Forschung, die sich in 
Konkurrenz zu den Wissenschaften verstehen oder sich mit ihnen in Kollaboration begeben, 
als solche legitimieren. Dies verlangt eine Metadiskussion, die nicht wiederum von den 
Künsten selbst geführt werden kann, sondern die eine Auseinandersetzung mit Philoso-
phie erfordert. Vgl. auch Silvia Henke, Dieter Mersch, Nicolaj van der Meulen, Thomas 
Strässle, Jörg Wiesel: Manifesto of Artistic Research. A Defense against its Advocates, 
Zürich ( Diaphanes ) 2020.

[ 7 ] 	 Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1973. S. 419.
[ 8 ] 	 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik III, in: Werke in 20 Bden, Bd. 

15, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1971. S. 573.
[ 9 ]	 Ausdrücklich spricht deshalb Derrida nicht von der Wahrheit der Malerei, die eine Wahrheit 

der Darstellung wäre, sondern von einer in der Malerei, deren Ort zunächst nicht festgelegt 
ist. Vgl. Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei, Wien ( Passagen ) 1992.

[ 10 ]	 Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 193ff.
[ 11 ]	 Ders., Minimal Moralia, in: Gesammelte Schriften 4, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1980, § 29, 

S. 55.
[ 12 ]	 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wer denkt abstrakt? In: Werke in 20 Bden, Bd. 2, Frank-

furt / M ( Suhrkamp ) 1971. S. 575–581.
[ 13 ]	 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt / M ( Fischer ) 1969. 

S. 9.
[ 14 ]	 Georg Lukács: Ästhetik I–IV, Darmstadt und Neuwied ( Luchterhand ) 1972.
[ 15 ]	 Theodor W. Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2017. S. 254f.
[ 16 ]	 Ebenda, S. 204, 205.
[ 17 ]	 Ebenda, S. 205.
[ 18 ]	 Vgl. ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 229.
[ 19 ]	 Ebenda, S. 455.
[ 20 ]	 Vgl. Adorno; Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 90ff., 449ff.
[ 21 ] 	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 257.
[ 22 ]	 Vgl. zum Begriff Dieter Mersch: Singuläre Paradigmata. Kunst als epistemische Praxis, in: 

Andrea Sakoparnig, Andreas Wolfsteiner, Jürgen Bohm ( Hg. ): Paradigmenwechsel. 
Wandel in den Künsten und Wissenschaften, Berlin / Boston ( De Gruyter ) 2014. S. 119–138.

[ 23 ]	 Adorno: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 363, 449 ff. sowie ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., 
S. 96ff., auch S. 129.

[ 24 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 452.
[ 25 ]	 Vgl. ebenda, S. 31ff.
[ 26 ]	 Ebenda, S. 285.
[ 27 ]	 Ebenda, S. 191.
[ 28 ]	 Ebenda, S. 182.
[ 29 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 303.
[ 30 ]	 Ebenda, S. 96, 97.
[ 31 ]	 Ebenda, S. 62.
[ 32 ] 	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 284.

Anmerkungen 81

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 33 ]	 Ebenda, S. 91.
[ 34 ]	 Siehe besonders ab der 19. Vorlesung zur Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 294ff.
[ 35 ]	 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Hamburg ( Meiner ) 1956, § 10, A 76ff, B 102ff., S. 115ff.
[ 36 ]	 Adorno: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 19.
[ 37 ]	 Comte de Lautréamont ( Isidor Ducasse ): Die Gesänge des Maldoror, München ( dtv ) 1976 

( 6 / 3 ), S. 173.
[ 38 ]	 Adorno: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 363.
[ 39 ]	 Walter Benjamin: Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, in: 

Gesammelte Schriften II.1, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1974. S. 140–157, hier S. 156.
[ 40 ]	 Gilles Deleuze: Was ist Philosophie? Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1996. S. 191ff.
[ 41 ]	 Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 21.
[ 42 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 432.
[ 43 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 21.
[ 44 ]	 Ebenda, S. 325.
[ 45 ]	 Ebenda, S. 321.	
[ 46 ]	 Ebenda, S. 303.	
[ 47 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 453.
[ 48 ] 	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 22.
[ 49 ]	 Vgl. auch Dirk Westerkamp: Ikonische Prägnanz, Paderborn ( Fink ) 2015, bes. S. 27ff.
[ 50 ]	 Vgl. ders., Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 303.
[ 51 ]	 Kant: Kritik der reinen Vernunft, a.a.O., Transzendentale Deduktion § 26, B160, S. 178b.
[ 52 ]	 Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 205.
[ 53 ]	 Ebenda, S. 206.
[ 54 ]	 Ebenda, S. 208.
[ 55 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O. S. 209.
[ 56 ]	 Ebenda, S. 221.
[ 57 ]	 Ebenda, S. 216.
[ 58 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 212.
[ 59 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 455.
[ 60 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 295.
[ 61 ]	 Ebenda, S. 297.
[ 62 ]	 Ebenda.
[ 63 ]	 Ders.: Negative Dialektik, a.a.O., S. 37.
[ 64 ] 	 Ders: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 19.
[ 65 ]	 Ders.: Beethoven. Philosophie der Musik, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1993. S. 32.
[ 66 ]	  Ebenda.
[ 67 ]	 Ebenda.
[ 68 ]	 Ebenda.
[ 69 ]	 Vgl. Alexander García Düttmann: Was weiß Kunst? Für eine Ästhetik des Widerstandes, 

Konstanz ( Universitäts-Verlag ) 2015.
[ 70 ]	 Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 211, 212.
[ 71 ]	 Ebenda, S. 135.
[ 72 ] 	 Ebenda, S. 224.
[ 73 ]	 Ebenda, S. 179ff.
[ 74 ]	 Ebenda, S. 301.
[ 75 ] 	 Ebenda, S. 299.
[ 76 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 431.
[ 77 ]	 Ebenda, S. 146.
[ 78 ]	 Ebenda, S. 62f.
[ 79 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 257.
[ 80 ]	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 63.
[ 81 ]	 Christopher Frayling: Research in Art and Design, in: Grand, Simon/ Jonas, Wolfgang ( Hg. ): 

Mapping Design Research, Basel 2012. S. 95–107, hier S. 99, 100.
[ 82 ]	 Adorno: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 295.
[ 83 ] 	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 283.
[ 84 ]	 Ders.: Ästhetik ( 1958 / 59 ), a.a.O., S. 205.
[ 85 ] 	 Ebenda, S. 205.
[ 86 ] 	 Ders.: Ästhetische Theorie, a.a.O., S. 229.

82

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Artikulieren / Widerstehen

Essay 3 / 9

83

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Widerstand und Schöpfungsakt. 
Zur Negativität ästhetischen Denkens
Michael Mayer

84

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Ein leidlich erfolgreicher Schriftsteller tritt im Spätherbst 
Mitte der 1970er Jahre eine Halbjahresstellung als Hausmeister in 
einem abgelegenen Berghotel an, das im Winter aufgrund der dort 
herrschenden Witterungsbedingungen geschlossen bleibt. Gemein-
sam mit Frau und Sohn macht er sich auf den Weg, um an seinem 
neuen Arbeitsort zumindest zwischenzeitlich nicht nur das ökonomi-
sche Überleben der Familie zu sichern. Vor allem hofft er, in der Ab-
geschiedenheit einer idyllischen Berglandschaft endlich die Muße 
zu finden, ein unlängst begonnenes Romanprojekt voranzutreiben. 
Die Geschichte ist bekannt, das Buch auch, sein infernales Ende oh-
nehin.1 Jack Torrance, so der Name des Schriftstellers, verfällt dem 
Wahnsinn und trachtet schließlich danach, Frau Wendy und Sohn 
Danny umzubringen; das in Colorado gelegene Overlook-Hotel 
brennt in einem Finale Furioso bis auf die Grundmauern nieder; Tor-
rance stirbt in den Flammen; Mutter, Sohn und ein ihnen zu Hilfe ge-
eilter Mr. Hallorann, der Chefkoch des Hotels, entkommen dem Infer-
no denkbar knapp.

	 Hell Sehen
	 Neben unstrittigen literarischen Qualitäten, was Lesbarkeit, 
Spannungsaufbau und die detaillierte, vor allem im ersten Teil gekonnt 
ausgeführte Schilderung zwischenmenschlicher Sucht- und Gewalt-
dynamiken angeht, machten wohl vor allem drei thematische Merk-
male den Roman zu einem allseits gefeierten Klassiker phantastischer 
Erzählung: zum einen die hellseherischen Fähigkeiten, Shining ge-
nannt, von Jacks Sohn Danny, der sowohl den Mordanschlag seines 
Vaters als auch unheilvolle Ereignisse aus der unmittelbaren Vergan-
genheit und Zukunft des Overlook in Visionen von schockierender 
Plastizität halluziniert; zum anderen Jacks Wahnsinn, der sich immer 
weiter aufschaukelt, aber keine endogene psychotische Störung dar-
stellen, sondern exogen durch die Insinuationen dämonischer Kräfte 
hervorgerufen worden sein soll; und drittens eben der Ort selbst, das 
Hotel, das besagte Kräfte beherbergt und sich allmählich als das ei-
gentliche Subjekt der Handlung entpuppt, als Moloch, der die in ihm 
hausenden Menschen in seinen Bann schlägt, attackiert und schließ-
lich zu verschlingen droht.2

Artikulieren / Widerstehen 85

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Der auf Anhieb erfolgreiche Roman erschien 1977 und wurde 
nur wenige Jahre später von Stanley Kubrick titelgleich verfilmt.3 Ob-
schon sich die Verfilmung durch einen auffälligen formalen Perfektio-
nismus auszeichnet, der alle noch folgenden Adaptionen von Kings Shi-
ning filmästhetisch deutlich auf Abstand hält; obschon der Regisseur 
für seine Anverwandlung des Stoffs von Publikum und Kritik gefeiert 
und der Film rasch als Meisterwerk gehandelt wurde; obschon die Leis-
tungen der drei Hauptdarsteller ( Jack Nicholson, Shelley Duvall, Danny 
Lloyd ) bis heute als Glanzpunkte kinematographischer Schauspiel-
kunst gelten, begegnete King Kubricks Adaption mit Argwohn, ja offe-
ner Ablehnung. Was einer dramaturgischen Akzentverschiebung ge-
schuldet zu sein scheint, die Kings Missfallen deshalb erregt haben 
dürfte,4 da sie zwischen Buch und Film einen narrativen Bruch provo-
zierte, der erhebliche Konsequenzen für die Geschichte wie deren Deu-
tung nach sich ziehen musste. Während nämlich der Roman sich mehr 
und mehr auf den Ort als der zentralen persona dramatis versteift und 
King darin dessen eigentliche Finesse erkannt wissen will, verlagert die 
filmische Erzählung den Schwerpunkt auf die triadische Konfliktkons-
tellation aus Vater – Mutter – Sohn und hier vor allem auf die Figur des 
Jack Torrance. Auch wenn also Danny kraft seiner paranormalen Ver-
anlagung oder wohl auch bedingt durch die schwierigen familiären Ver-
hältnisse von verstörenden Gesichten geradezu terrorisiert wird, bleibt 
für den Zuschauer mit Blick auf dessen Vater lastend lange in der 
Schwebe, ob die Ereignisse, die ihm schließlich das Leben kosten 
werden, als Wahnbilder einer aufkommenden Paranoia oder tatsächlich 
als Ausbund jener Mächte der Finsternis zu lesen sind, die die Fantasy 
normalerweise bevölkern. Erst gegen Ende des Films klärt sich das 
Rätsel mit dem Klicken eines Türschlosses.5 Im Gegensatz zum Leser 
also, den von Anfang an keinerlei Zweifel an der Realpräsenz von Spuk 
und Spukgestalten plagen, verunsichert den Kinogänger hartnäckig die 
Frage: Ist das, was die Kamera ( John Alcott ) in Bildern von überwälti-
gender Brillanz visualisiert, Symptom oder Geistererscheinung? Psy-
chotisch verzerrte Realität einer schwer gestörten Innerlichkeit oder 
tödliche Manifestation übernatürlicher Kräfte?
	 Die narrative Unschärfe bildet das Hintergrundrauschen, vor 
dem sich die Szene, von der gleich gehandelt wird und die sich im Buch 

Widerstand und Schöpfungsakt. 
Zur Negativität ästhetischen Denkens

86

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht findet, abhebt. Ihre exponierte Stellung im Film verdankt sich 
dieser Ambivalenz. Im Verbund mit einigen filmästhetisch auffälligen 
Arrangements – beispielsweise einem in der Halbtotalen, Halbnah- 
und Nahaufnahme betont flächigen Bildaufbau, der den Zuschauer 
konfrontiert und seinen Blick, als hätte man ihm die Augenlider fixiert,6 
gefangen nimmt; beispielsweise einem intensiven Ausleuchten sämt-
licher Einstellungen und Sequenzen, um demonstrativ auf Chiaroscuro-
Effekte, auf Schattenwurf und -bilder und damit auf das genretypische 
Milieu optischer Verdunkelung zu verzichten – entsteht so eine be-
sondere Form von Suspense, der gespannten Aufladung selbst ver-
meintlich harmloser Szenen und ihrer Interieurs, mit der das Buch als 
Exponent phantastischer Literatur nicht aufwarten kann. Hier ist alles 
in gleißende Helle getaucht, ist Licht, Leuchten und Scheinen, das die 
Dinge, die hierin erscheinen, in eine fast unwirkliche Wirklichkeit ver-
rückt, in der der Schrecken längst wütet, bevor er geschieht. Das Licht 
tobt. Es spielt. Und man spürt, dass sein Spiel jederzeit in tödlichen 
Ernst umschlagen könnte. Im Limbus dieses Konjunktivs hat der Film 
seinen Ort.
	 Ohne aber auf den Konflikt zwischen Autor und Regisseur 
hier näher eingehen zu wollen, möchte ich einen der Fäden, den der 
Film spinnt, aufnehmen und die Gestalt des Schriftstellers und das 
Drama seines Schreibens etwas genauer betrachten. Unbenommen 
dessen, dass bekanntermaßen King in Shining wie in anderen Erzäh-
lungen auch als Schriftsteller auf die Figur des Schriftstellers und ihre 
exaltierte Situation reflektiert,7 verhandelt der Film darüber hinaus we-
sentliche Aspekte des künstlerischen Schöpfungsaktes und damit 
schöpferischer Prozesse überhaupt. Und ich frage mich, ob er damit 
auch einen Hinweis darauf geben könnte, diesen künstlerischen 
Schöpfungsakt ( Artistic Creativity ) von jenem Dispositiv des Kreati-
ven abzugrenzen, das ökonomisch seit Ende des 20. Jahrhunderts im 
Umfeld postfordistischer Industrien als Creative Economy8 und neu-
erdings technologisch als künstliche Kreativität ( Artifical Creativity )9 
reüssiert, die im Kontext der jüngeren KI-Forschung als dessen Subs-
titut und Optimum erforscht, in den Feuilletons und einschlägigen 
Fachjournalen als transhumanistischer Coup diskutiert und bei Kunst-
auktionen NFT-zertifiziert kapitalisiert wird.

Artikulieren / Widerstehen 87

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die These wäre, dass die Techno-Ökonomie menschlicher 
wie maschineller Kreativität substantielle Dimensionen des schöpfe-
rischen Aktes verdrängen muss, um ihre Produkt-, Zweck- und Ergeb-
nisorientierung funktionell zu justieren und deren Resultate als Ware 
zu bewirtschaften. In Shining, dem Film, werden diese Dimensionen 
auffällig. Verweisen sie doch auf jene fundamentale Negativität 
menschlichen Daseins, in dem das Glück sich mit dem Trauma, der 
Besitz mit dem Verlust und die Verzweiflung, ‹sich selbst sein und 
nicht sich selbst sein zu können›, mit der Hoffnung auf ein kommendes 
erlösendes Wort verbindet und schließlich bis zur Ununterscheidbar-
keit mengt. Als ob das Vermögen, dieses Wort einmal, nur ein einziges 
Mal aussprechen zu können, vom Unvermögen, es jemals ausspre-
chen zu können, unentwegt heimgesucht wird. Die Geschichte des 
Jack Torrance ist das Protokoll dieser Heimsuchung.

Blockaden
Schauen wir hin: In der die Eskalation der Ereignisse einlei-

tenden Sequenz10 sucht Wendy Jack im Foyer des Hotels auf, in das 
er sich zum Schreiben zurückgezogen hatte. Sie möchte ihn wegen 
einer Verletzung Dannys, für die sie Jack verantwortlich macht, zur 
Rede stellen. Ihr Mann ist nicht da. Wendy tritt näher an den massiven 
Holztisch, an dem er zu schreiben pflegt. In der darauf platzierten me-
chanischen Schreibmaschine ist ein zur Hälfte betipptes Blatt Papier 
eingespannt. Auf ihm steht nur ein einziger, ständig wiederholter Satz. 
Ihr Erstaunen wandelt sich in blankes Entsetzen, als sie bemerkt, dass 
auch in dem auf dem Tisch abgelegten Manuskript, an dem Jack seit 
Wochen gearbeitet hatte, Seite für Seite nichts anderes als nur dieser 
eine, sich endlos wiederholende Satz geschrieben steht: «All work 
and no play makes Jack a dull boy.»

Die Einstellungen, in denen die beschriebenen Manuskript-
seiten gezeigt werden, wurden für die fremdsprachigen Synchronisa-
tionen in mehreren Textversionen gedreht; in der deutschen kongenial 
mit dem Merkspruch: «Was du heute kannst besorgen, das verschie-
be nicht auf morgen.» Beide Wendungen, englisches Original wie 
deutsche Variante ( auf andere sprachliche Übersetzungen gehe ich 
hier nicht ein ), umkreisen verschiedene Spielarten eines Komplexes, 

Widerstand und Schöpfungsakt. 
Zur Negativität ästhetischen Denkens

88

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den die ‹Psychopathologie des Alltagslebens› unter dem Titel der 
Hemmung verhandelt. Langeweile ( dull boy ) und Prokrastination ( das 
verschiebe nicht auf morgen ) werden hier zu Manifestationen einer 
spezifischen Form von Hemmung, die als Schreibblockade von den 
Betroffenen als eine keineswegs ungewöhnliche, indes ungemein be-
lastende Erfahrung beschrieben wird. In Jacks Falle aber spitzt sie 
sich in besonderer Weise zu. Doch ist es nicht der Satz allein, nicht 
seine stupide Wiederholung auf dem in der Maschine eingespannten 
Papierbogen, der Zuschauer wie Protagonistin schockt. Was Wendy 
in Panik versetzt, ist der wortwörtlich irrwitzige Umfang des Manu-
skripts, der ihr Jacks geistigen Zusammenbruch und damit die Gefahr, 
in der sie und ihr Sohn schweben, enthüllt. Eine Frage des Quantums 
also, seiner Unfasslichkeit, seiner Maßlosigkeit. Das Manuskript ist 
von geradezu mathematischer Erhabenheit, ein Monstrum in der Form 
oder Unform eines ausufernden Konvoluts des Immergleichen, an 
dem stunden-, tage-, wochenlang zu arbeiten jenen für das Erhabene 
charakteristischen Mix aus Lust und Unlust verrät, der sich in Jacks 
aporetischer Schreibpraxis widerspiegelt: in seiner durch sein Schrei-
ben demonstrierten Unfähigkeit zu schreiben.

Nicht also das Hotel, nicht seine Gespenster, Geistwesen 
oder Phantome, sondern das Manuskript ist der Dämon, von dem Jack 
besessen ist. Er kann sich ihm nicht zu- und nicht von ihm abwenden, 
nicht von ihm lassen und nicht von ihm nicht lassen. Weshalb es als 

Abb. 1: Filmstill, Schreibblockade. Kubrick, The Shining 1980 ( 1:41:18–1:41:50 )

Artikulieren / Widerstehen 89

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ebenso klassisches wie extremes Symptom einer Schreibblockade 
durchgehen mag, als Kompromissbildung zwischen intellektuellem 
Anspruch und dem Unvermögen, ihm Genüge zu tun. Gefangen in 
einem Endlosloop einer sich unentwegt reproduzierenden Unproduk-
tivität, wäre Jacks Scheitern total, unumkehrbar und ohne alle Aus-
sicht, dass es damit je ein Ende nehmen könnte. Jack schreibt, um in 
seinem Schreiben durch sein Schreiben sein Schreiben zu hintertrei-
ben – «für immer und immer und immer.»11

Es sei denn, man begreift das Manuskript als Werk sui gene-
ris, als authentischen Ausdruck ästhetischer Reflexivität. Es sei denn, 
das Scheitern seiner Textproduktion wäre ein Text im Vollsinn des 
Wortes. Machen wir den Versuch. Tatsächlich verrät das Manuskript 
erstens schon formal einen erkennbaren Gestaltungswillen. Es ist 
komponiert. Die Wiederholungen des Satzes sind nicht plan hinter-
einander getippt, sondern, wie bei einem gewöhnlichen Text auch, in 
Abschnitten gegliedert und rhythmisiert; unterscheiden sich durch 
Zeilenabstände, Gliederungen, graphische und typographische Dar-
stellungsweisen; zeigen Korrekturen, Tipp- und Satzfehler, zudem di-
verse Abweichungen, etwa in Groß- und Kleinschreibung ( bei 1:43:26 
auch eine inhaltliche Variante, wo dull boy durch adult boy ersetzt 
wird ). Der brüchigen Form entspricht zweitens auf inhaltlicher Ebene 
eine autobiographische Referenz auf Jacks akute Situation ( makes 
Jack a dull boy ), eben seine als Schreibprozess indizierte Schreibblo-
ckade. Das stupide Abtippen der immergleichen Phrase ist Ausdruck 
von Langeweile und performiert sie; ist Medium und Botschaft der 
Prokrastination, von der sie spricht. Tatsächlich hat Jack nicht nichts 
geschrieben, tatsächlich wäre der Plot ohne die sinnlos beschriebe-
nen Seiten witzlos. Denn die Sinnlosigkeit, sie hat einen Sinn. Zum 
Paradox schlägt aus, dass Jack als Schriftsteller schreibt und im 
Schreiben die Umstände seines Schreibens beschreibt, dessen Un-
möglichkeit dieses Schreiben auf paradoxe Weise zuallererst ermög-
licht. Womit sich drittens das Augenmerk auf den Text selbst zu ver-
schieben beginnt, auf die Écriture des Schriftstellers, die sich 
unabhängig von seiner geistigen Zurechnungsfähigkeit wie der Ge-
genwart eines Adressaten autorisiert. Der Text selbst beschreibt und 
schreibt das Unvermögen, das Nicht-Schreiben-Können, in das 

Widerstand und Schöpfungsakt. 
Zur Negativität ästhetischen Denkens

90

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schreiben ein, schreibt im und durch das Schreiben das Nicht-
Schreiben-Können fort. Er sagt nicht, er zeigt seine eigene Unmög-
lichkeit als seine Möglichkeit. Und er zeigt sich als Text, der ein Nicht-
Text und ein Nicht-Text, der ein Text ist; oder vielleicht auch als das, 
was man als Nullpunkt der Literatur,12 der Kunst, aller Schöpfung 
überhaupt ausweisen könnte: jenes Nichts, dem sie möglicherweise 
entspringt und zu dem sie zurückstrebt notwendigerweise; jenes 
Nichts, das sie mit einem Wort, einem Laut, einem Hauch lichtet wie 
durch ein Wunder. Es wäre das Wunder der Geburt, des Neuen, des 
Anfangen-Könnens,13 dem der Tod, das Verstummen und Nicht-Kön-
nen eingeschrieben ist, die absolute Stummheit. Es wäre das 
Wunder, das den Schreibakt in jedem Moment seiner Verfertigung 
befeuert und infrage stellt, antreibt und stottern macht, ihn anfacht 
und erstickt. Wer schreibt, kennt diese Drohung, die Furcht, dass 
auf den Satz, den man schreibt, kein weiterer folgt, der ihm stand-
hielte;14 die Angst, dass nichts mehr folgt…
	 Mit anderen Worten: Das Manuskript dokumentiert nicht 
nur Jacks Schreibblockade, sondern geht auch aus ihr hervor. Sie ist 
dessen Konstitutionsbedingung. Wenn dem aber so ist, drängt sich 
die Frage auf, ob der hier geschilderte Schreibprozess ein nurmehr 
singuläres Ereignis darstellt, mithin ein pathologischer Einzelfall ist, 
von dem aus sich keinerlei Rückschlüsse für das Gelingen ästheti-
scher Praktiken ziehen ließen – außer ex negativo dem, dass erst die 
Überwindung besagter Hemmung sie initiierte. Eine Hemmung, die 
dergestalt als krankhafte Störung des Gemüts zu identifizieren und 
etwa durch Techniken kreativen Schreibens, durch psychotherapeu-
tische und pharmakologische Interventionen zu beheben oder durch 
neurologische Stimulationen und technologische Simulationen zu 
eliminieren wäre, um eine ‹Gesundheit› zu nobilitieren, deren Funk-
tionalität sich in der Positivität ihrer Produktionen, ihrer zweckmäßi-
gen Handlungen und zielgerichteten Aktivitäten operationalisierte. 
Vor dem Hintergrund einer grundsätzlich als intakt gesetzten Sub-
jektivität, ihres status integritatis, konturierten sich dergestalt ab-
weichende Muster einer Anormalität als Abnormalität, die zu kurie-
ren und, sollte sie sich nicht kurieren lassen, theoretisch wie praktisch 
einzuhegen wäre.

Artikulieren / Widerstehen 91

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oder ob, andere Möglichkeit, der Fall des Jack Torrance in 
seiner Singularität zugleich exemplarisch wäre für eine schöpferische 
Praxis, die den Widerstand gegen sie nicht eliminiert, sondern aus-
trägt; die also das, was die spätantik-mittelalterliche Theologie den 
status corruptionis nannte – das unhintergehbare Beschädigtsein der 
conditio humana –, als ihre Bedingung anerkennt. Könnte es also sein, 
dass ausgerechnet in Jacks Wahnsinn zur Kenntlichkeit verzerrt 
werden könnte, was für den Schreib-, den künstlerischen und den 
schöpferischen Prozess überhaupt gilt? Dass die Hemmung, das 
Zögern und Zaudern und Aufschieben, die Blockade without a 
cause – dieses ganze pathisch-pathologische Pandämonium einer Be-
drängnis durch Zeit und des Leidens an Zeit15 –, dass also der Wider-
stand gegen den Schöpfungsakt diesem Akt immanent ist? Dass seine 
Möglichkeit ohne die ihm inhärente Unmöglichkeit nicht möglich wäre, 
ohne das Vermögen seines Unvermögens also? Und könnte es sein, 
dass die Praktiken des Ästhetischen wie das Denken als ästhetische 
Praxis mit dem Vermögen seines Unvermögens, mit dem Denken des 
Nicht-Denken-Könnens, des schlechthin Nicht-Denkbaren, ja, des 
Nicht-Denkens steht und fällt?

Widerstand im Schöpfungsakt
Das Jahr 1859 ist bekanntlich das Geburtsjahr dreier Denker, 

die den intellektuellen Diskurs der Moderne nachhaltig prägen sollten: 
Edmund Husserl, Sigmund Freud und Henri Bergson. Auch wenn die 
Koinzidenz eher zufällig und die Zusammenstellung willkürlich anmuten 
mag, auch wenn die Disziplinen und Schulen, die sie begründen soll-
ten – Psychoanalyse, Phänomenologie und Lebensphilosophie –, sich 
in Einsatz, Duktus und Stoßrichtung erheblich voneinander unterschei-
den, so dass sich ein direkter Abgleich aus Gründen hermeneutischer 
Redlichkeit zu verbieten scheint, bleibt bemerkenswert, dass alle drei 
den Begriff des Widerstands, des Schöpfungsakts und mehr oder 
minder ausdrücklich auch die Beziehung zwischen ihnen adressieren.

Am auffälligsten mag dies bei Freud der Fall sein, der dem 
Widerstand als Terminus technicus nicht nur eine prominente Rolle 
innerhalb der psychoanalytischen Kur und ihrer Theorie im Allgemei-
nen sowie schöpferischer Prozesse im Besonderen zuwies, sondern 

Widerstand und Schöpfungsakt. 
Zur Negativität ästhetischen Denkens

92

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und könnte es sein, dass die Praktiken 
des Ästhetischen wie das Denken 
als ästhetische Praxis mit dem Vermögen 
seines Unvermögens, mit dem Denken 
des Nicht-Denken-Könnens, des 
schlechthin Nicht-Denkbaren, ja, des 
Nicht-Denkens steht und fällt?

93

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor allem darauf insistierte, dass die Psychoanalyse als eigenständige 
Disziplin überhaupt erst entstehen konnte, nachdem der Widerstand 
als konstitutives Element des unbewussten Seelenlebens anerkannt 
worden war. Der Widerstand gegen den Zugang zum Unbewussten 
entpuppte sich als der einzig mögliche Zugang. Seine methodische 
Ausschaltung in den zusammen mit Josef Breuer durchgeführten und 
damals brandaktuellen Hypnoseexperimenten ebnete eben nicht, wie 
anfangs erhofft, die via regia zum Unbewussten, sondern drohte sie 
auf immer zu verschließen.16

Mit der Internalität der psychoanalytischen Widerstands-
erfahrung korrespondiert auf vielfältige Weise ihre Externalität in der 
phänomenologischen Recherche – und das nicht erst kraft einer Wi-
derfahrnis, wie sie in jüngeren leib- und medienphänomenologi-
schen Ansätzen diskutiert wird.17 Schon ihr Initiationsgedanke ist 
davon durchdrungen. Denn wenn, wie Emmanuel Lévinas zu betonen 
nicht müde wurde, zum Sein des Seienden die Beziehung zu ihm hin-
zugehört,18 gehört zu ihm auch deren Störung, ihre Abwesenheit, die 
Nicht-Beziehung. Tatsächlich sollte sich im Durchgang einer Kritik 
am Husserlschen Intentionalitätsparadigma zeigen, dass und wie 
sich diese Beziehung nicht nur in Weisen ihres positiven Vollzugs, 
sondern auch ihres Nichtvollzugs, ihrer Negativität realisiert. Erst von 
dieser Kritik her begann sich für Lévinas die konstitutive Asymmetrie 
im Verhältnis zum Anderen zu enthüllen,19 die als «ethische Präsenz» 
die «Spur seiner Zurückgezogenheit»20 bezeugt, die den Zugriff auf 
den Anderen als bloße Entität, als Seiendes unter Seiendem vereitelt. 
Die ethische ist eine apräsente Präsenz, eine Plusquampräsenz,21 die 
sein Erscheinen in der Welt unter Vorbehalt stellt, um seine pure Phä-
nomenalität zu konterkarieren. Und bei Martin Heidegger, dem ande-
ren großen Dissidenten der phänomenologischen Bewegung, der 
Lévinas' ethischer Radikalität auf verstörende Weise nah ist und auf 
verstörende Weise doch so fern, der nicht den Anderen, sondern  
zeitlebens das Andere als das Sein selbst alteritätslogisch durchar-
beitete, scheinen sich in der vielleicht dialektischen, vielleicht para-
doxen, vielleicht aporetischen Verschränkung von Bezug und Entzug,  
Entbergung und Verbergung, von Ereignis und Enteignis fundamen-
talontologisch, seinsgeschichtlich oder seinstopologisch gewisse 

Widerstand und Schöpfungsakt. 
Zur Negativität ästhetischen Denkens

94

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Affinitäten zum Lévinasschen Denken abzuzeichnen, über die man 
genauer wird nachdenken müssen.

Jedenfalls wird Heidegger in seiner im Rahmen einer 1929 / 30 
gehaltenen Vorlesung zu Welt – Endlichkeit – Einsamkeit entwickel-
ten Phänomenologie der Langeweile ( womöglich eines der schönsten 
Stücke phänomenologischer Forschung überhaupt ) beispielhaft auf 
die Situation eines Menschen zu sprechen kommen, der sich lang-
weilt und sich deshalb in einer ebenso trivialen wie irritierenden Situ-
ation wiederfindet: Weil er nichts Bestimmtes zu tun hat, könnte er 
alles Mögliche tun, aber er kann nicht. Und selbst, wenn er wie zum 
Zeitvertreib sich zwänge, irgendetwas zu tun, nimmt er daran nicht teil 
und Anteil, bleibt er außen vor, wie abgespalten von seinem Handeln 
und seinem Sein in der Welt. Denn der Zeitvertreib selbst ist langwei-
lig. So aber steht ihm alles Mögliche offen und verschließt sich ihm 
als Offenes. Die in der Langeweile22 manifeste Blockade erfüllter Teil-
habe offenbart damit die Möglichkeiten, die sich in gewöhnlichen All-
tagserfahrungen als Optionen anbieten, um realisiert werden zu 
können, als nicht realisierbar, als Möglichkeiten im Modus ihres Ent-
zugs. Als solche aber treten sie hervor. Sie liegen brach, so Heidegger, 
aber gerade als brachliegende werden sie auffällig, als nicht mögliche, 
als unmögliche Möglichkeiten.23 Daher die Anspannung, die die Lan-
geweile als Stimmung und Gestimmtheit vom kontemplativen Nichts-
tun, der Ataraxie oder Gelassenheit unterscheidet. Daher die Zweck-
losigkeit des gut gemeinten Appells, die Situation zu akzeptieren und 
einfach einmal ‹nichts zu tun›. Wer sich langweilt, kann nicht nichts 
tun, weil er nichts tun kann, und er kann nichts tun, weil er nicht nichts 
tun kann. Die Situation ist vertrackt. Man könnte verrückt werden.

Und Jack Torrance wird verrückt. Seine Pflichten als Haus-
meister eines leergefegten Hotels sind überschaubar, seine Pflich-
ten als Ehemann und Familienvater ebenso ( um Danny, in einer fast 
stereotypen Rollenverteilung, kümmert sich vorwiegend seine 
Frau ). Endlich hat er die Ruhe, die er ersehnte, um an seinem Buch 
schreiben zu können. Aber er kann nicht und kann nicht nicht. Und 
doch ist das, was ihm geschieht, die Hemmung, die ihn befällt, die 
Langeweile, die ihn heimsucht, die endlose Prokrastination – oder 
welchen Namen auch immer wir dieser ‹Störung› geben wollen –, 

Artikulieren / Widerstehen 95

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von ganz besonderer Natur: Er könnte alles Mögliche schreiben und 
kann nur wieder und wieder diesen einen Satz schreiben. Ihn aber gilt 
es zu lesen. Er gerät nicht nur zur Voraussetzung des Textes, den er 
durch seine endlose Redundanz generiert. Er könnte auch ein Initial 
sein: der erste Satz einer Geschichte, die mit ihm anhebt, als wäre 
er ein Zitat eines inneren Monologs, eines Dialogs, eines Ausrufs 
oder einer Beschwörung; und er könnte ein Finale sein: der letzte 
Satz einer Erzählung, der sie abschließt und wie eine Mahnung und 
‹Moral von der Geschicht› siegelt. Oder er könnte in der Erzählung 
über einen Autor, der schreibend an seiner Schreibhemmung irre 
wird, eine Schlüsselstelle einnehmen. Vor allem aber – und das ist 
hier entscheidend – ist es ein Satz, dessen zahllose Iterationen alle 
anderen möglichen Sätze verdrängen und sie wie bei einem Palim-
psest überschreiben und substituieren. Wie bei einem Palimpsest 
aber schimmern sie durch. Denn jeder Satz in jedem Text, der je ge-
schrieben wurde, überschreibt andere, die nicht geschrieben 
wurden, verschweigt sie, verbirgt und birgt sie zugleich. Vielleicht 
macht Literatur genau dieses Schweigen hörbar, die Stille der nie 
geschriebenen Worte. Das Schreiben des Jack Torrance aber macht 
sie lärmen. Sie brüllt, kreischt, sie schreit. Und wenn uns Literatur 
für das Fluidum unmöglicher Möglichkeiten, das alles, was ist, 
umgibt wie eine Kraft, die keine Wirkung tut,24 empfindlich macht 
oder passibel, steigert Jack Torrances Schrift diese Passibilität bis 
zur Hyperästhesie, bis zu dem Punkt, an dem man sie – wie einen 
Juckreiz, der einen um den Verstand zu bringen droht – einfach 
nicht mehr aushält.

Wäre also Literatur, ja Kunst überhaupt auf der Suche nach 
dem besonderen Modus einer Möglichkeit, die dem, was ist, nicht vor-
hergeht, sondern aus ihm folgt und ihm innewohnt? Eine Möglichkeit, 
die nicht realisiert wird und werden kann, sondern dem Realen selbst 
entspringt, der Wirklichkeit, die sie zuallererst freisetzt? Zumindest 
wird Henri Bergson – um auf den Dritten im Bunde in einer allzu kurzen 
Referenz noch zu sprechen zu kommen – im Begriff des schöpferi-
schen Werdens einen Möglichkeitssinn diskutieren,25 der nicht ein 
mögliches Wirkliches, sondern ein wirkliches Mögliches, ein Mögli-
ches im Wirklichen zu denken gibt, das – was auch immer sonst dazu 

Widerstand und Schöpfungsakt. 
Zur Negativität ästhetischen Denkens

96

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu sagen sein wird – das überkommene Verhältnis von Möglichkeit 
und Wirklichkeit aus den Angeln zu heben beginnt. Im «Seinkönnen» 
Heideggers26 etwa, in Agambens «negativer Potentialität»27 oder Der-
ridas «unmöglicher Möglichkeit»28 mag besagter Möglichkeitssinn 
oder die Possibilität29 als solche seine Spuren schon hinterlassen 
haben. Bei Gilles Deleuze aber wird er im Begriff eines Virtuellen the-
matisch,30 der ausdrücklich auf Bergsons schöpferisches Werden zu 
antworten versucht und schließlich in seinen beiden Kinobüchern 
systematisch eine Schlüsselstellung einnehmen sollte.31 Was wir also 
mit einer eigenartigen Mehrdeutigkeit Schöpfung nennen, die den 
Sabbat als Anfang und Ende und ihre leere Mitte begreift und von 
jenen kreativen Akten und Aktivitäten unterscheiden, deren hem-
mungslose Produktivität in der Positivität ihrer Produkte kollabiert, er-
scheint als Einfall, als Vorfall von «unvorhersehbar Neuem»,32 das nicht 
aus der bloßen Rekombination schon gegebener Elemente als Inno-
vation generiert33 oder mittels maschineller Randomisierungsprozes-
se als Innovation programmiert werden kann. Denn der schöpferische 
Akt verwirklicht nichts, keine Idee, keinen Einfall und kein Projekt, das 
operativ abgearbeitet werden müsse, kein Werk, das als Entität ge-
setzt wäre. Er entwirklicht die Dinge, an denen er sich zu schaffen 
macht, macht sie porös, permeabel und durchscheinend für ihr Sein-
Können überhaupt, ihr Anderssein und -werden.

Ist es also das, was das Manuskript des Jack Torrance uns 
zu sagen hat? Möglicherweise. Wir wissen es nicht. Denn vielleicht 
ist das, was er hinterlassen hat, gar kein Werk. Vielleicht hat er ja nichts 
hinterlassen als nur einen Torso, ein zur Grimasse vereistes Gesicht, 
in dem Wut, Irrsinn und Mordlust eingefroren sind wie bei einem Still, 
der uns warten heißt, bis das Bild sich endlich wieder bewege.34 Aber 
es bewegt sich nicht mehr. Es bleibt starr wie ein Leichnam; wie jenes 
aus der Zeit gefallene Photo, das die Kamera ganz am Ende des Films 
fast zärtlich abtastet, als wollte sie es wieder zum Leben erwecken. 
Als sollte der Tod des Autors in Eis und in Schnee zu seinem Tod in 
den Flammen, den das Buch ihm bereitet, die größtmögliche Distanz 
einnehmen, verdichtet Stanley Kubrick seine Verfilmung von Shining 
in einem Bewegungs-, in einem Zeit-Bild, das der Logik des Kinema-
tographischen nachgerade zu spotten scheint.

Artikulieren / Widerstehen 97

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 2: Filmstill, Eine Grimasse aus Wut, Irrsinn und Mordlust , The Shining ( 2:19:31 )

Widerstand und Schöpfungsakt. 
Zur Negativität ästhetischen Denkens

98

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ]	 Stephen King: Shining [1977], übers. v. Harro Christensen, Köln ( Bastei-Lübbe ) 1985.
[ 2 ]	 Ebenda, S. 126, 393–399, 470 u.a.
[ 3 ]	 Stanley Kubrick: Shining, GB, USA 1980.
[ 4 ]	 Vgl. Dieter Wunderlich: Shining: https://www.dieterwunderlich.de/Kubrick_shining.

htm#com [15.10.21].
[ 5 ]	 Und zwar genau in dem Augenblick, in dem «Mr. Grady» – ein ehemaliger Hausmeister, 

der im zurückliegenden Winter seine Frau, seine zwei Töchter und dann sich selbst 
umbrachte – die Vorratskammer, in die Wendy Jack eingesperrt hatte, von außen 
entriegelt: Vgl. Kubrick: Shining, a.a.O., 1:54:33–1:57:48.

[ 6 ] 	 Vgl. Stanley Kubrick: A Clockwork Orange, GB, USA 1971, 1:11:14–1:12:06.
[ 7 ] 	 Vgl. Stephen King: Misery, New York ( Viking ) 1987. Ders.: Secret Window, Secret 

Garden [1990], in: Four Past Midnight, New York et al. ( Scribner ) 2016. S. 297–480.
[ 8 ]	 Vgl. Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher 

Ästhetisierung, Frankfurt / M. ( Suhrkamp ) 2013.
[ 9 ]	 Vgl. Michael Mayer: Ästhetik als Widerstand. Über künstliche und künstlerische 

Kreativität, Zürcher Hochschule der Künste, 2018, im Rahmen des Sinergia- 
Forschungsvorhaben ‹Praktiken ästhetischen Denkens›, https://sinergia-pat.ch/
wp-content/uploads/2018/10/Bulletin_MichaelMayer181004.pdf. [15.10.21]. Ders. Kritik 
der Zerstörung. Benjamin, Lévinas und die kapitalistische Ökonomie, in: Lévinas und 
die Künste, hrsg. v. Johannes Bennke, Dieter Mersch 2024 ( im Erscheinen ).

[ 10 ]	 Kubrick: Shining, a.a.O., 1:41:18–1:43:50.
[ 11 ]	 Ebenda, 0:54:18–0:56:15.
[ 12 ]	 Vgl. Maurice Blanchot: Wohin geht die Literatur? [1962], in: Ders. Der Gesang der 

Sirenen. Essays zur modernen Literatur, übers. v. Karl August Horst, Frankfurt / M., 
Berlin, Wien ( Ullstein ) 1982. S. 263–339, darin: Die Suche nach dem Nullpunkt, S. 274 f.

[ 13 ]	 Vgl. Hannah Arendt: Vita Activa oder Vom tätigen Leben, München ( Piper ) 1994. 
S. 164–243.

[ 14 ]	 Vgl. Albert Camus: Die Pest, übers. v. Guido Meister, Hamburg ( Rowohlt ) 1950. S. 63 ff. 
Dazu: Michael Mayer: Zone. Medienphilosophische Exkursionen, Zürich ( Diaphanes ) 
2018. S. 68.

[ 15 ]	 Vgl. Michael Theunissen: Melancholisches Leiden unter der Herrschaft der Zeit, in: 
Ders.: Negative Theologie der Zeit, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1991. S. 218–281.

[ 16 ]	 Vgl. Sigmund Freud: Zur Geschichte der psychoanalytischen Bewegung [1914], in: 
Gesammelte Werke, Bd. 10, London ( Hogarth Press ) 1946. S. 43–113, hier: S. 54. Ders: 
Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, Frankfurt / M. ( Fischer ) 1981. 
S. 342–344. Dazu: Klaus Heinrich: Arbeiten mit Ödipus. Begriff der Verdrängung in der 
Religionswissenschaft, Dahlemer Vorlesung Bd. 3, Freiburg, Wien ( ça-ira Verlag ) 2. 
Aufl. 2021. S. 37–40. Hierzu zuletzt Camilla Croce, die das Phänomen des Widerstands 
an der Schnittstelle von Phänomenologie und Psychoanalyse thematisiert: Camilla 
Croce: Kontingenz und Bewusstsein in der phänomenologischen Reduktion. Der 
Widerstand des Subjekts in der Epoché, in: Leben in lebendigen Fragen. Zwischen 
Kontinuität und Pluralität, hg. v. Franziska Neufeld, Chiara Pasqualin, Anne Kristine 
Ronhede, Sihan Wu, Freiburg, München ( Herder ) 2021. S. 154–181.

[ 17 ]	 Vgl. Bernhard Waldenfels: Antwortregister, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2007. Ders: 
Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen. Modi leibhaftiger Erfahrung, Frankfurt / M 
( Suhrkamp ) 2009. S. 145 f, 152 f, 163 f. Juliane Schiffers: Erfahrungen von Passivität als 
( prekäre ) Fundierungen des Selbst und die Haltung der Gelassenheit, in: Internationa-
les Jahrbuch für Medienwissenschaft, 3 / 2017: Pathos / Passibilität, hg. v. Jörg 
Sternagel, Michael Mayer, Berlin, Boston ( DeGruyter ) 2017. S. 31–50. Kathrin Busch: 
Ästhetiken radikalisierter Passivität, in: ebenda, S. 51–63. Emmanuel Alloa: Vom 
Stachel der Bilder, in: ebenda, S. 137–162. Jörg Sternagel: Pathos des Leibes. Phäno-
menologie ästhetischer Praxis, Zürich, Berlin ( Diaphanes ) 2016.

[ 18 ]	 Vgl. Emmanuel Lévinas: Überlegungen zur phänomenologischen ‹Technik›, in: ders.: 
Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, 
übers. v. Wolfgang N. Krewani, Freiburg, München ( Alber ) 1983. S. 81–102, hier: S. 88.

[ 19 ]	 Ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], übers. v. Thomas 
Wiemer, Freiburg, München ( Alber ) 1992. S. 188.

Anmerkungen 99

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 20 ]	 Ebenda, S. 308.	
[ 21 ]	 Der Neologismus verweist u.a. auf Derridas Begriff des «Plusquampräsens»: Vgl. Jacques 

Derrida: Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du mich [1980], übers. v. 
Elisabeth Weber, in: Lévinas – Zur Möglichkeit einer prophetischen Philosophie, hg. v. 
Markus Hentschel, Michael Mayer, Gießen ( Focus ) 1989. S. 42–84, hier: S. 49. Ders. 
Dissemination [1972], übers. v. Hans-Dieter Gondek, Wien ( Passagen ) 1995, hier: Der 
doppelte Boden des Plusquampräsens, S. 345–353, bes. S. 348f.

[ 22 ]	 Bekanntlich unterscheidet Heidegger drei Formen der Langeweile: das Gelangweiltwer-
den von etwas, das Gelangweiltwerden bei etwas und die tiefe Langeweile. Ohne an 
dieser Stelle auf den inneren Zusammenhang dieser drei Formen einzugehen, liegt der 
Fokus hier zweifellos auf der zweiten und dritten Form: Vgl. Martin Heidegger, Die 
Grundbegriffe der Metaphysik: Welt – Endlichkeit – Einsamkeit. Freiburger Vorlesung 
Wintersemester 1929 / 30, Gesamtausgabe Bd. 29 / 30, Frankfurt / M ( Klostermann ) 1983. 
S. 160–198; 199–239. Dazu: Michael Mayer: Tarkowskijs Gehirn. Über das Kino als Ort der 
Konversion, Bielefeld ( transcript ) 2012, darin: Zeit-Bild 2: Subjekt ( Langeweile ), S. 109–147.

[ 23 ]	 Vgl. Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt – Endlichkeit – Einsamkeit, a.a.O., 
S. 212–223. Dazu: Giorgio Agamben: Tiefe Langeweile, in ders.: Das Offene. Der Mensch 
und das Tier, übers. v. Davide Giuriato, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2003. S. 72–80, hier: S. 75.

[ 24 ]	 Vgl. Christoph Menke: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, Frankfurt / M 
( Suhrkamp ) 2008, Kpt. V. «Ästhetik. Der Streit der Philosophie», S. 89–106, hier: S. 105; 
ferner: Mayer, Tarkowskijs Gehirn, a.a.O., S. 162–167.

[ 25 ]	 Vgl. Henri Bergson: Das Mögliche und das Wirkliche [1930], in ders.: Denken und 
schöpferisches Werden. Aufsätze und Vorträge, übers. v. Leonore Kottje, Hamburg ( EVA ) 
1993. S. 110–125. Das schöne Wort «Möglichkeitssinn» verdanken wir natürlich Robert 
Musil: Vgl. Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften [1930], Band 1, Frankfurt / M. 
( Rowohlt ) 1981. S. 16 u.a.

[ 26 ]	 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit [1927], Tübingen 15. Aufl. 1979, Fünftes Kapitel: Das 
In-Sein als solches, §§ 28–38, S. 130–180.

[ 27 ]	 Vgl. Giorgio Agamben: Über negative Potentialität, in: Nicht(s) sagen. Strategien der 
Sprachabwendung im 20. Jahrhundert, hg. v. Emmanuel Alloa, Alice Lagay, Bielefeld 
( Transcript ) 2008. S. 285–298.

[ 28 ]	 Vgl. Jacques Derrida: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, 
übers. v. Susanne Lüdemann, Berlin 2003.

[ 29 ]	 Zum Begriff der Possibilität: vgl. Mayer: Tarkowskijs Gehirn, a.a.O., S. 192–199 u.a.
[ 30 ]	 Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, übers. v. Henriette Beese. Berlin ( Merve ) 1993. 

S. 49 f. Ders.: Die Immanenz: ein Leben …, übers. v. Joseph Vogl, in: Gilles Deleuze  
 – Fluchtlinien der Philosophie, hg. v. Joseph Vogl, Friedrich Balke, München ( Fink ) 1996. 
S. 29–33. Ders.: Henri Bergson zur Einführung, übers. v. Martin Weinmann, Hamburg 
( Junius ), 3. Aufl. 2001. S. 119–128. Ders.: Differenz und Wiederholung, übers. v. Joseph 
Vogl, München ( Fink ) 2. Aufl. 1997. S. 267–271.

[ 31 ] 	 Vgl. Ders.: Das Bewegungs-Bild. Kino 1, übers. v. Ulrich Christians u. Ulrike Bokelmann, 
Frankfurt / M. ( Suhrkamp ) 1989; Ders.: Das Zeit-Bild. Kino 2, übers. v. Klaus Englert. 
Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1991.

[ 32 ]	 Bergson: «Das Mögliche und das Wirkliche», a.a.O., S. 110.
[ 33 ]	 Auf diese Formel etwa reduziert Boris Groys den Begriff des «Neuen» und setzt ihn mit 

dem Begriff kultur- und techno-ökonomischer Innovation platterdings gleich: Vgl. Boris 
Groys: Über das Neue. Versuch einer Kulturökonomie, übers. v. Annelore Nitschke, 
München, Wien ( Carl Hanser ), 1992.

[ 34 ]	 Kubrick: Shining, a.a.O., 2:19:31.

[ Abb. 1 ]	 Filmstill, Schreibblockade. Kubrick, The Shining 1980 ( 1:41:18–1:41:50 )
[ Abb. 2 ]	 Filmstill, Eine Grimasse aus Wut, Irrsinn und Mordlust, The Shining ( 2:19:31 )

100

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilden / Formen

Essay 4 / 9

101

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre
Silvia Henke

102

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Der Begriff «ästhetische Bildung» scheint von weit her zu 
kommen; zumindest trägt er einen langen begriffsgeschichtlichen 
Schweif mit sich. Bereits der Begriff «Bildung» wirkt veraltet, taucht 
das Wort doch in aktuellen Diskursen kaum mehr anders denn in Kom-
posita auf und dort vor allem, um auf Probleme hinzuweisen: Bildungs-
ferne, Bildungspolitik, Bildungsinstitutionen. Geläufig ist hingegen der 
Begriff «Aus-bildung», der nahelegt, dass Bildung wie ein Hindernis 
durchlaufen oder «absolviert» werden kann. In den Bildungsinstitutio-
nen ist in Bezug auf die Lehre entsprechend eher die Rede von Unter-
richt, von Wissens- und Kompetenzerwerb, und immer mehr auch von 
Coaching. Es gilt der berechtigte Verdacht, dass in der «informatisier-
ten Gesellschaft» das humboldtsche Prinzip, wonach Wissenserwerb 
unauflösbar und ausdrücklich mit der Bildung des Geistes und der 
Person verbunden sei, an Bedeutung verloren hat – und weiter verliert. 
Der Kern von Bildungsprozessen, die Wechselwirkung der Lehre mit 
ihren Subjekten, verschwindet zusehends hinter Kompetenzrastern, 
Evaluationen und Leistungsmessungen, die nicht selten ins Leere 
laufen.1 Welches Potential ästhetische Bildung heute dennoch hat, 
soll im Folgenden exemplarisch erörtert werden. Die gewählten Bei-
spiele stammen aus Filmen, wo sich das Ästhetische im Prozess der 
Bildung zeigen und zumindest punktuell benennen lässt. 

	 Warum nicht Schiller? 
	 Obschon der Begriff «ästhetische Bildung» hier einer Aktuali-
sierung zugeführt werden soll, ist es nützlich, einen Moment auf Fried-
rich Schiller zurückzugehen, um ein Problem sowie ein Potential seiner 
Briefe Über die ästhetische Erziehung des Menschen zu exponieren. Das 
Problem heißt «Idealismus» und gehört zur Essenz von Bildung. Denn 
was wäre Bildung ohne Idealismus und ohne den Versuch, die Situation 
des Einzelnen und der Gesellschaft durch Wissen und Aufklärung zu 
verbessern? Dieser Wunsch nach Verbesserung wurde schon bei Schil-
ler und nach ihm in vielen pädagogischen Diskursen auf die Ebene des 
lernenden Menschen verlegt und mit dem Begriff «Erziehung» forma
lisiert.2 Ästhetische Erziehung oder «Aesthetic Education» ist aber  
gleichzeitig an den Raum der Kunst, der Literatur, des Films und, wie bei  
Schiller, an jenen des Theaters gebunden und hat sich als Projekt der 

Bilden / Formen 103

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufklärung durchgesetzt: Kein Museum, kein Theater, das heute nicht 
«educational projects» und, im deutschsprachigen Raum, eine Praxis der 
«Vermittlung» etabliert hätte, die in der kunstpädagogischen Forschung 
bereits vor einiger Zeit als «educational turn» diagnostiziert wurde.3
	 Dieses ambivalente erzieherische Potential kann nun durch 
einen Aspekt bei Schiller unterstrichen werden, nämlich dort, wo er dem 
Wirken von Freiheit im Prozess ästhetischer Bildung Raum gibt. So 
schreibt er, es sei das Vermögen ästhetischer Erziehung, «Denkkräfte» 
zu wecken, mit welchen Freiheit, «ihren eigenen Gesetzen gemäß», er-
fahren werden kann. Der ästhetisch gestimmte Mensch sei demnach 
fähig, allgemeingültig zu urteilen und aufgrund seiner Freiheit und seines 
freien Willens allgemeingültig zu handeln.4 Der Kunst komme dabei die 
Aufgabe und Fähigkeit zu, den Menschen in einen ‹ästhetischen Zu-
stand› zu versetzen. Bildung vollziehe sich damit durch die Kunst und 
qua ästhetischer Bestimmung, die Schiller als eine freie Stimmung cha-
rakterisiert, in der «Sinnlichkeit und Vernunft zugleich tätig sind».5
	 Dieses Zusammenkommen von Sinnlichkeit und Vernunft als 
konstitutives Moment von Bildung ist ebenso zentral wie paradoxal. 
Schillers Postulat verbindet nämlich Regelhaftes – Vernunft und 
Sinn – mit Unregelhaftem, Freiheit und Sinnlichkeit, und verspricht, 
dass das eine dem andern dienlich sei. Im Fortführen dieses Verspre-
chens hat Jacques Rancière die Figur des unwissenden Lehrers ein-
geführt. So kennt der «unwissende Lehrmeister» kein «Erklärsystem» 
und fordert kein «Verstehen», sondern führt praktische Übungen ein, 
die sich mimetisch zum Gegenstand des Wissens verhalten. Aus 
diesen leitet sich das «Denken in Verhältnissen» ab.6 Ein solches 
«Denken in Verhältnissen» übersetzt die Schiller’sche Verbindung von 
Sinnlichkeit und Vernunft in eine Aktivität und macht sie anschluss-
fähig an eine Pädagogik der Gegenwart, spezifisch für die Bildungs-
ziele der Kunsterziehung. Weil ästhetische Erziehung bei Schiller wie 
auch bei Rancière aber einen universellen Anspruch erhebt, trägt sie 
den Bildungsanspruch aus der Kunst heraus zur Bildung als einer Ent-
wicklung, die allen möglich sein sollte. 
	 Dies führt zur Frage des Ästhetischen selbst in seiner Wir-
kung als Bildungserfahrung. Wo lässt sich das Ästhetische beobach-
ten oder gar zeigen? Kann es sein, dass alle Bildung ästhetisch ist, weil 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

104

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie den Sinn einer Übung oder Lehreinheit im Sinnlichen und Medialen 
aufbricht und durch diese Brechung sinnstiftend wird? Für die Kunst-
lehre fasst dies Karl-Josef Pazzini programmatisch und eigentlich im 
schiller’schen Sinn: «Alle Bildung ist ästhetisch, weil sie Übergänge 
vom Sinnlichen in Sinn provoziert, aber diesen Sinn auch immer wieder 
vom Sinnlichen her, vom Physischen her untergräbt.»7 Solche Über-
gänge als mediale Situationen zu beschreiben, ist schwierig, aber nicht 
unmöglich. Es beginnt mit Beispielen, den Kernstücken der Lehre.

	 Wahl der Beispiele
	 Um Beispiele zu wählen, müssen Kontexte, das heißt Zeiten, 
Gattungen, Medien und Räume festgelegt werden. Im Hinweis auf 
Schiller und Rancière überblenden sich nicht nur zwei Jahrhunderte, 
sondern auch der Raum der Bühne mit jenem des Schulzimmers. Ob-
schon sich die Akteure der beiden Kontexte unterscheiden, ließe sich 
auf eine gemeinsame Infrastruktur der Schauplätze verweisen: Bühne, 
Wandtafel, Bild, Text, Leinwand, Bildschirm, Padlet oder Film sind al-
lesamt Medien und ihr Symbolisches präfiguriert die Bildungssitua-
tionen zu Wahrnehmungsprozessen und wirkt so auf Subjekte ein. Es 
ist mithin das Mediale, in welchem sich situativ und in kleinsten «Ver-
fransungen»8 etwas bildet. Entsprechend ist es heute die Medien-
bildung, die die innovativsten Konzepte in der Erziehungswissen-
schaft entwickelt.9
	 Begonnen hat die didaktische Spekulation auf das Mediale 
spätestens mit Bert Brecht, der früh darauf bestanden hat, dass das 
Lehr-Stück auch auf dem Theater intermedial gedacht werden muss. Um 
technisch auf der Höhe seiner Zeit zu sein, hätte er den Film gerne in die 
Dramaturgie des Lehrstücks einbezogen, um durch ihn eine größtmög-
liche Verfremdung zu erreichen.10 Denn Verfremdung durch ästhetische 
Mittel – Medien – war für ihn bekanntlich der Kern der Erkenntnis beim 
Zuschauenden und damit auch der Quell ästhetischer Bildung. 
	 Dass die deutsche Wendung «Bildung» das Bild einschließt, 
bietet für die Frage nach dem Beispiel wie für jene des Medialen eine 
gute Brücke. Denn das Beispiel sollte immer anschaulich, konkret und 
bildhaft sein – als solches ist es zentral für jeden Verstehens- und Lern-
prozess. So scheint jedes Beispiel zum Bild zu führen, auch in der 

Bilden / Formen 105

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Definition des Beispiels selber, so etwa bei Bernhard Waldenfels, der 
hier an Aristoteles anschließt: Das Beispiel habe genau jene «janus-
köpfige Form», die das Beispielhafte und Allgemeine mit dem Beispiel-
losen und Singulären verbindet.11 Ergänzen ließe sich: Die Verbindung 
geschieht durch das Anschauliche. Das Beispiel ist mithin genuin das, 
was das Denken in Verhältnisse setzt, weil es Über-Setzung ist und 
doch in sich ruht. Zudem befördert es interessanterweise immer die 
Frage nach dem Guten und dem Schlechten: So sucht jede Rhetorik 
und jede Lehre immer nach dem guten, dem geeigneten Beispiel, weil 
schlechte Beispiele den Erkenntnisprozess trüben. Das Gleiche gilt für 
die Forschung und zuletzt auch für einen Essay wie den vorliegenden: 
Was zum Beispiel kann hier dienen, um den einmal allgemein aufge-
spannten Horizont ästhetischer Bildung zu ex-emplifizieren?
	 Zuerst einmal kann das Beispiel, bevor es «gut» ist, Raum 
schaffen, weil es den schiller’schen Anspruch, für «allgemein gültiges» 
Handeln oder «Allgemeinbildung» zu stehen, einengt. Eher entfaltet 
sich im Beispiel die Beziehung zwischen dem Singulären ( der Lehre ) 
und dem «großen Ganzen» eines pädagogischen Zusammenhangs. 
Und diese Beziehung ist selbst ästhetisch. Insofern konzentriert sich 
im Beispielgeben ein zentrales Moment ästhetischer Bildung, das 
zwar nicht aus der Kunst kommt, das sich aber in künstlerischen 
Formen eingenistet hat. Ob Allegorie, Sinn-Bild, Lehr-Stück, Parabel, 
Märchen oder Illustration: Beispiele sind genau deshalb Weisen äs-
thetischen Denkens, weil sie eine eigene mediale Form und Ausdrück-
lichkeit haben. Sie enthalten damit ein Potential, das über die Kunst-
pädagogik hinausgeht: ein ästhetisches Wissen, das nie ganz diskursiv 
aufgelöst werden kann.12
	 Meine Beispiele entnehme ich zwei Unterrichtsituationen, 
in welchen die ästhetische Wirkung von Bildung im Wechsel von  
Sinn und Sinnlichkeit im Medium Literatur und Film beobachtbar ist.  
Dabei geht es ausdrücklich nicht um Kunst, sondern um die Geltung  
des Ästhetischen in pädagogischen «Verhältnissen», die zwischen 
Verwunderung und Vernunft sowie zwischen Anpassung und Über-
schreitung oszilliert.
	 Sind es passende Beispiele? Während man im Unterricht 
nicht immer testen kann, ob das gewählte Beispiel das richtige ist, 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

106

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insofern konzentriert sich im Beispiel- 
geben ein zentrales Moment ästhetischer 
Bildung, das zwar nicht aus der 
Kunst kommt, das sich aber in künstle
rischen Formen eingenistet hat. Ob Alle-
gorie, Sinn-Bild, Lehr-Stück, Parabel, 
Märchen oder Illustration: Beispiele sind 
genau deshalb Weisen ästhetischen 
Denkens, weil sie eine eigene mediale 
Form und Ausdrücklichkeit haben. 
Sie enthalten damit ein Potential, das über 
die Kunstpädagogik hinausgeht: 
ein ästhetisches Wissen, das nie ganz 
diskursiv aufgelöst werden kann.

107

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lässt sich beim Schreiben überprüfen, warum einen als Zuschauerin 
oder Leser und Leserin etwas erreicht, das heißt, warum sich bei 
einem selber etwas «gebildet» hat, bevor es zum Lehrgegenstand er-
hoben wird. Aber auch dann wird man nicht unbedingt auf den Grund 
seiner Wirkung kommen. Zu Recht hält Pazzini fest, dass jeder Über-
tragung, wie sie in Lehrprozessen geschieht, eine «Staffel von Über-
tragungen» zu Grunde liegt, die zuletzt auf eigene frühere Erlebnisse 
von Bildung zurückgeführt werden können.13

	 Irrwichte: Verzauberung und Vernunft
	 Hogwarts, die Zauberschule, in welcher der Held Harry Potter 
zum Zauberer ausgebildet wird – am Ende des großen Entwicklungs-
romans wird er «Auror» geworden sein –, ist auf den ersten Blick keine 
zeitgemäße Schule. Weder im exotischen Lehrplan noch in ihren au-
toritären pädagogischen Modellen. Dennoch ( oder deshalb ) ist sie für 
mindestens zwei Generationen von jungen Menschen das Ideal von 
Schule schlechthin geworden. Auch in der Erziehungswissenschaft 
sind zu den zwischen 1997–2007 erschienenen Harry-Potter-Bänden 
von J.K. Rowling mit ihren über 500 Millionen Verkaufsexemplaren 
einige Studien erschienen; für die implizite pädagogische Ideologie 
der Romanreihe sei hier vor allem auf die umfangreiche und profunde 
ideologiekritische Untersuchung von Melanie Babenhauserheide 
Harry Potter und die Widersprüche der Kulturindustrie verwiesen. Ihr 
Bestreben, die Bildungserfahrungen in Hogwarts in ihrer Mehrdeutig-
keit zwischen Affirmation und Überschreitung von Herrschaftsverhält-
nissen als Bildung oder auch «Halbbildung» auszuweisen, dient 
«meinem» Beispiel als großer theoretischer Rahmen.14 
	 Die Lehrszene, um die es geht, ist auf den ersten Blick ein-
fach und bezaubernd. Denn sie enthält im Kern eine «Verwunderung»,15 
welche im Kontext von Magie zwar gegeben ist, sich aber erst spezi-
fisch zeigt, wenn sie als Moment ästhetischer Bildung beschrieben 
wird. Inwiefern ist die Verwunderung ein magischer oder didaktischer 
Trick, inwiefern eine Weise ästhetischer Erfahrung, die vernünftig  
und befreiend ist? Inwiefern lässt sie gerade durch ihre sinnliche  
Wirkung Verdrängtes aufscheinen, das seinen Platz nicht findet in der 
«Lehrstunde»?

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

108

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Schauplatz ist die Irrwichte-Unterrichtstunde bei Professor 
Lupin im 3. Band der Heptalogie. Der Held Harry Potter ist dort noch 
im kindlichen Zustand der magischen Erziehung und idealisiert die 
Schule und deren Lehrerkräfte. Lupin als Lehrer im Unterrichten 
gegen «die dunklen Künste» ist durch seine innovativen Lehrmetho-
den ein besonderes pädagogisches Idol Harrys und seiner Freunde.16 
So führt er die Klasse für diese Lektion aus den Schulbänken heraus, 
weg von den Büchern, zu einer «praktischen Lektion»17 im Lehrerzim-
mer, wo der Kleiderschrank der Lehrpersonen als Versteck der «Irr-
wichte» zum Ort einer magischen Lehrstunde wird. Nur Hermine weiß, 
was ein Irrwicht ist, nämlich ein «Gestaltenwandler», der die Gestalt 
dessen annimmt, vor dem man sich am meisten fürchtet.18 Die Aufga-
be besteht nun für alle darin, den eigenen Irrwicht, diesen Agenten 
der individuellen Angst, in der Phantasie so auszugestalten, dass er 
komisch wird. «Riddikulus!» lautet der dazu gehörige Zauberspruch. 
Das pädagogische oder psychologische Ziel ließe sich somit um-
schreiben als Stärkung der jugendlichen Psyche gegen den Einbruch 
des Traumatischen. Ohne Zauberstab, das heißt ohne Trick, lässt es 
sich aber nicht erreichen.
	 Die eigenen Ängste zu fassen, in eine Gestalt zu bringen 
und sie gleichzeitig klein zu machen – indem sie ausgekleidet und 
dabei verfremdet werden – so verfährt auch die Kunsttherapie in 
einem durchaus vernünftigen Sinne. Im Verlauf der Lektion bleibt 
die Aufgabe zwar aufregend, durch das Gelingen und die Wieder-
holung jedoch wird sie immer einfacher – die Sache scheint «ge-
gessen», und das Staunen lässt nach. Außer für den übersensiblen 
Harry Potter. Für ihn wird die Lektion zum Stolperstein. Lupin er-
kennt, dass bei ihm die einfache Zauber-Didaktik nicht greift und er 
sich der Aufgabe nicht gewachsen fühlt, sie noch nicht «verkraften» 
kann.19 Im Film wird dieses Zögern ausgeführt: Harry sieht einen 
Dementor und findet für ihn keine Übersetzung ins Komische. Lehrer 
Lupin muss eingreifen, um das Schlimmste abzuwenden, und man 
sieht Harrys Entsetzen, welches das Buch nur knapp benennt, deut-
lich. Ihm erscheint ein Dementor, in dem sich die Gestalt des großen 
Untoten Lord Voldemort, dem bösen Herrscher im Reich der dunk-
len Mächte, zeigt.20

Bilden / Formen 109

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Die Gefährten von Harry werden nach der Lektion ( wie so oft 
in Hogwarts ) sofort dazu übergehen, eine Evaluation der Stunde zu 
machen, ansonsten bleiben sie ungerührt.21 Ihre Reaktion entspricht 
einerseits dem Kosmos der magischen Welt, wo Paraphänomene das 
Normale sind. Andrerseits, indem sie die Lektion der Irrwichte refle-
xionslos annehmen, bleiben sie auch im Modus einer «Halbbildung», 
welche sich geistige Inhalte als Konsumgüter oder eben Zaubertricks 
aneignet und damit stillstellt.22 Harry aber, der ängstlich und staunend 
allein bleibt, verkörpert im Modus der Verwunderung die Grenze der 
unmittelbaren Verwertung von Lehre, auch wenn dies im Buch nur als 
kurzer Satz und im Film in einem kurzen Gegenschnitt erfahrbar wird. 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

110

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Der Verwunderung eignet eine eigene Zeitlichkeit, welche 
über die Bildungserfahrung der anderen hinausgeht und sie subjekti-
viert. Mit Waldenfels lässt sich dieser kurze Einfall einer anderen Zeit 
als «Diaphase» bezeichnen. Diaphase bezeichnet den Zeitraum zwi-
schen dem Pathos der Verwunderung und dem Response der Ver-
nunft. Insofern kristallisieren sich in dieser Unterrichtsstunde zwei 
wesentliche Aspekte zur Deutung von Harry Potters Entwicklung im 
Schatten des Todes.23 Zum einen führt die Verwunderung Harry Potter 
direkt zu seinem großen Konflikt mit dem Gegenspieler Voldemort,  
der hier wie alle Dementoren als Agent von Todestrieben erscheint. 

Abb. 1–4:	Filmstills: Harry Potter and the Prisoner of Azkaban ( Alfonso Cuaron 2004 ):Remus Lupin’s 
«boggart» class ( Warner Bros HD )

Bilden / Formen 111

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dementoren ziehen seelische Energie ab, sie machen lustlos und de-
pressiv. Nur Harry zeigt durch seine Übersensibilität, dass Demento-
ren auch Agenten einer Trauer sind, die ihn bewohnt. Es ist die Trauer 
um den Verlust der Eltern, die ihn fremd macht in der Schülergemein-
schaft und die ihn empfänglicher sein lässt für das Übersinnliche. Und 
die ihn auch den Tod der «guten» Lehrer, die zum adoleszenten Iden-
tifikations- und Ablösungsprozess gehören, härter erfahren lässt. 
Auch Lupin wird sterben, wie zuvor Sirius Black und später Dumble-
dore, das große Vater-Ideal. Die Verwunderung Harry Potters wird 
somit auch zum Vorboten anderer Verlusterfahrungen, die sich ihm 
hier noch nicht offenbaren.
	 Indem Harry an der Aufgabe scheitert, bleibt der Dementor 
( Voldemort ) bis zu seinem endgültigen Tod ein Agent des Realen, der 
für eine Jugend, die sich mit dem Tod, dem Verlust der Eltern und 
dem Nichtkontrollierbaren auseinandersetzen muss, auch einen ge-
sellschaftlichen Konflikt birgt. Vor diesem kann auch die ( Zauber- )
Schule nicht schützen, aber sie kann ihm Raum geben. Mit Adorno 
ließe sich sagen: Während viele von Harrys MitschülerInnen mit ihrer 
«Halbbildung» direkt im Konformismus landen, besteht Harrys Wider-
stand darin, seinen Konflikt so lange als möglich offen, das heißt 
latent und lückenhaft zu lassen.24 Analog zu den vielen Spiegelszenen 
im Roman entsteht durch seine «Diaphase» keine ideologische Ord-
nung aus Gut und Böse. Sie trägt seine Suche nach sich und dem 
Rätsel des Todes dialektisch weiter und verhindert die schnelle Ant-
wort, die oft zu Blasiertheit und Besserwisserei führt – wie sie die 
Gefährten von Harry zeigen. 
	 Die Irrwichtestunde bei Professor Lupin ist also mehr als ein 
Beispiel für das Lernen mit dem Zauberstab. Sie zeigt einen Helden, 
der seine eigene Angst nicht loswird durch kreative Übungen, sondern 
in seiner Verwunderung ihrer erst gewahr wird. Im Prozess ästhetischer 
Bildung zählen mithin feine Sinne. Widersacher einer echten Bildung 
des Selbst ist die Abstumpfung der Sinne, die es verunmöglicht, den 
Wert und die Gefahr der Dinge zu empfinden – ein Problem, das heute 
auch die neurowissenschaftlich fundierte Lernforschung erkennt, 
wenn auch mit anderer Terminologie.25 Durch Verwunderung lernen 
hieße auch, im Lernen das Unlernbare entdecken und damit neugierig 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

112

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bleiben.26 Der Erfolg der Harry-Potter-Heptalogie ist damit nicht ganz 
«verwunderlich.» Damit zu einem anderen erfolgreichen Schulfilm.
	 «Il fallait que je fusse en forme»! 
	 Anpassung und Überschreitung
	 Nach Wilhelm von Humboldt ist Bildung immer Selbstbil-
dung. Sie ereignet sich als individueller Prozess primär als sprachliche 
Wechselwirkung zwischen Ich und Welt. Bis heute lässt sich deshalb 
mit Humboldt fragen, wie die Auseinandersetzung von Heranwach-
senden mit der Welt aussehen kann, damit er oder sie dabei auch zu 
sich selbst findet. Und wer könnte sagen, wie Lernende «sich selber» 
finden, wenn doch alle Bildung auf dynamischer Interaktion beruht27 
und somit auch Anpassung und Zustimmung zum Bestehenden er-
fordert? Dazu mein zweites Beispiel zur feinstofflichen Struktur äs-
thetischer Bildung.
	 Im Film «Entre les murs» übernimmt der Verfasser des Dreh-
buchs, François Bégaudeau, den Part des Lehrers François Marin.28 
Im Gegensatz zu Hogwarts gibt es an dieser Pariser Schule im 20. Ar-
rondissement keinen Hokuspokus und keine Tricks. In dokumentari-
schem Stil führt der Film den Unterricht als Knochenarbeit an der 
Wandtafel im Frontalunterricht vor 17-Jährigen vor, für welche Fran-
zösisch noch längst keine Muttersprache ist. Dort besteht die Aufga-
be des Lehrers nur am Rand in Stoffvermittlung – hauptsächlich ist er 
Projektionsfläche für die Auseinandersetzung der Jugendlichen mit 
dem Sinn und Zweck von Bildung überhaupt. In der Mitte des Films 
etwa entzündet sich der Widerstand gegen den klassischen «Lern-
stoff» in einer Diskussion über den subjonctif de l’imparfait. «Il fallait 
que je fusse en forme!» schreibt Bégaudeau an die Tafel. In der Folge 
kommt es mit einem Schüler zu einem Wortwechsel, in welchem 
gegen die Aktualität und Nützlichkeit dieses sehr umstrittenen Modus 
der französischen Hochsprache aufs Schärfste protestiert wird. Wer 
die Kompliziertheit von Konjugation und Anwendung dieser Form des 
Konjunktivs kennt, ist tatsächlich sofort auf der Seite des Schülers, der 
in die Klasse ruft: «So spricht doch heute keiner mehr! Wann haben 
Sie zum letzten Mal jemanden so sprechen gehört?» Doch Marin ant-
wortet ungerührt, dass seine Freunde, eben gestern noch, so gespro-
chen hätten. Damit trägt er die Differenz zwischen den sozialen 

Bilden / Formen 113

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Milieus zu den Schülern. Entsprechend heftig wird reagiert: «C’est 
pas pour les gens dans la rue!» Interessant daran ist natürlich, dass 
hier die Frage von Norm des Schulstoffs und Normalität der Alltags-
kommunikation auseinanderklaffen. Leute, die so sprechen, seien 
nicht normal, lautet eigentlich das Urteil einiger Schüler, die mit dem 
Protest gegen die Norm indirekt die klassenspezifische Anwendung 
von Sprache benennen.
	 Für aktuelle Lehrplandiskussionen ein durchaus relevanter 
Einwand. Was nicht mehr verstanden und akzeptiert wird, kann auch 
gestrichen werden aus den Lehrplänen. Doch ausgerechnet hier gibt 
der Film einem Lehrgespräch Raum, in welchen ein «Denken in Ver-
hältnissen» in seinen Gegenläufigkeiten die Lehrsituation öffnet. Wie 
im Brecht’schen Lehrstück setzt das Drehbuch hier auf offene Dialektik 
und Unterbrechung. Der Lehrer lässt sich zunächst durch den Protest 
unterbrechen und bittet dann dezidiert um die Möglichkeit zu antwor-
ten. Der Film gibt damit den Fragen der Klasse und seiner Antwort das 
gleiche Gewicht. Marin gibt zu, dass der Subjonctif de l’imparfait 
etwas ‹snob› sei, aber dass seine Verwendung der Unterscheidung 
verschiedener Stile diene. Man müsse sich die Stile aneignen, um sie 
in Frage stellen zu können! Mit dieser Wendung schafft er es, die Kon-
troverse weiter in Bewegung zu halten. Er lässt zwar verschiedene 
Deutungen und die Pluralität von Meinungen zu, ohne diese zu syn-
thetisieren. Aber er hält dagegen. Auch das schafft eine Diastase. Der 
Subjonctif de l’imparfait, der so heftig umstritten ist, wird zu einer 
Sache in Bewegung. Er offenbart sich als linguistisches, soziales und 
auch als ästhetisches Phänomen. Eine Art Fremdkörper der mündli-
chen Sprache. Die Pointe dazu kommt durch die Aussage des Lehrers, 
der sich hier wie Rancières unwissender Lehrmeister gibt, dass seine 
Anwendung weniger eine Frage von Wissen oder Nicht-Wissen sei. Es 
ginge auch um Intuition, erklärt er zum Schluss. Denn man müsse die 
Sprache im Gefühl haben. – Wie denn? – Indem man sie praktiziere.

	 An diesem didaktisch interessanten Punkt kommt die defi-
nitive Unterbrechung, die zugleich eine Überschreitung ist. Ein Schü-
ler möchte wissen, ob der Lehrer lieber Männer habe – man sage das 
über ihn. Der Schüler greift hier die verbreitete Vermutung auf, dass 

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

114

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilden / Formen

Abb. 5–7: Filmstills aus: La classe, Laurent Cantet , Concorde 2009 ( 16’56’’–20’34’’ )

115

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein ‹Snob› so etwas wie ein Schwuler sei, der den Subjonctif de l’im-
parfait brauche. Der Schüler verrät so sein Vorurteil über die Lehr-
person und wendet dessen Lehre der intuitiven Distinktion auf ihn an, 
wenn auch irrtümlich. Statt sich an den Lehrstoff anzupassen, über-
tritt er eine Grenze. Genau diese Überschreitung wird aber zur Lehr-
erfahrung, alle horchen auf, als Zuschauende wie als Schülerschar. Mit 
der Unterstellung, der Lehrer könnte schwul sein, begibt sich der 
Schüler außerhalb der sicheren Zone sozialer Konvention, man ist 
wieder in einer Diaphase, die hier die Signatur der Peinlichkeit trägt. 
Die Peinlichkeit beherrscht plötzlich die ganze Lehrszene, weil sie 
Milieudifferenzen und «Bildungsferne» mit einem Anwurf zusammen-
fasst und den Lehrer unerwartet exponiert. Marin spannt den Bogen 
zurück und löst die Peinlichkeit von sich ab mit einer Frage an die 
Schüler: «Warum sind alle so erleichtert, dass ich es nicht bin?» 
	 Wolf Biermann nannte diese dialektische Methode des Ler-
nens im Widerstand, wie sie diese Szene vorführt, als Erster «die 
brecht’sche Unterbrechung»; im Lehrstück Die Mutter wird sie exem-
plarisch praktiziert. Es sind dort die lernenden Arbeiter, die verlangen, 
dass Allerweltswörter durch politische Begriffe ausgetauscht werden, 
wobei sie genau durch die von ihnen zurückgewiesenen, vermeintlich 
sinnlosen Wörter lesen gelernt haben.29
	 Damit schließt «La classe» an jene Dimension von Brechts 
Lehrstücktheorie und -praxis an, in welcher es nicht einfach um Men- 

Abb. 8: Filmstills aus: La classe, Laurent Cantet , Concorde 2009 ( 16’56’’–20’34’’ )

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

116

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schenliebe, Idealismus und Gleichheit geht, sondern, wie Walter Ben-
jamin dies in Bezug auf die Figur von Keuner festgehalten hat, um eine 
Haltung. Eine Haltung, die darin besteht, sich nichts vorzumachen 
und deshalb durch ästhetische Formen zu Emanzipation und Erkennt-
nis zu gelangen. Und so nahe wie möglich an die Realität zu gehen, 
zum Beispiel an die soziale Wirksamkeit des Sprachgebrauchs. So 
nahe, dass aus der Realität selbst die Korrektur kommt.30 Diese Hal-
tung ist, so Benjamin, zuerst pädagogisch, dann politisch und zuletzt 
poetisch. Im Pädagogischen sind es Übertragung und Gegenüber-
tragung, die wie im psychoanalytischen Gesprächsverfahren konsti-
tutiv sind für Erkenntnisprozesse im Lehrgespräch. Und indem die 
Psychoanalyse die Sprache als unentwirrtes Material des Unbewus-
sten zu lesen versteht oder dies zumindest versucht, ist auch sie im 
ästhetischen Sinn bildend.31
	 Politisch ist das Beispiel, weil der «subjonctif de l’imparfait» 
das unbewusste Vorurteil über einen französischen Homosexuellen 
in der Psyche eines schwarzen Schülers32 aufscheinen lässt. Und von 
dort aus weiterführt zur Frage von Bildungschancen in einem Milieu 
voller kultureller und sozialer Differenzen. In dieser Spannbreite ent-
wirft die Szene das Bild für eine Schule des Lebens, in welcher aus 
dem Ästhetischen der Kommunikation eine bestimmte Vernunft her-
vorgeht. Sie kann aber im Moment, in welchem sie sich ereignet, nicht 
beschrieben werden – weder von der Lehrperson noch von den Schü-
lern. Aber sie wird empfunden, sie wird erlebt, sie kann nachempfun-
den werden. Und indem diese neue Vernunft alle Sinne reizt und man 
sie auch genießt, taucht im Lernen das Unlernbare auf, das bei allem 
Unverständnis einen Keim von Anarchie oder Freiheit birgt. Das ist ihr 
poetisches Moment, das über Schiller hinausgeht.
	 Das Denken in Verhältnissen, um diesen zentralen Begriff 
von Rancière nochmals aufzunehmen, ist ein Modus ästhetischer Bil-
dung und es folgt unweigerlich einer offenen Dialektik. Wir lernen, 
weil es weder richtig noch falsch gibt, sondern nur ein fortgesetztes 
Denken, das sich – ähnlich wie die Logik der Kunst und deren reflexi-
vem ‹Wissen›33 – beharrlich an jemanden wendet.
	 Dies zeigt sich im Feinstofflichen des Gesprächs, das der 
Film als gleichzeitig soziale, körperliche und visuelle Auseinander- 

Bilden / Formen 117

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzung gestaltet, etwa über das Spiel der Gesichtsmienen, die 
präzis gegeneinander geschnitten werden. Damit kann die Filmsze-
ne das Denken in Verhältnissen für einen Moment visuell und dra-
maturgisch auffächern. Bildend wirkt es, weil es die Form, die es 
angreift, nicht zerstört und Anpassung und Widerstand im Ästheti-
schen der Sprache ausbalanciert. Und wenn es eine veraltete Norm 
wie der «subjonctif de l’imparfait» ist: Es ist genau dieser Satz, «il 
fallait que je fusse en forme», der als Denkvehikel die Brücke bildet 
zum «Leben» der andern. 
	 Bilden heißt auch, urteilen und sich verständigen – wie in 
diesem Band weiter vorne zu lesen ist.34 Wo Verständnis zuerst ge-
sucht werden muss, wo Wissen ( noch ) nicht zur Verfügung steht, dort 
kann Bildung sich in ihren gegenläufigen, feinstofflichen Momenten 
ereignen. Das sollte in den Lehrplänen bedacht werden, die sich zur 
Zeit stark nach den sogenannten « future skills» ausrichten und damit 
ein nicht ganz unbescheidenes Postulat enthalten, nämlich jenes, die 
Zukunft zu kennen.35 Wie auch immer diese Zukunft mit den «future 
skills» gefasst wird: Es muss sich darin die Zukunft als Vorstellung er-
halten, um die noch gestritten werden kann. Und sei es nur im Rahmen 
eines Lehr-Beispiels.

Zum Beispiel. 
Ästhetische Bildung in der Lehre

118

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ]	 Das ist die Voraussetzung des Forschungs- und Lehrschwerpunktes für Kunst- und 
Medienbildung, wie er seit Jahrzehnten von Karl-Josef Pazzini, Torsten Meyer, Benjamin 
Jörissen u.v.a.m. vertreten wird, hier zitiert aus der Ausschreibung zur Tagung «Subjekt, 
Medium, Bildung» von 2013, vgl. Benjamin Jörissen, Torsten Meyer ( Hg. ): Subjekt, Medium, 
Bildung. Medienbildung und Gesellschaft Bd. 28, Wiesbaden ( Springer ) 2014. S. 44.

[ 2 ]	 Wie viel am Unterschied von Bildung und Erziehung hängt, zeigen auch Versuche, die 
Differenz im Englischsprachigen abzubilden, wie z.B. Richard Rortys Wortschöpfung 
«Edification», die sowohl das eine wie das andere vermeidet. Vgl. Richard Rorty, 
Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton ( University Press ) 1979 / 2009. S. 360.

[ 3 ]	 Vgl. zum Beispiel: Educational turn. Handlungsräume der Kunst- und Kulturvermittlung, 
hg. v. Beatrice Jaschke, Nora Sternfeld in Zusammenarbeit mit Institute for Art 
Education, Hochschule der Künste Zürich, Wiesbaden ( Springer ) 2012.

[ 4 ]	 Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, in einer Reihe von 
Briefen [1795], Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2009. S. 77 ff. In Bezug auf die Aktualisierung 
Schillers in gegenwärtigen Diskursen der ästhetischen Bildung vgl. insbesondere die 
großangelegte Studie im Feld transkultureller Literatur von Gayatri Chakravorty Spivak: 
An Aesthetic Education in the Era of Globalisation. Cambridge Mass ( Harvard Univ. 
Press ) ( 2012 ).

[ 5 ]	 Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, a.a.O., S. 83.
[ 6 ] 	 Jacques Rancière, Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen für die intellektuelle 

Emanzipation, Wien ( Passagen ), 2. Aufl. 2009, insb. S. 50ff. sowie ders.: Die Aufteilung 
des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin ( b-books / Polypen ) 2006.

[ 7 ] 	 Programmatisch, da der Satz in Pazzinis zentralem Werk den Begriff ‹Bildung› als 
doppelte Denkfigur voranstellt. Karl-Josef Pazzini: Bildung von Bildern. Kunst. Pädago-
gik. Psychoanalyse, Bielefeld ( transcript ) 2015. S. 23.	

[ 8 ]	 Theodor W. Adorno: Die Kunst und die Künste, in ders.: Ohne Leitbild. Parva Aesthetica, 
Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 1967. S. 158–182, hier insb. S. 164.

[ 9 ]	 Grundlegend hierfür sind im deutschsprachigen Raum die ca. 300 Beiträge der beiden 
Reader, die Torsten Meyer mit einer Forschergruppe vorgelegt hat und die zugleich 
Bestandsaufnahme und Prognose sind für die kulturelle Bildung einer «nächsten» 
Gesellschaft und deren Gebrauch von Medientechnologien. Hedinger, Johannes M. 
Hediger / Torsten Meyer ( Hg. ): What’s Next? Kunst nach der Krise. Berlin ( Kadmos ) 2013 
und Torsten Meyer, Gila Kolb ( Hg. ): What’s next? Art Education, München ( kopaed ) 2014.

[ 10 ]	 Bertolt Brecht: Vergnügungstheater oder Lehrtheater? ( 1935 ), in: ders.: Werke. Große 
kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg. v. Werner Hecht et al., 31 Bände, 
Berlin 1988–2000, Bd. 22.1 ( Schriften 2. ), S. 106–116 sowie ders.: Zur Theorie des 
Lehrstücks ( 1930 / 1 ), in: ebenda Bd. 21 ( Schriften I ), S. 397. Vgl. dazu auch Silvia Henke, 
Teaching Pieces. On the potential of aesthetic education, in: Wolfgang Brückle, Sabine 
Gebhardt ( Hg. ): ARTISTISC EDUCATION, Nummer 9, Luzern 2019. S. 86–91 ( Deutsch: 
https://www.hslu.ch/de-ch/design-kunst/aktuelles/veroeffentlichungen/die-nummern/
no-9-artistic-education/ ).

[ 11 ]	 Bernhard Waldenfels, For example, in: Michèle Lowrie und Susanne Lüdemann ( Hg. ): 
Exemplarity and Singularity. Thinking through Particulars in Philosophy, Literature and 
Law, London / New York ( Routledge ) 2015. S. 36–45, hier: S. 43.

[ 12 ]	 Vgl. dazu Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Strässle, Nicolaj Vandermeulen, Jörg Wiesel 
(Hg.).: Manifest der Künstlerischen Forschung, Zürich-Berlin ( Diaphanes ) 2020. S. 31f.

[ 13 ]	 Karl-Josef Pazzini, Kann man Übertragung sehen? Lehren heißt, individuelle Grenzen 
überschreiten, in: Manuel Zahn, Karl-Josef Pazzini ( Hg. ): Lehr-Performances. Filmische 
Inszenierungen des Lehrens, Wiesbaden: ( VS Verlag ) 2011. S. 189–202, hier: S. 196.

[ 14 ]	 Melanie Babenhauserheide, Harry Potter und die Widersprüche der Kulturindustrie, 
Bielefeld ( transcript ) 2018.

[ 15 ]	 Zur Verwunderung als Moment, das wie der Witz und das Staunen seine Wirkung nicht 
im Logos entfaltet, vgl. Bernhard Waldenfels: Verfremdung und Verwunderung, in: Das 
Unverfügbare. Wunder, Wissen, Bildung. Hg. v. Karl-Josef Pazzini, Andrea Sabisch, 
Daniel Tyradellis, Zürich-Berlin ( diaphanes ) 2013. S. 37–50.

[ 16 ]	 Joanne K. Rowling: Harry Potter und der Gefangene von Askaban, Hamburg ( Carlsen 
Verlag ) 1999. S. 129–146 ( Der Irrwicht im Schrank ). Zur Rolle der einzelnen Lehrpersonen 
vgl. Babenhauserheide: Harry Potter und die Widersprüche der Kulturindustrie, a.a.O., 
S. 363ff. Interessant ist hierbei auch der Bezug zu Lehrpersonen von Harry Potter als 

Anmerkungen 119

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heutige Vorbilder von Studierenden im Fach der Erziehungswissenschaft, vgl. ebd. S. 366 ff.
[ 17 ]	 Rowling: Harry Potter und der Gefangene von Askaban, a.a.O., S. 136.
[ 18 ]	 Ebenda, S. 139.
[ 19 ]	 Vgl. Ebenda, S. 146.
[ 20 ]	 Harry Potter an the Prisoner of Azkaban ( 2004, Warner Bros ),S. 42–47.
[ 21 ]	 Ron: «Das war die beste Stunde in Verteidigung gegen die dunklen Künste, die wir je 

hatten!» und Hermine: «Er scheint ein sehr guter Lehrer zu sein.» ebenda, S. 146.
[ 22 ]	 Theodor W. Adorno: Theorie der Halbbildung, in: ders.: Soziologische Schriften. Gesam-

melte Schriften Bd. 8, Berlin ( Suhrkamp ) 2003. S. 575f. Dieser Effekt ist in heutiger 
Bildungskritik auch bekannt als «Bulimielernen», das «fragmenthafte Informationen 
schluckt und ausspeit». Babenhauserheide bezieht diese Szene nicht in ihre Untersuchung 
mit ein, die insgesamt darauf abzielt, den konformistischen Zug der Zauberschule mit 
Adornos Theorie der Halbbildung als «Verdoppelung der Kulturindustrie» nachzuweisen. 
Babenhauserheide: Harry Potter und die Widersprüche der Kulturindustrie, a.a.O., S. 69.

[ 23 ]	 Zur Frage der Deutung von Romanen im beruflichen, d.h. im pädagogischen oder erzie-
hungswissenschaftlichen Zusammenhang sind die methodologischen Überlegungen von 
Babenhauserheide überaus wertvoll, in dem sie die Wirkung von Identifikation und 
Übertragung in der Deutungsarbeit genau beleuchten. Vgl. ebenda, S. 82ff.

[ 24 ]	 Vgl. Adorno: Theorie der Halbbildung, a.a.O., S. 576.
[ 25 ]	 So ist gerne von «Sensitivierung», «Reizschwellen» und Steigerung von «Verhaltensantwor-

ten» die Rede, wo es um den Einbruch der Phantasie im Lernprozess geht. Ein Umstand, der 
mitverantwortlich ist dafür, dass die Neurowissenschaft für die Pädagogik umstritten ist, 
vgl. etwa Lutz Jäncke: Neuro-Pädagogik – ein Irrtum? Journal für Lehrerinnen- und 
Lehrerbildung, 9( 4 ) 2009. S. 33–49. Nachdruck s.: http://www.zora.uzh.ch

[ 26 ]	 Vgl. Waldenfels: For example, a.a.O., S. 48.
[ 27 ]	 Vgl. Hans-Christoph Koller: Grundbegriffe, Theorien und Methoden der Erziehungswissen-

schaft. Eine Einführung, Stuttgart ( Kohlhammer ) 2004, insb. S. 55–65.
[ 28 ]	 Laurent Cantet 2008. Das Drehbuch beruht auf François Bégaudeaus gleichnamigem 

Roman, in dem er seine eigenen Erfahrungen als Oberstufenlehrer schildert. Bégaudeau 
hat nicht nur am Drehbuch mitgearbeitet, sondern übernimmt auch gleich die Hauptrolle. 
Die Schülerinnen und Schüler werden von Teenagern seiner Schule gespielt, die jedoch 
nicht sich selbst, sondern in Improvisationsworkshops entwickelte Figuren verkörpern.

[ 29 ]	 Wolf Biermann: Warte nicht auf bessre Zeiten! Die Autobiographie, Berlin ( Ullstein ) 2016. 
S. 432, vgl. auch Henke, FN 10.

[ 30 ]	 Walter Benjamin: Reden und Vorträge: Bert Brecht, in: ders., Gesammelte Werke, hg. von 
R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser, Bd. II,2, Frankfurt / M. ( Suhrkamp ), S. 660–667, 
hier: S. 663.

[ 31 ]	 Auf dieser Folie fragt Karl-Josef Pazzini in Bezug auf diesen Film in einem mimetisch 
gedachten und kongenialen Beitrag: «Kann man Übertragung sehen? – Lehren heißt, 
individuelle Grenzen zu überschreiten», in: Manuel Zahn, Karl-Josef Pazzini ( Hg. ): 
Lehr-Performances. Filmische Inszenierungen des Lehrens. Medienbildung und Gesell-
schaft, Wiesbaden ( Springer ) 2011. S. 189–202, insb. S. 199ff.

[ 32 ]	 Da es 2022 kaum mehr politisch neutrale Möglichkeiten gibt, um Hautfarben zu benennen, 
wird hier zum synthetischen Attribut des «Schwarzen» gegriffen, jedoch auf die Groß-
schreibung verzichtet, welche nach Auffassung der Verf. einer sprachlichen «Ausstellung» 
gleichkäme. Vgl. Kien Nghi Ha, ‹People of Color› als Diversity-Ansatz in der antirassisti-
schen Selbstbenennungs- und Identitätspolitik, https://heimatkunde.boell.de

[ 33 ]	 Zum Verhältnis von Logik und Reflexivität der Kunst vgl. den Beitrag von Dieter Mersch in 
diesem Band.

[ 34 ]	 Vgl. den Beitrag von Nicolaj van der Meulen in diesem Band zur Urteilsbildung als 
ästhetischer Bildung.

[ 35 ]	 Für eine kritische Diskussion der «Digital literacy» und der «Future Skills» vgl. z.B. Ulf 
Daniel Ehlers, Zukunft der Hochschulbildung – Future Higher Education, Berlin ( Springer 
Verlag ) 2020.

[ Abb. 1–4 ]	 Filmstills: Harry Potter and the Prisoner of Azkaban ( Alfonso Cuaron 2004 ): Remus Lupin’s 
«boggart» class ( Warner Bros HD ).

[ Abb. 5–8 ]	 Filmstills aus: La classe, Laurent Cantet , Concorde 2009 ( 16’56’’–20’34’’ ).

120

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilden / Formen

Essay 5 / 9

121

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 
Wiktoria Furrer

122

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Kunststudentin und zwei Kunststudenten stehen im 
Atelier vor Kastenrahmen, in die fünf Reihen kleinerer, schwarzer und 
weißer Platten eingespannt sind. Sie bewegen die Holzklaviaturen so, 
dass geometrische Kompositionen und Öffnungen entstehen, die den 
Blick auf den Raum freigeben. Die Übung, in welcher sie sich befinden, 
heißt Rhythmus und lautet folgendermaßen:

«Gegeben: Apparat mit mobilen, schwarzen und weißen Ele-
menten. Gefordert: Komposition mindestens zweier Rhyth-
men, die möglichst miteinander kontrastieren.»1

Das Spiel mit den Elementen ermöglicht unzählige Variatio-
nen von schwarzen und weißen Flächen, unterschiedlich rhythmisierte 
Abfolgen und dynamisch wirkende Kompositionen. Kombiniert mit den 
Öffnungen zwischen den Holzlatten entstehen jeweils neue Bezüge 

Abb. 1:	Undatierte Archivaufnahme: Program dydaktyczny Oskara Hansena. Ćwiczenie I-6., 
Muzeum Akademii Sztuk Pięknych

Bilden / Formen 123

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Raum und Umgebung. Die Sequenzen sollten – damals eine Neu-
heit – fotografisch festgehalten werden. Auch in der fotografischen 
Dokumentation ging es um die Sensibilisierung für visuelle Anord-
nung und formalästhetische Komposition. Die Personen auf dem Bild 
wirken jedoch steif und etwas gelangweilt – ein Student hält die eine 
Hand vermeintlich nonchalant in der Hosentasche.2 Der Inszenierung 
mutet subkutan etwas Unfreiwilliges an.
	 Das Atelier, in welchem diese Szene fotografiert wurde, 
befand sich an der Akademie der Bildenden Künste in Warschau. Die 
Aufgabe, wie auch den didaktischen Apparat, hat Oskar Hansen ent-
wickelt. Der einflussreiche Architekt, Künstler, Theoretiker und Päd-
agoge leitete dort von 1952 bis 1981 das «Atelier für Ebenen und räum-
liche Formen», wo er angehende Bildhauer:innen unterrichtete. Etwas 
in Vergessenheit geraten, stieß Oskar Hansens Theorie der «Offenen 
Form» in den letzten Jahren wieder vermehrt auf großes Interesse.3 
Zunächst lokal durch die Aufarbeitung des Archives an der Warschau-
er Akademie der Künste und durch die damit verbundenen Ausstel-
lungen und Publikationen, wie auch durch die Obhut des Museums 
für Gegenwartskunst in Warschau über das Haus von Zofia und Oskar 
Hansen in Szumin.4 Posthum folgte eine internationale Rezeption, zu 
der die Ausstellung «Oskar Hansen. Open Form» und das gesteigerte 
Interesse an «Radical Pedagogies» im Zuge des pedagogical turns 
beitrugen.5
	 Allerdings genoss Oskar Hansen bereits zu Lebzeiten inter-
nationale Anerkennung und war mit Architekten und Künstlern welt-
weit vernetzt. Zu Beginn seiner architektonischen Karriere arbeitete 
er für Pierre Jeanneret in Paris, den Cousin von Le Corbusier, und 
lernte Malerei bei Fernand Léger. In Paris prägte ihn auch die Begeg-
nung mit Pablo Picasso sowie nachfolgend jene mit dem englischen 
Bildhauer Henry Moore. Später schlug er die Einladung aus, Assistent 
von Ernesto Nathan Rogers am Royal Institute of British Architects in 
London zu werden, um in das vom Krieg zerstörte Polen zurückzu-
kehren. Wie er sagte, gäbe es viel zu tun: «Dort gibt es Ruinen und sie 
erwarten mich».6 Beim berühmten Auftritt am CIAM in Otterlo 1959 
formulierte er seine Kritik der traditionellen Architektur als «Geschlos-
sene Form» und präsentierte erstmals öffentlich das Konzept der 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

124

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


«Offenen Form», einer neuen Raumgestaltung, die durchlässig, human 
und wandelbar sein sollte. Seine Ideen wurden im Ausland breit wahr-
genommen; für die dem Sozrealismus verpflichtete kommunistische 
Volksrepublik Polen waren sie jedoch zu revolutionär, um im großen 
Stil verwirklicht zu werden.
	 So lebte die «Offene Form» in unrealisierten Vorhaben, ein-
zelnen Projekten, z.B. für Ausstellungspavillons im Ausland und vor 
allem, wie ich hervorheben möchte, in der pädagogischen Arbeit fort. 
Die Umsetzung der «Offenen Form», trotz bestehender, radikaler Ent-
würfe, blieb Oskar Hansen im sozialistischen Polen zwar verwehrt, 
doch übte seine Lehre als Professor für Bildhauerei großen Einfluss 
auf ganze Generationen von Künstlerinnen und Künstlern aus. Sein 
Schüler und Wegbegleiter Sven Hatløy gründete, basierend auf den 
Prinzipien der «Offenen Form», die Bergen School of Architecture, 
die bis heute eine wichtige Ausbildungsstätte für angehende Archi-
tektInnen in Norwegen ist. 1983 verließ Hansen verfrüht die Kunst-
akademie in Warschau, nachdem sein Reformprojekt sabotiert und 
er mit politischen Angriffen aus dem akademischen Umfeld konfron-
tiert wurde.7
	 Wie realisierte sich die Idee der «Offenen Form» in der Han-
senschen Pädagogik? Was ist das Besondere dieser künstlerisch-
pädagogischen Praxis, die bis heute zahlreiche polnische Künstlerin-
nen und Künstler prägt? In den folgenden Überlegungen werde ich 
die Entwicklung der «Offenen Form» in künstlerischen Handlungen 
von Oskar Hansen und seinen Studierenden nachvollziehen. Ich achte 
dabei auf den Übergang von «didaktischen Apparaten», wie in der An-
fangsszene geschildert, hin zu den von seinen Studierenden initiierten 
«visuellen Spielen». Diesen Wandel möchte ich mit meinem Konzept 
der Mikropädagogiken fassen. Dazu möchte ich mit Blick auf Oskar 
Hansens Pädagogik einen genuin ästhetischen Denkmodus der Bil-
dung skizzieren und dessen epistemische und ereignishafte Züge ent-
falten. So verhandle ich Mikropädagogiken hier als Praktiken ästheti-
schen Denkens, die einen bisher doppelt vernachlässigten Beitrag für 
die ästhetische Forschung leisten können. Zum einen, weil im promi-
nenten Diskurs der künstlerischen Forschung die künstlerische Pro-
duktion stets Vorrang vor künstlerischer Bildung genossen hat, und 

Bilden / Formen 125

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum anderen, weil «Westkunst»-Positionen und die westliche Kunst-
geschichte den Diskurs immer noch dominieren, sodass u.a. osteuro-
päische Kunstströmungen auf diesem Feld chronisch unterberück-
sichtigt geblieben sind. Der Einbezug von Bildung als eine Praxis 
ästhetischen Denkens ist dagegen programmatisch für die Akzent-
verschiebung des aktuellen Diskurses von künstlerischer zu ästheti-
scher Forschung.

	 Die «Offene Form» und die «Kunst der Ereignisse»
	 Grundlage der pädagogischen Arbeit von Oskar Hansen war 
die von ihm entwickelte Theorie der «Offenen Form». Er postulierte 
darin eine partizipative Lebensraumgestaltung, die darauf abzielte, 
ein aktivierendes Umfeld zu schaffen, das alltägliche Handlungen 
hervorhebt. Architektur, Kunst und Gestaltung sollten demnach einen 
«aufnahmefähigen Hintergrund» ( chłonne tło ) für Ereignisse, Erfah-
rungen und Erlebnisse zur Verfügung stellen. Die «Offene Form» ar-
beitet mit den räumlichen Subtexten, lässt sich ein auf die kompli-
zierte Verfasstheit der Menschen in der Welt und bleibt so ein 
vielschichtiges, stets lebendiges Phänomen. Die «Geschlossene 
Form» hingegen, als ihr Gegenpol, ist in sich hermetisch abgeschlos-
sen und beendet im Moment ihrer Fertigstellung. Sie ermöglicht 
keine subjektiven Bezugnahmen, die der psychosozialen Komplexität 
der Rezeptionssituation gerecht werden. Die geschlossene Kompo-
sition dominiert den Menschen, trifft Entscheidungen für ihn und un-
terminiert sein Handeln. In solchen Architekturen oder Kunstwerken, 
so Hansen, kann der Mensch sich selbst nicht finden, denn alles, was 
er vorfindet, sind «fremde Erinnerungen, Empfindungen; Siedlungen 
und Häuser, die jemand anderem gehören».8 Wo die «Geschlossene 
Form» in der Zauberkünstlerei von Objekten kulminiert, fungiert die 
«Offene Form» wie ein charakteristisches passe-partout für die Ver-
änderungen, die sich im Raum vollziehen – sie ist eine, wie Hansen 
sagt, «Kunst der Ereignisse».9
	 Mit seiner These von der Ereignishaftigkeit der Kunst ging 
Hansen von einer fundamentalen Unabgeschlossenheit, Wandelbar-
keit und Zufälligkeit sozialer Prozesse aus. In seinem für die Zeit  
radikalen Verständnis von Kunst als Prozess bedeutet Offenheit dem- 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

126

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach das ständige Ausloten von Transformationsmöglichkeiten. Die 
«Offene Form» als «die Summe aller Ereignisse, die Summe der Indi-
vidualität, die eine Umwelt auszeichnet», wird letztlich zu einer «Form 
der Umwelt ( Forma Środowiskowa )».10 Daher bezieht die «Offene 
Form» Mensch und Umwelt, ebenso wie Werk und Publikum radikal 
neu aufeinander. Hansen löste auf diese Weise die starre Hierarchie 
zwischen Künstlerinnen und Künstlern sowie den Betrachtern und 
Betrachterinnen und forderte im Gegenzug eine gemeinsame Teil-
habe an unabgeschlossenen Gestaltungs- und Reflexionsprozessen. 
Er verstand Kunst, lange vor Umberto Ecos «Opera aperta» und 
Joseph Beuys’ «Sozialer Plastik», als ein Partizipationsinstrument, das 
die Handlungen der Menschen exponieren und verwandeln sollte.

	 Mikropädagogiken des Raumes: Das Haus in Szumin
	 Räumliche Strukturen waren für Oskar Hansen mehr als 
bloße Ordnungsmechanismen. In ihnen manifestieren sich gelebte 
Philosophien, die den Menschen fortwährend formen, hin «zu einem 
anderen Raum, einer anderen Psyche – einer neuen Moral».11 Daraus 
lässt sich im Lichte der «Offenen Form» schließen, dass Räume an 
sich pädagogische Instanzen und latent wirksam sind – ob partizipativ 
und aktivierend oder dogmatisch und autoritär.12 Beispiel einer sol-
chen Raumpädagogik, gar ein intimer Inbegriff der «Offenen Form», 

Abb. 2:	Frontansicht des Hauses der Hansens in Szumin, Fotografie von Tomasz Kaczor, zuerst 
publiziert in Magazyn Kontakt: https://magazynkontakt.pl/utopia-szyta-na-miare

Bilden / Formen 127

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist das Haus von Zofia und Oskar sowie ihrer Söhne Alvar und Igor 
Hansen in Szumin, das sie über einen fast 40-jährigen Zeitraum, be-
ginnend 1968, gebaut und ihren sich ändernden Bedürfnissen ange-
passt haben. So erstaunt es nicht, dass nach Hansens Rücktritt von 
der Kunstakademie gerade hier die Summer Schools der norwegi-
schen «Bergen School of Architecture» stattfanden und das Haus 
tatsächlich zu einem pädagogischen Ort wurde. 
	 Das Haus entfaltet seine ganze Wirkung im unmittelbaren 
Augenschein, wie ich sie während einer der seltenen Führungen im 
Sommer 2017 erfahren konnte. Die Schilderung meiner Eindrücke 
folgt dem Vorgehen von Hansens Übung «Aktives Negativ», die ein 
intuitives, emotionales Skript der Raumwahrnehmung der Betrach-
tenden darstellt. Hansen sah die Übung zwar formell als bildhaueri-
sches Studium, doch bevorzuge ich als Theoretikerin den Text als 
Medium und Worte als plastisches Material.
	 Das Haus der Hansens in Szumin, eineinhalb Stunden nord-
östlich von Warschau entfernt, scheint sich am Rande der Straße nur 
kurz hingehockt zu haben. Es liegt entlang des Weges und springt 
meinen Blick plötzlich an, weil es sich nicht aus der Ferne allmählich 
im Sichtfeld ausbreitet. Eine Mauer trennt das Grundstück von der 
parallel verlaufenden Straße, darüber hängt das Spitzdach und bildet 
einen kleinen Patio vor dem Eingang. Die Holzbank wurde absichtlich 
für Passanten als kleine Verschnaufmöglichkeit hingestellt – als Ne-
beneffekt bekamen die Hansens so den Dorftratsch mit.

	 Innen und Außen sind aufgelöst. Der Wohnbereich stülpt 
sich ins Freie. Ein langer Tisch durchstößt die tragende Seitenwand 
und ragt in die überdachte Plattform hinaus. Die kritische Funktion 
eines Hauses, das heißt die Funktion, ohne die ein Haus kein Haus 
ist, besteht darin, Schutz zu bieten. Eine Höhle, ein Zelt, sogar ein 
Schneckenhaus stellen Schutz über die Differenzierung von Innen 
und Außen her. Die Markierung dieser Grenze ist im Haus der Han-
sens uneindeutig. Es schien mir, als ob ich permanent zur Hälfte  
draußen wäre, weil die Fassade mit vielen, ins Grüne führenden  
Öffnungen versehen ist. Die Einschnitte brachten die Nähe des ver-
nachlässigten Gartens zum Vorschein. Das Fehlen architektonischer 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

128

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es handelt sich nicht um eine strenge, 
vertikale Pädagogik, sondern um 
feine, mikropädagogische Eingriffe, die 
meine bisherigen Gewissheiten 
darüber, was ein Haus ist, neu konfigu-
rieren: Liegen an unerwarteten Orten 
und verborgene Nischen laden 
zum Rückzug ein; eingebaute Pulte und 
Hocker bilden spontane Sitzgelegen-
heiten und provozieren so neue Alltags-
gesten, ohne sie anzuleiten.

129

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundpole verwirrte und machte wohnliche Gewohnheiten als solche 
überhaupt erst sichtbar. Die Immanenz des Hauses löst sich auf und 
muss erst im Bewohnen von den Körpern selbst hergestellt werden. 
Der Gast wird somit auf seine primäre Schutz- und Kontakthülle, die 
Haut, zurückgeworfen. Abwechselnd ist mir warm und kalt, ein Lüft-
chen stets spürbar auf der Haut. Der bedeutungsoffenen Struktur des 
Hauses ausgesetzt, wird die Haut, die alle Sinne miteinander verbin-
det, zu einem systemischen Wahrnehmungsorgan sensibilisiert. Zwi-
schen Haus und Haut werden Reize wie Licht, Temperatur, Luftströ-
me und Feuchtigkeit auf aisthetische Weise neu moduliert. Haus und 
Haut erscheinen in ihren Funktionen porös, durchlässig, elastisch. 
Der Psychoanalytiker Didier Anzieu entwickelte das Konzept des 
Haut-Ich und leitet es aus epidermischen und propriozeptiven Wur-
zeln ab, die das Ich befähigen, «sowohl Barrieren zu errichten ( die zu 
psychischen Abwehrmechanismen werden ) als auch den Informa-
tionsfluss ( mit dem Es, dem Über-Ich, der Außenwelt ) zu kontrollie-
ren. (...) Eine weitere Konsequenz: Das Haut-Ich legt sogar die Grund-
lage für das Denken.»13 

Der Einfluss der anders strukturierten Grundprinzipien ist 
subtil. Es handelt sich nicht um eine strenge, vertikale Pädagogik, son-
dern um feine, mikropädagogische Eingriffe, die meine bisherigen 
Gewissheiten darüber, was ein Haus ist, neu konfigurieren: Liegen an 
unerwarteten Orten und verborgene Nischen laden zum Rückzug ein; 
eingebaute Pulte und Hocker bilden spontane Sitzgelegenheiten und 
provozieren so neue Alltagsgesten, ohne sie anzuleiten. Den Räumen 
wird keine endgültige Funktion zugewiesen. Umgekehrt ergibt sich 
ihre Funktion erst aus den Handlungen der Wohnenden – die Mikro-
pädagogiken des Hauses sind ermöglichender, nicht lenkender Natur.
Die Anlage in Szumin, das Haupthaus, die Atelieranbauten, der Garten 
und der Taubenschlag ( den Zofia Hansen süffisant den besten Bau 
von Oskar Hansen nannte ) bilden eine «Schule der Sinne». Das Haus 
als ästhetisches Verfahren wird verstärkt durch didaktische Apparate, 
die Oskar Hansen ursprünglich für und mit seinen Studierenden an 
der Kunstakademie entwickelt hat – Sehhilfen, Rahmen, Farbkompo-
sitionsblöcke verteilen sich im Bau und seiner Umgebung. Seit den 
1990er Jahren fanden in Szumin regelmäßige Sommerschulen statt, 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

130

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die den Teilnehmenden das Konzept der «Offenen Form» näher 
brachten. Der Pädagoge Oskar Hansen pflegte zu sagen, dass der 
Raum die Philosophie besser vermittelt als ein Philosophie-Buch. 
Das Hansen-Haus kann somit als ein in offene Form gegossenes 
Leben verstanden werden: keine modernistische Wohnmaschine, 
sondern eine Sensibilisierungsanlage – eine gebaute Mikropädagogik 
für den Alltag. 

	 Epistemiken didaktischer Apparate
	 Wie soll sich das Postulat der «Offenen Form» als «Kunst der 
neuen Zeit»14 verwirklichen? Eine Grundlage dafür lieferte die neue vi-
suelle Bildung ( szkolenie plastyczne ), ein didaktisches Programm, das 
Oskar Hansen im Rahmen seiner Tätigkeit an der Kunstakademie ent-
wickelte und von 1954 bis 1983 mit seinen Assistent:innen Barbara 
Cybulska, Emil Cieślar, Grzegorz Kowalski und Henryk Górka unter-
richtete.15 Das Programm unterlag stetiger Weiterentwicklung. In der 
letzten schriftlichen Fassung formulierte Hansen fünf didaktische 	
Ziele seines Studios:

1. 	 Den Studenten die verschiedenen Wirkungsweisen der 
Umgebung auf ihre Psyche bewusst zu machen und sie 
mit ausgewählten Mitteln visuellen Handelns vertraut zu 
machen.

2. 	 Die Studenten auf die Koordination visueller Phänomene, 
die aus den Erscheinungsformen des Lebens hervorge-
hen, vorzubereiten.

3. 	 Darauf aufmerksam zu machen, wie künstlerische Phäno-
mene mit Problemen unterschiedlicher Räume und Tem-
poralitäten zusammenhängen. 

4. 	 Die Formung einer künstlerischen Persönlichkeit unter-
stützen. ( Hansen verwendet hier die prozessuale, unvoll-
endete Formulierung «krystalizowanie się» – das «sich 
Kristallisieren», Anmerkung W. Furrer. )

Bilden / Formen 131

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 	 Die Studenten auf die Zusammenarbeit mit Spezialisten 
verschiedener Fachgebiete, insbesondere der Industrie, 
Architektur und Kommunikation, vorbereiten.16

	 Radikal gedacht, ist die «Offene Form» grundsätzlich als Bil-
dung zu verstehen – «Die Offene Form ist der Lernprozess an sich», 
so Hansen.17 Gegenstand des didaktischen Programmes ist jedoch 
nicht die Kunst selbst. Von seinem Vorgänger Wojciech Jastrzębowski 
übernahm Hansen die Idee der Kunst als visuelle Sprache. Kunst ver-
stand er als Kommunikationsmedium, das Austausch und gemeinsa-
mes Handeln ermöglicht. Künstlerinnen und Künstler sollen diese 
Sprache beherrschen und anwenden können, denn Räume verfügen 
über eine eigene Semantik und lassen sich mit Hilfe der visuellen 
Sprache lesen.18 Im Sinne der «Offenen Form» stellen Kunstschaffen-
de den Hintergrund, die räumlichen Möglichkeitsbedingungen für au-
thentische Aussagen her, deren subjektive Eigenheiten sie lesbar 
machen können.19 So können sie dank ihrer visuellen Sprache gesell-
schaftliche Prozesse anregen.
	 Wie aber wird diese Sprache erlernt? Durch Wiederholung 
und Nachahmung eines Meisters oder einer Meisterin? Oder ist sie 
einem bereits in die Wiege gelegt? Hansens Antwort auf diese Fragen 
besteht in Übungen, die er seinen Studierenden im Grundkurs stellte. 
Anders als in der traditionellen Kunstlehre und in Differenz zu den aka-
demischen Aufgaben seines Vorgängers haben diese Übungen einen 
abstrakten Charakter. Es ging weder um die naturgetreue Abbildung 
der Realität noch um Nachahmung, sondern um die Ausarbeitung eines 
räumlichen Verständnisses mit Hilfe von einfachen und komplexeren 
geometrischen Formen, die dynamisch in Bezug zueinander und der 
Umgebung gesetzt werden. In Abgrenzung zur damals an der Akade-
mie vorherrschenden «Warschauer Schule» mit ihren schematischen 
figurativen Darstellungsstudien etablierte Hansen in seinem Atelier 
eine eigene didaktische Struktur. Diese bestand zunächst aus Übun-
gen an didaktischen Apparaten und Modellen im kleinen Maßstab im 
Atelier, die oftmals von Hansen, seinem Team und den Studierenden 
entworfen und gebaut wurden. Im Zentrum der formalästhetischen 
Übungen stand die Ausbildung von gestalterischen und komposito- 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

132

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rischen Fähigkeiten. Die Übungen hatten gemäß dem didaktischen  
Programm zudem das Ziel, die zukünftige Zusammenarbeit zwischen 
bildenden Künstler:innen, Architekt:innen und Ingenieur:innen zu un-
terstützen.20 Die Apparate hatten dabei die Aufgabe, einfache kompo-
sitorische Fähigkeiten und die räumliche Wahrnehmung zu fördern. Die 
Kästen, Rahmen und Installationen bildeten die medial-materielle Kon-
stellation der Hansenschen Didaktik und hatten zum Ziel, noch man-
gelnde Fertigkeiten im Umgang mit dem Material zu überbrücken. Die 
am Anfang geschilderte, steif anmutende Übung «Rhythmus» stammt 
aus dem ersten Studienjahr. Die Übungen waren stets durch Formeln 
wie «Gegeben» und «Gefordert» überschrieben und mit Titeln wie 
«Lesbarkeit einer großen Anzahl von Elementen», «Größenkontrast» 
oder «Formkontrast» ausgestattet. Doch sollte dieser Abstraktionsgrad 
in seiner Varianz den Studierenden einen gewissen Spielraum im 
Umgang mit Raum, Form, Hintergrund geben. So sollten in der Übung 
mit der Überschrift «Wahrnehmungsvermögen» Studierende aus ihrer 
bekannten Umgebung Gegenstände oder Materialien auswählen, die 
sie für gewöhnlich nicht wahrnehmen und sie so zueinander positio-
nierten, dass sie eine neue, visuell begründete Realität erzeugten.
	 Wie Jolanta Gola, die Direktorin des Museums der War-
schauer Kunstakademie schreibt, konnte dadurch eine Sensibilität für 
die Umgebung und eine kritische Auseinandersetzung mit den visu-
ellen Ereignissen geschaffen werden.21 Keine der erarbeiteten Kom-
positionen war richtig oder falsch, sondern mehr oder weniger aus-
sagekräftig im Sinne ihrer visuellen Sprache. Als ambivalente Objekte 
bildeten sie den Ausgangspunkt für Diskussionen im Atelier. So fun-
gierten die didaktischen Apparate und die mit ihnen verbundenen 
Übungen – in limitierter Weise – als spielerische Erkenntnisinstrumen-
te im Sinne «anregender Beschränkungen» ( Massumi ).22 Ihnen ist in-
sofern ein epistemischer Charakter zuzuschreiben, als sie den didak-
tischen und materiellen Rahmen für visuelle Erfahrungen schufen. 
Dennoch sind die Apparate als paradoxe epistemische Instrumente zu 
betrachten. Denn ihre Erkenntnismöglichkeiten sind reduziert, weil sie 
in ihrer kombinatorischen Mechanik auf die Herstellung von Ereignis-
sen abzielten. Sie erlaubten lediglich die Formulierung vorgefasster 
Antworten und eine zaghafte Erkundung der materiellen Welt.

Bilden / Formen 133

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Die Arbeit an didaktischen Apparaten und Modellen war in 
einer weiteren Hinsicht problematisch, denn sie beraubte, gemäß 
Hansen, die Studierenden des emotionalen Kontaktes mit der Aufga-
be.23 Daher erfolgten Übungen ebenso draußen, in entsprechend aus-
gewählten Landschaften in einer 1:1-Skala. 

	 Visuelle Spiele und ereignishafte Bildung
	 Zu Beginn der 1970er Jahre intervenierten Kunststudierende 
der Warschauer Akademie – im Grunde die partizipativen Postulate 
der «Offenen Form» umsetzend – in die didaktische Struktur von Han-
sens Pädagogik und ergänzten sie um neue, kollaborative Arbeitswei-
sen und Film als künstlerisches Medium. Betitelt als «visuelle Spiele» 
( gry plastyczne ) erhoben sie performative Handlungen zur künstleri-
schen Ausdrucks- und Kommunikationsform.24 Beispiel dafür ist der 
kollektiv realisierte Film «Forma Otwarta» ( Offene Form ) von 1971, der 
aus an verschiedenen Orten gedrehten Episoden künstlerischer 
Handlungen besteht.25 In der Filmepisode «Gra na twarzy aktorki» 
( Spiel auf dem Gesicht einer Schauspielerin ) vollziehen die Künst-
ler:innen als Spielende abwechselnd visuelle Gesten auf dem Gesicht 
der Schauspielerin Ewa Lemańska – sie verhüllen, bemalen, deformie-
ren es mit Klebband und bedecken es mit Tonklumpen. Przemysław 
Kwiek und Zofia Kulik bezeichneten die Arbeit mit den Begriffen «er-
weiterte Skulptur» oder «erweiterter Film.»
	 Angestoßen durch die Studierenden, allen voran Przemysław 
Kwiek, Zofia Kulik, wie auch Jan S. Wojciechowski und ihrem dezi-
dierten Interesse am künstlerischen Prozess, erweiterte sich so die 
Arbeitsweise in Hansens Studio um filmisches Arbeiten, körperlich-
performative Mittel und spielerische Ansätze im Kollektiv.26 Zofia 
Kulik, Künstlerin und damalige Studentin Hansens, betont jedoch, 
dass Oskar Hansen wenig Interesse an neuen Medien und performa-
tiven Arbeitsweisen zeigte.27 In ihrer Perspektive stellte die Theorie 
der «Offenen Form» Analysekategorien und kommunikative Werk-
zeuge zur Verfügung, die die Studierenden für sich und im Austausch 
miteinander einsetzen konnten.28
	 In sogenannten plein airs, wie zum Beispiel 1972 in Skoki 
oder 1974 in Ruciane Nida, in ländlichen Regionen, ungestört von der 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

134

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wachsamen Betriebsamkeit der Akademie und der Kontrolle sozia-
listischer Funktionäre, experimentierte Hansens Klasse nun mit per-
formativen Mitteln. Die Parameter dafür waren der Einsatz des eige-
nen Körpers in Begegnung mit anderen, die kollektive und auch 
individuelle Bewegung in der Landschaft und die Bezugnahme zu 
materiellen Gegenständen. Der zuweilen dogmatische Rahmen der 
didaktischen Apparate lockerte sich. Solch eine Verschiebung wurde 
erstmals 1971 während eines Spiels auf dem Morel-Hügel in der Nähe 
von Elbląg ( «Gra na Wzgórzu Morela» ) wirksam, das auf die Initiative 
von Przemysław Kwiek zurückging. Das Künstlerduo KwieKulik war 
an eine Kulturveranstaltung für junge Künstler und Künstlerinnen 
( «Zbliżenia Młodego Warsztatu Twórczego» ) eingeladen, organisiert 
von Anastazy Wiśniewski von der lokalen Galerie Tak, und brachte 
Hansens Klasse mit. Nachts entfachte sich eine nicht enden wollen-
de Diskussion zu Fragen künstlerischer Positionen. Kwiek schlug vor, 
die Diskussion am nächsten Tag in der Landschaft, ausschließlich mit 
non-verbalen Mitteln und mit Hilfe von verschiedenen Gegenstän-
den, fortzusetzen.29 So teilte sich am nächsten Tag die Gruppe in zwei 
Parteien auf, die «Weißen»: Rationalisten ( darunter Hansen ), die für 
Pragmatismus, Präzision und Analyse standen – sowie die «Schwar-
zen»: Existentialisten ( darunter sein Assistent und späterer Professor 
an der Kunstakademie Grzegorz Kowalski ), die Spiritualität, Freudia-
nismus und Impulsivität verkörperten. Später kam ein spontan gebil-
detes «rotes Team» hinzu und intervenierte in den Spielverlauf.30 Als 
Material dienten 1.5 m hohe Holzstäbe und weiße und rote Stoffbah-
nen. Das Team der Weißen eröffnete das Spiel, indem sie auf dem 
Gipfelrücken des Morel-Hügels die 1.5 m hohen Holzstäbe in die Erde 
steckten und auf diese Weise die Landschaft skalierten, indem sie 
einen Rhythmus vertikaler Linien erzeugten. In der erstmals erprob-
ten 1:1-Skala wurden alle Beteiligten zu Gegenübern in einem perfor-
mativen Dialog ohne Worte. Abwechselnd nahmen die Gruppen Züge 
vor und traten so in Kommunikation und Relation zueinander und zur 
Landschaft – sie ließen lange weiße Stoffbahnen flattern und stellten 
so den Wind aus, bedeckten sich mit ihnen, um sich in der weißen 
Landschaft zu tarnen. Gesten folgten auf Gesten. Zug um Zug ent-
stand ein dichtes semantisches Feld, das für die Dauer des Spiels 

Bilden / Formen 135

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr oder weniger lesbar erschien. Während der Spieldauer stand 
nur die ambivalente visuelle Sprache zur Verfügung, deren Bedeu-
tung im Zug und Gegenzug von Aktion und Reaktion permanent aus-
gelotet und verhandelt werden musste. Die Idee der Kunst als visuelle 
Sprache fand hier so ihren bedeutungsoffenen Höhepunkt. In der 
darauffolgenden Diskussion wurden Intentionen und Kompositionen 
erst nachträglich aufgedeckt.
	 Im Witz etwa, der darin bestand, dem Team der Weißen 
Schnee hinter den Kragen zu stopfen, der sich jedoch nur als weiße 
Stofffetzen entpuppte, liegt die ereignishafte Kraft des visuellen 
Spiels.31 Durch die Hervorhebung der Ereignisse, in denen sich ein Er-
fahrungswissen formiert und bisherige Gewissheiten kollabierten, 
wurde die Übung zu einem besonderen mikropädagogischen Bil-
dungsmoment. In diesem wird das, was gelehrt und gelernt werden 
soll, erst erfahren, gefühlt und wahrgenommen. Da Lehrer und Schü-
ler:innen in einen kollektiven Bildungsprozess eingebunden sind,  
wird das sonst in der Pädagogik favorisierte, jedoch problematische 
Moment der Vermittlung obsolet: Erfahrung und Ereignis ersetzen die 
Wissensvermittlung.
	 Das visuelle Spiel erkannte somit das Ereignis als Erkennt-
nismedium an. Es ist eine Epistemologie, die auf Emergenz und Kon-
tingenz basiert und die auf Subjektivierungsformen im Kollektiv setzt. 
Das Gegenüber als Dialogpartner ist unabdingbar für die eigene Po-
sition. Mikropädagogiken als Perspektive öffnen so einen neuen 
Blick auf Bildung, die sich im Wesentlichen im Modus des Ereignis-
ses, der Relationalität und Zufälligkeit vollzieht. Diese mikropädago-
gischen Elemente sind in der klassischen Pädagogik unterschwellig 
ebenso vorhanden, nur meist verborgen und programmatisch aus-
geglättet. Die neuen visuellen Spiele klammerten das Implizite und 
Subsemantische von Bildungsprozessen nicht aus, sondern machen 
es zu ihrer treibenden Kraft. Das Denkspektrum der Übungen erwei-
terte sich zudem um eine affektive Dimension, die der intensive- 
ren, körperlichen Involviertheit entsprang, in welcher Nähe, Körper
wärme, Geruch und Spannung unmittelbar spürbar wurden. Die af-
fektiven Unterströme in pädagogischen Situationen, zum Beispiel 
in Form von unvorhersehbaren Gruppendynamiken, Widerständen, 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

136

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Witz, Lust und Unlust werden aus der mikropädagogischen Perspek-
tive als affektive Infrastruktur, dem Gegenpol zur didaktischen 
Struktur, aktiv hervorgehoben. 
	 Gemeinsam bilden die didaktische Struktur, die medial-
materielle Konstellation ( insbesondere die didaktischen Apparate, 
wie auch der Einsatz des Körpers und audiovisueller Medien in den 
visuellen Spielen ) und die affektive Infrastruktur, die in Hansens Di-
daktik deutlich geworden sind, die drei interdependenten Elemente 
der Mikropädagogiken. Die Betonung von Paradoxien und Unterströ-
mungen, die Anerkennung von Diskontinuitäten und Nichtlinearität, 
wie auch die neue Konstellation von Pädagog:innen und Studierenden 
macht die Differenz zur traditionellen Pädagogik aus. 
	 Im Übergang von den didaktischen Apparaten zu den visu-
ellen Spielen vollzog sich also, angestoßen durch Hansens Studieren-
de, ein mikropädagogischer Umbruch. Darin zeigt sich ein Riss, der 
sich latent durch Hansens Pädagogik zieht und der auf inhärente 
Spannungen zwischen Lehren und Lernen, die Hierarchie von Leh-
rer:innen und Schüler:innen und Fragen der Autorität und Selbstau-
torisierung verweist. Während dieser Spiele gerieten scheinbare pä-
dagogische Gewissheiten ins Wanken. In den neuen Formaten wurden 
alle, Hansen, seine Assistenten und die Studierenden, temporär zu 
Spielenden. Jenseits linearer Vermittlungsbahnen setzten Studieren-
de neue Impulse und brachten ihre Themen und Interessen ein. Mein 
Konzept der Mikropädagogiken nimmt genau solche Verschiebungen 
in den Blick, die aus traditionellen pädagogischen Perspektiven un-
zugänglich bleiben, und konfiguriert die Relationen zwischen Lehren-
den, Studierenden, Raum, Medien und Materialien neu. 

	 Die anderen «Wurzeln» der Performance-Kunst 
	 Da die europäische Kunstgeschichte lange vom Blickwinkel 
der «West-Kunst» aus geschrieben wurde, fehlte die Perspektive auf 
die eigenen Entwicklungen der Neoavantgarden in Osteuropa. Der 
wiederholte Blick auf die westlichen Zentren ( Paris, Köln, London, 
New York )32 verschleierte die Rolle der als peripher betrachteten Re-
gionen, die zudem hinter dem Eisernen Vorhang verschlossen blieben, 
so die These des Kunsthistorikers Piotr Piotrowski.33 In Anlehnung an 

Bilden / Formen 137

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Piotrowskis Narrativ entspringt Performancekunst anders als im 
Westen nämlich nicht aus der Überschreitung der Malerei oder des 
traditionellen Theaters, sondern sie sei, wie Magdalena Lipska argu-
mentiert, auf die didaktische Methode von Oskar Hansen zurückzu-
führen.34 Lipska begründet diese These mit der Entstehung und den 
Aktivitäten der von Hansens ehemaligen Studierenden gegründeten 
«Galerie Repassage» ( Przemysław Kwiek verfasste deren Manifest ), 
die sich gegenüber der Kunstakademie befand und zwischen 1972
 –1981 zu einem Ort für Happenings und Performances wurde. Diese
Perspektive lenkt den Blick auf den wichtigen Zusammenhang zwi-
schen dem dialogischen und kollektiven Format der visuellen Spiele
und den performativen Strategien der jungen Künstlergeneration.

Lipska geht jedoch so weit, die Ursprünge der polnischen 
Performancekunst bei Oskar Hansen zu suchen. Tatsächlich scheint 
die auf die Person Hansens zugespitzte These der Genealogie polni-
scher Performancekunst streitbar. Zofia Kulik betont im Gegensatz zu 
Lipska die Aktivitäten der Studierenden, da Hansen selbst, wie sie 
sagte, nicht sonderlich an Performance und Film interessiert war. Zu 
beachten ist jedoch, dass beide Einschätzungen aus den jeweiligen, 
mit je eigenen Interessen verbundenen Positionen geschrieben sind: 
Lipska schreibt als aktive Kunstkuratorin, Kulik deutet die Vergangen-
heit aus der Perspektive einer ehemals Beteiligten. Meine mikropäda-
gogische Betrachtung vermag ebenso wenig eine adäquate Einord-
nung dieser Perspektiven zu leisten, wie sie es beabsichtigt, eine lineare 
Genealogie polnischer Performance-Kunst zu zeichnen. Ähnlich ver-
weist Axel Wieder darauf, dass kollektive Arbeitsweisen grundsätzlich 
die Zuweisung von Autorschaft erschweren, wie auch, dass die Rolle 
von Oskar Hansen von der Geschichte tendenziell favorisiert, wo hin-
gegen die Bedeutung anderer beteiligter Künstler:innen übersehen 
wird.35 Daher betone ich das interdependente Zusammenspiel ver-
schiedener Akteure ( Student:innen und Assistent:innen ), Räume, 
Medien und Objekte in Hansens Klasse, ohne mich auf die Figur des 
Lehrers zu fixieren. Darüber hinaus ist zu beachten, dass Hansens 
Klasse eingebunden war in das künstlerische Milieu der Bildhauerei 
an der Warschauer Kunstakademie mit den prägenden Lehrern – neben 
Hansen insbesondere auch von Jerzy Jarnuszkiewicz.36 Treffender 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

138

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint es daher, die botanische Metapher der Flechte aufzurufen, 
statt von Wurzeln zu sprechen.
	 Die Pädagogik von Hansen und Jarnuszkiewicz war aber 
nicht nur ein Nährboden für neue Entwicklungen in der polnischen 
Kunst, sondern verdeutlicht grundsätzlich die Relevanz von Bildung 
als ästhetischer und forschender Praxis, die neue Erfahrungen und 
Erkenntnisse hervorbringt. Die dominierende Narration der künstle-
rischen Forschung betont hingegen den epistemischen Status der 
künstlerischen Praxis, also die Frage, was die Kunst mit den ihr inhä-
renten Mitteln «wissen» kann. In epistemologischer Hinsicht ist 
jedoch nicht das Künstlerische einer Praxis wesentlich, sondern viel-
mehr ihr ästhetischer Zug – die körperliche Präsenz im Raum, die sinn-
liche Wahrnehmung von Objekten und Umwelt, die singuläre, unde-
legierbare Erfahrung des Selbst. Ästhetische Forschung weitet sich 
im Gegensatz zur engeren künstlerischen Forschung auf Gestal-
tungspraktiken in Design, Architektur, Szenografie, Film und anderen 
Disziplinen aus. So kann eine ästhetische Forschung auch jene alltäg-
lichen Praktiken umfassen, die nicht per se als künstlerisch gelten, 
jedoch die Wahrnehmung aktivieren, Differenzerfahrung ermöglichen 
und in körperliche, affektive Dimensionen vorstoßen. 
	 Dezidiert ist das der Fall in Bildungspraktiken, wie ich sie an 
Hansens Mikropädagogiken aufzeigte, weil diese nicht auf Vermitt-
lung von Wissen, sondern auf die Konstitution gemeinsamer Erfah-
rungen und Erkenntnisse abzielen. Mikropädagogische Bildung in der 
Kunst hebt darüber hinaus jene Brüche und Risse hervor, die in her-
kömmlichen Pädagogiken kleingeredet werden. Der Kunstpädagoge 
Johannes Bilstein bekräftigt diese pädagogische Fragilität in ihrer Be-
deutung für die Subjektivierung, wenn er sagt, «dass wir das wirklich 
Wichtige, Entscheidende am Menschen, das, was ihn ausmacht, nicht 
lehren können. Dass wir uns da eher über die Brüche und Diskontinui-
täten als über nahtlose Weitergabe definieren.»37 Kunst wird somit 
weniger von Pädagogen vermittelt, als dass die Pädagogik ein Medium 
der Kunst ist, wie auch Claire Bishop unterstreicht: «Today, we can 
recognise not just speech, but also teaching as an artistic medium».38 
Künstler-Pädagogen, wie Oskar Hansen und seine Nachfolger sind 
hybride Figuren, deren Kunst geradezu in der Lehre liegt. 

Bilden / Formen 139

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Mikropädagogiken der Kunst
	 Kunst und Pädagogik verwebten sich unaufhaltsam ineinan-
der. Angefangen bei Hansens didaktischen Apparaten, über seine 
Theorie der Kunst der Ereignisse, hin zu den performativen Impulsen 
von Przemysław Kwiek und Zofia Kulik und anderen beteiligten Künst-
ler:innen und weiter zu den visuellen Spielen in der Landschaft bis zu 
gegenwärtigen Kunstpraktiken. In meiner bisherigen Forschung zu 
künstlerischen Workshops habe ich u.a. nachgezeichnet, wie die han-
sensche Pädagogik neuerlich in der Gegenwartskunst adaptiert 
worden ist.39 Die pädagogische Tradition der «Offenen Form» wurde 
zunächst von Grzegorz Kowalski an der Akademie der Bildenden 
Künste in Warschau weitergeführt und entscheidend geprägt.40 Über 
Kowalskis Lehre diffundierten dann Ansätze der «Offenen Form» in 
die künstlerischen Praktiken von u.a. Paweł Althamer, Artur Żmijewski, 
Katarzyna Kozyra, Tomáš Rafa und Anna Molska. 
	 In meinen Publikationen zu Żmijewski, mit dem ich selbst in 
einem Workshop zusammengearbeitet habe, entwickelte ich das Kon-
zept der «Pädagogik der Krise», mit dem ich seine oftmals provokan-
ten Formate analysierte.41 Es wurde deutlich, dass kollektive Prozesse 
in der Kunst genauso von Spannungen, Konflikten und Gewalt durch-
setzt sind, wie es andere Felder sozialer Interaktion auch sind. Altha-
mer arbeitet mit Freunden, Künstlerkolleginnen und -kollegen, Nach-
bar:innen oder an MS erkrankten Menschen zusammen. Die dabei 
entstehenden Mikropädagogiken deute ich eher als Gesten der Sorge 
um das fragile soziale Gefüge, das die Teilnehmenden in seinen Work-
shops zu erschaffen versuchen.
	 Zwar ist das Mikropädagogische – das Subsemantische,  
Affektive, Ereignishafte – unterschwellig in jeder Pädagogik enthalten, 
doch dominiert in der klassischen Pädagogik meist die Vermittlung 
von Wissen. Vermittlungslogiken folgen einer bestimmten, vertika- 
len Richtung, die von Lehrer:in zu Schüler:in führt. Als bürgerliches 
Erziehungsprojekt standardisiert die Pädagogik Wissen und Erfah-
rung, indem sie versucht, Irritationen, Störungen, Krisen und Brüche 
zu vermeiden. In der Kunst und ihrer Lehre hingegen werden heute 
solche mikropädagogischen Momente gesucht und validiert. Künstler 
und Künstlerinnen lenken dann ihre gesteigerte Aufmerksamkeit auf 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

140

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragen und Zweifel, für die es keine Antwort und Lösung zu geben 
scheint, und lassen sich auf das Unberechenbare, das sich bereits aus 
der Widerspenstigkeit von Medien und Materialien ergibt, ein. Das 
epistemische Repertoire in den Künsten erweitert sich so um andere, 
vernachlässigte Logiken von Erfahrung, Intensität, Ereignis und Kol-
lektivität und besitzt als solches eine große Strahlkraft für gegenwär-
tige Kunstpraktiken.
	 Mikropädagogiken, wie ich sie hier ausgehend von Oskar 
Hansens «Offener Form», ihren Wandlungen und Fortsetzungen skiz-
ziert habe, öffnen also aus der Perspektive der Kunst einen grundsätz-
lich anderen Blick auf Bildung. Bildung vollzieht sich demnach nicht 
in Vermittlung oder Erziehung, sondern vielmehr als ästhetische Er-
fahrung und Erkenntnis in Begegnung mit sich und anderen.42 In 
diesem Verständnis ist Bildung eine bedeutende Praxis ästhetischer 
Forschung. In solch einer erweiterten ästhetischen Forschung findet 
Bildungspraxis, neben künstlerischer Produktion, selbstverständlich 
ihren Raum.

Bilden / Formen 141

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ]	 Jolanta Gola, Grzegorz Kowalski: Po 30 latach. Spojrzenie na pracownię Oskara Hansena, 
Katalog wystawy 06.06.–19.07.2013, Akademia Sztuk Pięknych, Salon Akademii, S. 31. 
Originalinstruktion von Hansen – eigene Übersetzung. Axel Wieder verwendet auf 
Englisch die Begriffe given und required. Vgl. seine Beschreibung visueller Spiele: Axel 
Wieder, Works – for – film and Open Form, S. 52–61 in: Axel Wieder, Florian Zeyfang ( Hg. ): 
Open Form: Space, Interaction, and the Tradition of Oskar Hansen, Berlin, Sternberg 
Press, 2014. S. 57–59, hier S. 54.		

[ 2 ]	 Ebenda, S. 10.
[ 3 ]	 Forma Otwarta, «Offene Form» ist auch im Polnischen eine besondere Formulierung, in 

der das Substantiv vor dem Adjektiv steht. Im Gegensatz zum beschreibenden Ausdruck 
otwarta forma impliziert sie eine konzeptuelle Funktion. Hier ist zu erwähnen, dass, nach 
der Genealogie seiner Ideen gefragt, Oskar Hansen auf die Teamarbeit mit Zofia Hansen, 
Sven Hatløy, Zasław Malicki, Julian Pałka und Lech Tomaszewski verwies. Vgl.: Pragma-
tyzm utopii: in Architektura ( Magazin ), Warszawa, nr 3 / 4 ( 1977 ), zitiert nach: teoriaarchi-
tektury.blogspot.com, zuletzt besucht im Dezember 2020. Insbesondere die Rolle der 
Architektin Zofia Hansen, seiner Frau, scheint nicht abschließend geklärt zu sein. Vgl.: 
Filip Springer: Zaczyn o Zofii i Oskarze Hansenach, Wydawnictwo Karakter, Muzeum 
Sztuki Nowoczesnej w Warszawie, Kraków–Warszawa 2018.

[ 4 ]	 Ausstellung «Po 30 latach. Spojrzenie na pracownię Oskara Hansena», kuratiert von Jolan-
ta Gola und Grzegorz Kowalski, 06.06.–19.07.2013, Akademia Sztuk Pięknych, Salon 
Akademii. Informationen zum Haus der Hansens in Szumin: https://artmuseum.pl/pl/
wystawy/dom-hansenow-w-szuminie-2, zuletzt besucht im Januar 2021.

[ 5 ]	 U.a. das Forschungsprojekt von Beatriz Colomina zu Radical Pedagogies, präsentiert auf 
der Ausstellung an der Architekturbiennale in Venedig in 2014. Vgl. hierzu http://
radical-pedagogies.com, zuletzt besucht im Januar 2021.

[ 6 ] 	 «Z Oskarem Hansenem rozmawia Wojciech Włodarczyk» S. 28, in: «Wobec Formy 
Otwartej Oskara Hansena. Idea – utopia – reinterpretacja», hg. v. Marcin Lachowski, 
Magdalena Linkowska, Zbigniew Sobczuk, Lublin ( Towarzystwo Naukowe Katolickiego 
Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II ) 2009. S. 21–44. Ersterscheinung im Ausstel-
lungskatalog «W kręgu Formy Otwartej», herausgegeben von Jolanta Gola, Ewa Józefska, 
Maryla Sitkowska, Wojciech Włodarczyk, 1986. Warschau, Muzeum Akademii Sztuk 
Pięknych w Warszawie, 25.04.–23.05. 1986. S. 11–46.

[ 7 ] 	 Vgl.: Hansen, Oskar et al. Oskar Hansen: Towards Open Form: Ku Formie Otwartej, 
Warszawa, Foksal Gallery Foundation, 2005. S. 159.

[ 8 ]	 Oskar Hansen: Forma Otwarta, in: Wobec Formy Otwartej Oskara Hansena. Idea – uto-
pia – reinterpretacja, a.a.O., S. 11–13, hier: S. 12. Ersterscheinung in Przegląd Kulturalny, 
1959, nr 5, S. 5.

[ 9 ]	 Ebenda.
[ 10 ]	 Ders.: Forma Otwarta w architekturze. Sztuka wielkiej liczby, in: Wobec Formy Otwartej 

Oskara Hansena. Idea – utopia – reinterpretacja, a.a.O., S. 14–19, hier: S. 19. Ersterschei-
nung in «Struktury» ( dodatek do Kameny ) 1960, nr. 9, S. 1 und 8.

[ 11 ]	 Ebenda, S. 19.
[ 12 ]	 Hansen unterstreicht, dass Räume ihre pädagogische Wirkung zwar langsam entfalten, 

aber dennoch effektiv sind, besonders in der kindlichen Entwicklung. Als Beispiel führt er 
die Gegenüberstellung faschistischer und demokratischer Architektur von Schulen in 
Italien zu Mussolinis Zeiten und in Schulen in Norwegen an: «Z Oskarem Hansenem 
rozmawia Wojciech Włodarczyk» S. 28, in: «Wobec Formy Otwartej Oskara Hansena. 
Idea – utopia – reinterpretacja», hg. v. Marcin Lachowski, Magdalena Linkowska, Zbigniew 
Sobczuk, Lublin ( Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana 
Pawła II ) 2009. S. 21–44. Ersterscheinung im Ausstellungskatalog «W kręgu formy 
otwartej», herausgegeben von Jolanta Gola, Ewa Józefska, Maryla Sitkowska, Wojciech 
Włodarczyk, Muzeum Akademii Sztuk Pięknych w Warszawie, 25.04.–23.05.1986, 
Warschau.

[ 13 ]	 Didier Anzieu, Das Haut-Ich, Frankfurt / M, Suhrkamp, 2013. S. 61.
[ 14 ]	 Hansen, Forma Otwarta, a.a.O., S. 12.
[ 15 ]	 Ebenda. Vgl. auch: Oskar Hansen: Towards Open Form – Ku Formie Otwartej, Jola Gola 

( Hg. ):, Warschau, Fundacja Galerii Foksal, 2004,S. 160–163. 
[ 16 ]	 Oskar Hansen: Towards Open Form – Ku Formie Otwartej, Jola Gola ( Hg. ): Warschau, 

Fundacja Galerii Foksal, 2004. S. 163. Übersetzung aus dem Polnischen Wiktoria Furrer. 

Forma Otwarta. 
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen 

142

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 17 ]	 «Z Oskarem Hansenem rozmawia Wojciech Włodarczyk», a.a.O. S. 32.
[ 18 ]	 Ebenda, S. 33.
[ 19 ]	 Oskar Hansen. Zobaczyć świat, Jola Gola ( Hg. ): Zachęta Narodowa Galeria Sztuki, 

Warszawa, Akademia Sztuk Pięknych w Warszawie, 2005. S. 41.
[ 20 ]	 Jolanta Gola, Grzegorz Kowalski: Katalog wystawy. Po 30 latach. Spojrzenie na pracownię 

Oskara Hansena, 06.06.–19.07.2013, Akademia Sztuk Pięknych, Salon Akademi, S. 43.
[ 21 ]	 Ebenda, S. 26.
[ 22 ]	 Der Begriff der anregenden Beschränkungen «enabling constraints» stammt aus dem 

theoretischen Vokabular von Erin Manning und Brian Massumi und beschreibt notwendi-
ge Setzungen in kreativen Prozessen, wie sie sie im Sense Lab, heute 3ecologies 
durchgeführt haben, vgl.: https://3ecologies.org, zuletzt besucht im Dezember 2021.

[ 23 ]	 Vgl.: Oskar Hansen: Towards Open Form – Ku Formie Otwartej, Jola Gola ( Hg. ):, Warschau, 
Fundacja Galerii Foksal, 2004. S. 163. Auch die zuvor erwähnte Übung «Aktives -Negativ» 
sollte gemäß Hansen der emotionalen Darstellung von Räumen dienen.

[ 24 ]	 Vgl.: Oskar Hansen: Towards Open Form – Ku Formie Otwartej, Jola Gola ( Hg. ):, Warschau, 
Fundacja Galerii Foksal, 2004. S. 163.

[ 25 ]	 Teilnehmer:innen und Autor:innen des vom 8.–14. Februar 1971 gefilmten Filmes sind Zofia 
Kulik, Przemysław Kwiek, Jan S. Wojciechowski, Bartłomiej Zdrojewski ( StudentInnen 
und AbsolventInnen der Kunstakademie Warschau ), Paweł Kwiek, Tatiana Dębska, Jacek 
Zalewski ( StudentInnen der Filmakademie in Łódź ), Ewa Lemańska ( Schauspielstudentin 
der Filmakademie in Łódź ) und Frau Halina ( Model ). Drei der neun Episoden des Filmes 
«Forma Otwarta» sind im Archiv des Muzeum Sztuki Nowoczesnej ( Museum für Gegen-
wartskunst ) in Warschau zu sehen: https://artmuseum.pl/en/filmoteka/artysci/kwiekulik-2, 
zuletzt besucht im Dezember 2021.

[ 26 ]	 Zu erwähnen sind gemäß der Einordnung von Axel Wieder ebenfalls Waldemar Raniszew-
ski, Wiktor Gutt und Grzegorz Kowalski mit ihren eigenen künstlerischen Ansätzen. Vgl: 
Axel Wieder, Works – for – film and open form, S. 52–61 in: Axel Wieder, Florian Zeyfang 
( Hg. ): Open Form: Space, Interaction, and the Tradition of Oskar Hansen, Berlin, Stern-
berg Press, 2014, hier S. 52.

[ 27 ]	 Diese Ausage entnehme ich aus Zofia Kuliks Kommentaren in der Korrespondenz mit der 
Leiterin ihrer Stiftung Wiktoria Szczupacka im Vorfeld der Erscheinung dieses Beitrages.

[ 28 ]	 Zofia Kulik ordnete die Rolle Oskar Hansens und die Bedeutung seiner Pädagogik in einem 
Gespräch mit Axel Wieder und Florian Zeyfang ein: Axel Wieder, Florian Zeyfang: 
Interview with Zofia Kulik, in: dies. ( Hg. ): Open Form: Space, Interaction, and the Tradition 
of Oskar Hansen, Berlin, Sternberg Press, 2014. S. 74–78, hier: S. 76.

[ 29 ]	 So wie Hansens «Offene Form» den Bezugsrahmen schuf, der Themen und Fragen 
strukturierte, ermöglichte Kwiek mit seiner prozessbasierten Arbeitsweise einen neuen 
nonverbalen Kommunikationsmodus, indem er Film in die bildhauerische Praxis integrier-
te und so «erweiterte Skulpturen» ( Z. Kulik ) schuf. Das Duo KwieKulik fotografierte zudem 
das visuelle Spiel auf dem Morel-Hügel, sprach Audiokommentare ein und zeigte die 
Slidepräsentationen im In- und Ausland als künstlerische Arbeit. Dank dieser künstleri-
schen Arbeit sind Einblicke in die damalige Praxis überhaupt möglich. Wohlgemerkt 
gehörten Praktiken des Dokumentierens und Archivierens prominent zur künstlerischen 
Praxis des Künstlerduos. Die Dokumentation von Kulik und Kwiek des visuellen Spiels 
«Gra na Wzgórzu Morela» findet sich unter https://artmuseum.pl/en/filmoteka/progra-
my/w-kregu-formy-otwartej. Weiterführende Informationen zur dokumentarischen 
Kunstpraxis von KwieKulik sind in der Publikation «KwieKulik. Zofia Kulik & Przemysław 
Kwiek», hg. v. Zofia Kulik, Przemysław Kwiek und Łukasz Ronduda,  Warszawa: Muzeum 
Sztuki Nowoczesnej, 2012, sowie «Zofia Kulik. Methodology, my love» hg. von Agata 
Jakubowska, Warsaw Museum of Modern Artzu finden. Darüber hinaus bildet das Archiv 
KwieKulik die größte private Sammlung von Arbeiten der künstlerischen Avant-Garde der 
1970er und 80er Jahre.

[ 30 ]	 Vgl.: https://artmuseum.pl/en/filmoteka/praca/kwiekulik-forma-otwarta-szkola und 
	 «KwieKulik. Zofia Kulik und Przemysław Kwiek», hg. v. Lukasz Ronduda und Georg 

Schöllhammer, a.a.O.
[ 31 ]	 Zur epistemischen Kraft des Witzes vgl. Mira Fliescher: Der Witz der Kunst. Modelle 

ästhetischen Denkens. Zürich ( Diaphanes ) 2019.
[ 32 ]	 Im Gegensatz zur Fixierung auf Zentren bezieht sich Paweł Althamer, seinerseits ein 

Student von Grzegorz Kowalski, in seinen partizipativen Arbeiten und sozialen Skulpturen 

Anmerkungen 143

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stets auf das Periphere als das wirklich künstlerisch Gärende, Lebendige und Interessan-
te: «Althamer has produced collaborative works in a suburb of Warsaw where he has lived 
for many years. A suburban identity is an important part of what he is as an artist. In his 
participatory projects, Althamer does not recognize societal or social differences.» 
https://helsinkibiennaali.fi/en/artist/pawel-althamer/, zuletzt besucht im Januar 2021.

[ 33 ]	 Piotr Piotrowski: Awangarda w cieniu Jałty. Sztuka w Europie Środkowo-Wschodniej w 
latach 1945–1989. Poznań, Dom Wydawniczy REBIS, 2005.

[ 34 ]	 Magda Lipska, Przede wszystkim człowiek. O genealogii performansu z ducha Teorii 
Formy Otwartej Oskara Hansena, in: Dialog, Warschau 2017 6 ( 727 ).

[ 35 ]	 Axel Wieder, Works – for – film and open form, S. 52–61 in: Axel Wieder, Florian Zeyfang 
( Hg. ): Open Form: Space, Interaction, and the Tradition of Oskar Hansen ( Sternberg 
Press ), 2014. S. 53.

[ 36 ]	 Die Pädagogik von Jarnuszkiewicz nahm jedoch nicht eine systematische und theoretisch 
formulierte Form an, wie dies bei Oskar Hansens «Open Form» der Fall war, und wird 
weniger stark rezipiert.

[ 37 ]	 Johannes Bilstein: Sich selber machen: Bildung, in: Wolf Abdreas-Liebert, Kristin 
Westphal: Performances der Selbstermächtigung, Oberhausen ( Athena Verlag ) 2015. 
S. 33–52, hier: S. 35.

[ 38 ]	 Claire Bishop: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectatorship. London 
( Verso ) 2012. S. 245.

[ 39 ]	 Vgl. Wiktoria Furrer et al.: How To Teach Art? Zürich ( Diaphanes ) 2022. S. 177; dies.: 
Micropedagogies. Reflections on How To Teach Art, in: Wolfgang Brückle; Sabine 
Gebhardt Fink ( Hg. ): Artistic Education, Nummer 9, Luzern, Hochschule Luzern, 2019. 
S. 74–79, dies., Silvia Henke: Mikropädagogische Sprünge im Kontext ästhetischer 
Bildung, in: Art Education Research, November 2019, Jg. 10 ( 16 ) S. 10–11.

[ 40 ]	 Vgl. Piotr Szejnach: O Warsztatach Kowalni dla reszty świata, in: Kowalnia. 1985–2015, 
2016, Katowice, Akademia Sztuk Pięknych w Katowicach, S. 505–523, hier S. 505; Furrer, 
Henke: Mikropädagogische Sprünge im Kontext ästhetischer Bildung, a.a.O.

[ 41 ]	 Vgl. Furrer et al.: How To Teach Art? a.a.O., S. 177–179; dies.: Micropedagogies, a.a.O.
[ 42 ]	 Vgl. Silvia Henke, Zum Beispiel. Ästhetische Bildung in der Lehre, in diesem Band, S. 111.

[ Abb. 1 ]	 Undatierte Archivaufnahme: Program dydaktyczny Oskara Hansena. Ćwiczenie I-6.,  
Muzeum Akademii Sztuk Pięknych.

[ Abb. 2 ]	 Frontansicht des Hauses der Hansens in Szumin, Fotografie von Tomasz Kaczor, zuerst 
publiziert in Magazyn Kontakt: https://magazynkontakt.pl/utopia-szyta-na-miare.

144

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilden / Formen

Essay 6 / 9

145

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorurteil und Entwurf. 
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie
Henyretta Duerschlag

146

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit strengem Blick mustert Hans Finsler ein Fotonegativ. 
Unter seinem weißen Laborkittelkragen ragt ein hochgeknöpftes 
Hemd mit eng gebundener Krawatte hervor. Auf einem Tisch vor  
ihm stehen sorgfältig platzierte Glasflaschen mit Chemikalien, eine 
Waage sowie weitere Utensilien für die Fotoentwicklung. Diese Auf-
nahme lässt kaum Interpretationsspielraum offen: Armin J. Haab in-
szenierte seinen Fotografielehrer nicht als leidenschaftlichen Foto-
grafen in Aktion, sondern als penibel wirkenden Wissenschaftler. 
Finsler wird hier – nicht zuletzt auch vestimentär – zur Verkörperung 
der Neuen Sachlichkeit überstilisiert: streng, ordentlich, nüchtern 
und unmissverständlich: «Sobald man Ambiguität an einem Ende zu-
rückdrängt, entsteht sie an einem anderen Ende und in oft unerwar-
teter Form wieder neu.»1

In ihrem Streben nach Eindeutigkeit entrann der Neuen Foto-
grafischen Sachlichkeit das, was sie sich auf ihre Fahnen schrieb: die 
Abbildung von Realität. Eine sachliche, formkonzentrierte Darstellung 
ihrer Motive ging immer mit der radikalen Reduktion und Abstraktion 

Abb. 1:	 Hans Finsler, Kunstgewerbeschule Zürich, 1943. Armin J. Haab. 1943 ã Armin Haab/ 
Fotostiftung Schweiz

Bilden / Formen 147

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derselben einher. Die Obsession mit der idealen Formwiedergabe, 
schattenfrei, isoliert aus Zeit und Raum, führte unausweichlich zur Los-
lösung der Dinge aus ihrem Bedeutungskontext und ging damit an der 
Komplexität der Wirklichkeit vorbei. Als Vertreter dieser Fotografie war 
sich Finsler dieses zugrunde liegenden Paradoxes wohl bewusst. Sein 
publizistisches Werk zeugt von einer kontinuierlichen Befragung des 
Verhältnisses von Fotografie und Wirklichkeit, die von Widersprüchen, 
Brüchen und offen gelassenen Fragen durchzogen ist. 
	 Als Gründer der ersten Schweizerischen Fotofachklasse an 
der Zürcher Gewerbeschule bildete Finsler gemeinsam mit dem Ty-
pografen Alfred Willimann zwischen 1932 und 1959 rund 150 ange-
hende Fotografinnen und Fotografen aus, unter denen sich einige 
große Namen der modernen Fotografie der Nachkriegszeit befinden. 
Werner Bischof, René Burri und Ernst Scheidegger bereisten im Auf-
trag von Magnum Photos die Welt und porträtierten bekannte Persön-
lichkeiten wie auch anonyme Gesichter der Nachkriegszeit. Mit Bi-
schof als seinem Musterschüler, der zum Vorbild der nachfolgenden 
Klassen wurde, konnte Finsler gar nicht anders als eine fotografische 
Praxis anzuerkennen, die sich antithetisch zu seiner kommerziellen, 
neusachlichen Gegenstandsfotografie verhielt. 
	 Zwischen selbstauferlegtem Formidealismus und dialek-
tisch-kritischer Auseinandersetzung mit dominierenden Gestal-
tungs- und Ästhetikdiskursen seiner Zeit, zwischen einem Beharren 
auf neusachlicher Gegenstandsfotografie und der Wertschätzung 
wie auch Förderung anderer fotografischer Stile, Genres und Prak-
tiken, oszillierte Finsler auch zwischen den Polen radikaler Eindeu-
tigkeit und ergebnisoffener Ambiguität, die im Parti-Pris als Denk-
figur verschmelzen.

	 Am Anfang und am Ende war das Ei
	 Hugo Loetscher bezeichnet Finsler als Formidealisten, der 
sich bereits in seiner frühesten Schaffenszeit einen fotografischen 
Perfektionsmaßstab gesetzt hatte und sich entsprechend nicht viel 
weiter entwickeln konnte.2 In seinen wohl bekanntesten Fotografien, 
den Aufnahmen von Hühnereiern, zeigt sich die Essenz dieses Maß-
stabes. Drei Eier auf Waffelpapier, Eier auf Teller, Drei Eier am 

Vorurteil und Entwurf. 
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

148

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unteren Bildrand, Eier im Spiegel, Zwei Eier Negativ, Zwei Eier Positiv 
( alle 1929 ), Drei Eier Negativ, Drei Eier Positiv, Helle und dunkle Ei-
Hälfte ( alle 1950 ), Ei in Rotation ( 1958 ) – das Motiv des weißen Hüh-
nereis umspannt Finslers gesamtes fotografisches Werk und wurde 
zum selbstdeklarierten Emblem seiner Arbeit. Sinnbildlich ver-
schmilzt in diesem Motiv die Entstehungsgeschichte seiner fotogra-
fischen Praxis mit einem kulturübergreifenden Schöpfungsmythos. 
Mehr noch: Weiß im Licht, schwarz im Schatten, entwickelt es Wer-
dendes, Sichtbares. Rein, einfach, formvollendet findet sich in der 
Naturform überdies die Idee der ‹Guten Form› wieder, für die Finsler 
nicht zuletzt durch das Amt des Vorsitzenden des Schweizer Werk-
bundes einstand. Den fragilen gestalterischen und gesellschaftli-
chen Aufbruch ins Neue symbolisierend, ist bereits in der Bauhaus-
fotografie, mit der Finsler über seine Arbeit an der ähnlich gesinnten 
Kunstgewerbeschule Burg Giebichenstein Anfang der 1920er Jahre 
in Kontakt gekommen sein konnte, das Foto-Ei durchdekliniert 
worden. Im Sinne des Photo-Eye findet sich das Objekt in experimen-
tellen Lichtbildern Laszlo Moholy-Nagys3 oder Herbert Bayers foto-
grafischen Stillleben und Collagen wieder, die unter anderem die Um-
schläge der Bauhauspublikationen zierten. Joost Schmidts Ei von 
1927 hätte genauso gut eine Aufnahme Finslers gewesen sein können, 
Ersterer nutzte das Ovum jedoch fünf Jahre später als Kopf einer ren-
nenden Figur in seinem Relief The Man of the Run, während sich die 
Art, wie Finsler das Motiv verwendete, kaum veränderte. In der Be-
gleitpublikation zu seiner ersten und letzten großen Einzelausstel-
lung verflicht Finsler seinen persönlichen mit einem für ihn allgemei-
nen Weg zur Fotografie.4 Einige seiner Ei-Studien fungieren dabei als 
didaktisches Material, mit dessen Hilfe er seine Grundsätze der Foto-
grafie zu vermitteln suchte. 

	 So breit und grundlegend Finslers theoretische Auseinan-
dersetzungen mit der Fotografie scheinen, so lag der Ausbildungs-
schwerpunkt für die ehemaligen Schülerinnen und Schüler der Foto-
fachklasse eindeutig auf kommerzieller Sachfotografie, der ihre 
gestalterische Experimentierlust einzuengen schien. Mit der Öffnung 
der Landesgrenzen nach dem Zweiten Weltkrieg interessierten sich 

Bilden / Formen 149

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die jungen Fotografierenden viel mehr für die menschlichen Folgen 
der Kriegsjahre als für perfekt und eindeutig fotografierte Eier oder 
wohlgeformtes Geschirr. Viele Alumnae und Alumni erinnerten sich 
noch Jahrzehnte später, wie sie bis zum Überdruss Küchenutensilien 
oder kleine Alltagsobjekte aus der Sammlung des Gewerbemuseums 
ablichten mussten, um ihren fotografischen Blick zu schärfen.
	 Die gute Form, die öffentlichkeitswirksame Wanderausstel-
lung und späteres Premierformat des Schweizer Werkbundes, die 
quasi im Alleingang von Max Bill konzipiert und 1949 an der Muster-
messe in Basel zum ersten Mal gezeigt wurde, bringt  den wahrge-
nommenen Ausbildungsfokus auf den Punkt: Auf den rund 240 Foto-
grafien «gut» geformter Dinge sieht man kaum Gegenstände in ihrem 
Gebrauchskontext. Isoliert aus ihrem Bedeutungszusammenhang, 
konzentrieren sich die fotografischen Exponate, von denen einige von 
Finsler beziehungsweise den Auszubildenden der Fotofachklasse an-
gefertigt wurden, ausschließlich auf die Vermittlung formalästheti-
scher Wirkung. Wie radikal dieser Ansatz umgesetzt wurde, zeigt sich 
in der Anführung des Atompilzes als Exempel für schöne Strömungs-
linien – gerade einmal vier Jahre nach der Katastrophe von Hiroshima. 
Zwischen Industrie und Alltagsobjekten fehlt vom Menschen jede 
Spur. Bills und Finslers Zeitgenosse, wie auch ebenfalls prägendes 
Mitglied des Schweizer Werkbunds, Georg Schmidt, diagnostiziert 
die Schweizerische Moderne als ein «Verstehen mehr des Gegen-
ständlichen als des Menschlichen, der Liebe zum Reinlichen, Über-
schaubaren, der Freude am Technischen und an der Präzision, der 
Bejahung alles Zweckvollen und Nutzbringenden».5 
	 Finslers Arbeit lässt sich kaum besser als mit diesen Worten 
beschreiben. Konsequent klammerte er die Darstellung des Men-
schen und seiner sozialen Lebenswelt in seinem fotografischen 
Werk aus. Durchblättert man seinen Nachlass im Archiv des Kunst-
museums Moritzburg in Halle, finden sich zwischen hunderten von 
nüchternen Sach-, Architektur- und Landschaftsaufnahmen kaum 
Bilder, die einzelne Personen in den Fokus nehmen. Stattdessen 
schwebt das Ei – isoliert in Zeit, Raum und getrennt von allem Le-
bendigen – über sowohl Finslers Werk als auch dem Programm der 
Zürcher Fotofachklasse.

Vorurteil und Entwurf. 
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

150

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Mehr als ein Lieblingsmotiv, scheint das Ei ein gewordener 
Idealtypus, von dem Finsler allgemeingültige Grundlagen der Foto-
grafie ableiten zu können glaubte:

Ich fragte mich, ob es nicht eine Art Grundform, ein Normal-
objekt geben würde, an dem man allgemeine Gesetze der Pho-
tographie studieren könnte (…). Dieses Normalobjekt müßte 
weiß sein, damit keine Farbnuancen die Wirkung von Licht 
und Schatten beeinflussen könnten, es müßte eine sehr ein-
fache und allgemein bekannte Form haben, damit jedermann 
die Beziehung der Aufnahme zu dieser Form erkennen kann, 
es müßte in beliebig vielen, gleichen Exemplaren billig zu 
haben sein, und es müßte womöglich ein Naturprodukt sein, 
weil alle künstlich geschaffenen Dinge von der Zeit und den 
Mitteln ihrer Entstehung abhängen. (…).6

	 Wie Finsler über eines seiner fotografischen Vorbilder fest-
hielt, habe Edward Steichen «(g)eduldig wie die römische Kirche»7 in-
nerhalb eines Jahres «(m)ehr als 1000 Mal» eine weiße Untertasse foto-
grafiert, damit «die fotografische Technik ins Fleisch und Blut übergeht».8 
Jener war es auch, der glaubte, mittels der Fotografie der gesamten 
Menschheit einen Spiegel vorhalten zu können – was Finsler im selben 
Text auf seine ansonsten äußerst verhaltene Weise scharf kritisierte. Als 
Kunsthistoriker und Schüler Heinrich Wölfflins brachte sich Finsler um 
1925 das Neue Fotografieren autodidaktisch bei, indem er – ähnlich wie 
Steichen – in mühsamer, repetitiver Arbeit ein weißes Alltagsobjekt fo-
tografisch studierte. Statt einer Untertasse dienten ihm weiße Hühner-
eier als Übungsmotiv, an dem er fotografischen Blick und Technik trai-
nierte. Analog zur Gliederpuppe für das Erlernen des Zeichnens 
menschlicher Anatomie, war für ihn das Ei aufgrund seiner visuellen 
Eigenschaften bestens als Übungsmotiv geeignet, um Form, Körper, 
Oberflächenstruktur sowie Wirkung von Licht und Schatten eines Ge-
genstandes fotografisch darstellen zu lernen. Entsprechend gehörte 
das genaue fotografische Studium unbunter Alltagsgegenstände zum 
obligatorischen Teil des Ausbildungsprogrammes der frühen wie auch 
späteren Fotofachklasse der Zürcher Kunstgewerbeschule.

Bilden / Formen 151

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der unwissende Fotolehrmeister
Wie er es in seiner Vision für die Fotoklasse festhielt, sollte 

es allerdings keineswegs darum gehen, den Auszubildenden «auch 
modern» fotografieren beizubringen, sondern sie sollten vielmehr die 
«Gelegenheit haben, zu experimentieren und zu einer selbstständi-
gen ( sic! ) Reife zu kommen.»9 Dass das Lernziel derart offen inten-
diert war, konnten die Fotoklässlerinnen und -klässler beim Antritt 
und gar während ihrer Ausbildungszeit nicht ahnen. Denn die We-
nigsten wussten im Vorfeld ihren Lehrer in eine Kunst- beziehungs-
weise Gestaltungsrichtung einzuordnen. Selbst die Tatsache, dass 
Finsler als Vorstand und damit als Funktionär des Schweizerischen 
Werkbunds praktisch zur Neuen Geschmackselite der Schweiz ge-
hörte, erfuhren die Lernenden, wenn überhaupt, nur indirekt im Laufe 
ihrer Ausbildungszeit. Als Vorbilder für Unterrichtszwecke zeigte er 
nie seine eigenen Arbeiten. Quasi als «unwissender Lehrmeister»10, 
wie ihn Jacques Rancière anhand der historischen Lehrerfigur 
Joseph Jacotot theoretisierte, offerierte der zurückhaltende, wort-
karge, doch nicht weniger autoritär wirkende Fotografielehrer Finsler 
kaum konkrete Aufgaben, Erklärungen oder differenzierte Kritik. Viel-
mehr überließ er die Schülerinnen und Schülern weitestgehend sich 
selbst, wie sich unter anderen Anita Niesz in einem Interview mit 
Thilo Koenig erinnerte:

Geholfen hat er auch nicht beim Aufnehmen, er hat einfach 
zugeschaut. Mit den Lampen und so habe ich mich abgemüht 
und dann kam er und hat gesehen, dass ich einfach nicht vom 
Fleck komme. Dann hat er einfach die Lampe so gestellt, dass 
die Schatten mitspielten.11

Der häufig physisch absente und didaktisch wie auch per-
sönlich zurückhaltende Lehrer äußerte nicht einmal bei den wöchent- 
lichen Bildbesprechungen eindeutige Kritik. Stattdessen versah er die 
seinem Empfinden nach gelungenen Arbeiten kommentarlos mit 
einem Bleistiftkreuz auf vorgelegten Kontaktkopien, welches den Aus-
zubildenden signalisierte, dass das gewählte Foto vergrößert ins 
Archiv wandern dürfe. Als verheerendes Feedback wurden Kommen- 

Vorurteil und Entwurf. 
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

152

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tare wie ein «Man könnte hier noch vielleicht…» wahrgenommen – ein 
klares «Das ist nicht» gut hörten die Schülerinnen und Schüler aller-
dings nie. Einzig wenn es um die Ordentlichkeit im Arbeitsprozess 
ging, konnte Finsler seine Stimme heben. Einige Anekdoten der Alum-
nae und Alumni erzählen von dem penibel auf Sauberkeit achtenden 
Lehrer, der auch ausfällig wurde, wenn er im klasseneigenen Fotolabor 
dreckige Entwicklerschalen vorfand.12 Was ansonsten in ihm vorging, 
welche Schülerinnen oder Schüler er als besonders talentiert oder 
untalentiert erachtete, was ihn politisch, sozial oder kulturell bewegte, 
darüber konnten die Klassen nur spekulieren. 
	 Angelehnt an seinen eigenen Werdegang, bestand Finslers 
fotografische Vermittlungsstrategie aus einem Sich-selbst-Überlas-
sen: Autodidaktik als Fachdidaktik also. Sein erklärtes Ziel war es, an-
gehenden Berufsfotografierenden fundierte fotografische Grund-
kenntnisse und -fähigkeiten zu vermitteln, mittels derer die 
Schülerinnen und Schüler ihre eigene, individuelle fotografische 
Praxis entwickeln konnten. Betrachtet man die äußerst heterogenen 
Werke der Absolventinnen und Absolventen, schien er sein Ziel er-
reicht zu haben. Ernst Hahn, der von 1949 bis 1952 die Fotoklasse be-
suchte, erinnert sich folgend:

Dabei gab es in der Fotoklasse die globetrottenden, filmi-
schen Aktualitäten-Reporter, die feuilletonistisch-journalis-
tischen Dokumentaristen und Texter, poetisch-lyrische Bild-
illustratorinnen, spielerisch zaubernde Lichtbild-Macher, 
zäh konstruierende Realisten, aus der Faszination der Foto-
technik schöpfende Impressiv-Künstler – nur, mit Verlaub, 
‹kleine Finslers› konnte man eigentlich nicht beobachten.13

	 Während einige Absolventinnen und Absolventen der Fo-
toklasse mitsamt ihren Werken die Welt bereisten und von Tier-  
über Mode- bis hin zur Krisengebiets-Fotografie steile Karrieren in 
unterschiedlichen Sparten der Fotografie hinlegten, waren in Finslers 
ersten und letzten großen Einzelausstellungen wieder diejenigen Eier 
zu sehen, anhand derer er seine Grundlagen der Fotografie erlernte 
und allgemeingültig ableitete.

Bilden / Formen 153

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Das breite Spektrum an Genres und Bildsprachen, die die 
Alumnae und Alumni der Fotoklasse entwickelten, sowie Finslers ein-
deutig ambiger Kritikstil scheinen diametral derjenigen Fotografie  
gegenüberzustehen, die Finsler selbst praktizierte. Und doch kann 
vermutet werden, dass beide Pole – die fotografische Eindeutigkeits-
obsession und eine praktizierte Ambiguitätstoleranz – zwei Seiten 
derselben Medaille gewesen sind. 

	 Ambiguitäten
	 Im Jahr 1955, genau einen Tag bevor Finsler sein Amt als 
Vorsitzender des Schweizerischen Werkbundes nach neun Jahren 
niederlegte, hielt er vor der versammelten Mitgliedschaft der Ver-
einigung einen Vortrag mit dem Titel «Der Werkbund und die Dinge». 
Die erste Frage, die er in diesem Vortrag adressierte, lautete: «Was 
haben die Dinge, für deren Form und Qualität der Werkbund sich 
einsetzt, für den Menschen für eine Bedeutung?».14 Obwohl sich der 
Schüler Heinrich Wölfflins, enger Vertrauter Sigfried Giedions und 
Lehrer an der damaligen Kunstgewerbeschule Zürichs mit seiner 
kommerziellen, neusachlichen Gegenstands- und Architekturfoto-
grafie nahtlos dem Werkbundgedanken ( ein )fügte, rechnet er nun 
überraschend offensiv mit dem blinden Formalismus und der Ge-
schmacksarroganz der Vereinigung ab. Den Werkbundlöffel, das 
Sinnbild der ‹Guten Form›, verdächtigt er plötzlich der Irrelevanz und 
die Werkbundjury, zu der er selbst lang genug zählte, setzt er mit 
«göttlichen» oder «pedantischen» Richtern gleich,15 die insgeheim 
doch lieber in einem nicht-werkbundmäßigen Restaurant in wenig 
funktioneller Krawatte oder Halskette dinieren wollten. Wo es die 
guten Dinge gibt, muss es auch die schlechten geben. Und im Alltag 
der Ästhetik gibt es neben der «reinen Form» eben auch Kitsch und 
dekoratives Brimborium, der den Menschen Freude bereitet. Der als 
Funktionalismus getarnte Formalismus habe, so Finsler, dazu ge-
führt, dass die Grundidee der Vereinigung aus den Augen verloren 
ging: «Nicht die Form der Dinge allein, sondern die Beziehung der 
Dinge zu den Menschen und die Beziehung der Menschen zu den 
Dingen gehören zu den Aufgaben des Werkbunds, des Bundes der 
Menschen mit dem Werk.»16

Vorurteil und Entwurf. 
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

154

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Aus Finslers Mund musste dieser Kritikpunkt wie ein Sinnes-
wandel gewirkt haben. Allzu oft äußerten ehemalige Fotoklässlerinnen 
und -klässler, dass Finslers zwischenmenschliche, soziale Seite kaum 
in Erscheinung trat – weder im Unterricht noch in seinen eigenen 
Werken. Doch so eindeutig sachlich er und seine Arbeit wirkten, so 
vieldeutig gestalten sich seine Reflexionen zur Fotografie und dem 
Gestaltungsdiskurs seiner Zeit. Finslers publizistisches Schaffen zeugt 
von einer intensiven und kritischen Auseinandersetzung mit Diskursen 
und Theorien des Ästhetischen seiner Zeit, die sich durch scheinbare 
Widersprüchlichkeiten und bewusstes Offenlassen alles andere als 
festzulegen schien. So mutmaßt er in seinem Aufsatz «Das photogra-
phische Portrait»17, dass es keine fotografische Handschrift und damit 
auch keine Autorschaft der Fotografierenden gebe, während er in einer 
Rezension zu Bischofs Arbeit schreibt18, dass die Persönlichkeit des 
Fotografen die Basis allen Schaffens sei. Einige Vorträge und Texte er-
öffnet er mit der Frage nach dem Verhältnis zwischen Wirklichkeit und 
fotografischer Darstellung, um die Antwort darauf, «ob das so ist», 
seiner Zuhörerschaft zu überlassen.19 Mehr noch – der Fotoklassen-
alumni Hahn, der als Potsdamer aufgrund seiner Tuberkuloseerkran-
kung in der Schweiz interniert wurde und damit nicht der einzige war, 
der betroffen vom Zweiten Weltkrieg in der Fotoklasse landete, erin-
nert sich Finsler sagen: «Wir Fotografen, wir sind eigentlich mit unserer 
Schwarz-Weiß-Fotografiererei die größten Fälscher.»20

	 Finslers Parti-Pris
	 Kaum eine Bildsprache zeichnet sich so sehr durch Eindeu-
tigkeit aus wie die Neue Sachlichkeit. Nahezu fundamentalistisch 
strebte sie nach einer Reinheit der Formen und einer zeitlos funktio-
nierenden, realitätsabbildenden Bildsprache. Es liegt nahe, dass die 
Neue Fotografie, die Finsler mit seinem eigenen Werk vertrat, Ambi-
guität nicht tolerieren konnte und wollte. Und doch finden sich im 
publizistischen und vor allem pädagogischen Schaffen des Foto
grafen Brüche, Widersprüche und Offengelassenes, die eine Mehr-
deutigkeit auszudrücken vermögen. Seine neusachliche Sachfoto- 
grafie und Wertschätzung, wie auch Förderung des Nachkriegsfoto
journalismus à la Life oder Du, der Glaube an einen universellen 

Bilden / Formen 155

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahrheitsanspruch der Fotografie und deren Hinterfragung, die au-
toritäre Konformität und fördernd-emanzipierende Zurückhaltung 
in seiner Pädagogik – alles Pole, die Finsler in seiner Arbeit zu ver-
einen vermochte.

Endlos viel Bedeutung führt zu Bedeutungslosigkeit. Bedeu-
tungslosigkeit ist ebenso wenig vieldeutig wie nur eine  
einzige Bedeutung. Ambiguität, die bereichert, findet nur  
zwischen den Polen Eindeutigkeit und unendlich vielen Be-
deutungen statt.21 

	 Thomas Bauer lokalisiert die produktive Mehrdeutigkeit in 
einem Denkraum, der mehr als eine und doch nur eine gewisse Menge 
an Deutungen zulässt: ein Raum, der sich zwischen Fixierung und 
Flexibilität eröffnet. Sobald es um Aushalten von Polaritäten geht, ver-
lockt die Vermutung, dass es sich dabei um ein Double Bind handeln 
könnte. Gregory Bateson prägte diesen Begriff, der ein paradoxales 
sozial-psychologisches Phänomen, welches eine unmögliche Ent-
scheidungssituation verursacht, beschreibt.22 Es meint ein Weder-
Noch und Sowohl-als-Auch, die bezogen auf Wissenschaftlichkeit 
und Ästhetik für die Künstlerische Forschung gleichermaßen sympto-
matisch wie als Konzept wie für die Künste attraktiv ist. Doch produk-
tive Ambiguität kann, wie Bauer impliziert, keine Entscheidungsun-
möglichkeit meinen. Im Gegenteil: Konsequenterweise ermöglicht 
erst das Fixieren einer Deutung dasjenige Stehenbleiben, das ein 
Sich-Umschauen überhaupt ermöglicht. Eine notwendige, wenn auch 
nur temporäre Positionierung, die ein Hinterfragen, ein Anders- und 
ein Weiterdenken möglich macht. Die produktive Ambiguität steht 
daher dem Single Bind näher als dem Double Bind, weil sie, um mehr-
deutig bleiben zu können, eine gewisse temporäre Eindeutigkeit ver-
langt. In anderen Worten: Produktive Ambiguität setzt einen Entschei-
dungsprozess voraus, der vorläufig bestimmte Kriterien festlegen 
muss. Und wo Bedeutungen vorläufig festgelegt werden, entstehen 
Vor-Urteile. Erst wenn diese in der Vorläufigkeit verbleiben, wenn sie 
sich verhärten, versperren sie den Weg für Ambiguität und damit für 
ein Verstehen.

Vorurteil und Entwurf. 
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

156

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 In «Diskussionen über Expressionismus» bezichtigt Ernst 
Bloch seinen Kontrahenten Georg Lukács, sein vernichtendes Urteil 
gegen diese Kunstrichtung ohne Berücksichtigung ihrer Werke gefällt 
zu haben. In der englischen Übersetzung von Rodney Livingstone 
heißt es an besagter Stelle: «This is an issue which can only be resol-
ved by concrete examination of the works themselves; it cannot be 
settled by omniscient parti-pris judgements.»23 Was Bloch in der 
deutschen Originalfassung als «Vor-Urteil» bezeichnet, übersetzte Li-
vingstone – womöglich durch das Hyphen motiviert – nicht mit dem 
englischen «prejudice», sondern mithilfe des französischen Lehn-
worts «parti-pris», das nicht nur Vorurteil im Sinne einer Voreingenom-
menheit bedeutet:

Parti pris means bias or a mind made up, so in architectural 
criticism the parti is the assumption made that informs a 
design as well as the choice of approach when realizing the 
scheme. Prendre le parti is to take a decision, or a certain 
course, as in architectural design.24

	 Im zeitgenössischen architekturtheoretischen und -kritischen 
Kontext inzwischen weniger geläufig, meint parti also eine sichtbar ge-
machte, konzeptuell-ästhetische Entscheidung im architektonischen 
Entwurfsprozess. Damit verbindet sich im parti das Vorurteil mit dem 
Entwurfhaften als Äußerung einer ( ästhetischen ) Erkenntnis, die ( noch ) 
nicht ausgearbeitet oder umgesetzt worden ist. Je nachdem, wie vor-
läufig eine solche Erkenntnis bleibt, ob sie weitergedacht, ausbuchsta-
biert oder ausgeformt wird, wird sie zu einem sich verengenden und 
vereindeutigenden Vorurteil, wie es umgangssprachlich negativ konno-
tiert ist, oder einem Vor-Urteil, das durch seine dezidierte Vorläufigkeit 
produktiv ambig bleibt und damit dem Verstehen dient. Oder um es mit 
Hans-Georg Gadamer zusammenzufassen: «Im Ausarbeiten eines (…) 
Vorentwurfs, der freilich beständig von dem her revidiert wird, was sich 
bei weiterem Eindringen in den Sinn ergibt, besteht das Verstehen 
dessen, was dasteht.»25
	 In «Der Werkbund und die Dinge» wirft Finsler dem SWB vor, 
sich im Formalismus verhärtet, verselbstständigt zu haben. Um seinen 

Bilden / Formen 157

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit verbindet sich im parti das Vorurteil 
mit dem Entwurfhaften als Äusserung 
einer ( ästhetischen ) Erkenntnis, die ( noch ) 
nicht ausgearbeitet oder umgesetzt 
worden ist. Je nachdem, wie vorläufig eine
solche Erkenntnis bleibt, ob sie weiter
gedacht, ausbuchstabiert oder ausgeformt 
wird, wird sie zu einem sich verengenden 
und vereindeutigenden Vorurteil, wie 
es umgangssprachlich negativ konnotiert 
ist, oder einem Vor-Urteil, das durch 
seine dezidierte Vorläufigkeit produktiv am-
big bleibt und damit dem Verstehen dient.

158

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Punkt, dass die Gestaltungselite des Werkbunds die Bedeutung der 
Dinge für die benutzenden Menschen aus den Augen verloren hat, 
anzuführen, unternimmt er einen kleinen Exkurs in die Semiotik:

Wir beginnen mit einem einfachen Ding, mit dem Zeichen für 
die Frage, dem Fragezeichen. Es ist eine Linie, die sich nach 
rechts und wieder nach links wendet, eine Linie, die schwankt. 
Sie steht über dem Punkt, über dem Zeichen des Endgültigen, 
des Abgeschlossenen. Sie stellt das Endgültige in Frage.26

	 Finslers Interpretation des Fragezeichens verleiht der Denk-
figur des parti-pris eine Form: Wie das Fragezeichen umfasst es 
sowohl die Fixierung, die Bezugnahme auf einen bestimmten Punkt 
als auch eine Bewegung, die in unterschiedliche Richtungen gehen 
kann. Damit verbindet das parti-pris das Vor-urteilhafte mit dem Ent-
wurfhaften, welches Hans-Georg Gadamer in der hermeneutischen 
Methode und Jean-Luc Nancy im Prozess des Zeichnens erkannte:

Der Sinn, unterbrochen und schwebend, offenbart in seiner 
Zeichnung / Absicht ( dess(e)in ) gleichzeitig seinen Verlauf 
( seinen Gehalt, seine Haltung ) und die Wahrheit, die nicht 
seine Vollständigkeit, sondern im Gegenteil die Unterbre-
chung selbst ist.27

	 Vor-urteil, Entwurf, Fragezeichen und Zeichnung, verdichten 
zum parti-pris – einer Denkfigur, die dort einen Zugang zur Mehrdeu-
tigkeit erlaubt, wo sich zunächst keine zeigt. Vom Fix- und Ausgangs-
punkt der Ei-Studien Finslers treten unterschiedliche Bedeutungs-
ebenen wie zuvor verschüttete Sedimente in Erscheinung. Bloßgelegt 
werden Vorurteile, die die Schülerinnen und Schüler der historischen 
Fotoklasse hinsichtlich ihres Lehrers hegten, eine stille, emanzipato-
rische Haltung des Pädagogen, aber auch ein Verhaftet-Sein in einer 
Bildsprache, die er sich mit denjenigen Mitteln selbst beibrachte, wie 
er sie anderen eben nicht beibringen wollte. Auf diese Weise erscheint 
Finslers autodidaktische Fachdidaktik als eine wegweisende Struktur, 
die den Lernenden ein Handwerkzeug vermittelte, das sie ins Spiel 

Bilden / Formen 159

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer eigenständigen, fotografischen Praxis bringen konnten. Somit 
setzt sich ein Bild Finslers zusammen, das demjenigen Haabs weder 
widerspricht noch wirklich eindeutig bleibt.

Abb. 2: Analog Displaced. Florian Kech. © 2020.

Vorurteil und Entwurf. 
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

160

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ]	 Thomas Bauer: Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit und 
Vielfalt, Stuttgart ( Reclam ) 2018. S. 15.			 

[ 2 ]	  Vgl. Hugo Loetscher, Hans Finsler und seine Schule in Zürich, in: Hans Finsler, Neue 
Wege der Photographie, hg. V. Klaus E. Göltz, Bern ( Benteli ) 1991. S. 38–41.

[ 3 ]	 Siehe z.B. Louis Kaplan: László Moholy-Nagy. Biographical Writings, Durham ( Duke 
University Press ) 1995.

[ 4 ]	 Hans Finsler: Mein Weg zur Fotografie, Zürich ( pendo-Verlag ) 1971.
[ 5 ]	 Georg Schmidt in: Guido Magnaguagno, Plakatgrafik und Sachfotografie in der Schweiz 

1925–1935, in: Neue Sachlichkeit und Surrealismus in der Schweiz 1915–1940. Katalog 
Kunstmuseum Winterthur, hg. von Rudolf Koella, Bern 1979. S. 169–80, hier S. 169 / 170.

[ 6 ] 	 Hans Finsler, Das Ei und die Photographie, in: Hans Finsler, Neue Wege der Photographie, 
hg. von Klaus E. Göltz, a.a.O., S. 282–83, hier: S. 283.

[ 7 ] 	 Edward Steichen in: Hans Finsler, Über Edward Steichen, in: Du : kulturelle Monatsschrift 
22, Nr. 1 ( 1962 ) S. 47–48, hier S. 48.

[ 8 ]	 Ebenda.
[ 9 ]	 Hans Finsler, Grundlage einer Zürcher photographischen Abteilung, in: Hans Finsler, Neue 

Wege der Photographie, hg. v. Klaus E. Göltz, a.a.O. S. 266.
[ 10 ]	 Vgl. Jacques Rancière: Der unwissende Lehrmeister: Fünf Lektionen über die intellektuel-

le Emanzipation, hg. von Peter Engelmann, Wien ( Passagen Verlag ) 2018.
[ 11 ]	 Anita Niesz: Interview mit Thilo Koenig und Walter Binder ( 2003 ). Die Zeitzeugen- und 

Zeuginneninterviews wurden von Thilo Koenig im Rahmen des Forschungsprojektes 
Fotokultur in der Schweiz 1930–1950: Der Einfluss von Hans Finsler auf die Schweizer 
Fotoszene ( DORE-SNF, 2002–2006 ) erhoben und befinden sich als Audio-Dateien im 
Archiv der Zürcher Hochschule der Künste. Transkription durch die Autorin.

[ 12 ]	 Vgl. Interviews mit Thilo Koenig, a.a.O.
[ 13 ]	 Ernst Hahn: Retrospektive Hans Finsler, Notizen Erinnerungen 1988–1948, Brief an Walter 

Binder Juli 1988, Kopie des Briefes befindet sich im Archiv Zürcher Hochschule der 
Künste. S. 4.

[ 14 ]	 Finsler, Der Werkbund und die Dinge, in: Das Werk: Architektur und Kunst = L’oeuvre : 
architecture et art 43, Nr. 9 ( 1956 ), S. 269–272, hier: S. 269.

[ 15 ]	 Ebenda.
[ 16 ]	 Ebenda.
[ 17 ]	 Ders., Das photographische Portrait, in: Das Werk: Architektur und Kunst = L’oeuvre : 

architecture et art 30, Nr. 11 ( 1943 ), S. 330–334.
[ 18 ]	 Finsler, Hans. «Werner Bischof». In Wegleitung 216 des Kunstgewerbemuseums der Stadt 

Zürich, Ausstellung Werner Bischof (14.9.–27.10.1957), 5.–8. Zürich, 1957.
[ 19 ]	 Ders., Über Edward Steichen, in: Du. Kulturelle Monatsschrift 22, Nr. 1 ( 1962 ), S. 47–48, 

hier: S. 48.
[ 20 ]	 Hahn: Interview mit Thilo Koenig ( 2003 ), a.a.O. Transkript durch die Autorin.	
[ 21 ]	 Bauer: Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt, 

a.a.O., S. 50.
[ 22 ]	 Vgl. Gregory Bateson: Ökologie des Geistes: anthropologische, psychologische, 

biologische und epistemologische Perspektiven, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2017.
[ 23 ]	 Ernst Bloch, Discussing Expressionism, in: Aesthetics and Politics, hg. v. Theodor W. 

Adorno et al., Radical Thinkers 13, London New York ( Verso ) 2007. S. 16–27, hier: S. 23.
[ 24 ]	 James Stevens Curl, parti., in: A Dictionary of Architecture and Landscape Architecture, 

Oxford ( Oxford University Press ) 2006, https://www.oxfordreference.com/view/10.1093/
acref/9780198606789.001.0001/acref-9780198606789-e-3374?rskey=XUqRUe. 21.01.2021. 
( Hervorh. im Original ).

[ 25 ]	 Hans-Georg Gadamer: Hermeneutik I. Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philoso-
phischen Hermeneutik, Tübingen ( Mohr Siebeck ) 1990. S. 271.

[ 26 ]	 Finsler, Der Werkbund und die Dinge, a.a.O., S. 269.
[ 27 ]	 Jean-Luc Nancy: Die Lust an der Zeichnung, Wien ( Passagen ) 2011. S. 16.

[ Abb. 1 ]	 Hans Finsler, Kunstgewerbeschule Zürich, 1943. Armin J. Haab. 1943 ã Armin Haab / Foto-
stiftung Schweiz.

[ Abb. 2 ]	 Analog Displaced. Florian Kech.©2020. Studentische fotografische Arbeit, die in einer 
experimentellen Auseinandersetzung mit der historischen Fotofachklasse Hans Finslers 
an der Hochschule für Gestaltung und Kunst FHNW entstanden ist.

Anmerkungen 161

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schreiben / Zeigen

Essay 7 / 9

163

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das essayistische Prinzip. Über Nutzen 
und Grenzen einer metaästhetischen Perspektive
Thomas Strässle

164

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Der Essay bewegt sich an den Schnittstellen von Wissen-
schaft und Kunst. Von beiden hat er etwas, und von beiden unterschei-
det er sich. Wie die Wissenschaft verfolgt er ein Erkenntnisinteresse, 
und wie die Kunst erhebt er einen Anspruch auf ästhetische Autono-
mie. Der Essay folgt einem Prinzip, das Ästhetik und Epistemik genuin 
und performativ ineinander verschränkt.
	 Diese Verschränkung zeichnet sich nicht zuletzt dadurch 
aus, dass sie die Arbeitsteilung nach Kunst und Wissenschaft auf-
hebt. An die Stelle einer Demarkationslinie setzt das essayistische 
Prinzip vielfältige Argumentations- und Artikulationslinien, die sich 
aus sich selbst fortschreiben und zu epistemischen «Schönheitsli-
nien» ausgestalten.
	 Das essayistische Prinzip ist ein dialektisches Verfahren, das 
seine ästhetischen und epistemischen Ansprüche in einer radikalen 
Gleichursprünglichkeit stellt. Es kann als ein Modus des ästhetischen 
Denkens beschrieben werden, der im Vollzug seiner Darstellung 
Wissen erzeugt. Es ist ein ästhetisches Denken, das über seine Ma-
terialien und Methoden nicht verfügt, sondern in und aus den Materia-
lien und Prozessen heraus denkt. In einer berühmten Formulierung 
hat Theodor W. Adorno dieses Vorgehen als «methodisch unmetho-
disch» bezeichnet, da es kein Kontinuum der Operationen bilde, son-
dern eine Komposition von Momenten.
	 Als solches erzeugt dieses Vorgehen zwar offene Formen 
und ist nicht auf bestimmte Ressorts beschränkt, doch kann ihm ein 
Habitus des ästhetischen Denkens zugeschrieben werden, der schon 
in der Etymologie angezeigt ist. Das Wort Essay leitet sich her vom 
spätlateinischen exagium, das eine Form des «Wägens» im Sinne eines 
«Abwägens» oder «Erwägens» bezeichnet, und dieses wiederum 
stammt ab vom Verb exigere im Sinne eines «Abmessens», «Abwie-
gens», «Überlegens» oder «Prüfens». Das exagium lässt sich als be-
griffliches Pendant zum experimentum lesen, das seinerseits eine 
Form des «Versuchens», «Prüfens» und «Probierens» ist, sich aber eine 
experimentelle Versuchsanordnung vorschreibt und Informationen im 
Sinne von Daten gewinnt. Der Essay hingegen gewinnt weder Infor-
mationen noch Daten, sondern gelangt zu Ergebnissen, die immer  
auf ihre ästhetische Genese und Konstitution verwiesen bleiben. Er 

Schreiben / Zeigen 165

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


behauptet selbstbewusst seine Einzigartigkeit und ist nicht auf die 
Wiederholbarkeit seiner Vorgehensweise angewiesen.

	 Dass sich der Essay nicht auf eine einheitliche Theorie, Me-
thodik oder Typologie festlegen lässt, ist in der Forschung unbestrit-
ten. Die Beschäftigung mit dem Essay kann denn auch nicht primär 
der Frage nach dessen Gattungspoetik nachgehen, da sie sich durch 
lauter Abweichungen auszeichnet, sondern muss sich ihm als Phäno-
men nähern, in dem an die Stelle von Normativität und Systematik eine 
subjektgetriebene Tentativik rückt. Sie tappt nicht im Dunkeln, son-
dern weiß bestens Bescheid über die Räume, in denen sie sich bewegt. 
Als solche durchdringt das essayistische Prinzip etablierte literari-
sche Formen ebenso, wie es im 20. Jahrhundert damit beginnt, im 
Zuge dieses Suchens und Versuchens die Grenzen von Literatur und 
Philosophie auszuweiten und zu überschreiten.
	 Der Essayismus entstammt zwar der Sprache, ist aber nicht 
auf ein bestimmtes Medium festgelegt oder angewiesen. Er kann sich 
ebenso im Medium des Textes wie des Bildes, des Klangs oder des 
Körpers artikulieren – und darüber hinaus. Offen bleibt jedoch die 
Frage nach den Bedingungen und den Beschreibbarkeiten seiner um-
greifenden oder aber je eigenen Artikulations- und Argumentations-
weisen unter dem Aspekt ihrer möglichen Vergleichbarkeit.
	 Wenn es also zutrifft, dass das essayistische Prinzip den 
traditionellen Begriff der Methode suspendiert – was tritt dann an 
dessen Stelle? Und inwieweit lässt es sich von seinen historischen 
und medialen Vollzügen überhaupt abstrahieren? In welchen 
Formen und Formaten vollzieht es sich? Gibt es rekurrente Modi der 
ästhetischen Komposition, die es erlauben, von einem essayisti-
schen Prinzip als solchem zu sprechen? Oder auch nur Vergleich-
barkeiten herzustellen? 
	 Und falls es so ist, dass sich das essayistische Prinzip unter 
den jeweiligen historischen und medialen Bedingungen je anders ar-
tikuliert: Worin besteht dann die Vergleichbarkeit von literarischen, 
philosophischen, fotografischen, filmischen, klanglichen, performati-
ven etc. Essays? Mit anderen Worten: Worin liegt die ubiquitäre Rede 
vom Essayistischen, die sich in den aktuellen ästhetischen Debatten 

Das essayistische Prinzip. Über Nutzen 
und Grenzen einer metaästhetischen Perspektive

166

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn es also zutrifft, dass das essay
istische Prinzip den traditionellen Begriff 
der Methode suspendiert – was tritt 
dann an dessen Stelle? Und inwieweit lässt 
es sich von seinen historischen und 
medialen Vollzügen überhaupt abstrahie-
ren? In welchen Formen und Formaten 
vollzieht es sich? Gibt es rekurrente Modi 
der ästhetischen Komposition, die es 
erlauben, von einem essayistischen Prinzip 
als solchem zu sprechen? Oder auch nur 
Vergleichbarkeiten herzustellen?

167

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Diskursen weit über das Literarische und das Philosophische 
hinaus erstreckt, mit Blick auf die jeweiligen Felder begründet? Und 
falls es so etwas wie ein essayistisches Prinzip, das ja in sich schon 
nur terminologisch einen oxymoronhaften Charakter hat, gar nicht 
gibt oder geben kann: Wie lässt sich dann die ubiquitäre Rede vom 
Essayistischen rechtfertigen?

	 Festzuhalten ist, dass sich diese Rede unter der Hand längst 
etabliert hat. Essayistische Verfahren erfreuen sich in der zeitgenös-
sischen Kunstproduktion größter Beliebtheit – sei es im Medium des 
Wortes, des Bildes, des Körpers oder des Klangs. Das Spektrum reicht 
von literarischen und philosophischen Essays über Foto-, Film- und 
Videoessays bis hin zu Performance- oder Soundessays. Die Vermu-
tung liegt nahe, dass sich in dieser Konjunktur des Essayistischen, 
sofern damit nicht bloß eine aufmerksamkeitsökonomische Strategie 
verfolgt wird, ein epistemischer Anspruch der Künste ausformuliert, 
der im Kontext dessen gesehen werden kann, was im institutionellen 
und im förderpolitischen Rahmen unter dem Label einer Artistic Re-
search läuft.
	 Die zeitgenössische Konjunktur des Essayistischen besitzt 
aber unklare Konturen und beruht auf einem unsicheren Funda-
ment – was als Kritik formuliert allerdings sehr systematisch und eher 
unessayistisch klingt. Ungelöst bleibt indes die Frage, was denn 
diesen metaästhetischen Zusammenhang überhaupt stiftet und worin 
die Übertragbarkeit des essayistischen Prinzips von einem künstleri-
schen Feld auf das andere begründet ist.

	 Bei der Suche nach einer Antwort auf diese Fragen kann es 
weder um die Herausarbeitung einer Typologie noch einer Geistes-
haltung gehen, wie es die Essayforschung in ihren früheren Stadien 
unternommen hat, schon gar nicht in überzeitlicher Hinsicht, sondern 
es muss um die Konturierung eines praktischen Modus des ästheti-
schen Denkens gehen, zugleich in historischer Fokussierung und in 
transmedialer Expansion.
	 Und es stellt sich die Frage nach den Grenzen der Übertra-
gung: Wo wird die Übertragbarkeit von einem Feld auf das andere 

Das essayistische Prinzip. Über Nutzen 
und Grenzen einer metaästhetischen Perspektive

168

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überansprucht? Wann wird das Essayistische zu einer bloßen Set-
zung oder Behauptung? Ist jedes Medium potentiell offen für essay-
istische Verfahren? Und ist es auch dafür geeignet? – Das sind Fragen, 
denen sich eine zeitgemäße Essayforschung mit Blick auf die diskur-
siven Konjunkturen der Gegenwart und auf die verschiedenen Berei-
che der Gegenwartskünste zu stellen hat.

	 Man wird diesen Fragen nicht beikommen, indem man sie aus 
einer allgemeinen ästhetischen Theorie abzuleiten versucht. Man kann 
sich ihnen nur stellen mit Blick auf konkrete Beispiele aus den unter-
schiedlichsten künstlerischen Feldern, Beispiele, die den Anspruch des 
Essayistischen explizit erheben und dabei offenlassen, inwieweit sie 
ihn theoretisch einholen. Es kann also im Folgenden nicht darum gehen, 
diese Fragen beantworten zu wollen, dazu sind sie zu weitreichend und 
zu tiefgreifend. Aber es soll darum gehen, sie an einem konkreten Bei-
spiel zu diskutieren und einige Momente dessen zusammenzutragen, 
worin sich ein essayistisches Prinzip abzeichnen könnte.
	 Dafür eignet sich ein «Foto-Essay» mit dem Titel Ich sehe 
immer Sommer, den Saša Stanišić 2009 in der ZEIT veröffentlicht hat. 
Es handelt sich um eine Bildstrecke von 20 Fotografien, die Stanišić in 
einem Dorf in den bosnischen Bergen gemacht hat, einem Dorf, in dem 
zum Zeitpunkt der fotografischen Recherche nur noch 15 Menschen 
lebten, nicht mehr 100 wie vor dem Krieg auf dem Balkan.
	 Saša Stanišić ist nicht als Fotograf bekannt, sondern als 
Schriftsteller, der sich in den Romanen Wie der Soldat das Grammo-
fon repariert ( 2006 ), Vor dem Fest ( 2014 ) und Herkunft ( 2019 ) mit li-
terarischen Mitteln mit seiner Herkunft und seiner Vertreibung aus 
Bosnien und Herzegowina auseinandergesetzt hat. In seinem Foto-
Essay Ich sehe immer Sommer verbleibt er im Themenkreis seines li-
terarischen Schaffens, wählt dafür aber andere mediale Mittel – wobei 
offenbleibt, inwiefern sich darin sein ästhetisch-dokumentarischer 
Anspruch von demjenigen seiner literarischen Texte abhebt oder auch 
nur unterscheidet.

	 Die Bildstrecke kommt ohne Legenden aus. Der Foto-Essay 
setzt ganz auf die Autonomie der Bilder, die für sich selber sprechen 

Schreiben / Zeigen 169

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können und nicht durch Sprache erläutert werden müssen. Es gibt nur 
eine Ausnahme bei Foto Nr. 15, auf dem ein schmutziges, schiefes, 
rostiges Bett mit einer unförmigen Decke zu sehen ist ( Abb. 1 ):

	 Darunter heißt es, mit Copyrightangabe des Autors: «Zwei 
schliefen hier. Unter welchen Träumen? Insekten schürfen den Holz-
boden aus.» Es ist eine Bildlegende, die über das Gezeigte hinaus-
weist und in der fotografischen Gegenwart eine szenische Vergan-
genheit aufruft, die aus dem Bild höchstens in Spuren lesbar 
wird – zum Beispiel dadurch, dass man auf der Bettdecke die Abdrü-
cke zweier Körper sehen könnte. Vielleicht sind auf dem Holzboden 
auch Insekten zu erkennen. Mit ihrer poetischen Kraft belegt die Bild-
legende von Foto Nr. 15 im Modus der einmaligen Ausnahme aber 
nicht zuletzt einen Verzicht auf die vertrauten Mittel der literarischen 
Sprache, den der Autor Stanišić bei den restlichen Fotos seiner Bild-
strecke geleistet hat.
	 Dass es sich bei seinem Foto-Essay um eine Bildstrecke 
handelt, ist in Hinblick auf ein essayistisches Prinzip allerdings von 
entscheidender Bedeutung. Als ein Merkmal des Foto-Essays kann 
gelten, dass er als eine Serie von Bildern angelegt ist und sich nicht 
auf eine einzelne Fotografie beschränkt. Der Foto-Essay scheint ein 
serielles Verfahren zu verfolgen, das seinen epistemischen Anspruch 
in der Abfolge und Reihenfolge mehrerer Bilder erhebt, mithin in der 
Komposition und Konstellation von Fotografien, die die Betrachten-
den vor die Aufgabe stellen, darin Korrespondenzen und Resonanzen, 

Das essayistische Prinzip. Über Nutzen 
und Grenzen einer metaästhetischen Perspektive

170

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontinuitäten und Disruptionen, Imitationen und Transformationen 
ausfindig zu machen – in einer Technik der nachbarschaftlichen Rei-
hung und wechselseitigen Spiegelung, die an Aby Warburgs Bilder-
atlas denken lässt. Man könnte sich im Sinne eines Gedankenexperi-
ments fragen, ob ein Foto-Essay auch aus einer einzelnen Fotografie 
bestehen könnte und wie diese auszusehen hätte, um als essayistisch 
zu gelten. Sie müsste wohl auf nur einer Fotografie ein konstellatives 
Moment abbildbar machen, etwa dadurch, dass innerhalb eines Bild-
arrangements Segmente oder Elemente zueinander in Bezug ge-
bracht werden, die gerade die Frage nach ihrer inneren Bezüglichkeit 
aufwerfen. Wie im Falle Stanišićs zeichnen sich Foto-Essays jedoch 
dadurch aus, dass sie auf eine Serialität und Prozessualität der Bilder 
setzen, die – zumeist ohne Legenden oder sonstige außerbildliche 
Hilfestellungen, abgesehen vom Titel – die innere Logik, Narrativik 
und Epistemik ihrer Abfolge zur Disposition stellen.

	 Auf den Fotos, die Stanišić von dem Dorf in den bosnischen 
Bergen gemacht hat, sind wiederkehrende Sujets zu erkennen: vor 
allem Menschen, Tiere, Landschaften und Maschinen. Und über 
ihnen allen steht der Tod, sichtbar in den Zeichen der Vergänglichkeit 
und der Beschädigung.
	 Es werden Menschen porträtiert, deren individuelles Schick-
sal wir nicht kennen und aus den Bildern höchstens zu erahnen ver-
suchen können. Da ist der ältere Mann, der von einer losen Glühbirne 
beschienen wird und eine noch nicht angezündete Zigarette im Mund 
hat, ein Huhn in den Händen hält und freudig in die Kamera blickt. Wir 
begegnen ihm zweimal innerhalb der Bildstrecke, einmal auf dem 
ersten Bild und einmal auf dem zweitletzten, wo er auf einem Sofa sitzt, 
die Zigarette inzwischen angezündet hat und scharf an der Kamera 
vorbei blickt. Er ist die einzige Figur, die zweimal vorkommt und dem 
Foto-Essay eine Art Klammer gibt. Dann ist da das kleine Mädchen, 
das inmitten von erwachsenen Männern steht, die nur bis zu den 
Hüften sichtbar sind. Es blickt belustigt in die Kamera und hält sich an 
der Hose des einen Erwachsenen fest, während dieser umgekehrt das 
Mädchen neckisch an den Haaren zu ziehen scheint. Oder da ist die 
ältere Frau, die neben einem blauen Auto der Marke «YUGO» steht 

Schreiben / Zeigen 171

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und mit dem Arm eine ausladende Geste macht, um auf etwas zu 
zeigen oder etwas zu erklären. Auffallend ist, dass die jüngere und 
mittlere Generation fehlt – höchstens vertreten durch den Mann mit 
den kurzen schwarzen Haaren, der bei einer Festlichkeit auf einem 
Friedhof, umgeben von PET-Flaschen, Plastikbechern und Esswaren, 
die Hand auf einen Grabstein legt.
	 An reinen Landschaftsbildern finden sich in der Fotostrecke 
drei an der Zahl. Sie zeigen alle grüne, bewaldete Hügel, wohl Aus-
sichten aus dem Dorf auf dessen Umland, und weisen auch sonst eine 
auffallende Gemeinsamkeit auf: Mitten durch die Bilder verlaufen Te-
lefonkabel, also Verbindungslinien, die nicht nur innerhalb des jewei-
ligen Bildes das Augenmerk auf eine Form des Austauschs richten, 
sondern auch zwischen den Bildern Korrespondenzen herstellen. 
Foto Nr. 20 zum Beispiel ( Abb. 2 ):

	 In solch wiederkehrenden Momenten, die motivisch nicht 
sofort ins Auge fallen, sich aber durch die Bildstrecke hindurchziehen, 
erhält der Foto-Essay seinen inneren Zusammenhalt – abgesehen von 
der Einheit des Schauplatzes, von dem er handelt und an dem er spielt. 
Diese Einheit selber dient gleichsam als Rahmung, die eine innere 
Bezüglichkeit der Momente überhaupt erst gewährleistet.
	 Zu diesen wiederkehrenden Momenten gehört auch ein rei-
ches Repertoire an Zeichen der Zerstörung und des Zerfalls. Am auf-
fälligsten sind sicher die Kreuze und Grabsteine, denen wir auf den 
Fotos Nr. 10, 12 und 13 begegnen, aber zu ihnen gehören auch all die 

Das essayistische Prinzip. Über Nutzen 
und Grenzen einer metaästhetischen Perspektive

172

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formen der Bedrängnis und Beschädigung, wie sie in ausrangierten 
oder ramponierten Maschinen lesbar werden: in der vollgestopften 
Garage, wo ein Auto unter dem Müll verschwindet, in der Waschma-
schine, die selbst Schmutz angesetzt hat, oder im Ofen, der selber 
ausgebrannt ist. Auch die Tiere scheinen die Bedrängnis zu teilen, 
etwa die Schweine, die in einem verdreckten Stall wie tot am Boden 
liegen ( Foto Nr. 4 ), oder die Katze, die sich zwischen zwei schmutzige 
Gummistiefel gelegt hat und von ihnen bildlich beinahe zertreten wird.

	 All diesen Fotos ist ihr historischer und geographischer Index 
nicht auf den ersten Blick ablesbar. Es gibt aber in der Fotostrecke ein 
Bild, in dem der größere zeitgeschichtliche Kontext des Foto-Essays 
nur zu deutlich aufblitzt. Es zeigt die Aufnahme einer Wohnzimmer-
wand mit vielen Schränken und in der Mitte einem Fernseher sowie 
zwei großen Porträtfotografien von Ratko Mladić und Radovan 
Karadžić, den beiden Kriegstreibern des Bosnienkriegs ( Foto Nr. 18, 
Abb. 4 ). Dort, wo der Foto-Essay selbstreflexiv wird und Fotos auf dem 
Foto zeigt, gibt er das explizite Signal, in welchen historischen Um-
ständen er zu verorten ist. Und es sind nicht die einzigen Porträtfoto-
grafien, die in Stanišićs Foto-Essay vorkommen: Auf den Fotos Nr. 10 
und 13 sind Grabsteine zu sehen von Ehepaaren, die je einzeln mit klei-
nen runden Porträtfotos auf dem Stein selber abgebildet sind. Sie sind 
keine Toten des Bosnienkriegs und also keine Opfer von Karadžić und 
Mladić, und dennoch stellen diese Paarungen von Porträts innerhalb 
der Bildstrecke ein feines Beziehungsnetz her, wie es vielleicht nur ein 

Schreiben / Zeigen 173

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man muss solche Momente zusam
mentragen und einerseits in ihrer inneren 
Bezüglichkeit und andererseits in ihren 
medialen Bedingungen denken 
lernen, will man so etwas wie ein essay
istisches Prinzip im Sinne eines 
Modus des ästhetischen Denkens heraus
arbeiten. Wenn überhaupt von einer 
argumentativen Struktur die Rede sein 
kann, so muss der Begriff der Struktur 
in einer möglichst variablen, gar volatilen 
Form gedacht werden, die auch 
Struktureme wie Assoziation, Deviation, 
Disruption oder Rekursion einschließt.

174

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


essayistisches Verfahren zu leisten vermag, das den Verweis der Bilder 
aufeinander mehr vorführt als erläutert.

	 Es sind also Momente auf den verschiedensten Ebenen in 
Stanišićs Foto-Essay, die ihn als essayistische Arbeit ausweisen und 
lesbar machen in Hinsicht auf so etwas wie ein essayistisches Prinzip. 
Zumeist sind es Momente, die nicht auffällig sind und schon gar nicht 
aufdringlich werden und eine argumentative Struktur herausstellen 
würden, der das essayistische Verfahren sich verpflichtet hätte. Viel-
mehr sind es dezente Momente, die sich erst bei näherer Betrachtung 
zeigen und bei genauerer Überlegung erschließen bzw. epistemisch 
aufschließen. Man muss solche Momente zusammentragen und ei-
nerseits in ihrer inneren Bezüglichkeit und andererseits in ihren me-
dialen Bedingungen denken lernen, will man so etwas wie ein essay-
istisches Prinzip im Sinne eines Modus des ästhetischen Denkens 
herausarbeiten. Wenn überhaupt von einer argumentativen Struktur 
die Rede sein kann, so muss der Begriff der Struktur in einer möglichst 
variablen, gar volatilen Form gedacht werden, die auch Struktureme 
wie Assoziation, Deviation, Disruption oder Rekursion einschließt.
	 In metaästhetischer Perspektive bedeutet dies natürlich nicht, 
dass immer und überall dieselben oder auch nur vergleichbare Momen-
te beobachtbar sein müssten und sich das essayistische Verfahren auf 
ein Set an bestimmten Momenten festlegen ließe, seien sie auch noch 
so abstrakt konzipiert. Aber es bedeutet, die Aufmerksamkeit und die 
Wahrnehmung darauf hin zu schärfen, welcher Momente sich ein als 

Schreiben / Zeigen 175

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


«essayistisch» ausgewiesenes Werk in seinem jeweiligen Medium be-
dient, um einen epistemischen Anspruch zu transportieren und mit äs-
thetischen Mitteln zu artikulieren. Nur wenn sich solche Momente iden-
tifizieren und in ihren epistemischen Konsequenzen adressieren lassen, 
kann von einem essayistischen Verfahren die Rede sein.

	 Am Beispiel des Foto-Essays von Saša Stanišić lassen sich 
einige dieser Momente benennen, die hier im Medium der fotografi-
schen Bildlichkeit sichtbar werden, aber eine solche Übertragbarkeit 
besitzen, dass sie auch in anderen medialen Vollzügen vorstellbar 
sind – im besonderen Fall von Stanišić auch in seinem angestammten 
Medium des literarischen Textes. Ein Moment ist die Prozessualität 
und Serialität der Bilder, die in ihrer Abfolge eine narrative, deskriptive 
und / oder argumentative Struktur erzeugen. Erst in dieser Abfolge 
werden auch die Lücken überhaupt erst sichtbar, die vielleicht gerade 
das entscheidende Moment eines essayistischen Verfahrens 
bilden – im vorliegenden Fall namentlich das Fehlen der jüngeren und 
mittleren Generation. Ein anderes Moment sind die Referenzen und 
Korrespondenzen, wie sie bei Stanišić etwa in den Kabeln erkennbar 
werden und in ihrer inneren Bezüglichkeit einen Bedeutungsüber-
schuss produzieren, der vom Essay nicht explizit ausformuliert werden 
muss. Und schließlich gehört das selbstreflexive Moment dazu, das 
unterschiedlichste Formen annehmen kann und sich bei Stanišić als 
Foto im Foto zeigt.
	 Es sind solche Momente, in denen das essayistische Prinzip 
nicht nur die eigene Verschränkung von Ästhetik und Epistemik pos-
tuliert und legitimiert, sondern in denen es auch eine thematische 
Setzung vollzieht, wie sie weder ein Titel noch eine Bildlegende zu 
leisten vermag. Es ist eine diskrete Setzung. Und vielleicht besteht 
genau in dieser Diskretion ein weiteres Merkmal des essayistischen 
Prinzips und ein Moment, das es als originären Modus des ästheti-
schen Denkens ausweist: dass es zeigt statt erklärt, in diesem Zeigen 
aber ein Erklären einschließt.

[ Abb. 1–4 ]	 Stanišić, Saša (2009): »Ich sehe immer Sommer«. Foto-Essay.  
In: Zeit online, 19. November 2009; online unter: https://www.zeit.de/kultur/ 
literatur/2009-11/bg-oskorusa [zuletzt abgerufen am 19.08.2022].

Das essayistische Prinzip. Über Nutzen 
und Grenzen einer metaästhetischen Perspektive

176

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Essay 8 / 9

Schreiben / Zeigen 177

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki
Aurel Sieber

178

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Die seit 2007 an der Zürcher Tramhaltestelle Limmatplatz aus-
gestellte Installation Übertragung besteht aus 23 Szenen, in denen je-
weils eine ritualisierte Form des Umgangs mit einem «aufgeladenen Ort» 
gezeigt wird.1 Die Idee zum gemeinsam mit Antje Ehmann realisierten 
Projekt entstand bei einem Besuch des Vietnam Veterans Memorials in 
Washington D.C. und der Beobachtung des «wilden Ritualismus»,2 der 
von den durchschnittlich zehntausend Besuchern pro Tag gepflegt wird. 
Farocki zufolge seien drei Verhaltensweisen besonders auffällig:

Viele berühren den Schriftzug eines Namens.
Viele pausen den Schriftzug eines Namens durch.
Viele legen kleine Geschenke am Fuße der Mauer ab.3

	 Die Gestaltung des Denkmals zielt auf keines dieser Rituale 
ab. Es gibt weder eine offizielle Auslegung, wie dieses Denkmal ge-
nutzt werden sollte, noch erklärende Tafeln, die gewisse Verhaltens-
regeln nahelegten. Die Rituale ergaben sich einzig aus dem täglichen 
Gebrauch des Denkmals. Mittlerweile hat sich ein festes Inventar an 
Verhaltensweisen etabliert, das in Reiseführern beschrieben wird und 
auf Briefmarken Darstellung findet. Übertragung handelt also nicht 
direkt von Denkmälern, Erinnerungsorten oder Skulpturen, sondern 
lenkt die Aufmerksamkeit «auf ihren Gebrauch und damit auf Traditio-
nen und Techniken der Sinngebung.»4
	 Rituelle Handlungen bieten sich freilich für jenen ethnografi-
schen Blick an, der bei unterschiedlichen Arbeiten Farockis immer 
wieder festgestellt wird.5 In seinem Abschiedsgruß an Farocki be-
merkt Helmut Färber, wie dieser in «seiner eigenen Zivilisation als 
Ethnograph» forschte.6 Und auch Farocki selbst war sich der Nähe 
seiner Perspektive zu ethnografischen Verfahren bewusst. Nicht nur 
fühlte er sich mit Filmemachern wie Robert Gardner und der Tradition 
des Direct Cinema verbunden,7 sondern mit dem Titel seiner vielleicht 
berühmtesten Installation für die Documenta 08 Deep Play erinnert er 
auch auf ironische Weise an Clifford Geertz' Beschreibung der bali-
nesischen Hahnenkämpfe. Dokumentiert wird jenes berüchtigte End-
spiel der Fußballweltmeisterschaft 2006, zu dessen Ende hin sich 
Zinédine Zidane ein Denkmal der etwas anderen Art schuf.

Schreiben / Zeigen 179

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Von außen betrachtet evozieren rituelle Handlungen Ver-
wunderung, Befremden oder gar Komik. Wem das entsprechende 
Wissen fehlt, wird unmittelbar mit seinem Nichtwissen konfrontiert. 
So entsteht rasch ein Interesse daran, der eigentümlichen Handlung 
auf den Grund zu gehen, um sie nachvollziehen zu können. Für Un-
eingeweihte stellen Rituale aber nicht einfach Rätsel dar, die nach 
Erklärung verlangen. Man mag auf ein magisch-metonymisches 
Denken hinweisen, um das Ritual des Berührens eines sakralen Ge-
genstandes zu plausibilisieren, die Handlung selbst erklärt sich da-
durch jedoch kaum.8
	 Beim Versuch, Rituale zu erklären, läuft man mit den Worten 
Ludwig Wittgensteins stets Gefahr, Gebräuche plausibel zu machen 
für Menschen, «die so ähnlich denken» wie man selbst.9 In seinen Be-
merkungen über Frazers «The Golden Bough» versucht er aufzuzeigen, 
weshalb Frazers Versuch, fremde Gebräuche zu erklären, gründlich 
misslingt. Frazer nimmt sich vor, eine darwinistische Entwicklung in 
der Genese der Menschheit aufzuzeigen, deren Glauben an Magie 
zunächst von Religion und schließlich von den Wissenschaften abge-
löst wird. Dabei stellt er die fremden Rituale als «Irrtümer» und «Dumm-
heiten» dar. Er ist, Wittgenstein zufolge, nicht im Stande, «ein anderes 
Leben zu begreifen, als das englische seiner Zeit!»10 «Seine Erklärun-
gen der primitiven Gebräuche», so schließt Wittgenstein seine Kritik, 
«sind viel roher, als der Sinn dieser Gebräuche selbst.»11 
	 Magische und religiöse Handlungen lassen sich nicht im posi-
tivistischen Sinne erklären, da sie nicht auf einer Logik des Wahren oder 
Falschen gründen. Da ihnen «keine Meinung zu Grunde» liegt, gibt es 
keinen Irrtum, mit dem aufgeräumt werden könnte.12 Anders als in 
einem wissenschaftlich-theoretischen Diskurs kommt es auf den Wahr-
heitswert nicht an, «sondern nur auf die Funktion im Zusammenhang 
religiösen Handelns.»13 Wie Clifford Geertz bemerkt, sind Rituale für 
Teilnehmende «not only models of what they believe, but also models 
for the believing of it.»14 Diese genuin in der Performanz enthaltene Be-
deutung des Rituals lässt sich ganz unabhängig von der Art der Ver-
mittlung unmöglich übertragen.15
	 Trotz dieser Unmöglichkeit behauptet Geertz, dass das 
Ritual resp. die kulturelle Performance einen privilegierten Blick auf 

Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

180

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Kultur erlaube.16 Rituale sind offenkundig nicht nur für Ritualteil-
nehmende bedeutungsvoll, sondern interessieren auch aus der Warte 
des unbeteiligten Beobachters. Wie Catherine Bell zeigt, darf diese 
beobachtende Position, die sich im Unterschied zum handelnden Ri-
tualteilnehmer gerne als rein denkend begreift, aber nicht einfach als 
neutral verstanden werden. Vielmehr vollziehen Ethnologen wie 
Geertz mit ihren Arbeiten selbst eine Form der kulturellen Perfor-
mance, «um beides zu erreichen, unsere Verschiedenheit vom und 
unseren Zugang zum ‹Anderen›».17 Damit löst sich die Unterscheidung 
zwischen Denken und Handeln auf, auf der der Ritualbegriff letztlich 
fußt. «Die wissenschaftliche Ritualforschung», fassen Andréa Balliger 
und David Krieger zusammen, wird «zur performativen Darstellung der 
westlichen Form des Wissens.»18 Dieser Auffassung zufolge läge die 
Funktion solcher Wissenschaft also auch darin, implizit eine bestimm-
te Auffassung der Welt zu konstruieren und zu perpetuieren.
	 Wenn nun die Funktion der Wissenschaft wesentlich als kul-
turelle Performance verstanden wird, die mittels eingeführter Unter-
scheidungen Ordnungen schafft und diese über Generationen stabili-
siert, so läuft sie stets Gefahr, sich mit Blick auf mögliche Erkenntnisse 
als Institution in die Quere zu kommen. Denn im gesellschaftlichen 
Gefüge übernimmt sie nicht nur eine epistemische, sondern auch eine 
performative Funktion: Indem sie die Koordinaten für das Verständnis 
komplexer Zusammenhänge schafft, gebärdet sie sich auch – zumin-
dest mittelfristig – als Hüterin einer bestimmten Episteme.

	 Eine handwerkliche Epistemologie
	 Wie aber lassen sich Rituale darstellen, ohne in die nun be-
schriebene Falle zu tappen? Ziel einer vergleichenden Untersuchung 
sollte es nach Wittgenstein sein, «durch die Gruppierung des Tatsa-
chenmaterials allein» eine «übersichtliche Darstellung» zu erreichen.19 
Wittgenstein weist mit Emphase immer wieder darauf hin, dass die 
Gebräuche nur beschrieben werden können und dass sie so beschrie-
ben werden müssen, dass die Zusammenhänge ersichtlich werden. 
Die «hypothetischen Zwischenglieder» sollen aber nichts anderes 
leisten, «als die Aufmerksamkeit auf die Ähnlichkeit, den Zusammen-
hang, der Tatsachen lenken.»20 So lasse sich das Auge für formale 

Schreiben / Zeigen 181

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhänge schärfen, ohne Hypothesen etwa zur Entstehung 
und Entwicklung des Rituals zu bilden.21
	 Mit keiner Erklärung lässt sich freilegen, so fährt Wittgen-
stein fort, was an den Ritualen Eindruck mache: «Die Befriedigung, 
die durch die Erklärung angestrebt wird, ergibt sich von selbst.»22 Als 
Beispiel nennt Wittgenstein die Geschichte vom Waldkönig Nemi, die 
von Frazer in einem Ton erzählt wird, «der zeigt, dass hier etwas Merk-
würdiges und Furchtbares geschieht».23 Wittgenstein zufolge sei in 
diesem Ton bereits die Antwort auf die Frage enthalten, warum es 
den finsteren Brauch um die Thronnachfolge gibt. Frazers Bestreben, 
Bräuche zu erklären, wird durch die Form des Erzählens hinfällig.24
	 Farocki kommt mit seiner vergleichenden Installation der 
bei Wittgenstein vorgezeichneten ‹übersichtlichen Darstellung› er-
staunlich nahe. In den 23 Szenen ergeben sich zahlreiche ‹Zwischen-
glieder›, etwa betreffend die Gestik der Hände, des Innehaltens oder 
des Berührens. Durch Wiederholungen und die daraus resultieren-
den Vergleiche schärft sich der Blick für formale Aspekte ritueller 
Praktiken. Weder in einer Szene noch in einem Zwischentitel wird je 
eine Erklärung angestrebt, die über die mit dem Ort verbundene 
Sage hinausginge.
	 Der Titel Übertragung ist wie viele Titel Farockis mehrdeu-
tig. Zum einen klingt damit die mediale Übermittlung an, die einer-
seits über die Berührung der Hand, andererseits durch die Aufnah-
me der Kamera erfolgt. Zum anderen weist sie aber auch auf den 
Aspekt der metaphorischen Übertragung hin. Diese Mehrdeutigkeit 
überträgt sich unweigerlich wieder auf das zentrale Motiv der Ins-
tallation. Die Berührung wird zum praktischen Modell einer genui-
nen Form von Übertragung, die unter dem Gesichtspunkt eben sol-
cher Mehrdeutigkeit aufgefächert wird. Sie wird gleichzeitig zu 
einem poetologischen Modell einer Praxis, deren Erkenntnisweise 
dem theoretisierenden, d.h. visuellen ( theoreîn: beobachten, be-
trachten, ( an )schauen ) Zugriff der Ethnologen eine taktile Alterna-
tive entgegenhält:

Man sagt zu Kindern, sie sollen nicht alles anfassen. Sie sollen 
lernen, die Aneignung mit Blicken zu vollziehen. Ich suchte 

Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

182

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach Orten, an denen Menschen eine körperliche Verbindung 
suchen, etwas anfassen, um zu begreifen, wie man auf Deutsch 
sagen kann.25

	 Mit Blick auf die Tatsache, «dass das Kino kein Medium der 
Berührung ist», wie Farocki in Der Ausdruck der Hände selbst feststellt, 
wird sein anhaltendes Interesse an ihr umso auffälliger. Vielleicht sind 
sich sein Projekt des Essayfilms und die Berührung gar nicht so fremd, 
wie es auf den ersten Blick scheinen mag. Wenngleich die visuelle 
Wahrnehmung ungemein produktiver im Ausbilden epistemologischer 
Metaphern ist – man denke etwa ans Licht als Leitmetapher der Auf-
klärung –, so artikuliert sich im Begreifen und Begriff noch immer die 
Rolle der Hand in der onto- wie phylogenetischen Ausbildung von Ra-
tionalität. Paradoxerweise lässt sich gerade in einem visuellen Medium 
besonders gut über diese taktile Form der Annäherung nachdenken, 
da sie leichter als die Anschauung in Szene gesetzt werden kann.
	 Dies mag zumindest vorläufig erklären, weshalb die Berüh-
rung und andere praktische Formen der Erkenntnis in Farockis Arbeit 
immer wieder auftauchen. In Produktionen wie Leben BRD ( 1990 ), Die 
Bewerbung ( 1997 ), Die Schulung ( 1987 ) und Die Umschulung ( 1994 ) 
dokumentiert Farocki didaktische Situationen, in denen der Lehrstoff 
weniger theoretisch als praktisch eingeübt wird. In der Darstellung 
von Proben, Übungen, Rollenspielen, Reenactments oder Simulatio-
nen zeigt sich die Notwendigkeit des praktischen Erlernens gewisser 
Fertigkeiten. Die Abläufe, Bewegungen und Reaktionen des Körpers 
können nur im wiederholten Vollzug der zu erlernenden Fertigkeit an-
geeignet werden. Diese sich ständig wiederholenden Lernsituationen 
erinnern in Farockis Darstellung unweigerlich an verblasste, nicht 
mehr als solche erkenntliche Rituale.
	 Analog dazu muss Farockis Interesse am handwerklichen 
Teil einer künstlerischen Praxis verstanden werden, wie sie sich im 
Porträt Georg K. Glaser, Schriftsteller und Schmied ( 1988 ) kristallisiert. 
Darin ist die Rede von «denkenden Händen», deren epistemische Be-
wegung mit Peter Sloterdijk gesprochen «auf der Grenze zwischen 
Fabrikation und Meditation angesiedelt ist».26 Die geduldigen Wieder-
holungen des Körpers setzen ein Erkenntnispotential frei, dem sich 

Schreiben / Zeigen 183

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Farocki durch Wiederholung und Variation auch in seinen beobach-
tenden Filmen treu bleibt.

	 Dialektik der Berührung
	 Als haptische Aktion hat die Berührung teil an der epistemi-
schen Dimension des Greifens, als Geste unterscheidet sie sich aller-
dings entscheidend davon. Wer begreift, der umschließt den Gegen-
stand, um ihn handhabbar zu machen. Erklärungen sind aufs Begreifen 
aus. Dabei gibt es keinen Zweifel über die Richtung des Austauschs, 
über das epistemische Gefälle zwischen Gegenstand und Akteur: Be-
greifen ist eine unilaterale Aktion. Berühren hingegen ist in mehrfacher 
Hinsicht dual: Nicht nur vereint die Berührung Aktivität ( etwas berüh-
ren ) mit Passivität ( berührt werden ), es verbindet Oberflächlichkeit 
und Beiläufigkeit mit Intimität. Eine Berührung zielt nach Jean-Luc 
Nancy weder auf Aneignung noch auf Hingabe, kennt weder Besitz 
noch Opfergabe, fordert keine Unterwerfung und keine Identifizie-
rung.27 Jemanden oder etwas zu berühren, impliziert das Vermögen 
einer Beziehung, die bei aller Anteilnahme nicht festhält und bindet, 
sondern im Gegenteil «die Freiheit des Anderen nicht nur nicht ein-
schränkt, sondern überhaupt erst initiiert.»28 
	 Der Berührung liegt ein «Humainismus»29 zugrunde, wie es 
Jacques Derrida in einem seiner typischen Wortspiele zum Ausdruck 
bringt, dessen Rationalitätsbegriff kein Rückzug des Geistes in eine 
Festung des Denkens bedeutet, sondern sich eine Verwundbarkeit des 
Körpers offenhält.30 Es setzt dies eine Sensibilität frei, die im Zusam-
menhang mit Ritualen und dem Problem von deren Unübersetzbarkeit 
adäquater als das Begreifen scheint, da sie sich im Bewusstsein um die 
reziproke Wirkung eine Unvoreingenommenheit und Empfänglichkeit 
gegenüber dem Anderen, dem Gegenstand erhält.31 Trotz aller Nähe 
artikuliert sich in der Berührung also stets eine Distanz. Mit François 
Jullien gesprochen ließe sich diese vielleicht als Abstand ( écart ) be-
zeichnen.32 Dieser Abstand ist der entscheidende Aspekt jeglicher Aus-
einandersetzung mit dem Fremden, die unter dem Stern der Explora-
tion und nicht der Identifikation stehen soll. Dabei geht es weniger ums 
Ausmachen von Differenzen und Unterschieden zwischen dem Eige-
nen und dem Fremden. Wenn diese Vergleichsarbeit lediglich das Ziel 

Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

184

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verfolgte, das Wesen des einen vom anderen trennscharf abzugrenzen, 
so bliebe schließlich nichts anderes übrig, als «sich auf dieses in seiner 
Reinheit Erfasste zurückzuziehen».33 Diesen Rückzug gilt es zu vermei-
den, denn will Farocki eine nachhaltige Reflexion anstoßen. Stattdes-
sen geht es mit der Wahrung eines Abstands ums Erzeugen einer 
«Spannung» zwischen dem Vergleichenden und dem Verglichenen:

Der eine hört nicht auf, sich im anderen zu entdecken, sich in 
der Gegenüberstellung sowohl zu erforschen als auch zu re-
flektieren. Will er sich selbst erkennen, bleibt er vom anderen 
abhängig und kann sich nicht auf das, was seine Identität 
wäre, zurückziehen. Durch die zwischen den beiden Termen 
hergestellte Entfernung hat die Distanz ein «Zwischen» zum 
Vorschein gebracht, und dieses Zwischen ist aktiv.34

	 Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so schwierig, sich ein 
Bild davon zu machen. Es konstituiert sich nicht aus festen Zuständen, 
sondern aus einem Spannungsfeld sich beobachtender Kräfte. Diese 
Dialektik bleibt nicht ohne Auswirkung auf die Möglichkeit der Er-
kenntnis. Wenn es nicht mehr darum geht, Zustände, Individualitäten 
oder Begriffe zu definieren, verliert ein hierarchisch-klassifizierendes 
Denken notwendig an Stellenwert. Stattdessen fordert die Wahrung 
von Abständen das Einüben eines vorsatzlosen Blicks. Diesem ist es 
nicht darum zu tun, sein Gegenüber durch Erklärungen be- und anzu-
greifen, sondern es berührend zu erfahren.

	 Profanierung
	 Teilen sich Farocki und die klassische Ethnologie eines Clif-
ford Geertz ein Interesse an Ritualen als privilegierten Blick auf eine 
Kultur, so könnte die Position, aus der sich ihre Beobachtungen an-
stellen, kaum unterschiedlicher ausfallen. Als Teil einer gesellschaft-
lichen Institution agieren Akademiker immer auch als Hüter jener Epis-
teme, die sie legitimiert. Nicht jede Theoretikerin wird aufgrund ihrer 
institutionellen Einbindung notwendig blind gegenüber den Struktu-
ren, in die sie eingelassen ist – zugleich lässt sich ein möglicher Inte-
ressenkonflikt nicht einfach von der Hand weisen:

Schreiben / Zeigen 185

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weil dieses Zwischen aktiv ist, ist es so 
schwierig, sich ein Bild davon zu machen. 
Es konstituiert sich nicht aus festen 
Zuständen, sondern aus einem Spannungs- 
feld sich beobachtender Kräfte. Diese 
Dialektik bleibt nicht ohne Auswirkung auf 
die Möglichkeit der Erkenntnis. Wenn 
es nicht mehr darum geht, Zustände, Indivi
dualitäten oder Begriffe zu definieren, 
verliert ein hierarchisch-klassifizierendes 
Denken notwendig an Stellenwert. 
Stattdessen fordert die Wahrung von Ab-
ständen das Einüben eines vorsatzlosen 
Blicks. Diesem ist es nicht darum zu 
tun, sein Gegenüber durch Erklärungen be- 
und anzugreifen, sondern es berührend 
zu erfahren.

186

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es genügt der Ungleichheit nicht, respektiert zu werden, sie 
möchte beglaubigt und geliebt werden. Sie möchte erklärt 
werden. Jede Institution ist eine Erklärung der Gesellschaft, 
eine Inszenierung der Ungleichheit.35 

	 Selbst wenn sich eine akademische Disziplin auf die Fahnen 
schriebe, politisch zu werden und an ihrem eigenen Fundament zu 
kratzen, gäbe es damit nur umso mehr zu erklären. Farocki aber 
spricht weder im Namen einer Institution, noch gleicht er seine äs-
thetischen Kriterien auf eine Markttauglichkeit ab. Diese Unabhän-
gigkeit erlaubt ihm die unerhörte Freiheit, seinen Arbeiten weder 
eine ästhetische noch eine epistemische Legitimation einschreiben 
zu müssen:

Der Auftraggeber, die Fernsehanstalt, nimmt […] an, ich mache 
einen Film, der eine Kritik am Gegenstand übe, und der Inha-
ber oder Verwalter des gefilmten Gegenstandes nimmt an, 
mein Film sei für seine Sache eine Reklame. Ich versuche, 
weder das eine noch das andere zu machen. Nicht etwas zwi-
schen beidem, sondern jenseits von beidem.36 

	 Kritik und Anerkennung sind in dieser Perspektive aufgeho-
ben. Der Abstand zum Gegenstand dient nicht der Bewertung. Er 
räumt der Sache zunächst einmal lediglich den nötigen Platz ein. In 
der Reziprozität der Berührung scheint jener entscheidende Aspekt 
von Farockis Filmen auf, der die Distanz seiner theoretisierenden Hal-
tung in eine Nähe zugleich zu verwandeln und den Logos des Verglei-
chens um das Pathos des Subjekts zu erweitern sucht.37 Wenn sich 
«die Fähigkeit, sich theoretisch verhalten zu können, dadurch definiert, 
daß man über einer Sache seine eigenen Zwecke vergessen kann», so 
geht Farocki weiter:38 Die eigenen Zwecke sollen von dieser Sache in 
Mitleidenschaft gezogen werden können. Dies ist der ethische Kern 
einer Vermittlungspraxis, die nicht auf eine ekstatische Selbstverges-
senheit ihres Publikums abzielt, sondern ihr ekstatisches Moment in 
den Dienst einer medial induzierten Selbsterkenntnis stellt: eine auf-
klärerische Introspektion der Erkenntnis.

Schreiben / Zeigen 187

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Der theoros, also die Figur, die dem heutigen Begriff der The-
orie vorausgeht, bezeichnete im Griechischen einen Zuschauer von 
heiligen Festen der Götter, der anschließend davon Bericht erstattete. 
Er gewinnt allein durch seine Anwesenheit im ansonsten unzugängli-
chen, abgeschlossenen Raum seine «sakralrechtliche Auszeichnung, 
z.B. seine Unverletzlichkeit».39 In anderen Worten bezieht er seine Le-
gitimation weniger aus der Art und Weise seiner Vermittlung als dessen 
Gegenstand. Die nun vorgebrachten Aspekte von Farockis Inszenie-
rung der rituellen Handlungen weisen jedoch in die genau gegenteilige 
Richtung. Mit Giorgio Agamben gesprochen, lässt sich hier «eine pro-
fane Ansteckung ( contagio )» erkennen, «eine Berührung, die den 
Zauber entkräftet und dem Gebrauch zurückgibt, was das Heilige ab-
gesondert und zu Stein gemacht hatte.»40 Farocki bezieht seine Legi-
timation nicht aus einer Teilhabe am Heiligen, Abstrakten oder Allge-
meinen, sondern aus der Restitution des vormals Abgesonderten. So 
vermag an dieser Sache schließlich aufzuscheinen, «was unsichtbar 
zu halten insgeheim deren objektiven Zweck ausmacht.»41 
	 Denkt man sich Farockis Erkenntnisweise als Berührung, ist 
deren profanierende Funktion entscheidend: Indem eine Reflexion 
über ein vormals abgesondertes, d.h. durch ein beispielsweise ma-
gisch-religiöses Denken legitimiertes Verhalten provoziert wird, er-
öffnen sich neue Denkräume. Profanieren aber heißt «nicht einfach, 
die Absonderungen abschaffen und auslöschen, sondern lernen, 
einen neuen Gebrauch von ihnen zu machen, mit ihnen zu spielen.»42 
Sofern dieser neue Gebrauch aus einer Berührung statt einem Be-
greifen hervorgeht, entspringt er aus einem Bewusstsein der Rezip-
rozität und stößt bei aller Reflexion über das Andere immer auch eine 
Selbstreflexion an. Solche Reflexion berührt das Abgesonderte in sich, 
tastet die Selbstverständlichkeit ab, mit der wir unsere Realität navi-
gieren, rührt an die rituellen Praktiken in unserem Denken und Han-
deln, die uns täglich Sinn stiften.

Berühren. Zur epistemologischen 
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki

188

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ]	 Harun Farocki: Diskussionsprotokoll No. 26 zu Übertragung ( 32. Duisburger Filmwoche, 7. 
November 2008 ), S. 2.		

[ 2 ]	  Ders.: Denkmal – Exposé für eine Installation von Harun Farocki, in: Kunst und Öffentlich-
keit. Kritische Praxis der Kunst im Stadtraum Zürich, hg. von Christoph Schenker und 
Michael Hiltbrunner, Zürich ( Hochschule für Gestaltung und Kunst ) 2007, Bd. 2, S. 90.

[ 3 ]	 Ebenda.
[ 4 ]	 Tim Zulauf: Zum Projekt von Harun Farocki, in: Kunst und Öffentlichkeit, a.a.O., S. 97.
[ 5 ]	 Stefan Reinecke: Das Leben, ein Test. Postindustrielle Arbeit in Filmen von Harun Farocki, 

in: Der Ärger mit den Bildern. Die Filme von Harun Farocki, hg. von Rolf Aurich, Konstanz 
( UVK Medien ), S. 263; Nicole Brenez: Harun Farocki and the Romantic Genesis of the 
Principle of Visual Critique, in: Harun Farocki: Against What? Against Whom? Hg. von 
Antje Ehmann und Kodwo Eshun, London ( Koenig Books ) 2009. S. 135.

[ 6 ] 	 Helmut Färber: Etwas wird sichtbar, Cargo, Film, Medien, Kultur, No. 27 ( 2015 ), S. 49.
[ 7 ] 	 Vgl. Volker Pantenburg: ‹Now that’s Brecht at last!› Harun Farocki’s Observational Films, 

in: Documentary across Disciplines, hg. von Erika Balsom und Hila Peleg, Cambridge 
Mass ( MIT Press ) 2016. S. 158.

[ 8 ]	 Farocki reflektiert diese Funktion der Berührung in seiner 1997 für den WDR produzierten 
Sendung Der Ausdruck der Hände, in der er die auffällige Inszenierung von Händen, die in 
Propagandafilmen des zweiten Weltkrieges Kriegsmaterial berühren, folgendes Zitat aus 
einem archäologischen Text gegenüberstellt: «Das Berühren als bloße Tastgebärde ist 
ursprünglich Zauberhandlung. Dies zeigt sich am Deutlichsten bei der ältesten Form des 
Eides, denn nur berührt, nicht angefasst oder ergriffen wird beim heidnischen, magischen 
Eidgegenstand, der verzaubert werden soll.»

[ 9 ]	 Ludwig Wittgenstein: Bemerkungen über Frazers ‹The Golden Bough›, hg. von Rush 
Rhees, Synthese 17, Nr. 3 ( 1967 ), S. 235.

[ 10 ]	 Ebenda, S. 237.
[ 11 ]	 Ebenda, S. 241.
[ 12 ]	 Ebenda, S. 236.
[ 13 ]	 Marco Brusotti: Wittgenstein, Frazer und die ‹ethnologische Betrachtungsweise›, in: Über 

Wittgenstein, hg. v. James Conant, Wolfgang Kienzler, Stefan Majetschak, Volker Munz, 
Josef Rothhaupt, David Stern und Wilhelm Vossenkuhl, Berlin / Boston 2014. S. 38.

[ 14 ]	 Clifford Geertz: The Interpretation of Cultures. Selected Essays, New York ( Basic Books, 
Inc ) 1973. S. 114.

[ 15 ]	 Jean-Luc Nancy geht zu Beginn seiner einflussreichen Studie über die Berührung auf die 
Kontingenz in Form einer «Erwählung» oder «Gnade» ein, um die Gleichnisse Jesus 
verstehen zu können: «Ihr aber seid selig, denn eure Augen sehen» sagt Jesus zu den 
Jüngern ( Mt 13, 16 ); oder auch diese andere, mehrfach wiederholte Wendung: «Wer Ohren 
hat, der höre!» ( Mt 13, 9 ). Das Gleichnis spricht nur zu dem, der es bereits verstanden hat, 
es zeigt nur denen, die bereits gesehen haben. Den anderen verbirgt es, was es zu sehen 
gibt und auch die Tatsache, dass es zu sehen gibt.» Jean-Luc Nancy: Noli me tangere, 
Zürich ( Diaphanes ) 2008. S. 11.

[ 16 ]	 Vgl. Geertz: The Interpretation of Cultures, a.a.O., S. 113.
[ 17 ]	 Catherine Bell: Ritualkonstruktion, in: Ritualtheorien. Ein einführendes Handbuch, hg. von 

Andréa Belliger und David J. Krieger, Wiesbaden ( Verlag für Sozialwissenschaften ), 3. 
Aufl., 2006. S. 46.

[ 18 ]	 Andréa Belliger und David J. Krieger: Einführung, in: Ritualtheorien, a.a.O., S. 29.	
[ 19 ]	 Wittgenstein: Bemerkungen über Frazers ‹The Golden Bough›, a.a.O., S. 241.
[ 20 ]	 Ebenda.
[ 21 ]	 Ebenda, S. 242.
[ 22 ]	 Ebenda, S. 235. 
[ 23 ]	 Ebenda.
[ 24 ]	 Auf der Ebene des Auditiven artikuliert Wittgenstein hier ein Prinzip, für das Aby Warburg 

mit seinem Bilderatlas auf der Ebene des Visuellen prototypisch steht: dass die proposi-
tionale und die sinnliche Auslegung in keinerlei epistemischen Hierarchie zueinander 
stehen. Vgl. Thomas Strässle: Das essayistische Prinzip. Über Nutzen und Grenzen einer 
metaästhetischen Perspektive. S. 176 (in diesem Band).

[ 25 ]	 Harun Farocki und Christa Blümlinger: Ein ABC zum Essayfilm, HaFI006, Berlin ( Harun 
Farocki Institut & Motto Books ) 2017. S. 17f.

Anmerkungen 189

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 26 ]	 Peter Sloterdijk: Du mußt dein Leben ändern. Über Anthropotechnik, Frankfurt / M 
( Suhrkamp ) 2008. S. 460.

[ 27 ] 	 Vgl. Nancy: Noli me tangere, a.a.O., S. 66. Nancy ist hier einer Geste auf der Spur, die er 
mit dem Begriff der Berührung zu fassen sucht. Dass die Berührung in einem alltäglichen, 
praktischen Sinn durchaus auch problematische Begegnungen bezeichnen kann, wird 
damit nicht in Abrede gestellt.

[ 28 ]	 Michael Mayer: Touché. Zu zwei Studien über die Bedeutung des Berührens in den 
Werken Jacques Derridas und Jean-Luc Nancys, 2009, https://literaturkritik.de/id/12976. 
Die Berührung wäre danach eine Geste der Emanzipation. ‹Mancipare›, die lateinische 
Wurzel des Wortes ‹Emanzipation› ist ein Begriff aus dem römischen Recht und bedeutet 
«verkaufen». Er zeigt in der Bildlichkeit der ergreifenden Hand ( manus, lat. Hand ) ein 
Privateigentum an, das in römischer Zeit auch für Sklaven geltend gemacht werden 
konnte. Demgegenüber bedeutet etwas oder jemanden zu emanzipieren, Georges 
Didi-Huberman zufolge, «jemanden an die Hand nehmen, um ihn in einen freien Bereich zu 
führen, in einen Raum der Freiheit, in dem niemand irgendjemandes ‹Besitz› ist.» Georges 
Didi-Huberman: Remontagen der erlittenen Zeit. Das Auge der Geschichte II, München 
( Fink ) 2014. S. 154.

[ 29 ] 	 Jacques Derrida: Berühren. Jean-Luc Nancy, Berlin ( Brinkmann & Bose ) 2007. S. 197.
[ 30 ]	 Vgl. Michael Mayer: Humanismus im Widerstreit. Versuch über Passibilität, München 

( Fink ) 2012. S. 90.
[ 31 ]	 Die Passivität der Berührbarkeit ist nicht das Gegenteil der aktiven Berührung, sondern, 

wie Michael Mayer es ausdrückt, deren «Nacht- oder Schattenseite» resp. «Kehrseite» 
und er schlägt vor, «diese vor-oppositionelle, nicht-binäre ‹Passivität› mit dem Begriff der 
Passibilität zu kennzeichnen.» Ebenda, S. 14.

[ 32 ]	 François Jullien: Es gibt keine kulturelle Identität. Wir verteidigen die Ressourcen einer 
Kultur, übers. von Erwin Landrichter, Berlin ( Suhrkamp ) 2017. S. 35ff.

[ 33 ]	 Ebenda, S. 40.
[ 34 ]	 Ebenda.
[ 35 ]	 Jacques Rancière: Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektuelle 

Emanzipation, übers. von Richard Steurer, Wien ( Passagen ) 2007. S. 123.
[ 36 ]	 Harun Farocki: Eine Rede über zwei Filme, in Zelluloid Nr. 27, Köln ( 1988 ), S. 24.
[ 37 ]	 Vgl. Didi-Huberman: Remontagen der erlittenen Zeit, a.a.O., S. 219.
[ 38 ]	 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik, Bd. 1, Gesammelte Werke Tübingen ( Mohr Siebeck ) 1999. S. 129.
[ 39 ]	 Ebenda.
[ 40 ]	 Giorgio Agamben: Lob der Profanierung, in: Profanierungen, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 

2005. S. 71.
[ 41 ]	 Theodor W. Adorno: Der Essay als Form, in: ders.: Noten zur Literatur, Frankfurt / M 

( Suhrkamp ) 1958. S. 49.
[ 42 ]	 Agamben: Lob der Profanierung, a.a.O., S. 85.

190

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schreiben / Zeigen

Essay 9 / 9

191

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetik der Zungenrede. 
Predigt als TV-Serie
Jörg Wiesel

192

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Die dänische TV-Serie «Herrens Veje»1 beginnt mit einem 
Intro ( Vorspann ), das sich in Form eines per Kamera gedrehten Videos 
artikuliert, dem die Zeitangabe 15. Juni 1995 zugeordnet ist. Die Brüder 
Christian und August spielen eine Beerdigung am sommerlichen Ost-
seestrand, Christian ( mit Halskrause ) spielt den Pfarrer, August den 
Toten – und August filmt. Er rennt zum Ferienhaus der Familie Krogh, 
ruft nach Mutter und Vater und begibt sich vorsichtig in das obere 
Stockwerk, nachdem er eine Stimme gehört hat, deren Träger er nicht 
sofort identifizieren kann.
	 Michel Chion hat in seiner gründlichen Untersuchung zu den 
Überschneidungen von akustischer und visueller Wahrnehmung und 
ihrer kinematographischen Verschränkung ( und Rezeption ) das akus-
matische Hören herausgestellt, das an eine Situation gebunden ist, 
«in der jemand einen Klang hört ohne den Klangerzeuger zu sehen.»2 
Bereits hier arbeitet die Serie mit ästhetischen Elementen des Un-
heimlichen, indem sie die Stimme, ihren Klang und ihre Prosodie vom 
( menschlichen ) Körper ihrer Artikulation trennt. «Das Akusmatische 
erlaubt dem Klang eine echte Entfaltung all seiner Dimensionen»3 und 
verstellt der Figur, die hört, zunächst die Auflösung, also das Bild, das 
den Klang identifizierbar macht.
	 Schnell begreift August in der geschilderten Szene aber, 
dass es sich um seinen Großvater handeln muss, der unter einem Kru-
zifix und neben einer aufgeschlagenen Bibel sitzend in einer ( ihm? ) 
fremden Sprache ( Hebräisch, Aramäisch ) betet, meditiert, Gott anruft. 
Zuschauerinnen und Zuschauer sehen erst das Kruzifix, dann den 
Großvater durch den subjektiven Blick von Augusts Hand-Kamera, die 
die Szene filmt. Die Serie schneidet in die Frontale und zeigt August 
mit gesenkter Kamera, bis sein Vater Johannes ( Lars Mikkelsen ) 
kommt, ihn aus dem Zimmer zerrt und den Sohn bittet, das zu verges-
sen, was er «gesehen» hat. Interessanterweise pointiert der filmische 
discours an dieser Stelle das Sehen, nicht das Hören. Das mag der 
Übersetzung vom Dänischen ins Deutsche geschuldet sein, ist aber 
insofern vielleicht auch nicht zentral, als dieses Intro das eigentliche 
Thema der Serie signifikant akzentuiert: die auf die Figuren der Kopen-
hagener Pfarrersfamilie Krogh verteilten kritischen Positionen um den 
Konflikt eines tief empfundenen und gelebten evangelischen Glaubens 

Schreiben / Zeigen 193

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und dessen angemessene wie unangemessene Performanz in Gebet, 
Predigt und gemeinschaftlicher und gemeindlicher Kommunikation.
	 Johannes Krogh verbietet seinem Sohn, dem späteren Mili-
tärpfarrer August, die Erinnerung an dieses Erlebnis und markiert 
damit seine Opposition zur Zungenrede des Vaters. Der Schock väter-
licher und großväterlicher Glossolalie setzt in der Serie den Beginn 
einer Reihe von Verdrängungen in Gang, die einen metonymischen 
Rhythmus provozieren und im weiteren Verlauf der ersten zehn Epi-
soden zunehmend in ( Bild- )Metaphern verdichtet werden. Dieses fil-
mische Verfahren ist auf der Ebene von histoire und discours nicht nur 
psychoanalytisch grundiert, sondern sucht in der finalen Zungenrede 
von August während eines Pfingstgottesdienstes in Anwesenheit der 
Kopenhagener Bischöfin ( in der 10. Episode ) das Andere der 
Krogh’schen Genealogie und ihrer maskulinen pastoralen Filiation 
( seit neun Generationen ) in Ton und Bild festzuhalten. An Pfingsten, 
dem Fest der Kirche und ihrer Gründung, unterbricht und zäsuriert 
August das von der Bischöfin gesprochene Glaubensbekenntnis, 
indem er anders redet, in Zungen spricht. Das Kommen des Heiligen 
Geistes und dessen Verbleib in der Kirche inszeniert die TV-Serie als 
ein Ereignis, das die Kritik an der etablierten Kopenhagener Amtskir-
che und ihrer gouvernementalen Praxis und gemeindlichen Adminis-
tration nur hervortreibt. 
	 Sympathisierte Johannes mit der Zungenrede seines 
Vaters, die dieser nicht öffentlich machte? Warum ist August in Epi-
sode 10 «gesegnet», noch bevor ihn sein Vater in Zungen reden hört? 
Augusts Sprachengebet ( Arabisch, Hebräisch ) am Ende der ersten 
Staffel ist in einen Rahmen ambivalenter und kritischer Beurteilung 
durch die Figuren gespannt: zunächst durch seine Frau, eine Ärztin, 
die ihn nach seinem Kriegstrauma pathologisiert. Dann natürlich 
durch die schroffe Reaktion der Bischöfin ( Laura Bro ), die im Gottes-
dienst «Rituale möchte und keinen Geist» ( August ). Die Mehrheit der 
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter in Johannes’ Gemeindebüro sind 
ebenso erschrocken wie abwehrend ( «Was heute geschehen ist, war 
fehl am Platz, Kontakt oder nicht, Zungenrede hat nirgendwo etwas 
zu suchen» ). Nur Johannes ( «Es wurde einmal als Sklavengabe be-
trachtet, direkten Kontakt zu haben.» ) erkennt im charismatischen 

Ästhetik der Zungenrede. 
Predigt als TV-Serie

194

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auftritt seines Sohnes das Rätsel des protestantischen Glaubens 
und die Möglichkeiten, ihn im Medium einer enigmatischen Perfor-
mance zu artikulieren ( «Es ist verrückt, richtig? Unbegreiflich, zu 
viele Gefühle, rätselhaft» ). August übergibt Talar und Halskrause der 
Bischöfin und kündigt seinen Dienst auf. Die Apostelgeschichte ( I.2 ) 
thematisiert den Zusammenhang zwischen Zungenrede und Predigt 
an Pfingsten:

Und als der Tag Pfingsten erfüllt war, waren sie alle beiein-
ander an einem Ort. Und es geschah plötzlich ein Brausen 
vom Himmel wie eines gewaltigen Windes und erfüllte das 
ganze Haus, da sie saßen. Und es erschienen ihnen Zungen, 
zerteilt wie von Feuer; und er setzte sich auf einen jeglichen 
unter ihnen, und sie wurden alle voll des heiligen Geistes und 
fingen an zu predigen in andern Zungen, wie der Geist ihnen 
gab auszusprechen.4 

	 Und Paulus distanziert sich im ersten Korintherbrief von der 
Glossolalie und begründet damit die Skepsis, Ambivalenz und Kritik der 
Theologie: Die Zungenrede ist «ein Phänomen, das zu vorsichtiger Be-
urteilung einlädt.»5 Denn zunächst markiert die apostolische Glosso-
lalie die «Fremdsprachenkompetenz»6 der Jünger, später driftet sie in 
die Diskurse neuzeitlicher und moderner Besessenheit ab ( Ekstase, 
Wahnsinn, Hysterie ) und ist mit massiven Zweifeln an ihrer ‹Echtheit› 
verbunden. Denn beim «Sprachenreden handelt es sich um die von 
Gott durch seinen Geist geschenkte Fähigkeit, eine Fremdspra-
che – ohne sie zu lernen – einwandfrei zu beherrschen»,7 so Roger Liebi, 
der das Sprachenreden in der Bibel von aktuellen Phänomenen des 
Zungenredens in Pfingstlich-Charismatischen Bewegungen abgrenzt.
	 Die zehn Episoden der ersten Staffel von «Herrens Veje» sind 
signifikant durch ein Phänomen eingerahmt, das in der frühchristli-
chen ( pfingst- )gemeindlichen Praxis die Verschiedenheit der Mitglie-
der im Medium der Heteroglossien zu einer Kirche formte, in der Ge-
genwart der TV-Serie aber ins dramaturgische Zentrum der Zuspitzung 
ihrer dringlichsten Frage- und Themenstellungen gerät: Was bedeutet 
es heute, eine evangelische Christin, ein evangelischer Christ, ein 

Schreiben / Zeigen 195

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angesichts zunehmender ( Kopenhagener ) Kirchenaustritte überzeu-
gender und auch charismatischer Pastor zu sein, der – homiletisch 
versiert – das Private im Politischen und das Politische im Privaten 
erkennt und es so uneitel wie pointiert in seine Predigten zu integrie-
ren wie an Fragen des Glaubens heranzuführen versteht? Die Figur 
Johannes Krogh gibt auf viele dieser Fragen klare Antworten: Er ist 
überzeugter Christ, rhetorisch brillant, aber mit einer an die Pfarrer-
figuren in den Filmen Ingmar Bergmans ( z.B. Bischof Edvard Vergérus 
in Fanny och Alexander, 1982 ) erinnernden Härte und Aggressivität 
ausgezeichnet, die seine Figur an die Grenzen familialer und sozialer 
Verabredungen treibt. Johannes betrügt seine Frau Elisabeth ( Anna 
Eleonora Jörgensen ), entzieht seinem Sohn Christian ( Simon Sears ) 
die väterliche Liebe, nachdem dieser sein Theologie-Studium auf- 
und den Zwang des Vaters nach patriarchaler Konsequenz abgebro-
chen hat. Seine Konkurrentin in der Bewerbung um das Kopenhagener 
Bischofsamt, der er aufgrund anti-muslimischer Affekte schließlich 
unterliegt, verachtet er: Während eines Gottesdienstes in Kopenha-
gens Domkirke – Johannes ist volltrunken – erscheint sie ihm als Teu-
felin. Einzig August, der jüngere Sohn ( Morten Hee Andersen ) und 
Militärpfarrer, der im Glauben, einen Sprengstoffattentäter vor sich zu 
haben, eine muslimische Zivilistin vor den Augen ihres Sohnes er-
schießt, obwohl er als Pfarrer nicht zur Waffe greifen musste, genießt 
die liebende Aufmerksamkeit des Vaters. Die erschossene Muslima 
erscheint August im Traum, er schläft nicht mehr, nimmt Medikamente 
und entwickelt sich zu einer Pfarrers-Figur, die ihre seelsorgerischen 
und gemeindlichen Aufgaben ( Kirchenasyl ) kirchlich und rechtlich ra-
dikal überschreitet.
	 Die TV-Serie von Adam Price, Karina Dam und Paul Berg ( alle 
Drehbuch ) inszeniert Augusts finale Zungenrede deshalb auch kon-
sequent ambivalent: als tragisches Ergebnis eines Kriegs-Traumas, 
unter dessen Folgen August verzweifelt und bis an die Grenzen kör-
perlicher Auszehrung leidet. Und als enigmatisches und charismati-
sches Glaubens-Zeugnis, das die Exklusion aus der Amtskirche, aber 
die Inklusion in die komplexe Begehrensstruktur des Vaters nach einer 
‹echten› und wahrhaften geistigen Erfüllung durch Gott bedeutet, die 
in der pastoralen Profession wie in ihrer Transgression gipfelt. Diese 

Ästhetik der Zungenrede. 
Predigt als TV-Serie

196

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch ästhetisch radikal inszenierte Wiederbegegnung mit August als 
«gesegnetem» Sohn und Pfarrer in einer Szene in psychedelischen 
Farben und trancegleichem Sound führt gleichzeitig die Neu-Begeg-
nung mit seinem Vater vor: Johannes sieht seinen ( toten ) Vater auf 
sich zukommen, den Vater, der im Intro das Abjekte, das Fremde, den 
mystischen Untergrund des protestantischen Glaubens intoniert 
hatte. ( Groß- )Vater und Sohn schließen Johannes in dieser Weise ein, 
und Drehbuch und Regie bemühen sich stark, dieses Abjekte christ-
lichen Glaubens nicht differenzierend zu diskutieren ( in der Spanne 
von Sprachenwunder und Zungenrede ), sondern als möglichen an-
deren ‹Einstieg› ( und Ausstieg ) in den Glauben und seine kirchenge-
meindliche Organisation auszubuchstabieren.
	 Anders gesagt: Die TV-Serie, deren Thematik stark um 
Fragen der Homiletik und damit um die rhetorische, performative und 
semantische Attraktivität von Predigt kreist, setzt die Zungenrede 
diegetisch zur mehrpoligen Beurteilung und Kritik aus, drängt sie 
aber metadiegetisch auf den ersten Platz im Wettbewerb um die äs-
thetische Attraktivität von TV-Serien. Auf der Ebene der Diegese 
stirbt August am Ende der zehnten Staffel auf einer Straße, nachdem 
er im Kornfeld gegenüber die getötete Frau zu sehen glaubt und 
dabei von einem Kraftwagen überrollt wird ( vor den Augen seines 
Bruders ). Metadiegetisch aber glaubt die Serie in der Inszenierung 
einer biblisch verbürgten, das Charisma nicht nur des Pfingstwun-
ders bezeugenden Performance, die als Zungenrede in der histoire 
das Abjekte der Kirche ist, an eine Attraktivitätssteigerung des evan-
gelischen Glaubens. 

	 Der filmische discours, seine genuine medienästhetische 
Technik des Schnitts, des Montierens von Take zu Take, von Shot zu 
Shot, verfährt selbst häufig «in Zungen redend»: Mal verwendet er die 
akustische Klammer, also das akustische Verklammern von Schnitt zu 
Schnitt, von Sequenz zu Sequenz, um die inhaltliche Verzahnung der 
Szenen auszustellen. Und mal legt er die Sprechakte einzelner Figu-
ren auf die Zungen oder in die Münder der Figuren, die einer Sequenz 
zugehören, die der dann folgenden inhaltlich vorausgeht. Und unter-
bricht damit die Mechanik der akustischen Klammer.

Schreiben / Zeigen 197

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der filmische discours, seine genuine 
medienästhetische Technik des Schnitts, 
des Montierens von Take zu Take, 
von Shot zu Shot, verfährt selbst häufig 
«in Zungen redend»: Mal verwendet 
er die akustische Klammer, also das akus-
tische Verklammern von Schnitt zu 
Schnitt, von Sequenz zu Sequenz, um die 
inhaltliche Verzahnung der Szenen auszu-
stellen. Und mal legt er die Sprechakte 
einzelner Figuren auf die Zungen oder in 
die Münder der Figuren, die einer Sequenz 
zugehören, die der dann folgenden 
inhaltlich vorausgeht. Und unterbricht damit 
die Mechanik der akustischen Klammer.

198

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Wir sehen also Figuren, die von anderen aus den darauffol-
genden Sequenzen ‹besprochen› werden. So steht Elisabeth am Kü-
chenfenster und beobachtet ihren Mann beim Flirt mit der Gärtnerin 
der Probstei, mit der er ein Verhältnis eingegangen ist. Noch während 
Elisabeth das sieht, schneidet die Serie akustisch in die folgende Se-
quenz und wir hören Johannes die ersten Worte seiner Weihnachts-
predigt zu den Mitarbeitenden sprechen: «Was ist Gottes großer Plan 
für uns? Ich ...» ( Schnitt ). Das ist – wie oft in der Serie – neben der Äs-
thetik des Unterbrechens semantischer Folgerichtigkeit durch akus-
tisches Verklammern ein Kommentar zur Homiletik, die in «Herrens 
Veje» thematisch ist. Die Serie als Ganze mit ihrer auf den ersten Blick 
komplexen, dann aber ziemlich klaren Handlungsstruktur, in deren 
Mittelpunkt die Familie Krogh steht, ist eine einzige Predigt. Sie ist 
insofern eine Predigt, als sie alle aktuellen und kritischen gesellschaft-
lichen, globalen und sozialen Fragen ( Was ist Familie? Was ist Ehe? 
Was bedeutet Verantwortung im Krieg? ) an die Grundkonstanten 
evangelischen Glaubens koppelt – und dabei manchmal selbst «in 
Zungen redet».
	 Den Film als dramaturgischen Ausgangspunkt für die rheto-
rische Gestaltung einer Predigt heranzuziehen, ist umfassend emp-
fohlen und ebenso untersucht worden.8 «Die Filmkunst als eine Zeit-
kunst, die nicht unwesentliche Teile ihrer Inszenierungstechnik aus 
den Quellen der Bibel schöpft, bewahrt nämlich ein Wissen»9 um das 
der Kommunikation inhärente performative Potential. Für Thomas 
Erne hat der Film gar «als Medium den Horizont und die Aufgaben-
stellung der Predigt grundlegend verändert».10 Eine TV-Serie ( ob ge-
streamt oder nicht ) ist aber kein Film; eine Serie gehorcht anderen 
Gesetzen. Gerade Fernsehen im Streaming-Format erzählt nicht 
linear, nicht vertikal, sondern horizontal: Die einzelnen zehn Folgen 
der ersten Staffel von «Herrens Veje» dramatisieren nicht die Lösung 
eines Problems, sondern dessen Zerstreuung ad infinitum – oft über 
eine ganze Staffel oder die Serie selbst hinweg.
	 Die zweite Staffel mit weiteren zehn Folgen ist 2020 gezeigt 
worden. Natürlich offeriert serielles Erzählen dramaturgische Optio-
nen zur Gestaltung einer Predigt. Bis zu dem extremen Punkt, an  
dem TV-Streaming-Formate das Verhalten der Zuschauerinnen und 

Schreiben / Zeigen 199

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuschauer mit Algorithmen auswerten und daraus Empfehlungen ab-
leiten, die in die narrative Dramaturgie der ( nächsten ) Serie eingewo-
ben werden.11 Das kann hier aber nicht von Interesse sein. Das Beson-
dere an «Herrens Veje» ist vielmehr die Fokussierung auf die 
Pfarrfamilie selbst, auf Vater ( Johannes ) und Sohn ( August ), die als 
Pastoren beide mit der Herausforderung, attraktiv und empathisch 
predigen zu wollen, konfrontiert sind. Ausgerechnet die Figuren, 
deren Studium und Ausbildung zum Pfarrer homiletische Fragestel-
lungen signifikant adressiert haben, scheitern je unterschiedlich im 
Akt des Predigens selbst. Johannes überschreitet – meist alkoholi-
siert – die Grenzen des guten Geschmacks und wird beleidigend, 
während er predigt; und August redet in Zungen, was nicht den Pos-
tulaten einer aufgeklärten Theologie und Kirche entspricht. Genau an 
dieser Stelle springt die Metaebene des discours der Serie ein und 
verlegt die Leerstellen homiletischer Expertise von den Figuren auf 
die Dramaturgie der ganzen TV-Ästhetik.
	 Anders gesagt: Die beiden Figuren registrieren nicht, dass 
gerade ihre konkreten ( anthropologischen ) Lebensumstände ( Ehe-
krise, Affäre, Vater-Sohn-Konflikt, Krieg ) Ausgangs- und Anknüp-
fungspunkte überzeugenden Predigens sein könnten, ob hermeneu-
tisch oder ästhetisch. Es ist kein Wunder, dass in genau den Momenten, 
in denen Johannes und August predigen, schnell geschnitten und in 
andere Erzählebenen gewechselt wird. Die Serie zeigt auf der Figu-
ren-Ebene nie eine ganze Predigt, sondern perspektiviert sich selbst 
als Serie in einer «Meta-Predigt». Damit rückt die gesamte TV-Serie 
in die Nähe einer kreatorischen Predigt. «Herrens Veje» öffnet sein 
theatral-performatives Potential als ‹Spielraum›, in dem nicht nur die 
Figuren ihre Lebenswirklichkeit neu situieren müssen – auch die Zu-
schauerinnen und Zuschauer auf der metadiegetischen Ebene sind 
herausgefordert, Stellung zu beziehen und ihre lebensweltliche Situ-
ation als Erfahrung des Menschseins zu markieren: im ästhetischen 
Format der TV-Serie, die eine Predigt ist – und nicht nur an Pfingsten 
«in Zungen» spricht.12 
	 Als Praktiken ästhetischen Denkens durchdringen sich also 
zwei Metareflexionen in«Herrens Veje»: Zunächst beruht das ästheti-
sche Mittel der TV-Serie (als Predigt) auf dem, was sie verhandelt. Und 

Ästhetik der Zungenrede. 
Predigt als TV-Serie

200

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zweitens macht sie das, indem sie selbst «in Zungen redet» und ein 
akustisches Verklammern einsetzt. Beide Metareflexionen verwickeln 
sich ineinander und markieren in dieser Weise die Ästhetik des Den-
kens der Produktion der Serie: als exzentrisches Markieren einer Re-
lation zu den Kontexten, in denen sie auftritt.

Abb. 1:	 Adam Price, Herrens Veje. Ride upon the Storm. Die Wege des Herrn, 
	 DK 2017 ( DR Drama ), Arte France

Schreiben / Zeigen 201

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[ 1 ] 	 Adam Price: Herrens Veje. Ride upon the Storm. Die Wege des Herrn, DK 2017 ( DR Drama, 
Arte France ). Ich beziehe mich ausdrücklich auf die ersten zehn Episoden von Staffel 1.

[ 2 ]	 Michel Chion: Audio-Vision. Ton und Bild im Kino, hg. v. J.U. Lensing, Berlin ( Schiele & 
Schön ) 2012. S. 36.

[ 3 ]	 Ebenda.
[ 4 ]	 Die Bibel oder die ganze Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments nach der 

Übersetzung Martin Luthers, Stuttgart ( Württembergische Bibelanstalt ) 1972. S. 146.
[ 5 ]	 Thomas Macho: Glossolalie in der Theologie, in: Friedrich Kittler, Thomas Macho, Sigrid 

Weigel ( Hg. ): Zwischen Rauschen und Offenbarung. Zur Kultur- und Mediengeschichte 
der Stimme, Berlin ( DeGruyter ) 2002. S. 3–17, hier S. 4.

[ 6 ]	 Ebenda, S. 11.
[ 7 ]	 Roger Liebi: Sprachenreden oder Zungenreden? Bielefeld ( transcript ) 2006. S. 10.
[ 8 ]	 Vgl. Martin Nicol: Einander ins Bild setzen. Dramaturgische Homiletik, Göttingen 

( Vandenhoek & Ruprecht ) 2002.
[ 9 ]	 Thomas Erne: Die Spürbarkeit der Zeichen. Homiletische Chancen der Filmpredigt, in: 

Wort und Dienst ( WuD ), 28. Band 2005. S. 279–291, hier S. 280f.
[ 10 ]	 Ebenda.
[ 11 ]	 Vgl. Christiane Hanna Henkel: Netflix bringt Schwung in erstarrtes TV-Geschäft, in: NZZ, 

27.6.2014. www.nzz.ch/wirtschaft; 14. März 2015.
[ 12 ]	 Vgl. Wilfried Engemann: Predigt als Schöpfungsakt. Zur Auswirkung der Predigt auf das 

Leben eines Menschen, in: ders. ( Hg. ): Theologie der Predigt. Grundlagen, Modelle, 
Konsequenzen, Leipzig ( Evangelische Verlagsanstalt ) 2001. S. 71–92.

[ Abb. 1 ]	 Adam Price, Herrens Veje. Ride upon the Storm. Die Wege des Herrn, DK 2017 ( DR 
Drama ), Arte France

Anmerkungen202

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorinnen / Autoren 203

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henryetta Duerschlag, Wiktoria Furrer, Silvia Henke,  
Michael Mayer, Dieter Mersch, Aurel Sieber,  
Thomas Strässle, Nicolaj van der Meulen, Jörg Wiesel

204

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Henryetta Duerschlag ist wissenschaftliche Mitarbeiterin 
am Departement Kulturanalysen und Vermittlung an der Zür-
cher Hochschule der Künste. Sie studierte Kulturanthropo-
logie und Geschlechterforschung an der Universität Basel 
und Künstlerische Forschung an der Universität von Amster-
dam. Im Rahmen des SNF-Projekts Praktiken ästhetischen 
Denkens forschte sie an der Hochschule für Gestaltung und 
Kunst Basel FHNW zu ästhetischen Bildungspraktiken in der 
Schweiz der Nachkriegszeit.Publikationen (Auswahl): The 
Double Bind of Artistic Research. An Experiment of a Wit-
ness, in: OAR: The Oxford Artistic and Practice Based Re-
search Platform Nr. 2, Oxford 2017; Learning from Hans Fins-
ler. Learning in the Lockdown, in: Log 49 Observations on 
Architecture and the Contemporary City, New York 2020.

Wiktoria Furrer, Prof. Dr., Leiterin der Professur Kulturver-
mittlung und Theaterpädagogik an der Pädagogischen Hoch-
schule FHNW; Studium der Politikwissenschaften in Dres-
den, Berlin, Valencia und Breslau und der Cultural Media 
Studies an der Zürcher Hochschule der Künste. Promotion 
an der Universität Zürich zu Mikropädagogiken in der Kunst. 
Arbeitsgebiete: partizipative Formate in Kunst und Bildung, 
ästhetische Bildung. Publikationen (Auswahl): How to Teach 
Art?, Zürich 2022, zus. mit Carla Gabrí, Nastasia Louveau, 
Maria Ordóñez und Artur Żmijewski; Mikropädagogische 
Sprünge im Kontext ästhetischer Bildung, in: Art Education 
Research No. 16/2019 (SFKP: Schweiz. Gesellschaft für 
Kunstpädagogik, zus. mit Silvia Henke).

Silvia Henke, Dr., ist Professorin für Kulturtheorie an der Hoch-
schule Luzern, Kunst & Design im Bachelor und im Master 
Fine Arts / Art in Public Spheres / Art Education. Sie leitet den 
Bereich der transdisziplinären Module REFLECT. Studium der 
Deutschen und Französischen Philologie, Philosophie und 
Medienwissenschaft in Basel und Hamburg. Arbeits- und 
Forschungsgebiete: Kunst und Religion, transkulturelle Bild-  

Autorinnen / Autoren 205

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Kunstpädagogik, ästhetische Bildung, Kunst und Politik, 
Sprach- und Diskurskritik. 
Publikationen ( Auswahl ): Was heißt künstlerisches Denken? 
Kunstpädagogische Positionen 33, Hamburg 2015; Mikro-
pädagogische Sprünge im Kontext ästhetischer Bildung, in: 
Art Education Research No. 16 / 2019 ( SFKP: Schweiz. Gesell-
schaft für Kunstpädagogik, mit Wiktoria Furrer; mit Dieter 
Mersch, Nicolaj van der Meulen, Thomas Strässle, Jörg 
Wiesel: Manifest der Künstlerischen Forschung. Eine Vertei-
digung gegen ihre Verfechter, Zürich 2019; Transformative 
Kräfte und ästhetische Bildung in zeitgenössischer Kunst, in: 
Transformationen in Zeiten gesellschaftlicher und religiöser 
Umbrüche. Dieselbe Welt und doch anders, Baden-Baden: 
Nomos 2022, S. 325–344.

Michael Mayer, apl. Prof. Dr., derzeit Gastprofessor an der 
Universität Konstanz im Fachbereich Literatur – Kunst 
 – Medien; arbeitete zuletzt am Forschungsschwerpunkt Äs-
thetik ( FSÄ ) an der Zürcher Hochschule der Künste ( ZHdK ). 
Studium der Philosophie, Erziehungswissenschaft, Psycho-
logie, Soziologie und Religionswissenschaft / Theologie in 
Freiburg i.Br. und Berlin. Diplom in Pädagogik ( Pädagogische 
Hochschule Freiburg i.Br. ), Promotion in Philosophie ( Uni-
versität Freiburg ), Habilitation in Medienwissenschaft ( Uni-
versität Potsdam ). Mitherausgeber des Internationalen Jahr-
buchs für Medienphilosophie. Arbeitsschwerpunkte: Medi- 
enphilosophie; Medienethik der Toten; Kapital als Medium. 
Monographien ( Auswahl ): Humanismus im Widerstreit. Ver-
such über Passibilität ( München 2012 ); Tarkowskijs Gehirn. 
Über das Kino als Ort der Konversion ( Bielefeld 2012 ); Zone. 
Medienphilosophische Erkundungen ( Berlin / Zürich 2018 ); 
Melancholie und Medium. Das schwache Subjekt, die Toten 
und die ununterbrochene Trauerarbeit ( Wien 2019 ). Im Er-
scheinen: Kapital als Medium. Band 1: Zur Kritischen Theorie 
der Techno-Ökonomie ( 2022 / 23 ).

206

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieter Mersch, Prof. Dr. em. Ehemaliger Leiter des Instituts 
für Theorie an der Zürcher Hochschule der Künste und zur 
Zeit Vizepräsident der Deutschen Gesellschaft für Ästhetik. 
Studium der Mathematik und Philosophie in Köln, Bochum 
und Darmstadt, Promotion und Habilitation an der TU Darm-
stadt. Von 2000–2004 Leiter des Forums der Muthesius-
Kunsthochschule Kiel, 2004–2013 Professor für Medienthe-
orie und Medienwissenschaften an der Universität Potsdam. 
Arbeitsgebiete: Philosophien des 20. und 21. Jahrhunderts, 
Philosophische Ästhetik, Medienphilosophie, Bildtheorie, 
Musikphilosophie. Publikationen ( Auswahl ): Was sich zeigt. 
Materialität, Präsenz, Ereignis, München 2002, Ereignis und 
Aura, Frankfurt / M 2002, Medientheorien zur Einführung, 
Hamburg 2006; Posthermeneutik, Berlin 2010; Ordo ab 
Chao / Order from Noise, Berlin, Zürich 2013, Epistemologien 
des Ästhetischen, Zürich 2015, zus. mit Silvia Henke, Nicolaj 
van der Meulen, Thomas Strässle, Jörg Wiesel: Manifest der 
Künstlerischen Forschung. Eine Verteidigung gegen ihre 
Verfechter, Zürich 2019.

Aurel Sieber, Dr., Deutschlehrer an der Berufsbildungsschu-
le Winterthur. Studium der Germanistik, Filmwissenschaft, 
vergleichende Literaturwissenschaft und Soziologie in 
Zürich. Promotion an der Universität Zürich und Hochschule 
der Künste in Bern bei Thomas Strässle. Publikationen: Ver-
acity in Voracity: On the Function of Essayistic Practices in 
Artistic Research, Plymouth 2018; Das Vergleichen verglei-
chen. Harun Farockis essayistische Filmpraxis, Köln 
2020; Epistemiken des Essayistischen –Zur Praxis Harun Fa-
rockis, Zürich 2021 [Diss.].

Thomas Strässle, Prof. Dr., Leiter des transdisziplinären Y Ins-
tituts an der Hochschule der Künste Bern und Titularprofessor 
für Neuere deutsche und vergleichende Literaturwissenschaft 
an der Universität Zürich. Daneben Präsident der Max Frisch-
Stiftung an der ETH Zürich und Mitglied der Kritikerrunde im 

Autorinnen / Autoren 207

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


«Literaturclub» von SRF / 3sat. Studium der Germanistik, Phi
losophie und Musikwissenschaft in Zürich, Cambridge und 
Paris, Promotion und Habilitation an der Universität Zürich. 
Parallel dazu Ausbildung zum Flötisten mit Konzertdiplom 
bei Aurèle Nicolet. Arbeitsgebiete: Deutsche Literatur vom 
17. bis zum 21. Jahrhundert im europäischen Kontext, Litera-
tur und andere Künste, insbesondere Musik, Materialästhetik, 
Literatur und Öffentlichkeit. Publikationen ( Auswahl ): Salz. 
Eine Literaturgeschichte, München 2009; Gelassenheit. 
Über eine andere Haltung zur Welt, München 2013; Fake und 
Fiktion. Über die Erfindung von Wahrheit, München 2019; zus. 
mit Silvia Henke, Dieter Mersch, Nicolaj van der Meulen, Jörg 
Wiesel: Manifest der Künstlerischen Forschung. Eine Vertei-
digung gegen ihre Verfechter, Zürich 2020; zus. mit Carolin 
Emcke: Für den Zweifel, Zürich 2022.

Nicolaj van der Meulen, Prof. Dr., Hochschule für Gestaltung 
und Kunst FHNW. Studium der Kunstgeschichte und Philo-
sophie in Marburg, Berlin und Basel. Dissertation zur Tem-
poralität kubistischer Bilder ( München 2000 ), Habilitation 
an der Universität Hildesheim mit einer Arbeit über den «Pa-
rergonalen Raum. Zum Verhältnis von Bild, Raum und Bewe-
gung in der spätbarocken Benediktinerabtei Zwiefalten» 
( Wien 2016 ). Weitere Publikationen u.a.: Culinary Turn ( Hg. ) 
zusammen mit Jörg Wiesel, Bielefeld 2017 ( Open Access ); 
zus. mit Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Strässle und 
Jörg Wiesel: Manifest der Künstlerischen Forschung. Eine 
Verteidigung gegen ihre Verfechter, Zürich 2020; Stefan 
Wiesner’s Practice of Cooking. A Contribution to Culinary 
Aesthetics, in: Humana Mente. Journal of Philosophical Stu-
dies 13( 38 ), 191–228.https://www.huma-amente.eu/index.
php/HM/article/view/338 ( peer reviewed ). Van der Meu-
len’s Schwerpunkte liegen in den Bereichen kulinarische Äs-
thetik, Philosophie of Food, Bildtheorie und Bildkompetenz.

208

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Wiesel, Prof. Dr., ist Leiter des BA-Studiengangs Mode-
Design am Institute Contemporary Design Practices der  
HGK Basel, FHNW. Mitglied des Sounding Boards «Critical 
Diversity Literacy» der PH FHNW. Studium der Theater- und 
Literaturwissenschaft in München; Promotion zum Dr. phil. 
an der Universität Basel; Habilitation an der Freien Universität 
Berlin; 1986-1988 Regiehospitant und -assistent am Schau-
spiel Dortmund; Dozent, wissenschaftlicher Mitarbeiter, As-
sistent, Lehrbeauftragter an den Universitäten und Hoch-
schulen in Kiel, Gießen, Basel und Zürich; Mitgründer des 
Arbeitskreises zur Erforschung von Rassismus und Fremden-
feindlichkeit (Ev. Studienwerk Villigst und Bundesministeri-
um für Bildung und Forschung/Bonn); seit 2004/05 Dozent 
an der Hochschule für Gestaltung und Kunst FHNW Basel; 
2005-2010/11 Gastprofessor an der Freien Universität Berlin; 
Publikationen zur Geschichte und Theorie des Theaters, Pi-
raterie, Intermedialität, Films, Mode und Kulinarik. 

Autorinnen / Autoren 209

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Dieser Band bildet den Abschluss eines vierjährigen For-
schungsprojektes, das sich den «Praktiken ästhetischen Denkens» 
widmete. Es wurde vom Schweizerischen Nationalfonds (SNF Siner-
gia) gefördert und an vier Deutschschweizer Design- und Kunsthoch-
schulen realisiert ( sinergia-pat.ch ). Jedes Teilprojekt setzte einen be-
stimmten Akzent, um das Ästhetische als eigene Praxis zu entfalten – in 
der Kunst wie in der Wissenschaft, in der Philosophie wie in der Bil-
dung, in der Theologie wie im Film. 
	 Die hier vorliegenden Beiträge bilden diese Vielfalt und 
deren gleichzeitige innere Verklammerung ab. Parallel zu diesem 
Band ist das «Manifest der künstlerischen Forschung. Eine Verteidi-
gung gegen ihre Verfechter», Zürich 2021 entstanden sowie eine Web-
site mit Gesprächsfragmenten zum ästhetischen Denken. In den Ge-
sprächen mit Vertretern und Vertreterinnen aus angrenzenden Gebieten 
wird die Frage «Was heisst ästhetisches Denken?» sprechend entfal-
tet und ‹in mehreren Zungen› zum Teil beantwortet, zum größten Teil 
aber weitergereicht. 

Hinweis zum Projekt 
«Praktiken ästhetischen Denkens» 

210

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paradox         A
nderer Tod         A

bsichtslos         B
ildgabe         Verflachung         D

eckbilder         A
ntiplatonism

us         schum
m

eln         A
pfel und R

ost         S
chriftbildlichkeit 

Stoffwechsel        Zoom         Vergangene Orte        Sophisma        Verdummung        Diagramm
Übermass        Dead  End        Klimanotstand        Heidelbeere        Mikropraxis       Inkarnation        

A
ndersheiten        O

rakel        A
lchem

isten        S
innw

ut        Lebenskunst        U
nsicherheit        Findung        Essay        D

enkräum
e        Juckreiz        H

ütte        R
ohrreiniger

↓

W
as heisst Ä

sthetisches D
enken ?

→      w
w

w.pat-talking.org       
←

13 G
espräche, 47 Snippets, 1 Film

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Daten sind im Internet uber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Lektorat
Silvia Henke, Dieter Mersch

Korrektorat
Anette Nagel, Contexta, Osnabrück

 Grafik und Satz
 Tristesse
 Jana Beyerlein, Samuel Steinmann, Lucian Kunz

Schriften
ABC Diatype Regular
ABC Synt Regular

Druckerei
Pustet. Das Buch (Regensburg)

Print-ISBN 978-3-8376-7088-2
Pdf-ISBN 978-3-8376-7088-6
https://doi.org/10.14361/9783839470886
Buchreihen-ISSN: 2569-2240
Buchreihen-eISSN: 2702-8984

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleich-
tem Zellstoff

Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld.
© Silvia Henke, Dieter Mersch, Thomas Strässle, Nicolaj van der 
Meulen, Jörg Wiesel (Hg.) 

transcript Verlag
Roswitha Gost & Dr. Karin Werner GbR
Hermannstraße 26
33602 Bielefeld

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 
4.0 Lizenz (BY). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfaltigung und 
Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Open-Access-Ausgabe wird publiziert mit Unterstützung des 
Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der wissenschaftli-
chen Forschung.

Impressum

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSEN. GEMEINSAM.  
PUBLIZIEREN.

transcript pflegt ein mehrsprachiges transdisziplinäres Programm mit 
Schwerpunkt in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Aktuelle Beträge  
zu Forschungsdebatten werden durch einen Fokus auf Gegenwartsdia-
gnosen und Zukunftsthemen sowie durch innovative Bildungsmedien 
ergänzt. Wir ermöglichen eine Veröffentlichung in diesem Programm in 
modernen digitalen und offenen Publikationsformaten, die passgenau 
auf die individuellen Bedürfnisse unserer Publikationspartner*innen zu-
geschnitten werden können. 

U N S E R E  L E I S T U N G E N  I N  K Ü R Z E
• partnerschaftliche Publikationsmodelle

• Open Access-Publishing

• innovative digitale Formate: HTML, Living Handbooks etc.

• nachhaltiges digitales Publizieren durch XML

• digitale Bildungsmedien

• vielfältige Verknüpfung von Publikationen mit Social Media

Unsere  aktue l le  Vorschau f inden S ie  unter :  www.transcr ip t-ver lag.de/vorschau-download

Besuchen Sie  uns im Internet:  www.transcr ipt-ver lag.de

https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470886 - am 14.02.2026, 12:16:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	Artikulieren/Widerstehen
	Urteilskraft und ästhetische Kritik
als Praktiken ästhetischen Denkens
	Die ästhetische Synthesis.
Zur Form künstlerischen Denkens
	Widerstand und Schöpfungskraft.
Zur Negativität ästhetischen Denkens

	Bilden/Formen
	Zum Beispiel.
Ästhetische Bildung in der Lehre
	Forma Otwarta.
Die Kunst der Mikropädagogiken bei Oskar Hansen
	Vorurteil und Entwurf.
Das Parti-Pris der Neuen Fotografie

	Schreiben/Zeigen
	Das essayistische Prinzip. Über Nutzen
und Grenzen einer metaästhetischen Perspektive
	Berühren. Zur epistemologischen
Dialektik einer essayistischen Geste bei Harun Farocki
	Ästhetik der Zungenrede.
Predigt als TV-Serie

	Autorinnen und Autoren
	Hinweis zum Projekt
«Praktiken ästhetischen Denkens»

