Der Umgang mit dem toten Korper

ULRIKE WAGNER-RAU

1. Der Umgang mit den Toten sagt etwas iiber
den Umgang mit den Lebenden

In der Josephstadt in Prag — dem ehemaligen judischen Viertel der Stadt —
finden sich zwei Stitten des Totengedenkens unmittelbar nebeneinander.
In ihre jeweilige Geschichte sind Umgangsweisen mit dem toten Kérper
eingewoben, wie sie unterschiedlicher nicht sein kénnten.

Unter hohen Biumen liegt der alte jiidische Friedhof, der von der ersten
Hilfte des 15. Jahrhunderts bis 1787 benutzt wurde. Der Friedhof ist nicht
grof, ein verwinkeltes Areal von etwa einem Hektar zwischen den Hiuser-
winden der Stadt; dennoch sind dort vermutlich im Laufe der Jahrhunder-
te etwa 100.000 Menschen bestattet worden. Da im jiidischen Glauben die
Unantastbarkeit der Totenruhe ein eherner Grundsatz ist und kein Grab
ohne Not je gerdumt und eingeebnet wird, wurden die Verstorbenen in bis
zu zwolf Schichten iibereinander bestattet. Die unregelmifige, hiigelige
Oberfliche des Friedhofsgelindes zeugt von dieser Praxis: Die Korper, die
hier bestattet wurden, haben Spuren hinterlassen. Die Toten sind prisent,
nicht nur in den iiber 12.000 Grabsteinen, die, kreuz und quer iiber das
Gelinde verteilt, an sie erinnern, sondern auch in den Erhebungen des
Bodens, die iiber den Gebeinen aufgeworfen worden sind.

Daneben, unmittelbar am Rand des Friedhofes, wurde im 16. Jahrhun-
dert die Pinkas-Synagoge erbaut. Ab 1954 wurde in dieser Synagoge eine
Gedenkstitte eingerichtet. Sie erinnert an die aus Bohmen und Mihren
stammenden jiidischen Menschen, die in den Vernichtungslagern der Na-
zis umgebracht wurden. Die Kérper der Ermordeten wurden in den Kre-
matorien von Dachau (ab 1939), Buchenwald (ab 1940) und vor allem in
Auschwitz/Birkenau verbrannt. Durch die moderne Verbrennungstechnik
der Ofen der Firma Topf war es moglich, nicht nur eine groe Zahl von

39

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulrike Wagner-Rau

Leichen zu vernichten, sondern auch die Spuren dieses Verbrechens fast
vollstindig zu tilgen. Denn zwischen den Aschenresten eines verbrannten
Leichnams und der Person, die in und mit diesem Koérper gelebt hat, kann
keine Verbindung hergestellt werden. Eine Bestattung der Asche in ge-
kennzeichneten Urnen, die die Identitit der Toten festgehalten hitte, gab
es nicht. Die Opfer sollten verschwinden, als ob es sie selbst und den Mord
an ihnen nie gegeben hitte (vgl. Fischer 2001a, 69-82).

In der Gedenkstitte in der Pinkas-Synagoge sind die Namen von 77.279
verschleppten und ermordeten Frauen, Minnern und Kindern an die Win-
de geschrieben. Kontinuierlich werden zudem diese Namen im Wechsel
von einer Frauen- und einer Minnerstimme vorgelesen. Die, die {iber den
Tod hinaus vernichtet werden sollten, erstehen je einzeln in ihrem Namen,
der im Raum erklingt, den man auch lesen kann irgendwo im Gewimmel
der zehntausende von Namen an den Winden. Um der Opfer individu-
ell gedenken zu koénnen, hat man eine in Schrift und Laut sinnlich wahr-
nehmbare Reprisentanz geschaffen, die fiir einen Korper, eine Geschich-
te, eine Person steht.

Der Umgang mit dem toten Korper, der sich in der unterschiedlichen
Geschichte dieser beiden Orte zeigt, ist ein Spiegelbild des Umgangs mit
den Lebenden: Wihrend das Gedenken der Namen, der Respekt vor der
Totenruhe der Achtung und der Unantastbarkeit des einzelnen Menschen
entspricht, die ihm als Ebenbild Gottes im Judentum zukommt, ist die Aus-
16schung noch der toten Kérper der Versuch eines menschenverachtenden
Regimes, die Ermordeten dem totalen Vergessen anheim zu geben.

2. Tod ist ganz wesentlich ein Abschied von
einem lebendigen Koérper

Der Umgang mit dem toten Kérper steht in einer Beziehung zum Umgang
mit den lebenden Kérpern und zur Auseinandersetzung mit der Verletz-
lichkeit und der Sterblichkeit eines jeden Menschen. Denn die Achtung
vor dem Leben der anderen ist nicht zuletzt gekoppelt daran, dass die Ge-
fiahrdung des anderen Lebens korperlich-sinnlich nachvollziehbar ist am
eigenen Leibe: »Liebe deinen Nichsten. Er ist wie du.« (Lev 19, 18) Er fiihlt
Lust und Schmerz wie du. Er kann krank und verwundet werden. Er kann
sterben. Wann kénnte man das deutlicher spiiren als in der Gegenwart des
Korpers eines Toten?

Der Abschied von Menschen, die gestorben sind, ist ganz wesentlich
ein Abschied von einem lebendigen Korper: von der spiirbaren, auf uns
reagierenden und uns beriihrenden Gegenwart eines Gegeniibers, zu dem
wir in einer vitalen Beziehung stehen. Wenn der Tod eintritt, kommt dieser

40

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Umgang mit dem toten Kdrper

kérperliche Austausch an sein Ende. Der tote Korper reagiert nicht mehr
auf die Signale, die ihn von anderen Kérpern her erreichen wollen. Ja, dass
dieser Austausch dauerhaft nicht mehr maglich ist, ist fiir die Lebenden
das sinnlich-kérperlich wahrnehmbare Zeichen des Todes.

In doppelter Hinsicht ist diese Erfahrung mit Ohnmacht und Hilflo-
sigkeit verbunden. Sie macht die Lebenden hilflos, weil sie nichts mehr
bewirken und an Reaktionen auslésen konnen in ihrer Beziehung zum
verstorbenen Gegeniiber. Zugleich ist der tote Kérper selbst Ausdruck ex-
tremer Hilflosigkeit und Ohnmacht: bestimmt davon, nichts mehr selbst
tun zu kénnen, sondern dem Handeln anderer vollkommen ausgeliefert
zu sein. Auch deshalb stellt der tote Korper eine Selbstkonfrontation dar,
die bei den meisten Menschen Angst auslost. Die Begegnung mit den To-
ten demonstriert, dass die bisherigen Kommunikationsméglichkeiten ab-
gebrochen sind, ja: dass man selbst irgendwann aus den vertrauten Kom-
munikationszusammenhingen herausfallen wird, wenn der eigene Kérper
leblos und starr sein wird.

Nicht umsonst gilt die Schindung eines Leichnams als eine extreme
Entwiirdigung des Menschen, als eine sadistische Bemichtigung, die noch
nicht einmal vor diesem endgiiltig ausgelieferten Zustand des menschli-
chen Korpers inne hilt.

Nach dem Eintritt des Todes beginnt der Prozess der Verwandlung des
Kérpers, eine Ubergangszeit. Die Gesichtsziige verdndern sich, der Tote er-
kaltet, die Starre setzt ein, allmihlich zeigen sich erste Anzeichen der Zer-
setzung. Bei allem Schrecken, den die Toten ausldsen, bleibt den Lebenden
ein — je nach kultureller Praxis und klimatischen oder technischen Bedin-
gungen unterschiedlich langer — Zwischenraum, um sich auf die Realitit
und die Endgiiltigkeit des Todes einzustellen. In diesem Zwischenraum
istimmerhin noch eine einseitige Beziehungsaufnahme zum toten Kérper
moglich. Insofern sind die Riten der Aufbahrung auch so etwas wie eine
Entwohnung vom Koérper des oder der Verstorbenen: Er wird gewaschen,
bekleidet, gelagert. Man kann ihn anschauen, bertihren, zu ihm sprechen
und ihm letzte Zuwendungen erweisen. Alles dies sind Dienste, die einen
leiblichen Abschied darstellen. Erst wenn ein Leichnam aus dem Bereich
der Lebenden endgiiltig herausgenommen, der tote Kérper nicht mehr
sinnlich wahrnehmbar ist, entsteht die Frage, was an die Stelle der korper-
lichen Anwesenheit der Verstorbenen treten kann, wie sie innerlich und
auch duflerlich prisent zu halten sind in einer Weise, die dem Vergessen
wehrt, aber dennoch Raum dafiir lisst, dass das Leben seinen Gang fort-
setzen kann.

41

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulrike Wagner-Rau

3. Mehr Distanz und mehr Nahe zu den Toten -
widerspriichliche Entwicklungen

In der Gegenwart vollzieht sich ein Umbruch in der Bestattungskultur, der
durch widerspriichliche Umgangsweisen mit dem toten Korper gekenn-
zeichnet ist. Dabei lassen sich wesentliche Differenzen anhand zweier
idealtypisch gezeichneter Linien verdeutlichen:

Einerseits beobachtet man eine grofie Distanz von den toten Kérpern
(vgl. Roth 2007, 459), die mit der Institutionalisierung, Professionalisie-
rung und Spezialisierung der modernen Gesellschaft einhergeht. Anderer-
seits gibt es eine neue Anniherung an die Toten.

Die meisten Menschen kommen — wenn {iberhaupt — nur kurz in eine
kérperliche Berithrung mit Verstorbenen, weil die Versorgung des Leich-
nams professionell erledigt wird. Uber den Ort des Sterbens in Deutsch-
land gibt es keine verlisslichen statistischen Angaben. Man kann in etwa
davon ausgehen, dass »obwohl es iiber go % wiinschen, [...] schitzungs-
weise weniger als 30 % der Menschen zu Hause« sterben (Lammer 2003,
42). Die meisten — knapp 50 Prozent — sterben im Krankenhaus, die Zahl
der Sterbefille im Alten- oder Pflegeheim schitzt man auf 25-30 Prozent.
Nur vergleichsweise wenige Angehdérige verabschieden sich noch in den
Krankenzimmern von den Toten. Die Toten werden rasch in die daftir
vorgesehenen abgelegenen gekiihlten Riume gebracht, ehe sie von den
Bestattungsunternehmen tibernommen werden. Auch die zu Hause Ver-
storbenen werden auf Wunsch der Angehérigen meistens sehr schnell von
den Bestattungsunternehmen abgeholt und fiir die Einsargung vorbereitet
(vgl. Reineke/Kriebel/Stefenelli 1998, 27777). Manche Menschen nutzen die
Moglichkeit, sich noch bei einer Aufbahrung von dem oder der Toten zu
verabschieden.

Die Beisetzung einer Urne, die auf die Kremation des Leichnams folgt,
wird die immer hiufiger gewdhlte Form der Bestattung. Wihrend zeitwei-
se Befiirchtungen geiduflert worden waren, dass der vorhandene Raum auf
den Friedhofen fiir die Zahl der Beerdigungen zukiinftig nicht ausreiche,
ist diese Perspektive mittlerweile durch die wachsende Zahl der Urnenbei-
setzungen gegenstandslos geworden. Auch die Zahl anonymer Bestattun-
gen steigt, die teilweise ganz ohne eine Trauerfeier und ohne eine Bewah-
rung des Namens der Verstorbenen auskommen.

Eine nihere Bertthrung mit den toten Koérpern haben zundchst meist
nur die Schwestern und Pfleger im Krankenhaus, die die Augen der To-
ten schlielen, das Kinn hochbinden, den Kérper entkleiden, medizinische
Hilfsmittel wie Kaniilen und Sonden entfernen, den Leichnam evtl. wa-
schen, kimmen und mit einem Hemd bekleiden. Ein Identifikationszettel
wird meist am FufRgelenk befestigt (vgl. Schilder 1998, 252). Ahnliche kér-

42

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Umgang mit dem toten Kdrper

perliche Nihe zum Leichnam nehmen sonst nur noch die Bestatter auf, die
zusitzlich auch die Herrichtung der Toten fiir eine evtl. Aufbahrung und
fur die Einsargung verantworten. Generell ist die Berithrung eines toten
Korpers eine Ausnahmesituation. Viele Menschen haben noch nie einen
Leichnam gesehen, schon gar keinen nackten.

Die andere, gegenliufige Linie des Umgangs mit dem toten Kérper in
der Gegenwart ist von einer Intensivierung der Auseinandersetzung mit
dem Sterben gekennzeichnet. Sie ist bestimmt von der Motivation, dem
Verlust der unmittelbaren Auseinandersetzung mit Sterbenden und Toten
zu widersprechen und eine Praxis der Begleitung der Sterbenden und der
Nihe zu den Toten zu initiieren. Palliativmedizin und Hospizarbeit stel-
len sich auf die besonderen physischen, psychischen und spirituellen Be-
diirfnisse der Sterbenden und derer, die diesen zugehdren, ein. Menschen
bleiben in der Nihe eines toten Familienmitgliedes oder Freundes, bahren
sie zu Hause auf in den 36 Stunden nach Eintritt des Todes, in denen das
gesetzlich zulissig ist. Die Angehdrigen tibernehmen in manchen Fillen
selbst die letzte Versorgung des Toten, waschen und kleiden ihn, schmii-
cken den Sarg, beteiligen sich aktiv an der Gestaltung der Trauerfeier. Im-
pulse fiir eine solche engagierte Praxis der Sterbe- und Totenbegleitung
entstanden durch die Arbeit von Cicily Saunders, durch deren Initiative
1967 in London das St. Christopher’s Hospiz eréfinet werden konnte, die
erste Klinik, die sich ausschliellich der Sterbebegleitung widmete. Ein-
flussreich war es auch, dass von Elisabeth Kiibler-Ross und anderen in den
letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts das Wissen und die Einsicht neu
zur Geltung gebracht wurden, wie wichtig der Kontakt zum Kérper des
verstorbenen Menschen fiir die Realisierung des Todes und die Bewalti-
gung des Abschiedes ist. Denn um im buchstiblichen Sinn des Wortes zu
be-greifen, dass ein Mensch, den man bisher als lebendiges Gegentiber im
Sinn hatte, jetzt tot ist, ist es hilfreich und den Trauerprozess unterstiit-
zend, wenn man den Leichnam beriihren und den verstorbenen Menschen
sinnlich als Toten wahrnehmen und anerkennen kann. Dass in vielen
Krankenhiusern heute den Angehérigen die Moglichkeit angeboten wird,
die Verstorbenen noch im Krankenzimmer zu sehen und zu beriihren, ehe
sie weggebracht werden, geht darauf zuriick, dass mehr Bewusstheit fiir
diesen Aspekt des Trauerns gewachsen ist.

Besonders im Umfeld alternativer Lebensformen und der Konfronta-
tion mit der Krankheit Aids und ihren Toten wurden entsprechende Im-
pulse fiir eine auch im privaten Lebensraum praktizierte Sterbebegleitung
und Versorgung der Toten aufgenommen. Bereits 1989 erschien in den
Niederlanden ein Buch (vgl. Sax/Visser/Boer 1989), in dem neben Erfah-
rungsberichten von Betroffenen, die nahe Menschen in ihren Tod hinein

43

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulrike Wagner-Rau

begleitet haben, auch praktische Hinweise des Umgangs mit den Toten bis
hin zur Anleitung fiir den Bau eines Sarges zu finden sind.

Faktisch allerdings ist es eher selten, dass Menschen, die nicht mehr in
traditional bestimmten Lebenszusammenhingen leben, eine solche nahe
Begegnung mit einem oder einer Toten wagen. Dabei spielen nicht nur die
ambivalenten Gefiihle dem toten Kérper gegentiber eine Rolle, die bedngs-
tigende Entzogenheit, ja: Unheimlichkeit, die fiir viele von ihm ausgeht,
auch wenn es sich um einen sehr vertrauten Menschen handelt. Vielleicht
noch entscheidender ist die praktische Hilflosigkeit im Umgang mit den
Toten. Ein Alltagswissen fiir diesen Fall ist weitgehend verloren. 1875 star-
ben noch fiinfzig Prozent der Kinder bis zum Alter von acht Jahren, heu-
te erlebt man im engeren familidren Umfeld nur noch durchschnittlich
alle fiinfzehn bis zwanzig Jahre einen Todesfall (vgl. Lammer 2003, 40).
Weil die Konfrontation mit dem Tod so viel seltener geworden ist als in ver-
gangenen Jahrhunderten und weil die Professionellen die Verantwortung
fur den Umgang mit den Toten ibernommen haben, wissen die meisten
Menschen den toten Korper nicht mehr angemessen zu versorgen. Es fehlt
zudem eine Vorstellung davon, was man denn machen kénnte, wenn der
Tote — gewaschen, bekleidet, mit geschlossenen Augen auf dem Riicken
ausgestreckt — daliegt. Auch hier herrscht Hilf- und Ratlosigkeit, weil die
traditionellen religiosen Riten im Angesicht des Todes nicht mehr bekannt
oder nicht gewollt sind. Viele kennen keine Texte, die man lesen, keine
Lieder, die man singen konnte. Angesichts des Todes fehlt eine tragfihige
Sprache. Man wird stumm und handlungsunfihig. Insofern kénnen die
Professionellen heute auch eine wichtige Funktion einnehmen, indem sie
die Hinterbliebenen darin unterstiitzen, die Toten im eigenen Haus, in
der eigenen Wohnung zu lassen und bei ihnen zu bleiben. Die Arzte/-in-
nen und Pfleger/Schwestern, die das Sterben begleitet haben, kénnen eine
solche ermutigende Rolle spielen, ebenso die Pfarrer/-innen, wenn sie be-
teiligt sind. Oft ist es schon ein produktiver AnstoR, iiber die vorhandenen
Moglichkeiten zu informieren und Hilfe anzubieten. Aber auch Bestat-
tungsunternehmen sehen zunehmend ihre Aufgabe nicht nur darin, den
Angehorigen die toten Kérper abzunehmen, sondern ebenso in der Unter-
stitzung und Befihigung zu einem eigenstindigen Handeln. Seit finf
Jahren gibt es z.B. in Hamburg das Bestattungsunternehmen »Trostwerk,
dessen Griinder, ein Pidagoge, sich dezidiert fiir einen aktiven, unbiiro-
kratischen Umgang mit den Toten einsetzt, der individuelle Bediirfnisse
und Gestaltungswiinsche aufnimmt und férdert. »Wir wollenc, sagt er in
einem Interview (Lemme 2008), »An- und Zugehorigen erméglichen, ihre
Toten wirklich in den Tod zu begleiten. Sie konnen sie waschen, streicheln,
in den Sarg legen. Den Tod mit den eigenen Hinden spiiren und ihn als

44

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Umgang mit dem toten Kdrper

eine Realitit annehmen.« Zuweilen bemalen Familien oder Freunde selbst
den Sarg, in den sie ihren Toten, ihre Tote legen.

Zweifellos mischen sich in diesen Aktivititen humanitire und ge-
schiftliche Motive. Fiir die Bestattungsunternehmen bedeutet die Zunah-
me der anonymen Bestattungen einen finanziellen Verlust. Insofern ha-
ben sie ein Interesse daran, dieser Bewegung entgegenzuwirken. Dennoch
darf man nicht verkennen, dass in der Bestattungsbranche neben solchen,
in denen der wirtschaftliche Erfolg allein das Handeln dominiert, auch
sehr engagierte Unternehmen titig sind, in denen die ethischen Maximen
des Handelns eine grofle Bedeutung haben.

4. Veranderungen in der Bestattungskultur

Der Abstand und die Fremdheit im Kontakt zu den Toten und die neuen
Bemiithungen darum, ihnen auch sinnlich und kérperlich niher zu kom-
men, sind gegensitzliche Entwicklungen und Reaktionsweisen im techni-
sierten, institutionalisierten und zunehmend auch individualisierten und
pluralisierten Feld der Bestattungskultur.

Ab dem 16. Jahrhundert begann in den groflen Stidten der Prozess
der Verlagerung der Friedhdfe vor die Stadttore (vgl. Fischer 2001a, 11-26).
Zuvor waren die Toten in den Kirchen bzw. um sie herum zur Ruhe ge-
bettet worden. Fiir die Verinderung waren unterschiedliche Entwicklun-
gen verantwortlich. Einerseits verlor mit dem reformatorischen Glauben
die Thematik der Begleitung des Leichnams an Bedeutung. An ihre Stelle
trat die Auseinandersetzung mit der Glaubens- und Lebensgeschichte der
Verstorbenen bzw. mit der Bedeutung der Sterblichkeit fiir den Glauben
der Lebenden (vgl. Steck 1997). Nicht die Bewahrung des Toten vor dem
Gericht durch die entsprechenden Riten fiir den Leichnam stand nun im
Zentrum der religiosen Begehungen, sondern die Vergewisserung in dem
Glauben, dass auch der fehlbare und sterbliche Mensch der Liebe Gottes
teilhaftig wiirde. Insofern verlor im Zusammenhang der Reformation die
Nihe zu den Toten bzw. die Nihe der Toten zum Kirchengebdude an Be-
deutung. Hinzu kam der beginnende Hygienediskurs in den Stidten, der
wichtige Argumente fiir eine Verlagerung der Friedhofe vor die Stadt lie-
ferte. Es setzte eine allmihliche Auflosung der riumlichen Einheit von
Kirche, Grabstitte und Trauerkultur ein, die sich im 18. und vor allem 19.
Jahrhundert durchsetzte. Zunehmend bestimmten die hygienischen Vor-
gaben der politischen Instanzen den Umgang mit den Toten und férderten
damit die Professionalisierung des Bestattungswesens. Nicht zuletzt wur-
de diese notwendig durch die langen Wege zwischen Wohnung und Grab,
die spezielle Transportfahrzeuge erforderten (vgl. Fischer 2001b).

45

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulrike Wagner-Rau

Eine einschneidende Bedeutung fiir die Veranderung der Trauerkultur
hatte die Einrichtung der Krematorien am Ende des 19. Jahrhunderts (vgl.
Fischer 20013, 51-68). 1889 entstand das erste Krematorium auf deutschem
Boden in Gotha, 1891 bzw. 1892 folgten die Bauten in Heidelberg und in
Hamburg. Hier entstand eine Moglichkeit, die Toten keimfrei aus dem
Kreis der Lebenden zu entfernen und dabei — in Zeiten des Massenzuzugs
in die Stidte — eine kostengiinstige und Platz sparende Form der Bestat-
tung zu finden. Die Industrialisierung der Gesellschaft und die entspre-
chende Rationalitit manifestierten sich auch im Umgang mit den Toten.
Mit dem Bau von Feierhallen auf den Friedhéfen verschwanden die Trauer-
feiern zunehmend aus den Kirchen. Obwohl Deutschland europaweit fiih-
rend war in der Ermoglichung der Kremation des Leichnams, wurde die-
se Form der Bestattung zunichst nur zdgerlich akzeptiert. Dabei spielte
nicht zuletzt der Widerstand der christlichen, besonders der katholischen,
Kirchen eine Rolle. Ein buchstibliches Verstindnis des Glaubens an die
Auferstehung des Leibes stand der Verbrennung des Leichnams entgegen.
Heute allerdings bestehen solche Vorbehalte religitser Art nur noch bei
einer Minderheit der Bevilkerung. Die Einidscherung hat gerade in den
letzten Jahrzehnten gegeniiber der Erdbestattung erheblich an Beliebtheit
gewonnen.

Die Praxis der Kremation ist auch die Voraussetzung fiir die Vielfalt
der Bestattungsformen, die sich in den letzten Jahrzehnten entwickelt hat.
Denn diese Vielfalt beruht auf der Moglichkeit, mit den Uberresten des
Leichnams auf verschiedene Weise umzugehen. Die Asche kann auf Alm-
wiesen ausgestreut oder zu einem Diamanten gepresst werden, man kann
sie in einer Urne im Meer versenken, in den Weltraum schiefien oder im
hiuslichen Wohnzimmer aufbewahren. Im Unterschied zur »Immobilie«
des Erdgrabes, in das der Leichnam gesenkt wird, ist die Asche in der Urne
—so treffend Midler 2008 — eine »Mobilie, die leicht an verschiedene Orte
gebracht werden und in differente Bedeutungszusammenhinge und Insze-
nierungen eingebunden werden kann. In Deutschland wird diese Vielfalt
mit dem Argument der notwendigen Offentlichkeit der Bestattungskultur
noch begrenzt, aber auch hier vervielfiltigen sich die Bestattungsformen
unaufhaltsam. Darin spiegeln sich die individualisierten Formen der Aus-
einandersetzung mit dem Tod in einer Gesellschaft, in der keine von allen
geteilte Deutung des Todes mehr vorhanden ist.

Denn die Deutungen des Todes in Europa haben sich pluralisiert. Es
gibt keine gesellschaftlich dominierende religiose oder philosophische
Aussage dariiber, was nach dem Tod zu erwarten sei. Und die Deutung
des Todes hat sich individualisiert: Sie ist fiir viele Menschen nicht mehr
eingebunden in den Zusammenhang einer Sozial- und Glaubensgemein-
schaft, in der gemeinsame Uberzeugungen geteilt und auch rituell dar-

46

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Umgang mit dem toten Kdrper

gestellt werden, sondern sie muss je individuell angeeignet und plausibili-
siert werden. Die tiber Jahrhunderte dominierenden christlichen Vorstel-
lungen iiber Tod und Sterben und die ihnen entsprechenden Praxisformen
der Bestattung sind im Kontext unterschiedlicher religioser Vorstellungen
und vielfiltiger individueller Lebenssituationen in einen Prozess der Neu-
orientierung geraten. Empirische Untersuchungen (vgl. Sachau 1989) zei-
gen, dass ein grofler Anteil der deutschen Bevolkerung (52,5 Prozent) der
Vorstellung zuneigt, dass mit dem Tod alles aus sei. 43 Prozent glauben
an ein Leben nach dem Tod, 52,6 Prozent an ein Weiterleben der Seele. 29
Prozent vertrauen auf die Auferstehung der Toten, 25,7 Prozent stimmen
der Vorstellung der Reinkarnation zu. Ahnliche Ergebnisse liegen auch
fiir andere europiische Lander und die USA vor: Ungefihr ein Viertel der
Bevolkerung ist mehr oder weniger tiberzeugt von der Lehre der Seelen-
wanderung. Auch viele Kirchenmitglieder zihlen zu denen, die sich mit
Vorstellungen einer Seelenwanderung identifizieren.

Parallel zu dieser Pluralisierung der Todesdeutungen vervielfiltigen
sich auch die Bestattungsformen. In der neuen Ausdifferenzierung der
Formen kann man — wiederum typisierend — zwei unterschiedliche Ten-
denzen unterscheiden: Zum einen reprisentieren sie den Wunsch und die
Vorstellung, mit dem Tod den Kérper und die Individualitit zu verlassen,
sei es, indem man die Uberreste des Leibes in die Gesamtheit des ma-
teriellen Lebens aufgehen lassen mochte — so z.B. bei der Seebestattung
oder der Bestattung im Friedwald —, sei es, um — durch eine anonyme Be-
stattung ohne Grab und Trauerfeier — einfach zu verschwinden, weil keine
Angehdérigen vorhanden sind oder diese nicht weiterhin belastet werden
sollen. Dabei zeigt die Praxis, dass die anonyme Bestattung nicht selten oh-
ne Absprache mit den Angehorigen vor dem eigenen Tod festgesetzt wird.
Eine andere Linie demonstriert die Wiinsche nach einer iiber den Tod hi-
naus reichenden Selbstinszenierung, so zum Beispiel extrem sichtbar in
der Pressung der Asche zu einem Diamanten. Ein dhnliches Bediirfnis
zeigt sich auch in der Bereitschaft, den eigenen Korper fir die »Korperwel-
ten« Gunther von Hagens als Aufbereitung zum Plastinat zur Verfiigung
zu stellen und damit eine Form der Unsterblichkeit zu erreichen, dies ist
freilich ein Umgang mit dem toten Korper, der nicht auf der Basis einer
Kremation erfolgt (vgl. Hermelink 2008). Auch diese Praxis entwickelt
mittlerweile einen religiosen Kontext: Auf der Homepage der Bewegung
wird der Bau einer Korperkirche angekiindigt, der Griinder Gunther von
Hagens wird mit einem Personenkult umgeben, es gibt Versammlungen
der Anhinger, bei denen die gemeinsamen Uberzeugungen gepflegt und
bestarkt werden.

Schlieflich zeigt sich eine verdnderte Vorstellung iiber die Bedeutung
des toten Korpers auch darin, dass der Leichnam fiir die medizinische For-

47

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulrike Wagner-Rau

schung und Ausbildung freigegeben wird bzw. Teile des Korpers fiir Trans-
plantationen zur Verfiigung gestellt werden. Hier mischen sich moderne
Rationalitit und ethische Gesichtspunkte. Zugleich stellen sich durch die
Verwertung des toten Kérpers fiir die Lebenden véllig neue und ambiva-
lente ethische Probleme. Das Fragen nach der Achtung vor den Toten und
der moglichen Verletzung ihrer Wiirde im Gegentiber zur Moglichkeit der
Heilung Lebender stellt sich hier mit grofer Dringlichkeit. Zunehmend
wird die Vermischung von humanitiren und wirtschaftlichen Interessen
im Kontext der Transplantationsmedizin deutlich. Kann der Kérper der To-
ten zum Ersatzteillager fiir die Lebenden werden, ohne dass sich dariiber
unser Verhiltnis zur Wiirde des Menschen grundsitzlich verschiebt? Be-
schidigt die Gewalt an den Toten den Schutz der Achtung vor dem Leben?
Welche Bedeutung hat es fiir das Selbstverstindnis und die Psyche der
Lebenden, wenn ihr Kérper mit Transplantaten eines Toten versehen wird?
Und wo liegen in diesem Bereich die Grenzen dessen, was zu tun ethisch
vertretbar ist?

5. »Entkorperung« der Bestattung

Was auch immer letztlich mit der Asche der Verstorbenen geschieht: Die
Ausbreitung der Kremation bringt eine »Entkérperung« des Aktes der
Bestattung selbst mit sich. Die Verbindung zwischen dem verstorbenen
Menschen und der Asche in der Urne ist nicht mehr sinnfillig. Denn die
Verbrennung selbst geschieht ja in einem den Angehérigen entzogenen
Bereich. Dadurch - so wird es hiufig als Problem beschrieben — fehle den
Trauernden die sinnliche Wahrnehmung des Momentes, in dem sie den
Korper der oder des Toten im letzten Sinn loslassen miissen. Die Verbren-
nung des Leichnams in den industrialisierten Vollziigen eines modernen
Krematoriums ist ein vollig anderes, fiir Angehérige eher abstraktes oder
auch von Phantasien besetztes Geschehen, als etwa die eigenhindige Ent-
ziindung des Holzstofles mit dem Leichnam eines nahen Toten, wie sie im
Hinduismus praktiziert wird. Belastet werden hingegen die Angestellten
der Krematorien, fiir die die tidgliche Konfrontation mit der Verbrennung
der toten Korper eine starke Herausforderung darstellt (vgl. Fischer 2008,
42f.). Inzwischen gibt es wieder eine Diskussion darum, ob die Gestaltung
der Krematorien nicht eine Integration der Eindscherung in die Trauerze-
remonien ermoglichen solle, um dem Verbleib der Kérper eine sinnliche
Anschauung zu geben, die das Begreifen des Todes erleichtert.

Mit den Notwendigkeiten der Trauerarbeit lisst sich die Auffassung be-
griinden, dass angesichts der zunehmenden Abwesenheit eines erkennba-
ren toten Korpers im Sarg bei der Bestattung die korperliche Auseinander-

48

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Umgang mit dem toten Kdrper

setzung mit dem Toten vor der Eindscherung umso wichtiger wird, um die
Realisation des Todes zu ermdglichen. Hinzu kommt, dass die Konfronta-
tion und der Kontakt mit dem toten Korper eine wichtige Voraussetzung
dafiir ist, nicht nur um den Tod eines anderen Menschen, sondern auch
die eigene Sterblichkeit handgreiflich zu spiiren und zu erkennen. Die Er-
fahrung der Grenze des eigenen Lebens und der damit verbundenen Kon-
tingenz aber ist ein wesentliches Moment menschlicher Selbsterfahrung;
denn aus ihm speist sich das Wissen um die Angewiesenheit auf die ande-
ren und die notwendige Verbundenheit mit ihnen.

Es geht mir hier nicht darum, ein Urteil tiber die Angemessenheit unter-
schiedlicher Bestattungsformen zu fillen, zumal sich bei genauerem Hin-
sehen rasche Urteile in diesem Zusammenhang als wenig tragfihig erwei-
sen. Man weifd inzwischen zwar, dass manche Trauernde im Nachhinein
einen Ort des Totengedenkens vermissen, wenn »ihr« Toter in einer anony-
men Bestattung verschwunden ist, und schafft deshalb zunehmend wieder
Reprisentanzen des Namens der Toten. Zugleich gibt es aber nachvollzieh-
bare und einleuchtende Griinde, die fiir die vielfiltigen Formen anonymer
Bestattung sprechen. Es sind durchaus nicht nur materielle Motive, die hier
bestimmend sind. Und auch die Interpretation der anonymen Bestattungen
als Ausdruck wachsender Anonymitit und Beziehungslosigkeit unter den
Menschen wird der Vielschichtigkeit der Entwicklung nicht gerecht.

Vielmehr ist die Frage interessant, welches Verhiltnis zum Kérper sich
in den neuen Bestattungsformen offenbart und damit auch welche Vor-
stellung vom Menschen, vom Sinn des Lebens und von der Moglichkeit
oder Schwierigkeit, mit der Perspektive von Tod und Sterben zu leben.
Ulrich Beck vertritt die These, dass man im Projekt des »eigenenc, indivi-
dualisierten Lebens nur schwer ein Verhiltnis zum eigenen Tod gewinnen
konne, weil es die Versuchung darstelle, »in sich selbst Grund, Kraft, Ziel
der Selbst- und Weltgestaltung zu finden« (Beck 1995, 172). Das wire eine
Erklirungsmoglichkeit dafiir, dass die reale — nicht medial vermittelte —
Konfrontation mit dem toten Kérper, die die eigene Endlichkeit begreiflich
werden ldsst, eher vermieden wird.

6. Die Frage nach dem Verbleib des Korpers als
Moment der Deutung des Todes

Der Tod ist ein Ereignis, in dem sich die unhintergehbare Korperlichkeit
— und damit auch die Verletzlichkeit und Begrenztheit des Menschseins
—unausweichlich zur Darstellung bringt. Die jeweilige Antwort, die Men-
schen auf die Frage nach dem Verbleib des toten Korpers geben, ist in ihre
je unterschiedlichen Deutungen des Todes eingebunden:

49

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulrike Wagner-Rau

«  Wenn man iiberzeugt ist, dass mit dem Tod alles aus ist, spielt der Um-
gang mit dem Korper nach dem Tod fiir die Verstorbenen keine Rolle
mehr, Selbstbewusstheit wie Beziehungsmoglichkeit sind ausgeloscht.
Bedeutsam ist der Kontakt zum Toten dann aber immer noch fiir die
Trauernden.

«  Wenn der tote Korper in den grofleren Zusammenhang natiirlicher
Kreisldufe hinein gegeben wird, also z.B. die Asche ausgestreut oder
ins Meer versenkt wird, trifft sich das mit Vorstellungen eines tiberper-
sénlichen Zusammenhangs allen Lebens, aus dem man kommt und in
den man nach dem Tod wieder zuriickkehrt.

«  Wennder Wunsch besteht, die Asche der Verstorbenen in der Nahe zum
Alltag der Lebenden zu behalten, spiegelt sich darin die Vorstellung
wider, dass eine wie auch immer geartete Prisenz der Toten beschwo-
ren werden kann, sofern ein Rest ihrer Materialitit im Lebensumfeld
vorhanden ist. Man kann einen solchen Wunsch als Verstirkung des
Bediirfnisses Trauernder verstehen, Gegenstinde der Verstorbenen in
ihrer Nihe zu behalten, die den Schmerz des Abschieds lindern und
das Gedichtnis an die Toten wach halten sollen.

+ Die »Verewigung« des realen Korpers als Plastinat oder Diamant kann
den Wunsch nach einer tiberzeitlichen Bedeutung widerspiegeln, die
moglicherweise desto intensiver gewiinscht wird, je weniger den Men-
schen zu Lebzeiten Aufmerksamkeit und Bedeutung zuteil geworden
ist.

« Die Entscheidung, seinen Leichnam dem Fortschritt der Medizin bzw.
fur die Heilung oder Verbesserung der Lebensqualitit lebender Men-
schen zur Verfiigung zu stellen, ldsst sich lesen als Versuch, auf diese
Weise der Selbsthingabe dem Tod einen Sinn zu verleihen.

In der Vielfalt der Umgangsweisen mit dem toten Kérper und den Formen
seiner Bestattung finden sich also ausdifferenzierte Uberzeugungen iiber
die Bedeutung des Kérpers nach dem Tod wieder. Insgesamt verstehe ich
sie als eine Suchbewegung, in der die Menschen in unserer Gesellschaft
um eine Deutung ihres Lebens im Angesicht des Todes ringen. Die Be-
gegnung mit der korperlichen Realitit des Todes ist bei dieser Suche nach
Sinn und Orientierung meines Erachtens eine wichtige und zu férdernde
Moglichkeit.

Als Theologin beschiftige ich mich mit der Frage, auf welche Weise
die Deutungen des Todes, die in der Bibel und der christlichen Tradition
bewahrt sind, in diesem Zusammenhang eine hilfreiche Rolle spielen kon-
nen.

Der tote Korper ist in der christlichen Tradition in unterschiedlicher
Hinsicht sehr prisent. Die Gestalt des toten Korpers Jesu Christi prigt die

50

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Umgang mit dem toten Kdrper

Geschichten der Bibel und die daraus erwachsene Kunst und Kultur. Der
Tote am Kreuz ist auf vielen Bildern und in zahllosen Kirchen zu sehen,
Dichtung und Musik setzen sich bis in die Gegenwart hinein mit dem
Motiv des toten Gottes auseinander. Die Reaktion auf die Reprasentationen
dieses Korpers ist ambivalent: Viele lehnen die Grausamkeit des Bildes ab,
stoflen sich an den sadistischen Ziigen eines Glaubens, der den gewaltsa-
men Tod auf diese Weise ins Zentrum seiner Uberzeugungen stellt. Ande-
re erkennen die Bedeutung der Identifikation Gottes mit der tiefsten Ohn-
machts- und Grenzerfahrung des Menschen, die im Bild des Kreuzes sym-
bolisiert ist. Gerade die Korperlichkeit und Sinnlichkeit des Bildes ermog-
licht es, sich mit dem eigenen korperlichen Leiden zu ihm in Beziehung zu
setzen. In den mittelalterlichen Spitilern in den Kirchen wurde genau dies
als heilsam angesehen: Die Kranken und Sterbenden wurden vor das Bild
des Leidens Christi gebracht, um dadurch ihr eigenes Leiden ertragen und
geistig verarbeiten zu konnen. Auch fiir die modernen befreiungstheologi-
schen Ansitze ist die Identifikation mit dem leidenden Kérper Christi der
Anknuipfungspunkt, um das eigene Leiden in Gott wiederzuerkennen und
daraus die Kraft zum Widerstehen zu finden (vgl. Sélle 1973).

Aber nicht nur der Tod erscheint in den christlichen Uberlieferungen
in leiblichen Bildern. Von der Gestalt des aus dem Grab erstandenen Je-
sus wird in den biblischen Uberlieferungen ebenso kérpernah erzihlt.
So kommt der Auferstandene den Jiingern und Jiingerinnen sichtbar ent-
gegen und spricht mit ihnen (vgl. Mt 28,9f; Joh 20, 14-17), er kann einen
Weg mit anderen gehen (vgl. Lk 24, 15), er isst und trinkt (vgl. Joh 21, 15),
man kann seine Wunden beriihren (vgl. Joh 20, 27). Zugleich aber ist diese
korperliche Priasenz deutlich als eine »Erscheinung« gekennzeichnet, die
sich vom alltiglichen Korpererleben unterscheidet. Das wird deutlich ge-
macht dadurch, dass der Auferstandene durch verschlossene Tiiren geht
(vgl. Joh 20, 26), plétzlich entschwindet (vgl. Lk 24, 31), nicht beriihrt wer-
den will (vgl. Joh 20, 17) usw. Der Reiz und die Stirke dieser Erzihlungen
liegen darin, dass sie Leben als eine vom Leiblichen nicht zu trennende
Realitit darstellen, zugleich aber mit sprachlichen Mitteln die Wirklich-
keit des konkreten Koérpers nach Tod und Auferstehung transzendieren.
Korperlichkeit ist in einer Weise symbolisiert, die keinen Zweifel lisst an
der Identitit des lebenden Jesus mit dem Auferstandenen, zugleich aber
ebenso wenig Zweifel daran, dass man sich diese Identitit nicht einfach als
Fortsetzung des Vorherigen vorstellen soll. Ahnlich spricht auch Paulus
im 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes von der Auferstehung der Toten (vgl.
1Kor 15, 42-44): Die Wirklichkeit der auferstandenen Leiber wird jeweils
in einer spannungsvollen Andersartigkeit zum irdischen Leben beschrie-
ben, die nicht einfach eine Fortsetzung des Vorherigen darstellt, sondern
die Anmutung einer differenten Existenz sprachlich einzuholen sucht,

51

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulrike Wagner-Rau

die letztlich nicht vorstellbar ist. Die biblischen Erzihlungen von der Auf-
erstehung des Leibes sind also nicht konkretistisch in ihrer Vorstellung, es
geht ihnen nicht darum auszudriicken, dass der Kérper auf eine dem bis-
herigen Leben entsprechende Weise weiter besteht. Vielmehr arbeiten sie
mit korperlichen Vorstellungen und Metaphern, die durch ihre sprachliche
Form Korperliches nach dem Tod als eine Erscheinung anderer Art kenn-
zeichnen. Mit den Mitteln des Erzihlens wird hier deutlich gemacht: Es
geht nicht um eine physische Weiterexistenz, sondern um die Darstellung
einer Hoffnung, die die Unzerstorbarkeit und Akzeptanz des einzelnen
Menschen bei Gott nicht anders als in kérperlichen Vorstellungen ausdrii-
cken kann. Dass das Leben Jesu und darin das Leben eines jeden Men-
schen nicht vergeblich und nicht verloren ist, obwohl keiner dem Tod und
viele auch der Gewalt nicht entgehen kénnen, ist der wesentliche Inhalt
dieser Erzihlungen.

Diese Hoffnung aber ist nicht allein konzentriert auf die Frage, was
denn nach dem Tod auf die Menschen noch an Zukunft warte, sondern
sie wirkt sich aus auf das Verstindnis und das Miteinander der lebendi-
gen Menschen und ihrer Korper: Weil bei Gott jeder Mensch und Korper
letztlich unzerstérbar bewahrt ist, ist auch jeder Korper eines lebenden
Menschen geheiligt. Niemand darf ihn antasten.

7. Fragen zum Schluss

Der Umgang mit dem toten Korper ist im Blick auf das Verhiltnis der Le-
benden untereinander alles andere als bedeutungslos. Vielmehr spiegeln
sich in den Umgangsweisen mit den Toten Uberzeugungen im Blick auf
den Wert und den Sinn des Lebens {iberhaupt. Weil die Tatsache der Sterb-
lichkeit wie keine andere die Selbstauseinandersetzung der Menschen her-
ausfordert, zeigen sich im Verhiltnis zu den Toten und besonders zu ihren
Koérpern signifikante Einstellungen im Verhiltnis zu den Lebenden.

Die Todesdeutungen in der Gegenwart befinden sich in einem tief grei-
fenden Wandlungsprozess. Darum sind auch die Formen des Umgangs
mit den toten Korpern nicht mehr selbstverstindlich, sondern sie unter-
liegen einem Gestaltwandel im Rahmen eines Suchprozesses. Menschen
miissen sich weitgehend individuell orientieren und fiir einen ihnen ent-
sprechenden Weg entscheiden in einem Umfeld, in dem sich vielfiltige
Deutungen des Todes und Moglichkeiten der Totenbegleitung und der
Bestattung anbieten. Nicht zuletzt weil auch der Bereich der Toten den
Gesetzen der Okonomisierung des ganzen Lebens nicht enthoben ist, ist es
wichtig, den folgenden Fragen auf der Spur zu bleiben:

Was ist fiir die Lebenden heilsam im Umgang mit den Toten? Wie kann

52

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Umgang mit dem toten Kdrper

man dieses Heilsame f6rdern und die Einzelnen in der Gesellschaft darin
unterstiitzen, von ihren Toten auf die ihnen gemifle Art und Weise Ab-
schied zu nehmen?

Welche Grundlagen der Achtung und der Pietit dem toten Korper
gegeniiber diirfen nicht unterschritten werden? Welche Wechselwirkungen
gibt es zwischen den Haltungen zum toten und zum lebenden Korper?

Wie stark sollte sich der Umgang mit den toten Kérpern privatisieren?
Ist es eine nur individuelle Frage, was mit den toten Koérpern und ihren
Uberresten geschieht? Muss man Trauernde in manchen Fillen auch vor
ihren eigenen Wiinschen schiitzen? In welchem Verhiltnis stehen indivi-
dueller Wunsch und gesellschaftliche Interessen im Zusammenhang der
Bestattungspraxis?

Und schlieflich die vielleicht wichtigste Frage: Wie viel sinnlich spiir-
bare, korperliche Nihe zum Sterben und zum Tod brauchen wir, damit wir
im Wissen um unsere Sterblichkeit leben und unsere Nachsten als ebenso
sterbliche und verletzliche Wesen achten konnen? Wie viel Konfrontation
mit dem toten Korper brauchen Menschen, um die Achtung vor dem Le-
ben nicht zu verlieren?

Literatur

Beck, Ulrich (1995): Eigener Tod — eigenes Leben. Verginglichkeitshoftf-
nungen. In: Ulrich Beck, Wilhelm Vossenkuhl, Ulf E. Ziegler: Eige-
nes Leben. Ausfliige in die unbekannte Gesellschaft, in der wir leben.
Miinchen (C.H. Beck), 171-174.

Fischer, Norbert (2001a): Geschichte des Todes in der frithen Neuzeit. Er-
furt (Sutton Verlag).

Fischer, Norbert (2001b): Zur Geschichte der Trauerkultur in der Neuzeit.
Kulturhistorische Skizzen zur Individualisierung, Sikularisierung
und Technisierung des Totengedenkens. In: Markwart Herzog (Hg.):
Totengedenken und Trauerkultur. Geschichte und Zukunft des Um-
gangs mit Verstorbenen. Stuttgart (Kohlhammer), 41-58.

Fischer, Norbert (2008): Schauplatz Krematorium. Zur Aktualitit und
Geschichte des verborgenen Todes. In: Thomas Klie (Hg.): Performan-
zen des Todes. Neue Bestattungskultur in kirchlicher Wahrnehmung.
Stuttgart (Kohlhammer), 44-56.

Hermelink, Jan (2008): »Ich wire gern ein Ganzkorperplastinat« — Gun-
ther von Hagens’ »Korperwelten« provozieren Sinn und Form der Be-
stattung. In: Thomas Klie (Hg.): Performanzen des Todes. Neue Bestat-
tungskultur in kirchlicher Wahrnehmung. Stuttgart (Kohlhammer),

77-100.

53

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulrike Wagner-Rau

Lammer, Kerstin (2003): Den Tod begreifen. Neue Wege in der Trauerbe-
gleitung. Neukirchen (Neukirchener Verlag).

Lemme, Matthias (2008): »Liebevoller und zirtlicher«. In: Andere Zeiten.
Magazin zum Kirchenjahr, Heft 3, 16-17.

Midler, Inken (2008): Die Urne als >Mobilie«. In: Thomas Klie (Hg.): Per-
formanzen des Todes. Neue Bestattungskultur in kirchlicher Wahr-
nehmung. Stuttgart (Kohlhammer), 57-75.

Reineke, Karola, Sonke Kriebel, Norbert Steffenelli (1998): Die Erfiillung
des Wunsches Hinterbliebener, das Gesicht des Toten zu sehen. In:
Norbert Steffenelli (Hg.): Kérper ohne Leben. Wien u.a. (Bohlau), 2776-
279.

Roth, Ursula (2007): Bestattung. In: Handbuch Praktische Theologie. Gii-
tersloh (Giitersloher Verlag), 458-469

Sachau, Rudiger (1989): Weiterleben nach dem Tod. Warum immer mehr
Menschen an Reinkarnation glauben. Giitersloh (Giitersloher Verlags-
haus).

Sax, Marja, Knaar Visser, Marjo Boer (1989): Zand erover? Amsterdam.

Schilder, Christa (1998): Vorschriften und Empfehlungen fiir das Herrich-
ten der Verstorbenen im Krankenhaus. In: Norbert Steffenelli (Hg.):
Korper ohne Leben. Wien u.a. (Bohlau), 251-255.

Solle, Dorothee (1973): Leiden. Stuttgart (Kreuz Verlag).

Steck, Wolfgang (1997): Die biographische Grabrede. Eine phinomenologi-
sche Rekonstruktion ihrer Genese. In: Volker Drehsen u.a. (Hg.): Der
ganze Mensch. FS Dietrich Rossler. Berlin/New York (Kreuz Verlag),
263-303.

Steffenelli, Norbert (Hg.) (1998): Kérper ohne Leben. Wien u.a. (Bshlau).

54

14,02.2026, 15:58:41.


https://doi.org/10.14361/9783839412275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

