Elan vital®

Michel Maffesoli

In den dekadenten, den iiberstrapazierten Epochen instituiert sich das Wissen
als altes, entwertetes Geld. Das ist es, was man gewdhnlich eine Krise nennt —
dabei im Grunde vergessend, was dieser Term bezeichnet: nimlich ein Urteil
des Kiinftigen tiber das Vergangene. Oder einfacher, es geht bei der Krise ge-
wissermaflen um die crible, dieses landwirtschaftliche Instrument, welches zu
verwerfen erlaubt, was verworfen werden muss, um zu bewahren, was zum
Leben notwendig ist. Die Krise geht jedem Moment der Renaissance vorher.
Sie ist fiir jedes Leben notwendig, notwendig fiir das >Daseinc« in seinem exis-
tentiellen Charakter. Sie ist das, was erlaubt, da zu sein, oder besser, das Da
zu sein. Daran erinnert etwa ein Fragment tiber das zugleich >Schidliche und
Heilsame« von Heraklit.” Diese Riickkehr zum Realen (wie wir das Krisen-
bewusstsein auch noch einmal anders bezeichnen kénnen) erinnert ebenso
an die Einsichten der Volksweisheit. Es gibt demnach in der Natur stets einen
fruchtbaren Dialog zwischen Tod und Auferstehung, Versinken und Hervor-
quellen. Dieser Dialog duflert sich meines Erachtens nun auch in jener Erneue-
rung der dkosophischen Sensibilitit, die mein Vorhaben kennzeichnet, um ge-
wissermaflen und auf andere Weise das zum Ausdruck zu bringen, was Henri
Bergson den »élan vital«® nannte — jenen ununterdriickbaren Vitalismus, der stets

1| Vgl. zum folgenden Text auch Maffesoli 2017.

2 | Anm. d. Ubers.: Vgl. Heraklit, Fragment B 618: »Meerwasser ist das Reinste und
das Scheuglichste, fiir Fische trinkbar und heilsam, fiir Menschen ungeniefibar und ver-
derblich«.

3 | Anm. d. Ubers.: Vgl. zum élan vital Bergson 2013: 107-117, wo von einem »Schwung
des Lebens« die Rede ist, »der von einer Keimgeneration zur ndchsten weitergegeben
wird durch die Mittlerschaft der ausgebildeten Organismen, die das Bindeglied zwi-
schen den Keimen stiften. Dieser Schwung, der sich auf den Evolutionslinien, zwischen
denen er sich aufgeteilt hat, weiter erhélt, ist die tiefe Ursache der Variationen, zumin-
dest derer, die sich regelméRig vererben, sich summieren und neue Arten entstehen
lassen« (ebd.: 107). Wir erlauben uns, noch folgendes anzumerken: »Der élan vital ist

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Michel Maffesoli

erneut in Erinnerung bringt, was vergessen zu werden droht. Was im kollektiven
Unbewussten versunken war, taucht im kollektiven Bewusstsein wieder auf,
um dort erneut zu blithen und Friichte zu tragen.

Die Missachtung der Natur der Dinge (ihrer Vitalitat)

Lange, und insbesondere in jener judisch-christlichen Tradition, die ihren
Hohepunkt in unseren modernen Zeiten erreicht zu haben scheint, domi-
nierte der Verdacht gegeniiber allem, was den scheinbar >niederen< Aspekten
des Menschen anzugehéren scheint. Es dominierte der Verdacht gegeniiber
dem (menschlichen) Leben, der Vitalitit. René Descartes nannte das Leben
im Menschen eine tierische, eine animalische Leidenschaft. Ein solches Miss-
trauen gegeniiber dem eigenen Leben erlaubt kaum, sich ein positives Bild von
der menschlichen Welt zu machen. Es erlaubt nicht einmal, sich tiberhaupt
ein Bild von ihr zu machen — und dies umso mehr, als auch die Imagination
stets verdachtigt wurde. Sie stére (Descartes und auch noch Sartre zufolge) die
Vernunft, verzégere und verbiege deren Operieren. Aber, um darauf nun mit
Martin Heidegger (1995a: 158)* zu antworten: Ist das Eigentliche des menschli-
chen Daseins nicht gerade, »sich ein Bild der Welt zu machen«? Es ist dariiber
hinaus das Dasein selbst, welches stets Fundament oder Stiitze der Vernunft
ist. In der europiischen Geschichte hat die Bedeutung eines solchen Realis-
mus insbesondere der Thomismus erkannt (es gibt nichts im Intellekt, das nicht
zuerst in den Sinnen war; oder die >libido sciendi< existiert nur in Funktion der
slibido sentiendiv).

Hier eine kleine Illustration dieses uns schmerzenden Misstrauens gegen-
iber dem, was ist: In meiner frithen Jugend tiberraschte mich eine Statue, als
ich im Park Plateau des Poétes herumspazierte. Ich sah Atlas mit verzerrtem
Gesicht die Welt tragend. Danach habe ich diese Figur oft gesehen (in Rom
im Mithreum Barberini, im Castel Gandolfo, im Museum des Vatikans und
an vielen anderen Orten). Doch erst spiter verstand ich, dass Atlas gleichzeitig
Kosmokrator ist, Souverdn des Kosmos, wie auch Omophoros, Triger der Last
des Globus (Cumont 1903). Die Erde als gleichzeitige Last und Schopfung:
Darin steckt eine Ahnung dessen, was ich den >Instinkt der Vernunft< nen-
ne, die »instinktive Vernunftc, die von weit her stammt und aus dem Denken

weder mit dem »Wille zur Macht« oder zum »Leben« der deutschen Lebensphilosophie
identisch«, noch handelt es sich um eine substantiell verstandene »Lebenskraft«. Berg-
son besteht auf dem bildlichen Charakter des Begriffes, sowie seiner BehelfsméaRigkeit:
Da kein Begriff dem entsprach, musste Bergson »eher [...] suggerieren, was er sagen
wollte, als es klar und deutlich aussprechen zu kénnen« (Delitz 2015: 174, vgl. ebd.:
177-178 und 201-212; und grundlegend Deleuze 1989: 119-120).

4 | Das Dasein ist »weltbildend«, es erlaubt, ein Weltbild, eine Bild-Welt zu schaffen.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

ein Echo sehr alter Dinge macht, solcher, die die Ambivalenz des Weltlichen
(donné mondain) betonen, in welchem Leben und Tod, gute und schlechte Zei-
ten stets strukturell verbunden sind. Kurz, Geist und Instinkt bilden keine
harmonische, sondern sie bilden eine konflikthafte Einheit, die sich auf die
Spannung zwischen den verschiedenen Elementen dieses >Gegebenenc stiitzt.
Genau darin besteht die Natur der Dinge.

Natura rerum. Zu erinnern ist, dass hier das Partizip Futur (natura) das-
jenige bezeichnet, was geboren wird oder werden muss, wobei es verwurzelt
bleibt in der dunklen Natur — sei es derjenigen der Ahnen, der >Alten« (Joseph
de Maistre), der Vorfahren, oder der Natur. Jede Art des Lebens ist nichts an-
deres als ein ewiges Geschehen der Anpassung. Und was man heute Resilienz
nennt, besteht ganz einfach darin, sich auf unbewusste Weise mit diesem ganz
kleinen Moment gemein zu machen, welcher der Tod ist, den der Fortschritts-
mythos vergeblich dachte tiberschreiten zu kénnen. Genau dies ist die Lektion,
die die Bilder des Atlas geben: eine Last zu tragen, die zugleich eine Schépfung
im stindigen Werden ist. In solchen Begriffen also konnte man das zusam-
menfassen, was ich ékosophische Sensibilitit nenne.

Kultur und Zivilisation, Tragodie und Drama

Im Versuch, zu sagen, was in seinem Leben ausschlaggebend ist und war, hat
Francois-René de Chateaubriand (2017, Buch 12, Kap. 3) daran erinnert, dass der
»Stil« eine gebirende Erde hat, einen Himmel und eine Sonne. Ich darf auch
erwihnen, dass der »Stil< das ist, womit sich eine Epoche beschreibt; ebenso
wie das, womit sie sich auf die Spitze bringt; und das, wodurch sie sich ver-
letzt — das Stilett mit seiner spitz zulaufenden Klinge. Kurz, der »Stil« scheint
geeignet, die ganze Ambivalenz der menschlichen Natur im Besonderen und
dariiber hinaus der Natur im Allgemeinen zu kennzeichnen. Es gibt in den
Epochen verschiedene Stilisierungen. Auf sie kann man die je bestimmten
Modalititen des Gesetzes der Anpassung beziehen, welche das Zusammen-
sein in der betreffenden Epoche charakterisieren. Mit anderen Worten, es gibt
stets ein Balancieren zwischen Kultur und Zivilisation, wie es die deutschen
Denker Friedrich Nietzsche und Georg Simmel unter dem Begriff der »Tra-
godie« und des »Tragischen« analysiert haben (Simmel 1996, Nietzsche 1988,
vgl. Maffesoli 2014). In ihrem Entstehungsmoment ist die Kultur ihnen zufolge
notwendig Triger des Tragischen, der Grausambkeit wie des Risikos. Nietzsche
spricht von den »eindringlichen«< Gestalten, im Blick auf das Schmerzhafte sol-
cher Einschnitte, welche eine Kultur im sozialen Kérper ebenso wie im indivi-
duellen Korper erzeugen kann.’ Es wiire iibrigens instruktiv zu sehen, dass die

5 | »Diese Namen [des Apollinischen und des Dionysischen] entlehnen wir von den
Griechen, welche die tiefsinnigen Geheimlehren ihrer Kunstanschauung [...] in den ein-

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

67


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Michel Maffesoli

Tattoos, Piercings und diversen kollektiven Erregungen, die der Technomusik
ebenso wie dem Black Metal oder dem >Hellfest« eigen sind, gegenwirtige Aus-
driicke solcher kultureller >Eindringungenc« sind.® Kurz darauf wird die derart
je Neues schaffende, die fundierende oder instituierende Kultur zum >Kultur-
alismus«< oder zur Zivilisation; sie verliert ihre schopferischen Qualititen und
wird dekadent. Darauf findet eine erneute kulturelle Renaissance statt.

In einer derart kulturalistisch gewordenen Zivilisation dominiert die dra-
matische Konzeption des Lebens, in der (dem etymologischen Sinn von >Dra-
mac nach) alles eine Losung hat. Dafiir ist es notwendig, die soziale Welt zu
beherrschen. Und es ist genau diese Logik der Beherrschung, welche die Mo-
derne kennzeichnet, und welche die aktuelle Kapitulation des Denkens vor der
scheinbar tiberraschenden Riickkehr des Tragischen zu erkliren vermag. Das
Tragische dagegen kennzeichnet die schopferischen Momente. Es ist das Tra-
gische, das in der gegenwirtigen Riickkehr des >Lebens<im Spiel scheint, das
im Kern eines »Naturalismus« liegt, der vom tragischen Gefiihl des Lebens
durchquert wird (vgl. bereits Unamuno 1925). Das Tragische ist im Gegensatz
zum Dramatischen das, was der klassischen Definition nach aporisch ist: ohne
Losung. Man muss damit zurechtkommen, man muss sich mit dem abfinden,
was ist. Man muss seinen Tod gewissermaflen tiglich leben. Sich derart an
ein grausames Reales justierend, an die unausweichliche Notwendigkeit, die
Ambivalenz der Natur — das ist auch die Haltung der Volksweisheit, die an-
gesichts einer sich selbst versichernden Geschichte und eines linearen Fort-
schrittsdenkens mehr und mehr auf das Schicksal aufmerksam macht, wel-
ches es zu akzeptieren gilt. Dieses Schicksal ist lebbar nur in Gemeinschaft, in
der Schicksalsgemeinschaft. Auch in den postmodernen Stimmen (Maffesoli
1988) entfalten sich derart neue Formen der sozialen Solidaritit, der Generosi-
tit und des Zusammen-Seins, die ihre Stiitzen in einem Sein mit der Welt, mit
der umgebenden Natur finden. Oder um es noch einmal anders zu betonen:
In der pendelartigen Bewegung der Geschichte gibt es Epochen, in denen das
Boése in seinen verschiedenen Modulationen verleugnet, in denen es als Relikt
vergangener, dunkler historischer Perioden verstanden wird — als Relikt von
Zeiten und Gesellschaften, welche durch die menschliche Vernunft noch nicht
restlos aufgeklirt seien. Der Kulturalismus ist die Form par excellence einer
solchen Verleugnung. Der vitalistische Naturalismus hingegen ist die Wieder-
anerkennung dessen, was (auch wenn es unter verschiedenen Begriffen auf-

dringlich deutlichen Gestalten ihrer Gotterwelt dem Einsichtigen vernehmbar machen«
(Nietzsche 1988: 25, Herv. der Ubers.).

6 | Der oft pathologische Charakter solcher Manifestationen bedeutet nicht, dass sie
nicht auch eine allgemeinere, anthropologische Bedeutung haben. Die pathologischen
Ausdriicke dominieren im Imagindren einer Epoche, aber nicht das gesamte Imaginére
einer Epoche ist pathologisch.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

taucht) das natiirliche und soziale Leben stets belebt — jenes Elements, dessen
Verkennung im Ubrigen vergeblich wire. Es handelt sich dabei um den Teil
des »Schattens« (Jung 1974: 85f), um das » Dunkels des gerade gelebten Augen-
blicks« (Bloch 1998: 221), um den »verfemten Teil« (Bataille 198s).

Soziale Macht (pouvoir) und sozietale Kraft (puissance)

Es geht bei all dem um das, was ich als »Rolle des Teufels« zusammengefasst
habe (Maffesoli 2004), darauf aufmerksam machend, dass es diesseits oder
jenseits der institutionellen ckonomischen, politischen, sozialen und symbo-
lischen Formen der Macht eine sozietale Kraft gibt, die eine Gesellschaft nie
vollstindig zu beherrschen vermag. Dieser Begriff der Kraft (und dies ist der
basso continuo des hier Vorliegenden) dient dazu, die nicht unterdriickbare, in
vieler Hinsicht auch grausame Kraft der Natur anzuerkennen: eben das, was
man mit Bergson élan vital nennen kénnte. Es geht dabei um nichts ande-
res als die unabweisbare Dynamik der Natur, ihr stindiges Gewimmel und
Kribbeln; um all jene Dinge, welche die Domestikation des sozialen Lebens
immer erneut zu beherrschen sucht, ohne seinen Fortbestand gefihrden zu
kénnen. Die Domestikation der Welt kann nicht verhindern, dass unter ihrer
Oberfliche eine erstaunliche Vitalitit wuchert. Von diesem Vitalen und seiner
Reflexion ist die 6kosophische Sensibilitit das deutlichste Zeugnis.

Die Bemerkungen einfiithrend, die er unter dem Titel Rhumbs (Rhombus,
Raute) veroffentlicht hat, erinnerte Paul Valéry an folgendes: Auch wenn die
»Kompassnadel bei wechselnder Fahrtrichtung ziemlich konstant bleibt«,
kann die Strecke variieren. Und auch wenn sie eine privilegierte Richtung hat,
sind Umwege oft moglich und zuweilen notwendig (Valéry 2017: 7). Wenn man
an dieser Stelle ein wenig weiter denkt, bemerkt man, dass das griechische
rhumbs so viel wie eine Rotation und genauer, eine spiralartige Drehungsbe-
wegung bedeutet.

Man kénnte diese Uberlegungen zur Vielstimmigkeit und Umstindlichkeit
des Lebens zweifellos vervielfiltigen. An dieser Stelle gentigt es, zu betonen,
dass der Fortschrittsmythos — der es immer noch ablehnt, sich einzugestehen,
wie zerstorerisch er ist (dabei zeigen es die 6kologischen Verwiistungen doch
nur allzu deutlich) — weit entfernt ist, die einzige Weise zu sein, die Natur
der Dinge zu verstehen. Man konnte statt einer linearen eben auch an eine
spiralférmige Bewegung denken, parallel zum Wachstum der Pflanzen. Oder
man konnte an die vielen kleinen Geschichten denken, die jeden individuellen
Lebenslauf markieren und beugen. Wie Carl G. Jung sagt, verlduft der Lebens-
weg jedes Einzelnen nicht rechtwinklig, sondern eher zyklisch. Er entfaltet

7 | »Der Schatten personifiziert alles, was das Subjekt nicht anerkennt und was sich
ihm doch immer wieder - direkt oder indirekt - aufdréngte.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

69


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Michel Maffesoli

sich in Form einer Spirale, bewegt sich »vom urspriinglichen Ort zu einem
anderen, kehrt aber immer an denselben Ort zurtick, jedoch einen Bruchteil
dartiber [...]. Gleich und nicht-gleich« (Jung 1972: 43). Es ist dieses Spirale-Wer-
den der Welt, welches zu verstehen erlaubt, dass einer Geschichte, die Grund
und Effekt des Fortschrittsglaubens war, ein Schicksal folgen kann, wie es eine
wirklich progressive Philosophie formuliert — eine, die aufmerksam ist fiir die
Verwurzelung, fiir die Tradition als Vektor des Wachstums aller Dinge. Da-
bei ist unerheblich, ob es sich um natiirliche, individuelle oder soziale Dinge
handelt. In diesem Sinn versuchen wir, das Oxymoron einer dynamischen Ver-
wurzelung zu denken.

Okonomie und Okosophie

In der spiralférmigen Bewegung von einem Zentrum aus wird der Akzent
dann zum einen auf der Okonomie liegen — in anderen Epochen jedoch wird
er auf der Okosophie liegen. Was zunichst die Okonomie betrifft, so besteht
ihr generierendes Prinzip etymologisch gesehen schlicht darin, dem Haus (oi-
kos) das Gesetz (nomos) aufzuerlegen, und dies auf eine dem ersten duflerliche
Art und Weise. Das Gesetz vereinigt Vernunft und Macht; es ist die Logik des
Sein-Miissens. Die Idee dahinter ist folgende: Weil man >weifd, wie die Dinge
sind, weifs man, wie sie sein miissen. Auf diese Weise wird die Ordnung der
gesamten Welt 6konomisiert. Man braucht sich nur die sich ablésenden und
permanent sich widersprechenden Wahrheiten der Okonomie zu vergegen-
wirtigen, um die Giiltigkeit ihrer Prognosen einzuschitzen. Was hingegen
die Okosophie betrifft, so beschrinkt sie sich auf die Kenntnis (sophia) des
Hauses. Man konnte auch von der Weisheit des Wohnens (sagesse de I'habiter)
sprechen. Dies liuft auf nichts anders hinaus, als zu sagen, dass der Mensch
sich nicht als Herrscher der materiellen Dinge verstehen muss. Er ist nicht
zwingend das Wesen der Vernunft, er kann sich ebenso auch als Partner der
>»Dinge« verstehen, wie zum Beispiel in jener Partizipation, die in traditionellen
Gesellschaften der Respekt gegeniiber allem darstellt — gegeniiber der mine-
ralischen ebenso wie gegentiber der pflanzlichen und tierischen Umwelt. In
diesem Sinn ist der 6kosophische Vitalismus eine Form der Empathie oder ge-
nauer der intensiven Leidenschaft fiir den Raum, in dem man sich individuell
und kollektiv niederlésst.

Bei dieser Ansiedlung handelt es sich im buchstiblichen Sinn um eine
»>Syntonie< — man lebt im >Ton< des umgebenden Territoriums. Als Syntonie
kénnte man die Teilhabe an den Produkten des Territoriums und denen be-
zeichnen, die darin die gemeinsamen Nutzer sind. Man konnte ebenso von
einer wirklichen Verantwortlichkeit fiir das Klima sprechen, welches die Le-
bensweisen bestimmt. Im >Ton« leben, das ist die authentische Form, >da< zu

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

sein. Ein Element an der Seite vieler anderer Elemente zu sein: darin besteht so
gesehen die (durchaus ambivalente) Komplexitit der Mutter-Erde.

Der offizielle und der heimliche Konig der Geistesepoche

Die Omnipotenz der Okonomie und ihre stets ein wenig paranoide Ambition,
der Welt (vor allem der globalisierten Welt) ihr Gesetz zu diktieren, erscheinen
dann als blofle Pritention. In jedem Fall zeigt ihre scheinbare Omnipotenz
bereits Zeichen einer strukturellen Schwiche, deren evidente Symptome per-
manente Krisen sind. Es sind Symptome jener langsamen und unausweich-
lichen Agonie, die alle Perioden der Dekadenz aufweisen. Georg Simmel hat
in diesem Zusammenhang einmal daran erinnert, dass es neben dem, der als
der offizielle Konig erscheint, und der scheinbar ungeteilt regiert, oft einen
>heimlichen Kénig« gibt. Dieser sichert tatsichlich die Aufrechterhaltung des
Koénigreiches.

»In jeder groBBen, entschieden charakterisierten Kulturepoche kann man je einen Zent-
ralbegriff wahrnehmen, aus dem die geistigen Bewegungen hervorgehen und auf den sie
zugleich hinzugehen scheinen [...]. Jeder solche Zentralbegriff findet natiirlich unzéhlige
Abwandlungen, Verhiillungen, Gegnerschaften, aber mit alledem bleibt er der »heimli-
che Konig«der Geistesepoche« (Simmel 1999: 186).

Diese (obgleich ein wenig romantische) Vorstellung erlaubt uns, auf jene
bereits von mir eingefithrte Unterscheidung zwischen der offiziellen Macht
(pouvoir) und der offiziosen Kraft (puissance) zurtickzukommen (vgl. Maffesoli
2008: 295-360). Wihrend jener offizielle Konig allen seinen Willen aufzuerle-
gen scheint, ist allein der inoffizielle Konig tatsichlich michtig. Es wire daher
geboten, sich tiber den heimlichen Konig der gegenwirtigen Geistesepoche zu
informieren: In einer Zeit, in der ganz offenbar das Spirituelle nicht linger
vollstindig verfemt werden kann. Davon zeugen die verschiedenen derzeitigen
Fanatismen ebenso wie die Tatsache, dass der Okonomismus im Niedergang
scheint (auch wenn er gleichwohl noch seine Verteidiger hat). Die Kraft dieses
heimlichen Kénigs oder des Geheimnisses erscheint nun am klarsten in jenem
Skosophischen Vitalismus, tiber und zugleich fiir den ich hier schreibe und der
keineswegs in den Aulerungen einer politischen Okologie aufgeht. Er mani-
festiert sich dartiber hinaus in ganz verschiedenen sozialen Bewegungen: in
der Rebellion gegen den verheerenden Fortschrittsglauben, im Aufstand gegen
den alles okkupierenden Okonomismus, in der Kritik am entfremdenden Kon-
sum. Diese neue Sensibilitit zeigt sich vor allem auch im tiglich wachsenden
Respekt gegentiber der Erde (Maffesoli 2010). Dieser Respekt gegentiber dem
Matrimonium mag dabei nicht ausdriicklich im Vordergrund stehen. Gleich-
wohl ist er prasent — beispielsweise in der steigenden Akzeptanz fiir alles Bio-

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

71


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Michel Maffesoli

logische (in Fragen der Ernihrung und Kleidung); in der Aufmerksamkeit fiir
Ethno-Moden und fiir das kulturelle Erbe; im Respekt vor der Naturlandschaft
sowie in den alltiglichen Bemiithungen um straditionelle Wurzeln«. Dies alles
erlaubt, eine neue Harmonie zwischen dem Sozialen und der Natur zu etablie-
ren — eine Harmonie, die nur deswegen sozietal heifden kann, weil sie natiirlich
ist.

Eine vitalistische Kritik der Aufkldrung

Man kénnte dem 6kosophischen Vitalismus vorwerfen, dass er ungefihr das
sei, was der Impressionismus zu seiner Zeit war: eine zwar alles in allem vo-
rausschauende Bewegung, die aber in ihrem Bruch mit dem Akademismus
keine konzeptionelle Kraft entfalten konnte. Dies gilt umso mehr, weil sie den
Akzent gerade auf die dynamischen Aspekte der Natur setzte, auf das Werden.
An Claude Monets Gemilde »Impression, Sonnenaufgang« von 1872, das jener
Bewegung den Namen gab, zeigt sich dies deutlich. Es konnte sich damals fiir
ihn nicht mehr darum handeln, sich vis-a-vis der Natur zu platzieren, um sie
zu beschreiben oder zu malen. Der Impressionist suchte sich vielmehr mitten
in ihr zu platzieren. Eine solche Immersion in die Landschaft hat die Kritiker
schockiert. Ganz ebenso geben sich heute in der Tat die Verteidiger des eta-
blierten Wissens angesichts des vitalistischen Naturalismus schockiert. Eine
solche Abwehrbewegung, ein solcher Affekt kann uns nun dazu verhelfen,
umgekehrt die Spezifik jener neuen 6kosophischen Sensibilitit zu verstehen,
die wir hier beschreiben wollen. Man konnte sagen, es ginge dabei darum,
die Schonheit des Lebens zu betonen, ebenso wie die Notwendigkeit, diese zu
bewahren. Ganz ebenso handelte es sich auch beim malerischen Impressionis-
mus sehr wohl um eine Art Aufkldrung: in diesem Fall um eine neue Aufmerk-
samkeit fiir das Herzklopfen und die Verwandlungen, die jener Natur eigen
sind, zu der auch wir Menschen gehéren. Die atmosphirischen Momente des
Impressionisten unterstreichen die Tatsache, dass »alle Dinge in der Natur
nach einer gewissen ewigen Notwendigkeit und in hochster Vollkommenheit
sich ereignen, wie es bei Spinoza (1999: 87) heifit. Mit dieser ewigen Notwen-
digkeit jedenfalls muss man rechnen, ohne dass dies dazu fithren wiirde, sich
durch Absolutismen, durch Triume des Unendlichen verfithren zu lassen. Viel
eher rit einem eine solche Haltung (von Spinoza oder Monet) dazu, sich am
»Ende« des Lebens aufzuhalten und sich daran zu machen, im eigenen Leben
das zu verwirklichen, was im Rahmen der tiglichen Existenz méglich ist. Die
okosophische Sensibilitit ist sich dabei beider Dinge bewusst — der Notwen-
digkeit, von der Spinoza spricht, wie auch der Perfektion, die es braucht, um
»einem solchen Alltag gewachsen zu sein« (so Max Weber 1988: 605).

Dieser offenbar paradoxale Einwurf erinnert daran, dass es diesseits oder
jenseits der Rationalisierungen, die der Ideosophie in ihren diversen Abstrak-

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

tionen eigen sind, das Gefiihl der Zugehérigkeit zur relativen, aber realen Giite
(bonté) dieser Welt zu feiern und zu leben gibt. Das gilt insbesondere fiir die
Giite der menschlichen Natur, aber auch fiir die der Natur im Allgemeinen.
Alexandre Koyré fasst dies im Blick auf den deutschen Mystizismus des 16.
Jahrhunderts sehr gut zusammen, wenn er Sebastian Franck zitiert: »Was ist
die natur anders denn Gott, und die gottliche art und ordnung der ganzen
welt ei[n]gesenkt?« (Koyré 1971: 63, Fn) Man konnte ebenso auch an den spi-
nozistischen Leitsatz erinnern: Deus sive natura — Gott oder auch die Natur. Fiir
Spinoza sind die Natur, aber auch die Kunst und insgesamt jede Ordnung der
Dinge von gottlicher Essenz. Mit anderen Worten, Spinoza kann uns lehren,
dass sowohl die Natur als auch die Kunst die rationalistische Perspektive iiber-
schreiten. Im Gegensatz zu deren Reduktionismen integrieren sie die Ganz-
heit, die Interaktivitit und die Verschrinktheit aller Elemente der Welt.

Der soziale und der natiirliche Korper (Mensch und Natur)

Es ist dies eine Moglichkeit, den sakralen Aspekt des Lebens anzuerkennen.
Das schliefst nicht notwendig eine Bewusstwerdung oder Verbalisierung ein,
sondern eher die Intuition, den >Blick nach Innens, der das vereint, was sich
oberflichlich als verstreut darstellt, was gleichwohl aber durch ein geheimes
Band vereint wird. Vielleicht erlaubt dies auch besser, jene merkwiirdige so-
ziologische Metapher zu verstehen, die im Begriff des sozialen Korpers steckt.
Denn dieser soziale Kérper ist ein Korper, der nach dem Bild des individuel-
len Korpers funktioniert, da er alle Elemente (die Organe, den Blutkreislauf,
die verschiedenen Gewebe) zusammenhilt, die ihn zugleich konstituieren. Es
handelt sich mit anderen Worten um eine Einheit, die nur unvollkommen ra-
tional erfassbar ist. Dafiir gibt es in der Medizin seit dem 16. Jahrhundert das
Konzept der Koenesthesie — des Gefiihls fiir das Ganze (koiné) und der Bewe-
gung (kinein). Dieses Bild erlaubt, im individuellen Kérper die Korrespondenz
der Organe und Fliissigkeiten zu denken, die diesen beleben. Ebenso gut kénn-
te man es aber auch fir den sozialen Kérper versuchen. Oder, um weniger
akademische Begriffe zu verwenden, kann man an dieser Stelle auch an den
Ausdruck der Volksweisheit erinnern: >sich wohl fiihlen in seiner Haut«. Ein
solcher sozialer Korper besitzt ebenso wie der nicht weniger reale oder irreale
individuelle Kérper keine Existenz stricto sensu. Diese hat er allein in Funk-
tion des natiirlichen Korpers, der natura, welche dem individuellen wie sozialen
Korper erst zur Entstehung verhilft und stindige Nahrung sichert.

Es ist dieses Ganze, welches das bildet, was ich als donné mondain be-
zeichne und das man auch das »Fleisch der Welt« nennen kénnte.® Im Gegen-
satz zu jener ibereilten Verdammung, die im abendlindischen Denken die-

8 | Anm. d. Ubers.: Vgl. zu diesem Ausdruck auch Merleau-Ponty 2004: 183.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

73


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Michel Maffesoli

ses >Fleisch« stets traf, ist daran zu erinnern, dass im biblischen Denken das
>Fleisch« schlicht die Menschheit, der Mensch insgesamt ist — die lebendige
menschliche und damit aber auch die tierische Welt (Tresmontant 1956: 55);
und ohne weder das Mineralische noch das Pflanzliche zu vergessen. Tatsich-
lich bilden sie nur zusammen dieses schone Bild der Mutter-Erde. Die Bibel-
stelle, an der Gott sagt: »Siehe, ich bin der HERR, der Gott alles Fleischesl,
fasst dies gut zusammen (Jeremias 23, 277). Die Scheu vor diesem Fleisch kann
der alles iberstrahlende Aspekt der risonierenden Vernunft kaum verdecken.
Eine Anerkennung dieses Fleisches hingegen kann die Intuition ins Werk set-
zen, deren Bedeutung Bergson gezeigt hat: Die Intuition besitzt jenen demii-
tigen Charakter, der allein erlaubt, die Rolle der Stimmungen (humeurs) und
ebenso auch die buchstibliche Bedeutung des Humus (humus) anzuerkennen.
Im Grunde verweisen alle Dinge auf dieses Fleisch der Erde, welches der vita-
listische Naturalismus mit grofitméglicher Exaktheit zu erfassen sucht.

Ideosophie und Geosophie

Tatsichlich beginnt man bereits seit langem und stetig zunehmend, an der
Vorstellung einer alles tiberstrahlenden und einzigen Wahrheit zu zweifeln
— an einer Wahrheit, die auf alles eine Antwort hat. Dies gilt jedenfalls fiir
jene offiziose Gesellschaft, von der ich oben (gegentiber der offiziellen) sprach.
Die Wahrheit, welche zunichst eine schlichte und provisorische Enthiillung
(a-letheia) war, wurde fortan eiserne und unerbittliche Exaktheit. Eine Ent-
hillung hingegen ist gebunden an einen Respekt fiir die Sache, die stets mit
Zuriickhaltung und Feingefiihl zu behandeln ist. Die Sache bleibt primir, und
sie verliert nichts von ihren faszinierenden und mysteriosen Aspekten. Was
die Exaktheit betrifft, so handelt es sich hier um eine kognitivistische Pers-
pektive, um eine Ideologie, die die Sache dem anihnelt, was der Geist in ihr
sehen will. Ideosophie, Grund und Effekt des >Ich denke< sowie des Menschen
als >Meister und Besitzer der Natur« (Descartes 2011: VI): Dies ist der rote Fa-
den des gesamten modernen okzidentalen Denkens. Es ist stricto sensu eine
Meta-Physik, vollstindig beherrscht von der Vorstellung, man miisse iiber das
Physische hinwegschreiten. Etwas ganz anderes hingegen ist das, was man
Geosophie nennen kénnte, die sich darauf beschrinkt, ein eingewurzeltes Le-
ben zu beschreiben statt diesem etwas vorzuschreiben. Man konnte hier an das
urbane Treibenlassen der Surrealisten denken, bei denen die Treffen verschie-
denster Intensitit (und nattirlich vor allem die intensivsten) sich nur dank der
Orte ereigneten. Daher sprachen die Surrealisten in einem interessanten Oxy-
moron auch vom >objektiven Zufall<. In ihren poetischen Worten geht es um
nichts anderes als um das Ende der Ideosophie und das Wiederaufleben eines
schicksalhaften Werdens — am je hochsten Punkt eines Raumes, eines Terri-
toriums. In diesem Sinn kann die Wahrheit als Enthiillung des Seins auch als

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

Enthiillung des Bodens bezeichnet werden, nimlich im Sinn einer Implantie-
rung oder Verwurzelung im Boden (vgl. Heidegger 1955: 71f., ders. 2000b). So
konnte man auch sagen, dass der 6kosophische Vitalismus im Grunde die an-
tike Weisheit wiederaufnimmt, da er aus dem Ort die Quelle seiner Inspira-
tion macht: Genius loci, das Genie des Ortes, welcher die Poesie, das Denken
und die Lebensweisen belebt — vielleicht, indem er (metaphorisch oder buch-
stiblich) durch Osmose seine innere Kraft in diese transferiert oder heraus-
driickt — jene tellurische Kraft, von der der Mensch sich beschrinkt hat, sie in
durre Worte zu fassen. Ich meine hier buchstiblich ausdriicken, wie man den
Saft der Orange ausdriickt. In diesem Sinne macht ein 6kosophisches Denken
die unterirdische Kraft der Erde sichtbar, dabei all dem Leben und Geist zu-
riickgebend, was auf ihr und mit ihr lebt.

Man kennt auch die enge Bindung des bereits erwiahnten Chateaubriand an
seine Heimatorte Saint-Malo und Combourg. Oft sprach dieser unermiidliche
Reisende die Kraft dieses Bandes an, jener Bindung an das Vaterland, das ge-
nauer ein Mutterland heiffen miisste: Die Erde ist eine verfithrerische Mutter,
sie verwandelt uns »auf geheimnisvolle Weise in ihre eigene Substanz« (Cha-
teaubriand 1968: 154). In dem ihm eigenen suggestiven Stil erinnert dieser
Zauberer daran, dass es neben der Zeitlichkeit (also der potentiell beherrschba-
ren Geschichte) eine Raumlichkeit aus mystischen Bestandteilen gibt, die das
menschliche Leben und auch Uberleben sichert. Daher ist die Gebundenheit
an das Territorium auch Grund und Effekt eines jeden kommunitiren Ideals.
Fiir diese traditionelle Sozialitdt ist es der >Ort, der das Band machit« (le lieu qui
faitlien). Dieses Band kann die Region sein, welche die familiiren Produkte er-
zeugt; es kann die Kneipe sein, in der ein urbaner Stamm seine Gewohnheiten
auslebt; es kann auch der hochkulturelle Ort sein, an dem man regelmiflig mit
anderen Amateuren zusammenkommt, um einen Musikstil, ein bestimmtes
Theater, einen Tanz oder andere Formen des kiinstlerischen Ausdrucks zu tei-
len — ganz zu schweigen von den religiésen Hohen Orten und ihrer derzeitigen
Wiederbelebung.

Kurz: In ihrer vitalen Verwurzelung erinnert die Geosophie an den charis-
matischen Charakter des Raumes, der charismatisch ist, sofern er eine Kom-
munion erlaubt. Erst der gemeinsam geteilte Raum erlaubt, am Anderen zu
kleben (coller). Dies steckt im Ubrigen auch etymologisch im Charisma: Es
erlaubt die Fusion ebenso wie die Konfusion. Im Begriff der Geosophie ist es
also die Bindung an die Erde, die wir erinnern wollen. Und noch einmal in
anderen Worten: Ebenso wie die Geschichte das soziale Band bildete, das sich
mehr und mehr abstrahiert hatte, um sich in der herdenartigen Einsamkeit
der gegenwirtigen Megalopole aufzuldsen, so ist der Raum der Vektor einer
gelebten Sozialitit. Es ist der Ort, der immer erneut die grundlegendste Solida-
ritdt (die familiale, die tribale, die lokale) sichert. Der Raum ist das Fundament
des Zusammen-Seins. Mitwelt und Umwelt, Sein zur Welt finden mit, durch

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

75


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Michel Maffesoli

und dank der Umgebung statt, in der Teilung eines Ortes. In der ihm eigenen
Robustheit hat Joseph de Maistre nicht gezégert, in dieser Hinsicht vom »Ge-
setz« des Klimas zu sprechen, das den Charakter einer jeden Nation bestimme
(deren Kraft, Innerlichkeit, Faulheit oder Aktivitit: de Maistre 19778: 70). Sicher
ist, das man sich an einen Ort akklimatisieren muss, und soziales Leben nur
moglich ist aufgrund einer solchen Akklimatisierung. Dies ist lediglich eine
andere Weise, um die Verschrinkung von Mensch und Natur zu formulieren
—jene Interaktion, die nicht auf eine Logik der Beherrschung reduziert werden
kann, sondern einlddt, Mechanismen der giitlichen Einigung zu denken. Sie
sind Grundlage einer jeden Harmonie.

Die giitliche Einigung hat eine lange Geschichte. In einem Text von 1346
verlangt der Kénig Frankreichs Philippe der VI. von den >Herren der Wilder«
seiner domaine de Brunoy, die Fillarbeiten genau zu kontrollieren. Nicht zu
viele Schnitte sollten sie zulassen, um einen Wald zu erhalten, der sich selbst
erhalten kann. Der Begriff der Nachhaltigkeit der Okologie-Debatte stammt
exakt von solchen Zusammenhingen — unterhalten, halten ist sehr viel wich-
tiger und vorausschauender als nachhaltiges Wachstum (jene Beschworungs-
formel, der zumindest die politische Okologie in Frankreich derart verfillt).
Im Gegensatz zu dieser Entwicklungsideologie (ob sie nun nachhaltig ist oder
nicht) stiitzt sich das 6kosophische Wissen auf eine Konzeption, die ich als
einwickelnd (enveloppementaliste) bezeichnen mochte, da sie sich in die Falten
der Natur einnistet. Sie weifl das zu erhalten, was ihr als natiirliche Matrix
dienen kann, sofern man es nicht verletzt und dessen Wachstum respektiert.
Nur die Aufmerksambkeit fiir die Stabilitit der Natur macht Gegenwart und
Zukunft des Menschen sustainable. Es handelt sich dabei nicht lediglich um
eine Frage von Worten. Denn die Entwicklungsideologie ist die Konsequenz
dessen, was im Kern die gesamte Moderne dominiert: die mafRlose Aktivitit
eines Menschen, der besorgt ist um seine ungeziigelte Freiheit. Es ist die Fi-
gur des Prometheus in Ketten, die Marx inspiriert hat. Dieses Werk aber hat
seine Zeit gehabt. Abgesehen von einigen universitiren Dinosauriern besitzt
es keine Attraktivitit mehr. Gleichwohl bleibt es prisent, wie das Abendrot,
und fihrt zu einer >Marxisierung«< der Kopfe, der zufolge die Beherrschung
der Natur zu perfektionieren sei, um eine perfekte Gesellschaft zu erreichen.
Die Natur sei zu kulturalisieren. Dieser Fortschrittsmythos ist auf der linken
Seite des politischen Spektrums ebenso verbreitet wie auf der rechten. Im Na-
men dieses Fortschrittsdenkens wurde die Okologie unvermeidlich politisch.
Politische Okologie ist mithin eine contradictio in adjecto, ein Widerspruch in
sich, da sie Begriffe verbindet, die nicht heterogener sein konnten und deren
Bewegungen vollstindig different sind: Das Politische ist vertikal, seine Macht
kommt von oben, die Okologie in einem starken Sinne hingegen ist horizontal,
ihre Kraft kommt von unten.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

Das moderne, wissen-wollende, und das nichtwissende Wissen

Diese Ubertreibung einer ziigellosen Freiheit fithrte, wie man weil, zur Ver-
wiistung der Natur. Dagegen weifl jener Naturalismus, der dem &kosophi-
schen Vitalismus eigen ist, die Kraft des Instinkts als Quelle des élan vital
anzuerkennen — die gelebten Instinkte im Sinne integraler Bestandteile der
traditionellen Lebensweisen oder im Sinne der Fundamente dessen, was Kon-
rad Lorenz (1967) das tierische und menschliche Verhalten nannte (vgl. Morin
1973). Kurz, wir wollen auf eine gewisse Animalitit des Menschen aufmerk-
sam machen, dies allerdings weit entfernt von der eingangs erwihnten pejora-
tiven Bedeutung (in der nur der Mensch ein Tier ist: eine Bestie). Es geht uns
um Animalitit im Sinne der Notwendigkeit eines Territoriums als Fundament
des Mensch-Werdens; um ein Denken, in dem die Natur kein verlorenes Para-
digma ist. Dagegen ist es das moderne Paradigma (um mit Thomas Kuhn zu
sprechen), welches stets geradlinig der Vernunft folgt, auf eine absolut ein-
seitige Weise, ohne Nuance oder Abweichung. Die moderne Rationalisierung
hat den Charme, den bezaubernden Geist der Landschaft zerstort. Es gibt hier
eine Nihe zu der deutschen Kinderfrage, die nicht so paradox ist, wie es zu-
nichst scheint: Warum sind die Bananen krumm? Das Warum der Dinge ist in
der Tat die Grundlage der Ideosophie. Es setzt eine Finalitit voraus, ein weit
entferntes Ziel, das es zu erreichen gilte, was dazu fithrt, das abzuwerten oder
zu zerstdren, was ist oder was sich von selbst sichtbar macht. Es fiihrt dazu,
diese irdische Welt zugunsten einer kiinftigen, idealen Welt zu vernachlissi-
gen. Das Warum ist dtzend, insofern es zu allem Nein sagt — stets postulierend,
dass es Besseres gibt, nach dem es zu streben gilt. Gegen dieses Nein, gegen
diesen Ausdruck des Ressentiments hat Nietzsche fiir die positive, affirma-
tive Haltung plidiert. Ja sagen zum Leben ist eine Moglichkeit, die Illusion
einer jeden Hinterwelt abzuwehren (welche immer es sein mag). Vielleicht ist
dies die Essenz des Naturalismus. Was die Ideosophie nicht sehen will, sind
Kérper, Instinkt, und das ununterdriickbare Zusammenleben, das nicht vollig
bewusst wird und sich eher auf lange Sicht aufrechterhilt — kurz, den nach-
haltigen Aspekt des Menschen, seinen natiirlichen Rahmen.

Der Begriff des Instinkts mag dabei zunichst seinerseits schockieren. Man
kann aber ebenso gut mit Schelling vom nichtwissenden Wissen sprechen, das
dem >unterirdischen< Mensch eigen ist. Auch dies ist eine metaphorische und
romantische Weise, vom Menschen zu sprechen: als einem, der verwurzelt ist,
der Erbe eines Ortes ist, welcher seine Entfaltung erméglicht. In solchem Wis-
sen wird der Mensch fiir Schelling »ein unterirdischer Mensch, in dem das
Wissen substantiell und zum Seyn geworden ist, wie in den Metallen Klang
und Licht zu gediegener Masse« sich verbinden (Schelling, zitiert bei Tilliette
2004: 185). Die gediegene Masse der Metalle als Kristallisation der ersten Ele-
mente (Klang und Licht) bildet die natiirliche Matrix, die uns den abstrakten

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

77


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Michel Maffesoli

Gedanken entfernt und uns an unsere mondine Zugehorigkeit bindet. Eine
solche Verwurzelung erlaubt ein nichtwissendes Wissen, das nichts iiber-
strahlt, sondern eher bescheiden und nahe der gelehrten Ignoranz des Nicolas
von Kues liegt — andeutend, dass es angesichts der Unendlichkeit Gottes, dem
Mysterium seiner Inkarnation und der Gréfle der Natur gilt, bescheiden zu
bleiben und die Unméglichkeit anzuerkennen, die ganze Komplexitit des Uni-
versums zu fassen (vgl. zu Nicolas von Kues Bosqué 2010).

Das nichtwissende Wissen verpflichtet sich also, jenes paranoide Wissen
zu relativieren, das glaubt, die Welt zu erschaffen, indem es sie konstruiert,
oder das ihr vorschreibt, wie sie sein muss. Es ist dagegen ein affirmatives Wis-
sen, das sich — jenseits oder diesseits eines Warum — darauf beschrinkt, aus-
zusagen, wie sich die Elemente der natiirlichen Welt in ihrer Fiille und Frucht-
barkeit manifestieren oder zeigen. Dieses nichtwissende Wissen ermutigt also
dazu, aus dem Gefingnis des Denkens zu fliehen und an der natiirlichen Ma-
terie teilzuhaben, aus der schlieflich ein jeder, auch der Denkende, besteht.
Es fithrt dazu, zu vereinen, was die Moderne trennt: sensible Vernunft, spiri-
tuellen Materialismus. Alexandre Koyré hat in seinem Buch tiber Paracelsus
genau daran erinnert: die materielle Natur ist letztlich die Wurzel, das Subjekt
des Denkens (Koyré 2012, vgl. Braun 1981). Darin liegt die erstaunliche Aktuali-
tit solcher Autoren wie Paracelsus, sie haben in der Tat einen 6kosophischen
Vitalismus vorweggenommen. Homdopathie, die bereits erwihnte Tendenz zu
Bio-Lebensmitteln, die Sorge um die eigenen Herkunft, die Bedeutung des
Qualitativen und Intensiven der Existenz, die Suche nach einem authentischen
Denken jenseits politischer Konformismen: All dies sind Indizien, die zeigen,
dass die Riickkehr zu diesen Wurzeln, die ich hier zu skizzieren suche, in-
nerhalb der jungen Generation an der Tagesordnung ist, und zwar in neuer
Radikalitds.

Vielleicht kénnte man fiir die Natur auch das behaupten, was Heidegger
tiber das Sein sagt: Ihr eignet eine stille Kraft. Die menschlichen Handlungen
sind Erben dieser Materie, wie der Bildhauer vom Marmor, Holz oder Stein
abhingig ist. Seine kreative Geste muss sich der Realitdt der Materie anpassen,
und dies setzt voraus, dass er diese respektiert. Es ist die Materie, an die er
sich anschmiegt. Die Natur respektieren: Das bedeutet, sie in ihrer Essenz zu
bewahren, in ihrem Element.® In diesen wenigen Worten lisst sich die 6koso-
phische Sensibilitit zusammenfassen, die gerade keinen weit entfernten oder
abstrakten Sinn sucht, sondern anzuerkennen sucht, was ist. Es geht dabei um
den faktischen Sinn der Dinge, ihre Bedeutung hier und jetzt, in actu, in der

9 | Anm. der Ubers.: Maffesoli verweist an dieser Stelle auf Heideggers Brief iiber den
Humanismus (Heidegger 2000a). Wir m6chten zudem auf Gilbert Simondon hinweisen,
der eine ganz &hnliche Forderung des Respekts fiir die Materie, der Einschmiegung an
sie formuliert hat (v.a. 2012: 226ff.).

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

Handlung. Es geht um deren zu aktualisierende Bedeutung — die Moglichkei-
ten oder Potentialititen der Mutter-Erde.

Verwurzelungen oder der Mensch als Pflanze'?

An die Stelle der Obsession fiir die Zeitlichkeit, die das Kennzeichnen der
modernen Philosophie war, ist der vitale Naturalismus auf dem Weg, einen
anderen Schwerpunkt zu setzen. Dieser liegt in der Raumlichkeit, und zwar
nicht zuletzt, weil diese jenes Gefiihl der tribalen Zugehorigkeit stirkt, auf das
ich seit Jahren versuche, aufmerksam zu machen. Dieses Gefiihl der Zugehs-
rigkeit, das der rote Faden meiner Analyse des postmodernen Neotribalismus
war (Maffesoli 1988a; vgl. Keller 2000), ist von diversen sozialen Beobachtern
aufgenommen worden, ohne Tragweite und Bedeutung zu erkennen. Es wird
meist im Sinne eines tiberall passenden Ausdrucks benutzt, wihrend ich ein
tiefgreifendes Gefiihl der Bindung, der Verwandtschaft meine. Dieses Gefiihl
hat auch das 19. Jahrhundert geprigt — vor allem die Romantik, die poetische
Sensibilitdt. Das >Gefithl der Zugehorigkeit< betont die Zusammenstimmung
zwischen unserer Existenz und derjenigen der Umgebung, die ihr als Rah-
men oder Schatulle dient." Es geht um eine Sensibilitit, die es erlaubt, dem
Gemurmel der Welt zu lauschen, aufmerksam zu sein fiir es, sich fiir das zu
interessieren, was von weit her kommt — fiir die Spitzen der Wurzeln, fiir den
anfinglichen Sinn aller Dinge. Diese Verwandtschaft mit der Welt stirkt die Zuge-
horigkeit mit den anderen der Gruppe. Tatsichlich ist es jenes Gesetz des Klimas
Joseph de Maistres, das eine Gemeinschaft strukturiert: Das Sein-in-Gemein-
schaft bedeutet ein sein-mit-ithr. Man muss sich an sie akklimatisieren, sich an
die anderen gewShnen, wie man sich an die Rauheit oder Milde eines Klimas
gewohnt. Und an einen Ort oder ein Klima gewShnt man sich wiederum nur
gemeinsam. Es ist diese Verwandtschaft mit der Welt — diese Beziehung zum
Menschlichen, aber auch zum Tierischen, Pflanzlichen und Mineralischen —
die sich in Julien Gracqs Formulierung der »menschlichen Pflanze« zusammen-
fassen lieRRe (vgl. dazu Girard-Meyer 1994). Vergessen wir nicht, dass dieser
Schriftsteller zugleich Professor fiir Geografie war; daher seine Aufmerksam-
keit fur die besonderen Orte, von denen ich meinerseits spreche: fiir diese welt-
lichen oder mondinen Orte, in denen die Pflanze Mensch allein wachsen kann.

Spricht man nicht auch — um die Zusammenstimmung von Mensch und
Pflanze anzudeuten — von einer >schénen Pflanze<, wenn man in den franzo-
sischen Provinzen einer attraktiven Frau gegeniibersteht? Diese Assimilation

10 | Anm. der Hg.: Vgl. den Beitrag von W. ERbach in diesem Band.

11 | So schrieb etwa Paul Verlaine 1874: »Es weint mein armes Herz, Wie auf die Stadt
es regnet. Ach, welch ein banger Schmerz Durchdringt und qudlt mein Herz?« (1983:
58f.)

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

79


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8o

Michel Maffesoli

des Menschen und genauer der Frau an die Flora ist duflerst interessant, da
sie die Fortdauer eines sozialen Imaginiren bezeugt, dass sich auf die Kom-
munion des Menschen mit der Pflanze stiitzt. Im zweiten Band der Recherche
war Marcel Proust von Ahnlichem angeregt, wenn er anzudeuten sucht, auf
wie viele verschiedene Weisen sich die Liebe entfalten kann (etwa »im Schat-
ten junger Bliitenblitter<). Und um nicht die jungen Minner zu vergessen: So
ist es ebenso Uiblich, von einem >schénen Zuchthengst< zu sprechen, ganz zu
schweigen vom Titel jener berithmten Fernsehserie: Lamour est dans le pré.2
Man muss also auch daran erinnern, dass neben der Flora die Fauna einen
groflen Teil des kollektiven Unbewussten einnimmt. Man kénnte die literari-
schen und die trivialen Beispiele vervielfiltigen. Es reicht, darauf zu verwei-
sen, dass Volkslegenden und Gesinge neben der Mythologie eine grofle Nihe
zwischen tierischen, pflanzlichen und menschlichen Spezies herstellen: Die
Fille der Verwandlung, der Metamorphose und Transsubstantiation sind hier
Legion (im Guten wie im Bosen). Vergessen wir auch nicht, dass Europa, die
phonizische Prinzessin, Zeus so reizt, dass dieser sich in einen schénen Stier
verwandelt, um sie zu verfithren, statt sie zu erschrecken. Tadellos reitet sie,
sie lisst sich tragen und befruchten. Oder das Tableau des Tizian, das unter
den indulgenten Augen einiger Engel eine gliickliche Harmonie zwischen den
verschiedenen Reichen fabuliert (dem pflanzlichen, tierischen und mensch-
lichen): Ist es kein Zeichen dafiir, dass das Géttliche dieser vitalen oder natiir-
lichen Kommunion seinen Segen erteilt? Und sagt man nicht, dass Europa
etymologisch von weit (Eurusd) und Blick (ops) stammt? Die Erde aus weiter
Entfernung, auch dies erinnert an die enge Verschrankung zwischen den ver-
schiedenen Elementen der Welt, jenseits aller ontologischen Trennungen.
Will man dieser Verschrinkung eine philosophischere Formulierung ge-
ben, so erinnert etwa Heidegger daran, was fiir die Griechen Sein bedeutete:
Stabilitit oder die Notwendigkeit einer Grenze."* Dasselbe findet man auch im
lateinischen Grenzstein (determinatio), der ein Terrain begrenzt, um es gegen-
tiber der unbegrenzten Wiiste ergiebig zu machen. Die Begrenzung steht der
hybris der Maflosigkeit gegeniiber, wie sie die eingangs angesprochenen Pe-
rioden der Dekadenz kennzeichnet. Den natiirlichen Gesetzen muss man sich
ohne Vorurteil beugen, in den Grenzen bleibend, die sie auferlegen — um als
Gesellschaft das fiir deren Uberleben notwendige Gleichgewicht zu finden.
In der Tat bedeutet in der Natur >Sein< zugleich >Lebens, sich entfalten, und
bleiben. Dies kennzeichnet sehr gut den Lauf und die Ordnung der Dinge: das,

12 | Bauer sucht Frau, und wortlich: Die Liebe liegtin der Wiese.

13 | »Dervon der Grenze her sich bédndigende Halt, das Sich-Haben, worin das St&ndige
sich halt, ist das Sein des Seienden, macht vielmehr [fir die Griechen] erst das Seiende
zu einem solchen im Unterschied zum Unseienden. Zum Stand kommen hei8t darnach:
sich Grenze erringen, er-grenzen« (Heidegger 1983: 64).

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

was die sozialen Interaktionen und Beziehungen konstituiert. >Natur« ist wie-
derum bekanntlich die lateinische Ubersetzung vom griechischen Physis (ge-
boren werden, wachsen). Es gibt keine Geburt ex nihilo, diese setzt stets einen
»Austausch« der Dinge voraus (Empedokles DK31 B8)."* Wir wollen hier nichts
anderes sagen, als dass der natiirliche Vitalismus ein Relationismus ist, ein
Denken der stindigen In-Bezug-Setzung zwischen Umgebung und Sozialitét.
Es ist dieses primum relationis, das im sozialen Imaginiren tiberdauert, wie es
filmische, musikalische und kiinstlerische Produktionen bezeugen. Es ist die-
ser Relationismus, den man im Alltagsleben findet, in welchem die Rituale, die
es rhythmisieren und es zu dem machen, was es ist, von den harmlosen oder
>hohen Ortenc der kollektiven Erregung stammen. Alle diese Dinge unterstrei-
chen erneut die Bedeutung der Verwurzelung und der Tradition, aus dem sich
alle Eigenschaften des Zusammen-Seins ergeben: die des natiirlichen ebenso
wie des sozialen Lebens.

Um eine solche Verwurzelung zu denken, miisste man jenseits der kri-
tischen Attittide, die strukturell negativ ist, ein radikales Denken entfalten.
Inhaltlich bestiinde die Radikalitit darin, das Sein als >Sein-bei-sich< zu den-
ken — oder als Dasein (um erneut Heidegger aufzugreifen). Einige franzgsi-
sche Ubersetzungen assoziieren die Nihe von Sein und aitre; ein instruktiver
Vorschlag, wenn man weif3, dass dieses wenig benutzte Wort urspriinglich
jenes Terrain bezeichnet, das eine Kirche umgibt und oft als Friedhof dient
(also zugleich an den Ort der Ruhe und der Wurzeln erinnert). Die Kirche und
ihr aitre, das ist das, was traditionell Zuflucht bietet, den >Frieden Gottes<; der
Ort, der erlaubt, sich vor Feinden beschiitzt zu fithlen — nimlich den etablier-
ten Machtinstitutionen, deren Macht sich durch die hohere, géttliche Macht
beschrinkt sieht. Es geht um einen Riickzugsort fiir das Leben. All dies be-
inhaltet der 6kosophische Vitalismus, und auch den Instinkt fiir das Gedichtnis
eines in der Person und Gemeinschaft inkorporierten Wissens, wie es allein
die Erfahrung tradiert und ohne das kein Leben moglich ist; eines, das sich
stets in einem Ort einwurzelt, der Wachstum und Entfaltung erlaubt. Auch
dies assoziiert die >menschliche Pflanze<. Wie jede, so kann auch diese Pflan-
ze nur leben, wenn sie im Boden steht, von dem sie ihre Energie und ihren
Glanz bezieht. Der Boden erlaubt zudem allererst, den Bezug mit den Anderen
zu stirken. Kurz, Raum und Sozialitit, beides bezeichnet das schicksalhaf-
te Werden unserer Spezies am besten. Diesen Bezug zuriickzuweisen, wire
die unbewusste Weiterfithrung jener manichiischen Haltung, die das Fleisch
stets verfemt hat. Eine solche Haltung macht auch jede habitation verdichtig.

14 | »Doch ich will Dir ein anderes verkiinden. Geburt gibt es (eigentlich) bei keinem
einzigen von allen sterblichen Dingen und kein Ende in verderblichem Tode. Nur Mi-
schung gibt es vielmehrund Austausch des Gemischten: Geburtist nur ein dafiir bei den
Menschen Ublicher Name«.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

81


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Michel Maffesoli

Die Protagonisten der Revolution und der Kritik, der Dialektik und des histori-
schen Materialismus wiren sicher erstaunt, zu sehen, was ihre Begriffe voraus-
setzen: einen (mehr oder weniger gut versteckten) Messianismus.

Utopie versus Habitus

Eine solche Reflexion wiirde nimlich zeigen, dass es in bestimmten Momen-
ten eine weit verbreitete Miidigkeit gegentiber einer jeden Utopie gibt. Denn
diese ist nichts anderes als eine quilende Suche nach »Nichtorten« gegentiber
jenen Orten, an denen wir leben. Es ist nichts anderes als die Ignoranz jenes
nicht perfekten Ortes zugunsten einer idealen Gesellschaft, die stets von einer
abstrakten Idee aus entworfen ist und nie im Blick auf die wirkliche Materie.
Einer solchen Abstraktion sind stets Totalitarismen gefolgt, wie das 20. Jahr-
hundert zur Geniige lehrt. Und auch die Volksweisheit weif2, dass die Holle
mit solch wohlmeinenden Intentionen gepflastert ist. Es ist also die Miidigkeit
gegeniiber solchen utopischen Obsessionen, die jenen 6kosophischen Vitalis-
mus bevorzugt, der seine Aufmerksamkeit auf die Wirklichkeit der Verkérpe-
rung oder Einkorperung richtet. Ein Begriff vermag all dies zusammenzufas-
sen: Habitus. Ich habe diesen ehrwiirdigen Begriff bisher nur in Anspielungen
verwendet, um anzuzeigen, dass es sich um eine Ubersetzung des Griechi-
schen exis handelt, das bei Platon und Aristoteles die Bedeutung »erworbener
Gewohnheiten< hat, die im Gleichgewicht des sozialen Lebens stehen. Diese
Dispositionen liegen am Grund der tugendhaften Haltungen, die jedes stabile
Zusammensein erlauben. Tugend reduziert sich dabei genau genommen nicht
auf Moral. Sie ist viel grundsitzlicher diejenige intensive Kraft, die das sozie-
tale Zement ist. Der Begriff des Ethos (der als Ethik eher missverstanden wird)
bedeutet tatsichlich dasjenige, was die Kohision der gemeinsamen Habitation
sichert; in dem sich die affectio societalis in einem bestimmten Ort verwurzelt.

Es gibt zahlreiche philosophische und theologische Verwendungen des
Wortes Habitus. Ich erinnere nur an Oswald Spengler (2003: 146), der eben-
falls in Bezug auf das Pflanzliche gezeigt hat, dass es der Habitus ist, der die
Akklimatisierung einer Vegetation an das Territorium zu verstehen erlaubt.
Ein bestimmter Baum kénnte weder wachsen noch Friichte tragen, wire er
nicht an Boden, Klima und die umgebende Fauna angepasst. Erneut ist die
Metapher vom >Gesetz des Klimas«< suggestiv. Sicher, es gibt die Artifizialitit
der Gewichshiuser, die eine Pflanze an jedem Ort gedeihen lassen; aber man
kennt die Qualitit solcher Friichte und die Gifte, die sie enthalten. Die Gesetze
der Natur konnen iiberschritten werden, aber wir beginnen langsam den Preis
zu erfassen, den wir dafiir zahlen. Die Verwandtschaft mit dem Raum vom ha-
bitus her zu verstehen, bedeutet aber eben vor allem, den Blick auf die >Tugend«
zu richten. So notiert Thomas von Aquin in der ihm eigenen Kiirze, habitus
dicitur tamquam actio quaedam habentis et habiti (Habitus ist sozusagen ein

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

Anpassen von dem, der besitzt, an den, den er besitzt), und weiter: inter haben-
tem indumentum, et indumentum quod habetur, est habitus medius (Habitus be-
deutet die vermittelnde Einstellung zwischen demjenigen, der eine Kleidung
trigt, und der Kleidung, die er trigt; Aquin 1940: 49.1)."® Darum handelt es
sich bei der Inkarnation: Man passt sich an eine Kleidung an, stellt sich auf
sie ein. Wie man weify, braucht es Zeit, ein Kostiim zu bewohnen. Es ist diese
Anpassung oder Einstellung, welche die Gemeinschaft erzeugt. Sich anpassen an
eine Gewohnheit bedeutet, die einem Status inhidrenten Gewohnheiten anzu-
nehmen (des Professors, des Juristen, des Hindlers, des Arbeiters und so fort).
Man tibersetzt gewohnlich indumentum mit Kleidung. Tatsichlich wire es bes-
ser, véture zu sagen. In den religiosen Orden bezeichnet dieser Begriff die Ge-
wohnung (prise d’habit), die aus dem Individuum ein Mitglied der Gemeinde
macht. Tatsichlich war diese Gemeinschaft nicht einfach eine kontraktuelle
Gesellschaft, sie war eine stark zementierte Aggregation — zementiert durch
die affectio societatis, die gesellschaftliche Affektion, die eine feste Verankerung
im Ort verlangt. An diese grundlegende Verankerung erinnert auch die Magis-
terregel. Die stindige Sorge dieser mittelalterlichen Regel ist es, sich den Wan-
dermdnchen entgegenzusetzen — jenen umherirrenden Einzelnen, die keine
spirituelle Grundlage haben. Ihnen setzt St. Benoit als Grund und Folge einer
stabilitas loci die >Konversion der Sitten< entgegen (Anonymus 1989). Kurz, die
Stabilitit des Ortes erlaubt, der Regel zu folgen, ganz ebenso wie umgekehrt
die tiglichen Rituale Fundament jedes Lebens in Gemeinschaft sind.

Der habitus beinhaltet mithin vor allem den Prozess der Verschrinkung.
Die Tatsache, in einer Gemeinschaft zu leben, im Ort, der ihr als Stiitze dient,
bedeutet, dass es stets Vermittelndes zwischen dem Ordenskleid (Habit) und
dem gibt, der dieses habit besitzt — und ebenso durch es besessen wird. Diese
vermittelnde Aktion erzeugt die habitudes, die Gewohnheiten. Der habitus er-
laubt mit anderen Worten, eine innerliche Ordnung zu kennen — das organi-
sche Gesetz, welches eine Verschrinkung von Denken, Energie und Materie
voraussetzt. Es handelt sich hier um eine bestimmte Art und Weise, das Leben
in seiner Entwicklung zu verstehen. Sich an einem Ort aufhalten, das bedeutet
dabei auch, dass man >mit etwas handelt<: mit den Anderen desselben Ortes,
ebenso wie mit dem Mineralischen, Pflanzlichen und Tierischen, das diesen
Ort zu dem macht, was er ist, Ergebnis eines Sediments. Oder wie Aquinatus
sagt: defuncti adhuc loquuntur (die Toten sprechen noch). Kurz, es geht auch
hier um Wurzeln, Fundamente des Lebens.

Der Raum ist dabei als eine urspriingliche Erfahrung zu verstehen, dessen
Stabilitit zugleich eine Offnung erlaubt. Es handelt sich um eine dynamische

15 | Vgl. das Kolloquium zum »Habitus«bei Thomas von Aquin (CEAQ, 29.6.2016): www.
ceaqg-sorbonne.org

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

33


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Michel Maffesoli

Verwurzelung, in der die Retrospektive immer auch eine Prospektive er6finet,
wie in der schénen Bemerkung von Henri Dominique Lacordaire:

»Wenn eine Anstalt Jahrhunderte fiir sich hat, dann steigt aus den steten Grundmauern
ein Hauch der Besténdigkeit empor, der den Menschen liber alle Zweifel seines Herzens
beruhigt. Er schlummert dann wie das Kind auf den alten Knien seines GrofRvaters; er
|asst sich so sicher und sorglos schauckeln wie der Schiffsjunge auf einem Schiffe, das
hundertmal den Ocean durchschnitten hat« (Lacordaire 1872: 218f.).

Stabilitit sichert und beruhigt. Es ist die Erfahrung, die die Tradition sichert.
Die Erfahrung erméglicht dem Schiffsjungen, Kapitin zu werden, sobald sei-
ne Lehre beendet ist. In all diesen Fillen ist die Form das Formierende (vgl.
Maffesoli 1988b). Der Ort ist das, in dessen Schutz das persénliche und ge-
meinschaftliche Leben entsteht, sich entfaltet und ausbreitet. All dies macht
also den habitus im strikten Sinn einer Form der Verkdrperung aus. Oder, um
es in eine barocke Formel zu bringen: Es handelt sich um die >Invagination
der Bedeutungs, um das Denken des Lebens, das keine abstrakte >Bedeutung«
meint (und kein Denken des Lebens, die dieses lediglich als Objekt verstiinde),
sondern vielmehr eine verwurzelte und gelebte Signifikation, ein Denken des
Lebens als Subjekt. Habitus erlaubt den sozietalen Konsens (cum sensualis), die
kollektiv geteilten Gefiihle, welche den Zusammenhalt oder die Kohision all
jener sichern, die an einem Ort leben und diejenigen Werte teilen, die diesem
Territorium inhirent sind. Das meinte Charles Maurras, wenn er am Grunde
der abstrakten, rationalen Moral das liegen sieht, »was die alten scholastischen
Meister habitus nennen — eine >tiefe Moral« (zitiert in Massis 1951: 78). Man
kénnte auch sagen, eine Moral der Wurzeln, eine Ethik im oben definierten
Sinn des Ethos, der das soziale Leben zementiert. Tiefe Moral, Inkarnation in die
Erde, Invagination der Bedeutung — die Formulierungen zihlen wenig. Es ge-
niigt, von der instinktiven Bindung an das Territorium zu sprechen, auf dem
man lebt; von matrizenformigen Orten, in denen sich (auf quasi-alchemisti-
sche Weise) eine Gemeinschaft erzeugt. Sicher sind all diese Orte indirekt,
verdeckt, geheimnisvoll — offizits und den offiziellen entgegengesetzt. Gilbert
Durand (1960: 217-224) sprach daher vom »nichtlichen Regime des Imagini-
ren«. Man kénnte auch vom Gefif sprechen, in dem wir lediglich zusammen
sind, um Zusammen-zu-sein — statt fiir ein konstruiertes Ziel, das sich von der
tiglichen Konkretheit, dem gelebten Realen entfernt.

Es ist dabei instruktiv zu sehen, dass sich die Genese aller Dinge im Ver-
borgenen abspielt. Das Exoterische kann nur bestehen, wenn es Esoterisches
gibt. Die Rolle der Grotten in den antiken Mysterienkulten ist bekannt; die
der Katakomben fiir das Werden der christlichen Zivilisation war Objekt vieler
Studien. Eine Stadt existiert nur, weil es jenes unterirdische Netz gibt (vgl. da
Silva 2016, Médam 1979: 46). Und gibt es nicht immer eine Fundierung, ohne

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

die alles seine Stabilitat verlre? Darin liegt die essentielle Struktur des Natura-
lismus: in der Organizitit von Schatten und Licht, einer Organizitit, die Grund
und Effekt der menschlichen Existenz ist und im Klaren wie im Obskuren
besteht (vgl. Le Quéau 2007). Es ist dieses ambivalente Leben, welches dem
natiirlichen wie auch dem kollektiven Sein eine Reserve sichert. Das Gesetz
dieses Geheimnisses kann viele Formen annehmen. Es reicht, es auf eine me-
taphorische Weise zu verstehen — wie das Grundwasser, das jedes Leben unter-
irdisch aufrechterhilt; und zwar das von Flora, Fauna, und damit auch das der
gesamten Menschheit. Woméglich ist es diese Reserve des Seins, die Hélderlin
meint (»Wer das Tiefste gedacht, liebt das Lebendigste«). Ich habe an dieser
Stelle von der unterirdischen Zentralitit (centralité souterraine) gesprochen (Maf-
fesoli 1988a). Eine Art Phylogenese aus einer Quelle, die ebenso geheim wie
fruchtbar ist — auch dies beinhaltet der Begrift des habitus; ein Arrangement
auf einem Grund, der zugleich eine Reserve ist, die man bewahren muss, um
das Uberleben des Lebens zu sichern. Und auch daran haben wir bereits erin-
nert: Die antike Philosophie spricht vom nervus rerum, dem unsichtbaren Nerv
der Dinge, der essentiell fiir einen Organismus ist. Auf geheime Weise sichert
er seine Existenz; er liegt im Herzen aller Dinge. Es ist dieses Gegebene, das
den faustischen oder prometheischen Willen, zu beherrschen und zu >konst-
ruierenc, relativiert.

Kulturalismus versus Vitalismus

Kurz und gut, der natiirliche Vitalismus besteht im Gegensatz zum konstruk-
tivistischen Kulturalismus darin, sich mit einer Gabe zu arrangieren, die einer
Materie entstammt, statt sich als schlichte Ausfithrung des menschlichen Wil-
lens zu entfalten. Man konnte die Notwendigkeit dessen auch mit folgender
kleiner Geschichte Alains illustrieren: Seinen viterlichen Tierarzt-Freund be-
gleitend, erklirt dieser ihm,

»warum die Amerikaner es nicht schaffen, die Percheron-Rasse zu stabilisieren. Sie
haben nicht unsere trockenen Weiden. In der Normandie hingegen ziehen sich unsere
Pferde eine Hufkrankheit zu, und dies zwingt sie, auf der Spitze zu laufen; daherverformt
sich der Rumpf [...]. Ich erkannte, dass die Tiere die Form der Hiigel annahmen« (Alain
1958: 12).

Dies ist eine schoéne Illustration jenes tierischen habitus, den man durch
Spenglers Pflanze erginzen konnte, im Blick auf die geheime, aber nicht we-
niger wirkliche Beziehung zwischen dem Unsichtbaren und Sichtbaren, jene
Beziehung, die ebenso den Nerv der Percheron-Zucht bildet, wie etwa den der
Anpassung der Zirbelkiefer an alpine Hochebene. Diese Einpassung zwischen
einem Raum und einer Spezies erlaubt auch, dem Begriff der Finalitit (diesem

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

85


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Michel Maffesoli

Eckstein der okzidentalen Philosophie) eine prizisere Bedeutung zu geben.
Es handelt sich nicht um einen abstrakten Finalismus, sondern im Gegenteil
darum, sich in den Grenzen aufzuhalten zu wissen, die die Natur in all ihren
(mineralischen, pflanzlichen und tierischen) Dimensionen auferlegt. Es be-
deutet, die Ordnungen zu akzeptieren, die das Leben auferlegt und an die man
sich anpassen muss, damit eine tierische Spezies ihrem Wesen entspricht.*®

Um es ein wenig sophistischer auszudriicken: Genauso kann man den Be-
griff der >Entelechie« bei Aristoteles verstehen, wobei das telos das bezeichnen
wiirde, woran es sich anzupassen gilt. In diesem Sinne besteht der natiirliche
Vitalismus darin, sich in den je eigenen Grenzen zu bewegen (vgl. Heideg-
ger 1983, Grabmann 1919). Im Gegensatz zum einlinigen Fortschrittsmythos
fihrt die Verschrinkung, die eine solche Konzeption des telos als Akzeptanz
der Grenzen impliziert, auch dazu, anzuerkennen, dass man im Leben nie auf
einer geraden Linie vorankommt, sondern nur im Durchlaufen aufeinander
folgender Zustinde, in sukzessiven Anniherungen.

Die Formung einer Spezies in Funktion eines Raumes ist dessen Vervoll-
stindigung. Die Begrenzung ist ein Begriff, der daran erinnert, dass der Tod
dem Leben inhirent ist. Auch dies ist es, was der Fortschrittsmythos zu leug-
nen sucht. Es gibt in der Idee der Natur eine Wildheit, eine ritualisierte Grau-
samkeit. Die makabren Tinze der mittelalterlichen Fresken sprechen davon;
die Skulpturen der Kathedralen verdecken nichts von der Komplementaritit
von Tod und Leben. Diese wilden und grausamen Illustrationen lehren, dass
einer Geschichte, die man potentiell beherrscht, das Schicksal folgt, auf das
man sich einlassen muss. Ich erinnere auch daran, dass Dionysos-Bacchus,
diese chtonische Gottheit der Erde, die in Pantherfelle gehiillte Bacchanten er-
regt. Auch diese antiken Bacchanale (und ebenso die, die unter anderen Namen
heute auftauchen) haben die Funktion, an die der Natur eigene Ambivalenz zu
erinnern — sei es der pflanzlichen, der tierischen oder der menschlichen Natur.
An diese Ambivalenz erinnern auch deren notwendige Opfer: Eine Pflanze
kann nicht alle Bliiten zugleich entfalten; einige vertrocknen, damit andere
sich entfalten kénnen. Auch diese Notwendigkeit des Opfers (die man in der
Figur der Sphinx wiederfindet, einer holistischen Figur, die zugleich mensch-
lich und tierisch, mit Krallen und Fliigeln ausgestattet ist) zeigt sich im Bes-
tiarium jener >Bibeln aus Stein< der mittelalterlichen Kathedralen. Nichts ist
besser geeignet, um die Komplexitit des Seins auszudriicken. Das bedeutet
nicht zuletzt auch: Das Bése darf nicht allein in moralischen Begriffen inter-

16 | Der botanische Begriff »endemischer Artenc iibersetzt diese Vervollstandigung
durch Einwohnung in den Raum: Eine Spezies ist ein »Endemit«, wenn sie weltweit nur
an einem Ort vorkommt. Seit langem wissen ibrigens die Botaniker, dass das, was die
Flora zerstort, weniger die menschlichen Eingriffe etwa radikaler Ernten sind, sondern
die Zerstdrung des Biotops.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

pretiert werden. Es ist nicht allein der Ordnung der Bosheit zuzuordnen. Feu-
er, Wasser, Wind driicken einen Teil dieses >Bosenc aus; das wilde Tier besteht
daraus ebenso wie das menschliche. Es handelt sich hier um jene vitalistische
Kraft, die verstehen lisst, dass alle Dinge in Gut und Bse fundiert sind.”” Auch
an diese Wildheit der Welt erinnert mithin das Denken des Lebens. Und wie
hier, so besteht die Herausforderung an das kosophische Wissen in folgender
Frage: Wie ldsst sich diese Ambivalenz aushalten, und wie liefe sich wirklich die
Organizitit der Welt denken?

Aus dem Franzdsischen von Heike Delitz

LITERATUR

Alain (1958 [1930]): »Histoires de mes pensées«, in: Ders., Les Arts et les Dieux,
Paris: Gallimard, S. 1-213.

Anonymus (1989 [1759]): Die Magisterregel. Einfiihrung und Ubersetzung von
Karl Suso Frank, Sankt Ottilien: Eos Verlag.

Aquin, Thomas von (1940 [1266-1273]): Die deutsche Thomas-Ausgabe. Voll-
standige, ungekiirzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica. Bd.
11: Grundlagen der menschlichen Handlungen I-11, 49-70, Salzburg/Leipzig:
Anton Pustet.

Bataille, Georges (1985 [1949]): »Der verfemte Teil«, in: Ders., Die Aufhebung
der Okonomie, Miinchen: Matthes & Seitz, S. 33-236.

Bergson, Henri (2013 [1907]): Schépferische Evolution, Hamburg: Meiner.

Bloch, Ernst (1998 [1938-1947]): Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Bosqué, Clément (2016): »Homo Comprehensor: lire Nicolas de Cues«, in: La
Revue littéraire 63 (Mai).

Braun, Lucien (1981): Paracelse, nature et philosophie, Strasbourg: Association
des Publications prés les Universités de Stralbourg.

Chateaubriand, Francois-René de (1968 [1809-1841]): Erinnerungen: Mémoires
d’outre-tombe, Miinchen: Nymphenberger Verlagshandlung.

Cumont, Franz (1903 [1900]): Die Mysterien des Mithra. Ein Beitrag zur Reli-
gionsgeschichte der romischen Kaiserzeit, Leipzig: Teubner.

Da Silva, Dayana Karla Melo (2016): »Asphaltes, réseaux et rivieres«, in: Cahiers
européens de 'imaginaire 9: le voyage (www.lescahiers.eu/article/asphalte-re
seaux-et-rivieres).

Descartes, René (2011 [1637]): Discours de la Méthode, Hamburg: Meiner.

17 | Vgl. zum Begriff des Bdsen bei Paracelsus Koyré 2012: 70 und Maistre 1850: 321.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

87


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Michel Maffesoli

Durand, Gilbert (1960): Les structures anthropologiques de l'imaginaire, Paris:
Puf.

Empedokles DK 31 (1951): »Fragmente«, in: Hermann Diels/Walther Kranz
(Hg.), Die Fragmente der Vorsokratiker. 3 Binde, Berlin: Weidmannsche Ver-
lagsbuchhandlung.

Girard-Meyer, Christine (1994): La Plante humaine dans Ueuvre de Julien Gracg.
These de doctorat en Littérature frangaise, sous la direction de Marius-Frangois
Guyard & Paris IV, Paris [unverdffentlicht].

Grabmann, Martin (1919): Einfithrung in die Summa des hl. Thomas von Aquin,
Freiburg: Herdersche Verlagshandlung.

Heidegger, Martin (1955 [1929]): Was ist Metaphysik? Frankfurt a.M.: Kloster-
mann.

— (1983 [1935]): Einfiihrung in die Metaphysik, Frankfurt a.M.: Klostermann.

— (1995 [1929]): »Vom Wesen des Grundesc, in: Ders., Wegmarken. Gesamtaus-
gabe Band 9, Frankfurt a.M.: Klostermann, S. 123-175.

— (2000a [19406]): Brief iiber den Humanismus, Frankfurt a.M.: Klostermann.
— (2000b [1955]): »Gelassenheit«, in: Reden und andere Zeugnisse eines Lebens-
weges. Gesamtausgabe Band 16, Frankfurt a.M.: Klostermann, S. 517-529.
Jung, Carl Gustav (19772): Psychologie und Alchemie. Gesammelte Werke Band 12,

Olten: Walter.

— (1974): Zwei Schriften tiber analytische Psychologie. Gesammelte Werke Band 7,
Zirich u.a.: Rascher.

Keller, Rainer (2006): Michel Maffesoli. Eine Einfiihrung, Konstanz: UVK.

Koyré, Alexandre (1971): Mystiques, spirituels, alchimistes du X VIe siécle allemand,
Paris: Gallimard.

— (2012): Paracelsus (1493-1541), Zirich: diaphanes.

Lacordaire, Henri Dominique (1872 [1841]): Leben des heiligen Dominikus,
Landshut: Vogel’sche Verlagsbuchhandlung.

Lorenz, Konrad (1967): Uber tierisches und menschliches Verhalten. Aus dem Wer-
degang der Verhaltenslehre. Gesammelte Abhandlungen. Band I und II, Min-
chen: Piper.

Le Quéau, Pierre (2007): L’homme en clair-obscur. Lecture de Michel Maffesoli,
Québec: Presses de L'universite Laval.

Maffesoli, Michel (1988a): Les temps des tribus. Le déclin de l'individualisme dans
les sociétés postmodernes, Paris: Méridiens-Klincksieck.

— (1988D): Die Form stiftet die Einheit des Korpers. Schriften der Georg-Sim-
mel-Gesellschaft [Eigenverlag].

— (2004 [2002]): La Part du diable. Précis de subversion postmoderne, Paris:
Flammarion.

— (2008 [1979]): La Violence totalitaire. Essai d’anthropologie politique, Paris:
Puf.

— (2010): Matrimonium, petit traité d’écosophie, Paris: CNRS Editions.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elan vital

— (2014): Die Zeit kehrt wieder: Lob der Postmoderne. Mit einem Nachwort von
Reiner Keller, Berlin: Matthes & Seitz.

— (2017): Ecosophie: Une écologie pour notre temps, Paris: Editions du Cerf.

Maistre, Joseph de (1850): Eclaircissement sur les sacrifices. Band 2, Lyon: J. B.
Pélagaud et Cie.

— (1978 [1794]): »Cinquieme lettre d’'un royaliste savoisien a ses compatriotes,
in: Revue des études maistriennes n° 4, S. 22-89.

Massis, Henri (1951): Maurras et notre temps, Paris: Plon.

Médam, Alain (19779): Arcanes de Naples, Paris: éd. des Autres.

Merleau-Ponty, Maurice (2004): Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen:
Fink.

Morin, Edgar (1973): Un paradigme perdu, la nature humaine, Paris: Editions du
Seuil.

Nietzsche, Friedrich (1988 [1872]): Die Geburt der Tragédie. KSA Band 1, Berlin:
dtv.

Simmel, Georg (1996 [1911/12]): »Der Begriff und die Tragédie der Kultur,
in: Ders., Gesamtausgabe Band 14. Hauptprobleme der Philosophie. Philoso-
phische Kultur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 385-416.

— (1999 [1918)): »Der Konflikt der modernen Kultur, in: Ders., Gesamtausgabe
Band 16, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 181-207.

Simondon, Gilbert (2012 [1958]): Die Existenzweise technischer Objekte, Ziirich:
diaphanes.

Spengler, Oswald (2003 [1918]): Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer
Morphologie der Weltgeschichte, Miinchen: dtv.

Spinoza, Baruch de (1999 [1677]): Ethik in geometrischer Ordnung dargestelit,
Hamburg: Meiner.

Tilliette, Xavier (2004 [1999)]): Schelling. Biografie, Stuttgart: Klett-Cotta.

Tresmontant, Claude (1956): Saint Paul et le mystére du Christ, Paris: Editions
du Seuil.

Unamuno, Miguel de (1925 [1913]): Das tragische Lebensgefiihl, Miinchen: Meyer
und Jessen.

Valéry, Paul (2017): Windstriche. Aufzeichnungen und Aphorismen, Berlin:
Suhrkamp.

Verlaine, Paul (1983): Ausgewdhite Gedichte, Leipzig: Reclam.

Weber, Max (1988 [1919]): »Wissenschaft als Beruf«, in: Ders., Gesammelte
Aufsitze zur Wissenschaftslehre, Tiibingen: Mohr, S. 582-613.

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.

89


https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783838445567-003 - am 14.02.2028, 20:50:34.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

