
4. Differenzphilosophie als Vermittlung?

»Die« postmoderne Differenzphilosophie – es handelt sich um eine
Bewegung in verschiedenen Ländern – ist viel stigmatisiert und we-
nig verstanden worden. Zu bedrohlich schien das bereits von Heideg-
ger angekündigte und von ihm an einigen Beispielen auch schon
durchgeführte Anliegen der Dekonstruktion vertrauter Denkstruktu-
ren. Heidegger war zwar Schüler Husserls, aber durch die Beschäfti-
gung mit Daoismus und Buddhismus für einige vorgeblich universale
Strukturen des sich selbst absolut setzenden abendländischen Den-
kens hellsichtig geworden und kann als einer der Gründungsväter
postmodernen Denkens bezeichnet werden. Als weitere Inspirations-
quellen müssen Nietzsches Rationalismus- und Metaphysikkritik
und der amerikanische Pragmatismus genannt werden, auf die wohl
das postmoderne Paradigma der Pluralität zurückgeht. Doch das Kli-
scheewort von der »postmodernen Beliebigkeit« machte die Runde.
(Ich habe aber gezeigt, dass ein Konzept der Multiperspektivität nicht
in Relativismus führen muss und dass die postmoderne Ethik sehr
anspruchsvoll und alles andere als beliebig ist- sie dreht sich u. a. um
die Begriffe Gewaltlosigkeit und Gerechtigkeit.1) Zunehmende Plura-
lisierung und Fragmentarisierung, so meine Kritik, kann zwar zur
Implosion des Sozialen führen. Sie macht aber auch deutlich, dass es
verschiedene Welten und entsprechende Denkwelten mit Daseins-
berechtigung gibt. Das Anliegen der Dekonstruktion ist also auch
eng der postmodernen Forderung nach verbesserter Aisthesis ver-
schwistert, das eine bessere Wahrnehmung des Fremden und der in
diesem Zusammenhang auftauchenden andersartigen Phänomene er-
hofft. Insofern kann das postmoderne Differenzdenken einen Weg in
die interkulturelle Philosophie bahnen, mit dem Anliegen, dieses an-

542

1 Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 125–186 sowie 84–108; s. auchMünnix, Any-
thing goes? Zum Schlagwort von der »Postmodernen Beliebigkeit«, in: Fuchs / Farok-
hifar /Schütte (Hg.), Freiheit, Moral, Beliebigkeit. Was sollen wir tun?, S. 43–60.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dersartige Fremde nicht nur wahrnehmen, sondern auch besser ver-
stehen zu können.

Jacques Derrida betrat 1967 die philosophische Bühne mit gleich
drei Büchern bei prominenten Verlagen2, die allesamt zu Gründungs-
dokumenten der französischen Postmoderne wurden. Um kurzsichti-
gen Verdikten (wie »Karnevalisierung der Vernunft«, »Derridada und
Lacancan«3, s. o.) entgegenzuwirken, soll im Folgenden zum besseren
Verständnis eine Linie von Heidegger über Foucault bis hin zu Derri-
da aufgezeigt werden. (Natürlich gibt es weitere Einflussgrößen und
Diskursbeteiligte, aber diese drei beschäftigen sich explizit auch mit
Bildern). So soll der Sinn von Dekonstruktionen (die keineswegs De-
struktionen sind) im weiteren Fortgang aufgezeigt und das Differenz-
denken auch in der Kunst plausibel gemacht werden.

4.1. Heideggers Kritik am Systemdenken und
seine Philosophie des Kunstwerks

4.1.1 Heideggers Kritik der »abendländischen« Metaphysik

Heidegger übernimmt als Schüler Husserls den phänomenologischen
Ansatz seines Lehrers, gibt ihm aber mit der »Hermeneutik der Fak-
tizität« eine andere Richtung. In seiner Nietzsche-Interpretation
stellt Heidegger fest, dass Nietzsches Bemerkung, der Mensch sei
das nicht fest-gestellte Tier, noch gar nicht hinreichend verstanden
worden sei: »Der Mensch ist das noch nicht festgestellte Tier: das
animal rationale ist noch nicht in sein volles Wesen gebracht. (…)
der bisherige Mensch (muss) über sich hinausgebracht werden.«4

Heidegger hatte in seinem Vortrag »Was ist das – die Philoso-
phie?« kritisiert, dass im Verlauf der Geistesgeschichte festgeschrie-
ben wurde, was als Ratio zu gelten habe, und die »begrifflich auf-
einander bezogene Abgrenzung von Rationalität und Irrationalität«5

wiederum voraussetze, was Rationalität sei. Doch Heidegger entdeckt
zwischen Rationalität und Irrationalität eine dritte Dimension: Mag

543

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

2 Das waren die Husserl-Kritik »Die Stimme und das Phänomen«, »Die Schrift und
die Differenz« und die »Grammatologie«. Für die Namensgebung der Bewegung
sorgte dann Lyotard mit seiner »Condition postmoderne«.
3 Hassan, Postmoderne heute, in: Welsch (Hg.), Wege aus der Moderne, S. 53.
4 Heidegger, Was heißt Denken?, S. 38 f.
5 Heidegger, Was ist das – die Philosophie?, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die Philosophie als eigentliche Verwalterin der ratio gelten; das
wovon sie handelt, »berührt uns in unserem Wesen« und »geht uns
selbst an, und es kann durchaus sein, dass diese Affektion durchaus
nichts mit dem zu tun hat, was man Affekte und Gefühle, kurz das
Irrationale, nennt.«6 Das ist keinesfalls, wie es auch »der« Postmoder-
ne – z.B. von Habermas7 – unterstellt wurde, anti-aufklärerisch, denn
die aufklärerische Vernunft muss sich – nicht nur nach Adorno – am
Ende auch selbst hinterfragen und sich über sich selbst aufklären.
Man kann diese Rationalismuskritik daher auch als eine neue Welle
der Aufklärung sehen.8

Nicht nur, dass die abendländische Vernunft über logos und ratio
bis hin zur heutigen instrumentellen Vernunft sich schrittweise ver-
engt hat, weshalb Kunnemann von »Trichterrationalität« spricht9, in
ihrem Inneren ist auch ein System von Einschlüssen und Ausschlüs-
sen festzustellen, das durch künstliche Dichotomien wirksam wird.

Durch seine Beschäftigung mit dem ostasiatischen Denken wird
Heidegger auch hellsichtig für ein besonderes Merkmal abendlän-
discher Metaphysik: »Weil Sein für alle Metaphysik seit dem Anfang
des abendländischen Denkens besagt: Anwesenheit, muss das Sein,
wenn es in höchster Instanz gedacht werden soll, als das reine Anwe-
sen gedacht werden, d.h. als die anwesende Anwesenheit, als die blei-
bende Gegenwart, als das stehende Jetzt«.10 Heidegger kritisiert aber,
dass in dieser Metaphysik das Sein als aller Zeit enthoben, quasi ewig
gedacht werden muss, nämlich unabhängig von allen geschichtlichen
Veränderungen.11 Für Heidegger zeigt sich, dass hier im innersten
Kern abendländischen Denkens eine Metaphysik wirksam ist, die
»im Wesen des Seins etwas Wesenhaftes ungedacht« lässt (ebd.).

Diese Metaphysik erweckt und befestigt nach Heidegger den

544

Differenzphilosophie als Vermittlung?

6 a. a.O., S. 9 f.
7 Habermas wehrt sich gegen die »Abwertung der Aufklärung als Ausgeburt einer
terroristischen Vernunft«, und hält- vor allem gegen Lyotard – jede Aufklärungskri-
tik für »neokonservativ«. S. Habermas, Die Moderne – ein unvollendetes Projekt, in:
Welsch (Hg.), Wege aus der Moderne, S. 189. Später hat er sich mit Derrida getroffen,
er steht ihm heute positiver gegenüber und betont sogar seine »klärende Wirkung«.
(Habermas, Ach Europa, S. 40–64).
8 vgl. Münnix, Zum Ethos der Pluralität. Postmoderne und Multiperspektivität als
Programm, S. 24 f
9 vgl. Kunnemann, Der Wahrheitstrichter. Habermas und die Postmoderne.
10 Heidegger, Was heißt Denken? S. 63. (Wie wir sahen, kann Heidegger sich da nur
auf den mainstream »abendländischen« Denkens beziehen.)
11 a. a.O., S. 64.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glauben, als sei mit ihr die Frage nach dem Sein gedacht und geklärt.
Doch

»das Aussagen der Metaphysik bewegt sich von ihrem Beginn bis in ihre
Vollendung in einer durchgängigen Verwechselung von Seiendem und Sein
… Fast scheint es, als sei die Metaphysik durch die Art, wie sie das Seiende
denkt, dahin gewiesen, ohne ihr Wissen die Schranke zu sein, die die dem
Menschen den anfänglichen Bezug des Seins zum Menschenwesen ver-
wehrt. Wie aber, wenn das Ausbleiben dieses Bezuges und die Vergessen-
heit dieses Ausbleibens von weither das moderne Weltalter bestimmten?«12

Seit Aristoteles habe sich die Philosophie immer wieder mit der zen-
tralen Frage »Was ist das Seiende?« beschäftigt, und habe es doch
immer wieder verfehlt.13

Abstraktionen – wie bei Husserl – erreichten das wirkliche Leben
nicht. Das »Sein« sei als Abstraktum im Verlauf der Geschichte des
Denkens »als physis, logos, Substanz, Objektivität, Subjektivität,
Wille etc. bestimmt worden«.14 Heidegger geht es aber um die on-
tisch-ontologische Differenz von Sein und Seiendem, von »Vorhan-
denem« und »Zuhandenem«, weshalb ein »Schritt zurück aus der
Vergessenheit der Differenz als solcher« nötig wird.15

Da diese Seinsvergessenheit uns vom Eigentlichen entfremdet,
muss das Denken an die Wahrheit des Seins als Rückgang in den
Grund der Metaphysik verstanden werden.16 Doch damit ist nicht
die Denkfigur der rationalen Begründung gemeint, die Heidegger
wie auch den Verbleib im Bereich des Ontischen (immer werde Sei-
endes mit Seiendem erklärt) als »Ontotheologie« kritisiert: Ein Stre-
ben nach Gründen und Begründungen im Rückgang auf – wie wir
sahen ewige – erste Prinzipien des Seins, das wir in unserer Denk-
kultur als Legitimierung zu bemühen gewohnt sind, verliert nicht
nur den Blick für die Verschiedenheit des Seienden17, was man für
jede Deduktionsmetaphysik und jedes Systemdenken festhalten
kann, da beide sich nicht genug mit Differenzen in der Phänomenwelt

545

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

12 Heidegger, Einleitung zu: Was ist Metaphysik? In: Heidegger, Wegmarken, S. 365f
(in der 1. Auflage S. 199f).
13 Hervorhebung d. d.A.; s. Heidegger, Was ist das – die Philosophie? S. 24 zitiert
Aristoteles Met 2 1, 1028, b2 s99.
14 Heidegger, Identität und Differenz, S. 64.
15 a. a.O., S. 64 f (vgl FN 14).
16 Heidegger, Einleitung zu: Was ist Metaphysik? a. a.O., S. 375 (209).
17 Münnix, Ethos der Pluralität, S. 25

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beschäftigen. Solches Denkenmuss auch zwangsläufig das eigentliche
Sein verfehlen.

Doch Heidegger bleibt – wie auch in seiner Sprache: der Mensch,
dasGeschick – metaphysischen Denkstrukturen verhaftet, und das ist
ihm auch bewusst: »Die Überwindung der Metaphysik beseitigt die
Metaphysik nicht«, denn ein Denken, das an die Wahrheit des Seins
denkt, begnügt sich zwar nicht mehr mit klassischen Metaphysik,
aber es denkt auch nicht gegen sie, »es gräbt ihr den Boden«, es ist
»Andenken an das Sein selbst«.18 So sollen das »ist« und das »Sein«
aus ihrer statischen Starrheit herausgelöst und der Vergegenständ-
lichung entrissen werden.19

Husserls »eidetische Reduktion« geht Heidegger nicht weit ge-
nug, denn dieser bleibe noch zu sehr den Strukturen dualistischen
Denkens verhaftet. Heidegger möchte »eine Aneignung und Ver-
wandlung des Überlieferten. Solche Aneignung der Geschichte ist
mit dem Titel Dekonstruktion gemeint.«20 Nach Heidegger bedeutet
dies keineswegs Destruktion, sondern »Abbauen, Abtragen und auf
die Seite stellen. Dekonstruktion heißt: Unser Ohr öffnen, frei ma-
chen für das, was sich uns in der Überlieferung als Sein des Seienden
zuspricht.«21 Die positive Haltung einer Offenheit »für das Sein« be-
deutet dann: »Sich von der Haltung des vorstellenden Denkens ab-
setzen«, den »Absprung« zu wagen, weg aus der geläufigen Vorstel-
lung vom Menschen als dem »animal rationale, das in der Neuzeit
zum Subjekt für seine Objekte geworden ist.«22 Denn Mensch und
Sein können sich verfehlen und dies nur vermeiden, »indem sie jene

546

Differenzphilosophie als Vermittlung?

18 Heidegger, Einleitung zu: Was ist Metaphysik?, a. a.O., S. 363 (197).
19 Franzen, Von der Existentialontologie zur Seinsgeschichte, S. 106 kritisiert eine
problematische Unstimmigkeit in Heideggers früher und später Philosophie: war in
»Sein und Zeit« das ungegenständliche Sein vor dem Seienden und hatte einen Ort,
»nämlich das Dasein, d.h. die Subjektivität«, so »hat es sich in Heideggers Spätdenken
verselbständigt.« Das führe dazu, dass »durch die Betonung der Wechselseitigkeit von
Sein und Seiendem […] die ontologische Differenz in Gefahr (gerät), ihre Grundsätz-
lichkeit einzubüßen.« Deshalb »wird nun diese Differenz ihrerseits […] zum Ersten
erhoben und dem Seienden wie auch dem Sein noch vorgeordnet.« Entsprechend wird
nun, statt von Seinsvergessenheit, von der Vergessenheit der Differenz geredet.)
20 Heidegger, Sein und Zeit, §6.
21 Heidegger, Was ist das – die Philosophie?, S. 32 ff. Die Opposition und wechselsei-
tige Konstitution von Subjekt und Objekt ergab sich im »westlichen« Denken ja erst
durch die Kantsche Interpretation der Cartesischen Substanzen res cogitans und res
extensa, eine Dualität, die schon Leibniz mit dem Begriff der Kraft kritisiert hatte.
22 Heidegger, Identität und Differenz, S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestimmungen verlieren, die ihnen die Metaphysik geliehen hat.«23

Diese Dekonstruktion ist Befreiung, denn so kann man »aus der Bahn
des Denkens im Spielraum der Überlieferung ausbrechen«, einen
»Schritt zurück« gehen und offen werden für andere Denkweisen in
einer globalisierten Welt.«24

Und mit diesem Gedanken der Dekonstruktion wird Heidegger
wie bereits oben ausgeführt neben Nietzsche und den Denkern des
amerikanischen Pragmatismus25 zu einem der Väter postmodernen
Denkens, das – bei aller berechtigten Kritik26 – mit seinem Paradigma
der Pluralität ein Weg zur interkulturellen Philosophie sein kann.

4.1.2 Kritik am Dingbegriff

Für Nietzsche ist Wahrheit nicht im Bereich starrer abstrakter Be-
grifflichkeit zu finden, die dem lebendigen Leben nie adäquat sein
kann27, sondern kann allenfalls in der Kunst aufscheinen. Heideggers
Kunstwerkaufsatz geht aber über Nietzsches Rationalismuskritik
weit hinaus.

Zunächst geht es Heidegger um eine Kritik am Dingbegriff, den
er als metaphysische Präsupposition kritisiert. (Man kann daher m.E.
den Kunstwerkaufsatz bereits den »gekehrten Heidegger« zuschrei-
ben und es nicht bloß als Fortführung des frühen Hauptwerks Sein
und Zeit verstehen.)

Die traditionelle Ästhetik, die erst seit Baumgarten als ordent-
liche philosophische Disziplin gelte, sei »eine metaphysische Kunst-
lehre«28 und zu sehr auf die Reproduktion der platonischen Trennung
von Sinnlich-Materiellem und Geistigem fixiert, da sie Kunstwerke
als Objekte für ein Subjekt auffasse.

Natürlich komme »das ästhetische Erlebnis … am Dinghaften
des Kunstwerks nicht vorbei. Das Steinerne ist im Bauwerk, das Höl-
zerne ist im Schnitzwerk, das Farbige ist im Gemälde.«29 Doch über

547

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

23 a. a.O., S. 30.
24 a. a.O., S. 39.
25 vgl Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 41 ff.
26 ebda, S. 122ff.
27 Nietzsche, Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn, SIII, S. 309–322.
28 GA 53, S. 21.
29 Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerkes, S. 10 (im folgenden Text mit »KW«
abgekürzt).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses Dinghafte an Bildträgern hinaus ist das Kunstwerk natürlich
noch etwas anderes, und genau dieses macht eben das Künstlerische
aus. Daher sei es nie ein Ding, sondern über diesen Unterbau hinaus
im Grunde etwas ganz anderes (KW 11).

Heidegger kritisiert, dass in der Tradition des abendländischen
Denkens sogar dasjenige ein Ding ist, das gar nicht erscheint, z.B.
»das Ding an sich« als das Ganze der Welt oder Gott. »Alles Seiende,
das überhaupt ist, heißt in der Sprache der Philosophie ein Ding …
Im Ganzen nennt hier das Wort Ding jegliches, was nicht schlechthin
nichts ist« (KW 12).

Heidegger möchte hier aber zwischen »Ding« und »Werk« un-
terscheiden. (ebd.)

»Das Ding ist, wie jedermann zu wissen glaubt, jenes, um das herum sich
Eigenschaften versammelt haben. Dieses Kernhafte des Dings war den
Griechen freilich das zum Grunde und immer schon Vorliegende. Diese
Benennungen sprechen, was hier nicht mehr zu zeigen ist, von den grie-
chischen Grunderfahrungen des Seins des Seienden im Sinne der Anwesen-
heit«. Die abendländische Auslegung beginne aber mit Übernahme der
griechischen Wörter in das römische Denken, fortan rede man von sub-
jectum, substantia und akzidens, doch mit der scheinbar wörtlichen und
daher bewahrenden Übersetzung sei dahinter verborgen eine Übersetzung
griechischer Erfahrung in eine andere Denkungsart: »Das römische Denken
übernimmt die griechischen Wörter ohne die entsprechende gleich-
ursprüngliche Erfahrung dessen, was sie sagen, ohne das griechische Wort.
Die Bodenlosigkeit des abendländischen Denkens beginnt mit diesem Über-
setzen« (KW 14f).

Heidegger beschäftigt sich zunächst mit drei philosophischen Tradi-
tionen zum Dingbegriff, die er allesamt kritisiert:

Zunächst schien nach der geläufigen Meinung, die das Ding als
Substanz mit Akzidentien begriff, die Bestimmung der Dingheit des
Dings unserem natürlichen Blick auf die Dinge zu entsprechen. Der
einfache Aussagesatz besteht aus dem Subjekt, und das heißt schon
Umdeutung des griechischen hypokeimenon, und aus dem Prädikat,
mit dem vom Subjekt Eigenschaften ausgesagt werden, die die Merk-
male des Dings sind. Der Satzbau scheint den Bau der Dinge zu im-
plizieren: die Vereinigung der Substanz mit ihren Akzidentien. Für
Heidegger scheint eher der Satzbau den Dingbau zu überdecken, so
dass der Mensch die Weise seiner Dingerfassung in Aussagen der
Sprache auf den Bau der Dinge selbst überträgt (KW 15).

548

Differenzphilosophie als Vermittlung?

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Ding als Träger seiner Merkmale ist aber nicht so natürlich,
wie es uns scheinen mag:

Wir haben nur lange geübte Denkgewohnheiten als solche ver-
gessen und nehmen sie für selbstverständlich (so wie für Nietzsche
der Mensch die Herkunft des Denkens in Begriffen aus konkreten
bildhaften Vorstellungen vergessen hat).

Dieser Ding- bzw. Substanzbegriff wird nun nicht mehr nur auf
bloße und eigentliche Dinge angewendet, sondern auf jegliches Sei-
ende übertragen, und so kann man auch niemals das dingliche vom
nichtdinglich Seienden unterscheiden. Der Begriff trifft also das
Dinghafte der Dinge gar nicht (KW 16). Bezeichnend ist auch, dass
er auch für Dinge verwendet wird, die gar keine Dinge sind, wie z.B.
das Kantische »Ding an sich«, das dem Denken unerreichbar und
transzendent bleiben muss, so wie eine Wirklichkeit, die unabhängig
von unserem Denken ist.

»Bisweilen haben wir noch das Gefühl, dass seit langem schon dem Ding-
haften der Dinge Gewalt angetan worden, und dass bei dieser Gewaltsam-
keit das Denken im Spiel sei, weshalb man dem Denken abschwört, statt
sich darum zu mühen, dass das Denken denkender werde. Aber was soll
denn bei einer Wesensbestimmung des Dings ein noch so sicheres Gefühl,
wenn allein das Denken das Wort haben darf? Vielleicht ist jedoch das, was
wir hier und in ähnlichen Fällen Gefühl oder Stimmung nennen, vernünf-
tiger, nämlich vernehmender, weil dem Sein offener als alle Vernunft, die
inzwischen zur ratio geworden, rational missdeutet wurde.« (KW16f)

Denn der Dingbegriff kann nicht das we s end e Ding erfassen, wes-
halb er es »überfällt«. (KW 17) Das Ding hat nämlich kein Wesen, es
»west«, womit Heidegger auf den Prozesscharakter des Seins auf-
merksam machen möchte.

Das unverstellte Anwesen des Dinges geschieht längst, die un-
vermittelte Begegnung durch viele Sinnesempfindungen, die uns
gleichsam überfallen (»die Dinge rücken uns auf den Leib«).

Das erzeugte nach Heidegger später eine andere Dingvorstel-
lung: nämlich als »Einheit einer Mannigfaltigkeit des in den Sinnen
Gegebenen« (KW 17). Aber auch dieser Dingbegriff lässt Heidegger
ratlos: »Niemals vernehmen wir, wie er vorgibt, im Erscheinen der
Dinge zunächst und eigentlich einen Andrang von Empfindungen,
z.B. Töne und Geräusche, sondern wir hören den Sturm im Schorn-
stein pfeifen, hören das dreimotorige Flugzeug, wir hören den Mer-
cedes … Wir hören im Haus die Tür schlagen und hören niemals

549

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


akustische Empfindungen oder auch nur bloße Geräusche.«Wir müs-
sen daher von den Dingen weghören, um uns ihrem eigentlichen Sein
zu nähern (KW 18). Hier liegt weniger ein Überfall auf das Ding vor,
»sondern der übersteigerte Versuch, das Ding in eine größtmögliche
Unmittelbarkeit zu uns zu bringen: Während die erste Auslegung des
Dings uns dieses gleichsam vom Leibe hält und zu weit wegstellt,
rückt die zweite es uns zu sehr auf den Leib.« (ebd.)

Zu große Distanz aber ist wie zu große Nähe von Nachteil. Hei-
degger wendet sich daher einer – ebenfalls sehr alten – dritten Be-
stimmung zu, nach der Dinge als Ineinander von Stoff und Form
gesehen werden.

»In dieser Bestimmung des Dinges als Stoff (hyle) ist schon die Form mit-
gesetzt (morphe). Das Ständige eines Dinges, die Konsistenz, besteht darin,
dass ein Stoff mit einer Form zusammengeht. Das Ding ist ein geformter
Stoff. Diese Auslegung des Dinges beruft sich auf den unmittelbaren An-
blick, mit dem uns das Ding durch sein Aussehen (eidos) angeht. Mit der
Synthesis aus Stoff und Form ist endlich der Dingbegriff gefunden, der auf
die Naturdinge und auf die Gebrauchsdinge gleich gut passt« (KW 19).

Damit ist dann das Dinghafte amWerk, insbesondere auch am Kunst-
werk, das Stoffliche, aus dem es besteht. Der Stoff ist daher Unterlage
und das Feld für die künstlerische Formung, also dass, was wir früher
im Falle bildender Kunst Bildträger genannt haben, und die Form
wäre dann die Darstellung selber.

»Die Unterscheidung von Stoff und Form ist … da s Begriffs-
schema schlechthin für alle Kunsttheorie und Ästhetik« (KW 19).
Doch auch diesem Begriff misstraut Heidegger:

Weder sei die (bereits von Aristoteles getroffene) Unterschei-
dung von Stoff und Form hinreichend begründet, noch gehöre sie
ursprünglich in den Bereich der Kunst und des Kunstwerkes.

»Zudem greift der Geltungsbereich auch dieses Begriffspaares seit langem
schon weit über das Gebiet der Ästhetik hinaus. Form und Inhalt sind die
Allerweltsbegriffe, unter die sich alles und jedes bringen lässt. Wird gar
noch die Form dem Rationalen zugeordnet und dem Irrationalen der Stoff,
sieht man das Rationale als das Logische und das Irrationale als das Alogi-
sche, wird mit dem Begriffspaar Form-Stoff noch die Subjekt-Objekt-Be-
ziehung gekoppelt, dann verfügt das Vorstellen über eine Begriffsmechanik,
der nichts widerstehen kann« (KW 19f).

Das spricht für eine Ausweitung und Entleerung der entsprechenden
Begriffe, denen Heidegger misstraut, denn sie ermöglichen es, ohne

550

Differenzphilosophie als Vermittlung?

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ansehung der Phänomenalität der Dinge Aussagen über sie zu ma-
chen, die ihr Sein nicht treffen. Auch hier schiebt sich eine dualistisch
verfasste Sprache über das eigentliche Sein der Dinge und verdeckt es.

Die erste unzureichende Interpretation des Dings als Substanz
war zu idealistisch. Ein (verborgen) metaphysisch verfasstes Sub-
stanz-Akzidens-Modell setzt statische Kategorien zur Erfassung von
etwas wesenhaft doch Geschehendem. Das materialistische Dingver-
ständnis begreift das Ding als Summe von Sinnesdaten und sugge-
riert eine falsche Unmittelbarkeit, da wir doch immer die Dinge als
das, was sie sind, mit Begriffen der Sprache erkennen. Während die
erste Auffassung zu theoretisch ist, klebt die zweite zu sehr an den
Sinnesdaten.

Die dritte Auffassung sieht Heidegger in Verbindung mit christ-
lichen Schöpfungsvorstellungen entstanden, in denen materia und
forma auf der Grundlage des biblischen Glaubens als das Ganze des
Seienden und daher als geschaffen zu sehen seien, wie z.B. in der
thomistischen Philosophie das ens creatum als Angefertigtes aus der
Einheit von materia und forma gedacht wird (KW 22). Die Unter-
scheidung von Stoff und Form sieht Heidegger nur im Hinblick auf
das sog. »Zeug« als berechtigt an, das er vom »Werk«, also auch vom
Kunstwerk, unterscheidet. Während Heidegger den Ursprung des Be-
griffsgefüges Stoff-Form am hergestellten Zeug für berechtigt und
legitim hält, ist s.E. die Übertragung auf alle Phänomenbereiche des
Seienden nicht statthaft. Neben dem bereits erwähnten glaubens-
mäßigen Beweggrund für diese Ausweitung sieht er auch noch einen
existentiellen Beweggrund: Beim Zeug ist der Mensch selber an der
Herstellung eines von ihm geformten Stoffes beteiligt.

»Denn er hat daran teil, wie ein Seiendes als das Gebrauchsding ins Sein
gelangt. […] Das Zeug ist in seinem als Stoff-Form-Gefüge verstandenen
Zeugsein jener Bereich des Seienden, in welchem der Mensch in gewissen
Grenzen in einer Mitwisserschaft mit diesem Seienden existiert. […] Das
ausgezeichnete existentielle Verhältnis zum Stoff-Form-Gefüge im Zusam-
menhang mit der erläuterten Zwischenstellung des Zeugs zwischen dem
bloßen Ding und dem Kunstwerk bewegt uns dazu, im Stoff-Form-Gefüge
bei entsprechender Ausweitung nicht nur die Seinsverfassung des Zeugs,
sondern auch der bloßen Dinge und des Kunstwerks und schließlich alles
Seienden zu sehen.«30

551

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

30 Friedrich Wilhelm v. Hermann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 94 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereits in Sein und Zeit hatte Heidegger klar gemacht, dass die Seins-
weise des »Zeugs« in seiner Zuhandenheit im »Dienlichen« zu sehen
sei. Wie das Kunstwerk sei es hergestellt, in einem Prozess, der einem
bestimmten Stoff eine zweckdienliche Form verpasst, z.B. einem
Hammer, oder dem »Schuhzeug«. Im Gegensatz zur Aristotelischen
Zweck-Mittel-Trennung – die die These von der Neutralität der Tech-
nik ermöglichte – liegt es Heidegger aber daran, das Verwiesensein
und Eingebettetsein in einen ganzen »Zeugzusammenhang« zu beto-
nen: der Hammer verweist auf das Woraus seines Bestehens, aber
auch auf das Wozu seiner Bewandtnis, und beides hängt zusammen:
Ein Hammer oder Krug aus Pudding wäre wenig zweckdienlich. Das
Zeug ist eigens zu seinem Gebrauch hergestellt und angefertigt. Es ist
zudem das Ding nie isoliert zu sehen, sondern eingebettet in komple-
xe Zusammenhänge, wie das Dach, das Fenster, der Bahnhof, das Te-
lefon: hier ist eine komplexe Struktur nicht nur zur Herstellung und
Verwendung, sondern auch zur Organisation von Arbeitsabläufen
und Alltagsdienlichkeiten nötig, die eine Zeugganzheit schafft, ein
Aufeinanderverwiesensein des komplex aufeinander bezogenen Zu-
handenen.

Hier kann man nach Heidegger von Stoff und Form bzw. von
geformtem Stoff sprechen, aber er unterscheidet dieses Zeug vom
Werk (und Kunstwerk), dem eine eigene Seinsregion zukomme, die
durch einen Prozess des sich ins Werk-Setzen der Wahrheit gekenn-
zeichnet ist.

Das Wesen des Werkes liegt nämlich nicht darin, dass es etwas
darstellt31, sondern darin, dass es »eine Welt aufstellt« (KW 40).

Die Dekonstruktion des Dingbegriffs zeigt, dass unser Begriffs-
gebrauch durch Sedimentierung und Gewohnheit den Zugang zu den
Phänomenen gerade versperren kann, und das trifft auch für einen
anderen Zug typischen abendländischen Denkens zu.

4.1.3 Kritik am Visualprimat

Eng verknüpft mit der Kritik des Dingbegriffs ist Heideggers kritische
Auseinandersetzung mit der Privilegierung des Sehens. Denn seit
Platons Unterscheidung von sichtbaren Erscheinungen als Abbild un-

552

Differenzphilosophie als Vermittlung?

31 Wetzel, Bildstreit und Wiedergabe – Heideggers Ursprungstheorie des Kunstwerks
und ihre Dekonstruktion, in: Neuber/Veressov, a. a.O., S. 246.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichtbarer ideeller Urbilder durchziehen optische Metaphern unsere
Begriffe für Denken und Erkennen: Einsicht, Durchblick, Erklärung,
Aufklärung (franz. »lumières«, engl. »enlightenment«), Scharfblick,
Perspektive, Horizont, etc.

Unser Gesichtssinn ist dafür verantwortlich, dass wir uns die
Dinge als kontinuierlich und zusammenhängend vorstellen32, dass
wir sie »überblicken« und »erfassen« wollen: Zusammen mit dem
Tastsinn sei das Sehen für Gegenstandskonstitution verantwortlich,
und unser unterscheidendes gegenständliches Denken kann man als
Angriff auf die Ganzheitlichkeit der Welt verstehen.33 Es isoliert und
trennt Dinge unzulässig aus einer Gesamtheit heraus (Heidegger:
»Zeugganzheit«), ohne die das Isolierte nicht verständlich wäre. Das
Sehen isoliert: »clare et distincte« (so Descartes’ Forderung) kann
man sehen, je besser geschlossen die Gestalten sind und je schärfer
sie voneinander getrennt sind.«34

So ergibt sich mit dem Visualprimat eine Gegenstandsfixierung,
die wohl – da sie den Sehsinn privilegiert – mit dem »westlichen«
Denken stärker korreliert ist als mit dem anderer Kulturen35.

Denn der Fixierung auf Gegenstände durch das Sehen entspricht
ein gegenständliches Verständnis der Wirklichkeit insgesamt. Dieses
suggeriert eine nicht vorhandene Statik und verwehrt den Blick auf
die Prozesshaftigkeit der Welt (wie sie am Beispiel des chinesischen
Denkens deutlich wurde), es täuscht ein »Erfassen« eines nichtfass-
baren Ganzen vor.36 Denn »die Welt ist nie ein Gegenstand, der vor
uns steht und angeschaut werden kann. Welt ist immer das Ungegen-
ständliche.«37

553

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

32 vgl Lévinas, Vom Sein zum Seienden, S. 57 f, 70 f, 104, 158.
33 Norbert Bolz, Am Ende der Gutenberg-Galaxis, S. 137 f.
34 Straus, Vom Sinn der Sinne, S. 22.
35 Maletzke, Interkulturelle Kommunikation S. 58 macht z.B. darauf aufmerksam,
dass Japaner weniger die Gegenstände focussieren, sondern den dazwischenliegenden
Räumen mehr Bedeutung zumessen. Vgl. Magrittes Plastik Die weiße Rasse, die eine
»westliche« Hierarchiserung der Sinne (oben Auge, darunter Ohr, Mund und unten
Nase) zeigt.
36 vgl. im folgenden Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 194ff.
Foucault nimmt diesen Affekt in der Kritik seines »Okularzentrismus« (in »Über-
wachen und Strafen«) auf. Wie sehr Heidegger zusammen mit Bergson damit das
postmoderne Denken in Frankreich beeinflusst hat, s. bei Jay, Downcast Eyes. The
Denigration of Vision in 20th Century French Thought.
37 Heidegger, Holzwege, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Das Sehen ist der eigentlich distanzbildende Sinn: es bringt die Dinge auf
Distanz und hält sie an ihrem Ort fest. Es ist der objektivierende Sinn
schlechthin. Im Sehen gerinnt die Welt zu Objekten. Jeder Blick hat etwas
vom Blick der Medusa: er lässt die Gegenstände erstarren, versteinert sie …
(Sehen) ordnet, distanziert und beherrscht die Welt.«38

Ein am Sehen orientiertes Denken verfälscht das Wirkliche notwen-
digerweise und beständig, da jede Vorstellung »das unausgesetzte
Werden still stellt und mit dem so Festgestellten gegenüber dem flie-
ßenden Werden ein Nichtentsprechendes, d.h. Unrichtiges und somit
Irriges als das angebliche Wirkliche aufstellt.«39 Die Gefahr ist dabei,
dass man diese Vergegenständlichung schon für das eigentliche Sein
hält, sich aber doch noch im Bereich des dinghaft Seienden aufhält.40
Doch das Sein lässt sich nicht wie die Phänomene der Dingwelt vor-
und herstellen. Entsprechend darf das Denken nicht rechnen, sondern
muss sich vom Anderen des Seienden, also vom Sein her, bestimmen
lassen. Die Logik findet zwar in der Betrachtung der Gegenständlich-
keit des Seienden ihren Bezugspunkt, ist aber »nur eine Auslegung
des Wesens des Denkens«.41

Bolz bemerkt, dass man Malewitschs »Gegenstandslose Welt«
parallel zu Heideggers Antrittsvorlesung »Was ist Metaphysik?« le-
sen kann, dennMalewitschs berühmtes weißes Quadrat ist als Befrei-
ung, als »Abschütteln der festgeprägten Formen unserer abendlän-
dischen Kultur« eine schwebeähnliche Nichts-Erfahrung«.42 Die
Abbildung von Gegenständen wie z.B. im Genre der Malerei von
Stillleben (franz. »nature morte«) hat aber nichts mit lebendiger
Wirklichkeit zu tun: »Wirklichkeit gegenständlich wiedergeben, heißt
sie töten – Das ist Malewitschs Lesart von ›nature morte‹.«43

Mit Malewitsch, Heidegger und auch Benjamin wird daher deut-
lich, dass »neuzeitlicher Verstand gegenstandsbefangen«44 ist: gerade

554

Differenzphilosophie als Vermittlung?

38 Welsch, Auf dem Weg zu einer Kultur des Hörens, in. Grenzgänge der Ästhetik,
S. 243 f.
39 Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit, S. 45 bezieht sich hier eindeutig auf
Nietzsche.
40 Heidegger, Was ist Metaphysik?, Nachwort S. 39.
41 a. a.O., S. 41, 44, 43.
42 Bolz, Am Ende der Gutenberg-Galaxis, S. S. 141 (»blanc« heißt im Französischen
nicht nur weiß, sondern auch blank, leer.)
43 a. a.O., S. 138 (In indianischen Sprachen sind »Fluss«, »Faust«, »Wind«, »Meer«,
»Blitz« etc. Verben!)
44 Malewitsch, Suprematismus, S. 60.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Vorstellungen, die der Mensch von der Natur habe, sperrten ihn
von ihr ab. Da das Denken, das am Optischen hängt, so einem an-
gemessenen Weltverständnis im Wege steht, »muss man von der
noesis auf aisthesis umstellen« und den gordischen Knoten der Ge-
genständlichkeit lösen.45

Der Gesichtssinn galt lange als der objektivste Sinn46, weil er
nicht wie die anderen Sinne an die Zeit gebunden schien. Er ist sach-
orientiert, während z.B. das Hören sozialorientiert und zeitverhaftet
bleibt und Höreindrücke erinnern muss, seine »Verursachungen«
bleiben nicht.

Heidegger hatte »Stimmung« im Sinne eines Gestimmt-Seins
verstanden, so wie ein Instrument sich einstimmt, um Klang hörbar
werden zu lassen. Daher bedeutet Heideggers »Gestimmtsein« auch
die Fähigkeit, das Seinsgeschehen zu vernehmen. Für Welsch kann
uns – in Würdigung von Heideggers »Vernehmen des Seins« – das
»rezeptiv-kommunikativ-symbiotische Weltverhältnis des Hörens«
vielleicht bewahren vor der Katastrophe, auf die wir in der gegen-
standsbezogenen technisierten Moderne unweigerlich zutreiben.47

4.1.4 Die ontologische Differenz in der Kunst

Nun wird auch verständlich, wieso Heideggers ontisch-ontologische
Differenz nicht einfach eine Fortführung bzw. Wiederaufnahme der
klassischen Unterscheidung von Erscheinung und Idee (Platon), ens
und essentia (Thomas v. Aquin) oder Erscheinung und Ding an sich
(Kant) sein kann. In der klassischen Metaphysik habe man, so Heid-
egger, immer nach einem höchsten Seienden gesucht, aus dem alles
abzuleiten sei, doch dabei immer nur Seiendes mit Seiendem erklärt,
immer Vorstellbares mit Vorstellbarem.

Das Seiende in seiner konkreten Zuhandenheit sei vielgestaltig,
individuell, umfasst für Heidegger aber neben Wirklichem auch noch
mehr: »›Das Seiende‹ – dies Wort nennt nicht nur das Wirkliche und
dieses gar nur als das Vorhandene und dieses nur noch als Gegenstand

555

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

45 a. a.O.
46 Vgl. auch Hans Jonas’ Abhandlung vom »Adel des Sehens« in: Konersmann (Hg.),
Kritik des Sehens, S. 247–271, mit der er sich als ganz in abendländischer Tradition
stehend erweist.
47 Welsch, Auf dem Weg zu einer Kultur des Hörens, in: Grenzgänge der Ästhetik,
S. 231.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erkenntnis, nicht nur das Wirkliche jeglicher Art, sondern zu-
gleich auch das Mögliche, das Notwendige, das Zufällige, alles, was
in irgendeiner Weise im Seyn steht, sogar das Nichtige und das
Nichts.«48 (wobei das Nichts nicht substanziell, sondern vom Ereignis
her, als Nichtung, gedacht wird.)

Ein Seiendes kann nie isoliert gedacht werden, sondern immer
nur im »Zeugzusammenhang«, der eine Fülle von Verweisungen und
Verflechtungen in eine komplexe Lebenswelt beinhaltet. Und diese
Gesamtheit kann immer nur seiend »sein«, wenn und weil das Sein
sich in ihm artikuliert.

Dieses Sein aber muss ungegenständlich sein, sich der Vorstel-
lung entziehen, obwohl es alles erst »anwesen« lässt und also eben-
falls vom Ereignis her gedacht werden muss. »›Das Seyn‹ meint nicht
nur die Wirklichkeit des Wirklichen, auch nicht nur die Möglichkeit
des Möglichen, überhaupt nicht nur das Sein vom jeweiligen Seien-
den her, sondern das Sein aus seiner ursprünglichen Wesung […], die
Wesung nicht auf ›Anwesenheit‹ eingeschränkt.«49 Dieses Sein ist
verborgen, es entzieht sich und kann nicht zum »Gegenstand« des
Denkens werden: »Treffen« kann man nur ein »Etwas« (Seiendes) –
wie aber kann Sein getroffen, erkannt, begriffen oder verstanden wer-
den? Hier scheinen sich Heideggers Gedanken mit denen von Lévinas
in Totalität und Unendlichkeit zu berühren: das Unendliche kann
man nicht erfassen, jegliche behauptete Ganzheit muss das unabge-
schlossene Unendliche immer verfehlen. Die Frage nach dem Sein
müsste – richtig gestellt – ihren Gegenstand in seiner Vorstellbarkeit
und Gegenständlichkeit ver-nichten.50 (was der Grund dafür ist, dass
der späte Heidegger »Seyn« durchkreuzt.)

»Im Versuch, das Sein selbst zu denken, muss von allen Hinsich-
ten und sich absolut setzenden Perspektiven (Wissenschaft, Theo-
logie, Metaphysik) abgesehen werden. Erst dann kann die Verborgen-
heit des Seins positiv, d.h. nicht mehr kritisch übergänglich, aus der
Krise der Seinsvergessenheit heraus gedacht werden […] Es gilt, die
Verborgenheit ohne Rücksicht auf die Un-Verborgenheit rein als sie
selbst zu denken.«51 Das ergibt eine »ontologische Not«:

556

Differenzphilosophie als Vermittlung?

48 Heidegger, GA S. 65.
49 a. a.O., S. 74 f.
50 Müller, Wahrheitsgeschehen und Kunst, S. 13.
51 Müller, a. a.O., S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Die Not ist, dass die Wahrheit des Seins gewahrt wird, was immer auch
dem Menschen und allem Seienden zufallen möge … Es umfasst den Ver-
such, das »Ereignis« zu denken, das »die sich selbst ermittelnde und ver-
mittelnde Mitte (ist), in die alle Wesung der Wahrheit des Seyns im voraus
zurückgedacht werden muss.«52

Dennoch ist die Unterscheidung von Sein und Seiendem eine bloß
analytische, künstliche, denn beide treten immer zusammen auf, wes-
halb es auch zur »Seinsvergessenheit« kommen konnte. Das Sein ist
dem Seienden also inhärent, aber es geht auch darüber hinaus und
entzieht sich. Doch kann es »Lichtungen« des Seins geben, in denen
das Sein aus seiner Verborgenheit ins Unverborgene tritt, und das
kann in der Kunst geschehen.

Hier wird »etwas vom Sein des Seienden geoffenbart […]. Es
geht um eine Beschreibung der Welt als Phänomen, um sehen zu
lassen, was sich an Seiendem innerhalb der Welt zeigt.« (SZ 63)53

Dieses Sich-Zeigen passiert bei Zeichen nicht: Diese sind wie
»Wegmarken, Flursteine, der Sturmball für die Schiffahrt, Signale,
Fahnen, Trauerzeichen und dergleichen« (SZ 77) und verweisen auf
Vorhandenes, wenngleich nicht Zuhandenes; sie sind »Zeigzeug«.

»In dieser deiktischen Funktion bringt das Zeigzeug die Dinge nicht näher,
sondern vertritt als Ding ein anderes Ding. Durch diese Vertretung wird das
abwesende Ding nicht wiedergegeben, nicht in seinem Sein restituiert, es
wird repräsentiert oder durch etwas anderes dargestellt.«54

Vor allem kann das Kunstwerk in der Darstellung nicht zeichenhaft
auf ein Urbild verweisen.

Daher verwendet Heidegger im Kunstwerkaufsatz nicht zufällig
das Bild des Tempels, der an keine Urbild-Abbild-Relation oder Nach-
ahmungstheorie anknüpft, denn mit welchem Wesen welchen Dings
soll denn ein griechischer Tempel übereinstimmen?

Statt nachzuahmen, also etwas ontologisch Sekundäres zu pro-
duzieren, ist die Wahrheit im Tempel als etwas Sammelndes im Wer-
ke. Der Tempel eröffnet einen Ort »für Tod und Geburt, Unheil und
Segen, Sieg und Schmach, Ausharren und Verfall« (KW 37), also die
Sphäre der menschlichen Welt, und ist daher ein Werk. Durch sein
Herausragen in die natürliche Umwelt, die physis, schafft er zugleich

557

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

52 Heidegger, Beiträge zur Philosophie vom Ereignis, in GA, 65 sowie Müller, a. a.O.,
S. 10.
53 Wetzel, a. a.O., S. 245.
54 Wetzel, ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Offenheit, in der erst Pflanzen, Tiere und andere Naturerschei-
nungen ihren Ort haben. Er »lichtet« dieses »Worauf und Worin der
Mensch sein Wohnen gründet« (KW 38): die Erde. Der Tempel gibt
erst das Ganze frei, innerhalb dessen uns erst das Einzelne bedeutsam
wird. Heidegger dachte also das Ganze nicht als Summe seiner Teile,
sondern gerade andersherum: Wir kommen dem, was ist, eher nahe,
wenn wir alles umgekehrt denken: Die Welt ist also nicht eine An-
häufung von Dingen (»Welt ist immer das Ungegenständliche«, KW
41), sie ist kein einzelner Gegenstand, sie ist nur als geschichtliches
Geschehen erfahrbar (»Welt weltet«) und erst damit Teil des mensch-
lichen Lebens.

Als Beispiel für diesen Zeugzusammenhang wählt Heidegger ein
Bild van Goghs, die »Bauernschuhe«, und beschreibt:

»Aus der dunklen Öffnung des ausgetretenen Inwendigen des Schuhzeugs
starrt die Mühsal der Arbeitsschritte. In der derbgediegenen Schwere des
Schuhzeugs ist aufgestaut die Zähigkeit des langsamen Ganges durch die
weithin gestreckten und immer gleichen Furchen des Ackers, über dem ein
rauer Wind steht. Auf dem Leder liegt das Feuchte und Glatte des Bodens.
Unter den Sohlen schiebt sich hin die Einsamkeit des Feldweges durch den
sinkenden Abend. In dem Schuhzeug schwingt der verschwiegene Zuruf
der Erde, ihr stilles Verschenken des reifenden Korns und ihr unerklärtes
Sichversagen in der öden Brache des winterlichen Feldes. Durch dieses Zeug
zieht das klaglose Bangen um die Sicherheit des Brotes, die wortlose Freude
des Wiederüberstehens der Not, das Beben in der Ankunft der Geburt und
das Zittern in der Umdrohung des Todes. Zur Erde gehört dieses Zeug, und
in der Welt der Bäuerin ist es behütet« (KW 27f).

Die Welt der Bäuerin zeigt sich als eine sinnhafte Beziehung zwi-
schen Acker, Wind und Boden, Korn, Feldweg und Zeug (Schuhen).
Die sinnhafte Beziehung zeigt sich im Zweckbezug des Zeugs. Dieses
Zeug dient in der Welt zu etwas. Der Sinnbezug des Zweckes setzt
aber »die Verlässlichkeit des Zeugs voraus, also die erdhafte Grund-
lage des Zeugs. Sie erst hält die Welt zusammen. Nur im Zeug sind
Welt und Erde da, nur hier zeigen sich Beziehung und deren Voraus-
setzung« (ebd.). Damit ist das Wesen des Zeugs gefunden – aber nicht
durch eine Beschreibung des Zeugs, sondern des Bildes von van Gogh.
Mit einem gemalten Paar Schuhe kann man nicht gehen, das Kunst-
werk liegt auf einer anderen Ebene als das Zeug: Es eröffnet auf seine
Weise einen neuen Bezug zur Welt. Das Werk »hat gesprochen. In
der Nähe desWerkes sind wir jäh anderswo gewesen, als wir gewöhn-
lich zu sein pflegen«. (Das wird Foucault »Heterotopie« nennen.) »Es

558

Differenzphilosophie als Vermittlung?

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die Eröffnung dessen, was das Zeug, die Bauernschuhe, in Wahr-
heit ist. Dieses Seiende tritt in die Unverborgenheit des Seins hinaus.
Im Werk ist ein Geschehen der Wahrheit am Werk.« (KW 30)55. Dem
Menschen ist also immer schon ein Verständnishorizont gegeben, in-
nerhalb dessen uns Seiendes als sinnhaft begegnet. Dabei ist »die
Welt« immer die einem konkreten Volk, z.B. den antiken Griechen,
gegebene Welt.

559

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

Bild 35: Vincent van Gogh, Schuhe (1886)

55 Ironischerweise muss man anmerken, dass wir durch den Kunsthistoriker Meyer-
Schapiro, der van Gogh besucht hatte, wissen, dass es sich um van Goghs eigene
Schuhe handelte (s. Jacques Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, S. 381 ff), Heideg-
gers Interpretation, zu der er sich angeregt fühlte, also falsch ist. Doch als Beispiel für
das, was er mit Zeugganzheit und Verweisungszusammenhang meint, ist sie trotzdem
gut geeignet.
Allerdings vermerkt Wetzel, a. a.O., S. 248 wollten sich beide, Heidegger imd Meyer-
Shapiro, »in der Besessenheit ihres Zuschreibungswahns das Kunstwerk eigentlich
aneignen.«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Unterscheidung zwischen »Kunstwerk« (als Teil des Seien-
den) und »Kunst« (das, was sich im Wahrheitsgeschehen zeigt) kann
also als ein Teilaspekt der ontisch-ontologischen Differenz gesehen
werden. Und diese Differenz bewirkt auch die Ablösung des »Werks«
von seiner Erscheinungsweise. In dieser Differenz ereignet sich
Wahrheit »als Streit zwischen Lichtung und Verbergung […] im Sin-
ne einer Offenheit des Seienden.«56

»Kunst und Wahrheit emphatisch zusammenzudenken ist in der Philo-
sophie nichts Neues. In je verschiedener Weise haben Kant, Schelling und
Hegel das auch getan. Wahrheit als aletheia, als Lichtung vom Ereignis her
denken und damit, wenn nicht die Metaphysik überwinden, so doch ihre
Grenze angeben und sie hinter sich lassen, das hat nur Heidegger geschafft.
Ich möchte aber behaupten, dass ihm das nie gelungen wäre, wenn nicht vor
ihm Nietzsche alle überlieferten Wahrheitsauffassungen grundsätzlich zer-
stört hätte.«57

Der ästhetischen Dekonstruktion folgte auch eine metaphysische. Für
Bolle, der mit Nietzsche interpretiert, ist »mit der Abschaffung der
wahren und damit auch der scheinbarenWelt […] der Höhepunkt der
Menschheit erreicht und fängt die Lehre Zarathustras über den Über-
menschen, über den künstlerischen Menschen par excellence an.«58

Es war Nietzsches Idee, dass sich Wahrheit nur noch in der Kunst
zeigt, und doch ist Nietzsche für Heidegger noch ein »metaphysischer
Denker, weil er das Seiende vom Begriff des Werts her denkt und das
Sein des Seienden als Wille zur Macht entwirft. In diesem Entwurf
wird nach Heideggers Deutung die Metaphysik vollendet, weil alles
Seiende sich in gegenseitiger Verfügbarkeit zueinander verhält.«59

(Das hatte Derrida später als Präsenzmetaphysik kritisiert.) »Dinge
und Menschen werden zu Material, und zwar zu einem ästhetisch-
technischen Material für den Übermenschen, in dessen großem Stil
die planetarische Meisterung des Seienden organisiert wird.«60

Für Heidegger hingegen ist ja das Sein nicht etwas, das wie das
Seiende in der Welt vorkommt. Wird nun durch die Betonung der
ontologischen Differenz eigens »das Sein« zum Thema erhoben, so
wird es gleichzeitig verfehlt, was sich auch als Problem auf sprach-

560

Differenzphilosophie als Vermittlung?

56 Wetzel, a. a.O., S. 247.
57 Eric Bolle, Die Kunst der Differenz, S. 35.
58 Bolle, a. a.O., S. 36.
59 a. a.O., S. 37.
60 ebda

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher Ebene zeigt: Durch die (hypostasierende) Substantivierung von
»Sein« erscheint es, als sei das Sein ein innerweltliches Ding. Das
Sein ist aber gerade nicht das Seiende61, sondern die unthematische
Voraussetzung für das Seiende, mit der Heidegger in »Sein und Zeit«
den Verständnishorizont bezeichnet hatte, auf dessen Grundlage uns
innerweltlich Seiendes begegnet. Jedes verstehende Verhältnis zum
innerweltlich Seienden muss sich in einem solchen kontextuellen
Horizont bewegen, innerhalb dessen das Seiende erst als solches of-
fenbar wird. Die ontologische Differenz trennt Sein und Seiendes für
die philosophische Thematisierung, doch in Wirklichkeit kommt das
Sein niemals ohne ein Seiendes vor. Das Sein bleibt also stets das Sein
eines Seienden, weshalb zwar eine Differenz zwischen Sein und
Seiendem besteht, beide aber nie getrennt voneinander auftreten
können62. Daher zeigt sich das Sein zwar als das Nächste, weil es im
Umgang mit der Welt schon vorausgehend und mitgängig ist, ande-
rerseits erweist es sich als das Fernste, da es als Unthematisches nie
explizit bewusst wird.63

Das Sein vor allem als Verständnishorizont zu beschreiben, ver-
fehlt jedoch die ontologische Dimension des Begriffs. Denn Sein be-
zeichnet ja das, was ist. Das Sein ist also nicht eine Vorstellung, die
wir von den Dingen haben und dann gleichsam über sie werfen, so
dass sie uns innerhalb der Welt verständlich werden. Sein und Ver-
stehen fallen vielmehr untrennbar zusammen. Das bedeutet, dass die
Welt nicht aus singulären Objekten besteht, sondern eine sinnhafte
Totalität ist, in der sich immer schon Bezüge unter den Dingen he-
rausgebildet haben. Hinter diese Bezüge kann nicht zurückgegangen
werden. Heidegger weist mit dieser Betonung des Verstehens von
Sinn vor allem klassische Vorstellungen der Erkenntnistheorie ab.
Diese habe stets gefragt, wie etwas in Raum und Zeit erkannt wird,
wie sich also ein vollkommen bezugsloses Objekt einem Subjekt
zeigen kann.

Nun ist jedoch die Welt gerade durch diese sinnhaften Bezüge
bestimmt, die sich nicht nachträglich aus den Dingen konstruieren
lassen, sondern dem Verständnis jedes Dings vorausgehen müssen,
damit wir es überhaupt erst als Ding (z.B. als Werkzeug) begreifen.

561

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

61 Heidegger, GA 9, Wegmarken, S. 334.
62 Oliver Jahraus, Martin Heidegger, S. 98–102.
63 a. a.O., S. 100.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch das Unverstandene ist daher in das Sein eingebunden, gerade
als das, was sich durch seine Sinn- und Bezugslosigkeit auszeichnet.

Das Seiende hingegen ist nicht bloß Materie, denn diese wäre
bloß eine in Ausdehnung und Einheit unbestimmte amorphe Masse.
Die ontologische Differenz will sich ja bewusst solcher Vorab-Fest-
legungen enthalten. Gerade die methodische Trennung von Sein und
Seiendem soll erst die Möglichkeit für eine reflektierte Bestimmung
beider eröffnen. Vor allem darf das Sein des Seienden nicht als Objekt
für ein Subjekt bestimmt werden. Das bringt auch sprachliche Pro-
bleme: Wird nämlich durch die Betonung der ontologischen Diffe-
renz eigens »das Sein« zum Thema erhoben, so wird es gleichzeitig
verfehlt, denn das Sein ist ja nicht etwas, das in der Welt so wie das
Seiende vorkommt. Durch die (hypostasierende) Substantivierung
»Sein« erscheint es, als sei das Sein ein innerweltliches Ding. Um
das zu vermeiden, sagt Heidegger z.B. nicht »das Sein ist« (es
»west«), denn mit ist sagt man ja gerade etwas über ein Seiendes aus,
das ist. Das Sein ist aber gerade nicht das Seiende64.

Das Sein als Verstehenshorizont und kontextueller Hintergrund
ist also so vertraut, dass es sich der Aufmerksamkeit entzieht. Um es
zu thematisieren, muss es zunächst in einen gewissen Abstand ge-
bracht werden, und hierzu muss die ontologische Differenz betont
werden.

Gottfried Boehm hat seinen Begriff der »ikonischen Differenz«
nicht philosophisch begründet, eine Begründung aber angekündigt.
Er spricht von einem Oszillieren, einem Wechselspiel bzw. »Span-
nungsverhältnis zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, von the-
matisch Identifizierbarem und unthematischemHorizont.«65 Obwohl
er glaubt, dass »man bei der Differenzphilosophie nichts holen« kön-
ne66, ergäbe sich hier doch im Anschluss an Heideggers ontisch-onto-
logische Differenz die Möglichkeit einer philosophischen Begrün-
dung und Präzisierung der »ikonischen Differenz« in seinem Sinn.67

562

Differenzphilosophie als Vermittlung?

64 Diese Schwierigkeiten können in Sprachen ohne Kopula gar nicht entstehen. Ben-
veniste vermutet, dass nur der griechische Wortgebrauch von »on« und die Hyposta-
sierungen des »Seins« solche problematischen Ontologien haben hervorbringen kön-
nen. Vgl. Derrida, Das Supplement der Kopula. Die Philosophie vor der Linguistik, in:
Derrida, Randgänge der Philosophie, S. 195–228.
65 Boehm, Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 210f.
66 so anlässlich eines Vortrags an der Universität Wien im Herbst 2016.
67 vgl. andere Zitate Boehms zur »ikonischen Differenz« unter
www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/glossar/index.php?title=Ikonische_Differenz.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.1.5 Die Überwindung der Ästhetik:
Kunst als Wahrheitsgeschehen

Für die klassische Ästhetik ergeben sich aus dem dargestellten Diffe-
renzdenken Folgen: Im Kunstwerkaufsatz hatte Heidegger notiert:
»Unsere Fragestellung nach dem Werk ist erschüttert … Allein, dies
war keine Fragestellung, die erst wir entwickelten. Es ist die Fra-
gestellung der Ästhetik. Die Art, wie sie das Kunstwerk im Voraus
betrachtet, steht unter der überlieferten Auslegung alles Seienden.
Doch die Erschütterung dieser gewohnten Fragestellung ist nicht das
Wesentliche« (KW 24).

Und in den zwischen 1936 und 1938 entstandenen »Beiträgen
zur Philosophie« rekurriert Heidegger auf den Kunstwerktraktat mit
den folgenden Worten:

»Die Frage nach dem Ursprung des Kunstwerks will nicht auf eine zeitlos
gültige Feststellung des Wesens des Kunstwerks hinaus, die zugleich als
Leitfaden zur historisch rückblickenden Erklärung der Geschichte der Kunst
dienen könnte. Die Frage steht im innersten Zusammenhang mit der Auf-
gabe der Überwindung der Ästhetik, und das heißt zugleich mit einer be-
stimmten Auffassung des Seienden als des gegenständlich Vorstellbaren.
Die Überwindung der Ästhetik ergibt sich als notwendig aus der geschicht-
lichen Auseinandersetzung mit der Metaphysik als solcher.«68

Wie wenig Heidegger dem Wesen des Werkes Zeitlosigkeit oder
Überzeitlichkeit unterstellt, so bestimmt denkt er es geschichtlich.
Eine ›Überwindung‹ impliziert die bestimmte Negation von etwas,
das vorgängig gegeben sein, Bestand haben muss. Dies ist – mit all
ihrer möglichen Mächtigkeit – die Geschichte der abendländischen
Metaphysik. Die Überwindung der Ästhetik ist daher ein Teilprojekt
der im Heideggerschen Philosophieren seit 1930 immer virulenter
werdenden, immer dringlicher geforderten ›Überwindung der Meta-
physik‹, die als Forderung im Zusammenhang mit seinen buddhis-
tisch-daoistischen Lektüren zu sehen ist und den Weg zu globalerem
Denken eröffnen soll.

Ein Kunstwerk kann also Wahrheit eröffnen, besser: die Wahr-
heit zeigen, und hier ist anzumerken, dass es nicht um Richtigkeit
bzw. Angemessenheit geht. Es geht um aletheia, um Unverborgen-
heit, die sich im Streit von Verbergung und Lichtung unverhofft er-

563

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

68 Heidegger, Beiträge zur Philosophie, S. 503f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eignishaft zeigt, als Entzug des Verdeckenden, denn dem Menschen
in seiner Seinsvergessenheit ist die Wahrheit des Seins oft verborgen.
Wenn es hingegen wie bei der Abbild- oder Nachahmungstheorie nur
um die Richtigkeit der Darstellung geht, so ist eine ontische Reduk-
tion am Werk: Die Richtigkeit kann als Reduktion auf das Ontische
nie ein ausdrückliches Verhältnis zum Sein herstellen, dh. sie kann
sich nie ausdrücklich begründen in den Möglichkeiten des Seins und
ihren eigenen Sinn bestimmen.69

Seit in einem ersten Anfang Platon die Wesenssetzung des Sei-
enden als idea vollzogen hatte, wurde nicht mehr oder wenig noch
nach dem Sinn und vielleicht auch dem Unbedachten dieserWeichen-
stellung gefragt. Man hatte darüber entschieden, was als Wirklichkeit
Gültigkeit erlangen konnte. »Die Möglichkeit einer erneuten Ent-
scheidung über Wirklichkeit war seitdem nicht mehr gegeben, weil
der ursprüngliche Entscheidungsraum verlassen wurde, von dem al-
les abhängt: Die Wahrheit als Unverborgenheit des Seins«70.

»Wahrheit wurde zur Richtigkeit, die über ihre eigene Richtung nicht mehr
entscheiden konnte. … Will nun Heidegger den Sinnhorizont der Richtig-
keit in Frage stellen, weil die Bodenlosigkeit und Nichtursprünglichkeit des
Denkens innerhalb dieses Horizonts kein Seinsverständnis mehr hervor-
bringen kann, sondern alles nur ontisch reduziert und deshalb die Seins-
möglichkeiten nivelliert, so muss er in diesen Bereich der ›Unverborgenheit
des Seienden‹ gelangen, und dafür ist gerade der griechische Tempel ein
gutes Beispiel. Die Frage nach dem Ursprung des Kunstwerks bewegt sich
also, so Heidegger selbst, wissentlich und doch unausgesprochen auf dem
Weg der Frage nach dem Wesen des Seins.«71

Und im Gegensatz zur Phänomenologie Husserls, die ihm (z.B. mit
dem intentionalen Vorstellungs-Bild der Darstellung) zu sehr amOp-
tischen und am dualistischen Denken (»Bildobjekt« und »Bildsujet«)
orientiert ist, will Heidegger die »temporale Qualität« und »Kine-
tik«72, die das Werk freisetzt, ins Bewusstsein heben, und geht damit
auf das vorsokratische »panta rhe« Heraklits zurück. In der auch vom
postmodernen Denken vollzogenen Loslösung vom sog. »Visualpri-
mat« wird für die Phänomenologie bei Heidegger und danach ein

564

Differenzphilosophie als Vermittlung?

69 Müller, Wahrheitsgeschehen und Kunst, S. 54.
70 ebd.
71 ebd., S. 55. Die ontologisch gedachte Wahrheit wird also auf die Richtigkeit von
Aussagen über die Welt reduziert.
72 Gottfried Boehm, Im Horizont der Zeit. Heideggers Werkbegriff und die Kunst der
Moderne, in: Biemel / v. Hermann, (Hg.), Kunst und Technik, S. 259 und 266.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Vernehmen des Seins«73, ein Aufeinanderhören, wichtig. »Dass die
Reduktion der Kunstwerkerfahrung auf den Sehsinn andere Wege
der Bild-Erfahrung verstellt, ist nicht unwahrscheinlich. Die alles in
allem naturwissenschaftlich verfahrenden Kunstwissenschaften ha-
ben die Kontingenz der leibhaft-denkerischen Kunsterfahrung – auch
und gerade der musikalischen Kunstwerke – nie zureichend metho-
disch erwogen.«74

Das Kunstwerk nun – im Unterschied zum Zeug – wird nicht
hergestellt, sondern geschaffen, und der Unterschied besteht für Hei-
degger darin, dass das Handwerkliche und Zweckdienliche als Leit-
faden für die Wesensbestimmung des Schaffens zurückgewiesen
wird. Das künstlerische Schaffen ist ein Hervorbringen und anders
als das (auch fabrikmäßige) Herstellen von Gebrauchsgegenständen
kein »Anfertigen«.75 Hatte die griechische »techne« (später »ars« im
Unterschied zur lat. scientia) noch mit dem kunstvollen Verfertigen
von Gegenständen, die wir heute unterschiedlichen Seinsbereichen
zuordnen, Kunst und Technik ineins gedacht, so denkt Heidegger hier
aus einer anderen Perspektive. Seiner Deutung des griechischen
Seinsverständnisses gemäß bedeutet techne primär weder Handwerk
noch Kunst und überhaupt keine praktische Leistung, sondern eine
»Weise des Wissens« (KW 47). Wissen aber heißt: Geschehen haben
im weitesten Sinne, nicht nur im Sinne des sinnlichen Sehens. Zwar
haben das Kunstwerk und das Zeug die Gemeinsamkeit, dass sie im
Schaffen und Anfertigen etwas entbergend hervorbringen und »ins
Sein stellen«, doch muss das Zeug nicht wie das Kunstwerk ver-
standen werden. »Das schaffende Hervorbringen des Kunstwerks ist
im Unterschied zum handwerklichen oder fabrikmäßigen Hervor-
bringen bestimmt als ein Entwerfendes und als solches empfangendes
Bringen der Offenheit in das hervorzubringende Kunstwerk«76

(v. Hermann merkt an, dass in Heideggers Handexemplar dazu der
Begriff »Lichtung« vermerkt wurde.) Im Schaffen und Geschaffen-
werden des Kunstwerks geschieht also eine »Lichtung des Seins«, in

565

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

73 vgl WolfgangWelsch, Die Geburt der postmodernen Philosophie aus dem Geist der
modernen Kunst, in: ders., Ästhetisches Denken, S. 82, sowie ders., Auf dem Weg zu
einer Kultur des Hörens, in: ders., Grenzgänge der Ästhetik, S. 241 ff.
74 Peter Trawny, Über die ontologische Differenz in der Kunst, Heidegger Studies 10,
S. 207–212, hier S. 212. (Ich denke hier z.B. an Klangbilder wie in Mahlers »Sym-
phonie von der neuen Welt« oder Debussys »La Mer«.)
75 v. Hermann, a. a.O., S. 271f.
76 v. Hermann, a. a.O.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543 - am 26.01.2026, 21:52:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1.1 Heideggers Kritik der »abendländischen« Metaphysik
	4.1.2 Kritik am Dingbegriff
	4.1.3 Kritik am Visualprimat
	4.1.4 Die ontologische Differenz in der Kunst
	4.1.5 Die Überwindung der Ästhetik: Kunst als Wahrheitsgeschehen

