4. Differenzphilosophie als Vermittlung?

»Die« postmoderne Differenzphilosophie — es handelt sich um eine
Bewegung in verschiedenen Lindern — ist viel stigmatisiert und we-
nig verstanden worden. Zu bedrohlich schien das bereits von Heideg-
ger angekiindigte und von ihm an einigen Beispielen auch schon
durchgefiihrte Anliegen der Dekonstruktion vertrauter Denkstruktu-
ren. Heidegger war zwar Schiiler Husserls, aber durch die Beschifti-
gung mit Daoismus und Buddhismus fiir einige vorgeblich universale
Strukturen des sich selbst absolut setzenden abendlandischen Den-
kens hellsichtig geworden und kann als einer der Griindungsviter
postmodernen Denkens bezeichnet werden. Als weitere Inspirations-
quellen miissen Nietzsches Rationalismus- und Metaphysikkritik
und der amerikanische Pragmatismus genannt werden, auf die wohl
das postmoderne Paradigma der Pluralitit zuriickgeht. Doch das Kli-
scheewort von der »postmodernen Beliebigkeit« machte die Runde.
(Ich habe aber gezeigt, dass ein Konzept der Multiperspektivitit nicht
in Relativismus fithren muss und dass die postmoderne Ethik sehr
anspruchsvoll und alles andere als beliebig ist- sie dreht sich u.a. um
die Begriffe Gewaltlosigkeit und Gerechtigkeit.') Zunehmende Plura-
lisierung und Fragmentarisierung, so meine Kritik, kann zwar zur
Implosion des Sozialen fiithren. Sie macht aber auch deutlich, dass es
verschiedene Welten und entsprechende Denkwelten mit Daseins-
berechtigung gibt. Das Anliegen der Dekonstruktion ist also auch
eng der postmodernen Forderung nach verbesserter Aisthesis ver-
schwistert, das eine bessere Wahrnehmung des Fremden und der in
diesem Zusammenhang auftauchenden andersartigen Phinomene er-
hofft. Insofern kann das postmoderne Differenzdenken einen Weg in
die interkulturelle Philosophie bahnen, mit dem Anliegen, dieses an-

! Miinnix, Zum Ethos der Pluralitdt, S. 125-186 sowie 84-108; s. auch Miinnix, Any-
thing goes? Zum Schlagwort von der »Postmodernen Beliebigkeit«, in: Fuchs / Farok-
hifar /Schiitte (Hg.), Freiheit, Moral, Beliebigkeit. Was sollen wir tun?, S. 43-60.

542

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

dersartige Fremde nicht nur wahrnehmen, sondern auch besser ver-
stehen zu kénnen.

Jacques Derrida betrat 1967 die philosophische Biihne mit gleich
drei Biichern bei prominenten Verlagen? die allesamt zu Griindungs-
dokumenten der franzosischen Postmoderne wurden. Um kurzsichti-
gen Verdikten (wie »Karnevalisierung der Vernunft«, »Derridada und
Lacancan«?, s.0.) entgegenzuwirken, soll im Folgenden zum besseren
Verstindnis eine Linie von Heidegger tiber Foucault bis hin zu Derri-
da aufgezeigt werden. (Natiirlich gibt es weitere Einflussgrofien und
Diskursbeteiligte, aber diese drei beschiftigen sich explizit auch mit
Bildern). So soll der Sinn von Dekonstruktionen (die keineswegs De-
struktionen sind) im weiteren Fortgang aufgezeigt und das Differenz-
denken auch in der Kunst plausibel gemacht werden.

4.1. Heideggers Kritik am Systemdenken und
seine Philosophie des Kunstwerks

4.1.1 Heideggers Kritik der »abendliandischen« Metaphysik

Heidegger iibernimmt als Schiiler Husserls den phinomenologischen
Ansatz seines Lehrers, gibt ihm aber mit der »Hermeneutik der Fak-
tizitit« eine andere Richtung. In seiner Nietzsche-Interpretation
stellt Heidegger fest, dass Nietzsches Bemerkung, der Mensch sei
das nicht fest-gestellte Tier, noch gar nicht hinreichend verstanden
worden sei: »Der Mensch ist das noch nicht festgestellte Tier: das
animal rationale ist noch nicht in sein volles Wesen gebracht. (...)
der bisherige Mensch (muss) iiber sich hinausgebracht werden. «*
Heidegger hatte in seinem Vortrag »Was ist das — die Philoso-
phie?« kritisiert, dass im Verlauf der Geistesgeschichte festgeschrie-
ben wurde, was als Ratio zu gelten habe, und die »begrifflich auf-
einander bezogene Abgrenzung von Rationalitit und Irrationalitit«’
wiederum voraussetze, was Rationalitit sei. Doch Heidegger entdeckt
zwischen Rationalitit und Irrationalitit eine dritte Dimension: Mag

2 Das waren die Husserl-Kritik »Die Stimme und das Phdnomen«, »Die Schrift und
die Differenz« und die »Grammatologie«. Fiir die Namensgebung der Bewegung
sorgte dann Lyotard mit seiner » Condition postmoderne«.

® Hassan, Postmoderne heute, in: Welsch (Hg.), Wege aus der Moderne, S. 53.

* Heidegger, Was heifst Denken?, S. 381.

5 Heidegger, Was ist das — die Philosophie?, S. 10.

543

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

auch die Philosophie als eigentliche Verwalterin der ratio gelten; das
wovon sie handelt, »beriithrt uns in unserem Wesen« und »geht uns
selbst an, und es kann durchaus sein, dass diese Affektion durchaus
nichts mit dem zu tun hat, was man Affekte und Gefiihle, kurz das
Irrationale, nennt.«® Das ist keinesfalls, wie es auch »der« Postmoder-
ne —z.B. von Habermas’ — unterstellt wurde, anti-aufklirerisch, denn
die aufklirerische Vernunft muss sich — nicht nur nach Adorno — am
Ende auch selbst hinterfragen und sich tiber sich selbst aufkliren.
Man kann diese Rationalismuskritik daher auch als eine neue Welle
der Aufklarung sehen.®

Nicht nur, dass die abendldndische Vernunft tiber logos und ratio
bis hin zur heutigen instrumentellen Vernunft sich schrittweise ver-
engt hat, weshalb Kunnemann von »Trichterrationalitit« spricht?, in
ihrem Inneren ist auch ein System von Einschliissen und Ausschliis-
sen festzustellen, das durch kiinstliche Dichotomien wirksam wird.

Durch seine Beschiftigung mit dem ostasiatischen Denken wird
Heidegger auch hellsichtig fiir ein besonderes Merkmal abendlin-
discher Metaphysik: »Weil Sein fiir alle Metaphysik seit dem Anfang
des abendlindischen Denkens besagt: Anwesenheit, muss das Sein,
wenn es in hochster Instanz gedacht werden soll, als das reine Anwe-
sen gedacht werden, d. h. als die anwesende Anwesenbheit, als die blei-
bende Gegenwart, als das stehende Jetzt«.!” Heidegger kritisiert aber,
dass in dieser Metaphysik das Sein als aller Zeit enthoben, quasi ewig
gedacht werden muss, ndmlich unabhingig von allen geschichtlichen
Verinderungen.!! Fiir Heidegger zeigt sich, dass hier im innersten
Kern abendlidndischen Denkens eine Metaphysik wirksam ist, die
»im Wesen des Seins etwas Wesenhaftes ungedacht« lasst (ebd.).

Diese Metaphysik erweckt und befestigt nach Heidegger den

6a.a.0.,S. 91

7 Habermas wehrt sich gegen die »Abwertung der Aufklirung als Ausgeburt einer
terroristischen Vernunft«, und hilt- vor allem gegen Lyotard — jede Aufklarungskri-
tik fiir »neokonservativ«. S. Habermas, Die Moderne — ein unvollendetes Projekt, in:
Welsch (Hg.), Wege aus der Moderne, S. 189. Spiter hat er sich mit Derrida getroffen,
er steht ihm heute positiver gegeniiber und betont sogar seine »kliarende Wirkung«.
(Habermas, Ach Europa, S. 40-64).

8 vgl. Miinnix, Zum Ethos der Pluralitit. Postmoderne und Multiperspektivitit als
Programm, S. 24f

° vgl. Kunnemann, Der Wahrheitstrichter. Habermas und die Postmoderne.

10 Heidegger, Was heifdt Denken? S. 63. (Wie wir sahen, kann Heidegger sich da nur
auf den mainstream »abendlindischen« Denkens beziehen.)

1 a.a.0, S. 64.

544

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

Glauben, als sei mit ihr die Frage nach dem Sein gedacht und geklart.
Doch

»das Aussagen der Metaphysik bewegt sich von ihrem Beginn bis in ihre
Vollendung in einer durchgingigen Verwechselung von Seiendem und Sein
... Fast scheint es, als sei die Metaphysik durch die Art, wie sie das Seiende
denkt, dahin gewiesen, ohne ihr Wissen die Schranke zu sein, die die dem
Menschen den anfinglichen Bezug des Seins zum Menschenwesen ver-
wehrt. Wie aber, wenn das Ausbleiben dieses Bezuges und die Vergessen-
heit dieses Ausbleibens von weither das moderne Weltalter bestimmten?«

Seit Aristoteles habe sich die Philosophie immer wieder mit der zen-
tralen Frage »Was ist das Seiende?« beschiftigt, und habe es doch
immer wieder verfehlt.’?

Abstraktionen — wie bei Husserl — erreichten das wirkliche Leben
nicht. Das »Sein« sei als Abstraktum im Verlauf der Geschichte des
Denkens »als physis, logos, Substanz, Objektivitit, Subjektivitit,
Wille etc. bestimmt worden«.™* Heidegger geht es aber um die on-
tisch-ontologische Differenz von Sein und Seiendem, von »Vorhan-
denem« und »Zuhandenem«, weshalb ein »Schritt zuriick aus der
Vergessenheit der Differenz als solcher« nétig wird.'>

Da diese Seinsvergessenheit uns vom Eigentlichen entfremdet,
muss das Denken an die Wahrheit des Seins als Riickgang in den
Grund der Metaphysik verstanden werden.! Doch damit ist nicht
die Denkfigur der rationalen Begriindung gemeint, die Heidegger
wie auch den Verbleib im Bereich des Ontischen (immer werde Sei-
endes mit Seiendem erklirt) als »Ontotheologie« kritisiert: Ein Stre-
ben nach Griinden und Begriindungen im Riickgang auf — wie wir
sahen ewige — erste Prinzipien des Seins, das wir in unserer Denk-
kultur als Legitimierung zu bemiihen gewohnt sind, verliert nicht
nur den Blick fiir die Verschiedenheit des Seienden'’, was man fiir
jede Deduktionsmetaphysik und jedes Systemdenken festhalten
kann, da beide sich nicht genug mit Differenzen in der Phinomenwelt

12 Heidegger, Einleitung zu: Was ist Metaphysik? In: Heidegger, Wegmarken, S. 365 f
(in der 1. Auflage S. 199f).

13 Hervorhebung d.d. A.; s. Heidegger, Was ist das — die Philosophie? S. 24 zitiert
Aristoteles Met 2 1, 1028, b2 s99.

4 Heidegger, [dentitit und Differenz, S. 64.

5 a.a.0,, S. 64f (vgl FN 14).

16 Heidegger, Einleitung zu: Was ist Metaphysik? a.a.O., S. 375 (209).

7 Miinnix, Ethos der Pluralitit, S. 25

545

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

beschiftigen. Solches Denken muss auch zwangsliufig das eigentliche
Sein verfehlen.

Doch Heidegger bleibt — wie auch in seiner Sprache: der Mensch,
das Geschick — metaphysischen Denkstrukturen verhaftet, und das ist
ihm auch bewusst: »Die Uberwindung der Metaphysik beseitigt die
Metaphysik nicht«, denn ein Denken, das an die Wahrheit des Seins
denkt, begniigt sich zwar nicht mehr mit klassischen Metaphysik,
aber es denkt auch nicht gegen sie, »es grabt ihr den Boden, es ist
»Andenken an das Sein selbst«.’ So sollen das »ist« und das »Sein«
aus ihrer statischen Starrheit herausgelést und der Vergegenstind-
lichung entrissen werden."

Husserls »eidetische Reduktion« geht Heidegger nicht weit ge-
nug, denn dieser bleibe noch zu sehr den Strukturen dualistischen
Denkens verhaftet. Heidegger mochte »eine Aneignung und Ver-
wandlung des Uberlieferten. Solche Aneignung der Geschichte ist
mit dem Titel Dekonstruktion gemeint.«?* Nach Heidegger bedeutet
dies keineswegs Destruktion, sondern »Abbauen, Abtragen und auf
die Seite stellen. Dekonstruktion heif3t: Unser Ohr 6ffnen, frei ma-
chen fiir das, was sich uns in der Uberlieferung als Sein des Seienden
zuspricht.«?! Die positive Haltung einer Offenheit »fiir das Sein« be-
deutet dann: »Sich von der Haltung des vorstellenden Denkens ab-
setzen«, den »Absprung« zu wagen, weg aus der geldufigen Vorstel-
lung vom Menschen als dem »animal rationale, das in der Neuzeit
zum Subjekt fiir seine Objekte geworden ist.«?? Denn Mensch und
Sein konnen sich verfehlen und dies nur vermeiden, »indem sie jene

18 Heidegger, Einleitung zu: Was ist Metaphysik?, a.a.O., S. 363 (197).

19 Franzen, Von der Existentialontologie zur Seinsgeschichte, S. 106 kritisiert eine
problematische Unstimmigkeit in Heideggers frither und spéter Philosophie: war in
»Sein und Zeit« das ungegenstindliche Sein vor dem Seienden und hatte einen Ort,
»nimlich das Dasein, d. h. die Subjektivitit, so »hat es sich in Heideggers Spatdenken
verselbstandigt.« Das fiihre dazu, dass »durch die Betonung der Wechselseitigkeit von
Sein und Seiendem [...] die ontologische Differenz in Gefahr (gerit), ihre Grundsitz-
lichkeit einzubiiflen.« Deshalb »wird nun diese Differenz ihrerseits [...] zum Ersten
erhoben und dem Seienden wie auch dem Sein noch vorgeordnet.« Entsprechend wird
nun, statt von Seinsvergessenheit, von der Vergessenheit der Differenz geredet.)

2 Heidegger, Sein und Zeit, §6.

! Heidegger, Was ist das — die Philosophie?, S. 32 ff. Die Opposition und wechselsei-
tige Konstitution von Subjekt und Objekt ergab sich im »westlichen« Denken ja erst
durch die Kantsche Interpretation der Cartesischen Substanzen res cogitans und res
extensa, eine Dualitit, die schon Leibniz mit dem Begriff der Kraft kritisiert hatte.

2 Heidegger, Identitit und Differenz, S. 24.

546

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

Bestimmungen verlieren, die ihnen die Metaphysik geliehen hat.«?
Diese Dekonstruktion ist Befreiung, denn so kann man »aus der Bahn
des Denkens im Spielraum der Uberlieferung ausbrechen«, einen
»Schritt zuriick« gehen und offen werden fiir andere Denkweisen in
einer globalisierten Welt.«?*

Und mit diesem Gedanken der Dekonstruktion wird Heidegger
wie bereits oben ausgefithrt neben Nietzsche und den Denkern des
amerikanischen Pragmatismus® zu einem der Viter postmodernen
Denkens, das — bei aller berechtigten Kritik?6 — mit seinem Paradigma
der Pluralitit ein Weg zur interkulturellen Philosophie sein kann.

4.1.2 Kritik am Dingbegriff

Fiir Nietzsche ist Wahrheit nicht im Bereich starrer abstrakter Be-
grifflichkeit zu finden, die dem lebendigen Leben nie addquat sein
kann?, sondern kann allenfalls in der Kunst aufscheinen. Heideggers
Kunstwerkaufsatz geht aber iiber Nietzsches Rationalismuskritik
weit hinaus.

Zunichst geht es Heidegger um eine Kritik am Dingbegriff, den
er als metaphysische Prasupposition kritisiert. (Man kann daher m. E.
den Kunstwerkaufsatz bereits den »gekehrten Heidegger« zuschrei-
ben und es nicht blof als Fortfiihrung des frithen Hauptwerks Sein
und Zeit verstehen.)

Die traditionelle Asthetik, die erst seit Baumgarten als ordent-
liche philosophische Disziplin gelte, sei »eine metaphysische Kunst-
lehre«?® und zu sehr auf die Reproduktion der platonischen Trennung
von Sinnlich-Materiellem und Geistigem fixiert, da sie Kunstwerke
als Objekte fiir ein Subjekt auffasse.

Natiirlich komme »das dsthetische Erlebnis ... am Dinghaften
des Kunstwerks nicht vorbei. Das Steinerne ist im Bauwerk, das Hol-
zerne ist im Schnitzwerk, das Farbige ist im Gemailde.«?* Doch iiber

a.a.0., S. 30.
a.a.0., S. 39.
vgl Miinnix, Zum Ethos der Pluralitit, S. 41ff.
ebda, S. 122 ff.
Nietzsche, Uber Wahrheit und Liige im auflermoralischen Sinn, SIII, S. 309-322.
% GA 53, S.21.
2 Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerkes, S. 10 (im folgenden Text mit »KW«
abgekiirzt).

R

R

[ R I SR R

N

547

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

dieses Dinghafte an Bildtragern hinaus ist das Kunstwerk natiirlich
noch etwas anderes, und genau dieses macht eben das Kiinstlerische
aus. Daher sei es nie ein Ding, sondern iiber diesen Unterbau hinaus
im Grunde etwas ganz anderes (KW 11).

Heidegger kritisiert, dass in der Tradition des abendlandischen
Denkens sogar dasjenige ein Ding ist, das gar nicht erscheint, z.B.
»das Ding an sich« als das Ganze der Welt oder Gott. »Alles Seiende,
das iiberhaupt ist, heifst in der Sprache der Philosophie ein Ding ...
Im Ganzen nennt hier das Wort Ding jegliches, was nicht schlechthin
nichts ist« (KW 12).

Heidegger mochte hier aber zwischen »Ding« und »Werk« un-

terscheiden. (ebd.)

»Das Ding ist, wie jedermann zu wissen glaubt, jenes, um das herum sich
Eigenschaften versammelt haben. Dieses Kernhafte des Dings war den
Griechen freilich das zum Grunde und immer schon Vorliegende. Diese
Benennungen sprechen, was hier nicht mehr zu zeigen ist, von den grie-
chischen Grunderfahrungen des Seins des Seienden im Sinne der Anwesen-
heit«. Die abendlindische Auslegung beginne aber mit Ubernahme der
griechischen Worter in das romische Denken, fortan rede man von sub-
jectum, substantia und akzidens, doch mit der scheinbar wortlichen und
daher bewahrenden Ubersetzung sei dahinter verborgen eine Ubersetzung
griechischer Erfahrung in eine andere Denkungsart: » Das romische Denken
iibernimmt die griechischen Warter ohne die entsprechende gleich-
urspriingliche Erfahrung dessen, was sie sagen, ohne das griechische Wort.
Die Bodenlosigkeit des abendldndischen Denkens beginnt mit diesem Uber-
setzen« (KW 14f).

Heidegger beschiftigt sich zundchst mit drei philosophischen Tradi-
tionen zum Dingbegriff, die er allesamt kritisiert:

Zunichst schien nach der geldufigen Meinung, die das Ding als
Substanz mit Akzidentien begriff, die Bestimmung der Dingheit des
Dings unserem natiirlichen Blick auf die Dinge zu entsprechen. Der
einfache Aussagesatz besteht aus dem Subjekt, und das heif3t schon
Umdeutung des griechischen hypokeimenon, und aus dem Pradikat,
mit dem vom Subjekt Eigenschaften ausgesagt werden, die die Merk-
male des Dings sind. Der Satzbau scheint den Bau der Dinge zu im-
plizieren: die Vereinigung der Substanz mit ihren Akzidentien. Fiir
Heidegger scheint eher der Satzbau den Dingbau zu iiberdecken, so
dass der Mensch die Weise seiner Dingerfassung in Aussagen der
Sprache auf den Bau der Dinge selbst iibertragt (KW 15).

548

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

Das Ding als Triger seiner Merkmale ist aber nicht so natiirlich,
wie es uns scheinen mag:

Wir haben nur lange geiibte Denkgewohnheiten als solche ver-
gessen und nehmen sie fiir selbstverstindlich (so wie fiir Nietzsche
der Mensch die Herkunft des Denkens in Begriffen aus konkreten
bildhaften Vorstellungen vergessen hat).

Dieser Ding- bzw. Substanzbegriff wird nun nicht mehr nur auf
blofle und eigentliche Dinge angewendet, sondern auf jegliches Sei-
ende iibertragen, und so kann man auch niemals das dingliche vom
nichtdinglich Seienden unterscheiden. Der Begriff trifft also das
Dinghafte der Dinge gar nicht (KW 16). Bezeichnend ist auch, dass
er auch fiir Dinge verwendet wird, die gar keine Dinge sind, wie z.B.
das Kantische »Ding an sich«, das dem Denken unerreichbar und
transzendent bleiben muss, so wie eine Wirklichkeit, die unabhingig
von unserem Denken ist.

»Bisweilen haben wir noch das Gefiihl, dass seit langem schon dem Ding-
haften der Dinge Gewalt angetan worden, und dass bei dieser Gewaltsam-
keit das Denken im Spiel sei, weshalb man dem Denken abschwért, statt
sich darum zu miihen, dass das Denken denkender werde. Aber was soll
denn bei einer Wesensbestimmung des Dings ein noch so sicheres Gefiihl,
wenn allein das Denken das Wort haben darf? Vielleicht ist jedoch das, was
wir hier und in dhnlichen Féllen Gefiihl oder Stimmung nennen, verniinf-
tiger, ndmlich vernehmender, weil dem Sein offener als alle Vernunft, die
inzwischen zur ratio geworden, rational missdeutet wurde.« (KW16f)

Denn der Dingbegriff kann nicht das wesende Ding erfassen, wes-
halb er es »iiberfillt«. (KW 17) Das Ding hat nimlich kein Wesen, es
»west«, womit Heidegger auf den Prozesscharakter des Seins auf-
merksam machen mochte.

Das unverstellte Anwesen des Dinges geschieht langst, die un-
vermittelte Begegnung durch viele Sinnesempfindungen, die uns
gleichsam iiberfallen (»die Dinge riicken uns auf den Leib«).

Das erzeugte nach Heidegger spiter eine andere Dingvorstel-
lung: namlich als »Einheit einer Mannigfaltigkeit des in den Sinnen
Gegebenen« (KW 17). Aber auch dieser Dingbegriff lisst Heidegger
ratlos: »Niemals vernehmen wir, wie er vorgibt, im Erscheinen der
Dinge zunichst und eigentlich einen Andrang von Empfindungen,
z.B. Tone und Gerdusche, sondern wir horen den Sturm im Schorn-
stein pfeifen, horen das dreimotorige Flugzeug, wir héren den Mer-
cedes ... Wir horen im Haus die Tiir schlagen und héren niemals

549

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

akustische Empfindungen oder auch nur bloSe Gerdusche.« Wir miis-
sen daher von den Dingen weghoren, um uns ihrem eigentlichen Sein
zu nihern (KW 18). Hier liegt weniger ein Uberfall auf das Ding vor,
»sondern der iibersteigerte Versuch, das Ding in eine grofitmdogliche
Unmittelbarkeit zu uns zu bringen: Wihrend die erste Auslegung des
Dings uns dieses gleichsam vom Leibe halt und zu weit wegstellt,
riickt die zweite es uns zu sehr auf den Leib.« (ebd.)

Zu grof3e Distanz aber ist wie zu grofse Nihe von Nachteil. Hei-
degger wendet sich daher einer — ebenfalls sehr alten — dritten Be-
stimmung zu, nach der Dinge als Ineinander von Stoff und Form
gesehen werden.

»In dieser Bestimmung des Dinges als Stoff (hyle) ist schon die Form mit-
gesetzt (morphe). Das Stiindige eines Dinges, die Konsistenz, besteht darin,
dass ein Stoff mit einer Form zusammengeht. Das Ding ist ein geformter
Stoff. Diese Auslegung des Dinges beruft sich auf den unmittelbaren An-
blick, mit dem uns das Ding durch sein Aussehen (eidos) angeht. Mit der
Synthesis aus Stoff und Form ist endlich der Dingbegriff gefunden, der auf
die Naturdinge und auf die Gebrauchsdinge gleich gut passt« (KW 19).

Damit ist dann das Dinghafte am Werk, insbesondere auch am Kunst-
werk, das Stoffliche, aus dem es besteht. Der Stoff ist daher Unterlage
und das Feld fiir die kiinstlerische Formung, also dass, was wir friiher
im Falle bildender Kunst Bildtridger genannt haben, und die Form
wire dann die Darstellung selber.

»Die Unterscheidung von Stoff und Form ist ... das Begriffs-
schema schlechthin fiir alle Kunsttheorie und Asthetik« (KW 19).
Doch auch diesem Begriff misstraut Heidegger:

Weder sei die (bereits von Aristoteles getroffene) Unterschei-
dung von Stoff und Form hinreichend begriindet, noch gehore sie
urspriinglich in den Bereich der Kunst und des Kunstwerkes.

»Zudem greift der Geltungsbereich auch dieses Begriffspaares seit langem
schon weit iiber das Gebiet der Asthetik hinaus. Form und Inhalt sind die
Allerweltsbegriffe, unter die sich alles und jedes bringen lasst. Wird gar
noch die Form dem Rationalen zugeordnet und dem Irrationalen der Stoff,
sieht man das Rationale als das Logische und das Irrationale als das Alogi-
sche, wird mit dem Begriffspaar Form-Stoff noch die Subjekt-Objekt-Be-
ziehung gekoppelt, dann verfiigt das Vorstellen tiber eine Begriffsmechanik,
der nichts widerstehen kann« (KW 19f).

Das spricht fiir eine Ausweitung und Entleerung der entsprechenden
Begriffe, denen Heidegger misstraut, denn sie ermdglichen es, ohne

550

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

Ansehung der Phinomenalitit der Dinge Aussagen iiber sie zu ma-
chen, die ihr Sein nicht treffen. Auch hier schiebt sich eine dualistisch
verfasste Sprache iiber das eigentliche Sein der Dinge und verdeckt es.

Die erste unzureichende Interpretation des Dings als Substanz
war zu idealistisch. Ein (verborgen) metaphysisch verfasstes Sub-
stanz-Akzidens-Modell setzt statische Kategorien zur Erfassung von
etwas wesenhaft doch Geschehendem. Das materialistische Dingver-
stindnis begreift das Ding als Summe von Sinnesdaten und sugge-
riert eine falsche Unmittelbarkeit, da wir doch immer die Dinge als
das, was sie sind, mit Begriffen der Sprache erkennen. Wihrend die
erste Auffassung zu theoretisch ist, klebt die zweite zu sehr an den
Sinnesdaten.

Die dritte Auffassung sieht Heidegger in Verbindung mit christ-
lichen Schépfungsvorstellungen entstanden, in denen materia und
forma auf der Grundlage des biblischen Glaubens als das Ganze des
Seienden und daher als geschaffen zu sehen seien, wie z.B. in der
thomistischen Philosophie das ens creatum als Angefertigtes aus der
Einheit von materia und forma gedacht wird (KW 22). Die Unter-
scheidung von Stoff und Form sieht Heidegger nur im Hinblick auf
das sog. »Zeug« als berechtigt an, das er vom »Werkg, also auch vom
Kunstwerk, unterscheidet. Wihrend Heidegger den Ursprung des Be-
griffsgefiiges Stoff-Form am hergestellten Zeug fiir berechtigt und
legitim hilt, ist s.E. die Ubertragung auf alle Phinomenbereiche des
Seienden nicht statthaft. Neben dem bereits erwihnten glaubens-
mafligen Beweggrund fiir diese Ausweitung sieht er auch noch einen
existentiellen Beweggrund: Beim Zeug ist der Mensch selber an der
Herstellung eines von ihm geformten Stoffes beteiligt.

»Denn er hat daran teil, wie ein Seiendes als das Gebrauchsding ins Sein
gelangt. [...] Das Zeug ist in seinem als Stoff-Form-Gefiige verstandenen
Zeugsein jener Bereich des Seienden, in welchem der Mensch in gewissen
Grenzen in einer Mitwisserschaft mit diesem Seienden existiert. [...] Das
ausgezeichnete existentielle Verhiltnis zum Stoff-Form-Gefiige im Zusam-
menhang mit der erlduterten Zwischenstellung des Zeugs zwischen dem
bloflen Ding und dem Kunstwerk bewegt uns dazu, im Stoff-Form-Gefiige
bei entsprechender Ausweitung nicht nur die Seinsverfassung des Zeugs,
sondern auch der bloflen Dinge und des Kunstwerks und schlieSlich alles
Seienden zu sehen.«*

% Friedrich Wilhelm v. Hermann, Heideggers Philosophie der Kunst, S. 94f.

551

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Bereits in Sein und Zeit hatte Heidegger klar gemacht, dass die Seins-
weise des »Zeugs« in seiner Zuhandenheit im »Dienlichen« zu sehen
sei. Wie das Kunstwerk sei es hergestellt, in einem Prozess, der einem
bestimmten Stoff eine zweckdienliche Form verpasst, z.B. einem
Hammer, oder dem »Schuhzeug«. Im Gegensatz zur Aristotelischen
Zweck-Mittel-Trennung — die die These von der Neutralitdt der Tech-
nik ermoglichte — liegt es Heidegger aber daran, das Verwiesensein
und Eingebettetsein in einen ganzen »Zeugzusammenhang« zu beto-
nen: der Hammer verweist auf das Woraus seines Bestehens, aber
auch auf das Wozu seiner Bewandtnis, und beides hingt zusammen:
Ein Hammer oder Krug aus Pudding wire wenig zweckdienlich. Das
Zeug ist eigens zu seinem Gebrauch hergestellt und angefertigt. Es ist
zudem das Ding nie isoliert zu sehen, sondern eingebettet in komple-
xe Zusammenhiinge, wie das Dach, das Fenster, der Bahnhof, das Te-
lefon: hier ist eine komplexe Struktur nicht nur zur Herstellung und
Verwendung, sondern auch zur Organisation von Arbeitsabldufen
und Alltagsdienlichkeiten nétig, die eine Zeugganzheit schafft, ein
Aufeinanderverwiesensein des komplex aufeinander bezogenen Zu-
handenen.

Hier kann man nach Heidegger von Stoff und Form bzw. von
geformtem Stoff sprechen, aber er unterscheidet dieses Zeug vom
Werk (und Kunstwerk), dem eine eigene Seinsregion zukomme, die
durch einen Prozess des sich ins Werk-Setzen der Wahrheit gekenn-
zeichnet ist.

Das Wesen des Werkes liegt namlich nicht darin, dass es etwas
darstellt’!, sondern darin, dass es »eine Welt aufstellt« (KW 40).

Die Dekonstruktion des Dingbegriffs zeigt, dass unser Begriffs-
gebrauch durch Sedimentierung und Gewohnheit den Zugang zu den
Phénomenen gerade versperren kann, und das trifft auch fiir einen
anderen Zug typischen abendlandischen Denkens zu.

4.1.3 Kritik am Visualprimat
Eng verkniipft mit der Kritik des Dingbegriffs ist Heideggers kritische

Auseinandersetzung mit der Privilegierung des Sehens. Denn seit
Platons Unterscheidung von sichtbaren Erscheinungen als Abbild un-

3 Wetzel, Bildstreit und Wiedergabe — Heideggers Ursprungstheorie des Kunstwerks
und ihre Dekonstruktion, in: Neuber/Veressov, a.a.O., S. 246.

552

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

sichtbarer ideeller Urbilder durchziehen optische Metaphern unsere
Begriffe fiir Denken und Erkennen: Einsicht, Durchblick, Erklirung,
Aufklirung (franz. »lumiéres«, engl. »enlightenment«), Scharfblick,
Perspektive, Horizont, etc.

Unser Gesichtssinn ist dafiir verantwortlich, dass wir uns die
Dinge als kontinuierlich und zusammenhingend vorstellen®?, dass
wir sie »iiberblicken« und »erfassen« wollen: Zusammen mit dem
Tastsinn sei das Sehen fiir Gegenstandskonstitution verantwortlich,
und unser unterscheidendes gegenstindliches Denken kann man als
Angriff auf die Ganzheitlichkeit der Welt verstehen.?® Es isoliert und
trennt Dinge unzulissig aus einer Gesamtheit heraus (Heidegger:
»Zeugganzheit«), ohne die das Isolierte nicht verstandlich wire. Das
Sehen isoliert: »clare et distincte« (so Descartes’ Forderung) kann
man sehen, je besser geschlossen die Gestalten sind und je schirfer
sie voneinander getrennt sind.«*

So ergibt sich mit dem Visualprimat eine Gegenstandsfixierung,
die wohl — da sie den Sehsinn privilegiert — mit dem »westlichen«
Denken stiarker korreliert ist als mit dem anderer Kulturen?.

Denn der Fixierung auf Gegenstinde durch das Sehen entspricht
ein gegenstindliches Verstindnis der Wirklichkeit insgesamt. Dieses
suggeriert eine nicht vorhandene Statik und verwehrt den Blick auf
die Prozesshaftigkeit der Welt (wie sie am Beispiel des chinesischen
Denkens deutlich wurde), es tduscht ein »Erfassen« eines nichtfass-
baren Ganzen vor.*® Denn »die Welt ist nie ein Gegenstand, der vor
uns steht und angeschaut werden kann. Welt ist immer das Ungegen-
standliche.«¥

32 vgl Lévinas, Vom Sein zum Seienden, S. 571, 70f, 104, 158.

% Norbert Bolz, Am Ende der Gutenberg-Galaxis, S. 137 f.

3 Straus, Vom Sinn der Sinne, S. 22.

35 Maletzke, Interkulturelle Kommunikation S. 58 macht z.B. darauf aufmerksam,
dass Japaner weniger die Gegenstinde focussieren, sondern den dazwischenliegenden
Riaumen mehr Bedeutung zumessen. Vgl. Magrittes Plastik Die weifle Rasse, die eine
»westliche« Hierarchiserung der Sinne (oben Auge, darunter Ohr, Mund und unten
Nase) zeigt.

% vgl. im folgenden Miinnix, Zum Ethos der Pluralitit, S. 194ff.

Foucault nimmt diesen Affekt in der Kritik seines »Okularzentrismus« (in »Uber-
wachen und Strafen«) auf. Wie sehr Heidegger zusammen mit Bergson damit das
postmoderne Denken in Frankreich beeinflusst hat, s. bei Jay, Downcast Eyes. The
Denigration of Vision in 20th Century French Thought.

¥ Heidegger, Holzwege, S. 33.

553

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

»Das Sehen ist der eigentlich distanzbildende Sinn: es bringt die Dinge auf
Distanz und hilt sie an ihrem Ort fest. Es ist der objektivierende Sinn
schlechthin. Im Sehen gerinnt die Welt zu Objekten. Jeder Blick hat etwas
vom Blick der Medusa: er lisst die Gegenstinde erstarren, versteinert sie ...
(Sehen) ordnet, distanziert und beherrscht die Welt.«3

Ein am Sehen orientiertes Denken verfalscht das Wirkliche notwen-
digerweise und bestindig, da jede Vorstellung »das unausgesetzte
Werden still stellt und mit dem so Festgestellten gegentiber dem flie-
3enden Werden ein Nichtentsprechendes, d. h. Unrichtiges und somit
Irriges als das angebliche Wirkliche aufstellt.«* Die Gefahr ist dabei,
dass man diese Vergegenstandlichung schon fiir das eigentliche Sein
halt, sich aber doch noch im Bereich des dinghaft Seienden aufhilt.*
Doch das Sein lésst sich nicht wie die Phdnomene der Dingwelt vor-
und herstellen. Entsprechend darf das Denken nicht rechnen, sondern
muss sich vom Anderen des Seienden, also vom Sein her, bestimmen
lassen. Die Logik findet zwar in der Betrachtung der Gegenstindlich-
keit des Seienden ihren Bezugspunkt, ist aber »nur eine Auslegung
des Wesens des Denkens«.*!

Bolz bemerkt, dass man Malewitschs »Gegenstandslose Welt«
parallel zu Heideggers Antrittsvorlesung »Was ist Metaphysik?« le-
sen kann, denn Malewitschs berithmtes weifles Quadrat ist als Befrei-
ung, als »Abschiitteln der festgeprigten Formen unserer abendlin-
dischen Kultur« eine schwebedhnliche Nichts-Erfahrung«.* Die
Abbildung von Gegenstinden wie z.B. im Genre der Malerei von
Stillleben (franz. »nature morte«) hat aber nichts mit lebendiger
Wirklichkeit zu tun: »Wirklichkeit gegenstiindlich wiedergeben, heifst
sie toten — Das ist Malewitschs Lesart von »nature mortec.«*

Mit Malewitsch, Heidegger und auch Benjamin wird daher deut-
lich, dass »neuzeitlicher Verstand gegenstandsbefangen«* ist: gerade

3 Welsch, Auf dem Weg zu einer Kultur des Horens, in. Grenzginge der Asthetik,
S. 243f.

% Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit, S. 45 bezieht sich hier eindeutig auf
Nietzsche.

% Heidegger, Was ist Metaphysik?, Nachwort S. 39.

41 a.a.0.,, S. 41, 44, 43.

# Bolz, Am Ende der Gutenberg-Galaxis, S. S. 141 (»blanc« heifst im Franzdsischen
nicht nur weif3, sondern auch blank, leer.)

# a.a.0., S. 138 (In indianischen Sprachen sind »Fluss«, »Faust«, »Wind«, »Meer,
»Blitz« etc. Verben!)

# Malewitsch, Suprematismus, S. 60.

554

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

die Vorstellungen, die der Mensch von der Natur habe, sperrten ihn
von ihr ab. Da das Denken, das am Optischen hingt, so einem an-
gemessenen Weltverstindnis im Wege steht, »muss man von der
noesis auf aisthesis umstellen« und den gordischen Knoten der Ge-
genstindlichkeit lsen.®

Der Gesichtssinn galt lange als der objektivste Sinn*, weil er
nicht wie die anderen Sinne an die Zeit gebunden schien. Er ist sach-
orientiert, wihrend z. B. das Horen sozialorientiert und zeitverhaftet
bleibt und Héreindriicke erinnern muss, seine »Verursachungen«
bleiben nicht.

Heidegger hatte »Stimmung« im Sinne eines Gestimmt-Seins
verstanden, so wie ein Instrument sich einstimmt, um Klang hérbar
werden zu lassen. Daher bedeutet Heideggers »Gestimmtsein« auch
die Fihigkeit, das Seinsgeschehen zu vernehmen. Fiir Welsch kann
uns — in Wiirdigung von Heideggers »Vernehmen des Seins« — das
»rezeptiv-kommunikativ-symbiotische Weltverhiltnis des Horens«
vielleicht bewahren vor der Katastrophe, auf die wir in der gegen-
standsbezogenen technisierten Moderne unweigerlich zutreiben.*

4.1.4 Die ontologische Differenz in der Kunst

Nun wird auch verstindlich, wieso Heideggers ontisch-ontologische
Differenz nicht einfach eine Fortfithrung bzw. Wiederaufnahme der
klassischen Unterscheidung von Erscheinung und Idee (Platon), ens
und essentia (Thomas v. Aquin) oder Erscheinung und Ding an sich
(Kant) sein kann. In der klassischen Metaphysik habe man, so Heid-
egger, immer nach einem hdochsten Seienden gesucht, aus dem alles
abzuleiten sei, doch dabei immer nur Seiendes mit Seiendem erklirt,
immer Vorstellbares mit Vorstellbarem.

Das Seiende in seiner konkreten Zuhandenheit sei vielgestaltig,
individuell, umfasst fiir Heidegger aber neben Wirklichem auch noch
mehr: »Das Seiende< — dies Wort nennt nicht nur das Wirkliche und
dieses gar nur als das Vorhandene und dieses nur noch als Gegenstand

# a.a.0.

# Vgl. auch Hans Jonas” Abhandlung vom »Adel des Sehens« in: Konersmann (Hg.),
Kritik des Sehens, S. 247-271, mit der er sich als ganz in abendldndischer Tradition
stehend erweist.

¥ Welsch, Auf dem Weg zu einer Kultur des Horens, in: Grenzginge der Asthetik,
S. 231.

555

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

der Erkenntnis, nicht nur das Wirkliche jeglicher Art, sondern zu-
gleich auch das Mégliche, das Notwendige, das Zufillige, alles, was
in irgendeiner Weise im Seyn steht, sogar das Nichtige und das
Nichts.«* (wobei das Nichts nicht substanziell, sondern vom Ereignis
her, als Nichtung, gedacht wird.)

Ein Seiendes kann nie isoliert gedacht werden, sondern immer
nur im »Zeugzusammenhang, der eine Fiille von Verweisungen und
Verflechtungen in eine komplexe Lebenswelt beinhaltet. Und diese
Gesamtheit kann immer nur seiend »sein«, wenn und weil das Sein
sich in ihm artikuliert.

Dieses Sein aber muss ungegenstindlich sein, sich der Vorstel-
lung entziehen, obwohl es alles erst »anwesen« ldsst und also eben-
falls vom Ereignis her gedacht werden muss. »Das Seyn« meint nicht
nur die Wirklichkeit des Wirklichen, auch nicht nur die Méglichkeit
des Moglichen, iiberhaupt nicht nur das Sein vom jeweiligen Seien-
den her, sondern das Sein aus seiner urspriinglichen Wesung [...], die
Wesung nicht auf >Anwesenheitc eingeschrinkt.«* Dieses Sein ist
verborgen, es entzieht sich und kann nicht zum »Gegenstand« des
Denkens werden: »Treffen« kann man nur ein »Etwas« (Seiendes) —
wie aber kann Sein getroffen, erkannt, begriffen oder verstanden wer-
den? Hier scheinen sich Heideggers Gedanken mit denen von Lévinas
in Totalitit und Unendlichkeit zu berthren: das Unendliche kann
man nicht erfassen, jegliche behauptete Ganzheit muss das unabge-
schlossene Unendliche immer verfehlen. Die Frage nach dem Sein
miisste — richtig gestellt — ihren Gegenstand in seiner Vorstellbarkeit
und Gegenstindlichkeit ver-nichten.”® (was der Grund dafiir ist, dass
der spite Heidegger »Seyn« durchkreuzt.)

»Im Versuch, das Sein selbst zu denken, muss von allen Hinsich-
ten und sich absolut setzenden Perspektiven (Wissenschaft, Theo-
logie, Metaphysik) abgesehen werden. Erst dann kann die Verborgen-
heit des Seins positiv, d.h. nicht mehr kritisch tiberginglich, aus der
Krise der Seinsvergessenheit heraus gedacht werden [...] Es gilt, die
Verborgenheit ohne Riicksicht auf die Un-Verborgenheit rein als sie
selbst zu denken.«%' Das ergibt eine »ontologische Not«:

4 Heidegger, GA S. 65.

% a.a.0., S.74f.

50 Miiller, Wahrheitsgeschehen und Kunst, S. 13.
51 Miiller, a.a.O., S. 14.

556

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

»Die Not ist, dass die Wahrheit des Seins gewahrt wird, was immer auch
dem Menschen und allem Seienden zufallen moge ... Es umfasst den Ver-
such, das »Ereignis« zu denken, das »die sich selbst ermittelnde und ver-
mittelnde Mitte (ist), in die alle Wesung der Wahrheit des Seyns im voraus
zuriickgedacht werden muss.«*

Dennoch ist die Unterscheidung von Sein und Seiendem eine blof3
analytische, kiinstliche, denn beide treten immer zusammen auf, wes-
halb es auch zur »Seinsvergessenheit« kommen konnte. Das Sein ist
dem Seienden also inhirent, aber es geht auch dariiber hinaus und
entzieht sich. Doch kann es »Lichtungen« des Seins geben, in denen
das Sein aus seiner Verborgenheit ins Unverborgene tritt, und das
kann in der Kunst geschehen.

Hier wird »etwas vom Sein des Seienden geoffenbart [...]. Es
geht um eine Beschreibung der Welt als Phinomen, um sehen zu
lassen, was sich an Seiendem innerhalb der Welt zeigt.« (SZ 63)

Dieses Sich-Zeigen passiert bei Zeichen nicht: Diese sind wie
»Wegmarken, Flursteine, der Sturmball fiir die Schiffahrt, Signale,
Fahnen, Trauerzeichen und dergleichen« (SZ 77) und verweisen auf
Vorhandenes, wenngleich nicht Zuhandenes; sie sind »Zeigzeug«.

»In dieser deiktischen Funktion bringt das Zeigzeug die Dinge nicht niher,
sondern vertritt als Ding ein anderes Ding. Durch diese Vertretung wird das
abwesende Ding nicht wiedergegeben, nicht in seinem Sein restituiert, es
wird reprisentiert oder durch etwas anderes dargestellt.«>*

Vor allem kann das Kunstwerk in der Darstellung nicht zeichenhaft
auf ein Urbild verweisen.

Daher verwendet Heidegger im Kunstwerkaufsatz nicht zufillig
das Bild des Tempels, der an keine Urbild-Abbild-Relation oder Nach-
ahmungstheorie ankniipft, denn mit welchem Wesen welchen Dings
soll denn ein griechischer Tempel iibereinstimmen?

Statt nachzuahmen, also etwas ontologisch Sekundéres zu pro-
duzieren, ist die Wahrheit im Tempel als etwas Sammelndes im Wer-
ke. Der Tempel eréffnet einen Ort »fiir Tod und Geburt, Unheil und
Segen, Sieg und Schmach, Ausharren und Verfall« (KW 37), also die
Sphire der menschlichen Welt, und ist daher ein Werk. Durch sein
Herausragen in die natiirliche Umwelt, die physis, schafft er zugleich

52

o

Heidegger, Beitrige zur Philosophie vom Ereignis, in GA, 65 sowie Miiller, a.a. O.,
S. 10.

53 Wetzel, a.a.0., S. 245.

3¢ Wetzel, ebd.

557

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

eine Offenheit, in der erst Pflanzen, Tiere und andere Naturerschei-
nungen ihren Ort haben. Er »lichtet« dieses »Worauf und Worin der
Mensch sein Wohnen griindet« (KW 38): die Erde. Der Tempel gibt
erst das Ganze frei, innerhalb dessen uns erst das Einzelne bedeutsam
wird. Heidegger dachte also das Ganze nicht als Summe seiner Teile,
sondern gerade andersherum: Wir kommen dem, was ist, eher nahe,
wenn wir alles umgekehrt denken: Die Welt ist also nicht eine An-
hiufung von Dingen (»Welt ist immer das Ungegenstindliche«, KW
41), sie ist kein einzelner Gegenstand, sie ist nur als geschichtliches
Geschehen erfahrbar (»Welt weltet«) und erst damit Teil des mensch-
lichen Lebens.

Als Beispiel fiir diesen Zeugzusammenhang wihlt Heidegger ein
Bild van Goghs, die »Bauernschuhe«, und beschreibt:

»Aus der dunklen Offnung des ausgetretenen Inwendigen des Schuhzeugs
starrt die Miihsal der Arbeitsschritte. In der derbgediegenen Schwere des
Schuhzeugs ist aufgestaut die Zahigkeit des langsamen Ganges durch die
weithin gestreckten und immer gleichen Furchen des Ackers, iiber dem ein
rauer Wind steht. Auf dem Leder liegt das Feuchte und Glatte des Bodens.
Unter den Sohlen schiebt sich hin die Einsamkeit des Feldweges durch den
sinkenden Abend. In dem Schuhzeug schwingt der verschwiegene Zuruf
der Erde, ihr stilles Verschenken des reifenden Korns und ihr unerklirtes
Sichversagen in der 6den Brache des winterlichen Feldes. Durch dieses Zeug
zieht das klaglose Bangen um die Sicherheit des Brotes, die wortlose Freude
des Wiederiiberstehens der Not, das Beben in der Ankunft der Geburt und
das Zittern in der Umdrohung des Todes. Zur Erde gehort dieses Zeug, und
in der Welt der Biuerin ist es behiitet« (KW 27f).

Die Welt der Bauerin zeigt sich als eine sinnhafte Beziehung zwi-
schen Acker, Wind und Boden, Korn, Feldweg und Zeug (Schuhen).
Die sinnhafte Beziehung zeigt sich im Zweckbezug des Zeugs. Dieses
Zeug dient in der Welt zu etwas. Der Sinnbezug des Zweckes setzt
aber »die Verlésslichkeit des Zeugs voraus, also die erdhafte Grund-
lage des Zeugs. Sie erst hilt die Welt zusammen. Nur im Zeug sind
Welt und Erde da, nur hier zeigen sich Beziehung und deren Voraus-
setzung« (ebd.). Damit ist das Wesen des Zeugs gefunden — aber nicht
durch eine Beschreibung des Zeugs, sondern des Bildes von van Gogh.
Mit einem gemalten Paar Schuhe kann man nicht gehen, das Kunst-
werk liegt auf einer anderen Ebene als das Zeug: Es er6ffnet auf seine
Weise einen neuen Bezug zur Welt. Das Werk »hat gesprochen. In
der Nihe des Werkes sind wir jih anderswo gewesen, als wir gewohn-
lich zu sein pflegen«. (Das wird Foucault »Heterotopie« nennen.) »Es

558

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

Bild 35: Vincent van Gogh, Schuhe (1886)

ist die Eroffnung dessen, was das Zeug, die Bauernschuhe, in Wahr-
heit ist. Dieses Seiende tritt in die Unverborgenheit des Seins hinaus.
Im Werk ist ein Geschehen der Wahrheit am Werk.« (KW 30)%. Dem
Menschen ist also immer schon ein Verstindnishorizont gegeben, in-
nerhalb dessen uns Seiendes als sinnhaft begegnet. Dabei ist »die
Welt« immer die einem konkreten Volk, z. B. den antiken Griechen,
gegebene Welt.

% Ironischerweise muss man anmerken, dass wir durch den Kunsthistoriker Meyer-
Schapiro, der van Gogh besucht hatte, wissen, dass es sich um van Goghs eigene
Schuhe handelte (s. Jacques Derrida, Die Wahrheit in der Malerei, S. 381£f), Heideg-
gers Interpretation, zu der er sich angeregt fiihlte, also falsch ist. Doch als Beispiel fiir
das, was er mit Zeugganzheit und Verweisungszusammenhang meint, ist sie trotzdem
gut geeignet.

Allerdings vermerkt Wetzel, a.a. O., S. 248 wollten sich beide, Heidegger imd Meyer-
Shapiro, »in der Besessenheit ihres Zuschreibungswahns das Kunstwerk eigentlich
aneignen.«

559

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Die Unterscheidung zwischen »Kunstwerk« (als Teil des Seien-
den) und »Kunst« (das, was sich im Wahrheitsgeschehen zeigt) kann
also als ein Teilaspekt der ontisch-ontologischen Differenz gesehen
werden. Und diese Differenz bewirkt auch die Ablgsung des »Werks«
von seiner Erscheinungsweise. In dieser Differenz ereignet sich
Wahrheit »als Streit zwischen Lichtung und Verbergung [...] im Sin-
ne einer Offenheit des Seienden.«%

»Kunst und Wahrheit emphatisch zusammenzudenken ist in der Philo-
sophie nichts Neues. In je verschiedener Weise haben Kant, Schelling und
Hegel das auch getan. Wahrheit als aletheia, als Lichtung vom Ereignis her
denken und damit, wenn nicht die Metaphysik iiberwinden, so doch ihre
Grenze angeben und sie hinter sich lassen, das hat nur Heidegger geschafft.
Ich méchte aber behaupten, dass ihm das nie gelungen wire, wenn nicht vor
ihm Nietzsche alle iiberlieferten Wahrheitsauffassungen grundsitzlich zer-
stort hatte.«

Der ésthetischen Dekonstruktion folgte auch eine metaphysische. Fiir
Bolle, der mit Nietzsche interpretiert, ist »mit der Abschaffung der
wahren und damit auch der scheinbaren Welt [...] der Hohepunkt der
Menschheit erreicht und fingt die Lehre Zarathustras iiber den Uber-
menschen, iiber den kiinstlerischen Menschen par excellence an.«*
Es war Nietzsches Idee, dass sich Wahrheit nur noch in der Kunst
zeigt, und doch ist Nietzsche fiir Heidegger noch ein »metaphysischer
Denker, weil er das Seiende vom Begriff des Werts her denkt und das
Sein des Seienden als Wille zur Macht entwirft. In diesem Entwurf
wird nach Heideggers Deutung die Metaphysik vollendet, weil alles
Seiende sich in gegenseitiger Verfiigbarkeit zueinander verhalt.«*
(Das hatte Derrida spiter als Prasenzmetaphysik kritisiert.) »Dinge
und Menschen werden zu Material, und zwar zu einem #sthetisch-
technischen Material fiir den Ubermenschen, in dessen groflem Stil
die planetarische Meisterung des Seienden organisiert wird.«

Fiir Heidegger hingegen ist ja das Sein nicht etwas, das wie das
Seiende in der Welt vorkommt. Wird nun durch die Betonung der
ontologischen Differenz eigens »das Sein« zum Thema erhoben, so
wird es gleichzeitig verfehlt, was sich auch als Problem auf sprach-

% Wetzel, a.a.O., S. 247.

7 Eric Bolle, Die Kunst der Differenz, S. 35.
5 Bolle, a.a.0., S. 36.

% a.a.0.,, S. 37.

% ebda

@

560

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

licher Ebene zeigt: Durch die (hypostasierende) Substantivierung von
»Sein« erscheint es, als sei das Sein ein innerweltliches Ding. Das
Sein ist aber gerade nicht das Seiende®', sondern die unthematische
Voraussetzung fiir das Seiende, mit der Heidegger in »Sein und Zeit«
den Verstindnishorizont bezeichnet hatte, auf dessen Grundlage uns
innerweltlich Seiendes begegnet. Jedes verstehende Verhiltnis zum
innerweltlich Seienden muss sich in einem solchen kontextuellen
Horizont bewegen, innerhalb dessen das Seiende erst als solches of-
fenbar wird. Die ontologische Differenz trennt Sein und Seiendes fiir
die philosophische Thematisierung, doch in Wirklichkeit kommt das
Sein niemals ohne ein Seiendes vor. Das Sein bleibt also stets das Sein
eines Seienden, weshalb zwar eine Differenz zwischen Sein und
Seiendem besteht, beide aber nie getrennt voneinander auftreten
konnen®. Daher zeigt sich das Sein zwar als das Néchste, weil es im
Umgang mit der Welt schon vorausgehend und mitgéngig ist, ande-
rerseits erweist es sich als das Fernste, da es als Unthematisches nie
explizit bewusst wird.®

Das Sein vor allem als Verstindnishorizont zu beschreiben, ver-
fehlt jedoch die ontologische Dimension des Begriffs. Denn Sein be-
zeichnet ja das, was ist. Das Sein ist also nicht eine Vorstellung, die
wir von den Dingen haben und dann gleichsam iiber sie werfen, so
dass sie uns innerhalb der Welt verstindlich werden. Sein und Ver-
stehen fallen vielmehr untrennbar zusammen. Das bedeutet, dass die
Welt nicht aus singuldren Objekten besteht, sondern eine sinnhafte
Totalitdt ist, in der sich immer schon Beziige unter den Dingen he-
rausgebildet haben. Hinter diese Beziige kann nicht zuriickgegangen
werden. Heidegger weist mit dieser Betonung des Verstehens von
Sinn vor allem klassische Vorstellungen der Erkenntnistheorie ab.
Diese habe stets gefragt, wie etwas in Raum und Zeit erkannt wird,
wie sich also ein vollkommen bezugsloses Objekt einem Subjekt
zeigen kann.

Nun ist jedoch die Welt gerade durch diese sinnhaften Beziige
bestimmt, die sich nicht nachtriglich aus den Dingen konstruieren
lassen, sondern dem Verstindnis jedes Dings vorausgehen miissen,
damit wir es tiberhaupt erst als Ding (z.B. als Werkzeug) begreifen.

61 Heidegger, GA 9, Wegmarken, S. 334.
62 QOliver Jahraus, Martin Heidegger, S. 98-102.
% a.a.0.,S.100.

561

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Auch das Unverstandene ist daher in das Sein eingebunden, gerade
als das, was sich durch seine Sinn- und Bezugslosigkeit auszeichnet.

Das Seiende hingegen ist nicht bloff Materie, denn diese wire
blof3 eine in Ausdehnung und Einheit unbestimmte amorphe Masse.
Die ontologische Differenz will sich ja bewusst solcher Vorab-Fest-
legungen enthalten. Gerade die methodische Trennung von Sein und
Seiendem soll erst die Moglichkeit fiir eine reflektierte Bestimmung
beider er6ffnen. Vor allem darf das Sein des Seienden nicht als Objekt
fiir ein Subjekt bestimmt werden. Das bringt auch sprachliche Pro-
bleme: Wird namlich durch die Betonung der ontologischen Diffe-
renz eigens »das Sein« zum Thema erhoben, so wird es gleichzeitig
verfehlt, denn das Sein ist ja nicht etwas, das in der Welt so wie das
Seiende vorkommt. Durch die (hypostasierende) Substantivierung
»Sein« erscheint es, als sei das Sein ein innerweltliches Ding. Um
das zu vermeiden, sagt Heidegger z.B. nicht »das Sein ist« (es
»west«), denn mit ist sagt man ja gerade etwas iiber ein Seiendes aus,
das ist. Das Sein ist aber gerade nicht das Seiende®*.

Das Sein als Verstehenshorizont und kontextueller Hintergrund
ist also so vertraut, dass es sich der Aufmerksamkeit entzieht. Um es
zu thematisieren, muss es zunichst in einen gewissen Abstand ge-
bracht werden, und hierzu muss die ontologische Differenz betont
werden.

Gottfried Boehm hat seinen Begriff der »ikonischen Differenz«
nicht philosophisch begriindet, eine Begriindung aber angekiindigt.
Er spricht von einem Oszillieren, einem Wechselspiel bzw. »Span-
nungsverhiltnis zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, von the-
matisch Identifizierbarem und unthematischem Horizont.«% Obwohl
er glaubt, dass »man bei der Differenzphilosophie nichts holen« kén-
ne®, ergibe sich hier doch im Anschluss an Heideggers ontisch-onto-
logische Differenz die Moglichkeit einer philosophischen Begriin-
dung und Prizisierung der »ikonischen Differenz« in seinem Sinn.¢

¢ Diese Schwierigkeiten kénnen in Sprachen ohne Kopula gar nicht entstehen. Ben-
veniste vermutet, dass nur der griechische Wortgebrauch von »on« und die Hyposta-
sierungen des »Seins« solche problematischen Ontologien haben hervorbringen kon-
nen. Vgl. Derrida, Das Supplement der Kopula. Die Philosophie vor der Linguistik, in:
Derrida, Randginge der Philosophie, S. 195-228.

¢ Boehm, Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 210f.

% so anlésslich eines Vortrags an der Universitdt Wien im Herbst 2016.

¢ vgl. andere Zitate Boehms zur »ikonischen Differenz« unter
www.gib.uni-tuebingen.de/netzwerk/glossar/index.php?title=Ikonische_Differenz.

562

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

4.1.5 Die Uberwindung der Asthetik:
Kunst als Wahrheitsgeschehen

Fiir die klassische Asthetik ergeben sich aus dem dargestellten Diffe-
renzdenken Folgen: Im Kunstwerkaufsatz hatte Heidegger notiert:
»Unsere Fragestellung nach dem Werk ist erschiittert ... Allein, dies
war keine Fragestellung, die erst wir entwickelten. Es ist die Fra-
gestellung der Asthetik. Die Art, wie sie das Kunstwerk im Voraus
betrachtet, steht unter der iiberlieferten Auslegung alles Seienden.
Doch die Erschiitterung dieser gewohnten Fragestellung ist nicht das
Wesentliche« (KW 24).

Und in den zwischen 1936 und 1938 entstandenen »Beitrigen
zur Philosophie« rekurriert Heidegger auf den Kunstwerktraktat mit
den folgenden Worten:

»Die Frage nach dem Ursprung des Kunstwerks will nicht auf eine zeitlos
giiltige Feststellung des Wesens des Kunstwerks hinaus, die zugleich als
Leitfaden zur historisch riickblickenden Erklarung der Geschichte der Kunst
dienen konnte. Die Frage steht im innersten Zusammenhang mit der Auf-
gabe der Uberwindung der Asthetik, und das heifSt zugleich mit einer be-
stimmten Auffassung des Seienden als des gegenstindlich Vorstellbaren.
Die Uberwindung der Asthetik ergibt sich als notwendig aus der geschicht-
lichen Auseinandersetzung mit der Metaphysik als solcher.«%

Wie wenig Heidegger dem Wesen des Werkes Zeitlosigkeit oder
Uberzeitlichkeit unterstellt, so bestimmt denkt er es geschichtlich.
Eine >Uberwindung« impliziert die bestimmte Negation von etwas,
das vorgingig gegeben sein, Bestand haben muss. Dies ist — mit all
ihrer moglichen Machtigkeit — die Geschichte der abendlandischen
Metaphysik. Die Uberwindung der Asthetik ist daher ein Teilprojekt
der im Heideggerschen Philosophieren seit 1930 immer virulenter
werdenden, immer dringlicher geforderten >Uberwindung der Meta-
physike, die als Forderung im Zusammenhang mit seinen buddhis-
tisch-daoistischen Lektiiren zu sehen ist und den Weg zu globalerem
Denken eré6ffnen soll.

Ein Kunstwerk kann also Wahrheit eroffnen, besser: die Wahr-
heit zeigen, und hier ist anzumerken, dass es nicht um Richtigkeit
bzw. Angemessenheit geht. Es geht um aletheia, um Unverborgen-
heit, die sich im Streit von Verbergung und Lichtung unverhofft er-

% Heidegger, Beitrige zur Philosophie, S. 503 1.

563

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

eignishaft zeigt, als Entzug des Verdeckenden, denn dem Menschen
in seiner Seinsvergessenheit ist die Wahrheit des Seins oft verborgen.
Wenn es hingegen wie bei der Abbild- oder Nachahmungstheorie nur
um die Richtigkeit der Darstellung geht, so ist eine ontische Reduk-
tion am Werk: Die Richtigkeit kann als Reduktion auf das Ontische
nie ein ausdriickliches Verhiltnis zum Sein herstellen, dh. sie kann
sich nie ausdriicklich begriinden in den Moglichkeiten des Seins und
ihren eigenen Sinn bestimmen.®

Seit in einem ersten Anfang Platon die Wesenssetzung des Sei-
enden als idea vollzogen hatte, wurde nicht mehr oder wenig noch
nach dem Sinn und vielleicht auch dem Unbedachten dieser Weichen-
stellung gefragt. Man hatte dariiber entschieden, was als Wirklichkeit
Giiltigkeit erlangen konnte. »Die Moglichkeit einer erneuten Ent-
scheidung iiber Wirklichkeit war seitdem nicht mehr gegeben, weil
der urspriingliche Entscheidungsraum verlassen wurde, von dem al-
les abhingt: Die Wahrheit als Unverborgenheit des Seins«”.

»Wahrheit wurde zur Richtigkeit, die iiber ihre eigene Richtung nicht mehr
entscheiden konnte. ... Will nun Heidegger den Sinnhorizont der Richtig-
keit in Frage stellen, weil die Bodenlosigkeit und Nichturspriinglichkeit des
Denkens innerhalb dieses Horizonts kein Seinsverstindnis mehr hervor-
bringen kann, sondern alles nur ontisch reduziert und deshalb die Seins-
mdglichkeiten nivelliert, so muss er in diesen Bereich der s>Unverborgenheit
des Seienden< gelangen, und dafiir ist gerade der griechische Tempel ein
gutes Beispiel. Die Frage nach dem Ursprung des Kunstwerks bewegt sich
also, so Heidegger selbst, wissentlich und doch unausgesprochen auf dem
Weg der Frage nach dem Wesen des Seins.«”!

Und im Gegensatz zur Phinomenologie Husserls, die ihm (z.B. mit
dem intentionalen Vorstellungs-Bild der Darstellung) zu sehr am Op-
tischen und am dualistischen Denken (»Bildobjekt« und »Bildsujet«)
orientiert ist, will Heidegger die »temporale Qualitit« und »Kine-
tik«??, die das Werk freisetzt, ins Bewusstsein heben, und geht damit
auf das vorsokratische »panta rhe« Heraklits zuriick. In der auch vom
postmodernen Denken vollzogenen Loslésung vom sog. »Visualpri-
mat« wird fiir die Phanomenologie bei Heidegger und danach ein

® Miiller, Wahrheitsgeschehen und Kunst, S. 54.

70 ebd.

71 ebd., S.55. Die ontologisch gedachte Wahrheit wird also auf die Richtigkeit von
Aussagen iiber die Welt reduziert.

72 Gottfried Boehm, Im Horizont der Zeit. Heideggers Werkbegriff und die Kunst der
Moderne, in: Biemel / v. Hermann, (Hg.), Kunst und Technik, S. 259 und 266.

564

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers Kritik am Systemdenken und seine Philosophie des Kunstwerks

»Vernehmen des Seins«”, ein Aufeinanderhoren, wichtig. »Dass die
Reduktion der Kunstwerkerfahrung auf den Sehsinn andere Wege
der Bild-Erfahrung verstellt, ist nicht unwahrscheinlich. Die alles in
allem naturwissenschaftlich verfahrenden Kunstwissenschaften ha-
ben die Kontingenz der leibhaft-denkerischen Kunsterfahrung — auch
und gerade der musikalischen Kunstwerke — nie zureichend metho-
disch erwogen.«”*

Das Kunstwerk nun — im Unterschied zum Zeug — wird nicht
hergestellt, sondern geschaffen, und der Unterschied besteht fiir Hei-
degger darin, dass das Handwerkliche und Zweckdienliche als Leit-
faden fir die Wesensbestimmung des Schaffens zuriickgewiesen
wird. Das kiinstlerische Schaffen ist ein Hervorbringen und anders
als das (auch fabrikmifSige) Herstellen von Gebrauchsgegenstinden
kein »Anfertigen«.” Hatte die griechische »techne« (spiter »ars« im
Unterschied zur lat. scientia) noch mit dem kunstvollen Verfertigen
von Gegenstinden, die wir heute unterschiedlichen Seinsbereichen
zuordnen, Kunst und Technik ineins gedacht, so denkt Heidegger hier
aus einer anderen Perspektive. Seiner Deutung des griechischen
Seinsverstindnisses gemifS bedeutet techne primir weder Handwerk
noch Kunst und tiberhaupt keine praktische Leistung, sondern eine
»Weise des Wissens« (KW 47). Wissen aber heifst: Geschehen haben
im weitesten Sinne, nicht nur im Sinne des sinnlichen Sehens. Zwar
haben das Kunstwerk und das Zeug die Gemeinsamkeit, dass sie im
Schaffen und Anfertigen etwas entbergend hervorbringen und »ins
Sein stellen«, doch muss das Zeug nicht wie das Kunstwerk ver-
standen werden. »Das schaffende Hervorbringen des Kunstwerks ist
im Unterschied zum handwerklichen oder fabrikmafligen Hervor-
bringen bestimmt als ein Entwerfendes und als solches empfangendes
Bringen der Offenheit in das hervorzubringende Kunstwerk«”®
(v. Hermann merkt an, dass in Heideggers Handexemplar dazu der
Begriff »Lichtung« vermerkt wurde.) Im Schaffen und Geschaffen-
werden des Kunstwerks geschieht also eine »Lichtung des Seins«, in

7> vgl Wolfgang Welsch, Die Geburt der postmodernen Philosophie aus dem Geist der
modernen Kunst, in: ders., Asthetisches Denken, S. 82, sowie ders., Auf dem Weg zu
einer Kultur des Hérens, in: ders., Grenzginge der Asthetik, S. 241 ff.

74 Peter Trawny, Uber die ontologische Differenz in der Kunst, Heidegger Studies 10,
S.207-212, hier S. 212. (Ich denke hier z.B. an Klangbilder wie in Mahlers »Sym-
phonie von der neuen Welt« oder Debussys »La Mer«.)

75 y. Hermann, a.a.O., S. 271f.

76 v. Hermann, a.a.O.

565

28.01.2028, 21:52:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-543
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1.1 Heideggers Kritik der »abendländischen« Metaphysik
	4.1.2 Kritik am Dingbegriff
	4.1.3 Kritik am Visualprimat
	4.1.4 Die ontologische Differenz in der Kunst
	4.1.5 Die Überwindung der Ästhetik: Kunst als Wahrheitsgeschehen

