
6. Bildparodie als Reflexionsfigur

Die Theoretisierung der parodistischen Werke aus Sigmar Polkes früher Schaf-

fensphase (und aus seinem künstlerischen Umfeld) hat gezeigt, in welcher Weise

Bildparodien ihre Verweisungsintensität und ihre Gedächtnisarbeit im Sinne ei-

ner stetigen Selbstreflexion nutzen. Dabei ist auch deutlich geworden, dass diese

Selbstreflexion nie nur kunstimmanent und selbstbezogen argumentiert, sondern

strukturelle Fragen aufwirft, die über die jeweiligenKunstwerke hinausreichen.Auf

Grund dieser Befragung von Normen und Deutungsmustern können Bildparodien

eine spezifisch politischeKraft entfalten,die darin besteht,dass sie tradierte Erzäh-

lungen verfremden, ihre narrative Struktur offenlegen und sie damit diskutierbar

machen.

Gerade in der Nachkriegszeit greifen Bildparodien vermehrt (kultur-)politische

Sujets auf und üben auf ironische Weise Kritik an bestehenden Verhältnissen. Die

generelle Aufbruchstimmung der späten 1960er Jahre und Polkes explizite Verbin-

dungenzupolitischenAktivistenwieKlausStaeck (undRenéBlock) legennahe,dass

auch seine Kunstwerke vor demHintergrund zeitaktueller kunst- und kulturpoliti-

scher Diskurse zu verstehen sind. Beispielsweise Polkes Dürer-Hasen-Parodien be-

fördern eine kritische Lesart, die den anhaltendenDürer-Kult in der BRDund seine

historischen Verwicklungen hinterfragt (vgl. Kap. 5.1). Die aus Gummibändern ge-

formten, auf Musterstoff gemalten oder auf Handtücher gedruckten Umrisse des

ikonischen Hasenmotivs wirken in ihren neuen Kontexten seltsam entauratisiert

und fremd. Dieses dissoziative Moment der Bildparodie ermöglicht einen alterna-

tiven Blick auf traditionelle kunsthistorische Erzählungen und ihre Bewertungs-

maßstäbe. Damit eröffnen Polkes parodistische Bilder den aufmerksamen (»eman-

zipierten«1) Betrachter*innen einenDenkraum,der die kontinuierliche Stilisierung

alter Kunst-Helden genauso hinterfragt wie die zeitgenössische Ausstellungspoli-

tik.

Nachdem es in den vorangegangenen Kapiteln darum ging, diesen Denkraum

zu systematisieren und die semiotische und historische Mehrdimensionalität der

1 Vgl. Rancière 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Postmoderne Bildparodien

parodistischen Verweise auszuloten, soll im Folgenden die Funktion der Bildstö-

rung, der Moment des »Dissens[es]« im Mittelpunkt des Forschungsinteresses

stehen.2 Bildparodien zeichnen sich zu allererst dadurch aus, dass ein historisches

Motiv (ein Stil, Genre oder Diskurs) als Zitat oder Teilzitat in einen neuen Bildzu-

sammenhang überführt wird. Erst diese Verfremdung generiert die parodistische

Kritik undmacht sie aussagekräftig. Sie ermöglicht es, das zitierteMotiv außerhalb

seines ursprünglichen Kontextes und der mit ihm verbundenen Deutungsansprü-

che zu betrachten. Damit geht eine Perspektiverweiterung einher, die über ihre

kunstimmanente Bedeutung hinaus als Ideologiekritik und als aktive Form der

Intervention in bestehende Diskurse verstanden werden kann. Die dritte Teilthese

trägt diesem Phänomen Rechnung und betont das kritische Potential von Bildpar-

odien als Reflexionsfiguren. Neben aktuellen kulturhistorischen Forschungsansätzen

zum Phänomen der Parodie beziehe ich mich hierfür auf Roland Barthes’ ideo-

logiekritische Schriften (vgl. Kap. 6.2) sowie auf die Positionen des Philosophen

Jacques Rancière (vgl. Kap. 6.3) und biete eine Lesart an, die Bildparodien als ideo-

logiekritischen Dekonstruktionsversuch und als Moment politischen Dissenses

beschreibt.

Schon das in Kapitel 3 besprochene Wolldeckenbild »Reh« [Abb. 2], welches

die Debatte um den bundesdeutschen Kunststil aufruft, ist ein herausragendes

Beispiel dafür, wie der subtile Anspielungsreichtum parodistischer Bilder die

Betrachter*innen zu eigenen Assoziations- und Denkleistungen inspiriert. Die

parodistische Kritik wendet sich dabei nicht gegen das zitierte Motiv oder seinen

Urheber, sondern auf einer diskursiven Ebene gegen die Inanspruchnahme und

Bedeutungsaufladung der avantgardistischen Kunst in den Nachkriegsjahren.

Beanstandet wird ein allgemeines Wegschauen oder mit den Worten des Kunst-

kritikers Walter Grasskamp eine »Kulturpolitik des schlechten Gewissens«, die den

offiziellen (und damit den sichtbaren) Kunstdiskurs dieser Zeit prägte.3 Denn eben-

so wie die Bereitschaft fehlte, die ideologische und kommerzielle Vereinnahmung

der Dürer-Verehrung kritisch aufzuarbeiten, war auch eine echte Auseinanderset-

zung mit der avantgardistischen Kunst der Vorkriegsjahre und ihren Paradigmen

(noch) nicht denkbar.

Die von Grasskamp angeprangerte »unkritische Rehabilitierung« der Vor-

kriegsavantgarde impliziert eine Forderung, deren Dringlichkeit angesichts aktu-

eller Postkolonialismus-Debatten nicht zu unterschätzen ist: eine ernstgemeinte

Revision der sogenannten primitivistischen Kunst und der ihr eingeschriebenen

eurozentrischen Sichtweise.4 Der Begriff »primitivistisch« subsumiert in diesem

2 Rancière 2008a, S. 33.

3 Grasskamp 1994, S. 122.

4 Grasskamp 1994, S. 108f. Anstelle einer notwendigen Revision der als »entartet« abgewer-

teten Kunststile beispielsweise durch die Ausstellungspolitik der Nachkriegs-BRD, für die

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 195

Zusammenhang die vermehrt seit Beginn des 20. Jahrhunderts einsetzende, (un-

kritische) künstlerische Rezeption außereuropäischer, als archaisch bezeichneter

Kunst aus kolonialisierten Gebieten. Während der Zeit des Nationalsozialismus

wurden ebenjene künstlerischen Positionen, die sich auf außereuropäische Kunst-

und Kulturgegenstände bezogen, als entartet diffamiert. Nach Ende des Zweiten

Weltkriegs änderte sich die Stimmung. Über formalästhetische Ähnlichkeiten

ließ sich der Rückbezug auf die vermeintlich archaischen Wurzeln abstrakter

Kunstströmungen als Gegenbehauptung zu der von den Nationalsozialist*in-

nen propagierten »Kontinuität des Klassizismus« inszenieren.5 Was dabei oftmals

ausgeblendet wurde, sind die kolonialrassistischen Stereotype und die im Bild ein-

gelagerten rassistischen Vorurteile, die diese Kunstwerke transportieren und deren

Prämissen und Glaubenssätze es zu hinterfragen gilt. Auch im frühen Œuvre von

Sigmar Polke lassen sich Bildbeispiele finden, die diese Leerstelle auf parodistische

Art undWeise ins Visier nehmen.

Erste Hinweise auf Polkes Auseinandersetzungmit dieser Problematik, die sich

auch für die heutige Exotismusdebatte als fruchtbar erweist, liefert das omniprä-

sente Palmen-Motiv, das nicht zuletzt dank Friedrich Wolfram Heubachs pseudo-

autobiografischemEssay inprominenterWeisemit PolkesSchaffen verbundenwird

(vgl.Kap. 4.1 u. 4.2).Bereits inPolkes frühenBildfindungendient esnicht etwadazu,

primitivistische Malereitraditionen fortzuschreiben und einen imaginierten »Ori-

ent« auf der Leinwand zu entwerfen, sondern dazu, die eigene (europäisch-deut-

sche)Kulturund ihreFantasien,VorurteileundÄngste imHinblickaufdas ihrFrem-

de zu hinterfragen.6 Damit bieten Polkes Bildparodien eine gute Vorlage für eine

Auseinandersetzung mit kolonialrassistischen Stereotypen und ihrer Verharmlo-

sung in der kleinbürgerlichen Kultur der Nachkriegsjahre.Mit dem 1968 entstande-

nen Stoffbild »N.-Plastik« widmet Polke den primitivistischen Exotismusfantasien

die erste documenta-Schau exemplarisch stehen kann, die »als ersteNachkriegs-Synopse der

Moderne maßgeblich und leitbildhaft in der Bundesrepublik ihr Bild der Moderne [etablier-

te]«, wird von offizieller Seite in dieser Hinsicht eher eine unkritische Rehabilitierung der

modernen Künstler*innen angestrebt, ohne sich mit ihrem Programm näher auseinander-

zusetzten.

5 Grasskamp 1994, S. 87 (Herv. i.O.).

6 Bei der Einteilung von Gruppen, Menschen, Tieren, Landschaften, Kunstobjekten etc. in die

Kategorien »eigen« und »fremd« handelt es sich umaus europäischer Perspektive vorgenom-

mene grob verallgemeinernde Zuschreibungen. Sie dienen der eigenen Selbstverortung als

normgebend.Das schließt die (oftmals abwertende) Abgrenzung von anderen ein. In diesem

Kontext zeugt auch die Bewertung als »exotisch« von einer eurozentrischen Sichtweise. Das

»Exotische« gilt dabei gleichermaßen als beängstigend und faszinierend. Beides klassifiziert

das Bezeichnete als von der Norm abweichend. Als Topos in den bildenden Künsten dienen

exotisierende Motive über die Jahrhunderte in unterschiedlicher Form dazu, Fremdheit und

(koloniale) Machtgefüge darzustellen. Die Ausdrücke »fremd« und »exotisch« verweisen im

Folgenden auf diese Konstruktionen.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Postmoderne Bildparodien

der Vorkriegsavantgarde und ihrer Nachfolger*innen ein eigenes kritisches Gegen-

bild, das im Folgenden auf seine parodistische Argumentation hin untersucht wer-

den soll. Dabei zeichnet sich die in demGemälde »N.-Plastik« formulierte parodis-

tischeKritik erneut dadurch aus,dass sie über dasGezeigte hinaus eine kunstpoliti-

sche Ebene anvisiert, die über die ungewohnte Kombination vonMotiven,Materia-

lien und Anspielungen Kunstwelt, Kulturpolitik und Alltagsrealität in Dialog bringt

und damit als ein politisches Statement lesbar wird. Diese Fähigkeit von Bildpar-

odien, sich als Reflexionsfigur kritisch zur Welt ins Verhältnis zu setzen, gilt es im

Folgenden herauszuarbeiten.

6.1 Sigmar Polkes »N.-Plastik«7

Dass Sigmar Polke exotische Motive umtrieben, ist weithin bekannt: Flamingos,

Palmen, Affen oder Pyramiden. Klassische Urlaubsmotive und Sehnsuchtsbilder

(aus europäischer Perspektive), mag man annehmen. Doch handelt es sich bei

Polkes Zeichnungen,Gemälden oder Stoffbildern gerade nicht um verklärte Exotis-

musfantasien oder naiveWerbeversprechen.8 Ein ironischer Twist ist ihnen immer

schon implizit. Denn bei genauerem Hinsehen mutieren beispielsweise die aus

dem »Vitrinenstück« [Abb. 5] bekannten und als solche betitelten »Flamingos« in

der zweiten Version der Mitteltafel zu gewöhnlichen Reihern – zu erkennen an den

geraden Schnäbeln (vgl. Kap. 4.1). Und auch die in Friedrich Wolfram Heubachs

Essay vorkommenden Affen stehen nicht mit einer außereuropäischen Ferne in

Verbindung, sondern werden mittels visueller Strukturanalogien mit Nierenti-

schen und Damenhandtaschen korreliert (vgl. Kap. 4.2). Besonders prominent

ist das Motiv der Palmen in Polkes Œuvre vertreten, das retrospektiv betrachtet

7 Der historische Originaltitel von Sigmar Polkes Werk lautet »Negerplastik«. Da es sich um

einen massiv rassistischen Terminus handelt, habe ich mich dazu entschieden, diesen von

Sigmar Polke vergebenen Titel im Rahmenmeiner Arbeit nicht zu wiederholen, sondern ihn

auf die o.g. Art als kritisch zu markieren. Auch in wissenschaftlicher Hinsicht ist die Kate-

gorisierung von Kunstobjekten als N.-Plastik problematisch, da es sich um eine aus europäi-

scher Perspektive vorgenommeneEinschätzunghandelt, unter der eineVielzahl heterogener

Objekte unterschiedlichster Herkunft oberflächlich zusammengefasst werden. Wenn kein

Originaltitel zitiert wird und (mir) eine genaue Verortung der Objekte unmöglich ist, wird

der Ausdruck »N.-Plastik« durch den Begriff »Plastik vom afrikanischen Kontinent« ersetzt in

dem Versuch, diese Heterogenität sichtbar zu machen.

8 Das erkennt schon Victoria Schmidt-Linsenhoff, wenn sie schreibt: »Tatsächlich verweist

nicht nur das Gemälde [N.-Plastik, J.H.] auf die historisch-politischen Implikationen desNeo-

Primitivismusnach 1945, sondern auchdas gesamteMotivrepertoire der Palmen, Pyramiden,

Affen, Flamingos und der visuellen Anthropologie in den 1960er Jahren, sowie die fotogra-

fischen Entdeckungsreisen der 1970er Jahre in die Dritte Welt und ins eigene Unbewusste

(mittels Drogen).«, Vgl. Schmidt-linsenhoff 2009, hier bes. S. 343.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 197

als ein Markenzeichen für den Künstler und seine (frühen) Werke gelten kann.

Doch so harmlos,wie Polkes amateurhaft scheinende Palmen-Bilder auf den ersten

Blick wirken mögen, sind sie gewiss nicht: Gekonnt schärfen sie den Blick für die

blinden Flecken der Nachkriegsgesellschaft und werfen ein Schlaglicht auf un-

liebsame Themen wie Alltagsrassismus und die Banalisierung alles Fremden zum

exotischen Dekor. Polkes Palmen funktionieren dabei auf Grund ihrer Einfachheit

wie Bildzeichen, die als Stellvertreter für das Exotische stehen, ein Begriff, unter

dem ganz unterschiedliche europäische Fantasien unreflektiert subsumiert wer-

den. So können Polkes frühe Palmen-Bilder auf der einen Seite den Blick für die

Auseinandersetzung des Künstlers mit den historisch-politischen Implikationen

des (Neo-)Primitivismus und seiner gesellschaftlichen Verankerung schärfen, die

in dem 1968 entstandenen Stoffbild »N.-Plastik« im Folgenden detailliert nach-

verfolgt werden sollen. Auf der anderen Seite, und das ist für die Fragestellung

dieser Arbeit von besonderem Interesse, sind viele dieser frühen Palmen-Bilder als

Bildparodien gestaltet, was schon Martin Hentschel in seiner bereits erwähnten

Dissertationsschrift von 1991 festgestellt hat.9

Das 1964 entstandene »Palmen-Bild« [Abb. 35] etwa, welches mit Dispersi-

onsfarben auf Musterstoff gemalt ist, zeigt das Palmen-Motiv nicht in exotis-

tisch-illusionistischer Manier, sondern hebt durch seinen Zeichencharakter die

mit ihm verbundene stereotype Inszenierung des Exotischen und die ihr zugrunde

liegende eurozentrische Perspektive hervor: Der maschinell bedruckte Stoff, den

Polke auf einen 91mal 74Zentimeter großenKeilrahmengespannthat, istmit einem

vertikal verlaufenden, mäandernden Streifenmuster verziert, das auf den ersten

Blick an eine Holzmaserung oder eineWellenbewegung erinnert. Die rechte untere

Bildecke hat der Künstler mit schnellen Pinselstrichen in einem hellen Ockerton

mit gelben Höhungen übermalt. Die nur lose mit ihr verbundenen Palmen lassen

diese Fläche als Sanddüne lesbar werden. Die beiden titelgebenden Gewächse sind

ebenso unprätentiös ausgeführt und zeichenhaft verkürzt dargestellt. Sie neigen

sich mit hübsch gekrümmten Stämmen und nur schemenhaft angedeuteten We-

deln in Richtung der Bildmitte. Ihre grüne Färbung korrespondiert dabei mit dem

Grüntondes Streifenmusters, vondemsie sich kaummerklich abheben.Mehrnoch:

Die Palmen fügen sich so gekonnt in die bildhafte Ornamentik des Stoffmusters

ein, dass sie als Symbol einer exotischen Ferne den latenten Exotismus aufdecken,

dessen sich der Musterstoff bedient.10 In Kombination mit dem Palmen-Motiv

verändert sich die Wahrnehmung des Stoffdesigns. Plötzlich erinnern die rot-gelb

gemusterten Streifen eher an ein kitschiges Tigerfellmuster als an die Imitation

einer Holzmaserung; die Zusammenstellung der Farben (Rot, Gelb, Grün) evoziert

Assoziationen zu der Rastafari-Bewegung und die gewellten Streifen auf grauem

9 Vgl. Hentschel 1991, hier bes. S. 182–190.

10 Vgl. Hentschel 1997, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Postmoderne Bildparodien

und grünemGrund lassen an lateinamerikanische Stoffmuster denken. Ein wahres

Konglomerat exotischer Anleihen tritt hinter dem zunächst so banal anmutenden

Muster zum Vorschein. Damit stellt Polkes einfache Bemalung etwas heraus, das

dem Design des Stoffmusters latent zu eigen ist, das aber ohne die beigesteuerten

Palmen dezent genug ausfällt, um nicht sofort dem Kitschverdacht ausgesetzt zu

sein. Macht die Bemalung doch sichtbar, dass ein Echo der kolonialen Vergangen-

heit trotz der sich vollziehenden Dekolonisation beispielsweise in der Kitschpalette

der Ausstattungsindustrie unreflektiert fortlebt. Polkes Palmen bringen das Fass

zum Überlaufen. Als ebenfalls rein dekorativ wirkende Bildzeichen spielen sie

mit Absicht nicht in der Liga der Hochkunst. Sie bieten ihrem Publikum keine

scheinheilige Illusion einer exotischen Landschaft oder Genreszene. Vielmehr de-

maskieren sie ebenjeneMythen, die nicht nur auf den Bereich der orientalistischen

Malerei beschränkt bleiben, sondern auch die Alltagswelt und ihre Waren prägen.

Diesen Stilbruch, den Polkes Stoffbild auf mehrfache Art und Weise begeht, hat

bereits Martin Hentschel als Parodie erkannt:

»Indem sie [Polkes Palmen-Bemalung, J.H.] sich dem Dekor des Stoffes ihrerseits

wie ein falsches Dekor aufsetzten und dadurch die Bedeutung, die es mit sich

führt (›das Exotische‹), drastisch übersteigern, setzt sie denGeschmack, der sich dar-

in wiederfände, herab. Insofern agiert die Malerei wieder in Form einer Parodie.

Die so locker eingefügten Bildzeichen ›Palmen‹ und ›Sand‹ erscheinen selbst wie

Zitate, die das Zitat, welches im Stoffmuster sehr diskret zur Anschauung kommt,

spöttisch ausformulieren.«11

Im Gegensatz zu den in Kapitel 5.1 besprochenen Dürer-Hasen oder dem Reh-Bild

(vgl. Kap. 3) zitiert Polke hier kein konkretes Gemälde oder eine bestimmte Zeich-

nung. Die Suche nach der einen vorbildhaften Palme muss zwangsläufig ins Lee-

re laufen. Und dennoch, so beobachtet Hentschel richtig, wirkt Polkes Palmen-Mo-

tiv wie ein Zitat, wie ein universales Zeichen, das seinerseits bereits das Kondensat

einer langen Tradition bildlicher Stilisierung des Exotischen ist. Der parodistische

Bruch,dernunzwischenhandelsüblicherMeterwareundPalmen-Symbol,also zwi-

schendemEigenenunddemFremden,entsteht, ist eng verknüpftmit einementlar-

vendenGestus.Denn Polkes »Palmen-Bild« kontrastiert Eigenes und Fremdes nicht

nur, sondern macht auf die dialektische Verstrickung aufmerksam, die ebenjenen

Identitätskonstruktionen zu eigen ist: Mit seinem »Palmen-Bild« zeigt Polke das

Fremde (das exotische Palmen-Motiv) im Eigenen (dem Deko-Stoff der 1960er Jah-

re) und dekonstruiert mit seiner parodistischen Konfrontation ebenjene Perspekti-

ve eurozentristischerWeltanschauung, die sich das Fremde, Andere paradoxerwei-

se gleichzeitig aneignet und sich davon abgrenzt. Und genau auf diese Perspekti-

ve, die Polkes »Palmen-Bild« so geschickt illustriert, hat es die parodistische Kritik

11 Hentschel 1991, S. 183 (Herv. i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 199

abgesehen. Die Palmen stehen nicht für eine tatsächliche palmengesäumte Ferne,

sondern spiegeln (und dekonstruieren) einWeltverständnis, das das Palmen-Motiv

und seineMythen als Gegenentwurf, Fluchtmöglichkeit undWohlstandssymbol für

dieKonstruktion der eigenen Identität braucht: Bei dem»Exotischen«, so analysiert

auch Hentschel Polkes Palmen-Bilder, handelt es sich um einen Erzählmodus, mit

demsichder (klein-)bürgerlicheHabitus schmückt,umdemalltäglichenEinerlei zu

entkommen.12

Weitere Palmen-Bilder aus Polkes frühemŒuvre bestätigen auf der einen Sei-

te den parodistischen Unterton, mit welchem der Künstler den Zeitgeist der Nach-

kriegsjahre kommentiert, und erweitern auf der anderen Seite denBedeutungsrah-

men des Palmen-Motivs um kleinbürgerliche Urlaubs- und Wohlstandsfantasien.

Das sogenannte »Urlaubsbild« [Abb. 36] kombiniert auf schwarz-weiß gestreiftem

Grund vier formal und farblich unterschiedlich unterlegte Szenen. Sie scheinen in

einem imaginärenHalbkreis um das zentrale Palmen-Motiv in der rechten unteren

Bildecke angeordnet zu sein. Von links nach rechts finden sich dort: Ein dreiecki-

ger Bildausschnitt, der eine Küstenlandschaft mit weißen Segelbooten zeigt, eine

leuchtend gelb unterlegte Skizze einer Tempelfront, die an das griechische Parthe-

non erinnert, und ein schwarzes Karomuster auf weißem Grund. Die letzten bei-

denwerden auf einer nierentischartigenGrundfläche präsentiert.Das Palmen-Mo-

tiv befindet sich in einempinkfarben unterlegtenKreis, der die tropischenGewäch-

se erneut auf einer angedeuteten Düne verortet. Die farbigen Bildausschnitte wir-

ken dabei wie Sprechblasen, die den vonHentschel angesprochenen »Erzählmodus

des Exotischen« weiter ausdifferenzieren. Gekonnt bringen sie für die Betrachten-

den vermeintliche Urlaubsszenen, also Palmen, Strand sowie den antiken Tempel

mit kleinbürgerlicher Häuslichkeit zusammen. Nimmt man nämlich ein weiteres

Palmen-Bild aus demŒuvre Polkes hinzu, das eine kleine Leinwandmit Palme und

Strand umrahmt von einer ebenfalls nierentischförmigen gelben Farbfläche zeigt,

die auf einem hölzernen Gitternetz angebracht ist [Abb. 37], erinnert das gemalte

Karomuster auf dem »Urlaubsbild« an ein Rosenspalier oder ein anderes Rankgit-

ter für den heimischen Vorgarten.13 Ist der Blick erst einmal für die kleinbürger-

liche Spießigkeit sensibilisiert, die in Polkes »Urlaubsbild« mitschwingt, wirkt das

schwarz-weißeGrundmuster der Leinwandwiedie Lamellen eines handelsüblichen

Rollos. Dieses lässt den Ausblick auf die verschiedenen Urlaubsszenen frei, die wie

eine Collage die graue Alltagsrealität durchbrechen. Genau wie die nierentischför-

migen ›Sprechblasen‹ verdeutlicht das die Perspektive, vonder aus hier auf die nicht

näher definierte, exotische Urlaubslandschaft geblickt wird. Gleichzeitig ermögli-

chen der geometrische Rapport der Rechtecke und das abstrakt-lineare Grundmus-

ter der Leinwand im»Urlaubsbild«Assoziationenzur abstraktenMalerei,die imZu-

12 Hentschel 1997, S. 46.

13 Hentschel 1997, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Postmoderne Bildparodien

sammenhangmitdenfigürlich-kitschigenFernwehszenenüberraschendbanalwir-

ken.DenktmananHeubachsEssay,bewegen sichPolkes Palmen eher auf derEbene

derWerbe- und Sammelbilder der Bratfett-Marke Palmin als auf jener tatsächlicher

Aufnahmen realer Landschaften oder impressionistischer Orientfantasien. Polkes

Palmen-Symbole haben entlarvenden Charakter: Nicht das Exotische, sondern das

Einheimische istThema seiner Bildparodien.

Das 1969 entstandene Stoffbild »Palme auf Autostoff« [Abb. 38] zeigt die in-

zwischen wohlbekannte Polke-Palme – ein in eleganter S-Kurve geschwungener

Stamm mit fünf stilisierten Palmwedeln geschmückt – auf einem Deko-Stoff mit

Auto-Muster. Die minimalistische Bemalung wertet den Musterstoff durch seine

Funktion als Leinwand auf. Gleichzeitig bleibt aber das Design so gut erkennbar,

dass die ursprüngliche Funktion des Fabrikats – Kissenbezug, Vorhangstoff oder

Kinderzimmerdekoration –und die »triviale Eigenmächtigkeit und Impertinenz«14

des Musters nicht unsichtbar werden. In vertikaler Ausrichtung sind unterschied-

liche Automodelle mit Markenbezeichnung zu sehen, die, wie Hentschel schreibt,

als »Zeichen [dienen, J.H.],mit denen eineWelt erträumt wird, die ›man‹ sich nicht

leisten kann, die aber im Surrogat einen gewissen Abglanz und eine scheinbare

Nähe enthält.«15 Dieser scheinbarenNähewohnt eine doppelte Täuschung inne: Sie

lässt sich ebenso auf die dargestellten Automobile beziehen, die aus der eigenen

Lebenswelt bekannt sind und dennoch für viele unerreichbar bleiben, als auch auf

die durch die Palmen versinnbildlichten fernen Länder, die selbst mit der gestei-

gerten Mobilität eines Kleinwagens unzugänglich bleiben, allein schon weil sie von

derWerbeindustrie stilisierteWunschbilder bedeuten und keine realen Orte.

Gerade dieser Zeichencharakter, denHentschel Polkes Palmen als Surrogat exo-

tistischer Fantasien zuschreibt, ist für die Beobachtungen zur Bildparodie und für

das folgende »close reading« vonPolkes »N.-Plastik« interessant. So fährtHentschel

fort:

»Polkes Palme schiebt sich über die Träumereien, die im Gewebe der Zeichen um-

hertreiben, wie eine skurrile, Arme schwingende Figur. Sie vertreibt die Illusion

von ›Großer Welt‹, indem sie sie mit einem simplen Zeichen versieht, einem Kli-

schee, welches so aufdringlich von der ›GroßenWelt‹ handelt, daß es das Klischee

des Stoffmusters ins Lächerliche zieht.«16

Auf der einen Seite wird durch den Begriff des Klischees deutlich, wie Polkes syn-

thetischer Blick (vgl. Kap. 5.1) funktioniert.Die Palmenwirken darumwie ein Zitat,

weil der Künstler es schafft, mit dem bewusst einfach gehaltenen Motiv, das durch

seine übersteigerte Simplizität wie ein Symbol dasteht, die mit ihm verbundenen

14 Buchloh 1976, S. 143.

15 Hentschel 1991, S. 184.

16 Hentschel 1991, S. 184.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 201

Fantasien undMythen im Barthes’schen Sinne in einem Bild zu kondensieren.Wie

ein Icon, das sich in einen Chatverlauf einfügt, steht das Palmen-Motiv in seiner

Reduktion für eine europäische Wunschvorstellung, die sich die Welt als stets ver-

fügbar vorstellt und sie sich als idyllisches Reiseziel ohne weitergehende Historizi-

tät aneignet. Es ist ein Klischee, das, in ein Zeichen verwandelt, die latente Anwe-

senheit dieses Wunsches im Alltag enttarnt. Im Verweisungsspiel der Zeichen (vgl.

Kap. 4), von Hentschel hier als »Gewebe« beschrieben, macht es gleichzeitig auf ei-

ne (unbemerkte) Bedeutungsdiffusion aufmerksam. Die Oldtimermotive auf dem

Dekorationsstoff sind nicht nur ein einfaches (denotierendes) Abbild verschiedener

Automodelle: Sie stehen auf einerMetaebene fürWohlstand und eine gewisseWelt-

gewandtheit.Diesewird erst in demMoment explizit, in demPolke die stille Einheit

des Stoffmusters durch seine Bemalung stört und parodistisch übersteigert. In die-

sem Sinn funktionieren parodistische Bildstörungen als dekonstruktives Moment,

das als Ideologiekritik (vgl. Kap. 6.2) oder eine Äußerung politischenDissenses (vgl.

Kap. 6.3) lesbar wird. Indem Polkes Palmen-Bilder auf ironische Art und Weise die

im Kern gewalttätigen kleinbürgerlichen Aneignungsfantasien hinter den großen

Sehnsuchtsmotiven enttarnen, können sie als parodistisch bezeichnet werden. Da-

bei zielen sie nicht nur auf eine kleinbürgerliche Spießigkeit, die sie natürlich tor-

pedieren, in ihr aber ein gar zu simples Ziel fänden. Vielmehr verweist die Verwen-

dungderMusterstoffe auch auf die industrielleVerfertigungdieser billigenundver-

logenen Träume, die zwar als kitschigeWunschbilder denWeg in dieWohnzimmer

finden und als Massenware einen ebenso einfältigen wie unrealisierbaren Traum

propagieren, in dieser stereotypen Zurichtung aber vorrangig den Produzent*in-

nen solcher Waren nutzen, deren »Autorschaft« und Verantwortung für die frag-

würdigen kolonialen Klischees hinter der Anonymität der industriellen Fertigung

verschwinden.

Noch deutlicher jedoch als Polkes Palmen-Bilder thematisiert das 1968 ent-

standene Stoffbild »N.-Plastik« [Abb. 39] die postkolonialen Implikationen primi-

tivistischer Inspirationsquellen. Auch dieses Bild wurde von der Forschung bereits

als Bildparodie erkannt, allerdings steht Polkes Œuvre im Interessenfokus und

die genannten Forschungsbeiträge verfolgen nicht den Anspruch, das parodisti-

sche Moment genauer zu erklären. Martin Hentschel eröffnet mit dem Stoffbild

»N.-Plastik« unter der Zwischenüberschrift »Gegenseitige Affizierung« das vierte

Kapitel seiner Dissertationsschrift.17 Besonders unter formalästhetischen Ge-

sichtspunkten sind Hentschels Überlegungen grundlegend für die Beschäftigung

mit Polkes frühem Œuvre. Im Gegensatz zu den Palmen-Bildern, die Hentschel

im vorangehenden Teilabschnitt unter dem Titel »Parodistische Übersteigerung«18

17 Hentschel 1991, S. 190–196.

18 Hentschel 1991, S. 182–190.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Postmoderne Bildparodien

zusammenfasst, gewinnt das Stoffbild »N.-Plastik« seinerMeinung nach noch eine

weitere Bedeutungsebene hinzu:

»Dem einen Verfahren, das sich mit den Stoffbildern eröffnet: das Verfahren par-

odistischer Übersteigerung von Formen und Bedeutungen, die im Stoffmuster an-

gelegt sind, gesellt sich ein zweites hinzu. Es zeichnet sich dadurch aus, daß nun

auch umgekehrt das Stoffmuster die gemalten Partien kommentiert.«19

Musterstoff und Bemalung gehen eine Art »discordia-concors«-Verbindung mit-

einander ein, stehen also in einemVerhältnis »einigerUneinigkeit«,was dazu führt,

dass sich beide Bildteile, das gemalte und das reproduzierte, in einemdialektischen

Spiel ständig gegenseitig affizieren, führt der Autor aus.20 Damit macht er darauf

aufmerksam, dass die Komposition von »N.-Plastik« im Anschluss an die frühen

Palmen-Bilder an Komplexität gewinnt. Und auch die theoretischen Beobachtun-

gen bezüglich des spannungsgeladenen Verhältnisses dieser unterschiedlichen

Bildteile zueinander können für die Erforschung bildparodistischer Verfahren

wichtige Impulse liefern, wie im Folgenden zu zeigen sein wird.

In jüngerer Zeit haben sich Victoria Schmidt-Linsenhoff und KeaWienand mit

Polkes »N.-Plastik« beschäftigt. Dabei nehmen beide die angesprochene »discor-

dia-concors«-Verbindung zum Anlass, die unterschiedlichen Bildteile unter dem

Gesichtspunkt der bildlichen Inszenierung kultureller Differenz zu untersuchen.

Schmidt-Linsenhoffs Fokus liegt dabei weniger auf einer ikonografischen Bildana-

lyse als auf dem Versuch, anhand mehrerer Beispielbilder die »longue durée eines

deutschen Primitivismus-Diskurses aufzuzeigen, der vom wilhelminischen Kai-

serreich über den Verlust der deutschen Kolonien in der Weimarer Republik, über

NS und Nachkriegszeit bis in die 1960er Jahre geführt wurde.«21 Wienand, Schüle-

rin von Schmidt-Linsenhoff, widmet Polkes »N.-Plastik« in ihrer 2015 erschienen

Dissertationsschrift ein eigenes Kapitel.22 Auch sie betrachtet Polkes Stoffbild

unter postkolonialer Perspektive und fragt, »inwiefern Polkes Collage eine Parodie

auf die ›[N.-Plastik]‹ und damit auf die spezifische Kontinuität des Primitivismus

in der BRD ist, die nicht nur die ›hohe Kunst‹, sondern in wechselseitigem Aus-

tausch mit dieser auch die Populärkultur betrifft, […]«.23 Wienand analysiert die

unterschiedlichen Bildteile von Polkes Gemälde – die zentrale Figur, den zugrunde

liegenden Musterstoff und die abstrakten Kritzeleien am rechten Bildrand – und

arbeitet ihre ambivalente Beziehung zueinander heraus, die sie überzeugend als

19 Hentschel 1991, S. 190.

20 Hentschel 1991, S. 192f.

21 Schmidt-Linsenhoff 2009, S. 342.

22 Vgl. Wienand 2015, S. 201–233.

23 Wienand 2015, S. 206.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 203

»Dekonstruktion des Mythos ›[N.-Plastik]‹« interpretiert.24 Dass Bildparodien

einen dekonstruktiven Impetus besitzen, der sich gegen Alltags-, Gesellschafts-

und Kunstmythen richtet, ist auch eine zentrale These dieser Arbeit. Mit dieser

Grundannahme, dass (post-)moderne Bildparodien ebenjene kritische Funktion

bedienen, die über eine spöttische Herabsetzung, von der Hentschel noch spricht,

hinaus geht, kann Wienands Ansatz wichtige Hinweise für die Beschäftigung mit

Polkes primitivismuskritischen Werken und für die Auseinandersetzung mit der

Funktion von Bildparodien liefern, wie das folgende »close reading« von Polkes

»N.-Plastik« unter Beweis stellen will.

Das Gemälde »N.-Plastik« [Abb. 39] befindet sich seit 2001 als Dauerleihgabe ei-

ner privaten Sammlung im Kunstmuseum Bonn. Es misst 130,2 mal 110,3 Zentime-

ter. Der aus einem Viskose-Baumwollgemisch bestehende Deko-Stoff ist auf einen

Keilrahmengespannt undmitDispersionsfarbe bemalt. ImGegensatz zudenStoff-

bildern mit Palmen-Motiv, die auf die (vermeintliche) Dichotomie zwischen tropi-

schem Gewächs und heimeligem Stoffmuster beschränkt bleiben, werden in dem

Gemälde »N.-Plastik« drei unterschiedliche Bildteile kombiniert, die auf den ersten

Blick wenig miteinander zu tun haben: Auf einem bunt gemusterten Stoff mit ver-

menschlichten Tiermotiven ist die titelgebende Plastik zu sehen, die Polke mit di-

cken, schwarzen Pinselstrichen auf den gelblichen Untergrund gemalt hat. Von der

nicht näher ausgestalteten Figur scheinen zwei treppenförmige Blitze oder Linien

auszugehen (oder bei ihr zu enden?), die der Ausrichtung des Tiermusters folgend

die Stofffläche ihrerseits in drei diagonal durchschnittene Teile untergliedern. Das

rechte Bilddrittel wurde erst mit weißer und dann mit bräunlich-roter Farbe de-

ckend übermalt.25 Darauf sind drei abstrakte Linien zu sehen, die auf Grund ihrer

pastosenMalweise denAnschein erwecken, als hätte Polke die grüne, blaue und rote

Farbe direkt aus der Tube auf die Leinwand gedrückt. Der linke angewinkelte Arm

der Plastik verbindet Figur, Stoffmuster und die abstrakten Farbschlieren mitein-

ander. Den Abschluss bildet ein hellerer, ebenfalls bräunlicher Streifen, der auf den

ersten Blick mit einem Klebebandrest verwechselt werden kann – tatsächlich han-

delt es sich aber um Leukoplast, also um ein medizinisches Heftpflaster, das zur

Befestigung von nicht selbstklebendenWundauflagen verwendet werden kann.26

Materialien, Muster und Bemalung erscheinen zunächst willkürlich und dis-

parat. Dominiert wird die Komposition von der massiven, schwarzen Skulptur mit

24 Wienand 2015, S. 206.

25 Hierbei handelt es sich nicht, wie beispielsweise KeaWienand schreibt, um einen aufgekleb-

ten und grundierten Papierstreifen. Die weiße Grundfarbewurde, nach Angaben der Restau-

ratorin Antje Janssen, Leiterin der Restaurierungsabteilung im Kunstmuseum Bonn, direkt

auf den Musterstoff aufgetragen. Die scharfe Trennung, die zwischen Musterstoff und Be-

malung an dieser Stelle entsteht, bleibt dennoch bestehen. Vgl. Wienand 2015, S. 203.

26 Erneut danke ich Frau Antje Janssen, für diese Richtigstellung, identifizierte Kea Wienand

das Klebeband doch noch als Krepp. Vgl. Wienand 2015, S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Postmoderne Bildparodien

menschlichen Zügen, die sich leicht nach rechts versetzt in der Bildmitte befindet.

Nur wenige scharf umrissene Lichtreflexe lassen einige Details wie Knie, Brust und

Finger erkennen. Sie suggerieren ein von oben rechts einfallendes Licht, jedoch

wirkt der Schwarz-Weiß-Kontrast hart und wenig natürlich. Der Titel »N.-Plastik«

legt nahe, dass es sich bei der dargestellten Figur um eine Plastik vom afrikani-

schen Kontinent handelt.27 Unter Berufung auf Carl Einsteins gleichnamiges Buch

unternimmt Viktoria Schmidt-Linsenhoff den Versuch, die dargestellte Plastik als

Fang-Statue zu identifizieren, ähnlich jener auf der zweiten Fotografie in Einsteins

Publikation.28 Polkes Adaption bleibt jedoch so holzschnittartig, dass es schwierig

ist, diese Vermutung zu verifizieren. Für die Analyse seines Gemäldes ist diese

Information auch nicht weiter von Bedeutung. Vielmehr ist umgekehrt gerade

die Tatsache wichtig, dass das genaue Vorbild der abgebildeten Statue unerkannt

bleiben muss und eben nicht von einer kennerschaftlichen Auseinandersetzung

mit der vielfältigen Kunstlandschaft des afrikanischen Kontinents zeugt. Polke hat

die Statue auf seinem Gemälde so platziert, dass sie den Betrachtenden frontal

gegenübersteht. Ihr Oberkörper erscheint aus europäischer Perspektive unge-

wöhnlich in die Länge gezogen. Die im Vergleich dazu kurzen Beine erwecken den

Anschein, als würde die Figur hocken. Zwei Lichtreflexe auf den Knien verstärken

diesen Eindruck und scheinen eine Verkürzung anzudeuten. Auch die Füßewerden

durch zwei bis drei Lichtpunkte leicht strukturiert. Allerdings verschmelzen sie im

Gegensatz zu den Beinen zu einem schwarzen Balken, der entfernt an ein Posta-

ment erinnert.29 Die abgerundete Schulter- und Nackenpartie der Skulptur geht

fließend in zwei lange, leicht angewinkelte Scherenarme über. Die Hände hält sie

zueinander gedreht vor dem Bauch. Drei helle Pinselstriche markieren die Finger

ihrer linken Hand, wobei diese Abbreviatur den angedeuteten Fingern etwas Klau-

enartiges verleiht. Zwei weitere horizontale Striche strukturieren den Oberkörper

der Figur und lassen an zwei Brüste oder Brustmuskeln denken. Ob es sich um

eine männliche oder weibliche Figur handelt, ist nicht mit Sicherheit zu sagen. Die

vage angedeutete Brustpartie lässt keine Rückschlüsse auf ihre Geschlechtlichkeit

zu und auch der leicht geneigte Lichtreflex zwischen ihren Beinen kann entweder

auf einen Penis hindeuten oder – wie es in der von Schmidt-Linsenhoff genannten

Vergleichsabbildung aus Einsteins Buch »N.-Plastik« der Fall ist30 – auf eine weit

geöffnete Vulva. Auf dem langen schmalen Hals der Skulptur sitzt ein ovaler Kopf.

27 Vgl. Wienand 2015, S. 203.

28 Schmidt-Linsenhoff 2009, S. 341. Bei den Fang handelt es sich um eine ethnische Gruppe, die

im westlichen Zentralafrika lebt und für ihre Holzskulpturen bekannt ist.

29 Bei einem Postament handelt es sich um eine europäische Form Skulpturen zu präsentie-

ren, auch hierin kann ein Indiz dafür gesehen werden, dass die afrikanische Plastik in Polkes

Stoffbild sich nicht an einemOriginal, sondern an ›eingedeutschten‹ beziehungsweise euro-

päisierten Interpretationen oder Präsentationsformen orientiert.

30 Vgl. Einstein 1915, Abb. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 205

DasGesicht verrät kaumDetails.NurderMund,dieNaseunddas linkeAuge sind zu

erahnen. Dadurch erhalten die Gesichtszüge etwas Maskenhaftes – ein Eindruck,

der durch den starken Schlagschatten, der den Rest des Gesichts in Dunkelheit

hüllt, verstärkt wird.

Doch obgleich ebenjener Schlagschatten der Figur eine gewisse Plastizität ver-

leiht, kann er nicht darüber hinwegtäuschen, dass es sich hier um eine gemalte Sta-

tue und nicht um ein dreidimensionales Objekt handelt. Das lässt die Vermutung

aufkommen, dass Polke sich nicht an einer realen Skulptur orientiert hat, wie es

viele seiner Vorgänger umdie Jahrhundertwende getan haben.31 Kunstgegenstände

vom afrikanischen Kontinent standen zu Beginn des 20. Jahrhunderts bei den von

Kolonialgütern begeisterten Europäer*innen hoch im Kurs.Wienand schreibt:

»Die als ›Beutestücke‹ im Kontext des Kolonialismus nach Europa gebrachten

Objekte ›wanderten‹ als Motiv in das primitivistische Bildrepertoire ›moderner‹

KünstlerInnen […]. Die meisten Objekte wurden in Vitrinen und Regalen von

sogenannten Völkerkundemuseen aufbewahrt. Einige schafften es zumindest als

Vergleichsbeispiele in Kunstausstellungen und nicht wenige landeten als Dekor

in privaten und öffentlichen Innenräumen.«32

Davon legen beispielsweise die exotisierend-primitivistischenKunstwerke der Brü-

cke-Künstler beredtes Zeugnis ab.33 Auch oder gerade weil viele der avantgardis-

tischen Künstler*innen selbst ins außereuropäische Ausland reisten, um sich von

den ihnen fremden Gesellschaft inspirieren zu lassen, liegt ihren Kunstwerken ei-

ne zutiefst europäische Perspektive zugrunde. Denn diese Reisen wurden von ei-

nem doppelten Wunsch geleitet: Unter formalen Gesichtspunkten suchte man in

den fremden und von den Reisenden als archaisch bewerteten Kunstobjekten einen

Ursprung und eine Legitimation für den eigenen abstrakten Malstil, während auf

einer gesellschaftspolitischen Ebene die Traditionen und Lebensweisen dieser ver-

meintlich archaischen Gesellschaften als utopischer Gegenentwurf zu der von der

Industrialisierung geprägten europäischen Realität verklärt wurden.34 Auf der Su-

che nach einer eigenen Identität wurden dafür unter anderen Schwarze Menschen

vom afrikanischen Kontinent und ihre Kunstobjekte (wie die Statue in Polkes Ge-

mälde) zu einem Gegenbild der europäischen Zivilisation stilisiert. Dieser Vorstel-

lung entsprechend übersteigerten die (europäischen) Künstler*innen in ihren Ad-

31 Hinzu kommt, dass diemeistenKunstgegenstände ausAfrika aus Ton,Holz, Bronzeoder ähn-

lichen Materialien gefertigt sind – Materialien, die nicht ebenmäßig und tiefschwarz sind.

32 Wienand 2015, S. 203.

33 Rezente Ausstellungsprojekte sowie sie jüngere Literatur zur Künstlergruppe »Brücke« ma-

chen diesen Primitivismus zum Thema. Vgl. z.B. N’guessan-Béchié 2002; Wagner/Melcher

2011.

34 Vgl. Hermand 1995, hier bes. S. 90–105.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Postmoderne Bildparodien

aptionen die ästhetischen Gestaltungsmerkmale der vorgefundenen Objekte. Ku-

bisch geometrische Verkürzungen, stark gelängte Oberkörper und stilisierte Köpfe

mit wulstigen Lippen belegen dies genauso wie animalische oder maskenhafte Ge-

sichtszüge,die die Abgebildeten entmenschlichenunddegradieren,um ihre Schöp-

fer*innen als ihr Gegenteil aufzuwerten. Betrachtet wurden die fremden Kunstob-

jekte dabei nicht aus einer wissenschaftlichen Perspektive, sondern aus einer, die

auf die ästhetischen Belange der Schauenden ausgerichtet ist und die sich auf die

formale Bedeutung der Figuren für eine europäische Kunstwelt fokussiert. Von die-

ser Perspektive sind die Werke von Künstlerinnen und Künstlern genauso geprägt

wie diejenigen von Wissenschaftler*innen, wie Einsteins Publikation »N.-Plastik«

von 1915 beweist.35 Berühmt geworden ist der schmale Band vor allem wegen der

119 angehängten schwarz-weiß Fotografien und auf Grund der Tatsache, dass Ein-

stein mit seiner formanalytischen Betrachtungsweise als erster den Versuch unter-

nommen hat, Kunstgegenstände vom afrikanischen Kontinent als ästhetisch rele-

vante Objekte zu beschreiben, ohne sie als Fetische abzutun. Einsteins Publikati-

on wurde lange als eine nie dagewesene Wertschätzung afrikanischer Kunst und

Kultur verstanden, die sich in der kubistischen Kunst fortsetzte. Vor allem auf die

Avantgarde-Künstler*innen hatten Einsteins Essay und diemitgelieferten Fotogra-

fien großen Einfluss.36 Allerdings vernachlässigen diese Lobeshymnen die Tatsa-

che, dass Einsteins Text (und dem Kubismus) eine zutiefst europäische Perspekti-

ve auf die vom afrikanischen Kontinent stammenden Kunstgegenstände und ihren

Wert eingeschrieben ist. Der Kubismus, so resümiert Viktoria Schmidt-Linsenhoff,

integrierte die sogenannten »N.-Plastiken« eben nicht als »Proto-Kubismus in die

europäische Kunstgeschichte, sondern markiert mit dem Kubismus den kunstge-

schichtlichen Standpunkt, von dem aus er afrikanische Skulptur sieht.«37 Das gilt

auch für die Fotografien, die dem Essay nachfolgen, ohne dass Einstein im Text auf

sie eingehen würde. Einstein hat die aus unterschiedlichen, nicht näher angegebe-

nen Kontexten stammenden Plastiken vor einem Neutralität heischenden grauen

Hintergrund platziert, der ihre ethnografische und kulturelle Zugehörigkeit leug-

net und den Fokus für die europäischenBetrachter*innen auf (teils inszenierte) for-

male Analogien lenkt. Auch wenn dies in der positiven Absicht geschah, dem Auge

35 Vgl. Einstein 1915.

36 Andersherum, also dass Einsteins Buch in afrikanischen Staaten oder von afrikanischen

Künstler*innen oder Wissenschaftler*innen rezipiert wurde, ist dies nicht der Fall, wie Paul

N’guessan-Béchié auf der 2017 stattgefundenen Konferenz »Carl Einstein Re-Visited« des

ZKM in Karlsruhe in seinemVortrag »Faszination undAktualität von Carls Einsteins ›[N.-Plas-

tik]‹ aus afrikanischer Perspektive« betont. Online verfügbar auf der Webseite des ZKM: h

ttps://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie (zuletzt abge-

rufen am 20.01.2021).

37 Schmidt-Linsenhoff 2010, S. 306.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie
https://zkm.de/de/media/video/carl-einstein-re-visited-paul-nguessan-bechie


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 207

die Konzentration auf die ästhetischen Qualitäten der Statuen zu ermöglichen, vi-

sualisiert die graue Neutralität der Hintergründe damit doch vor allem »den kunst-

historischen Diskursraum der Stilanalyse und einen Werkbegriff der Autonomie,

deren postulierte Unabhängigkeit von sozialen Kontexten der soziale Kontext ist,

in dem die Bildwerke fotografisch autonom werden.«38 Die (zum größten Teil un-

kommentierten) Reproduktionen tilgen durch diese Autonomisierung nicht nur die

eigentliche Funktion dieser Kunstwerke, sondern – und hier schließt sich der Kreis

– beeinflussen auch die Wahrnehmung ihrer Produzent*innen und Rezipient*in-

nen.39

Sowohl Einsteins Verständnis von den sogenannten N.-Plastiken als auch der

kubistischen Auseinandersetzungmit ihnen ist jedoch ein signifikantes Paradoxon

eingeschrieben.Es liegt inderBedeutungszuschreibungbegründet.40DenndieOb-

jekte vomafrikanischenKontinentwaren imMediumderKunst unddankderTheo-

rien der Avantgarde zum Inbegriff der Modernität geworden und das, obwohl es

sich um Objekte handelt, die die Künstler*innen gerade deshalb als Inspirations-

quelle gewählt hatten, weil ihre Ästhetik als ursprünglich und unberührt bewer-

tet wurde. Das Narrativ, das afrikanische Kunstgegenstände und Modernitätsmy-

then zusammenschließt, gewann in den Nachkriegsjahren gegen die Kunstpolitik

der NS-Regierung und als gutgemeinte Rehabilitierung der als entartet diffamier-

ten künstlerischen Positionen erneut an Bedeutung.41 Die Aneignung und Verein-

nahmung von Plastiken vom afrikanischen Kontinent blieb nicht mehr nur auf die

Hochkunst beschränkt.Die Vorstellung, dass die (Pseudo-)Kenntnis oder der Besitz

außereuropäischer Kunstgegenstände als Modernitätsausweis gelte, hielt auch in

der Alltagskultur Einzug. In der (klein-)bürgerlichenWohnkultur avanciertenMas-

ken und Statuen zum dekorativen Bestandteil von und Zeichen für einen ebenfalls

als absolutmodern (undmondän) geltenden Lebensstil.42 Ausgedrückt wird damit,

wie etwaPolkesGemälde »Palme auf Autostoff« [Abb. 38] indiziert, auch eine gewis-

se Weltläufigkeit und ein geistiger wie finanzieller Wohlstand. Denn Kunstgegen-

stände vom afrikanischen Kontinent oder solche, die dafür gehaltenwurden,waren

unter anderem beliebte Mitbringsel von Fernreisen (sogenannte »Airport Art«), die

38 Schmidt-Linsenhoff 2010, S. 305.

39 »Eine entscheidende Rolle spielt in dem Aneignungsprozess die Art und Weise der fotogra-

fischen Reproduktion von Objekten und Bildern, die bisher nicht als Kunst klassifiziert wa-

ren. Sie [die fotografische Reproduktion, J.H.] blendet alle früheren Kontexte aus, übertreibt

formale Analogien und lässt uns die Manipulationen einer fotografischen Gleichmacherei

übersehen.« Schmidt-Linsenhoff 2010, S. 290–313, hier S. 301.

40 Vgl. Wienand 2015, S. 210. Weiterführend dazu: Lloyd 1991

41 Vgl. Grasskamp 1994, hier bes. S. 76–119.

42 Vgl. Jung 1982, hier bes. S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Postmoderne Bildparodien

nach der Rückkehr und in der eigenen häuslichenUmgebung als Zeichen für die be-

suchte exotische Ferne präsentiert werden konnten.43

Auch in Polkes »N.-Plastik«, so legen Malweise und Material nahe, sind all je-

ne Aspekte, die mit Kunstobjekten vom afrikanischen Kontinent in den 1950er und

60er Jahre verbunden wurden, explizit oder implizit durch Anspielung anwesend.

Allerdings erscheinen diese Verweise bereits gebrochen: Zu offensiv, um als natür-

lich zu gelten, und zu banal, um ernst gemeint zu sein. Das ist einerseits natürlich

dem Bildhintergrund geschuldet, der mittels vermenschlichter Tierwesen (Natür-

lichkeit/Ursprünglichkeit) und abstrakter Farbschlieren (Modernität) die Klischees

undVorurteile, die in der Aneignung undPräsentation vonKunstobjekten vomafri-

kanischen Kontinent mitschwingen beziehungsweise für diese leitend sind, über-

treibt und dadurch offensichtlich macht. Anderseits wirkt auch die zentrale Statue

selber ungewöhnlich: Ihre plakative Farbigkeit und harten Schwarz-Weiß-Kontrast

scheinen auf eine fotografische Vorlage zu verweisen und nicht auf die Kopie eines

Originals.Doch imVergleichmit ethnografischen Fotografien,wie sie beispielswei-

se in Einsteins Publikation zu finden sind, wirkt Polkes Figur unpräzise und ge-

drungen. Sie besitzt keinerlei Individualitätsmarker, die es ermöglichen würden,

ihre Herkunft oder ihren Gebrauch näher zu bestimmen. Auch unterscheidet sich

derHintergrund, vor demder Künstler seine Plastik präsentiert, auf der einen Seite

von dem vermeintlich neutralen Grau auf Einsteins Fotografien und verzichtet auf

der anderen Seite aufweitere exotistische Anleihen, die die Plastik beispielsweise in

einemfiktivenGenre- oder Stilllebenkontext verorten.Ebensowenigwirkt die Figur

ins Unheimliche oder Tierische übersteigert, wie es auf vielen expressionistischen

Kunstwerken der Fall ist. Diese Sehgewohnheiten werden zwar implizit angespro-

chen,sindaber immer schonmit subtilenFallstrickenversehen.DennPolkesgemal-

te Plastik erinnert bestenfalls an eine undifferenzierte Aufnahme aus einem über-

blicksartigen Konversationslexikon oder an die Werbeanzeige einer Illustrierten –

oder vielleicht an ein Sammelbild aus einemPalmin-Album? –und damit an ein be-

reits reproduziertes Bild.44 Die gemalte Plastik wird so in gewissem Sinne zu einer

potenzierten Reproduktion: Es handelt sich umdas gemalte Abbild einer Fotografie

43 Vgl. Thurner 1995/1996.

44 Polke hat sich gerade in den späten 1960er Jahren gerne und oft an Fotografien aus Zeitschrif-

ten oder Werbeblättern orientiert und diese beispielsweise in seinen Raster-Bildern verar-

beitet. Im Gegensatz zu der US-amerikanischen oder britischen Pop-Art reproduziert er die-

se jedoch nicht hundertfach, sondern malt sie händisch ab, was den reproduzierten Bildern

trotz ihres oftmals plakativen Inhalts eine gewisse Individualität zurückgibt. Aus ebenjenem

Kontext scheint also auch die Vorlage für die Skulptur in Polkes »N.-Plastik« zu stammen.

Wienand schlägt vor, dass es sich beispielsweise um die Bildbände zur sogenannten Stam-

mes- und Weltkunst handeln könnte, die in den ersten Jahrzehnten nach 1900 veröffentlich

wurden, vgl. Wienand 2015, S. 206 u. Schmidt-Linsenhoff 2010, S. 309. Über Polkes Umgang

mit fotografischen Vorlagen siehe auch: Hentschel 1997, hier bes. S. 42ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 209

einer Statue vomafrikanischenKontinent, die ihrerseits bereits ein- odermehrfach

reproduziert wurde und während dieses Reproduktionsprozesses immermehr De-

tails eingebüßt hat.Hentschels Kommentar zu Polkes Palmen, sie erinnerten ihn an

ein »Klischee«, lässt sich aufgreifen und weiterdenken.45 Auch Polkes Plastik wirkt

wie das Residuum eines langen Rezeptions- und Reproduktionsvorgangs, an des-

sen Ende kaum mehr als eine entleerte beziehungsweise mit neuen Inhalten ge-

füllte Hülle des Dargestellten steht – ein Abklatsch eben, wie die Übersetzung des

französischen Worts »cliché« nahelegt. Damit zeichnet der Künstler nicht nur auf

formaler Ebene die Wandlung nach, die den Kunst- und Kultobjekten vom afrika-

nischen Kontinent im Kontext ihrer europäischen Rezeption widerfahren ist, son-

dern auch auf inhaltlicher Ebene. InPolkesGemälde fungiert die Plastik als konden-

siertes Zeichen für ein kleinbürgerliches Exotismusverständnis. Sie wirkt wie eine

Chiffre für das vermeintlich Fremde, die sich allerdings erstaunlich reibungslos in

Polkes eigenwilligeZusammenstellungkleinbürgerlicherDekorationselemente ein-

fügt.Dochbegnügt sichdieparodistischeAussage von»N.-Plastik«nicht damit, von

der Position der Hochkunst ausmit spöttischem Blick auf die popkulturellen Verir-

rungen des Kleinbürgertums zu schauen. Viel eher ist ihr eine doppelte Bewegung

eingeschrieben, die den Blick auf das Triviale schärft und es als Kondensat dessen

zu erkennen gibt, was in der ganzen Gesellschaft unterschwellig anwesend ist. Eine

solche Perspektive spart die Hochkunst und ihre Protagonist*innen nicht aus – »es

geht um den Kleinbürger in jedem von uns«, schreibt Hentschel.46

Der parodistische Bruch,der PolkesGemälde ausmacht, liegt jedoch nicht allein

in dermehrstufigen Aneignung der afrikanischen Plastik begründet, sondern in ih-

rem Kontrast zu der restlichen Gestaltung des Bildes. Der Bildhintergrund expli-

ziert die Verbindung von außereuropäischer und Avantgarde-Kunst und kartogra-

fiert das kleinbürgerliche Umfeld, in dem beide in den Nachkriegsjahren ankom-

men. Beispielhaft dafür steht der Musterstoff, auf den Polke die Plastik gemalt hat.

Sowohl das Material an sich als auch das Muster sind für die Analyse der parodisti-

schenArgumentationdesBildes interessant.Dass Polke alsGrundlage für seine frü-

hen Bildfindungen oftmals alltägliche Musterstoffe an Stelle ordinärer Leinwände

benutzthat, ist imRahmendieserArbeit bereitsmehrfach thematisiertworden.Von

45 Hentschel 1991, S. 184.

46 »Doch sollten wir uns nicht über die Reichweite der bildlichen Inszenierung Polkes täuschen.

Die Kleinbürgermentalität ist nur eines ihrer bevorzugten Objekte. Auch der wohlsituierte

Sammler kostbarer afrikanischer Skulptur etwa wird in seinem Selbstverständnis, mit der

er sich fremdes Kulturgut aneignet, von dem Bild ›[N.-Plastik]‹ tangiert. Der kitschige Fond,

der zum integralen Bildmotiv erhoben, mit der ›[N.-Plastik]‹ in einträchtiger Zwietracht ver-

bunden ist, deutet es an: Ein Blick auf das Fremde, der frei wäre vom Moment des Kitsches,

scheint schwer vorstellbar. Es geht schließlich um den Kleinbürger in jedem von uns, um die

habituellen Gesten, mit denen wir selbstgenügsam und unreflektiert unsere Welt einrich-

ten.« Hentschel 1991, S. 195 (Herv. i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Postmoderne Bildparodien

derForschungwerdendieseStoffbilder alsReaktiondesKünstlers aufdasKunstsys-

temund als Auflehnung gegen den Subjektivitätskult der zeitgenössischen abstrak-

tenMalerei gelesen.47 Jedoch dienen dieMusterstoffe oftmals nicht nur dazu, einen

traditionellen Kunstbegriff anzugreifen, indem sie die triviale Alltagsrealität so un-

verblümt in die Sphäre der Kunst einladen, sondern kommentieren ihrerseits das

Dargestellte – eine Tatsache, auf die schon Hentschel im Rahmen seiner Disserta-

tion aufmerksammacht, wenn er einige Stoffbilder unter der Zwischenüberschrift

»Gegenseitige Affizierung« bespricht.48 Das ist auch bei »N.-Plastik« der Fall. Der

an sich schon absurde Musterstoff, der von Polke zum Kunstwerk erhoben wird,

macht auf eine generelle Bedeutungsverschiebung aufmerksam, die Populär- und

Hochkultur immernäher zusammenrücken lässt.Wenn,wiePolkesStoffbild sugge-

riert,Objekte undThemen,die ursprünglich der elitärenKunstwelt vorbehaltenwa-

ren, als Reproduktionen und Dekorationsobjekte im kleinbürgerlichen Wohnzim-

mer angekommen sind, dann erklärt der Musterstoff das Triviale zum Kondensat

der Hochkunst.49

Auf einer blassgelben Grundfläche befinden sich verschiedene Tiermotive, die

auf merkwürdige, fast schon verstörende Art und Weise vermenschlicht wirken:

Mehrere Rehe, Bären,Hasen, ein Hahn, ein Fuchs und eine Schwalbe tummeln sich

hier allein oder in Gruppen.Die weißgefleckten Reheweisen demKindchenschema

folgend übertrieben große Augen und Ohren auf. Sie sind mit goldenen Perlen-

ketten oder Glöckchenhalsbändern geschmückt. Eins von ihnen blickt neugierig

auf eine Gruppe zweier Bären, die an einem Nasenring an einen Pflock gekettet

sind. Auch sie tragen rote und blaue Schleifen um den Hals. Im Hintergrund ist

eine Wasserfontäne oder ein angedeuteter Baum zu erkennen. Ein anderer Bär,

dessen große Augen und Stupsnase ebenfalls auf skurrile Weise kindlich wirken,

spielt unbeholfen mit einem Jo-Jo. Er blickt in Richtung eines Fuchses, der mit

weit aufgerissenem, aber zahnlosem Maul einen stolzen Gockel anfaucht. Hinter

dem Fuchs sind einige Schilfwedel oder ein hohes Rasenstück zu erahnen. Der

Szene zu Füßen liegt ein weiteres Reh, das friedlich zu dösen scheint oder aber

die Schwalbe beobachtet, die über seinem Kopf dahinfliegt und das Reh in steilem

Sinkflug ansteuert. Die absonderlichste Gruppe ist jedoch die der drei Hasen. Der

größte von ihnen trägt eine übergroße goldene Brille mit runden Gläsern, die ihm

eine oberlehrerhafte Erscheinung verleiht.50 Er sitzt aufrecht, wobei ein kleinerer

Hase ihm mit dem Hinterteil voran so zu Füßen liegt, dass sich unweigerlich die

47 Vgl. Buchloh 1976, S. 144.

48 Vgl. Hentschel 1991, S. 190ff.

49 Hierin ließe sich auch eine Kritik am etablierten Kunstbegriff ablesen und ein Kommentar

zur reaktionären Ausstellungspolitik der 1950er und 60er Jahre.

50 Hier ließe sich auch an Albert Sixtus’ Kinderbuch »Die Häschenschule« denken. Vgl. Sixtus

1924.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 211

Idee aufdrängt, hier einer sexuellen Szene beizuwohnen. Ein weiteres Häschen,

weiß und unschuldig, schaut den beiden anderen interessiert zu.

Auf den ersten Blick mögen die Tiergrüppchen niedlich wirken, schaut man

aber genauer hin, erscheint ihr friedliches Beisammensein verstörend – sogar ohne

Polkes Bemalung hinzuzunehmen. So handelt es sich bei Hasen, Rehen und Füch-

sen eigentlich nicht nur um Wildtiere, sondern auch um natürliche Fressfeinde.

Durch den Schmuck, den sie tragen, und die notdürftigen Fesselnwirken sie jedoch

auf perverse Weise mehrfach domestiziert. Alles Tierische ist ihnen ausgetrieben.

Hier handelt es sich um einen Zirkus im doppeltenWortsinn. Die ›Stofftiere‹ rufen

den Topos der Natürlichkeit gar nicht erst auf, sondern werden in ihrerManieriert-

heit ganz offensichtlich zu Kunstfiguren.51 Sie stellen an sich schon eine Parodie

ihrer selbst dar. Damit machen sie einerseits das Publikum auf den parodistischen

Grundton des Gemäldes aufmerksam und rufen gleichzeitig sowohl formal als

auch inhaltlich viele, teils widersprüchliche Assoziationen auf. So erinnert der

Nasenring, mit dem die Bären fixiert sind, an diejenigen von Tanzbären, deren

schmerzvolle Dressur inzwischen als Tierquälerei verboten wurde. Die vermensch-

lichteErscheinungderTiere, ihreübergroßenAugenund lieblichenGesichter lassen

weiterhin an die Ästhetik vonDisneyfilmen denken.Doch handelt es sich hier nicht

um die Illustration eines bestimmten Films, sondern allenfalls um eine schlechte

Kopie des Disneyfilm-Stils. Das ist allerdings insofern ein interessanter Gedanke,

als es sich bei Polkes gemalter Statue und dem Farbfeld mit den abstrakten Linien

ebenfalls um ›schlechte Kopien‹ handelt – ein Thema, das sich in gewisser Weise

in allen drei Bildteilen wiederfinden lässt. In Verbindung mit der afrikanischen

Statue kann der Musterstoff mit den vermenschlichten Tierwesen auch als par-

odistischer Kommentar zu den avantgardistischen Inspirationsmythen verstanden

werden. Oftmals wurden die ästhetischen Charakteristika von Statuen (und sogar

Menschen) vom afrikanischen Kontinent in der Interpretation der Avantgarde-

Künstler*innen auf groteske Weise entmenschlicht und ins Animalische verkehrt.

Auf der Konnotationsebene ließen sich die tierischen Gesichts- und die dahin-

ter vermuteten animalischen Wesenszüge auf zwei Arten ausdeuten: Entweder

verwiesen sie im negativen Sinne auf den rassistischen Topos des Wilden oder

standen in positivem Sinn als Symbol für eine besondere Naturverbundenheit und

Ursprünglichkeit ein.52 Doch auch die vermeintlich positive Lesart kann eine offene

51 Vgl. Wienand 2015, S. 209f.

52 Bei der Bezeichnung von Personen oder Gesellschaften als »die Wilden« handelt es sich

um einen zutiefst abwertenden und rassistischen Terminus, dem die Idee einer Klassifizie-

rung von Menschen zugrunde liegt, die während der Kolonialzeit vor allem dazu diente, die

von Kolonialmächten verbrocheneUngleichbehandlung, Unterdrückung und kulturelle oder

physische Ausrottung der von ihnen als »primitiv« oder »wild« deklarierten Menschen zu le-

gitimieren. Auch die aus europäischer Perspektive als wohlwollende Aufwertung verstande-

ne, Umdeutung in die »edlen Wilden« unterliegt dieser Vorstellung einer auf rassistischen

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Postmoderne Bildparodien

Abwertung implizieren. In diesem Fall wird in der angedichteten Ursprünglichkeit

keine edle Tugend gesehen, sondern eine gewisse kindliche Zurückgebliebenheit.

Dahingehend interpretiert beispielsweise Wienand die Anwesenheit der Tiere in

Polkes Gemälde, gerade weil sie so erschreckend harmlos wirken.53 Doch scheint

auch diese Verbindung den Bezug von Stoffmuster und gemalter Statue in Polkes

»N.-Plastik« nicht vollständig zu erklären.Weder ist es die Statue, die animalische

Züge besitzt und dadurch besonders wild oder gefährlich wirkt, noch schaffen es

die Tiergestalten, als Beigabe der abgebildeten Szene etwas Unheimliches oder

Natürliches zu verleihen. Im Gegenteil: Ihre unnatürlich vermenschlichten Züge

markieren viel eher die Künstlichkeit, die Polkes Komposition und die um die

afrikanische Plastik konstruiertenMythen ausmachen.

Im Zusammenhang mit dem Topos der Künstlichkeit, den gerade das absur-

de Stoffmuster heraufbeschwört, erwähntWienand den Begriff des »Camp«, der in

den 1960er Jahren von Susan Sontag theoretisiert wurde.54 Besonders in Hinblick

auf die parodistische Funktion, die Material und Muster des Dekorationsstoffs in

Polkes Gemälde einnehmen, scheint dieser Hinweis gewinnbringender und es gilt,

ihn ernst zu nehmen und zu konkretisieren. Sontag beschreibt Camp als eine über-

pointierte Wahrnehmung und Stilisierung kultureller Produkte, zu deren Stilmit-

teln Übertreibung oder Künstlichkeit zählen: »Indeed the essence of Camp is its

love of the unnatural: of artifice and exaggeration.«55 Doch kann Camp nicht bloß

als eine ästhetische Form beschrieben werden, sondern auch als gesellschaftskri-

tisches Korrektiv. Im Rahmen von Gender-Diskursen dient die offensive und zu-

weilen parodistische Übersteigerung des Unnatürlichen, Kitschigen und Trivialen

auchals emanzipatorischeGeste,derenperformativeDynamiksichvorallemgesell-

schaftliche Randgruppen mit dem Ziel zu Nutze machen, soziale Sichtbarkeit her-

zustellen.56 Damit bekommt Camp eine politische Bedeutung und in diesem Kon-

text auchdas Stilmittel der Parodie.Als performative Praxis verstanden,diemitHil-

fe der formalen Übersteigerung ästhetischer Merkmale gesellschaftliche Normen

in Frage zu stellen versucht, erzeugen Parodien im Rahmen der Camp-Ästhetik ei-

nen denaturalisierenden Effekt, der kritisch und subversiv ist. Dabei ist nicht je-

der Kitsch gleich Camp und damit eine ernstzunehmende ästhetische Äußerung.

Es kommt auf den Kontext und die performative Anbindung an. Der Musterstoff,

den Polke als Leinwand nutzt, wäre als Dekoration im Kinder- oder Wohnzimmer

Grundsätzen basierenden Einteilung von Menschen in unterschiedliche Klassen. So bleibt

auch das eigentliche Interesse des Diskurses immer bei der eigenen Gesellschaft, der man

die »edlen Wilden« als Maßstab gegenüberstellt.

53 Wienand 2015, S. 210.

54 Wienand 2015, S. 210.

55 Sontag 1964, S. 515.

56 Die parodistisch-politische Funktion von Camp im Rahmen von Gender-Debatten analysiert

beispielsweise Sabine Hark. Vgl. Hark 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 213

zwar für sich genommen immer noch eine Geschmacksfrage, aber auch hinlänglich

banal. Zum Kunstwerk erhoben erhält er jedoch eine eigene Wirkmacht, der ihrer-

seits einedoppelteBewegungeingeschrieben ist: AlsReminiszenzkleinbürgerlicher

Wohnkultur dokumentiert er eine zeitgenössische Ästhetik und als Leinwand kom-

mentiert er Polkes Bemalung. Auf Grund ihres Kitschfaktors haben die auf absurde

Art vermenschlichten Tiermotive tatsächlich einen denaturalisierenden Effekt, der

auf die aufgemalten Motive übergreift, ihre geschichtliche Disposition erkennbar

werden lässt und ihren Status hinterfragt.Doch handelt es sich hier um eine selbst-

reflexiveKritik auf Augenhöhe,denn schließlich ist PolkesGemälde »N.-Plastik« ein

Werk, das zumindest retrospektiv in den Kanon der Hochkunst gehört und dieses

Paradoxonnutzt,umeinenDenkprozess anzustoßen.57 Parodie ist inkritischerDif-

ferenz ausgeübte und ausgedehnte Wiederholung, schreibt Linda Hutcheon (vgl.

Kap. 2). Die Differenz, so ließe sich schlussfolgern, liegt darin, dass (Bild-)Parodien

ihren künstlichen Charakter offen zur Schau stellen und es sich zur Aufgabe ma-

chen, den Unterschied zwischen Kunst undWirklichkeit kenntlich zumachen – ei-

ne Aufgabe, der Polkes Gemälde vollumfänglich nachkommt.

Formal gesehen sind die Tiermotive auf der gelben Stofffläche in einemwieder-

kehrenden Rapport angeordnet, der einer abwärtslaufenden Diagonale gehorcht.

Diesewird von den zwei parallelen, schwarzen, treppenförmigen Linien aufgenom-

men, die der Leserichtung folgend von oben links kommend auf Höhe der rechten

Schulter beziehungsweise des rechten Schienbeins der gemalten Plastik enden oder

aber von diesen Punkten ausgehen. Sie setzen sich weder hinter der Figur fort noch

berühren sie das Farbfeld mit den abstraktenMalereien am rechten Bildrand. Auch

wenndieLiniendasTiermusterungefähr sounterteilen,dassdieRapportabfolge er-

sichtlichwird, verbinden sie die jeweiligenMotive dochnicht ganz genau.Der obere

Strich bricht auf Höhe der Nasenspitze des Jo-Jo spielenden Bären nach unten ab,

führt weiter bis zum geöffneten Maul des Fuchses, um dann in eine weitere Stufe

überzugehen, die den Kopf des liegenden Rehs kreuzt und auf Höhe der Schulter

der schwarzen Plastik mit dieser verschmilzt. Die untere Linie verläuft dazu leicht

versetzt.

Die schwarze Farbigkeit der beiden Linien ordnet das abstrakte Treppenmus-

ter der gemalten Figur zu, doch in welcher Verbindung es zu dieser steht, bleibt

zunächst rätselhaft. Wienand interpretiert die stufenförmigen Linien als Verweis

auf rassistisch motivierte, evolutionstheoretische Weltmodelle, denen zu Folge die

aus europäischer Perspektive als primitiv definierten Kulturen an unterster Stelle

stehen. EbenjeneWeltsicht sieht Wienand durch die Position von Polkes Statue am

57 Ob das funktioniert, darüber lässt sich streiten.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Postmoderne Bildparodien

Fuß des Stufenmodells visualisiert.58 Angesichts der Tatsache, dass Polkes Plastik

der (westeuropäischen) Leserichtung folgend zwar unten, aber am Ende der Trep-

penstufen steht, erscheint dieseThese nicht sehr überzeugend. Es ließe sich höchs-

tens überlegen, ob die eindeutig als Kopie ausgezeichnete Statue amFußder Stufen

auf den Atavismus der europäischen Avantgarde anspielt und diesen parodistisch

kommentiert. Denn, so fährtWienand fort, das eckigeMuster kannweiterhin auch

als Anspielung auf expressionistische Formvokabeln angesehen werden und so ei-

ne Verbindung zu primitivistischen Topoi und der rassistischen Weltsicht, die ih-

nen zugrunde liegt, schaffen. In vielen Fallbeispielen avantgardistischer Kunst wer-

denhier die in derMotivwahl bereits angelegtenStereotype durch eine gestenreiche

Malweise aufgegriffenund verstärkt.59 Allerdingswirkendie treppenförmigenLini-

en in Polkes Gemälde weder besonders wild noch scheinen sie ein eindeutig iden-

tifizierbares avantgardistisches Vorbild zu zitieren.60 Auch hier lässt sich vielleicht

eher eine parodistischeUmdeutung der in der avantgardistischenKunstmit außer-

europäischen Kulturobjekten und dem eigenen gestisch-kraftvollen Pinselduktus

verbundenen Ur-Kraft vermuten, die Polke in brave, zivilisierte Treppenstufen ver-

wandelt.Dadurch, so ließe sich argumentieren,wird der Fokus einmalmehr auf die

europäischen Ansprüche auf eine Deutungs- und Benutzungshoheit fremder und

vermeintlich ursprünglicher Motive und Kulturpraktiken gelenkt.

Auf jeden Fall funktionieren die schwarzen Striche als geometrisches Pendant

zu den ungegenständlichen Kritzeleien am rechten Rand von Polkes Gemälde. Der

linke Arm der gemalten Plastik verbindet die Figur und das treppenförmige Mus-

ter mit der braunroten Grundfläche, auf der sich die Farbschlieren befinden. Von

links nach rechts hat Polke nacheinander rote, grüne und blaue Farbe direkt aus der

Tube, so scheint es, auf die grundierte Stoffbahn gedrückt. Die farbigen Linien ver-

laufen nahezu vertikal. ImoberenDrittel der Fläche beginnen sie sich zu überlagern

undmutieren zu abstrakten Schnörkeln. Auf den ersten Blick wirken sie unkonkret

und lassen keinMuster erkennen. Es fällt jedoch auf, dass sich die Linien nicht über

die komplette grundierte Fläche ausbreiten. In ihrer Größe gehorchen sie ungefähr

58 »Die Stufen, die links von der Figur nach oben aufsteigen, können als Visualisierung von evo-

lutionstheoretischen Weltmodellen gelesen werden, innerhalb deren ›primitive Kulturen‹

und deren Objekte auf der untersten Stufe platziert werden.« Wienand 2015, S. 207f.

59 Kea Wienand zieht als Vergleichsbeispiel das 1911 entstandene Gemälde »Schlafende Mil-

li« von Ernst Ludwig Kirchner heran, das den nackten Körper eines Schwarzen schlafenden

Mädchens mit großen Brüsten, ausladendem Po und einem maskenhaft verzerrten Gesicht

zeigt. Die (rassistisch) überzeichneten Körpermerkmale der jungen Frau werden durch die

zackigen Linien undMuster der Kissen, auf denen sie ruht, multipliziert. Im Hintergrund der

Szene ist eine weitere Nackte dargestellt, deren Tanzbewegungen ebenfalls von einer verti-

kal verlaufenden Zickzacklinie gespiegelt werden. Vgl. Wienand 2015, S. 208.

60 Eher noch könntemanandie Filmarchitektur imdeutschen expressionistischen Filmdenken,

beispielhaft vertreten durch Robert Wienes »Das Cabinet des Dr. Caligari« (1920).

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 215

den Maßen der gemalten Statue neben ihnen. Mehr noch: Je länger man die Farb-

schlieren betrachtet, destomehr beginnen sie denUmrissen der abgebildeten Figur

zu ähneln. So vollführt der blaue Strich an seinem unteren Ende einen markanten

Schwung nach links und kommt der roten, nahezu vertikal verlaufenden Linie so

nahe, dass er sie beinahe berührt. Für den auf das Aufspüren von Vergleichen aus-

gerichteten kunsthistorischen Blick scheint das Zusammenspiel der beiden Linien

die Umrisslinien der Füße der rechts neben ihnen befindlichen Statue zu imitieren.

Der grüne Strich könnte in diesem Zusammenhang den Spalt zwischen den Beinen

der Plastik andeuten. Ist man einmal für mögliche Analogien sensibilisiert, setzen

sich die Parallelen auch im oberen Bereich der abstrakten Malerei fort. Spiegelver-

kehrt zu dem Gesicht der Skulptur könnte die horizontal verlaufende Schleife, die

die grüne Farbspur kurz vor Ende vollführt, als ein stilisiertes übergroßes Auge ge-

lesen werden, der blaue Haken kurz darunter als Nase und der etwas blassere Pin-

selstrich noch ein wenig tiefer als eine runde Kinnpartie. So entsteht vor den Augen

der Betrachtenden ein Gesicht, groß, oval undmit einer schnabelartigen Nase.

Ob und inwiefern diese Analogie von Polke tatsächlich intendiert worden ist

oder nur dem überdeterminierten Blick eines kunsthistorisch geschulten Publi-

kums geschuldet ist, das dem Verfahren des vergleichenden Sehens gemäß auch

dort Analogien vermutet, wo keine sind, ist an dieser Stelle unwichtig. Denn schon

die Tatsache, dass die Farbschlieren solche Assoziationen zulassen, fordert den

Blick der Betrachtenden aktiv heraus und thematisiert erneut die an die abstrakte

Moderne gekoppelten Klischees, die die Flächemit dem unkonkreten Linienmuster

genauso betreffen wie die simple gemalte Plastik. Denn genau wie die Statue wirkt

das braunrote Rechteck mit den rot-blau-grünen Kritzeleien wie ein aufgesetztes

Zitat, das nicht ein bestimmtes Werk wiederholt, sondern wie eine Schablone alle

Klischeevorstellungen synthetisiert, die mit der abstrakten Moderne verbunden

werden. Ein ähnliches Verfahren liegt schon dem Gemälde »Moderne Kunst« von

1968 [Abb. 4] zugrunde: Auf einerweißumrahmten Fläche hat Polke scheinbarwahl-

los Striche,Schnörkel undFarbkleckse so kombiniert,dass es scheint, er präsentiere

das gesamte Formvokabular der abstrakten Moderne in einem ironischen Lehrbild

(vgl. Kap. 3). Ohne den pathetischen Gestus und das ideologische Programm, so

erscheint es auf Polkes Gemälde, bleiben von der Abstraktion kaum mehr als ein

paar Striche, Kleckse und geometrische Formen übrig.

Das inszenierte Zusammenspiel von figürlicher Plastik und abstrakter Malerei

in »N.-Plastik« konkretisiert diese Kritik und fordert dazu heraus, die Ursprungs-

legenden abstrakter Kunst und ihre Naturalisierungstendenzen zu hinterfragen.61

Doch nicht nur das: Bedenkt man die Entstehungszeit von Polkes Gemälde, steht

hier auch die Art und Weise in Kritik, wie sich Kultur- und Ausstellungspolitik in

61 Dahingehend interpretiert auchWienand die farbigen Linien auf Polkes Gemälde, allerdings

ohne sie näher zu beschreiben. Vgl. Wienand 2015, S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Postmoderne Bildparodien

den Nachkriegsjahren diese Verbindung zu Nutze machen. Der Bezug der Avant-

garden auf vermeintlich archaische Kultur(-gegenstände) ermöglichte ein alterna-

tives Geschichtsverständnis, das der nationalsozialistischen Suggestion einer »Kon-

tinuität des Klassizismus« entgegengesetzt werden konnte.62 Beruft man sich rück-

blickend auf eine »Kontinuität des Archaischen«, lässt sich der Weg in die Abstrakti-

on als Weg zum Ursprung aller Formen beschreiben.63 In diesem Sinn präsentier-

ten die tonangebenden Ausstellungen, etwa die documenta-Schauen, die Kunst der

Vorkriegsavantgarde zwar in historischer Perspektive, klammerten aber in ihrem

Selbstverständnis als reine Kunstschauen die dazugehörige(n) Geschichte(n) – und

vor allem ihre kritischen Quellen – bewusst aus.64 Diese Reduktion nahm eine Ver-

harmlosung des Diskurses um ›die Moderne‹ (und ihre Ideologien, Rassismen und

Vorurteile) dadurch in Kauf, dass sie ihn in eine allgemeine und übergreifende Kon-

tinuität einfügte. So entstand das Bild einer enthistorisierten, unpolitischen und

entschärften Moderne, das in dieser Form einer Revision der suggestiven und raf-

finierten Diffamierungen der Nationalsozialist*innen geradezu auswich.65 Diese

Haltung erschwerte die kritische Auseinandersetzung mit ebenjenem Teil der Ge-

schichte und machte besonders den Primitivismus für lange Zeit gegen eine not-

wendige Revision immun.66 Darüber hinaus wurden durch die rückwärtsgewandte

Ausstellungspolitik zeitgenössische Positionen junger Künstler*innen nicht in den

Kanon derWestkunst aufgenommen, sondern in die Peripherie gedrängt.67

Das hinderte diese jungen Künstler*innen allerdings nicht daran, ihre Kritik an

ebenjenen Strukturen künstlerisch umzusetzen.Die Bildparodie »N.-Plastik« kann

als eine solche Kritik gelesen werden. Die von Polke so unverfroren zitierten und

nebeneinander gestellten Versatzstücke moderner Kunst- und Inspirationsmythen

legen die simplifizierenden Argumentations- und Aneignungsstrategien parodis-

tisch offen, derer sich die Mythen bedienen, die um sogenannte N.-Plastiken und

62 Grasskamp 1994, S. 87 (Herv. i.O.).

63 Grasskamp 1994, S. 87 (Herv. i.O.).

64 Beispielsweise verzichteten die Ausstellungsmacher auf jegliche Kommentare im Umfeld

der ausgestellten Bilder. Vgl. Grasskamp 1994, S. 82.

65 Grasskamp 1994, S. 82.

66 »Wie rund 50 Jahre früher in der Anthologie ›Der Blaue Reiter‹ wird nach dem Prinzip eines

Eklektizismus verfahren, dem jedesWerk aus jeder Zeit und Kultur gelegen kommt, wenn es

die These stützt, daß die Formfindungen der Moderne nicht neu sind, sondern immer schon

vorhanden waren. Eine solche Legitimationsstrategie paßt in das Bild einer Reduktion der

Moderne. Ein spezifischNeueswird enthistorisiert und in eine allgemeine, unhistorische und

übergreifende Kontinuität eingebettet, die demmöglichenWiderstand gegen die Moderne

mit der Behauptung zuvorzukommen sucht, daß es die Moderne immer schon gegeben ha-

be.« Grasskamp 1994, S. 87 (Herv. i.O.).

67 Ein Blick auf die Liste der ausgestellten Künstler*innen der ersten drei documenta-Schau-

en kann dies bestätigen. Vgl. https://www.documenta.de/de/# (zuletzt abgerufen am

01.02.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/
https://www.documenta.de/de/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 217

die abstrakte Kunst als Weltsprache kursieren und von der Ausstellungspolitik der

Nachkriegs-BRDreproduziertwerden.Wiewenignatürlich sie inWirklichkeit sind,

lässt sich an Hand von Polkes bewusst plump ausgeführtem Zitat der Statue und

der abstrakten Malerei nachvollziehen. Der offensivste Bruch mit den traditionel-

len Ansprüchen anHochkunst entsteht jedoch durch den absurdenMusterstoff mit

den vermenschlichten Tiergestalten. Die disparate Zusammenstellung der unter-

schiedlichenElemente lässt andieTechnikderCollagedenken.DieserEindruckver-

stärkt sich noch, wenn man auf den äußersten rechten Rand des Gemäldes schaut.

Hier befindet sich längs der Kante des Keilrahmens ein brauner Klebestreifen, den

Kea Wienand fälschlicherweise – thematisch aber durchaus nachvollziehbar – als

Kreppband identifiziert.68 Auch wenn es sich hier tatsächlich um Leukoplast, also

ein medizinisches Heftpflaster und kein Handwerkszeug handelt, unterstützt der

Klebestreifen den zusammengesetzten Eindruck desGemäldes.NurmitHilfe eines

Heftpflasters wird zusammengehalten,was eigentlich nicht zusammengehört oder

zumindest nicht zusammengehören muss und schon gar nicht in eine unabweis-

bare Kontinuität gebracht werden darf. In Polkes parodistischer Interpretation des

Topos N.-Plastik muss die proklamierte Natürlichkeit einer offensichtlichen Kon-

struiertheitweichen.WurdendieAnleihenausdenunterschiedlichenafrikanischen

Kulturen im Expressionismus noch in eine fingierte Einheit exotistischer Genre-

oder Stilllebenszenen eingebettet oder wie im Fall von Einsteins Fotografien als äs-

thetisierte Kunstobjekte gezeigt, die die Geschichte ihrer Inanspruchnahme unter

dem Deckmantel der stilistischen Anerkennung zu verbergen wussten, macht Pol-

kes Stoffbild den (kolonialrassistischen) Subtext dieser Erzählungen sichtbar, den

auch die Kulturpolitik der Nachkriegs-BRD nicht abzustreifen bereit war. Das Leu-

koplast könnte somit auch als weitere Spitze gegen eine reaktionäre Ausstellungs-

politik angesehenwerden, deren gutgemeinte, aber unkritische Aufwertung primi-

tivistischerKunstideale dieWundenicht heilenkann,dienationalsozialistischeund

rassistische Ressentiments hinterlassen haben.

Das parodistische Spiel mit den Kategorien Hochkunst und Populärkultur,

Natürlichkeit und Künstlichkeit, Inspiration und Einbildung, Eigenes und Frem-

des entfaltet eine Bildargumentation, die im Sinne Roland Barthes’ als Mythos-

Dekonstruktion beschrieben werden kann.69 Den Hinweis auf Barthes’ Mythos-

Begriff liefert schonWienand, allerdings ohne seine Verbindung zu und Bedeutung

für (Bild-)Parodien herauszuarbeiten – in Kapitel 6.2 soll dies nachgeholt wer-

den. Tatsächlich lässt sich an Polkes Gemälde »N.-Plastik« schlüssig illustrieren,

wie Mythenbildung nach Barthes funktioniert: Dass sowohl Kolonialgüter, wie

beispielsweise Kunstobjekte vom afrikanischen Kontinent, als auch die abstrakte

68 Vgl. Wienand 2015, S. 208.

69 Vgl. Barthes 2010, S. 276.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Postmoderne Bildparodien

Formsprache der Avantgarde mit Erwartungen, Werten und Versprechungen auf-

geladen wurden, die ihre tatsächlichen Inhalte überschreiten und sie als Sinnbild

für diese einstehen ließen, ist nach der Beschäftigung mit den einzelnen Bildteilen

von Polkes gemalter Collage bereits deutlich geworden. Doch wie schafft es Polke

für die kundige Betrachter*in diesen Mythos in ein Bild zu verwandeln und mehr

noch, ihn derart offensiv auszustellen, dass er als Mythos erkennbar wird?

Barthes beschreibt den Mythos als »sekundäres semiologisches System«.70 Damit

bringt er zum Ausdruck, dass der Mythos erstens kein natürliches, sondern ein

menschengemachtes Bedeutungssystem ist, das sich zweitens der primären (Zei-

chen-)Sprache, also der Worte, aber auch der Bilder oder anderer Kulturobjekte

bedient.DerMythos reduziert sie auf ihre Form, ihre äußereHülle, und implantiert

ihnen eine weitere, neue Bedeutung, die, auch wenn dies im Rahmen der mythi-

schen Erzählung behauptet wird, nicht natürlich, sondern historisch verankert und

intentional ist. Außereuropäische Kulturen und ihre Kunstobjekte, etwa die vom

afrikanischen Kontinent, galten den Avantgarde-Künstler*innen auf Grund der ih-

nen angetragenen Ursprünglichkeit als Inspirationsquelle. Die Kunstobjekte (und

auch die Menschen) dieser außereuropäischen Gesellschaften wurden übersetzt in

die europäische Malerei zum Zeichen für die mit ihnen verbundene Natürlichkeit.

Viele Vertreter*innendermodernenKunstströmungen beanspruchten diese Analo-

giesetzung für sich beziehungsweise ihre Werke.71 Barthes beschreibt den Mythos

als geschickten, aber durchaus nicht unsichtbaren Deformationsprozess.72 Die

Herkunft und Geschichtlichkeit der angeeigneten Objekte wird nicht vollständig

verschleiert oder geleugnet. Vielmehr wird sie in denDienst einer neuen, in diesem

Fallweißen europäischenErzählunggestellt unddasmit so vielNachdruck,dass ihre

neue Bedeutung die alte zu ersetzen beginnt, allerdings erneut ohne sie gänzlich

auszulöschen. Denn diese alte Bedeutung ist wichtig. Sie dient als Realitätsanker

und hilft, die implantierte mythische Zweitbedeutung als natürlich gewachsen

darzustellen. Der Mythos ist nämlich nicht nur ein Deformations- sondern auch

ein Naturalisierungsprozess.73

Laut Barthes gibt es drei unterschiedliche Arten der Mythos-Lektüre: Man fällt

auf ihn hinein und (re-)produziert ihn, man erkennt und demaskiert ihn oder man

70 Barthes 2010, S. 258 (Herv. i.O.).

71 Vgl. Wienand 2015, S. 208.

72 »So paradox es erscheinenmag, der Mythos verbirgt nichts. Seine Funktion ist es, zu deformie-

ren, nicht verschwinden zu lassen.« Barthes 2010, S. 267 (Herv. i.O.).

73 »Hier sind wir beim eigentlichen Prinzip des Mythos: Er verwandelt Geschichte in Natur. Wir

verstehen jetzt, warum in den Augen des Mythenkonsumenten die Intention, die Adressierung

des Begriffs ad hominem, manifest bleiben kann, ohne interessegeleitet zu scheinen.Was die

mythische Rede in Gang setzt, ist vollkommen klar, erstarrt jedoch sofort zu etwas Natürli-

chem; es wird nicht als Motiv, sondern als Ursache gelesen.« Barthes 2010, S. 278 (Herv. i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 219

antwortet auf seine konstitutiven Mechanismen und tritt ihm dynamisch gegen-

über.74 An Hand von Polkes Gemälde, so würde ich argumentieren, lässt sich die

zweite Einstellungsweise, die Barthes als diejenige des »Mythologen« deklariert,75

nachvollziehen:DasStoffbild »N.-Plastik«dekonstruiert undentmystifiziert dieUr-

sprungslegenden abstrakter Kunst und ihre Naturalisierungstendenzen, indem es

sie derart plakativ ausstellt, dass der Naturalisierungsprozess des Mythos parodis-

tisch verkehrt wird und sein Konstruktionscharakter offen zu Tage tritt. Die Zitate

der afrikanischen Plastik und der abstrakten Malerei wirken so stark vereinfacht,

dass sie zwar als Surrogat exotistischer Wunschvorstellungen beziehungsweise als

ein vermeintliches Modernitätsversprechen lesbar bleiben, allerdings ohne diese

Konnotation noch glaubhaft vertreten zu können und zu wollen.76 Die unpräten-

tiöse Malweise des Künstlers und die Kombination mit dem so offensiv kitschigen,

kleinbürgerlichen und künstlichen Deko-Stoff stehen im krassen Gegensatz zu der

ihren Sujets zugeschriebenen Natürlichkeit. Denn wenn der Mythos, wie Barthes

schreibt, eine Rede ist, dann kann er nicht natürlich sein, sondern verfolgt immer

schon eine Intention, ist geschichtlich verankerbar und im Zweifelsfall ideologisch

motiviert.77

Damit berührt Polkes Bildparodie in doppelter Hinsicht eine politische Ebene.

Zum einen bearbeitet das Gemälde »N.-Plastik«, wie schon der Titel zu erkennen

gibt, ein Thema, das – selbst wenn das N.-Wort in den 1960er Jahren noch geläu-

fig war – über die Kunstsphäre hinaus einen gesellschaftspolitischen Diskurs be-

rührt und Strategien der kulturellen Aneignung zurDiskussion stellt. Zum anderen

beweist Polkes Bildfindung, inwiefern bildparodistische Verfahren auf struktureller

Ebene dazu dienen können, Stereotype und Alteritäten sowie entsprechende Effek-

te bei deren Repräsentation zu hinterfragen. Sie zeigen auf, dass viele als selbst-

verständlich etablierte gesellschaftliche Vorstellungen, Normen und Erzählungen

nicht zwangsläufig und naturgegeben sind, sondern im Gegenteil intentional und

historisch verankert.

Den demaskierenden Charakter parodistischer Inszenierungen haben unter

anderem bereits die Gender-Studies als politisches Moment aufgefasst und als

Strategie zur Dekonstruktion von heteronormen Geschlechtervorstellungen exem-

plarisch besprochen. Schon 1990 hat Judith Butler in ihrem Buch »Das Unbehagen

74 Vgl. Barthes 2010, S. 276f.

75 Vgl. Barthes 2010, S. 276.

76 Hier sei an das Zitat von Martin Hentschel erinnert, der über Polkes Palmen-Bilder schreibt:

»Polkes Palme schiebt sich über die Träumereien, die im Gewebe der Zeichen umhertreiben,

wie eine skurrile, Arme schwingende Figur. Sie vertreibt die Illusion von ›GroßerWelt‹, indem

sie sie mit einem simplen Zeichen versieht, einem Klischee, welches so aufdringlich von der

›GroßenWelt‹ handelt, daß es das Klischee des Stoffmusters ins Lächerliche zieht«Hentschel

1991, S. 184.

77 Vgl. Barthes 2010, S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Postmoderne Bildparodien

der Geschlechter« (engl. »Gender Trouble«) auf die Verbindung von Parodie und

Politik aufmerksamgemacht. IhreThese lautet, dass parodistischeWiederholungs-

und Übertreibungsgesten den Effekt haben können, den phantasmatischen Cha-

rakter von Geschlechteridentitäten sichtbar zu machen und die Vorstellung einer

naturalisierten Zwangsheterosexualität in Frage zu stellen.78 Wenige Jahre später

hat auch Sabine Hark die Relevanz parodistischer Praktiken im Kontext der Camp-

Ästhetik und als queere Kritik an herrschenden Repräsentationsmustern einer

binären Geschlechterordnung betont. Die übertriebene Inszenierung stereotyper

Rollenbilder und Geschlechterklischees interpretiert sie als doppelten Versuch der

Protagonist*innen, soziale Sichtbarkeit zu erzeugen. Auf der einen Seite gehe es

diesen »GeschlechterParodien« darum, alternative Identitätsmodelle zu etablieren,

und auf der anderen Seite sei es Ziel der parodistischen Überinszenierungen, die

Wirkmächtigkeit bestehender kultureller Normen aufzuzeigen und sie als gesell-

schaftliche und soziale Konstrukte zu markieren.79 Ziel parodistischer Verfahren

sei somit »die Kenntlichmachung naturalisierterWirklichkeiten«.80

In den folgenden zwei Kapiteln soll der Frage nachgegangen werden, inwieweit

sich die Idee, dass (Bild-)Parodien als Reflexionsfiguren eine politische Intervention

darstellen, auch über Einzelbeispiele hinaus theoretisieren lässt. In diese Richtung

weist schon Kea Wienand durch ihren Rekurs auf den Mythos-Begriff von Roland

Barthes. Grundlage ist der ideologiekritische Text »DerMythos heute«, der Barthes

Essay-Sammlung »Mythen des Alltags« beschließt und den Ausgangspunkt für

seine kritische Semiotik darstellt. Denn hier erklärt der Autor die wissenschaftliche

Vorgehensweise für die Analyse der Mythen. Ziel sei es, die narrativen Naturali-

sierungstendenzen des mythischen Konnotationssystems aufzuzeigen und eine

Strategie zu entwickeln, diesen entgegenzutreten (vgl. Kap. 6.2). Barthes spricht

nicht explizit über Parodien. Dennoch, so hat die Bildanalyse von Polkes Gemäl-

de »N.-Plastik« gezeigt, können (bild-)parodistische Verfahren im Sinne Barthes

die Aufgabe übernehmen, mythische Erzählungen zu entlarven und subversiv

zu unterlaufen. Bekannte Motive werden aufgegriffen, verändert oder in einen

neuen Kontext überführt, so dass ihre herkömmliche Interpretation rissig und

eine kritische Revision der mit ihnen verbundenen Tradition(en) möglich wird.

Dieser offensiv inszenierte Bruch, der (bild-)parodistische Verfahren auszeichnet,

lässt sich, wie in Kapitel 6.3 ausgeführt werden soll, auch als Moment politischen

»Dissenses« beschreiben, also als eine Störung einer öffentlichen, sichtbaren Ord-

nung.81 Daher sollen sowohl die kritische Semiotik von Roland Barthes als auch die

78 Vgl. Butler 1993, hier bes. S. 209–218.

79 Hark 1998, S. 124. Dabei bezieht sich Hark unter anderem auf die Parodie-Definition von Lin-

daHutcheon, die Parodien als »repetitionwith critical distance« beschrieben hat (vgl. Kap. 2).

80 Hark 1998, S. 124.

81 Rancière 2008a, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 221

AusführungenzumPolitischen von JacquesRancière imFolgendennäher betrachtet

werden.

6.2 Bildparodie und Ideologiekritik

Um Roland Barthes’ Mythos-Theorie für die Untersuchung der politischen Funkti-

on vonBildparodien fruchtbar zumachen, gilt es herauszuarbeiten,wie derMythos

wirkt und wie eine Arbeit am Mythos aussehen kann. Dafür soll zunächst auf se-

miotischer Ebene erklärt werden, wie ein »sekundäres semiologisches System«82 funk-

tioniert, das den Mythos ausmacht, um in einem zweiten Schritt darauf zu schau-

en, wie und an welcher Stelle mythische Erzählungen gesellschaftlich wirkmächtig

werden. AuchwennBarthes in vielen der von ihmgewählten Beispiele und in seiner

anschließenden Methodenkritik die spezifisch ideologische Wirkung des Mythos

thematisiert, zielt seine Auseinandersetzung nicht darauf, diesen Effekt schlicht-

weg zu denunzieren. Positiv wie negativ gesehen können Mythen identitäts- und

gemeinschaftsstiftend wirken, ein- und ausgrenzen.83 Gefährlich wird der Mythos

erst dann, wenn er »als ein Faktensystem gelesen [wird, J.H.], während er doch nur

ein semiologisches System ist.«84 Denn wenn die narrativ strukturierte Botschaft,

die derMythos darstellt,mit derWirklichkeit verwechselt odermit ihr gleichgesetzt

wird, verschwimmt auch die Unterscheidung von Natur und Geschichte. Mythos

und Wahrheit werden eins. Die Sensibilität für die Gefahren, die von einer Kom-

munikation ausgehen, die darauf ausgerichtet ist, historische und kulturelle Kon-

struktionen zu naturalisieren, ihnen also den Zeichencharakter abzusprechen, bil-

detdenAusgangspunkt vonBarthes’Überlegungen.85DiemythischenNarrative,die

82 Barthes 2010, S. 258 (Herv. i.O.).

83 In seinemAufsatz »›Falsche Evidenzen‹ und die Grammatik des Politischen in Roland Barthes’

›Mythen des Alltags‹« kommentiert Friedrich Balke: »Barthes berührt in seinem Text die spe-

zifisch ideologischeWirkung des Mythos, wobei diese These voraussetzt, dass nicht alle Texte

der ›Mythen des Alltags‹ auf die Denunziation dieses Effekts abzielen.« Balke, Friedrich: »Fal-

sche Evidenzen« und die Grammatik des Politischen in Roland Barthes’ »Mythen des Alltags«,

in: Greimer, Peter/Müller-Helle, Katja (Hg.): Das SICHTBARE und das SAGBARE. Evidenzen

zwischen Text und Bild in Roland Barthes’ »Mythen des Alltags«, Göttingen 2020, S. 65-103,

hier S. 67 (Herv. i.O.). Ein Beispiel dafür ist die Erzählung »Wie Paris nicht unterging« über

das Seine-Hochwasser 1955, in der Barthes beschreibt, wie die mythische Überhöhung der

Geschehnisse in den Medien eine Dynamik der Solidarität entfesseln konnte. Vgl. Barthes

2010, S. 77–81.

84 Barthes 2010, S. 280.

85 »Ausgangspunkt dieser Überlegungenwar zumeist einUnbehagen ander ›Natürlichkeit‹, die

von der Presse, von der Kunst, vom gesunden Menschenverstand ständig einer Wirklichkeit

zugesprochen wird, die – auch wenn es die unsere ist, in der wir leben – eine durchaus ge-

schichtliche Wirklichkeit ist.« Barthes 2010, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Postmoderne Bildparodien

Barthes untersucht, begegnen ihm in ganz verschiedenen alltäglichen Formaten, in

Pressefotografien und Illustrierten genauso wie in Kunstwerken oder Kleidungs-

stücken. Denn für Barthes, und das zeigen seine »Mythologien« besonders deut-

lich, besitzen nicht nur Worte und Sprache Zeichencharakter, sondern auch Foto-

grafien und (Kunst-)Bilder bedienen mythische Narrative, werden von ihnen über-

formt und in den Dienst genommen und sind somit Teil seiner kritischen semioti-

schen Re-Lektüre.

Um die Mythos-Theorie von Roland Barthes besser einordnen zu können, ist es

nötig, einen Schritt zurück zu gehen und sich in Erinnerung zu rufen, wie semioti-

sche Zeichenprozesse funktionieren und wie Bedeutung in Text und Bild konstru-

iert wird. Damit schließt die Auseinandersetzung mit dem Mythos-Begriff an die

theoretischen Überlegungen der ersten Teilthese an, deren Ziel es war, die doppel-

te Bewegung von Bildern zu erklären, die sich im Spannungsfeld von Sinnanspra-

che und Sinngenerierung artikuliert: Auf der einen Seite zeigen Bilder etwas, auf

der anderen Seite geben sie etwas zu erkennen, erzählen eine Geschichte und sind

mit einer Bedeutung aufgeladen, die über das zweidimensionale, sichtbare Abbild

hinausgeht (vgl. Kap. 4.3). Bildparodien, so die Hypothese dieser ersten Teilthese,

machen sich diese strukturelle Doppelung zu Nutze und spielen die Form- und Be-

deutungsebene bekannter Motive und Topoi so gegeneinander aus, dass ebenjene

Struktur der Bedeutungskonstitution sichtbar wird. In diesem geschickt inszenier-

ten Verweisungsspiel werden die zitierten Vorbilder aus der (Kunst-)Geschichte in

neue Kontexte überführt oder formal derart verändert, dass sie eine neue Bedeu-

tungbekommenbeziehungsweiseneueAspekte ihrerursprünglichenBedeutungzu

Tage treten.

Die Vorstellung, dass sowohl Sprach- als auch Bildzeichen eine doppelte Struk-

tur aufweisen, die sich in einen Signifikanten und ein Signifikat aufteilen lässt,

übernimmt Barthes von dem Schweizer Sprachwissenschaftler Ferdinand de Saus-

sure. Etwas allgemeiner ausgedrückt ließen sich Signifikant und Signifikat auch als

Form- beziehungsweise Inhaltsebene eines Zeichens beschreiben: Der Signifikant

ist die materielle oder quasi-materielle Form, in der ein Zeichen ausgedrückt und

als Zeichenkörper wahrnehmbar wird. Das Signifikat wiederum bezeichnet die

Bedeutung, die dem jeweiligen Zeichenkörper zugeschrieben wird.86 Signifikant

und Signifikat werden im »semiologischen System« jedoch nicht nacheinander

oder getrennt erfasst, sondern als Korrelation, als Zeichengesamtheit.87 Einer

Zeichenform, einem Wort, Bild oder Objekt, können dabei mehrere Bedeutungen

zugeschrieben werden. Barthes unterscheidet hier zwischen einer denotativen

86 »Die Ebene des Signifikanten bildet die Ausdrucksebene und die der Signifikate die Inhalts-

ebene.« Barthes 1983, S. 34.

87 Vgl. Barthes 2010, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 223

und einer konnotativen Bedeutung oder anders gesagt: zwischen einem primä-

ren Bedeutungsaspekt und einem beziehungsweise mehreren sekundären. Die

Denotation, der primäre Aspekt, ist die durch Konventionen festgeschriebene

Bedeutung eines Zeichens innerhalb des Zeichensystems – sie legt beispielsweise

fest, dass die Buchstabenkombination R-O-S-E eine Pflanze aus der Familie der

Rosengewächse bezeichnet. Zeichen beinhalten aber eine gewisse Tendenz zur

semiologischen Verschiebung und können ihrerseits wieder zum Signifikanten

eines zweiten Zeichensystems werden. Denn ein Strauß Rosen kann im richtigen

Moment eine Liebesbotschaft bedeuten. Für die Beschenkten rückt diese Bedeu-

tung in den Vordergrund – die Rose wird zum Zeichen der Leidenschaft und diese

Bedeutung bestimmt ihre Wahrnehmung. Auf analytischer Ebene, so expliziert

Barthes, lässt sich dieser aufgepfropfte Bedeutungsprozess jedoch erneut in das

dreidimensionale Schema Signifikant, Signifikat und Zeichen zerlegen: »Sowenig

ich im Bereich des Erlebens die Rosen von der Botschaft trennen kann, die sie

tragen, sowenig kann ich auf analytischer Ebene die Rosen als Signifikanten und

die Rosen als Zeichenmiteinander vermengen: Der Signifikant ist leer, das Zeichen

ist voll, es ist ein Sinn.«88 Denn der Mythos, beispielsweise der, der erzählt, dass

Rosen Leidenschaft bedeuten, bedient sich des kompletten Sprach-, Bild- oder

Objektzeichens und nutzt es als Signifikant, also als Zeichenkörper für sein ganz

eigenes Signifikat. So entsteht ein Zeichen(system) zweiter Ordnung (Schema 8):

Schema 8: Barthes 2016, S. 259.

88 Barthes 2010, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Postmoderne Bildparodien

Der Mythos lässt sich also als eine Art Metasprache verstehen, die sich der Ob-

jektsprache bemächtigt. Dass es sich bei der Objektsprache bereits um ein Kom-

positum (Signifikant, Signifikat und Zeichen) handelt, ist bei der Reflexion über die

Metaspracheunwichtig; das linguistischeSystem,dasdahintersteht, ist für denMy-

thos nicht mehr relevant. Für denMythos zählt nur die Zeichengesamtheit und das

auchnur insofern,als sie für seineNeunutzungbereitsteht.Deswegen,soargumen-

tiert Barthes, sind Schrift und Bild für mythische Überformungen gleichermaßen

anfällig: »Er [der Mythos, J.H.] behält von beiden nur, daß sie Zeichen sind; mit der

gleichen Bedeutungsfunktion versehen, treten sie an die Schwelle des Mythos, und

beide bilden eine Objektsprache.«89

Da das mythische System, wie Barthes zu Beginn seines Aufsatzes postuliert

hat, ebenfalls ein Kommunikationssystem ist, gleicht sein Aufbau demjenigen der

Objektsprache. Der Signifikant des Mythos kann dabei jedoch von zwei Seiten be-

trachtetwerden: einerseits als abschließender Termdes linguistischen Systemsund

andererseits als Anfangsterm desmythischen. Um im Folgenden die unterschiedli-

chen Ebenen zu differenzieren, schlägt Barthes vor, das Zeichen erster Ordnung in

seiner Funktion als abschließender Term der Objektsprache »Sinn« zu nennen und

den Signifikanten des mythischen Systems »Form«.90 Dem Signifikat des Mythos

ordnet er die Bezeichnung »Begriff« zu. Das Zeichen des Mythos, also die Korrela-

tion der ersten beiden Terme, nennt er fortan »Bedeutung«.91 Entscheidend für den

Mythos ist die Doppeldeutigkeit des Signifikanten: Er ist gleichzeitig voll (als Sinn)

und leer (als Form). ImGegensatz zumSignifikantendes linguistischenSystemsbe-

sitzt der Signifikant des Mythos eine sinnliche Realität (als Wort, Gegenstand oder

Bild), er postuliert »einWissen, eine Vergangenheit, einGedächtnis, eine geordnete

Reihe vonTatsachen, Ideen,Entscheidungen.«92Mit anderenWorten, er enthält be-

reits ein ganzesWertesystem,das durch seine Inanspruchnahme als Signifikant für

das mythische System seiner Sinnhaftigkeit beraubt wird. In diesem Prozess ver-

schwindetdieursprünglicheAussagedesZeichens jedochnichtganz.Zwarwird sei-

ne Bedeutung (sein Sinn) zurückgedrängt, seine äußere Form bleibt aber bestehen

und dient dem Mythos als Ausgangspunkt. Im Gegensatz zu der Objektsprache ist

die Beziehung zwischen Signifikant und Signifikat imMythos jedoch nicht zufällig,

sondern bewusst und mit einer bestimmten Zielabsicht gewählt. Der Begriff (das

Signifikat) desMythos ist determiniert, schreibt Barthes, er »ist zugleich geschicht-

lich und intentional«.93

89 Barthes 2010, S. 259 (Herv. i.O.). Und so bedient sich Barthes einer Cover-Fotografie der Illus-

trierten »Paris-Match«, um seine folgenden Ausführungen zu erklären, ebd. S. 260f.

90 Vgl. Barthes 2010, S. 261.

91 Vgl. Barthes 2010, S. 261.

92 Barthes 2010, S. 262.

93 Barthes 2010, S. 263f.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 225

Diese Beobachtung lässt mehrere Rückschlüsse zu, die die behauptete Ur-

sprünglichkeit von Mythen dementieren: Erstens sind mythische Erzählungen

zeitgebunden, sie reflektieren kollektive Vorstellungen und Maximen und ver-

ändern sich mit ihnen. Zweitens sind sie an kulturelle Konventionen gebunden.

Dass ausgerechnet die Rose im europäischen Raum als Zeichen der Leidenschaft

verstanden wird, liegt nicht in ihrer Natur. Hierbei handelt es sich um eine Zu-

schreibung, die an einen bestimmten Kulturraum und eine bestimmte Zeitepoche

gebunden ist. Diese Zuschreibung und auch die gesellschaftliche Konvention,

seiner Leidenschaft mittels Rosen Ausdruck zu verleihen, finden ihre reziproke

Bestätigung und Verstärkung in der massenmedialen Inszenierung dieses Mythos.

Drittens offenbart sich hier die Zweckgebundenheit desMythos. Er hat die Aufgabe

nicht nur etwas zu benennen, sondern auch etwas zu bedeuten. Ob es sich nun um

eine reale Rose handelt, eine in einem Liebesgedicht besungene Rose oder um das

Bild einer Rose, die im Rahmen eines Werbeversprechens der Person Liebesglück

verheißt, die sie erwirbt – die Rose wird in jedem Fall zu einer Aussage. Doch ist

die Rose nicht das einzige Zeichen, das Leidenschaft bedeuten kann. Ein Herz tut

dies auch. So wird viertens deutlich, dass das Signifikat des Mythos (der Begriff)

verschiedene Signifikanten (Formen) haben kann: »Der qualitativen Armut der

Form, Verwahrerin eines verknappten Sinns, entspricht ein Reichtum des Begriffs,

der für die gesamte Geschichte offen ist; und der quantitativen Fülle der Formen

entspricht eine geringe Zahl von Begriffen.«94

Die Bedeutung des Mythos, also das Äquivalent zum Zeichen im linguistischen

System, entsteht durch die Verknüpfung von FormundSinn.Entscheidend ist, dass

im Mythos sowohl die Form als auch ihr Sinn völlig manifest bleiben, genauso wie

die Tatsache, dass es sich um ein Kompositum handelt. Etwa das Rosen-Beispiel

macht deutlich: »[D]er Mythos verbirgt nichts.«95 Die Rose (als Objekt, Bild- oder

Sprachzeichen) tritt nicht hinter ihre neue Bedeutung zurück, ihr Sinn wird ledig-

lich umgeleitet und durch einen neuen ausgetauscht. Die Funktion des Mythos,

so schreibt Barthes, ist es »zu deformieren, nicht verschwinden zu lassen.«96 Aber

deformieren lässt sich nur etwas, das auf Grund seiner Form Widerstand leistet.

In einem einfachen System wie dem linguistischen lässt sich der Signifikant nicht

deformieren, er ist arbiträr und leer. Immythischen System ist das anders, denn es

zeichnet sich ja gerade dadurch aus, dass sein Signifikant, betrachtetman ihn als fi-

nalen Term der Objektsprache, nicht leer ist. An ihm lässt sich arbeiten. Als Beispiel

dient Barthes eine Coverfotografie der Pariser Wochenzeitschrift »Paris-Match«

aus dem Jahr 1955. Sie zeigt das Brustbild eines jungen Schwarzen in militärischer

Kleidung, der seine rechte Hand zum Gruß hebt. Sein Blick ist erhoben, er könnte

94 Barthes 2010, S. 265.

95 Barthes 2010, S. 267 (Herv. i.O.).

96 Barthes 2010, S. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Postmoderne Bildparodien

auf die Tricolore gerichtet sein. Der buchstäbliche Sinn der Fotografie ist schnell

beschrieben: Ein Schwarzer Soldat vollführt den militärischen Gruß Frankreichs.

Die Bedeutung des Bildes geht jedoch über diesen buchstäblichen Sinn hinaus.

Der Mythos nutzt nun die Fotovorlage als Signifikanten und verwandelt sie in ein

patriotischesMetazeichen.Über dieHautfarbe unddieHaltungdes jungenMannes

wird bedeutet, dass sogar die Kolonien hinter Frankreich und dessen Herrschafts-

anspruch stehen und ihm zu dienen bereit sind. Die Wahl des Bildausschnitts

und der beigestellte Text machen mit Absicht vergessen, aus welchem Kontext die

Fotografie ursprünglich stammen mag. Als Cover der Illustrierten dient sie allein

dazu, das Bild Frankreichs als Grande Nation zu transportieren.

Das Verhältnis, das zwischen dem Begriff des Mythos (also dem Signifikat) und

dem Sinn des Zeichens besteht, dessen Form er nutzt, kann also als ein »Deformati-

onsverhältnis« beschrieben werden: »Der Sinn ist immer da, um die Form präsent zu

halten; die Form ist immer da, umden Sinn aufDistanz zu halten.«97 Diese konstituti-

ve Doppeldeutigkeit ist für den Mythos von großer Bedeutung. Denn das entleerte

Zeichen derObjektsprache dient demMythos als Realitätsanker; es sichert ihm eine

veritable Vergangenheit, die für die Suggestionskraft der mythischen Rede wichtig

ist. Hier wird einmal mehr deutlich, dass das mythische Zeichen (also die Bedeu-

tung des Mythos) nicht arbiträr, also willkürlich sein kann, sondern im Gegenteil

motiviert ist. So wird der Mythos zu einer Aufforderung, die sich paradoxerweise

selbst zu begründen scheint.Nimmtman als Beispiel die Cover-Fotografie der Zeit-

schrift »Paris-Match«, dann wird der salutierende Schwarze als Stellvertreter der

französischen Nation dargestellt. In dieser Funktion als französischer Soldat ruft

er die Leser*innen auf, den französischen Herrschaftsanspruch und die damit ein-

hergehenden kolonialistischen Bestrebungen gut zu heißen und ihnen zu dienen,

so wie er es der Fotografie zufolge tut, wobei dieser Aufruf im gleichem Moment

als Bild(zeichen) zu einem ewigen Motiv erstarrt, das die französische Imperiali-

tät zu begründen scheint.98 Anhand dieses Beispiels wird deutlich, dass derMythos

nicht dieRealitätwiderspiegelt, sondern allenfalls eineAusdeutungdesRealen, eine

Wunschvorstellung, die bewusst aufgesucht und geschickt inszeniert ist. Die Form

des Mythos (das Zeichen der Objektsprache) mag zwar gewisse Analogien ermög-

lichen, allerdings bleiben sie fragmentarisch und unterliegen keiner Zwangsläufig-

keit. Genauso wenig wie es in der Natur der Rosen liegt Leidenschaft zu bedeuten,

muss das Bild des salutierenden SchwarzenMannes zwangsläufig eine Affirmation

der französischen Staatsmacht sein. Der Kontext der Coverfotografie, dieWahl des

Bildausschnitts, der beigegebene Text et cetera gestalten die Bedeutung desMythos

mit und bieten den Rezipierenden ein richtungsweisendes Korsett.

97 Barthes 2010, S. 268 u. 270. (Herv. i.O.).

98 Vgl. Barthes 2010, S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 227

Laut Barthes gibt es drei Möglichkeiten, den Mythos zu rezipieren. Ausschlag-

gebend ist erneutdieDoppeldeutigkeit desmythischenSignifikantenunddieFrage,

ob die Rezipient*innen ihn als Form, Sinn oder als eine dynamische Konstruktion

aus beiden wahrnehmen.99Wird der Signifikant des Mythos ausschließlich als lee-

re Form verstanden, die einzig und allein dazu dient, den mythischen Begriff auf-

zunehmen, wird aus dem sekundären semiologischen System des Mythos ein ein-

faches, buchstäbliches System und damit seine Bedeutung auf die Ebene des Fak-

tischen zurückgestuft.100 Der Schwarze Soldat auf dem Cover der Illustrierten ist

dann nur ein Bürger des französischen Staates, wie eine Eiche nur ein Beispiel für

einenBaumist.DerMythos erstarrt zumSymbol.BetrachtetmandieSeitederRezi-

pierenden, erscheint diese erste Art derMythos-Lektüre naiv. Betrachtetman aller-

dings die Seite der Mythos-Produzierenden, formuliert sie quasi eine Bedienungs-

anleitung: Man gehe von einem Begriff (Signifikat des Mythos) aus und suche für

ihn die passende Form (den passenden Signifikanten).101

Die zweite Lektüreoption konzentriert sich auf den Sinn des mythischen Signi-

fikanten. Sie sieht in ihm nicht den Ausgangsterm für die mythische Erzählung,

sondern nimmt ihn als ursprünglich vollständiges Zeichen eines primären (linguis-

tischen) Systems wahr. Diese Lesart lässt die Deformation, die der Mythos am Sinn

(dem Zeichen) der Objektsprache vornimmt, sichtbar werden. Auch hier wird das

mythische System ausgehebelt. Allerdings nicht, indem es verkannt wird, sondern

indem seine Mechanismen aufgedeckt und seine Bedeutungen »entmystifiziert«

werden.102 In diesem Fall wird der dienstbeflissene Schwarze Soldat als permanen-

tes Alibi der französischenNation identifiziert. Bei einem Alibi, so schreibt Barthes

an anderer Stelle, gibt es auch »einen vollen und einen leeren Ort, die durch ein

Verhältnis negativer Identität miteinander verknüpft sind.«103 Im Gegensatz zum

kriminalistischen Alibi, das als ein solches erkannt werden kann, sobald man die

Faktenlage aufdeckt, dass beispielsweise die gesuchte Person doch nicht an dem

Ort war, an dem sie zu sein behauptet hatte, ist der Mythos ein Wert, der zwar

missverständlich als Faktum angenommen, nicht aber als Unwahrheit entlarvt

werden kann. Der doppelte Charakter des Signifikanten versetzt den Mythos in ei-

nen permanenten Schwebezustand, der immer auf die eine oder andere Art gelesen

werden kann. Konzentriert man sich bei der Lektüre auf den Signifikanten als Sinn

99 Vgl. Barthes 2010, S. 275ff.

100 Vgl. Barthes 2010, S. 276.

101 »Wenn ich den salutierenden [N.] als reines und einfaches Symbol der Imperialität auffasse,

muß ich auf die Realität des Bildes verzichten; es verliert für mich seine Glaubwürdigkeit,

indem es zum Instrument wird.« Barthes 2010, S. 278.

102 Vgl. Barthes 2010, S. 277.

103 Barthes 2010, S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Postmoderne Bildparodien

der Objektsprache, wird der Alibi-Status der mythischen Behauptung enttarnt und

als falsch identifiziert. Das Alibi fliegt auf.104

Diedritte Art,demMythos zu begegnen,passt sich demdoppelten Spiel desmy-

thischen Signifikanten dynamisch an und erkennt ihn sowohl als Form als auch als

Sinn: »Der Leser erfährt den Mythos in der Art einer zugleich wahren und irrealen

Geschichte.«105 Schaut man mit dieser Einstellung auf die Cover-Fotografie der Il-

lustrierten »Paris-Match«, löst sichdie intendierteBedeutungeinundder »Mythen-

leser« erkennt die Botschaft des Mythos: Der französische Herrschaftsanspruch ist

nicht imaginiert, sondern naturgegeben. Denn das große französische Imperium

dient und vereint alle seine »Kinder« ungeachtet ihrerHautfarbe undHerkunft,wie

der stolze Untergebene auf der Fotografie unter Beweis stellt. Eingedenk der Tatsa-

che, dass es sich bei der mythischen Erzählung um eine semiotische Verschiebung

handelt, bewegt sich die dritte Lektüreoption gänzlich auf der Ebene des sekun-

dären semiologischen Systems. Anstatt den mythischen Begriff (das mythische Si-

gnifikat) auf die ein oder andere Art zu zerstören, indem dieser entweder verkannt

oder enttarnt wird, erreicht derMythos sein Ziel und seine Bedeutung erscheint als

natürliche Konsequenz: »Er [der Schwarze Mann, J.H.] ist die eigentliche Präsenz

der französischen Imperialität.«106 Der Mythos, so schlussfolgert Barthes, ist eine

entwendete Sprache. Ihres ursprünglichen Sinnes beraubt, ist sie nicht stumm, sie

drückt nur etwas anderes aus und erzählt eine Geschichte, die nicht ihre ist. Im Fall

des Bildes auf dem Zeitschriftencover ist es das Ziel der mythischen Überhöhung,

die Machtansprüche der französischen Regierung zu legitimieren und gleichzeitig

die regierungskritischen Stimmen,die den französischenKolonialismus als repres-

sivesSystemeinstufen,das einer einseitigenBereicherungdient,zumSchweigenzu

bringen.

(Bild)Parodien, so die Hypothese dieser Arbeit, favorisieren die zweite Her-

angehensweise an mythische Narrative. Parodistische Bildfindungen zeichnen

sich durch eine hohe Selbstreflexivität aus. Somit spiegelt sich in ihnen auch eine

Kenntnis der Mechanismen (bildlicher) Bedeutungskonstitution wider, die das

Wissen um den Mythos und seine (ideologische) Überzeugungskraft einschließt.

IndemBildparodien bestimmteMythen als »Alibis« enttarnen,also ihreMotive oder

Themen so bearbeiten, dass sie, ihrer narrativen Ummantelung beraubt, wieder als

»primäre« Zeichen einer Objektsprache dastehen, wird ihre Wirkmacht gebrochen

und eine Möglichkeit geschaffen, die Aktualität und Seriosität des Erzählten zu

hinterfragen.Denktman an die in Kapitel 6.1 angesprochene Rezeptionsgeschichte

104 »Wenn ich dagegen den Gruß des [N.s] als Alibi der Kolonialität entziffere, zertrümmere ich

den Mythos mit noch größerer Gewißheit unter der Evidenz seines Motivs.« Barthes 2010,

S. 278.

105 Barthes 2010, S. 277.

106 Barthes 2010, S. 276 (Herv. i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 229

der Kulturobjekte vom afrikanischen Kontinent, wird deutlich, wie eine solche

mythische Metaerzählung zustande kommt: Wie schon Carl Einsteins Publikation

belegt, wurden die sogenannten »N.-Plastiken« primär aus formalästhetischen

Gründen und von einer dezidiert europäischen Perspektive aus betrachtet, die ih-

nen eine besondere Natürlichkeit (Primitivismus) zuschrieb und sie zum Gegenteil

der europäischen Zivilisation stilisierte. Die meisten Künstler*innen der Avant-

garde interessierten sich genauso wenig wie Einstein für den eigentlichen Kontext

dieser Kunstwerke oder für ihre Erschaffer*innen.107 Derart sinnentleert eigneten

sie sich bestens dazu, eine neue mythische Bedeutung aufzunehmen und in der

weißen europäischen Rezeption, in Gemälden, Zeichnungen oder Skulpturen, als

Stellvertreter einer kategorialen Fremdheit aufzutreten. In ihrer Entstehungszeit

galten die primitivistischenMotive und ihre reduzierte Formsprache auch über die

Kunstsphäre hinaus als absoluter Modernitätsausweis. In der Zeit des National-

sozialismus wurden sie zum Anlass genommen, Kunstwerke aus dem offiziellen

Kunstkanon zu verbannen und ihre Erschaffer*innen zu verleumden. Nach Ende

des Zweiten Weltkriegs erfuhren ebenjene Künstler*innen eine Aufwertung und

ihre Werke wurden als Gegenargumente zum faschistischen Kunstideal des Natio-

nalsozialismus erneut als bedeutendeKeimzelle derModerne und einer universalen

Kunstsprache angesehen. Lange wurden diese Metaerzählungen (Mythen), die der

Primitivismus heraufbeschworen hatte, nicht strukturell aufgearbeitet. Dabei

sind seine Motive und Geschichten weder verschleiert noch versteckt und lassen

sich dekonstruieren, wie Polkes Bildparodie »N.-Plastik« unter Beweis stellt (vgl.

Kap. 6.1). Indem Polke die afrikanische Plastik aus den primitivistischen Kontexten

herauslöst, in die die Malerei der Avantgarde sie eingebunden hat, und sie auf eine

buntgemusterte Stoffbahn appliziert, bricht er die narrative Struktur des Mythos

auf und lässt sie erkennbar werden. Ist der Mythos einmal als »Rede« identifiziert,

wird deutlich, dass seine Geschichte auch eine ganz andere hätte sein können und

die Verbindung von Archaismus undModerne jeder Zwangläufigkeit entbehrt.

Bei der Primitivismus-Debatte geht es um ein explizit politischesThema. Trotz

der Tatsache, dass zur Entstehungszeit von Polkes Gemälde sowohl der Begriff

»N.-Plastik« gesellschaftlich noch geläufigwar undweitgehend unkritisch Verwen-

dung fand, als auch dass fraglich ist, ob der Künstler sein Gemälde in Anlehnung

107 Vgl. Schmidt-Linsenhoff 2010, S. 291–313. Exemplarisch kann hier auch auf das Brücke-

Museum in Berlin verwiesen werden, dass laut einem Interviewmit Deutschlandfunk Kultur

beginnt, die Ethnografica ihrer Sammlung zu digitalisieren, in der Hoffnung, mehr über

ihre Hintergründe zu erfahren, da die Objekte von den Brücke-Künstlern hauptsächlich aus

formalästhetischen Gründen gesammelt wurden. Vgl. https://www.deutschlandfunkkultur.

de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492

976 (zuletzt abgerufen am 23.02.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976
https://www.deutschlandfunkkultur.de/expressionisten-und-kolonialismus-kinder-ihrer-zeit.1013.de.html?dram:article_id=492976


230 Postmoderne Bildparodien

an eine theoretische Auseinandersetzung mit den rassistischen (Ober- und) Un-

tertönen primitivistischer Kunstideale geschaffen hat, regt es gerade aus heutiger

Perspektive und als Zeugnis seiner Zeit dazu an, über ebenjene Weltanschauung

und ihre offizielle Inszenierung/Bebilderung nachzudenken.108 Denn schon al-

lein der Umstand, dass Polke die Plastik vom afrikanischen Kontinent in seiner

Interpretation nicht in bekannter Manier als Symbol von Fremdheit und Natür-

lichkeit präsentiert, sondern diese Ansprüche auf parodistische Art und Weise

in ihr Gegenteil verkehrt, schafft neue Perspektiven – neue Perspektiven sowohl

auf die Frage, was einen kleinbürgerlichen Habitus auszeichnet, als auch auf die,

wogegen er sich abgrenzt. So wird der Topos »N.-Plastik« genutzt, um alltägliche,

gesellschaftliche Themen und Identitätsfragen zu reflektieren. Auch die von Barthes

besprochenen Mythen manifestieren sich gerade im Alltag und in Situationen, Bil-

dern und Erzählungen, die für selbstverständlich hingenommen werden und

die trotz oder gerade wegen dieser alltäglichen Unscheinbarkeit eine existenzielle

politische Dimension berühren. Barthes’ Einzelanalysen, so schreibt Friedrich

Balke, »bestimmen Politik als ein situiertes Geschehen, das eine bestimmte Szene

von exemplarischem Wert aus einem umfassenden Vorgang aufruft.«109 Das Zeit-

schriftencover des Wochenmagazins »Paris-Match« beispielsweise, das Barthes

nutzt, um seine Mythos-Theorie zu veranschaulichen, übersetzt eine solche poli-

tisch bedeutungstragende Szene in das Medium der Fotografie und verbreitet über

die Fotografie den Mythos der französischen Grande Nation. Derart subtile, aber

gleichzeitig hocgradig suggestive Botschaften begegnen uns täglich in Magazinen,

Werbung, Fernsehen, Literatur, Kunst et cetera, zum größten Teil ohne dass sie

als solche wahrnehmbar werden: »Die Mythen sind die populären, massenmedial

fabrizierten und zirkulierenden Maximen unserer Epoche […].«110 Das Gefährliche

an diesen alltäglichen Mythen ist, dass sie ihre Inhalte in vermeintlich evidente

Botschaften verwandeln und so Zwangsläufigkeiten herstellen, die sich eigentlich

nur einer semantischen Konstruktion verdanken, gesellschaftlich aber trotzdem

wirkmächtig werden. Diese inszenierten Evidenzen sind deshalb so schwer zu

enttarnen, weil es sich nicht nur um externe Evidenzen handelt, also um falsche

Meinungen, denen man sich einfach und entschieden entgegenstellen kann. Die

Evidenzen, die die mythischen Erzählungen,Motive und Bilder generieren, betref-

fen oftmals kollektive Vorstellungen, die so tief verankert sind, dass ihre behauptete

Natürlichkeit zu einer gelebten Natürlichkeit wird, die die Identität einzelner

108 Wie definiert man das Eigene, wie das Fremde? Durch Mustertapeten auf der einen und au-

ßereuropäische Statuen auf der anderen Seite? Sind Aneignung und Abgrenzung nicht zwei

Seiten derselben Medaille? Inwiefern dienen, beeinflussen oder spiegeln Kunstwerke eine

nationale Identitätskonstruktion? Was gilt als modern und warum?

109 Balke 2020, S. 66.

110 Balke 2020, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 231

Personen genauso beeinflussen wie eine kollektive Identität (vgl. Kap. 5.5).111 Mit

der Mythos-Theorie von Roland Barthes lässt sich eine solche Vorgehensweise als

Ideologiekritik beschreiben. Die Aufgabe des »Mythologen« besteht nun darin, die

mythischen Narrative ihrer Konstruiertheit zu überführen und die ihnen zugrunde

liegende Struktur der (vermeintlichen) gesellschaftlichen Maxime freizulegen, die

sich jeder Reflexion widersetzt.112 Bildparodien, so haben die Überlegungen dieser

Arbeit gezeigt, können diese Aufgabe übernehmen, indem sie tradierte Muster

bildlicher Erzählungen unterbrechen, ihre Motive in neue Kontexte überführen

und dazu anregen, bestimmte Themen neu zu denken – beispielsweise indem

eine Plastik vom afrikanischen Kontinent plötzlich auf einer Kinderzimmertapete

platziert wird.DerMoment des Bruchs ist also in denWerken selbst schon angelegt

und ergibt sich aus der leichten Veränderung, die das wiederholte Motiv (Gestus,

Diskurs) in der Neuauflage erfährt. Ob diese Spuren entdeckt werden und der

(gesellschafts-)kritische Denkanstoß der parodistischen Bildstörung sein Potential

entfalten kann, ist allerdings nicht nur eine bildimmanente Frage.Die betrachtende

Person spielt im Falle der Bildparodie eine entscheidende Rolle. In ihr wird dieser

Moment der Störung in gewissemSinne erst real undwirkmächtig.Die Reaktionen

können dabei von Zustimmung bis hin zur Empörung über das Gesehene variieren.

Entscheidend ist der aktiveMoment der Auseinandersetzung.MitHilfe von Jacques

Rancières Dissens-Begriff soll in einem letzten Kapitel der Versuch unternommen

werden, diesen Moment der Bildstörung von rezeptionsästhetischer Seite aus zu

beleuchten, und es soll das politische Potential von Bildparodien stark gemacht

werden.

6.3 Bildparodie und politischer Dissens

Der französische Philosoph Jacques Rancière ist für seine emanzipatorischen

Schriften zur Politiktheorie und Ästhetik bekannt und gilt als der wichtigste zeit-

genössische Denker der Gleichheit. Politik und Ästhetik sind für ihn dabei enger

verschränkt, als man es gemeinhin gewohnt ist anzunehmen, und auf andere Art,

als man vermuten würde, was seine Ideen auch für die Kunstgeschichte interes-

sant macht. Ausgangspunkt für Rancières Überlegungen sind jeweils die sinnlich

111 »An den ›Mythen des Alltags‹ ist interessant, dass siemit einem Begriff der Evidenz arbeiten,

der nicht immer nur die Evidenzen der anderenmeint. Die ›falschen Evidenzen‹ sind nicht zu-

letzt die politisch verhängnisvollen Evidenzen. Und es sind unsere Evidenzen, also jene ›kol-

lektivenVorstellungen‹,wie Barthesmit Saussure undDurkheim formuliert, deren Falschheit

wir nicht so ohne Weiteres durchschauen, weil sie nicht bloß ›Meinungen‹ sind, die wir ver-

treten können oder nicht, sondern weil sie unser Subjektsein definieren und daher nur durch

eine bestimmte kritische Arbeit amMythos aufzulösen sind.« Balke 2020, S. 68 (Herv. i.O.).

112 Balke 2020, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Postmoderne Bildparodien

erfahrbare Welt und die ihr eingeschriebenen Interpretationsmuster, die bestim-

men,wie dieseWelt wahrgenommen, strukturiert und hierarchisiert wird.113 Diese

Wahrnehmungsdispositive entscheiden darüber,wer oderwas gehört oder gesehen

wird, und definieren gleichzeitig ein abstraktes Set an Vorstellungen darüber, was

als normativ undwas als deviant zu gelten hat. Soweisen sie einem jedenMenschen

einen Platz innerhalb eines Systems zu. Indem Rancières Konzepte des Politischen

und des Ästhetischen von der sinnlich erfahrbaren Welt ausgehen, implizieren

sie, dass ästhetische Verfahren im Bereich der Politik eine Rolle spielen, ebenso

wie Kunst politisch wirksam ist, indem sie die vorgegebenen Wahrnehmungs-

dispositive herausfordert und neu strukturiert. Auch Rancières Überlegungen zu

den Agitationsweisen von »Polizei« und »Politik«, die ihn über die französischen

Landesgrenzen hinaus berühmt gemacht haben, beruhen auf einer Auseinander-

setzung mit diesen Wahrnehmungsdispositiven. Dabei bezeichnet er den Moment

der Unterbrechung der »polizeilich« diktierten Normvorstellungen als »Politik«.114

Denndie »Aufteilungdes Sinnlichen« ist durchaus streitbar und seine (dynamische)

Neuaufteilung vorstellbar. Entsprechend ist der Bruchmit den als normativ gelten-

den Wahrnehmungsregimen eines der zentralen theoretischen Bilder Rancières.

Und ebenjeder Moment des »Dissens[es]« erscheint auch für die Betrachtung von

Bildparodien interessant, zeichnet sich die parodistische Neuinterpretation doch

vor allem durch die Durchbrechung traditioneller Darstellungsweisen aus.115

Um Rancières Dissens-Begriff für die Auseinandersetzung mit Bildparodien

fruchtbarzumachen,gilt es zunächstherauszuarbeiten,wiemansichdie angespro-

chene »Aufteilung des Sinnlichen« vorzustellen hat und wie sich das Begriffspaar

»Polizei« und »Politik« in diesen Kontext einfügt.116 Darauf aufbauend lässt sich

diskutieren, wie sich diese Beobachtungen auf die Kunstgeschichte übertragen

lassen. Können beispielsweise Malereikonventionen oder das Prinzip des »deco-

rum« als polizeiliche Regime verstanden werden und wie sähe eine Intervention

gegen diese aus? Kann es politische Kunst im Sinne Rancières überhaupt geben

und was macht sie aus? Vorausblickend lässt sich schon jetzt festhalten, dass der

im Gegensatzpaar »Polizei« und »Politik« theoretisierte Bruch mit den Wahrneh-

mungsregimen im Bereich der Kunst nach Rancières Verständnis nicht im Bild

selbst, sondern in dessen Rezeptionsvorgang zu suchen ist. Abschließend soll daher

ein kurzer Blick auf Rancières Schrift »Der emanzipierte Zuschauer« geworfen

werden, wobei das Stichwort »Emanzipation« gleichzeitig einen Rückschluss zu

113 »A distribution of the sensible is a set of relations between sense and sense, that is, between

a form of sensory experience and interpretation thatmakes sense of it.« Rancière 2016, S. 136.

114 Vgl. Rancière 2002.

115 Rancière 2008a, S. 33.

116 Als Grundlage dienen hierfür der Essay »The Method of Equality: Politics and Poetics« und

der Text »Zehn Thesen zur Politik«. Vgl. Rancière 2016 u. Rancière 2008a.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 233

den eingangs erwähnten Überlegungen zum Zusammenwirken von Ästhetik und

Politik darstellt.

FürRancière liegt jeder FormvonmenschlichemZusammensein einRegimevon

Unterscheidungen und derenWahrnehmung zugrunde.117Weil der Bezug zurWelt

Rancière zufolge zuallererst ein sinnlicher ist, der durch Benennung und Einord-

nungsinnvoll unddamithandlungsleitendwird,nennt erdiesesRegimedie »Auftei-

lung des Sinnlichen«. Der Ausdruck beruht auf einer Auseinandersetzung mit Pla-

tons »Politeia«. ImMythos über die Erdgeborenen rechtfertigt der antike Philosoph

die idealtypische Unterteilung der Gesellschaft in unterschiedliche Stände (Arbei-

ter, Krieger und Herrscher) mit der Vorstellung, dass der Gott, der die Menschen

geschaffen hat, ihnen während der Entstehung verschiedene Metalle beigemischt

hätte (Eisen, Silber und Gold), aus denen ihre individuellen Fähigkeiten resultier-

ten. Diese Fähigkeiten wiederum begründen die Standeszugehörigkeit der Indivi-

duen,denen gemäß sie demStaat zu dienen hätten.118 Sowird jedemMenschen von

Geburt an ein fester Platz in der Gesellschaft zugewiesen, der fortan seinen geleb-

ten und gedachten Bewegungsradius bestimmt.Mehr noch: In Platons Vorstellung

handelt es sich um eine perfekte Gleichung, denn jedemMenschen sind nur die Fä-

higkeiten mitgegeben, die er für die Ausübung seiner Aufgabe benötigt.119

Auchwenn tatsächliche Staaten ungleich komplexer gestaltet sind als in Platons

Idealentwurf vorgestellt, sieht Rancière die grundlegende Struktur, die einemMen-

schen auf Grund seiner Herkunft, Tätigkeit, seines Geschlechts et cetera eine be-

stimmte Rolle innerhalb eines sozialen und gesellschaftlichen Gefüges zuschreibt,

immernochgegeben.DieseOrdnung,die ermitReferenzaufPlatondie »Aufteilung

des Sinnlichen« nennt, definiert er als »a set of relations between sense and sense,

that is,betweena formof sensory experience andan interpretation thatmakes sense

of it.«120 Es handelt sich um ein System von Normen, Gewohnheiten oder Ritua-

len, das implizit dieWahrnehmung der gemeinschaftlichenWelt bestimmt und or-

ganisiert. Dabei beschreibt der Begriff Wahrnehmung eine »Topologie […], die in

Abhängigkeit von Plätzen, die die Individuen in Raum und Zeit einnehmen, ihnen

bestimmte soziale Funktionen, Tätigkeitsformen und Weisen zu sprechen zuord-

net.«121 In dem Text »Zehn Thesen zur Politik« bezeichnet Rancière diese normati-

venWahrnehmungsregime als »Polizei«.122 Damit ist nicht (ausschließlich) das exe-

kutive Organ einer Staatsmacht gemeint. Vielmehr lenkt Rancière das Augenmerk

117 Vgl. Zieringer/Leonhardt 2020, hier bes. S. 171.

118 Vgl. Platon 1982, Bd. 2 II,327a-621d, S. 5–407, hier S. 120f. (414b-415d).

119 Rancière 2016, S. 135f.

120 Rancière 2016, S. 136.

121 Muhle 2008, S. 10.

122 Vgl. Rancière 2008a.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Postmoderne Bildparodien

auf dieDispositive, die alle Arten vonVerwaltung, (polizeilicher) Repression und in-

stitutioneller Reglementierung begründen: »Die Polizei ist keine gesellschaftliche

Funktion, sondern eine symbolische Konstitution des Sozialen.«123 Die polizeiliche

Ordnung schreibt also auch fest, wer am gesellschaftlichen Leben teilhat und wer

nicht. Wer aus diesem Raster fällt, dem ist jedes Mitentscheidungsrecht versagt.

Dieser »Anteil der Anteillosen« bleibt unsichtbar: »Inequality works to the extent

that one ›believes‹ it, that one goes on using one’s arms, eyes, and brains according

to the distribution of the position.That is what consensusmeans.«124 Der Ausdruck

Konsens ist für Rancière negativ konnotiert (und ist der Gegenbegriff zum politi-

schen Dissens). Er suggeriert, so Rancière, es herrsche Einigkeit über die Ungleich-

verteilung der gesellschaftlichen Sprechrollen beziehungsweise man hätte sich auf

Grund repressiver Strukturen mit der Ungleichheit abgefunden. Das ist nicht (im-

mer) der Fall.Die polizeilichenWahrnehmungsregimemachen sich diese vermeint-

lich konsensuelleUngleichheit zunutze und festigen ihreRahmenbedingungender-

art, dass das SystemderUngleichheit zu einer sich selbst erfüllenden Prophezeiung

wird, in der sich die Menschen konform der ihnen zugedachten Möglichkeiten zu

verhalten gelernt haben.

Damit wird aus Platons Mythos eine sich stets selbst stabilisierende Tatsache.

Ist aber gesellschaftliche Hierarchisierung kein fiktives Idealszenario mehr, son-

dern eine gelebte Realität, bedarf es einer neuen Erzählung, um dieses System der

Ungleichheit im Sinne der Mächtigen stabil zu halten. Im Gegensatz zu Platons Vi-

sion steht am Ende dieser neuen Erzählung nicht eine göttliche Legitimation der

Ungleichheit, sondern ein Versprechen auf Gleichheit.125 Doch ist dieses Ziel irre-

führend, denn laut Rancière gibt es aus der Ungleichheit, stellt sie die Grundbedin-

gung dar, keinen Weg zur Gleichheit. Geht man nämlich davon aus, dass nicht al-

le Menschen gleich sind und beispielsweise die gleiche Fähigkeit mitbringen, eine

gesellschaftliche Ordnung mitzubestimmen, dann entsteht eine unüberwindbare

Kluft zwischendenWissendenunddenUnwissenden,die das SystemderUngleich-

heit aufrechterhält.126DiesesSystemkulminiert fürRancière inder Figurdes »Lehr-

meisters«,der sich gegenüber seinenSchüler*innendurch einenWissensvorsprung

123 Rancière 2008a, S. 31.

124 Rancière 2016, S. 137.

125 »Platomakes inequality a ›story‹ that has to be believed in order tomake inequality a reality.

Modern social science makes inequality a reality and equality a goal to be reached from this

starting point.« Rancière 2016, S. 137.

126 »This means that there is no path from inequality to equality. There is either a path from

equality to equality or a path from inequality to inequality. A method is always the veri-

fication of a presupposition and there are only two presuppositions: the presupposition of

equality and the presupposition of inequality.« Rancière 2016, S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 235

auszeichnet und der, indem er vorgibt, was es zu wissen gilt, die Unwissenheit der

anderen bestätigt anstatt sie zu bekämpfen.127

Um dieses System der Ungleichheit wirksam zu unterbrechen, gilt es für Ran-

cière zuallererst dieGrundannahmezu verändern.Anstelle einer (vermeintlich kon-

sensuellen und/oder göttlich legitimierten Ungleichheit) muss die absolute Gleich-

heit aller Individuen zumAusgangspunkt jeder Bewertung oder Handlung werden:

»What the presupposition of equality means is the rupture of inegalitarian belief or

inegalitarian knowledge.The name of this decision is emancipation.«128 Emanzipa-

tion besteht darin nachzuweisen, dass es keine unterschiedlichenKlassen vonMen-

schen gibt, keine naturgegebene Unterteilung in Wissende und Unwissende, son-

dern maximal unterschiedliche Ausgangsituationen. In einem System der Gleich-

heit zerfällt die statischeWissenshierarchie und institutionelle pädagogische Logi-

ken müssen überprüft und neu formuliert werden.129 Alle Menschen sind einander

schon aus dem Grund ebenbürtig, dass sie intelligenzbefähigte Wesen sind, auch

wenndiese Intelligenz indifferierendenBereichenzumTragenkommt.130DieseAn-

nahme hat auch politische Folgen.Denn gehtman davon aus, dass die Kondition ei-

nes jeden Menschen nicht die Unwissenheit ist, aus der ein einziger, vorgegebener

Weg hinausführt, sondern die individuelle Fähigkeit, aus sich selbst heraus zu ler-

nen, wird auch die »Aufteilung des Sinnlichen« qua polizeilicher Reglementierung

haltlos. In einem System der Gleichheit steht die Rollenverteilung zur (freien) Dis-

position.

Die eigene Gleichheit gegenüber allen anderen Menschen zu behaupten, be-

ginnt für Rancière im Alltag und zwar damit, die einem zugeschriebene Rolle

(und sei es nur für einen Moment oder nur in Teilen) zu ignorieren: »Ignoring it

meant reconfiguring the way they occupied their space and time. […]. As a matter

of fact, dissensus can start from an imperceptible modification of the forms of

everyday experience.«131 Dieses Ignorieren ist für Rancière Ausdruck politischer

Emanzipation, die als Dissens-Äußerung in die »Aufteilung des Sinnlichen« ein-

127 Vgl. Rancière 2009.

128 Rancière 2016, S. 139.

129 »The method of equality supposes that you can start from any point and that there are mul-

tiple paths that can be constructed to get to another point and still another one that is not

predictable. There is a multiplicity of paths, a multiplicity of ways of constructing one’s in-

tellectual adventure, but a prior decision has to be made beforehand: the decision that one

can do it because one participates in an intelligence that is the intelligence of anybody.«

Rancière 2016, S. 139f.

130 »Intelligence is the same in all its operations and it belongs to everybody. […]. This does not

mean that all intellectual performances are equally valuable. This means that intelligence

is the same in all its operations.« Rancière 2016, S. 139.

131 Rancière 2016, S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Postmoderne Bildparodien

greift: »Politik ist zuerst eine Intervention in das Sichtbare und das Sagbare.«132

Die politische Neuaufteilung des Sinnlichen betrifft folglich Veränderungen der in

Wahrnehmungsweisen eingelassenenDispositive des Sinnvollen,Erkennbaren und

Legitimen und basiert auf der Annahme einer voraussetzungslosen Gleichheit aller

Menschen. Die Akteur*innen des politischen Streits sind die bereits erwähnten

Anteillosen, die sich wider die Anstrengung, sie zum Verstummen zu bringen,

Gehör verschaffen und auf die Kontingenz gesellschaftlicher Strukturen aufmerk-

sam machen.133 Damit definiert Rancière Politik nicht als Institution, sondern als

aktiven (und performativen) Widerspruch gegen die polizeilich normierte Gesell-

schaftsordnung. Politik ereignet sich überall dort, wo Menschen beginnen ihre

eigene (gesellschaftliche) Position und die Dispositive, die sie determinieren, zu

hinterfragen. Politischer Dissens bedeutet die Ent-Identifizierung mit der dem

Individuum zugewiesenen Position und den damit verbundenen Optionen. Dieser

Effekt ist wiederum ein ästhetischer: »The aesthetic effect is an effect of dis-iden-

tification. As such, it is political because political subjectivization proceeds via a

process of dis-identification.«134

AnhandeinesBeispiels verleihtRancièrediesenÜberlegungenKontur:Während

der französischen Revolution erschien ein zunächst unpolitisch anmutender Zei-

tungsartikel, in dem ein Arbeiter sein genuines Wohlgefallen an einem Haus schil-

dert, das er für einen reichen Auftraggeber zu bauen veranlasst war. In seiner Vor-

stellung, so zitiert Rancière den Bericht, fühlte sich der Arbeiter in dem gehobenen

Anwesen heimisch, genoss denweitläufigen Ausblick auf die umliegendenGebäude

unddas,obwohl ihmaufGrund seiner Stellung inderGesellschaft ein solches ästhe-

tisches Empfinden eigentlich nicht zustünde.135 Der Arbeiter in Rancières Anekdote

handelt insofern politisch, als er seinen Platz in derGesellschaft verlässt. Er erkennt

und lebt seine Gleichheit, indem er die Perspektive seines Auftraggebers einnimmt

und seiner Rolle zum Trotz die Zeit aufbringt, die Schönheit eines Hauses zu be-

wundern und dieser Bewunderung eine ästhetische Form zu verleihen:

»The practice of dissensus actually startedwith the possibility of forgetting reality

in favour of appearance and of casting a ›disinterested‹ look on a building that is

no longer an object of desire and frustration. […]. This is what emancipation first

132 Rancière 2008a, S. 32.

133 »WesentlicheArbeit der Politik ist die Konfiguration ihres eigenenRaumes. Sie besteht darin,

dieWelt ihrer Subjekte und ihrer Tätigkeiten zu Gesicht zu bringen. DasWesentliche der Po-

litik ist die Demonstration des Dissens, als Vorhandensein zweier Welten in einer einzigen.«

Rancière 2008a, S. 33.

134 Rancière 2016, S. 147.

135 Rancière 2016, S. 140f. Laut Rancière handelt es sich um die Zeitung »Le Tocsin des travail-

leurs«.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 237

means: an exercise of equality is an experience of dissociation of the body, space,

and time of work.«136

Hier bezieht sich Rancière auf Kant, der in der »Kritik der Urteilskraft« über das äs-

thetischeUrteil schreibt, es sei interessenlos.137Das bedeutet, dass das Schönenicht

in derWelt oder den Objekten zu suchen ist, sondern in den Augen der Betrachten-

den. Wenn das Geschmacksurteil aber nicht objekt- und damit erkenntnisabhän-

gig ist, sondern Ergebnis der Wahrnehmungsfähigkeit, dann hat ein jeder Mensch

(auch der Arbeiter aus dem angeführten Zeitungsartikel) das gleiche Recht und die

gleichen Möglichkeiten, ästhetische Erfahrungen zu machen und die »Aufteilung

des Sinnlichen«mitzubestimmen: »[…] those forms of ›aesthetic experience‹ do not

work by providing definite messages or conveying specific forms of energy. They

work by disrupting the way in which bodies fit their functions and destinations.«138

Auchwenndieser Akt des Ausbruchs keine exklusive Angelegenheit der schönen

Künste ist, können Literatur, Kunst, Film et cetera doch auf entscheidende Weise

zu dieser Emanzipationsbewegung beitragen. In »Die Aufteilung des Sinnlichen«

unterscheidet Rancière zwischen einer »Ästhetik der Politik« und einer »Politik der

Ästhetik«. Ersteremeint das generelle Potential, in demdie Strukturen des (polizei-

lichen) Systemsdurch eineDissensäußerungaufscheinenunddieMöglichkeit einer

Neuordnung ersichtlich wird, während zweitere die Art beschreibt, »wie die Prak-

tiken und Formen der Sichtbarkeit der Kunst selbst in die Aufteilung und Neuord-

nung des Sinnlichen eingreifen.«139 Solche Strategien der Emanzipation, so formu-

liert Rancière, setzen der faktischen Ungleichheit eine behauptete Gleichheit ent-

gegen. Der Arbeiter in Rancières Anekdote verhält sich so, als ob er kein Arbeiter,

sondern einGroßgrundbesitzer wäre, er simuliert seine Gleichheit, als bestünde sie

tatsächlich, und verhält sich dementsprechend. Als »polemisch-performativer Akt«

führt die Inszenierung der Gleichheit in einem System der Ungleichheit zu einer

Verdopplung der Realität imModus des »Als-Ob«: »Der politische Dissens ereignet

sich folglichdurchein ästhetischesMoment–das realitätsverdoppelndeAls-Ob,das

dem Konsens normalerWahrnehmung widerspricht.«140

Kunst kann also einen Erfahrungsraum bereitstellen, der sich polizeilichen

Identifizierungen und Verwertungslogiken entzieht. Allerdings gibt es laut Ran-

cière »weder immer Politik, obwohl es immer Machtformen gibt, noch gibt es

immer Kunst, obwohl es immer Theater, Musik und Malerei gibt, denn Kunst und

Politik werden als verschiedene Formen der Präsenz singulärer Körper in spezi-

136 Rancière 2016, S. 143.

137 Vgl. Kant 1990.

138 Rancière 2016, S. 145.

139 Muhle 2008, S. 8.

140 Kleesattel 2016, S. 176f.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Postmoderne Bildparodien

fischen Räumen und Zeiten verstanden.«141 Ähnlich wie der politische Dissens

im Modus des »Als-Ob« agiert, also die reale Ungerechtigkeit mit einer zweiten,

gerechteren Realität überblendet, offeriert auch die künstlerische Fiktion eine

solche zweite Wirklichkeit, die im politischen Sinn eine neue »Aufteilung des

Sinnlichen« vorschlagen kann. Politische Kunst ist explizit keine Kunst, die ei-

ne real-politische Agenda verfolgt. Denn verschreibt sie sich einem bestimmten

Zweck und versucht ihr Publikum zu belehren, fügt sie sich in die Logik der Polizei

und verfestigt die vorherrschenden Wahrnehmungsdispositive – sie wiederholt

die herrschende Ungleichheit und deren Regeln der Sichtbarkeit, anstatt sie zu

durchkreuzen. »Polizeiliche« oder »konsensuelle« Kunst verleugnet dabei den

grundsätzlich konstruierten Charakter der gesellschaftlichen Gegebenheiten, setzt

Fiktion und Realität gleich und negiert so den schöpferischen »Als-Ob«-Modus, der

politische Kunst auszeichnet:

»Doch wo sich der Schein in Wirklichkeit auflöst, verschwinden auch Kunst und

Politik. Denn beide sind an den Schein gebunden, an dessen Macht das ›Gegebe-

ne‹ der Wirklichkeit und sogar den Bezug zwischen Schein und Wirklichkeit neu

zu konfigurieren. In diesem Sinne haben Kunst und Politik gemeinsam, dass sie

Fiktionen produzieren, was nicht bedeutet, erfundene Geschichten zu erzählen.

Fiktion meint vielmehr, einen neuen Bezug zwischen Schein undWirklichkeit […]

zu stiften.«142

Kritische Kunst entsteht genau wie Politik erst in demMoment, in dem die norma-

tive »Aufteilung des Sinnlichen« durchbrochen und ihre Bezüge neu geordnet wer-

den. Möglich wird dies durch den künstlich-künstlerischen Modus des »Als-Ob«,

der eine Neuordnung vorstellbar macht. Dabei argumentiert künstlerische Fiktion

nicht vollständig losgelöst von der Realität, allerdings bewahrt sie einen kritischen

Abstand zu dieser. »Die Kunstmacht ihr Emanzipationsversprechen gerade aus der

Distanz zu Intervention und Kausalität«, kommentiert Ines Kleesattel.143 Versteht

man politische Kunst als Dissensäußerung, kann man sich den Moment des Politi-

schen als sichtbar gemachten Zwischenraum vorstellen, der neue Perspektiven er-

öffnet, in dem eine andere »Aufteilung des Sinnlichen« entstehen kann. Als Fikti-

on gekennzeichnet produziert politische Kunst im Sinne Rancières dabei weder ein

konsumierbares Wissen noch hält sie Repräsentationsmuster für die Politik bereit.

Daraus folgt, dass das politische Potential von Kunst nicht einzig als ein Resultat

der politischenHaltung der Erschaffer*innen zu verstehen ist, sondern sich daraus

141 Muhle 2008, S. 7f.

142 Rancière 2008b, S. 75–100, hier S. 88f.

143 Kleesattel 2016, S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 239

generiert, dass kritische Kunstwerke als Differenzerfahrung das Publikum zur Par-

tizipation inspirieren.144

Zuschauer*in zu sein erschöpft sich also nicht darin, passiv zuzusehen, es

bedeutet genauso aktiv zu interpretieren, schreibt Rancière in »Der Emanzipier-

te Zuschauer« über das Theater.145 Diese Überlegungen lassen sich auch auf die

Rezeption von bildender Kunst übertragen. Denn auch die Bildbetrachter*innen

beobachten, wählen aus, vergleichen und interpretieren.146 Für Rancière stellt Se-

hen selbst schon eine ernstzunehmende Aktivität dar, die im Sinn von Verstehen,

Erkennen und Denken eine tätige und eigenständige Hinwendung voraussetzt.147

Damit die Kunstbetrachtung zu einem emanzipatorischen Moment wird, dürfen

Künstler*innen und Kunstwerke nicht als Lehrmeister*innen auftreten, die ein

didaktisches Aufklärungsprogramm verfolgen oder Missstände plakativ abbil-

den. In Rancières System der Gleichheit dient ein Kunstwerk den Lehrenden und

Lernenden gemeinsam als Inspirationsmoment: »Das ist der wesentliche Punkt:

die Zuschauer sehen, fühlen und verstehen etwas, sofern sie ihr eigenes Gedicht

zusammenstellen, wie es auf ihre Weise die Schauspieler oder Theatermacher,

Regisseure, Tänzer oder Performer tun.«148 Die erfolgreiche Bildbetrachtung, so

ließe sich extrapolieren, kann also nicht darin bestehen, die Intention oder den

Willen der Künstler*in zu rekonstruieren und damit die eine richtige Lesart auf-

zudecken. Politische Wirkmacht realisiert sich im Betrachtungsvorgang, in der

Emanzipation des Publikums – und diese kann wie im Fall der Bildparodie darin

liegen, Deutungshoheiten aufzubrechen, Erzählstrategien sichtbar zumachen und

eine mehrdimensionale Sicht zu ermöglichen.

144 »In der Logik der Emanzipation gibt es zwischen dem unwissenden Lehrmeister und dem

emanzipierten Lehrling immer eine dritte Sache – ein Buch oder irgendein Stück Schrift –,

die sowohl dem einen als auch dem anderen fremd ist, und auf die sie sich beziehen können,

um gemeinsam zu verifizieren, was der Schüler gesehen hat, was er darüber sagt und was

er davon denkt. Mit der Aufführung [und der bildenden Kunst, J.H.] verhält es sich genau so.

Sie ist nicht die Übermittlung des Wissens oder des Hauchs vom Künstler zum Zuschauer.

Sie ist eine dritte Sache, die niemand besitzt, und deren Sinn niemand besitzt, die sich zwi-

schen ihnen hält und jede identische Übertragung, jede Identität von Ursache undWirkung

unterbindet.« Rancière 2015, S. 25.

145 Rancières Überlegungen lassen sich auch als eine Form der Mimesis-Kritik verstehen: »Man

braucht ein Theater ohne Zuschauer, wo die Anwesenden etwas lernen, anstatt von Bildern

verführt zu werden, wo sie zu aktiven Teilnehmenden werden, anstatt passive Voyeure zu

sein.« Rancière 2015, S. 14.

146 Vgl. Rancière 2015, S. 23.

147 »Emanzipation beginnt dann, wennman denGegensatz zwischen Sehen undHandeln in Fra-

ge stellt, wenn man versteht, dass die Offensichtlichkeiten, die in dieser Weise die Verhält-

nisse zwischen dem Sagen, dem Sehen und dem Machen strukturieren, selbst der Struktur

der Herrschaft und der Unterwerfung angehören.« Rancière 2015, S. 23.

148 Rancière 2015, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Postmoderne Bildparodien

Nimmt man Polkes Gemälde »N.-Plastik« [Abb. 39] als Beispiel, lässt sich die-

ses politische Moment der Bildparodie folgendermaßen beschreiben: Wie in Ka-

pitel 6.1 dargelegt, besitzt die Darstellung von Plastiken vom afrikanischen Konti-

nent in der Kunstgeschichte eine lange (und mit rassistischen Vorurteilen belade-

ne) Tradition.Diese Tradition lässt sich, bleibtman imGedanken- und Begriffsuni-

versum von Rancière, als »polizeiliche Ordnung« vorstellen. Sie legt einerseits fest,

in welchem Kontext und auf welche Weise Plastiken vom afrikanischen Kontinent

imKontext europäischer Aneignung üblicherweise dargestellt werden undmit wel-

cher Bedeutung sie andererseits aufgeladen werden – grundsätzlich als kulturelles

Gegenbild zur westlichen Zivilisation, beispielsweise im Rahmen verklärter Exotis-

musfantasien als Symbol der Ursprünglichkeit oder als überzeichnete Grotesken.

Ebenso geben die ungegenständlichen Farbschlieren im rechten Drittel von Polkes

Gemälde einen Fingerzeig auf eine wichtige Traditionslinie des modernen Kunst-

diskurses, nämlich die Hinwendung der avantgardistischen Kunst zur Abstraktion.

Auch wenn akademische Gattungshierarchien in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-

hunderts an Bedeutung verlieren, spiegelt sich im offiziellen Kunstdiskurs und in

der Ausstellungspolitik wider, welche Stile, Themen oder Sujets dem Zeitgeist ent-

sprechen. Betrachtet man Polkes Lehrer*innengeneration oder die Werkauswahl,

die auf den großen Ausstellungen der Nachkriegsjahre gezeigt wurde dominieren

die abstrakten Kunstströmungen. Damit einher geht zwar auch eine pluralisier-

te Vorstellung davon, welche Formate, Techniken und Materialien als künstlerisch

wertvoll empfundenwerden, dennoch schafft auch dieModerne eine Nomenklatur,

die festschreibt, was Kunst ist und was nicht. Und der Musterstoff, den Polke als

Leinwand für seine Interpretation des Sujets »N.-Plastik« wählt, fällt auf den ersten

Blick nicht in die Kategorie Kunst. Das gilt ebenfalls für die auf ihm dargestellten

infantilen und skurrilen Tierszenen.Die von Stoff undMuster ausgehende Störung

überträgt sich auf die anderen Bildteile, die ihrerseits durch eine simplifizierende

Malweise auffallen. Weder imitiert Polke das Pathos der avantgardistischen Abs-

traktionnochdiemitKunstobjektenvomafrikanischenKontinent verbundenenKli-

schees. Das Stoffbild scheint mit all diesen Traditionen auf parodistische Weise zu

brechenund spielt doch sogeschickt auf sie an,dass derBruch (der »Dissens«) selbst

zumThema des Bildes wird. Mit Rancière gesprochen generiert sich das politische

Potential von »N.-Plastik« aus einemMoment der Spannung, der sich aus dem »Zu-

sammentreffen von heterogenen, unvereinbaren Elementen [ergibt], wodurch ein

Konflikt zwischen zwei sinnlichenRegimen erzeugtwird.«149Wiederholung und Ir-

ritation fordern das Publikumauf, genauer hinzuschauen und sich der Ambivalenz,

die von Polkes Stoffbild ausgeht, zu stellen. Dabei funktioniert Polkes Kunst nicht

wie ein pädagogisches Modell, das die Betrachtenden von einer bestimmten Mei-

nung zu überzeugen versucht und denWeg dahin didaktisch aufarbeitet, vielmehr

149 Rancière 2008b, S. 75–100, hier S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Bildparodie als Reflexionsfigur 241

regenPolkesparodistischeBilder zuganzunterschiedlichen (zumTeilwidersprüch-

lichen)Deutungen an.Sie sind keiner »polizeilichen«Agenda verschrieben,weshalb

sie, so möchte ich argumentieren, im Sinne von Rancières Emanzipationslogik als

»politisch« beschrieben werden können.

Parodie und Politik ist die ambivalente Spannung gemeinsam, die entsteht,

wenn an der herrschenden »Aufteilung des Sinnlichen« beziehungsweise an kon-

ventionellen Repräsentationsformen Veränderungen vorgenommen werden, die

bestimmte Deutungshoheiten und Interpretationsmuster stören.150 Norm und

Devianz treten dabei zusammen in einem Bild auf. Durch die vermeintlich un-

gebührliche Koinzidenz von altem Motiv und neuem Kontext entsteht in der

Bildparodie ein spannungsvoller Zwischen- beziehungsweise Denkraum, der neue

Perspektiven auf bekannte Topoi und Traditionen zulässt. Dabei erscheint das

Vorbild in der Parodie derart verändert, dass es, seines Pathos beraubt, in Distanz

zu traditionellen Bedeutungsmustern tritt und dem Publikum einen Raum bie-

tet, seine Legitimität (oder die Aktualität der mit ihm verbundenen Diskurse) zu

hinterfragen. Im Sinne Rancières wird es dadurch möglich, die alte »Aufteilung

des Sinnlichen« zu hinterfragen, neue Schwerpunkte zu setzen und andere Stim-

men hörbar werden zu lassen – auch solche, die sich gegen gängige Kunstnormen

oder altehrwürdige Traditionen richten. Denn konstitutiv für eine Bildparodie

ist ja gerade die Gleichzeitigkeit von Konvention und Bruch, die in einem Bild

zusammentreffen. Eine Gleichzeitigkeit, die auf der Ebene der Verweisung (der

semiotischen Ebene) als ein Spiel mit Anwesenheit und Abwesenheit, Sichtbarkeit

und Unsichtbarkeit beschrieben werden kann (vgl. Kap. 4) und auf der historischen

Ebene als spannungsgeladene Kopräsenz von Gegenwärtigem und Vergangenem

(vgl. Kap. 5). Auf der Ebene von Rezeption und Wirkung weisen Rancières Überle-

gungen auf das kritischeNebeneinander vonNormundDevianz, das eine Reflexion

des Gesehenenmöglich macht (vgl. Kap. 6).

Rancières Dissens-Begriff kann also insofern für die in dieser Arbeit angestell-

ten Überlegungen zur Bildparodie fruchtbar gemacht werden, als der Moment des

Parodistischen als Störung normativer Malereikonventionen verstanden werden

kann, der die zitierten Motive, Stile oder Diskurse und die mit ihnen verbunde-

nen Deutungstraditionen und Machtansprüche aufbricht. Gleichzeitig, so ließe

sich abschließend diskutieren (vgl. Kap. 7), wendet er sich damit auch gegen eine

150 Das ist natürlich nicht nur bei der (Bild-)Parodie der Fall. Rancière nutzt als Referenz immer

wieder die Filme des portugiesischen Regisseurs Pedro Costa, der in seinen Filmen die Armut

und das Leiden der migrantischen Bewohner*innen in Lissaboner Außenbezirken themati-

siert. Dies tut er dabei auf eine derart ästhetische Art undWeise, die gängigen Elendsdarstel-

lung widerspricht. Costas Filme sind für Rancière insofern politisch, als dass sie die gängige

(und simplifizierende) Opposition von Hochkultur und banalem Elend und die Aufteilung in

Akteur*innen und Opfer aufzubrechen vermag. Vgl. Rancière 2008b, S. 75–100, hier S. 97ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Postmoderne Bildparodien

traditionsverhaftete Kunstgeschichte, die ihre Bedeutung an veralteten Prämis-

sen misst, anstatt die Aufbruchsstimmung der 1960er Jahre dazu zu nutzen, ihre

eigenen Bewertungsmaßstäbe und Deutungshoheiten zu hinterfragen und zu

demokratisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007 - am 14.02.2026, 22:12:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465677-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

