II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Der sokratische Riss bzw. initiale platonische Bruch war somit das Feststellen der
Begriffe, der den fortschreitenden Bruch bedingt, da es das Sein nicht gibt (die fliechende
Welt sich also nicht feststellen lisst), dessen Suche aber weiterhin schmollend fir notig
gehalten wird. Wahrhaftige Aufklirung — oder »die neue Aufklirung« (KSA12, § 1[85]) —
hiee, mit dem Bruch zu brechen, das Rad der Zeit zu bremsen (KSA7, § 19[17]) und die
emsige Moderne in ihrem fortschreitenden Sturz nach vorne aufzuhalten. Als erneuter
Bruch mit der alten Welt, als wiederholter Versuch »das Absolute [zu] finden« (Poelzig,
in: Conrads: 21), war unsere letzte Moderne der (>3geschriebenend) Architektur nur die aus
Sokrates’ tiefem Riss ausgewachsene blendende Bliite der iltesten finsteren Tafeln Eu-
ropas.

Uberwindung des Wissens durch mythenbildende Krifte. Kant merkwiirdig — Wissen
und Glauben! Innerste Verwandtschaft der Philosophen und der Religionsstifter! (KSA7,
§19[62])

Wenn aber mit der >wahren< Welt auch die »scheinbare« abgeschafft ist, gibt es auch kei-
nen Bruch mehr. In Nietzsches >Gegen-Reich« (der Kunst) gibt es nicht mehr Gegensitze
an sich, sondern vielmehr Grade der Abstraktion, Grau- und Farbstufen, Statistik und
Wertabschitzung (KSA11, § 26[3171]). Nach zweitausendjahrigem, von Sokrates einge-
leitetem Bruch, Riickschritt (Platonismus) und ihrer in fine im europiischen Hegelia-
nismus bzw. Nihilismus kulminierenden geistigen Katastrophe greift Nietzsche wieder
denvorsokratischen Speer auf (PHG, § 1), d.h. Anaxagoras’ »Nousc, der »das Privilegium
der Willkiir« hat, und Heraklits ewige Unschuld des Werdens (»Heraklit wiirde ergidnzen
— ein Spiel« [PHG, § 19]) und schleudert ihn unter der umgestalteten Form des Willens
zur Macht weit in die Zukunft. Er ergriff damit seine (desolate) Aufgabe, Europas »Ge-
schichte zu einer Fortsetzung der griechischen zu machen« (MA, I, § 475).

Erst als die fabelhafte Erzihlung der Fiktion ditrfte man nun die kurze Geschichte
des Denkens ohne Bedenken wieder recht lang erzihlen.

7. Das Problem der Sprache

Der Philosoph in den Netzen der Sprache eingefangen. (KSA7, § 19[135])

Die Verfiihrer der Philosophen sind die Worte, sie zappeln in den Netzen der Sprache.
(KSAS8, § 6[39])

Der Mensch gebardet sich, als sei er Bildner und Meister der Sprache, wihrend sie doch
die Herrin des Menschen bleibt. (Heidegger 5:140)

Man begegnet in der Rezeption Heideggers den hiufigen Vorwiirfen der Phraseologie.
Bose Zungen behaupten geradezu, die dulerst knifflige Konstruktion seiner Abhandlun-
genverschleiere nur eine inhaltliche Leere. Eine schwerwiegende Anklage an einen grof3-
artigen Baumeister des Denkens, die an die recht amiisante Abrechnung Schopenhau-
ers mit dem »noch grébern Unsinn des plumpen und geistlosen HEGEL« (Schopenhau-
er: 536/548) erinnert. Aber stellen wir nun dem (logischen) Denken folgende, durchaus an
Phraseologie grenzende Falle: Wenn Denken und Sein identisch sind - und dies ist nun

https://dol.org/10.14361/9783839470725-011 - am 13.02.2026, 21:48:23. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR

83


https://doi.org/10.14361/9783839470725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Nietzsches Architektur der Erkennenden

mal seit Parmenides die kuriose Uberzeugung der Metaphysiker und letztlich auch aller
boser Zungen -, wie kann dann noch Denken nicht Sein sein? Einfacher formuliert: Wie
kann das Denken manchmal dem Sein entsprechen — und das Sein steht hier natiirlich
fiir die absolute Wahrheit — und zuweilen reine Phraseologie sein, d.h. purer Schein? Die
Antwort ist scheinbar véllig offensichtlich: Das Denken ist bedingt, d.h., es dringt nur
bedingt zum Sein vor! Nun heifdt dies aber wiederum, dass etwas Bedingtes mit dem
Unbedingten an sich gleichgesetzt wurde; das an Bedingungen gekniipfte Denken wur-
de also dennoch an das unbedingte Sein gekettet. Wie wir im zweiten Teil noch sehen
werden, ist aber der grundlegende sFehler« nicht die (verklarte bzw. noch etwas unprizi-
se) Gleichsetzung von Denken und Sein, sondern die Konstellation bzw. (Pole-)Position
des Seins im metaphysischen Reich der scheinbaren Gegensitze.

Nun geht aber der Vorwurf der Phraseologie nur selbst den viel grundlegenderen
Problemen der Sprache aus dem Weg. Nietzsche weist darauf hin, dass die geistige Ta-
tigkeit von Jahrtausenden in der Sprache niedergelegt ist (KSA7, § 19[117]), und hilt fest,
dass wir eben nur in Worten denken kénnen (KSA9, § 6[362]). Alles »verniinftige Denken ist
ein Interpretiven nach einem Schema, welches wir nicht abwerfen kinnen« (KSA12, § 5[22]). Um
diese Fatalitit nochmals zu unterstreichen, verwendet er an anderer Stelle das bezeich-
nende Bild der »Fliege, die nicht durch das Glas kann« (KSA9, § 6[430]). Schon sein >Er-
zieher«Schopenhauer erinnert an Kants grofite, auf Locke und kurioserweise selbst noch
Platon zuriickzufithrende Einsicht, »dass zwischen den Dingen und uns immer noch der
INTELLEKT steht« und dass die den Sinnen erscheinende Welt selbstverstindlich niemals
reine Erkenntnis sei, als vielmehr reiner »Wahn« (Schopenhauer: 534fF.). Seine Erkennt-
nis antizipierte Nietzsches »Wahn der Kontemplativen« (FW, § 301), Wahn und Erkenntnis
aber nicht als Gegensitze verstanden, sondern auch hier als eine bedenkenswerte Wahl-
verwandtschaft, als eine Frage von »Schitzungen, Farben, Gewichten, Perspektiven, Stu-
fenleitern, Bejahungen und Verneinungen«. Denn immer haben erst wir »die Welt, die
den Menschen etwas angeht, geschaffen« (FW, § 301)! Nun beginnt eben dieses Schaffen der
Welt mit dem Denken, das selber ausschlieflich in der Sprache stattfindet (im Glas der
Fliege), im Innersten des Seins, oder mit Heidegger, weitab jeglicher Phraseologie, an-
schaulich auf den Punkt gebracht, im »Haus des Seins«.

Der Mensch aber ist nicht nur ein Lebewesen, das neben anderen Fihigkeiten auch
die Sprache besitzt. Vielmehr ist die Sprache das Haus des Seins, darin wohnend der
Mensch ek-sistiert, indem er der Wahrheit des Seins, sie hiitend, gehért. (Heidegger
4:25)

Es stellt sich fiir uns niemals die Frage: »Schein oder Sein?«, denn Sein versteht sich im-
mer als Schein! Der Schein ist aber immer am Leben zu messen, denn im Gegensatz zu
dem tendenziell bindren Dualismus als Konsequenz der unwerten Wahrheit, d.h. einer
Wahrheit jenseits der Werte des Lebens, gibt es keine Gleichwertigkeit von Schein zu
Schein (als differenzierte Formen oder Moglichkeiten des Seins), aber eben auch keinen
Fortschritt an sich. Es ist nur der Mensch, der erst den Wert der Dinge schafft, den Sinn
und Wert in die Dinge legt und abmisst (»die Natur ist immer wertlos« [FW, § 301]). Statt
der Ungewissheit von Sein oder Schein (auch Nicht-Sein) stellt sich fiir das Leben im-
merzu die Frage: »Sein oder Werden (bzw. Nicht-Sein oder Werden)«?

https://dol.org/10.14361/9783839470725-011 - am 13.02.2026, 21:48:23. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839470725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Doch auch diese einzig >mogliche< und lebenstaugliche bzw. -nétige Frage ist be-
denklich. Und wir Architekten wissen dies nur zu gut, mit unserer Kunst der Statik, mit
unserer statischen Kunst par excellence. Wir triumen von einer dynamischen Architek-
tur und staunen mit jeder Versuchung iiber deren weiteres Entschwinden (d.h. tiber ei-
ne erneute Bestitigung der Unmdglichkeit, eine wahrhaft mobile Architektur zu erstel-
len). Aber so wie die absolute Statik nur ein (den konzeptuellen Physikern gemif eigent-
lich fast schon >unméglicher<) Spezialfall der Dynamik ist, ist auch prinzipiell das Sein
nur ein unmoglicher Spezialfall des Werdens. In einer ewig werdenden Welt konstruie-
ren wir immer nur eine Welt des Seins, sei es mit Architektur, Kunst oder Wissenschaft;
schon allein »die Ausdrucksmittel der Sprache sind unbrauchbar, um das Werden aus-
zudriicken« (KSA13, § 11[73]). Unser Wahn ist eben, dass wir »denkend sehen und héren«
(FW, § 301). Das Zwischenelement, von dem Schopenhauer bzw. Kant spricht, der soge-
nannte >Intellekts, ist die jahrtausendalte, feste Wand unseres »Hauses des Seins«.

An dem Bau der Begriffe arbeitet urspriinglich, wie wir sahen, die Sprache, in spateren
Zeiten die Wissenschaft. Wie die Biene zugleich an den Zellen baut und die Zellen mit
Honig fiillt, so arbeitet die Wissenschaft unaufhaltsam an jenem grossen Columbari-
um der Begriffe, der Begrabnissstitte der Anschauung, baut immer neue und hohere
Stockwerke, stiitzt, reinigt, erneut die alten Zellen, und ist vor allem bemiiht, jenes in’s
Ungeheure aufgethiirmte Fachwerk zu fiillen und die ganze empirische Welt d.h. die
anthropomorphische Welt hineinzuordnen. (WL, § 2: 886)

Nun kénnte man in Heideggers Haus eher von einem passiven Empfangen des Seins
sprechen, statt von einer zwar tragischen, aber nicht minder stimulierenden aktiven
Gesamtkonzeption (also des Hauses und dessen Inhalts oder Programms) bei Nietzsche.
Nun liegt das Tragische der menschlichen Existenz aber gerade darin, dass weder das
Sein noch die Sprache als Haus des Seins selbst schon »ist¢, sondern vom Menschen
konstruiert werden muss. Die eigentliche Tragddie hingegen bleibt das kontinuierliche
Wegschauen, das storrische Nicht-wahr-haben-Wollen der Unwahrheit als Lebens-
bedingung, das sich nur als eine Folge des »Mifdtrauens gegen das Werdendex, als
»Geringschitzung alles Werdens«, und damit alles Lebens, erweist. Das Wahr-haben-
Wollen der Wahrheit und »der Glaube an das Seiende« sind hier blof} das Verlangen einer
»Welt des Bleibenden« (KSA12, § 9[60]).

In der Genesis der Sprache, in ihrer Benutzung des Klangs zur Ubertragung von
Bildern sowie in deren Gesetzmifligkeit in der Verwendung der Laute liegt ein kiinst-
lerischer Wink der grofien logischen Kraft, der auflergewohnlichen Abstraktionskraft
(KSA7, § 8[72]), der der Homo sapiens seine Welteroberung zu verdanken hat (vgl. Kapi-
tel 16 Eine Reise ins Gehirn). Es gibt keine Sprache des Werdens; dies wire ein Widersinn in
sich. Wie Heraklit es sah, zeigt die Sprache schon auf das Apollinische (KSA7, § 19[100]).
Sie ist selbst ein kiinstlerisches Phinomen (KSA7, § 19[278]) und verrit »schon die Befi-
higung des Menschen zur Erzeugung der Logik« (KSA7, § 19[117]). Das im letzten Kapitel
erwihnte Feststellen entspricht dem Bau der festen Wand, hinter der wir unser Dasein
(im Haus des Seins) fithren kénnen, die unsere Existenz ermoglicht.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-011 - am 13.02.2026, 21:48:23. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR

85


https://doi.org/10.14361/9783839470725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Wir stellen ein Wort hin, wo unsere Unwissenheit anhebt, — wo wir nicht mehr weiter
sehn kénnen z.B. das Wort»ich«, das Wort»thun«, das Wort»leiden« das sind vielleicht
Horizontlinien unsrer Erkenntnif}, aber keine »Wahrheiten«. (KSA12, § 5[3])

Bezogen auf das Verstehen der Auflenwelt miissen unsere Sinne und unser Intellekt
oberflichlich sein (KSA12, § 1[85]); die Oberfliche (Wand, Begrenzung...) ist das schiit-
zende Bollwerk vor dem Auflen (WL: 886). Sie, die Erkenntnis, ist der Gegenpol des
Auflens, des ewigen Werdens. Mit der festen Erkenntnis steht der Mensch gestemmt ge-
gen das Werden: »und wo Raum ist, da ist Sein« (KSA10, § 4[144]). Schon die Frage »Was
ist Architektur?« beinhaltet das (tragische) Sein. Als ein stindiges Feststellen und Fest-
halten reprisentiert unsere Sprache schon die wissenschaftliche Methode schlechthin,
das Ausschneiden aus dem ewigen Fluss des Werdens, um ein verstindliches Zeichen
setzen zu kénnen. Durch das nétige Isolieren, Abstrahieren, Simplifizieren, reiflen wir
formlich das zu analysierende Ding aus seinen Lebensbedingungen. Jeder fassbare Be-
griffist gleichzeitig ein kleiner Tod (Quignard: 30ff.), ein durchaus suggestives Dilemma
der Sprache, der Wissenschaft — des Denkens.

Man ist hier nochmals zu einer Bemerkung zu Ueber Wahrheit und Liige im aussermo-
ralischen Sinne genotigt. Schon dieser Text aus den frithen 1870er-Jahren ist ritckblickend
ein Grundbaustein des Willens zur Macht aus den spiten 8oern, d.h., er verdient eine tief-
greifendere Auslegung und zentralere Rolle anstelle der teils noch tiblichen Auffassung
einer Abhandlung zu einem relativisolierten Problem der Sprache (man wird sonstleider
wieder an die unzihligen Versuche erinnert, einen >modernen« Nietzsche assimilieren
zu wollen). Das Problem der Sprache ist also das Problem des Denkens schlechthin. Wir
denken mit (und in) der Sprache, nicht mit irgendeinem naturgegebenen universalen
Gehirncode (oder Code an sich), sondern in unseren verschiedenen Sprachen des Seins
(die Natur gibt uns nur die Fahigkeit zur Entwicklung von Zeichencodes, von Sprachen
und >Erkenntnis<). Man liest nun vielleicht schon etwas praziser den Sinn von Alexanders
fataler Kernaussage, dass auch die gedachten Stadtstrukturen nur der Struktur unseres
Denkens entsprechen kénnen.

Es wird uns kein Code von der Natur iibertragen, sondern wir sind es, die den Code
auf die Natur und wiederum in die Kultur ibertragen. »Durch die Worte, die uns um-
schweben, kommen wir auf Gedanken« (KSA9, § 2[31]). Alle Sprache, alle Begriffe sind
diese »anthropomorphische[n] Illusionen« (oder »Ubertragungen des Menschen auf die Na-
tur«) zum fortwihrenden Verkehr mit der Natur (KSA7, § 19[134]). Alles Denken ist ein
Bauen, kein einziger Bau entspricht der Wahrheit, kein einziger hat Wahrheit nétig.
Nur der bediirftige Mensch hat Wahrheit notig, seit der Verfithrung durch den >bésen
Sokrates<. »Wenn Worte einmal da sind, so glauben die Menschen, es miisse ihnen et-
was entsprechen z.B. die Seele Gott Wille Schicksal usw.« (KSAS, § 23[163]). Der Begriff
wurde seit Sokrates nicht wahrer, nur sein Entstehungsprozess wurde umgemiinzt mit-
hilfe der Dialektik (Logik) und der Begriff schliefilich als Wahrheit bezeichnet. Die Will-
kiir der Grundbegriffe, selbst die sWiderspriichlichkeit< der fundamentalsten mathema-
tischen Gesetze verdrangt (»Achill kann die Schildkréte, die einen kleinen Vorsprung hat,
im Wettlauf nicht einholen...« [GT:199]). Haben wir Kinder der Neuzeit noch den Mut
der Griechen? Ertragen wir noch einen Begriff, einen Wert, der nicht wahr ist, nicht in
irgendeinem allgemeingiiltigen, heiligen Gesetzbuch der Welt oder Natur besiegelt ist,

https://dol.org/10.14361/9783839470725-011 - am 13.02.2026, 21:48:23. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839470725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

sondern slediglich« vom Menschen geschaffen wurde, nicht willkiirlich aus dem Chaos
des Werdens herauskristallisiert, sondern prizise auf ein klar identifiziertes Lebensbe-
diirfnis von Ort, Zeit und Raum zugeschnitten? Ertragen wir noch ein rein philosophi-
sches Werk ohne gottliche Parole, metaphysische Kriicke oder wissenschaftliche Wahr-
heit? Jeder Atheist und nicht véllig mathematisch verblendeter Humanist wiirde hier un-
eingeschrinkt mit Ja antworten, ohne vielleicht zu ahnen, wie sehr unser Denken von
der gewaltigen Sprache, d.h. den langwierig entstandenen Prigungen der Begriffe ab-
hingt, wie sehr unsere Sprache von Logik und Dialektik gepragt ist, also niemals frei
und willkiirlich Bausteine (jenseits der Wand des Seins) setzen kann. Der freie Wille, der
fiir dieses voreilige >Ja< notig wire, existiert nicht.

Dennoch kénnen wir auch unserem unfreien Willen neue Perspektiven eréffnen,
denn unfrei heif3t vereinfacht ausgedriickt nicht frei von einer Perspektive, heifdt somit
perspektivisches Denken. Wille ist also immer (aufler bei Nietzsches Ubermenschen)
gekoppelt an Perspektive, ist immer Perspektivismus, fithrt immer zu anthropomor-
phem Denken, zur Illusion. Die Perspektive kann aber verschoben werden, das vor-
gestellte Bild anders belichtet werden, modifiziert oder ausgetauscht werden. So kann
man »Auslinder« auch in der eigenen Sprache/Kultur werden (Deleuze 11), das Denken
ver-riicken, im besten Sinne »ver-riickt«* werden. Schon die fiir selbstverstindlich
angenommene Existenz (an sich) der Begriffe >gut< und >bése« spricht Binde, denn ein
Begriff ist nicht nur ein Wort, sondern manchmal auch ein philosophisches Konzept.
Wir wollen nicht die Genealogie Nietzsches zu diesem konkreten Beispiel rezitieren,
sondern auch hier einen wichtigen Aspekt fiir die spitere Untersuchung aufgreifen:
Es ist durchaus vorstellbar, dort, wo wir nur Gegenteiliges >sehen, lediglich unter-
schiedliche Tonalititen anzuerkennen. (Es bleibt nach wie vor ein durchaus anregendes
gedankliches Spiel, diese beiden Begriffe aus unserer Sprache zu tilgen und durch
Graustufen zu ersetzen, z.B. durch >mehr oder weniger erstrebens-werts, also ethisch
zu denken und nicht moralisch.)

Wir kénnen nicht denken, was nicht in unserer Sprache existiert. Diese kann selbst-
verstindlich erweitert werden, durch neue Begriffe, von Denkern, die ihre Intuitionen
mithselig und moglichst getreu in Sprache umzusetzen versuchen. Selbst regelrechte
Bausteinsysteme wie beispielsweise die deutsche Sprache, die vielleicht etwas weniger
umstindliche Beschreibungen nétig macht, mit denen sich des Ofteren die Franzosen
abzuplagen haben, lassen nur beschrinkt jegliche Denkinnovation zu. Jeder einzelne
Baustein ist eben selbst eingebettet in unendliche Kombinationsméglichkeiten und hat
seine driickende Geschichte mitzuschleifen, ohne die natiirlich kein Text verstindlich
wire. Diese klare Einsicht in das Gefingnis der Sprache ist mit ein Grund fur die >Me-
thode«der Metapher bei Nietzsche. Denn die Metapher ist die Flucht in eine relative Frei-
heit (die Fluchtlinie bei Deleuze, das Ausland im Inland), sie ist die Methode, die (neues)
>Wissen« schafft, sie ist, um fiir klassische noch an Kants >Ding an sich< hingende Wis-
senschaftler verstindlich zu reden, die Prizision an sich. Die Metapher bleibt vorliufig
dem Gedanken, der Intuition am treuesten, vielleicht oft ungeschickt, aber zumindest
das Brechen, Knicken, Einsperren... in bekannte Formeln (Begriffe) einschrinkend. Sie

11 M. Heidegger, Im Denken unterwegs, Neske-Produktion Stuttgart, 3Sat-Dokumentarfilm von W. Rii-
del und R. Wisser

https://dol.org/10.14361/9783839470725-011 - am 13.02.2026, 21:48:23. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR

87


https://doi.org/10.14361/9783839470725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Nietzsches Architektur der Erkennenden

bleibt »individuell und ohne ihres Gleichen« (WL: 882) und weif? immer »allem Rubri-
ciren [...] zu entfliehen«, im Gegensatz zum grofien »Bau der Begriffe«, der mit seiner
starren Regelmifiigkeit und Logik die Strenge und Kithle der Mathematik zu eigen hat
(WL: 882).

Verdnderung, Umkehr der Perspektive, heifdt schliefilich, den Begriff (wieder) zur
Metapher zu stempeln. »Wahrheiten sind Illusionen, von denen man vergessen hat,
dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und sinnlich kraftlos geworden sind«
(WL: 880f.). Nietzsche wird hier zum Arzt der Gesellschaft, zu ihrem Psychologen, er
attackiert die Wurzel der Krankheit, und seine Bewusstmachung der menschlichen
Fiktion eréffnet die humanwissenschaftlichste Perspektive und einzig haltbare Meta-
physik, die Metaphysik der Kunst. Der Mensch wird wieder das >Maass« aller Dinge
(WL: 883), aber eben nicht im Sinne Platons, aus dem Glauben an das Abbild eines Urbil-
des, an die Verwandtschaft seiner Seele mit der Seele der Welt, seines Geistes mit dem
Welt-Geist, also durch seine Intelligenz der verwandten intelligiblen Struktur der Welt
anzugehoren und der Illusion, sie daher potenziell entschliisseln zu kénnen, sondern
weil jede Ordnung mit der Welt im Widerspruch steht und einzig den Menschen etwas
angeht (bzw. ausschliefllich zum Leben, also zur Ausnahme gehort).

Die Worte sind redende Gotterbilder. (Demokrit, in: Diels: 429)

Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort war Gott. Im Anfang
war es bei Gott. Alles ist durch das Wort geworden und ohne das Wort wurde nichts,
was geworden ist. In ihm war das Leben und das Leben war das Licht der Menschen.
(Prolog des Johannes-Evangeliums)

Hat die Welt einen Gott nétig? Ist das nicht eine menschliche Uberheblichkeit? Die ein-
zig interessante Frage ist, ob der Mensch« einen Gott nétig hat. Und die Antwort kann
mit Nietzsche selbstverstindlich nur affirmativ sein! (Der géttliche Logos [A0y0Gc] des
Johannes-Evangeliums, das Wort, der Begriff, die Idee, das Konzept..., alles wird eins.)
Nur der Ubermensch hat ihn nicht mehr nétig. Deshalb spricht Nietzsche vom héhe-
ren >modernen< Menschen als dem (noch) »bediirftigen Menschenx. Er bediirfe noch der
Kunst, der Wissenschaft (der Methodik) oder der Religion.

Jenes ungeheure Gebilk und Bretterwerk der Begriffe, an das sich klammernd der be-
diirftige Mensch sich durch das Leben rettet, ist dem freigewordenen Intellekt nur ein
Ceriist und ein Spielzeug fiir seine verwegensten Kunststiicke: und wenn er es zer-
schlagt, durcheinanderwirft, ironisch wieder zusammensetzt, das Fremdeste paarend
und das Nichste trennend, so offenbart er, dass er jene Nothbehelfe der Bedurftig-
keit nicht braucht, und dass er jetzt nicht von Begriffen sondern von Intuitionen ge-
leitet wird. Von diesen Intuitionen aus fithrt kein regelméassiger Weg in das Land der
gespenstischen Schemata, der Abstraktionen: fir sie ist das Wort nicht gemacht, der
Mensch verstummt, wenn er sie sieht, oder redet in lauter verbotenen Metaphern und
unerhorten Begriffsfiigungen, um wenigsten durch das Zertrimmern und Verhéhnen
der alten Begriffsschranken dem Eindrucke der michtigen gegenwartigen Intuition
schopferisch zu entsprechen. (WL: 888f.)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-011 - am 13.02.2026, 21:48:23. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839470725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Auch werden Konventionen unseres Zusammenlebens als Wahrheiten bezeichnet. Man
leitet daraus irrtiimlicherweise einen urspriinglichen Wahrheitstrieb ab, der aber nichts
anderes als ein Konventionstrieb (als soziales Tier) und Erklirungstrieb (als kontempla-
tives Tier) ist. Dies ist aber ganz allgemein der Kunsttrieb, der Trieb zur Schaffung einer
menschlichen Welt (der Kultur). Die Sprache ist das beste Beispiel dieses Konventions-
triebes. Aber man kann nicht genug daransetzen, unser Denken und eben auch die wun-
dersame Logik der Sprache immer als ein Springen der Dinge (der Erscheinungen) zwi-
schen einem Nervenreiz, dann dem Bild und endlich als Laut darzustellen. Der Entste-
hungsprozess der Sprache hat nichts mit Logik gemein, das ganze menschliche Material
zum Bau der Wahrheit und der Wirkungen dieser Konventionen »stammt, wenn nicht
aus Wolkenkukuksheim, so doch jedenfalls nicht aus dem Wesen der Dinge« (WL: 879).
Eine komplexe Situation wird aufs Auflerste reduziert, vereinfacht und diese geschaffe-
ne, durchschaubare >Klarheit«wird anschliefRend der komplexen Ausgangssituation auf-
oktroyiert. Wir konnen nicht anders, aber wir kénnen durchaus diese tyrannische Ten-
denz des Denkens/Springens vergessen machen und an die gewonnene Einheit glauben.
Aus diesem Willen zur Einheit entsteht dann Kultur. Jede Wissenschaft, jede Partei, jede
Religion und Philosophie griindet auf diesem allzumenschlichen Umstand und dessen
bisheriger Bedingung des Vergessens.

Hier sind und bleiben wir platonisch, kein ernst zu nehmender Wille zur Vielheit
hatje serios an diesem Fundament geriittelt. Immer nur tyrannische Einheit und »causa
primas, nirgends auch nur die Spur einer Theorie der Diskontinuitit (Foucault 4: 21). Of-
fenheit heif3t seit jeher lediglich Vergréferung der Einheit, politisch ausgedriickt: Impe-
rialismus. Alles andere bezeichnete schon Platon als Dekadenz, Verfall und Untergang.
Der unentbehrliche Bruch jeder scheinbar unkonventionellen Moderne visierte niemals
anderes als die durch den Bruch konditionierte, vergréferte Einheit (von Babylon zum
globalen Dorf). Aber nochmals: Hier handelt es sich nicht um eine Dummbheit, sondern
eine Lebensbedingung. Nur sollte man von einer Lebensbedingung in einem Kontext
nicht auf Tatsachen des Kontextes schliefSen. Dieser Sprung ist nichts mehr als Kunst
und jede andere Interpretation nichts als Wunschdenken, Liige, also nochmals Kunst,
nur uninteressanter, verantwortungsloser und oftmals lebensfeindlicher.

Der Bruch ist die grofde Tradition der Moderne. Aber der Bruch findet nicht auf dem
Niveau der Fundamente statt, er beinhaltet nicht die Wurzeln des Baumes, er erneuert
lediglich das gigantische »Columbarium der Begriffe« (WL, § 2), macht es zeitgemifer,
moderner. (Wie uns Habermas mit Jauss erinnert, war einer der erfolgreichsten Briiche
derwestlichen Moderne nach Sokrates das entstehende Christentum, ohne natiirlich mit
Sokrates bzw. Platon zu brechen [Habermas 2:33].) Deshalb versteht sich Nietzsche als
Maulwurf (M: 3), er legt die Fundamente frei. Sein Bruch ist der grofRe Anschluss an die
vorsokratische Antike, mit der wir den Bruch (diese Circe der Moderne) nicht mehr nétig
haben, mit der einfach dessen Grund aufgehoben ist. Der Bruch wire dann das bejahte
Springen und Spielen, das Zeitgemifle wire dann ein erneutes Autheben und Weiter-
schleudern des Speers eines alten Hiinen des Geistes ohne gleich vom Fortschritt eines
Weltprozesses reden zu miissen (ohne gleich eine Hegelei zu begehen). Bescheidene Evo-
lution, d.h. lediglich Anpassung eines Provisoriums, wire hier ein adiquaterer Begriff.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-011 - am 13.02.2026, 21:48:23. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR

89


https://doi.org/10.14361/9783839470725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Die grofite Fabelei ist die von der Erkenntnis. Man mochte wissen, wie die Dinge an
sich beschaffen sind: aber siehe da, es gibt keine Dinge an sich! Gesetzt aber sogar, es
gibe ein An-sich, ein Unbedingtes, so kdnnte es eben darum nicht erkannt werden! Et-
was Unbedingtes kann nicht erkannt werden: sonst wire es eben nicht unbedingt! [...]
Ein »Ding an sich« ebenso verkehrt wie ein »Sinn an sichg, eine »Bedeutung an sich«.
Es gibt keinen »Tatbestand an sich«, sondern ein Sinn mufS immer erst hineingelegt wer-
den, damit es einen Tatbestand geben kann. Das »was ist das?« ist eine Sinn-Setzung von
etwas anderem aus gesehen. Die »Essenz«, die »Wesenheit« ist etwas Perspektivisches
und setzt eine Vielheit schon voraus. Zugrunde liegt immer »was ist das fir mich?« (fiir
uns, fir alles, was lebt usw.). (WZM: 380f.)

Noch immer suchen wir tapferen Ritter nach dem Heiligen Gral, dem Schliissel zum
Geheimnis der Natur. Aber siehe da, sie »warf den Schliissel weg« (GT: 229). Doch statt
weiterhin unvermodgend den Schliissel zu suchen (wie es Metaphysik und Moderne ver-
gebens versuchten), sollte man sich nicht lieber den Sinn des verlorenen Schliissels er-
obern, den Sinn gerade dieses Verlustes, darin also das Potenzial einer Metaphysik der
Kunst erkennen (den Nutzen fiir das Leben)? Noch immer lassen wir uns durch den >bé-
sen Sokrates« verfithren und empfinden unser Nichtwissen als ein auszutilgendes Dra-
ma, statt die »ganz enorme Kraft des Schaffens« auf das metaphysische Spielen zu ver-
wenden (KSAS, § 29[45]) und das unglaubliche Leistungsvermdgen unserer nicht zu um-
gehenden Fantasie, den absoluten Wert und Nutzen der Lige, aufermoralisch auszu-
kosten. Die essenzialistische Frage »Was ist Architektur?« (bzw. »Was ist Entwerfen?«)
fithrt zu einer antiessenzialistischen Antwort. Nicht das Sein entdecken oder verwirkli-
chen, sondern entwickeln, einen menschlichen Sinn schaffen, ein stetig weiter zu ent-
wickelndes Provisorium.

Im Sinne Poppers sollten wir demnach nicht fragen (vgl. Popper 2:131): »Was ist Ar-
chitektur?«, sondern vielmehr: »Was verlangen wir von Architektur?«, aber eben nicht
gemif >ihrer< Natur (Essenz), sondern der unsrigen. Sie hat keine (Natur), wir schon
(auch wenn sie variiert). Jede Assoziation von Dingen und einer ihnen entsprechenden
Natur (Idee, Urform) fithrt iiber das >Ding an sich«< (Kant 2) zur »causa primas, d.h. zum
tyrannischen Denken der Philosophie (also zum Ende des Denkens). Es gibt keine Idee
der Stadt, keine Urform der Stadt oder des Staates, mégen Platoniker sich auch auf den
Kopf stellen (oder auf ihm bleiben). Auch lebt eine Stadt nicht, sonst briuchten wir sie ja
nicht am Leben zu messen, und das gilt fiir alles von Menschenhand Erschaffene unse-
rer Kultur. Menschenerschaffenes lebt nicht, es ist nicht organisch, es hat keine Seele, es
ist niemals an sich, niemals mehr als die Summe seiner Teile, aufSer eben in rein kiinst-
lerischem Sinne. Denn wenn ein Ding fiir uns anfingt zu >leben, fangen wir eben an,
es als Kunst zu erfassen. Wir >bearbeiten< dann das Ding, wir arbeiten so lange an dem
Ding, bis es fir uns Menschen etwas mehr reprisentiert als die einfache Summe seiner
Teile (z.B. das Phinomen des sogenannten >sunsagbaren« Raums, »l'espace indicible« bei

https://dol.org/10.14361/9783839470725-011 - am 13.02.2026, 21:48:23. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839470725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Le Corbusier™), bis es einen Sinn bekommt, eine Seele, bis Leben in das Ding, in den
Entwurf kommt.

Die Gestalt-Psychologie betrachtet einen Gesamteindruck als Summe, und mehr als
die Summe seiner Teileindriicke. (Venturi 1: 136)

Mit diesen faszinierenden schépferischen Phinomenen fangen aber gleichzeitig auch
die Probleme der Blindheit an. Denn Kunst am Leben zu messen ist fiir nicht wenige
>Kiinstler« nahezu vulgir. Doch dieser unbedeutende Teilbereich der (toten) Kunst drif-
tet damit ab in die Kategorie der »Kunst fiir die Kunst« (»l'art pour lart« im Sinne von
Lévi-Strauss: 43, oder von Bourdieu 1: 63). Auch nicht wenige scheinbar verriickte Ge-
biude gehodren dieser Kategorie an, deren formale Extravaganz leider nicht das Leben
in ihnen extravagant zu schaffen versteht (dessen Rahmen oder Lebensraum), weil die-
ses unbedingte Zusammengehoren von Fiktion und Leben eben nicht erkannt und ex-
plizit erarbeitet wurde. Die Fiktion wurde nicht am Leben gemessen und das scheinbare
Kunstwerk bleibt dadurch (fiir das Leben) v6llig unbedeutend. Wir brauchen also in die-
sem Sinne fiir eine fruchtbare Arbeit eine (selbstverstindlich frohliche) Wissenschaft der
Fiktion, eine wahrhaftige Science-Fiction (oder vielleicht besser Fiction-Science).

Wir sollten der Sprache nicht mehr abverlangen als ihre urspriinglichen Intentionen,
d.h. die Schaffung von Begriffen als Zeichen zum Wiedererkennen von Zustinden und
Begehrungen, ohne jegliche Absicht auf Logik. Der Begriff ist immer nur ein Bezeichnen
des Zustandes als eine (analogische) Synthesis, niemals aber ein Begreifen des Zustan-
des im Sinne einer logischen Analysis (Aufldsung); »unwissenschaftlich«ist jede innere
geistige Aktion thatsichlich, auch jedes Denken« (KSA12, § 1[50]). Eine altgriechische-
re »Leidenschaft der ErkenntnifS« (KSA9, § 11[141]) wire nichts anderes als die erkannte
Leidenschaft der Unkenntnis (der Instinkt, Trieb oder Wille zur — Kunst), man muss sie,
die unter der Leidenschaft der Erkenntnis waltende und viel tiefere, fatalere und bedeu-
tungsvollere Leidenschaft der Unkenntnis noch wollen.

8. Architektur und Wahrheit

Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropo-
morphismen kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhe-
torisch gesteigert, iibertragen, geschmiickt wurden, und die nach langem Gebrauch
einem Volke fest, canonisch und verbindlich diinken: die Wahrheiten sind Illusionen,
von denen man vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und
sinnlich kraftlos geworden sind, Miinzen, die ihr Bild verloren haben und nun als Me-
tall, nicht mehr als Miinzen in Betracht kommen. Wir wissen immer noch nicht, woher
der Trieb zur Wahrheit stammt: denn bis jetzt haben wir nur von der Verpflichtung ge-
hort, die die Gesellschaft, um zu existiren, stellt, wahrhaft zu sein, d.h. die usuellen

12 »lorsqu’une ceuvre est a son maximum d’intensité, de proportion, de qualité d’exécution, de per-
fection, il se produit un phénoméne d’espace indicible: les lieux se mettent a rayonner, physique-
ment, ils rayonnent [...] C'est du domaine de I'ineffable.« (Le Corbusier, »Architecture religieuse,
in: LArchitecture aujourd’hui, hors-série Juin-Juillet, 1961, S. 3)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-011 - am 13.02.2026, 21:48:23. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR

91


https://doi.org/10.14361/9783839470725-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

